
Schluss 

 

 

 

Die vorliegende Arbeit hatte sich zum Ziel gesetzt, einen neuen Terminus in das 

philosophische Lexikon einzutragen: das Matrixiale. Zu diesem Zweck sollten 

die Erkenntnisse zu dem Terminus „Matrix“ so problematisiert werden, dass die-

ser vor dem Hintergrund einer philosophischen Fragestellung Sinn gewinnt. Zur 

Formulierung dieser Frage wurden zunächst die festen Bedeutungen des Wortes 

„Matrix“ analysiert, um gemeinsame Merkmale herauszuarbeiten, beispielhaft 

etwa zwischen mathematischer Matrix und der in der Drucktechnik verwendeten 

Matrix. Ebenfalls wurde umgekehrt auf die differentialen Charakteristika der 

Bedeutungen aufmerksam gemacht, die den Begriff umfassen. 

Rein semantische Beschreibung aber erschöpft den philosophischen Sinn 

eines Begriffs keinesfalls, ist vielmehr nur analytisches Vorangehen in der 

„Archäologie des Wortes“, um die zahlreichen Elemente und Bedeutungsebenen, 

die ein Wort im Laufe der Geschichte und Kultur ausgemacht haben, mit Blick 

auf eine philosophische Fragestellung zu synthetisieren und die Bedeutungsebe-

ne auf die Sinnebene des Begriffes zu verlagern. 

In dieser Weise hat uns das semantische Feld des Wortes Matrix – seine Be-

deutungen, Referenzen, seine etymologische Herkunft und seine historische 

Verwendung – zu dem Schluss geführt, dass der Terminus „Matrix“ auf ver-

schiedene Arten von Mutter verweist, so wie er auch die Bedeutung „Gebärmut-

ter“ in sich trägt. Diese semantische Ebene führte uns zu der ontologischen Fra-

gestellung, dass dem Unterschied zwischen der Gebärmutter und anderen Art 

von Müttern eine ontologische Differenz beigemessen werden kann, da es sich 

hier um eine Differenz zwischen extrauterinem Bildungstrieb und intrauterinem 

Bildungstrieb handelt. Diese topologische Unterscheidung birgt in sich jedoch 

bestimmte ontologische Weiterungen in dem Sinne, dass sie bestimmte Arten 

von Welten bezeichnet, in denen sich jene ontogenetischen Vorgänge vollziehen, 

in denen das Seiende wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | Matrixiale Philosophie 

Ob das Seiende im extrauterinen Feld „wächst“ oder ob es sich in der vorge-

burtlichen Umwelt „entwickelt“, verweist auf eine ganze philosophische Prob-

lematik bezüglich der ontologischen Bedingungen ökologischer Umwelten, in 

denen ontomorphogenetischen Prozesse sich vollziehen. In der Welt zu „wach-

sen“ oder in der Gebärmutter „Form(en) zu gewinnen“ stellt uns vor die Frage: 

Welche Unterschiede genau liegen zwischen in der Welt durch die kulturbeding-

ten ontomorphogenetischen Bildungsprozesse und Musterbildungsvorgänge, die 

durch die äußere Welt beeinflusst sind? Infolgedessen kann die auf den Begriff 

„Matrix“ bezogene philosophische Fragestellung nach einer Trilogie syntheti-

siert werden: 

 

      Mutter – Welt – Gebärmutter 

 

Die ontologische Bedeutung, nämlich die Referenz auf die Welt, ist hier im ge-

nerativen Sinne angedeutet, so wie die indogermanische Wurzel –ma es nahe-

legt. Das heißt: Das Vermögen eines Seienden, zu bilden und zu gestalten, wird 

aus matrixialer Perspektive sowohl in der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch in 

der Weltäußerlichkeit (Gebärmutter) anerkannt. Darüber hinaus verweist jede 

Art von Mutter (Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc.) auf ihren 

eigenen Lebensraum, in dem sie sich entwickelt. 

Die analytische Existenzialphilosophie Heideggers hat bereits auf die Unter-

schiede des weltlichen Inbezugs aufmerksam gemacht, sodass danach etwa ein 

Stein im Vergleich zu einem Menschen „weltlos“ ist oder ein Tier „weltarm.“
1
 

Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer 

biologischen Ausrüstung oder Naturselektion, sondern nach ihrer „Offenbarkeit“ 

zur Welt beschrieben. In dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da 

es zur Weltlichkeit offen und weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein 

Stein sind der Welt gegenüber verschlossen. 

Diese (anerkannte) ontologische Taxonomie wird aus matrixialer Sicht skep-

tisch betrachtet und redefiniert – vor allem, weil die ontologische Taxonomie 

Heideggers (weltbildend – weltarm – weltlos) auf einer zweiwertigen Ontologie 

(Sein-Seiendes) beruht, wobei das Sein dem Nichtsein übergeordnet ist. Tieri-

sche und mineralische Umwelten sind nach Heidegger dem Sein gleichsam ent-

zogen, da sie der Umwelt gegenüber geschlossen sind – diese „Umweltgeschlos-

                                                             
1  M. Heidegger: § 46 „Die These ‚das Tier ist weltarm‘ im Verhältnis zur These ‚der 

Mensch ist weltbildend‘ und § 47 „Die These ‚das Tier ist weltarm‘ im Verhältnis zur 

These ‚der Stein ist weltlos‘ in Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 284-

293. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 305 

 

senheit“ führt nach der fundamentalen Ontologie zu einem unmittelbaren onto-

logischen Entzug. Es wurde herausgearbeitet, dass Heideggers Ontologie das 

Sein gegenüber dem Nichts so bevorzugt, dass sie (ungeachtet seiner Kritik an 

der Ontotheologie des Aristoteles) zu einer Art hierarchischen Ontologie wird, in 

der die Seienden nach ihrem Grad an Weltlichkeitsbesetzung angeordnet wer-

den. Das heißt jedoch nicht, dass Heidegger das Nichts-Sein als eine Art von 

Seiendem nicht auch beachtet hätte. In seinen letzten Texten (1955: Vom Wesen 

des Grundes), in denen er sich der ontologischen Differenz einer ontologischen 

Analytik zuwendet, kommt das zur Sprache, was zwischen dem Sein und dem 

Seienden steht: das Nicht.
2
 

Auch die matrixiale Ontologie öffnet die Tür der Ontologie zum Nichts. Sie 

zielt darauf, die Ordnung des Seins nicht im Gegensatz zur Umweltgeschlossen-

heit zu formulieren, sondern vielmehr in seinem Bezug zum generativen Bil-

dungstrieb und zur Umwelt. Daraus ergibt sich, dass eine matrixiale Philosophie 

zu einer mehrwertigen generativen Ontologie führen kann, wobei jede individu-

ierte Art einen ontologischen Bezug, einen Bezug in der Ordnung des Seins, hat, 

durch ihren generativen Bildungstrieb. Ebenfalls sind unter dieser Perspektive 

die verschiedenen Arten von Weltlichkeit(en) (Tiere, Menschen, Pflanzen, Me-

talle) nach der in ihnen wirkenden Bildungskraft gleichwertig. 

Aus dem matrixialen Begriff der vielwertigen Weltlichkeiten, in denen spezi-

fische Bildungskräfte wirken, bietet sich eine generative Philosophie an, die die 

Entwicklungen, Veränderungen und Verwandlungen eines Systems ebenso be-

rücksichtigt und würdigt wie ihre Transformation in verschiedenen Seinsord-

nungen. Könnte man auf der Basis des matrixialen philosophischen Begriffs eine 

mehrwertige generative Ontologie entwerfen? Die matrixiale Philosophie richtet 

den Blick auf den innerlichen Bildungstrieb, nicht jedoch auf eine von einem on-

tologisch entzogenen Nichts ausgehende Schöpfungskraft. In diesem Sinne ist 

die matrixiale Sicht um Philosophien des Innens und der Immanenz zu ergänzen. 

Die systematische Darlegung des Inbegriffes einer mehrwertigen generativen 

Ontologie erfolgt durch die Formulierung drei Axiome. Das erste Axiom ist der 

Figur der Mutter gewidmet, das zweite dem dreiwertigen Kondensationspunkt 

der matrixialen Problematik (Mutter-Welt-Gebärmutter) und das dritte der Ge-

bärmutter. 

Die Mutter ist in der Welt – diese Aussage hat eine solche Evidenz wie die 

Gewissheit ihrer Stellung, ist aber nicht ihr Ursprung. So lautete das erste 

Axiom, gewidmet einer Beschreibung der Figur der Mutter aus der Sicht ihres 

                                                             
2  Vgl. Heidegger: „Die ontologische Differenz ist das Nichts zwischen Seiendem und 

Sein“, in M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | Matrixiale Philosophie 

Verhaltens in verschiedenen Umwelten. Es ist für die matrixiale Philosophie von 

Interesse, die Mutter nach ihren Verbindungen und Bezügen zu ihrer Umgebung 

zu definieren, nicht aber nach ihrem Ursprung. In diesem Axiom wird der Blick 

auf die weibliche Seite der Evolution gelenkt, sodass die kulturbedingte Begren-

zung des Menschlichen und Tierischen unter dem Vermögen des generativen 

Triebs fällt, die Information Leben weiterzuvermitteln und aufrechtzuerhalten. In 

dieser Hinsicht wird in diesem Axiom auf eine matrixiale Phylogenese hinge-

wiesen, nämlich Suche nach der Verwandtschaft verschiedener Arten von Müt-

tern, was den Menschen unmittelbar aus dem Zentrum der Diskussion entfernt. 

In diesem Sinn wurde in Anlehnung an Forschungen der Anthropologin Sarah 

Blaffer-Hrdy der Schluss gezogen, dass die Mutter über ihre biogenetische Rolle 

der Genübertragung hinaus ein soziobiologisches Immunsystem der Gruppe dar-

stellt. Diese Vorstellung entspricht der Aussage des Anthropologen Claessen, 

dass die Mutter für soziale Bindungsprozesse eine insulative Nischentechnik 

darstellt.
3
 

In dieser Perspektive stellt das aus ökoevolutiven Gründen wichtige Immun-

system die semantisch-symbolische Bezeichnung für das Heim dar. Mutter-

Brust, Mutter-Sprache, Mutter-Schoß etc. sind Bezeichnungen und Signifikanten 

für eine bioevolutive Funktion, die sowohl für das Tier als auch für den Men-

schen zutreffen und dadurch gekennzeichnet sind, bestimmte besorgende Um-

welten zur morphogenetischen Herausbildung von Lebewesen zur Verfügung zu 

stellen. 

Mutter und Nachkommenschaft bilden ein koevolutives Feld, wobei die Mut-

ter die Umwelt des in ihr beherbergten Gastes ist und der Gast die Weltinner-

lichkeit der Mutter bedeutet. Zusammenfassend ist die Figur der Mutter in An-

lehnung an Michel Serres ökonomisch und eine öko-logische parasitologische 

Relationsstruktur, die einen Gast in sich beheimatet. Ebenso ist sie in der Welt 

untergebracht. Die Mutter stellt ein Endomilieu zur Verfügung, damit andere 

Wesen ihre ontogenetische Entwicklung fortsetzen können. Sie kennzeichnet in-

folgedessen ein innenweltlicher Bezug sowohl dem in sich beherbergten Gast 

gegenüber als auch gegenüber dem, den sie aufnimmt. In dieser Hinsicht zielt 

die Beschreibung der Mutter auf eine Berücksichtigung innenweltlichen Seins, 

sodass durch ihre Figur eine Ontologie der Innerlichkeit aufscheint. Die Endomi-

lieu-Stellung der Mutter hat zwei grundlegende ontologische Konsequenzen, die 

in der künftigen Forschung berücksichtig werden sollten: Einerseits führt der In-

nerlichkeitsbezug der Mutter zur Darstellung eines generativen Triebs, der 

                                                             
3  Vgl. Hugh Millers Begriff „Insulation gegen selektive Pression“, in H. Millers: Pro-

gress and decline, 1964. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 307 

 

Lebewesen innerlich ist und daher immanent, und zweitens generiert die mütter-

liche Weltinnerlichkeitsrelation eine generative phylogenetische Kette, die alle 

Seienden beinhaltet. 

Über die Weltinnerlichkeitsrelation der Mutter zum Gast hinaus wurde auf 

ihre Äußerlichkeitsrelation aufmerksam gemacht. Hier gehen wir nicht von der 

Tautologie aus, dass die Mutter in der Welt ist, sondern in Axiom II wird die Fi-

gur der Mutter in Bezug zur Weltlichkeit und zur Gebärmutter hinterfragt und 

problematisiert. In diesem Sinn beinhaltet Axiom II im Gegensatz zu Axiom I 

und III (die ausschließlich der Figur der Mutter und der Gebärmutter gewidmet 

sind), ein drittes Element: die Weltlichkeit. Mutter, Weltlichkeit und Gebärmutter 

bilden die drei Elemente, durch die sich der philosophische Kern einer matrixia-

len Philosophie bildet. 

Die Einführung eines dritten Wertes gewinnt die semantische Beschreibung 

des Wortes einen philosophischen Sinn. Insofern wird in diesem Axiom die On-

tologie des Matrixialen präsentiert, da die Welthaftigkeit, die Art von Welt, als 

Angelpunkt zur Bestimmung der Eigenschaften der Mutter und Gebärmutter 

werden. In dieser Hinsicht handelt das zweite Axiom von einer Problematisie-

rung des Weltbegriffs in Bezug auf die Seinsrelationen, sodass die Ontologie 

über den Weltlichkeitsbegriff hinaus auf generative Umwelten übertragen und 

ihnen beigemessen wird. 

Das der Problematisierung des Weltbegriffes gewidmete Axiom verweist auf 

eine Ontologie, in der die Seinsrelationen in verschiedenen Weltlichkeitsebenen 

vorhanden sind. Daher ist das Axiom II in drei Propositionen gegliedert, bei 

denen die Kombination dreier Elemente aufgezeigt wird. In der ersten Propositio 

wurde die Welt in Bezug auf die Mutter und Gebärmutter definiert. Die Mutter 

steht danach zwischen Weltinnerlichkeit (Axiom I) und Weltlosigkeit. Mit Blick 

auf ihre Sonderstellung entsteht die philosophische Problematik der Differenz 

sowohl in der Ontologie als auch in der Gesellschaft und in der Individuations-

psychologie. Die privilegierte Stellung der Mutter geht zurück auf eine spezifi-

sche Eigenschaft, das Gebären, das heißt die Fähigkeit, ein Wesen aus ihrer In-

nerlichkeit nach Außen hervorzubringen. Aus anthropologischer Perspektive ist 

der Mutterkörper ein Medium, ein Kanal, durch den der in mütterlicher Inner-

lichkeit gestaltete Embryo in die Welt gebracht wird. Geburt ist aber nicht nur 

ein anthropologisches Ereignis, sondern birgt in sich auch die Problematik einer 

ontologischen Differenz, da sie der Übergang von einem vorgeburtlichen Milieu 

zu einer nachgeburtlichen Umwelt ist. In diesem Zusammenhang stellt sich die 

Frage, ob dem vorgeburtlichen Umfeld (der Gebärmutter) ein ontologischer Sta-

tus zugeschrieben werden darf. Zusammenfassend liegt die ontologische Dimen-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | Matrixiale Philosophie 

sion des Geburtsvorgangs
4
 darin begründet, dass Welthaftigkeit eine Konse-

quenz der mütterlichen Entbindung zur weltlichen Bindung bedeutet. 

Die matrixiale Philosophie begreift Geburtlichkeit als ein nicht nur anthropo-

logisches Phänomen, das ontologische Konsequenzen birgt. Sie ist ein „mediales 

Ereignis“, wobei die intrauterin-ontogenetischen Vorgänge in einem nachgeburt-

lichen, fremden Milieu fortgesetzt werden. Sie rechnet jedoch mit dem „blinden 

Fleck“, dass in der Gebärmutter vollzogene Prozesse und Ereignisse nicht ins 

Bewusstsein fallen. Daher kann von einer Asymmetrie des Phänomens Natalität 

gesprochen werden: Die Bewusstlosigkeit des Geborenseins verursacht ein 

Spannungsfeld zwischen Selbstgestaltung der eigenen Identität und relationaler 

Bindung und Alterität gegenüber der Umwelt.
5
 

Das Problem des „Selbstbewusstseins-Entzugs“ des Neugeborenen steht aus 

matrixialer Sicht aber nicht im Mittelpunkt der Geburtlichkeit. Viel entscheiden-

der ist die Tatsache, dass die Geburt das Ankommen in einer fremden, nicht 

heimlichen Welt bedeutet und dass der Entbindung vom mütterlichen Körper 

und dem Verlassen des vorgeburtlichen Lebensraums unmittelbar die Bindung 

an die entfremdete Welt folgt. Das heißt: Das Subjekt wird (nur) durch Bin-

dungsrelationen mit seiner Umwelt konstituiert. 

Die Mutter stellt dabei die Alteritätsfigur zwischen vorgeburtlichem Umfeld 

und Weltlichkeit dar, in der das Neugeborene ist. Sie ist die erste Instanz, die für 

die Fortsetzung der ontogenetischen Bildung sorgt und sie jenseits äußerlicher 

Gefährdungen garantiert. Die Mutter ist der Verweis auf die ontologische Diffe-

renz, das heißt, auf die Differenz zwischen dem, was vorweltlich war und der 

Weltlichkeit. Sie ist die dritte Instanz, das Du, dank dessen die Weltkonstruktion 

zustande kommt. 

Insofern ist die Mutter (auch) ein extrauteriner Faktor zur Fortsetzung 

menschlicher Merkmale und zur Menschwerdung. Die „Mutter ist das wichtigste 

                                                             
4  Vgl. Christina Schües: „Der Geburtsvorgang bezeichnet das Zur-Welt-kommen eines 

Menschen entweder aus der Beobachtungsperspektive, aus der Perspektive der Frau, 

die gebiert, oder aus der Perspektive des Kindes, das zur Welt gebracht bzw. geboren 

wird.“ C. Schües: Philosophie des Geborenseins, S. 13f. 

5  Vgl. Christina Schües: „Die Natalität der Existenz ist von der fundamentalen Asym-

metrie zwischen der Gewissheit des Geborenseins und ihrem gleichzeitigen Entzug 

bestimmt. Diese Asymmetrie erzeugt das Spannungsverhältnis zwischen Macht und 

Ohnmacht, Autonomie und Abhängigkeit, das eine existentielle Bedingung für die 

Selbstwerdung, die Beziehung zu Anderen, Geschlechtlichkeit, Weltkonstitution und 

Geschichtlichkeit ist, die nicht auf physiologische oder psychologische Beschreibun-

gen des Geborenwerdens und -sein reduziert werden kann.“ Ebd., S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 309 

 

Kennzeichen unsere Ontogenese.“
6
 sagt Adolf Portmann. In dieser Hinsicht soll-

te der Frage nachgegangen werden, wie zentral die Rolle der Mutter bei der Bil-

dung des Menschen und bei ihrer Kulturisation bzw. Anpassung an eine be-

stimmte kulturelle Umgebung ist. Dieser Gedanke öffnet eine medientheoreti-

sche Forschungslinie über die Figur der Mutter als kulturtechnischen Faktor der 

Menschwerdung – ein Thema, auf das bereits Friedrich Kittler hingewiesen hat: 

 

Ihre Positivität hat die mütterliche Unterweisung als Input elementarer Kulturetechniken. 

Um 1800 tritt mit einemmal eine Büchersorte auf, die den Müttern zunächst die physische 

und psychische Erziehung der Kinder und alsbald auch deren Alphabetisierung anbefiehlt. 

[…] Diese Titel sind selbstrebend. Sie versichern die Identität der anbefohlenden Unter-

weisung: sie unterstreichen, daß erst mit der Zuschreibung elementarere Kulturisations-

techniken an Mütter derer Selbst gefunden ist.
7
 

 

In diesem Sinne könnte nach dem extrauterinen mütterlichen Bildungstrieb ge-

fragt werden, ob von ihnen getriebene Nischenstruktur zur Regulierung der 

menschlichen Umwelt führt, und ob die mütterliche Fürsorge, die einen Inner-

lichkeitsbezug erschafft, zur größten Domestikationsschule des Seins führt.
8
 

Die sonderbare Stellung der Mutter zwischen Weltlichkeit und Äußerlichkeit 

wird ebenfalls bezüglich der sozialen Systeme deutlich. Die Propositio II. des 

Axioms, das sich der Trilogie zwischen Mutter-Welt-Gebärmutter widmet, be-

schreibt unter anderem die peripherische Position der Mutter in der Gesellschaft. 

Sie steht in der Randzone der Bildungsvorgänge der Menschengruppen. Einer-

seits, weil sich um die Mutter herum die allererste insulative Nische bildet, was 

eine Hauptmotivation zur sozialen Bildung bedeutet. Dieser Innerlichkeitsbezug 

wird mit einem äußerlichen Faktor ausgeglichen, mit dem Leitmotiv, dass die 

Mutter für segmentare Gesellschaften den Außenbezug darstellt. Nach den exo-

gamischen und totemistischen Regeln steht die Mutter als Singularität, die das 

Außen in der sozialen Gruppe verinnerlicht. Sie ist ebenso Teil der sozialen 

Umwelt wie auch ihrer natürlichen Umgebung. In diesem Sinn bezeichnete Cla-

                                                             
6  A. Portmann: Um das Menschenbild, Stuttgart: Reclam 1956, S. 34. 

7  Vgl. F. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900. München: Fink 1995, S. 37f. Kittler 

hat sich in den siebziger und achtziger Jahren mit dem Thema Mutter bzw. der 

Mütterpädagogik beschäftigt. Sie umfassen ein auschlaggebendes kulturtechnisches 

Dispositiv der Neuzeit, welches dazu führt, das Volk zu erziehen. Der Eintritt der 

Mütter in die biopolitische Organisation der Gesellschaft ruft zwei neue Techniken 

hervor: Erziehung und Intimität. 

8  P. Sloterdijk: „Domestikation des Seins“ in Nicht gerettet, S. 142-235. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | Matrixiale Philosophie 

essens ihre Rolle als eine soziobiologische Institution
9
, da ihre insulative Funk-

tion erstmals sowohl als tierisch als auch als menschlich zu bezeichnen ist. 

Diese Propositio stellt die Herausforderung, die Stellung der Mutter in der 

Gesellschaft als eine Alteritätsbeziehung zu berücksichtigen, aufgrund der die 

Welt sich bilden und konstruieren lässt. Die Mutter ist, wenn man einen Blick in 

die ethnologischen und anthropologischen Studien wirft, ein von der Kultur de-

finierter Bezug zum Außen, nämlich zur Natur. Die menschliche Mutter wurde 

infolgedessen im Laufe der Evolution von den tierischen Müttern ausdifferen-

ziert. Darüber hinaus dienen die soziobiologischen Merkmale des insulativen 

mütterlichen Mechanismus dazu, die Begrenzung Natur vs. Kultur über den ge-

nerativen Bildungstrieb neu zu definieren. 

Propositio III handelt von der Relation zwischen Mutter und Gebärmutter. 

Die Gebärmutter ist ein Hohlorgan, das dem Körper der Mutter innerlich ist. Sie 

ist jedoch transzendental von der zeitlichen und räumlichen Ebene der äußeren 

Welt. In dieser Propositio geht es um die Verbindung zwischen mütterlicher In-

nenweltlichkeit und gebärmutterlicher Außenweltlichkeit. Zu diesem Zweck 

wird in Anlehnung an die Neontenie-Theorien die Korrelation zwischen embry-

onalem Reifzustand des Homo Sapiens mit der extrauterinen Sorgebedürftigkeit 

des Neugeborenen im Vergleich zu anderen phylogenetischen Verwandten 

untersucht. In dieser Propositio wird die Fragestellung der Menschwerdung 

durch eine Korrelation des Mutterwerdens problematisiert. 

In dieser Hinsicht wird die Weltinnerlichkeit der Mutter in umgekehrter Re-

lation mit der Außerweltlichkeit der Gebärmutter stehen, da der Homo Sapiens 

einer fotälen Wende (unter anderem durch anatomische Veränderungen) unter-

zogen ist, indem er durch eine unreife embryonale Entwicklung gekennzeichnet 

ist, mit der Konsequenz, dass er (allo)mütterliche Wesen zur Fortsetzung des 

Lebens in der Welt benötigt. Aus dieser Perspektive wird zusammen mit dem 

Anthropologen Adolf Portman konstatiert, dass die Mutter für das menschliche 

Leben eine fundamentale Rolle bei der Fortsetzung ontogenetischer Prozesse 

spielt. Aus der Beziehung intrauteriner „ökologischer“ Bedingungen zur Ent-

wicklung der Organe und nachgeburtlicher Umweltbedingungen zur Fortsetzung 

der in der Gebärmutter in Gang gesetzten ontogenetische Prozesse ergibt sich 

eine biopolitische Anerkennung der Figur der Mutter: In ihrer Behausung besteht 

die Möglichkeit, das Leben zu beginnen – oder nicht. 

 

Alle diese ontogenetischen Einzelheiten weisen auf eine zentrale Tatsache hin: Unsere 

Ontogenese ist nicht ein tierischer Werdegang [zu verstehen], der an einem bestimmten 

                                                             
9  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 311 

 

Punkte in eine letzte Etappe von menschlichem Gepräge übergeht. [...] Unser gesamter 

Wedergang ist human. [...] Die Ontogeneseform der höheren Stufe ist das zuerst Erreichte, 

sie ist Grundlage für die Entstehung höheren Zerebralisation und höheren Verhaltenswei-

sen [...] So ist zum Beispiel die Reduktion der Nachkommenzahl auf ein einziges Junges, 

die relativ lange Neugeborenen, die Behütung durch die Mutter – alles wichtige Kennzei-

chen unserer eigenen Ontogenese – bereits den niedrigsten Stufen unseres Verwandten-

kreises eigen. Bedeutende Faktoren, die am Zustandekommen unserer behüteten Frühpe-

riode beteiligt sind, gehören bereits zum ontogenetischen Material einer großen Tiergrup-

pe [...] Die Bedeutung dieser behüteten Entwicklungsphase für die Entfaltung spielerisch-

freier Verhaltensweisen ist von psychologischer Seite sichtbar gemacht worden. [...] Die 

Brutsorge ist eine Voraussetzung der Entstehung höherer Zerebralisation.
10

 

 

Die Mutter (und damit die verschiedenen Arten von Müttern) entsprechen einem 

Bildungstrieb in der entäußerten Weltlichkeit. Was Mutter-Tier und Mutter-

Mensch unterscheidet, besipielhaft, ist zum Beispiel, dass der Entäußerungsgrad 

des menschlichen Neugeborenen durch seine fötale Unreife größer ist als beim 

Mutter-Tier, dessen Bedürftigkeit gegenüber allomütterlichen Instanzen niedri-

ger ist.  

In diesem Sinn wird die Mutter aus einer negativen Phänomenologie heraus 

betrachtet: Sie bedeutet das Zeichen eines Verlustes, des Verlustes der Gebär-

mutter, des Lebensortes, in dem nicht alle Organe entwickelt wurden. Ebenso 

kann die negative Korrelation zwischen Mutter und Gebärmutter durch die figu-

rative Ebene der Repräsentation bestimmt werden: Je „mutterärmer“ die Welt, 

desto niedriger ihr Entäußerungsgrad und infolgedessen die figurative, repräsen-

tative Ebene. 

Schließlich strebt das letzte Axiom nach einer positiven Erklärung des vor-

geburtlichen Umfeldes. Was es wesentlich kennzeichnet, ist die Tatsache, dass 

dieser Lebensraum der Welt entzogen ist, weil in ihm die Bildung und Entwick-

lung eines Seiendes betrieben wird – Prozesse in einer nicht-entäußerten Welt-

haftigkeit. In Anlehnung an zwei referentielle Metaphern und ein Beispiel wurde 

eine Welthaftigkeit ohne Außen betrachtet: Das alte Bildsymbol Ouroboros dien-

te dabei zur Erläuterung eines Seiende, das alle Seienden in sich einschließt in 

ewiger Verwandlung und das dabei sich selbst gebärt. Die ontologische Ge-

schlossenheit dieses Symbols war ein Vorbild für die Alchemisten und für Dis-

ziplinen, in denen die Verwandlung des Seienden, Transformationen, neue Indi-

viduationen usw. sich ohne äußerliche Instanz vollziehen. Werden und Sein fal-

len zusammen in der Ebene der Immanenz. Das Symbolbild wird durch eine 

                                                             
10  A. Portmann: Um das Menschenbild, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | Matrixiale Philosophie 

Gattung beschrieben, die in den paradoxen Widerspruch teritur non datur gerät, 

da sie in sich sowohl das Sein als auch das Nicht-Sein birgt. Ihr entspricht eine 

dritte Gattung, die ist und zugleich nicht ist. Die Geschichte der Philosophie hat 

ein spekulatives Bild für diese logisch widersprüchliche Aussage: die platoni-

sche Chora. Der Chora ist der dritten Gattung zugeschrieben, und sie kann nur 

durch „unreine Begriffe“ erreicht werden, da sie die klassisch-metaphysische 

Frage der Ontogenese stellt: Wie kann etwas sein und zugleich werden? In die-

sem Sinn ist es eine zentrale Aufgabe des matrixialen Ansatzes, darauf hinzu-

weisen, dass die Ontogenese das klassische Problem des Werdens voraussetzt. 

Damit sollte in Frage stehen, ob die von Aristoteles vorgeschlagene hylemor-

phistische Lösung zur Beschreibung embryogenetischer Entwicklungen gilt.  

Vor dem Hintergrund der embryogenetischen Diskussion (Diskussion über 

die Entwicklungsprozesse eines Organismus in der Gebärmutter) wurde festge-

stellt, dass in der Gebärmutter Ausdifferenzierungsprozesse stattfinden, bei 

denen die Teile eines Organismus ohne Außen gebildet und ausdifferenziert 

werden. In der Gebärmutter finden Vorgänge der Muster- und Formenbildungen 

statt, die zum Teil genetisch determiniert sind und zum Teil epigenetisch. Es 

sind Prozesse, in denen die Formation der Zellen, die Ausdifferenzierung der 

Formen und das Wachstum bestimmter Organe und Strukturen ohne Alterität 

durchgeführt werden, aber doch auf der Basis einer Wechselwirkung der inneren 

Teile der Gebärmutter. 

Mit Blick auf die Abwesenheit der Alterität ist das gebärmutterliche Feld als 

weltlos zu bezeichnen; nichtdestotrotz ist es der Seinsordnung nicht entzogen. 

Ihre Weltlosigkeit bedeutet einen geschlossenen Raum, in dem die Verwandlun-

gen des Organismus stattfinden, ohne Alterität, auch wenn die organischen Vor-

aussetzungen noch nicht Entwicklung des Bewusstseins begünstigt haben. Der 

generative Bildungstrieb etabliert Beziehungen, Relationen, deren eine Seins-

ordnung entspricht. Ebenso weist die generative Eigenschaft des intrauterinen 

Bildungstriebs auf ihre selbstwirkende Potentialität hin, die kein Außen zur Ge-

neration benötigt. In diesem Sinn könnte die gebärmutterliche Entwicklung des 

Organismus als kybernetischer Prozess bezeichnet werden, indem sie die inneren 

Veränderungen eines Ökosystems mit seinen Ausdifferenzierungen und Entdif-

ferenzierungen berücksichtigt. Die Geschlossenheit des generativen Bildungs-

triebs verweist ebenso auf einen Bildungstrieb, der, wie Blumenbach postulierte, 

selbstorganisierend ist. 

In dieser Hinsicht richtet die Erforschung des intrauterinen Bildungstriebs 

den Blick darauf, der in ihm geborgenen generativen Kraft ontologischen Sinn 

zu schenken. Dieser Gesichtspunkt bringt eine Berücksichtigung des ontologi-

schen Status ontogenetischer Prozesse auf die Bühne, die auch in geschlossenen 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 313 

 

Umwelten wie der Gebärmutter wahre Relationsordnungen etabliert, aus denen 

neue Bildungen und Formen hervorgebracht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029 - am 14.02.2026, 13:43:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

