Schluss

Die vorliegende Arbeit hatte sich zum Ziel gesetzt, einen neuen Terminus in das
philosophische Lexikon einzutragen: das Matrixiale. Zu diesem Zweck sollten
die Erkenntnisse zu dem Terminus ,,Matrix“ so problematisiert werden, dass die-
ser vor dem Hintergrund einer philosophischen Fragestellung Sinn gewinnt. Zur
Formulierung dieser Frage wurden zunéchst die festen Bedeutungen des Wortes
,Matrix“ analysiert, um gemeinsame Merkmale herauszuarbeiten, beispielhaft
etwa zwischen mathematischer Matrix und der in der Drucktechnik verwendeten
Matrix. Ebenfalls wurde umgekehrt auf die differentialen Charakteristika der
Bedeutungen aufmerksam gemacht, die den Begriff umfassen.

Rein semantische Beschreibung aber erschopft den philosophischen Sinn
eines Begriffs keinesfalls, ist vielmehr nur analytisches Vorangehen in der
,»Archdologie des Wortes“, um die zahlreichen Elemente und Bedeutungsebenen,
die ein Wort im Laufe der Geschichte und Kultur ausgemacht haben, mit Blick
auf eine philosophische Fragestellung zu synthetisieren und die Bedeutungsebe-
ne auf die Sinnebene des Begriffes zu verlagern.

In dieser Weise hat uns das semantische Feld des Wortes Matrix — seine Be-
deutungen, Referenzen, seine etymologische Herkunft und seine historische
Verwendung — zu dem Schluss gefiihrt, dass der Terminus ,,Matrix“ auf ver-
schiedene Arten von Mutter verweist, so wie er auch die Bedeutung ,,Gebarmut-
ter” in sich trdgt. Diese semantische Ebene fiihrte uns zu der ontologischen Fra-
gestellung, dass dem Unterschied zwischen der Gebarmutter und anderen Art
von Miittern eine ontologische Differenz beigemessen werden kann, da es sich
hier um eine Differenz zwischen extrauterinem Bildungstrieb und intrauterinem
Bildungstrieb handelt. Diese topologische Unterscheidung birgt in sich jedoch
bestimmte ontologische Weiterungen in dem Sinne, dass sie bestimmte Arten
von Welten bezeichnet, in denen sich jene ontogenetischen Vorgénge vollziehen,
in denen das Seiende wird.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | Matrixiale Philosophie

Ob das Seiende im extrauterinen Feld ,,wéchst* oder ob es sich in der vorge-
burtlichen Umwelt ,,entwickelt”, verweist auf eine ganze philosophische Prob-
lematik beziiglich der ontologischen Bedingungen dkologischer Umwelten, in
denen ontomorphogenetischen Prozesse sich vollziehen. In der Welt zu ,,wach-
sen“ oder in der Gebarmutter ,,Form(en) zu gewinnen® stellt uns vor die Frage:
Welche Unterschiede genau liegen zwischen in der Welt durch die kulturbeding-
ten ontomorphogenetischen Bildungsprozesse und Musterbildungsvorgénge, die
durch die duBlere Welt beeinflusst sind? Infolgedessen kann die auf den Begriff
»Matrix“ bezogene philosophische Fragestellung nach einer Trilogie syntheti-
siert werden:

Mutter — Welt — Gebdrmutter

Die ontologische Bedeutung, ndmlich die Referenz auf die Welt, ist hier im ge-
nerativen Sinne angedeutet, so wie die indogermanische Wurzel —ma es nahe-
legt. Das heiflt: Das Vermdgen eines Seienden, zu bilden und zu gestalten, wird
aus matrixialer Perspektive sowohl in der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch in
der WeltduBerlichkeit (Gebarmutter) anerkannt. Dariiber hinaus verweist jede
Art von Mutter (Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc.) auf ihren
eigenen Lebensraum, in dem sie sich entwickelt.

Die analytische Existenzialphilosophie Heideggers hat bereits auf die Unter-
schiede des weltlichen Inbezugs aufmerksam gemacht, sodass danach etwa ein
Stein im Vergleich zu einem Menschen ,,weltlos* ist oder ein Tier weltarm.«!
Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer
biologischen Ausriistung oder Naturselektion, sondern nach ihrer ,,Offenbarkeit*
zur Welt beschrieben. In dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da
es zur Weltlichkeit offen und weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein
Stein sind der Welt gegeniiber verschlossen.

Diese (anerkannte) ontologische Taxonomie wird aus matrixialer Sicht skep-
tisch betrachtet und redefiniert — vor allem, weil die ontologische Taxonomie
Heideggers (weltbildend — weltarm — weltlos) auf einer zweiwertigen Ontologie
(Sein-Seiendes) beruht, wobei das Sein dem Nichtsein iibergeordnet ist. Tieri-
sche und mineralische Umwelten sind nach Heidegger dem Sein gleichsam ent-
zogen, da sie der Umwelt gegeniiber geschlossen sind — diese ,,Umweltgeschlos-

1 M. Heidegger: § 46 ,,.Die These ,das Tier ist weltarm® im Verhéltnis zur These ,der
Mensch ist weltbildend® und § 47 ,,Die These ,das Tier ist weltarm* im Verhéltnis zur
These ,der Stein ist weltlos® in Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 284-
293.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 305

senheit* flihrt nach der fundamentalen Ontologie zu einem unmittelbaren onto-
logischen Entzug. Es wurde herausgearbeitet, dass Heideggers Ontologie das
Sein gegeniiber dem Nichts so bevorzugt, dass sie (ungeachtet seiner Kritik an
der Ontotheologie des Aristoteles) zu einer Art hierarchischen Ontologie wird, in
der die Seienden nach ihrem Grad an Weltlichkeitsbesetzung angeordnet wer-
den. Das heifit jedoch nicht, dass Heidegger das Nichts-Sein als eine Art von
Seiendem nicht auch beachtet hitte. In seinen letzten Texten (1955: Vom Wesen
des Grundes), in denen er sich der ontologischen Differenz einer ontologischen
Analytik zuwendet, kommt das zur Sprache, was zwischen dem Sein und dem
Seienden steht: das Nicht.”

Auch die matrixiale Ontologie 6ffnet die Tiir der Ontologie zum Nichts. Sie
zielt darauf, die Ordnung des Seins nicht im Gegensatz zur Umweltgeschlossen-
heit zu formulieren, sondern vielmehr in seinem Bezug zum generativen Bil-
dungstrieb und zur Umwelt. Daraus ergibt sich, dass eine matrixiale Philosophie
zu einer mehrwertigen generativen Ontologie fithren kann, wobei jede individu-
ierte Art einen ontologischen Bezug, einen Bezug in der Ordnung des Seins, hat,
durch ihren generativen Bildungstrieb. Ebenfalls sind unter dieser Perspektive
die verschiedenen Arten von Weltlichkeit(en) (Tiere, Menschen, Pflanzen, Me-
talle) nach der in ihnen wirkenden Bildungskraft gleichwertig.

Aus dem matrixialen Begriff der vielwertigen Weltlichkeiten, in denen spezi-
fische Bildungskrifte wirken, bietet sich eine generative Philosophie an, die die
Entwicklungen, Verdnderungen und Verwandlungen eines Systems ebenso be-
riicksichtigt und wiirdigt wie ihre Transformation in verschiedenen Seinsord-
nungen. Kénnte man auf der Basis des matrixialen philosophischen Begriffs eine
mehrwertige generative Ontologie entwerfen? Die matrixiale Philosophie richtet
den Blick auf den innerlichen Bildungstrieb, nicht jedoch auf eine von einem on-
tologisch entzogenen Nichts ausgehende Schopfungskraft. In diesem Sinne ist
die matrixiale Sicht um Philosophien des Innens und der Immanenz zu ergénzen.

Die systematische Darlegung des Inbegriffes einer mehrwertigen generativen
Ontologie erfolgt durch die Formulierung drei Axiome. Das erste Axiom ist der
Figur der Mutter gewidmet, das zweite dem dreiwertigen Kondensationspunkt
der matrixialen Problematik (Mutter-Welt-Gebdrmutter) und das dritte der Ge-
barmutter.

Die Mutter ist in der Welt — diese Aussage hat eine solche Evidenz wie die
Gewissheit ihrer Stellung, ist aber nicht ihr Ursprung. So lautete das erste
Axiom, gewidmet einer Beschreibung der Figur der Mutter aus der Sicht ihres

2 Vgl. Heidegger: ,,Die ontologische Differenz ist das Nichts zwischen Seiendem und

Sein®, in M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, S. 15.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | Matrixiale Philosophie

Verhaltens in verschiedenen Umwelten. Es ist fiir die matrixiale Philosophie von
Interesse, die Mutter nach ihren Verbindungen und Beziigen zu ihrer Umgebung
zu definieren, nicht aber nach ihrem Ursprung. In diesem Axiom wird der Blick
auf die weibliche Seite der Evolution gelenkt, sodass die kulturbedingte Begren-
zung des Menschlichen und Tierischen unter dem Vermdgen des generativen
Triebs fallt, die Information Leben weiterzuvermitteln und aufrechtzuerhalten. In
dieser Hinsicht wird in diesem Axiom auf eine matrixiale Phylogenese hinge-
wiesen, ndmlich Suche nach der Verwandtschaft verschiedener Arten von Miit-
tern, was den Menschen unmittelbar aus dem Zentrum der Diskussion entfernt.
In diesem Sinn wurde in Anlehnung an Forschungen der Anthropologin Sarah
Blaffer-Hrdy der Schluss gezogen, dass die Mutter iiber ihre biogenetische Rolle
der Geniibertragung hinaus ein soziobiologisches Immunsystem der Gruppe dar-
stellt. Diese Vorstellung entspricht der Aussage des Anthropologen Claessen,
dass die Mutter fiir soziale Bindungsprozesse eine insulative Nischentechnik
darstellt.”

In dieser Perspektive stellt das aus 6koevolutiven Griinden wichtige Immun-
system die semantisch-symbolische Bezeichnung fiir das Heim dar. Mutter-
Brust, Mutter-Sprache, Mutter-SchoB etc. sind Bezeichnungen und Signifikanten
fiir eine bioevolutive Funktion, die sowohl fiir das Tier als auch fiir den Men-
schen zutreffen und dadurch gekennzeichnet sind, bestimmte besorgende Um-
welten zur morphogenetischen Herausbildung von Lebewesen zur Verfiigung zu
stellen.

Mutter und Nachkommenschaft bilden ein koevolutives Feld, wobei die Mut-
ter die Umwelt des in ihr beherbergten Gastes ist und der Gast die Weltinner-
lichkeit der Mutter bedeutet. Zusammenfassend ist die Figur der Mutter in An-
lehnung an Michel Serres 6konomisch und eine 6ko-logische parasitologische
Relationsstruktur, die einen Gast in sich beheimatet. Ebenso ist sie in der Welt
untergebracht. Die Mutter stellt ein Endomilieu zur Verfiigung, damit andere
Wesen ihre ontogenetische Entwicklung fortsetzen kdnnen. Sie kennzeichnet in-
folgedessen ein innenweltlicher Bezug sowohl dem in sich beherbergten Gast
gegeniiber als auch gegeniiber dem, den sie aufnimmt. In dieser Hinsicht zielt
die Beschreibung der Mutter auf eine Beriicksichtigung innenweltlichen Seins,
sodass durch ihre Figur eine Ontologie der Innerlichkeit aufscheint. Die Endomi-
lieu-Stellung der Mutter hat zwei grundlegende ontologische Konsequenzen, die
in der kiinftigen Forschung beriicksichtig werden sollten: Einerseits fiihrt der In-
nerlichkeitsbezug der Mutter zur Darstellung eines generativen Triebs, der

3 Vgl. Hugh Millers Begriff ,,Insulation gegen selektive Pression”, in H. Millers: Pro-
gress and decline, 1964.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 307

Lebewesen innerlich ist und daher immanent, und zweitens generiert die miitter-
liche Weltinnerlichkeitsrelation eine generative phylogenetische Kette, die alle
Seienden beinhaltet.

Uber die Weltinnerlichkeitsrelation der Mutter zum Gast hinaus wurde auf
ihre AuBerlichkeitsrelation aufmerksam gemacht. Hier gehen wir nicht von der
Tautologie aus, dass die Mutter in der Welt ist, sondern in Axiom II wird die Fi-
gur der Mutter in Bezug zur Weltlichkeit und zur Gebérmutter hinterfragt und
problematisiert. In diesem Sinn beinhaltet Axiom II im Gegensatz zu Axiom I
und III (die ausschlieBlich der Figur der Mutter und der Gebarmutter gewidmet
sind), ein drittes Element: die Weltlichkeit. Mutter, Weltlichkeit und Gebdrmutter
bilden die drei Elemente, durch die sich der philosophische Kern einer matrixia-
len Philosophie bildet.

Die Einfiihrung eines dritten Wertes gewinnt die semantische Beschreibung
des Wortes einen philosophischen Sinn. Insofern wird in diesem Axiom die On-
tologie des Matrixialen prisentiert, da die Welthaftigkeit, die Art von Welt, als
Angelpunkt zur Bestimmung der Eigenschaften der Mutter und Gebarmutter
werden. In dieser Hinsicht handelt das zweite Axiom von einer Problematisie-
rung des Weltbegriffs in Bezug auf die Seinsrelationen, sodass die Ontologie
tiber den Weltlichkeitsbegriff hinaus auf generative Umwelten iibertragen und
ihnen beigemessen wird.

Das der Problematisierung des Weltbegriffes gewidmete Axiom verweist auf
eine Ontologie, in der die Seinsrelationen in verschiedenen Weltlichkeitsebenen
vorhanden sind. Daher ist das Axiom II in drei Propositionen gegliedert, bei
denen die Kombination dreier Elemente aufgezeigt wird. In der ersten Propositio
wurde die Welt in Bezug auf die Mutter und Gebarmutter definiert. Die Mutter
steht danach zwischen Weltinnerlichkeit (Axiom I) und Weltlosigkeit. Mit Blick
auf ihre Sonderstellung entsteht die philosophische Problematik der Differenz
sowohl in der Ontologie als auch in der Gesellschaft und in der Individuations-
psychologie. Die privilegierte Stellung der Mutter geht zuriick auf eine spezifi-
sche Eigenschaft, das Gebéren, das heif3it die Fahigkeit, ein Wesen aus ihrer In-
nerlichkeit nach Auflen hervorzubringen. Aus anthropologischer Perspektive ist
der Mutterkdrper ein Medium, ein Kanal, durch den der in miitterlicher Inner-
lichkeit gestaltete Embryo in die Welt gebracht wird. Geburt ist aber nicht nur
ein anthropologisches Ereignis, sondern birgt in sich auch die Problematik einer
ontologischen Differenz, da sie der Ubergang von einem vorgeburtlichen Milieu
zu einer nachgeburtlichen Umwelt ist. In diesem Zusammenhang stellt sich die
Frage, ob dem vorgeburtlichen Umfeld (der Gebarmutter) ein ontologischer Sta-
tus zugeschrieben werden darf. Zusammenfassend liegt die ontologische Dimen-

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | Matrixiale Philosophie

sion des Geburtsvorgangs® darin begriindet, dass Welthaftigkeit eine Konse-
quenz der miitterlichen Entbindung zur weltlichen Bindung bedeutet.

Die matrixiale Philosophie begreift Geburtlichkeit als ein nicht nur anthropo-
logisches Phanomen, das ontologische Konsequenzen birgt. Sie ist ein ,,mediales
Ereignis®, wobei die intrauterin-ontogenetischen Vorgénge in einem nachgeburt-
lichen, fremden Milieu fortgesetzt werden. Sie rechnet jedoch mit dem ,,blinden
Fleck®, dass in der Gebdrmutter vollzogene Prozesse und Ereignisse nicht ins
Bewusstsein fallen. Daher kann von einer Asymmetrie des Phdnomens Natalitat
gesprochen werden: Die Bewusstlosigkeit des Geborenseins verursacht ein
Spannungsfeld zwischen Selbstgestaltung der eigenen Identitdt und relationaler
Bindung und Alteritit gegeniiber der Umwelt.’

Das Problem des ,,Selbstbewusstseins-Entzugs® des Neugeborenen steht aus
matrixialer Sicht aber nicht im Mittelpunkt der Geburtlichkeit. Viel entscheiden-
der ist die Tatsache, dass die Geburt das Ankommen in einer fremden, nicht
heimlichen Welt bedeutet und dass der Entbindung vom miitterlichen Kdrper
und dem Verlassen des vorgeburtlichen Lebensraums unmittelbar die Bindung
an die entfremdete Welt folgt. Das heifit: Das Subjekt wird (nur) durch Bin-
dungsrelationen mit seiner Umwelt konstituiert.

Die Mutter stellt dabei die Alterititsfigur zwischen vorgeburtlichem Umfeld
und Weltlichkeit dar, in der das Neugeborene ist. Sie ist die erste Instanz, die fiir
die Fortsetzung der ontogenetischen Bildung sorgt und sie jenseits duferlicher
Gefihrdungen garantiert. Die Mutter ist der Verweis auf die ontologische Diffe-
renz, das heiflt, auf die Differenz zwischen dem, was vorweltlich war und der
Weltlichkeit. Sie ist die dritte Instanz, das Du, dank dessen die Weltkonstruktion
zustande kommt.

Insofern ist die Mutter (auch) ein extrauteriner Faktor zur Fortsetzung
menschlicher Merkmale und zur Menschwerdung. Die ,,Mutter ist das wichtigste

4 Vgl Christina Schiies: ,,Der Geburtsvorgang bezeichnet das Zur-Welt-kommen eines
Menschen entweder aus der Beobachtungsperspektive, aus der Perspektive der Frau,
die gebiert, oder aus der Perspektive des Kindes, das zur Welt gebracht bzw. geboren
wird.” C. Schiies: Philosophie des Geborenseins, S. 13f.

5 Vgl. Christina Schiies: ,,Die Natalitit der Existenz ist von der fundamentalen Asym-
metrie zwischen der Gewissheit des Geborenseins und ihrem gleichzeitigen Entzug
bestimmt. Diese Asymmetrie erzeugt das Spannungsverhiltnis zwischen Macht und
Ohnmacht, Autonomie und Abhédngigkeit, das eine existentielle Bedingung fiir die
Selbstwerdung, die Beziehung zu Anderen, Geschlechtlichkeit, Weltkonstitution und
Geschichtlichkeit ist, die nicht auf physiologische oder psychologische Beschreibun-

gen des Geborenwerdens und -sein reduziert werden kann.* Ebd., S. 13.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 309

Kennzeichen unsere Ontogenese.“ sagt Adolf Portmann. In dieser Hinsicht soll-
te der Frage nachgegangen werden, wie zentral die Rolle der Mutter bei der Bil-
dung des Menschen und bei ihrer Kulturisation bzw. Anpassung an eine be-
stimmte kulturelle Umgebung ist. Dieser Gedanke 6ffnet eine medientheoreti-
sche Forschungslinie iiber die Figur der Mutter als kulturtechnischen Faktor der
Menschwerdung — ein Thema, auf das bereits Friedrich Kittler hingewiesen hat:

Ihre Positivitét hat die miitterliche Unterweisung als Input elementarer Kulturetechniken.
Um 1800 tritt mit einemmal eine Biichersorte auf, die den Miittern zunéchst die physische
und psychische Erziehung der Kinder und alsbald auch deren Alphabetisierung anbefiehlt.
[...] Diese Titel sind selbstrebend. Sie versichern die Identitdt der anbefohlenden Unter-
weisung: sie unterstreichen, daB erst mit der Zuschreibung elementarere Kulturisations-

techniken an Miitter derer Selbst gefunden ist.”

In diesem Sinne konnte nach dem extrauterinen miitterlichen Bildungstrieb ge-
fragt werden, ob von ihnen getriebene Nischenstruktur zur Regulierung der
menschlichen Umwelt fiihrt, und ob die miitterliche Fiirsorge, die einen Inner-
lichkeitsbezug erschafft, zur groBten Domestikationsschule des Seins fiihrt.”

Die sonderbare Stellung der Mutter zwischen Weltlichkeit und AuBerlichkeit
wird ebenfalls beziiglich der sozialen Systeme deutlich. Die Propositio II. des
Axioms, das sich der Trilogie zwischen Mutter-Welt-Gebarmutter widmet, be-
schreibt unter anderem die peripherische Position der Mutter in der Gesellschaft.
Sie steht in der Randzone der Bildungsvorgéinge der Menschengruppen. Einer-
seits, weil sich um die Mutter herum die allererste insulative Nische bildet, was
eine Hauptmotivation zur sozialen Bildung bedeutet. Dieser Innerlichkeitsbezug
wird mit einem dufBerlichen Faktor ausgeglichen, mit dem Leitmotiv, dass die
Mutter fiir segmentare Gesellschaften den Aulenbezug darstellt. Nach den exo-
gamischen und totemistischen Regeln steht die Mutter als Singularitét, die das
Auflen in der sozialen Gruppe verinnerlicht. Sie ist ebenso Teil der sozialen
Umwelt wie auch ihrer natiirlichen Umgebung. In diesem Sinn bezeichnete Cla-

6 A.Portmann: Um das Menschenbild, Stuttgart: Reclam 1956, S. 34.

7 Vgl F. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900. Miinchen: Fink 1995, S. 37f. Kittler
hat sich in den siebziger und achtziger Jahren mit dem Thema Mutter bzw. der
Miitterpadagogik beschiftigt. Sie umfassen ein auschlaggebendes kulturtechnisches
Dispositiv der Neuzeit, welches dazu fiihrt, das Volk zu erziehen. Der Eintritt der
Miitter in die biopolitische Organisation der Gesellschaft ruft zwei neue Techniken
hervor: Erziehung und Intimitét.

8 P. Sloterdijk: ,,Domestikation des Seins* in Nicht gerettet, S. 142-235.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | Matrixiale Philosophie

essens ihre Rolle als eine soziobiologische Institution’, da ihre insulative Funk-
tion erstmals sowohl als tierisch als auch als menschlich zu bezeichnen ist.

Diese Propositio stellt die Herausforderung, die Stellung der Mutter in der
Gesellschaft als eine Alterititsbeziehung zu beriicksichtigen, aufgrund der die
Welt sich bilden und konstruieren ldsst. Die Mutter ist, wenn man einen Blick in
die ethnologischen und anthropologischen Studien wirft, ein von der Kultur de-
finierter Bezug zum AuBlen, ndmlich zur Natur. Die menschliche Mutter wurde
infolgedessen im Laufe der Evolution von den tierischen Miittern ausdifferen-
ziert. Dariiber hinaus dienen die soziobiologischen Merkmale des insulativen
miitterlichen Mechanismus dazu, die Begrenzung Natur vs. Kultur iiber den ge-
nerativen Bildungstrieb neu zu definieren.

Propositio IIT handelt von der Relation zwischen Mutter und Gebarmutter.
Die Gebarmutter ist ein Hohlorgan, das dem Korper der Mutter innerlich ist. Sie
ist jedoch transzendental von der zeitlichen und rdumlichen Ebene der &duf3eren
Welt. In dieser Propositio geht es um die Verbindung zwischen miitterlicher In-
nenweltlichkeit und gebdrmutterlicher AuBenweltlichkeit. Zu diesem Zweck
wird in Anlehnung an die Neontenie-Theorien die Korrelation zwischen embry-
onalem Reifzustand des Homo Sapiens mit der extrauterinen Sorgebediirftigkeit
des Neugeborenen im Vergleich zu anderen phylogenetischen Verwandten
untersucht. In dieser Propositio wird die Fragestellung der Menschwerdung
durch eine Korrelation des Mutterwerdens problematisiert.

In dieser Hinsicht wird die Weltinnerlichkeit der Mutter in umgekehrter Re-
lation mit der AuBerweltlichkeit der Gebdrmutter stehen, da der Homo Sapiens
einer fotdlen Wende (unter anderem durch anatomische Verdnderungen) unter-
zogen ist, indem er durch eine unreife embryonale Entwicklung gekennzeichnet
ist, mit der Konsequenz, dass er (allo)miitterliche Wesen zur Fortsetzung des
Lebens in der Welt benétigt. Aus dieser Perspektive wird zusammen mit dem
Anthropologen Adolf Portman konstatiert, dass die Mutter fiir das menschliche
Leben eine fundamentale Rolle bei der Fortsetzung ontogenetischer Prozesse
spielt. Aus der Beziehung intrauteriner ,,0kologischer Bedingungen zur Ent-
wicklung der Organe und nachgeburtlicher Umweltbedingungen zur Fortsetzung
der in der Gebdrmutter in Gang gesetzten ontogenetische Prozesse ergibt sich
eine biopolitische Anerkennung der Figur der Mutter: In ihrer Behausung besteht
die Moglichkeit, das Leben zu beginnen — oder nicht.

Alle diese ontogenetischen Einzelheiten weisen auf eine zentrale Tatsache hin: Unsere

Ontogenese ist nicht ein tierischer Werdegang [zu verstehen], der an einem bestimmten

9 Vgl D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 311

Punkte in eine letzte Etappe von menschlichem Geprége libergeht. [...] Unser gesamter
Wedergang ist human. [...] Die Ontogeneseform der hoheren Stufe ist das zuerst Erreichte,
sie ist Grundlage fiir die Entstehung hoheren Zerebralisation und hoheren Verhaltenswei-
sen [...] So ist zum Beispiel die Reduktion der Nachkommenzahl auf ein einziges Junges,
die relativ lange Neugeborenen, die Behiitung durch die Mutter — alles wichtige Kennzei-
chen unserer eigenen Ontogenese — bereits den niedrigsten Stufen unseres Verwandten-
kreises eigen. Bedeutende Faktoren, die am Zustandekommen unserer behiiteten Frithpe-
riode beteiligt sind, gehdren bereits zum ontogenetischen Material einer groBen Tiergrup-
pe [...] Die Bedeutung dieser behiiteten Entwicklungsphase fiir die Entfaltung spielerisch-
freier Verhaltensweisen ist von psychologischer Seite sichtbar gemacht worden. [...] Die

Brutsorge ist eine Voraussetzung der Entstehung héherer Zerebralisation. '’

Die Mutter (und damit die verschiedenen Arten von Miittern) entsprechen einem
Bildungstrieb in der entduBerten Weltlichkeit. Was Mutter-Tier und Mutter-
Mensch unterscheidet, besipielhaft, ist zum Beispiel, dass der Entduf3erungsgrad
des menschlichen Neugeborenen durch seine fotale Unreife groBer ist als beim
Mutter-Tier, dessen Bediirftigkeit gegeniiber allomiitterlichen Instanzen niedri-
ger ist.

In diesem Sinn wird die Mutter aus einer negativen Phdnomenologie heraus
betrachtet: Sie bedeutet das Zeichen eines Verlustes, des Verlustes der Gebar-
mutter, des Lebensortes, in dem nicht alle Organe entwickelt wurden. Ebenso
kann die negative Korrelation zwischen Mutter und Gebarmutter durch die figu-
rative Ebene der Reprisentation bestimmt werden: Je ,,mutterdrmer” die Welt,
desto niedriger ihr EntduB3erungsgrad und infolgedessen die figurative, représen-
tative Ebene.

SchlieBlich strebt das letzte Axiom nach einer positiven Erkldrung des vor-
geburtlichen Umfeldes. Was es wesentlich kennzeichnet, ist die Tatsache, dass
dieser Lebensraum der Welt entzogen ist, weil in ihm die Bildung und Entwick-
lung eines Seiendes betrieben wird — Prozesse in einer nicht-entdullerten Welt-
haftigkeit. In Anlehnung an zwei referentielle Metaphern und ein Beispiel wurde
eine Welthaftigkeit ohne Auflen betrachtet: Das alte Bildsymbol Ouroboros dien-
te dabei zur Erlduterung eines Seiende, das alle Seienden in sich einschlief3t in
ewiger Verwandlung und das dabei sich selbst gebirt. Die ontologische Ge-
schlossenheit dieses Symbols war ein Vorbild fiir die Alchemisten und fiir Dis-
ziplinen, in denen die Verwandlung des Seienden, Transformationen, neue Indi-
viduationen usw. sich ohne &uferliche Instanz vollziehen. Werden und Sein fal-
len zusammen in der Ebene der Immanenz. Das Symbolbild wird durch eine

10 A. Portmann: Um das Menschenbild, S. 30.

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | Matrixiale Philosophie

Gattung beschrieben, die in den paradoxen Widerspruch teritur non datur gerit,
da sie in sich sowohl das Sein als auch das Nicht-Sein birgt. Ihr entspricht eine
dritte Gattung, die ist und zugleich nicht ist. Die Geschichte der Philosophie hat
ein spekulatives Bild fiir diese logisch widerspriichliche Aussage: die platoni-
sche Chora. Der Chora ist der dritten Gattung zugeschrieben, und sie kann nur
durch ,unreine Begriffe* erreicht werden, da sie die klassisch-metaphysische
Frage der Ontogenese stellt: Wie kann etwas sein und zugleich werden? In die-
sem Sinn ist es eine zentrale Aufgabe des matrixialen Ansatzes, darauf hinzu-
weisen, dass die Ontogenese das klassische Problem des Werdens voraussetzt.
Damit sollte in Frage stehen, ob die von Aristoteles vorgeschlagene hylemor-
phistische Losung zur Beschreibung embryogenetischer Entwicklungen gilt.

Vor dem Hintergrund der embryogenetischen Diskussion (Diskussion iiber
die Entwicklungsprozesse eines Organismus in der Gebdrmutter) wurde festge-
stellt, dass in der Gebdrmutter Ausdifferenzierungsprozesse stattfinden, bei
denen die Teile eines Organismus ohne AufBlen gebildet und ausdifferenziert
werden. In der Gebarmutter finden Vorgénge der Muster- und Formenbildungen
statt, die zum Teil genetisch determiniert sind und zum Teil epigenetisch. Es
sind Prozesse, in denen die Formation der Zellen, die Ausdifferenzierung der
Formen und das Wachstum bestimmter Organe und Strukturen ohne Alteritét
durchgefiihrt werden, aber doch auf der Basis einer Wechselwirkung der inneren
Teile der Gebarmutter.

Mit Blick auf die Abwesenheit der Alteritét ist das gebarmutterliche Feld als
weltlos zu bezeichnen; nichtdestotrotz ist es der Seinsordnung nicht entzogen.
Thre Weltlosigkeit bedeutet einen geschlossenen Raum, in dem die Verwandlun-
gen des Organismus stattfinden, ohne Alteritét, auch wenn die organischen Vor-
aussetzungen noch nicht Entwicklung des Bewusstseins begiinstigt haben. Der
generative Bildungstrieb etabliert Beziehungen, Relationen, deren eine Seins-
ordnung entspricht. Ebenso weist die generative Eigenschaft des intrauterinen
Bildungstriebs auf ihre selbstwirkende Potentialitét hin, die kein Auflen zur Ge-
neration bendtigt. In diesem Sinn konnte die gebarmutterliche Entwicklung des
Organismus als kybernetischer Prozess bezeichnet werden, indem sie die inneren
Verinderungen eines Okosystems mit seinen Ausdifferenzierungen und Entdif-
ferenzierungen beriicksichtigt. Die Geschlossenheit des generativen Bildungs-
triebs verweist ebenso auf einen Bildungstrieb, der, wie Blumenbach postulierte,
selbstorganisierend ist.

In dieser Hinsicht richtet die Erforschung des intrauterinen Bildungstriebs
den Blick darauf, der in ihm geborgenen generativen Kraft ontologischen Sinn
zu schenken. Dieser Gesichtspunkt bringt eine Beriicksichtigung des ontologi-
schen Status ontogenetischer Prozesse auf die Biihne, die auch in geschlossenen

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 313

Umwelten wie der Gebdrmutter wahre Relationsordnungen etabliert, aus denen
neue Bildungen und Formen hervorgebracht werden.

14.02.2026, 12:43:1.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 13:43:16.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

