
Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 269

throughout the museum and novel.«44 Wenn Kemal sich mit Orhan Pamuk in die

Dachstube seines (real existierenden) Museums zum Tee setzen kann, ihm dort,

in freudscher Manier auf dem Bett liegend, seine Lebensgeschichte erzählt, dann

muss er doch fast real sein! Und wenn die Dinge, die er Zeit seines (Roman-)Lebens

gesammelt hat, in einem Museum gezeigt werden können, dann kippt das fiktive

Projekt tatsächlich in Realität.45

Das Museum der Unschuld II: Dinge im Museum

Das Museum zum Roman war von Anfang an Teil der Planung des Projekts, so gibt

es Pamuk an.46 Roman und Museum sind gedanklich zusammen entstanden, das

Museum wurde allerdings erst 2012 eröffnet. In dem kleinen Eckhaus in Çukurcu-

ma aus dem Jahr 1897, das das Haus von Füsun und ihrer Familie darstellen soll,

sind jedem (bis auf die letzten) der Kapitel eine Vitrine mit Gegenständen gewid-

met, die nummeriert und in chronologischer Reihenfolge angeordnet wurden. In

den Vitrinen befinden sich die Dinge, auf die im Roman explizit als Ausstellungs-

stücke verwiesen wird, oftmals ergänzt durch weitere Objekte, die eine Verbindung

zum Romankapitel besitzen. Erläuterungen gibt es nicht, die Vitrinen sind einzig

mit den Romankapiteln überschrieben, manchmal findet man auch einen kleinen

Auszug aus dem Text. Allerdings kann ein Audioguide mit in die Ausstellung ge-

nommen werden, in dem Pamuk (wahlweise auf Türkisch oder Englisch) einiges

zu seinemMuseum erklärt sowie die einzelnen Vitrinen erläutert und aus den ent-

sprechenden Romankapiteln zitiert, kombiniert mit Musik- und Soundelementen.

Die einzelnen Vitrinen sind in dunkles Holz gefasst und übereinander und ne-

beneinander in die Wände eingelassen, sodass sie ein wenig den Eindruck eines

Kuriositätenkabinetts erzeugen. Die Dingfülle der Ausstellung ist von Anfang an

präsent. Das schmale Haus erstreckt sich über vier Etagen, wobei die einzelnen

44 Ogut 2017, S. 51.

45 Dem entspricht auch noch einmal, dass Kemal Roman und Leben an mehreren Stellen im

Text engführt und die Geschichte seines Lebens wie einen Roman erzählen möchte: »Später

aber, wenn wir spüren, dass unser Leben so wie ein Roman in seiner letzten Fassung vor uns

liegt, können wir, so wie ich jetzt, rückblickend wählen, was nun wirklich unser glücklichs-

ter Augenblick war. Um zu erläutern, warum wir aus so unendlich vielen Momenten gerade

jenen einen hervorheben, müssen wir unsere Geschichte erzählen wie einen Roman. Dann

wissen wir aber, dass jener gekennzeichnete Moment unwiderruflich vergangen ist, und das

lässt uns leiden. Erträglich wird dieses Leiden einzig und allein, wenn uns von jenem golde-

nen Augenblick irgendein Gegenstand erhalten ist. Greifbare Überbleibsel glücklicher Mo-

mente rufen uns die Erinnerungen daran, die Farben, die Freuden am Berühren und am Se-

hen, viel treuer zurück, als die Menschen dies könnten, die uns den Augenblick verschafft

haben.« (MdU, 82)

46 Vgl. Pamuk 2012b, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Museen des Imaginären

Ebenen durch eine Galerie in der Mitte des Raumes verbunden sind, die bis zum

Erdgeschoss blicken lässt. Drei Etagen sind als Ausstellungsräume gestaltet, das

Dachgeschoss beherbergt ein kleines Schlafzimmer, das Kemal bewohnt haben soll

und das auch zu besichtigen ist. Wie das MJT ist auch dieses Museum relativ dun-

kel gestaltet, es gibt kein Tageslicht in den Ausstellungsräumen, die Vitrinen sind

in warmes, künstliches Licht gehüllt.

Die Vitrinen sind als Holzkästen nur von einer Seite einsehbar und muten da-

durch eher wie Schaukästen an. Die Inszenierung der Dinge innerhalb dieser Käs-

ten reicht von der Anordnung als Assemblage über Formen von Setzkästen bis hin

zur räumlichen Gestaltung kleiner bühnenartigerWelten innerhalb der Boxen.Mal

erscheint das Ausgestellte wie in einer Auslage (Vitrine 73), mal wie ein Stillleben,

fast wie die Kopie barocker Gemälde arrangiert (Vitrine 40),mal wie in einer Hand-

lung mit den Dingen erstarrt (Vitrine 60), mal hinter einem Vorhang nur zu erah-

nen (Vitrine 39). Die Gestaltung nutzt den Raum, sodass die Dinge nicht nur durch

Staffelung in Perspektive zueinander geraten, sondern auch durch Hängungen in

neue Verhältnisse zueinander gesetzt werden, neue Beziehungen eingehen. Die-

se Strategien lassen die Gegenstände als Akteure erscheinen, die sich zueinander

positionieren, die in Aktion begriffen sind. Die Dinge sind eindeutig die Haupt-

akteure in dieser Version der Geschichte, die Vitrinen sind jeweils ihre Bühne. Die

Präsentation ist somit keine ›neutrale‹, sie geht über die gewohnten Formen mu-

sealer Präsentation hinaus. Auch wenn die Museologie kuratorische Strategien der

Inszenierung oder auch der szenischenDarstellung47 kennt, verbleiben diesemeist

im Modus respektive im Auftrag der Information, der Verdeutlichung von Zusam-

menhängen. Im »Museum der Unschuld« bilden die Vitrinen assoziative bis sur-

reale48 Räume, die Dinge sind zum Teil dramatisch in Szene gesetzt, wie z.B. in

Vitrine 19 »Eine Totenfeier«, die einen schwebenden Schädel mit Fliege neben ei-

ner Taschenuhr vor einem Bild einer Moschee sowie über einer Tasse und einem

Damenhalstuch zeigt. Expliziter kann ein Vanitasbezug kaum werden.

Die Vitrinen wirken also vielmehr wie 74 kleine Kunstwerke, die jeweils ein

Pendant zum literarischen Kapitel in spezifisch bildnerisch-künstlerischer Um-

setzung darstellen. Sie sind Traumwelten, Wunschwelten, Dingwelten. So wie die

47 Siehe u.a. Parmentier 2012 oder Klein 2007.

48 Der Surrealismus bildet einige Anknüpfungspunkte für eine Auseinandersetzung mit dem

Museum und auch dem Roman. Die überraschenden Verbindungen unzusammenhängen-

der Dinge und Bildelemente sowie das Spiel mit Größenverhältnissen und Räumen und in

diesem Sinne eine »Zusammenfügung des eigentlich nicht Zusammengehörigen« (S. 32), die

sich in den Vitrinen findet, stellt ein zentrales Kennzeichen surrealistischer Komposition und

Ästhetik dar. Auch die Rückgriffe auf Traumhaftes, das Spiel mit demWunderbaren und der

Illusion und die alles beherrschende Triebfeder des Begehrens zeigen, dass Pamuk sich unter

anderem surrealistischer Ausdrucksmittel bedient. Zum Surrealismus siehe Schneede 2006,

vor allem S. 29-52.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 271

Dinge präsentiert sind, gibt ihnen das Museum aber auch eine Eigenmacht zu-

rück. Während im Medium der Schrift die Dinge benannt, beschrieben, gedeutet

werden können undmüssen, wirken sie hier qua ihrer Materialität und in den Kon-

texten der anderen Dinge. Das Fehlen von weiterem Text und die Inszenierung, die

sie zu Akteuren werden lässt, geben ihnen eine ›Kraft‹ oder ›Macht‹, die es ihnen

möglich macht, sich auch gegen den Roman zu positionieren. So wird sich für

die Museumsbesucher:innen in den Dingen nicht unmittelbar die Liebesgeschich-

te von Kemal und Füsun spiegeln. Es können Gegenstände aus den Kapiteln ganz

klar wiedergefunden und entdeckt werden, aber auch für Besucher:innen, die den

Roman nicht gelesen haben oder ihn nicht mehr so präsent haben, vermitteln die

Dinge Bedeutungsschichten, nur vielleicht jenseits der Romanhandlung.

In seinen Poetikvorlesungen an der »Harvard University« 2009, die als »Der

naive und der sentimentalische Romancier« 2012 auf Deutsch veröffentlicht wur-

den, beschreibt Pamuk, wie er zu den Gegenständen im Museum kam:

Parallel dazu habe ich einen Roman geschrieben und in Secondhandgeschäften,

auf Flohmärkten und bei Bekannten, die gerne Dinge horten, Ausschau nach Ge-

genständen gehalten, die von der im Zentrum des Romans stehenden fiktiven Fa-

milie zwischen 1975 und 1984 hätten benützt werden können. […] Ich dachte mir

dann jeweils Romansituationenaus, in die dieseGegenständehineinpassen könn-

ten, von denen viele (etwa eine Quittenreibe) reine Spontankäufe waren. Einmal

stieß ich in einem Secondhandgeschäft auf ein mit orangefarbenen Rosen und

grünen Blättern bedrucktes Kleid und befand auf der Stelle, es sei wie gemacht

für meine Romanheldin Füsun. Als ich dann die Szene beschrieb, in der Füsun so

gewandet Autofahren lernt, hatte ich das Kleid denn auch vor mir liegen.49

Pamuk kennzeichnet somit das Erfinden der Romanhandlung und das Finden der

Dinge als einen wechselseitigen Prozess, die Gegenstände werden in ihrer spezifi-

schen Materialität und Ästhetik zu Inspirationen für Narration.

Als auf Flohmärkten oder in Secondhandshops aufgefundene Dinge zeichnen

die gezeigten und von Pamuk gesammelten Gegenstände ein Bild der materiellen

Kultur Istanbuls der 1970er-Jahre, sie zeugen vom Alltagsleben in dieser Zeit, sind

Zeitzeugen einer spezifischen Epoche. Für Besucher:innen von außerhalb bekom-

men sie somit fast eine kulturanthropologische Qualität, für Besucher:innen, die

die 1970er-Jahre in der Türkei erlebt haben, können sie Erinnerungen auslösen.

Yin Xing schlussfolgert: »Therefore, we can see thatTheMuseum of Innocence and the

physical museum together form a perfect combination of voluntary memory and

involuntary memory.«50 Man könnte ergänzen: Die Inszenierung der Dinge im

49 Pamuk 2012b, S. 103

50 Yin Xing 2013, S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Museen des Imaginären

Text und im Museum dienen als ›Erinnerungsveranlasser‹51, die sowohl gesteuert

werden als auch Prozesse und Assoziationen auslösen und enthalten, die nicht zu

steuern sind,52 wobei genau diese Formen der ›Dinglektüre‹ von Pamuk reflektiert

werden. Gleichzeitig geht es natürlich auch bei den Museumsdingen, wenn man

sie als Zeitzeugen einer bestimmten Epoche der Vergangenheit liest, nicht nur um

eine Abbildung und Erinnerung dieser bestimmten Zeit, sondern zugleich um das

Hervorbringen derselben: »[TheThings] constitute a reality and a sedemented histo-

ry of Istanbul in the 1970s, rather than represent one.«53 Jede Form von Ausstellung

stellt eine Konstruktion vonWirklichkeit dar, indem die Polysemantizität von Din-

gen auf eine oder mehrere Lesarten hin befragt wird. Dinge sind grundsätzlich

vieldeutig und werden durch den Kontext anderer Dinge oder Texte in eine Rich-

tung gedeutet. Die Gesamtkomposition einer Ausstellung ist demnach nicht die

Abbildung oder Wiedergabe von etwas, sondern eine eigene Form der Konstituie-

rung. Schließlich sind es aber die Besuchenden, die diese Darlegung lesen müssen

und an der Gestaltung elementar beteiligt sind:

Letztlich komponiert sich der Besucher sein Ausstellungserlebnis und seine Aus-

legung des Ausgestellten selbst zusammen, wobei er von seinen persönlichen

Vorkenntnissen, Interessen und Sehgewohnheiten prädisponiert wird. Der Besu-

cher ist es letztendlich, der Bedeutung herstellt, indem er sich für eine im Objekt

schlummernde Bedeutungsmöglichkeit entscheidet.54

Das, was Alexander Klein für jeden Museumsbesuch feststellt, trifft auf Pamuks

Museum insbesondere zu, da es auf die Wirkmacht von Dingassemblagen vertraut

und diese kaum über Text einbettet und deutet, sondern sie selbst im Museum

›sprechen‹ lässt und die Gegenstände wie Akteure inszeniert.

Die Vitrine zum Kapitel 9 (siehe Abb. 26), dem Kapitel, in dem die erste se-

xuelle Begegnung zwischen Kemal und Füsun geschildert wird, zeigt z.B. deutlich

mehr Dinge, als im Text genannt werden. Neben dem Taschentuch, zwei Gürteln

und dem Tintenfass, auf die im Kapitel verwiesen wird, die für diese Begegnung

stehen sollen und die der Protagonist selbst deutet, finden sich hier noch eine Rei-

he von Alltagsgegenständen wie Bücher, ein Schuh, ein Wecker, Fotos, Tücher und

ein Radio, die sich auch alle in dem Zimmer befunden haben könnten, was aber

nicht deutlich gemacht wird. In dieser Vitrine sind die Dinge übereinandergesta-

pelt hinter einemmetallenen Gestell eines alten Bettes, fast wie hinter Gittern oder

hinter den Bändern einer alten Pinnwand angeordnet. Die im Roman genannten

51 Vgl. Korff 1999, S. 330.

52 Vgl. Klein 2007, S. 172f.

53 Jakubowski 2013, S. 135.

54 Klein 2007, S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 273

Abb. 26: Vitrine 9

Dinge sind noch einmal besonders hervorgehoben, indem sie sich vor dem Me-
tallgestell befinden, nicht dahinter wie alle anderen. Trotzdem fügen sich diese
Dinge vor allem in die Gesamtheit des Ensembles ein, der Sammlungscharakter
des Gezeigten wird deutlich. Das auratische und symbolische Einzelding, der Fe-
tisch, tritt zurück gegenüber den vielen Dingen, die in ihrer Farbigkeit und ihrer
Anordnung eine Einheit ergeben. Dass sie zusammengehalten werden von einem
Bettgestell oder einer »Drahtmatratze« (UdD, 83), wie es im Katalog »Die Unschuld

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Museen des Imaginären

der Dinge« heißt, eröffnet das Konnotationsfeld des Bettes, verweist auf den Sex

der Protagonist:innen, allerdings in einer kühlen, fast skelettierten Form, die mit

der Wärme und Leidenschaft der geschilderten Szene im Roman nicht viel gemein

zu haben scheint. Das leichte, weiße Taschentuch, das mit Blumen bestickt ist,

macht sich auf den rostigen Streben nahezu verletzlich aus, die Präsenz der deut-

lich alten Gegenstände steht im Kontrast zu der Unmittelbarkeit, die das Erzählen

erzeugt. Während wir im Roman das Gefühl haben, in die Situation hineingezo-

gen zu werden, fast voyeuristisch nah an einer intimen Situation teilzuhaben (auch

wenn diese als vergangen markiert ist), rückt die Nähe der Gegenstände im Mu-

seum, in diesem Fall die historische Differenz, die vergangene Zeit stärker in den

Vordergrund, obwohl wir die Dinge in ihrer Präsenz erleben können.

Pamuk selbst thematisiert im Katalog die Eigenständigkeit der materiellen

Welt:

Bei der Gestaltung der Boxen wurdemir jedoch allmählich bewusst, dass die Din-

ge, die ich jahrelang gesammelt und im Roman beschrieben hatte, im Museum

eine neue Bedeutung gewannen. Sobald sie in die Boxen kamen, redeten sie mit-

einander und sangen eine neues, ein anderes, ein über den Roman hinausgehen-

des Lied. (UdD, 83)

Dieses ›Lied‹ wird dann aber von ihm nicht genauer spezifiziert. Die Dinge bekom-

men hier nicht nur eine Eigenständigkeit, sondern auch eine Eigenwilligkeit und

werden durch Pamuk anthropomorphisiert.55

Gleichzeitig dienen die Dinge wieder der Verifizierung des Romans, indem real

existierende Gegenstände zu Zeugen einer fiktiven Geschichte erklärt werden.Wir

sehen Füsuns Ohrring, ihr Kleid, den Arm ihrer Puppe und ihre Zigarettenkippen …

55 Der Katalog »Die Unschuld der Dinge« fügt somit dem Roman und dem Museum noch eine

weitere Ebene des Kommentars hinzu, indem unter anderem der Entstehungsprozess des

Museums aus Pamuks Perspektive geschildert wird, was aber auch immer wieder mit Schil-

derungen zu Kemal und Romanauszügen verschwimmt, sodass das sprechende »Ich« nicht

immer klar identifiziert werden kann und die verschiedenen Ebenen der Darstellung nicht

eindeutig voneinander getrennt werden können. Ähnlich funktioniert auch ein Film, den

Grant Gee im Jahr 2015 zum »Museum der Unschuld« veröffentlicht hat und zu dem Pamuk

die Texte beisteuerte: »Innocence of Memories. Orhan Pamuk’s Museum & Istanbul«. Gee

und Pamuk lassen darin die Liebesgeschichte aus Sicht einer Freundin von Füsun schildern

und erzählen somit die Romanhandlung aus anderer Perspektive weiter. Ayla, die Freundin,

die nur als Erzählstimme zu hören ist, berichtet von ihrer Sicht auf Füsun, ihrer Lektüre von

Pamuks Roman und ihren Eindrücken des Museums. Von einer männlichen Stimme werden

Teile des Romans gelesen. Auf der Bildebene zeigt der Film aber vor allem dokumentarische

Elemente (das nächtliche Istanbul, dasMuseumund seine Exponate) sowie (biografische) In-

terviews mit Pamuk und anderen Bewohner:innen Istanbuls. Der Film greift somit Pamuks

Spiel mit Fiktion und Realität auf und denkt es – ähnlich wie der Katalog – nur in einem an-

deren Medium weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 275

»Wie soll eine Person fiktiv sein, die die Dinge eines ganzen Lebens hinterlässt?«,

scheint das Museum permanent zu fragen. Die Materialität der Objekte macht es

möglich, dass wir uns der Figur noch einmal auf anderem Wege nähern, näm-

lich körperlich. Wir können uns selbst ins Verhältnis zu ihrem Kleid setzen, ihre

Gegenstände nach Spuren absuchen, uns selbst in diesem System aus Dingen ver-

orten und verlieren. Die Strategie des Museums scheint es zu sein, ein falsches

Gefühl der Verbundenheit mit diesen Dingen zu erzeugen, ein Sehnen oder Ver-

langen, eine Nostalgie – wie es Presca Ahn formuliert – nach etwas, das weder wir

noch irgendjemand anderes jemals erlebt hat.56 Etwas, das aber nicht nur durch

die detaillierte Narration des Romans ›wahrscheinlich‹ wirkt, wie es Aristoteles für

die Dichtung feststellt,57 sondern in der Glaubwürdigkeit durch die ausgestellten

Dinge noch gesteigert wird.

Die ausgestellten Objekte verhelfen zu einer Verortung der fiktiven Figuren im

realen Raum. So gibt es z.B. in Vitrine 31 eine Istanbulkarte mit markierten Stra-

ßen, die Kemal an Füsun erinnern und die er sich nach der Trennung auferlegt

zu meiden. Im Roman heißt es dazu: »Hier nun der neue Plan von Nişantaşı, den

ich mir damals vorzustellen und zu eigen machen suchte. Für die rot gekennzeich-

neten Straßen und Orte galt ein absolutes Verbot […].« (MdU, 181) Im Museum

sind auf der Karte – die die Leserinnen und Leser sich bei der Lektüre vorstel-

len müssen – Orte markiert, die Füsun betreffen, so wie ihr Wohnhaus aber auch

Handlungspunkte aus anderen Romanen Pamuks verzeichnet, so »[d]as geheime

Büro von Celal Salik, dem Kolumnisten aus dem Schwarzen Buch« oder »[d]er klei-

ne Platz, an dem Celal Salik ermordet wurde« oder auch »[d]as Haus von Ka, dem

Dichter aus Schnee« (UdD, 146)58. Darüber hinaus werden aber auch das Wohnhaus

von Atatürk und die »Technische Universität Istanbul« lokalisiert. Auch im Kleinen

der einzelnen Exponate und Vitrinen verschwimmen somit Realität und Fiktion,

indem reale und erfundene Geschichte(n) gleichberechtigt nebeneinanderstehen.

In der angrenzenden Vitrine werden zu Kapitel 32 auf einer Karte mit Stecknadeln

Orte markiert, an denen Kemal Füsun zu sehen glaubt: »Schatten und Phantome«

(UdD, 147), die er für sie hält. Diese doppelt imaginierte Füsun wird akribisch ver-

ortet. Der Person, die sich ihm immer wieder entzieht, versucht der Protagonist

habhaft zu werden, indem er sie (oder diejenige, die er für sie hält) fotografiert.

Somit ist Füsun hier zugleich eine Erscheinung – in der Fantasie und Hoffnung

56 »The cozy feel of the museum’s interior, the antiqued numbers over the vitrines, and the

fades beauty of its objects are all part of the same curatorial strategy: to generate in us a

false sense of longing, a nostalgia for something that neither we nor anyone else has ever ex-

perienced.« (Presca Ahn: Review: Orhan Pamuk’s »The Innocence of Objects«, www.theam-

ericanreader.com)

57 Vgl. Aristoteles 2010, Kap. 9, S. 29.

58 Siehe Pamuk 1995 und 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Museen des Imaginären

des Protagonisten, aber auch als fiktive Figur generell –, wird aber auch in der

Realität verortet. Dass Kemal all diese vermeintlichen Begegnungen, die sich nur

als Wunschdenken herausstellen, kartografiert, lässt seine Obsession noch einmal

deutlich werden, genauso wie das Zeigen von Gegenständen, zu denen Füsun nur

loseste Verbindungen hatte,59 sowie der Akt der Verfolgung generell. Dass er dafür

die Fotografie wählt, scheint in diesem Medium begründet. So hat Susan Sontag

zum Foto in der Funktion als Surrogat herausgearbeitet:

Eine Fotografie aber ist nicht nur »wie« ihr Gegenstand, eine Huldigung an den

Gegenstand. Sie ist Teil, ist Erweiterung dieses Gegenstands; und sie ist ein wirk-

sames Mittel, ihn in Besitz zu nehmen, ihn unter Kontrolle zu bringen.

Die Besitzergreifung durch die Fotografie vollzieht sich in verschiedenen For-

men. Die einfachste Form dieser Besitzergreifung besteht darin, daß wir mit der

Fotografiedas Surrogat einer geliebtenPerson oder eines geschätztenGegenstan-

des besitzen – einUmstand, durchdendie Fotografie etwas von einemeinmaligen

Objekt erhält.60

Die Besitzergreifung der Person durch das Mittel des Fotografierens funktioniert

besonders gut, weil die Fotografie als indexikalisches Zeichen immer das Dage-

wesensein des Abgebildeten voraussetzt. Das Moment der Kontrolle – das Sontag

dieser Form des Fotografierens zuschreibt61 und das hier gerade misslingt, weil

Kemal einfach das falsche Objekt zum Fotografieren wählt –, des Habhaftmachens

59 Ein Beispiel dafür sind die Fotos von Schiffen auf dem Bosporus, die Kemal von einem an-

deren Sammler bekommt: »Ein gewisser Siyami, der die letzten dreißig Jahre seines Lebens

der Aufgabe gewidmet hatte, von allen Schiffen, die seit der Erfindung der Fotografie durch

den Bosporus gefahrenwaren, in Istanbul eine Aufnahme zumachen, überließmir Fotos, die

er doppelt hatte, und ich bin ihm zu Dank verpflichtet, weil er mir die Möglichkeit eröffnet

hat, hier Fotos von Schiffen auszustellen, deren Sirenen ich hörte, wenn ich an Füsun dachte

oder mit ihr unterwegs war […].« (MdU, 540) Die Bezüge der Fotos zur Person Füsun sind hier

nur noch so unverbunden, dass eigentlich jeder Gegenstand zumMemorialobjekt für Füsun

werden könnte. Pamuk rückt an dieser Stelle noch einmal die radikale Subjektivität bis hin

zurWillkürlichkeit dieses Sammelprojekts in den Fokus und zeigt, dass dieDingbeziehungen

und -bedeutungen vor allem durch den Sammler kreiert werden.

60 Sontag 2016b, S. 148.

61 Vgl. ebd., S. 149: »Fotografien bieten mehr als eine Neubestimmung des Stoffs unserer all-

täglichen Erfahrungen (Menschen, Dinge, Ereignisse – alles, was wir, wenn auch vielleicht

anders und häufig, ohne es recht wahrzunehmen, mit dem bloßen Auge sehen); sie machen

eine Vielzahl von Dingen sichtbar, die wir ohne sie niemals sehen würden. Die Realität als

solche wird neu definiert – als Material für eine Ausstellung, als dokumentarische Basis für

Untersuchungen, als Objekt der Überwachung. Die fotografische Erforschung und Verviel-

fältigung der Welt zersplittert Kontinuitäten, füttert die Splitter in ein endloses Dossier ein

und eröffnet damit die Möglichkeiten der Kontrolle, von denen man nicht einmal träumen

konnte, als das Schreiben noch das einzige Mittel zur Aufzeichnung von Informationen war.«

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 277

und des Erzeugens eines Substituts, dem man sich widmen kann, wann immer

man möchte, und das einen verweilenden, entdeckenden Blick auf das Begehrte

zulässt, scheint in ähnlicher Form für Kemals Sammlung zu gelten, nur dass die

Verbindung zwischen der Person und ihren Gegenständen loser ist als die zwischen

der Person und ihrer Fotografie. Wie die Fotografie verweisen auch die gezeigten

Dinge auf ihr eigenes Alter, auf das »unerbittliche Verfließen der Zeit«62. Während

in der Fotografie aber das Gefühl überwiegt, dass der Moment unwiederbringlich

vergangen ist, retten die Dinge ein Stück Materialität aus der Vergangenheit in die

Gegenwart, wie Alexander Klein für das ›Alte Objekt‹ feststellt.

Das Alte Objekt steht zwar nun nicht mehr in Gebrauch, wird aber doch als Fens-

ter zum Fernen gezeigt und geschätzt. Die Linearität der Zeit wird durch eine Dia-

lektik von nah und fern in gewissem Sinne aufgebrochen, denn: Einerseits stehen

Alte Objekte in der Zeit – nämlich in der Zeit des Betrachters und in ihrer eigenen,

physischen Zeit, die sich aus ihrer Materialität ergibt –, andererseits ist das, was

sie bezeugen und worüber sie Aufschluss geben, eben längst passiert. Auf Grund

dieses inneren Widerspruchs bildet das Alte Objekt eine Brücke zwischen dem

Einst und dem Jetzt. Dies impliziert, dass Zeichen und Gezeigtes im ausgestellten

Alten Objekt nicht klar voneinander getrennt sind. Die Zeigestruktur des Alten

Objektes ist metonymisch: Es ist selbst Teil von dem, worauf es verweist.63

Diese Verbindung und metonymische Zeigestruktur, die den Erinnerungsgegen-

stand als ›Altes Objekt‹ auszeichnen, macht die Faszination dieser Dinge aus.

Die vielen Fotos im Museum unterstützen in ihrer Verweisfunktion noch ein-

mal den Eindruck des Realen, denn alle dort zu sehenden Personen müssen ge-

lebt haben, müssen sich in der jeweiligen Situation befunden haben. Die Fotos lie-

fern als optisches Produkt materieller Existenz das »Beweismaterial«64 dazu. Die

Verweise verlaufen aber wiederum ins Leere. Selten ist klar, wer oder was gerade

dargestellt ist, trotzdem überwiegt der Eindruck des Realen durch ihre einfache

Existenz.

Im Kapitel 32 wird aber trotz aller Kopplung an Verweissysteme (des Fotos,

der Karte etc.) deutlich gemacht, dass Kemal fantasiert, sich bewusst oder nicht

bewusst selbst täuscht, um Füsun zumindest für Momente gefühlt nah zu sein:

Abgesehen von den ersten paar Sekunden jeder Begegnung, die so tröstlich wirk-

ten, warmir natürlich klar, dass ich nicht Füsun vormir hatte, sondern eine Ausge-

burt meiner rastlosen Seele. Sie plötzlich vor mir zu sehen war aber so ein süßes

Gefühl, dass ichmich vor allemanbelebtenOrten herumtrieb, wo die Chance, ihre

62 Sontag 2016a, S. 21.

63 Klein 2004, S. 37.

64 Sontag 2016a, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Museen des Imaginären

Wiedergängerin zu treffen, am höchsten war, so dass sich inmeinem Kopf wieder

ein ganz eigener Stadtplan entwickelte. Die Stadt wurde mir zu einer Welt von

Zeichen, die alle auf Füsun verwiesen. (MdU, 184)

Er entwickelt eigene Verweissysteme und reflektiert gleichzeitig ganz grundlegend

seine Form der Lektüre der Welt: als Ansammlung von Zeichen, die alle auf Füsun

verweisen, weil sein Denken permanent sie zum Zentrumwählt.65 Die Verfolgung,

die Fotografie und auch die gesammelten Dinge können somit immer nur ein Er-

satz für die geliebte Person sein, ihre Verweis- und Zeichenfunktion immer nur

subjektiv. In diesem Sinne sind die Dinge auch »unschuldig« (eine Vorstellung, die

an sich auch wieder die Gegenstände anthropomorphisiert), sie werden von Ke-

mal instrumentalisiert, zu etwas gemacht, so wie auch Füsun als unschuldig an

der Entwicklung der Geschichte gezeigt wird. Die Textpassage scheint gleichzeitig

metareflexiv auf die Rezipient:innen von Roman und Museum zu verweisen: Die

Freude an der Imagination, die Bereitschaft, sich willentlich täuschen zu lassen,

teilen in der Regel auch die Besucher:innen und Leser:innen, die sich im und durch

das »Museum der Unschuld« auf ein Spiel mit Realität und Fiktion einlassen und

es genießen.

Die Darstellung eines Kapitels, die imMuseum von der Inszenierungsform der

Schaukästen abweicht, beinhaltet die Zigarettenstummel zu Kapitel 68. In einem

Rahmen, der sich über eine ganze Wand im Bereich des Museumseingangs er-

streckt, finden sich »4.213 Zigarettenkippen«, die nach Jahren sortiert und mit Da-

tum und jeweils einer kleinen Notiz versehen sind. Die Zigaretten sind ordentlich

aufgereiht undmit Stecknadeln festgepinnt (siehe Abb. 27). Die gezeigten Stummel

sind Überbleibsel von Zigaretten, die Füsun in den Jahren 1976 bis 1984 im Beisein

von Kemal geraucht hat, meistens an Tagen oder Abenden, an denen er ihre Fa-

milie besuchte. Kemal hat die Kippen aufbewahrt und sorgfältig klassifiziert. Die

dazu notierte Bemerkung spiegelt seinen Eindruck des jeweiligen Tages wider (vgl.

UdD, 228).

Ihre Präsentation erinnert an die Klassifikationssysteme von Insekten, wie

sie in naturkundlichen Museen zu finden sind. Das Museum vereint somit ver-

schiedene grundlegende Darstellungsformen der Museologie, wie sie Michael

Parmentier zusammenfasst: Während die Vitrinen stärker über die in mancherlei

Hinsicht überraschende Komposition unterschiedlicher Gegenstände funktionie-

ren und zum Teil in nahezu szenischer Darstellung erscheinen, herrscht hier die

Strenge der Klassifikation vor. Bei der Komposition geht es vor allem darum,

durch die Montage der Dinge diese in eine Beziehung zueinander zu setzen und

65 Seine Lesarten der Welt, der Dinge und der Zeichen sind somit auch zutiefst ›magische Lek-

türen‹, Formen der ›Einverleibung und der Fetischisierung‹. Zu diesen ›magischen Lektüren‹

im Sinne der Literaturwissenschaft siehe Nelles 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 279

Abb. 27: Zigarettenkippen Füsuns

dadurch »ihre verborgenen Bedeutungen freizugeben«66, ähnlich wie Pamuk es
auch beschreibt. Die Klassifikation wiederum erzeugt durch die Ordnung und
Systematisierung einander ähnlicher Dinge und Spezies eine Vergleichsmög-
lichkeit, die die kleinen Unterschiede hervorhebt, innerhalb einer Art, innerhalb
eines thematischen Zusammenhangs. Die Gegenstände werden hierbei aus ihren
lebensweltlichen Zusammenhängen herausgelöst, welche auch nicht wie in der
szenischen Darstellung zu rekonstruieren versucht werden, sondern sie werden zu
Exempeln für einen Zusammenhang, eine Einheit.67 Bei den Zigarettenstummeln
wirkt diese Präsentationsform zugleich absurd und angemessen. Absurd erscheint
die Wand voller ausgedrückter Zigaretten, weil es sich eigentlich umMüll handelt,
der hier seinen Weg ins Museum findet. Latent ekelhaǼte Reste einer Handlung
werden verewigt, eigentlich Wertloses zum Erkenntnisobjekt und wertvollem
Exponat. Die Angemessenheit der Darstellung ergibt sich auch aus diesem Wert:
Kemal beschäǼtigt sich mit den Zigarettenstummeln wie mit wertvollen Exotika,

66 Parmentier 2012, S.153ݎ.
67 Vgl. ebd., S.151ݎ.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Museen des Imaginären

er widmet ihnen Aufmerksamkeit mit Blick auf ihre Details und Unterschiede –

sie sind wertvoll für ihn. Orhan Pamuk muss dann stellvertretend für den Prot-

agonisten – so gibt er es im Katalog an – die Sätze, die Kemal zu den einzelnen

Tagen notiert hatte, unter die Zigaretten schreiben (vgl. UdD, 228).

In der Masse der Stummel und der Akribie, mit der sie gezeigt und archiviert

werden, verdeutlicht sich noch einmal Kemals Obsession. Nicht nur wird die Häu-

figkeit seiner Besuche bei den Keskins abgebildet, die seinWillkommensein häufig

überschreiten – durch die Datierung wirkt die Präsentation der Zigarettenstum-

mel fast wie ein an die Wand gebrachter Kalender –, sondern auch die Tatsache,

dass der Müll der Angebeteten für ihn aufbewahrenswert ist, zeigt seine Verbin-

dung zu Füsun und zur Dingwelt. Der Fetischcharakter, den Füsuns Dinge für ihn

aufweisen, wird noch einmal besonders ersichtlich. Andererseits besitzen die Zi-

garetten eine Nähe zum Körper, eine Nähe zumMund derjenigen, die sie geraucht

hat, und tragen ihre Spuren in Form von Lippenstift, Speichel und damit sogar

DNA. Sie können anders als viele der gezeigten Gegenstände, die eher assozia-

tiv mit Füsun verbunden sind, materiell auf die Person verweisen, etwas von ihr

weitergeben. Im Roman bezeichnet der Protagonist sie als »intime Gegenstände«

(MdU, 422) und berichtet in sexuell aufgeladener Sprache von Füsuns Umgang mit

ihnen:

Diese Kippen, deren Enden Füsuns Lippen berührt hatten, in ihren Mund gedrun-

genwaren, von ihrer Zunge angefeuchtet undmeist von ihremLippenstift herrlich

rote Spuren trugen, stellten fürmich –wie leicht vorzustellen ist – ganz besonders

intime Gegenstände dar […]. (MdU, 422)

Er wird zum Experten, Füsuns Stimmungen und ihr Umfeld anhand der gerauch-

ten Zigaretten abzulesen. Je nachdem, mit wem sie zusammen ist, wie sie sich

fühlt – so liest es Kemal –, raucht sie die Zigaretten weniger weit auf, hält sie un-

terschiedlich, drückt sie auf verschiedene Arten aus (vgl. MdU, 424)68: »All diese

verschiedenen Methoden verliehen jeder von Füsun traktierten Kippe eine ganz

besondere Form und eine Art Beseeltheit« (ebd.). Die ausgestellten Zigaretten sind

somit das Endprodukt einer Studie der begehrten Person, die Kemal bis ins Detail

zu beobachten und zu verstehen versucht. Immer wieder scheint so das Bild des

Wissenschaftlers, des Anthropologen, als der er sich selbst bezeichnet, hervor, der

möglichst nah an das Verhalten der ›fremden‹ Füsun herankommen möchte, der

somit aber auch immer wieder eine Distanzlosigkeit unter Beweis stellt, die ihre

Privatsphäre beständig verletzt.

68 Im Museum findet sich zu den Zigaretten auch ein Film, in den verschiedenen Arten zu rau-

chen und vor allen Dingen des Haltens der Zigarette von Füsun nachgestellt und gedeutet

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 281

Im Vergleich der Klassifikation sind die Zigaretten zugleich Typen für etwas,

als auch individueller, jeweils einzigartiger Gegenstand:

Manche kamen mir vor wie die Schlote der Stadtdampfer oder wie kleine Krebse.

Ich sah Ausrufezeichen, die mich vor einer Gefahr warnten, sah manchmal nur

stinkenden Müll und dann wieder Stücke von Füsuns Seele, und ich roch an den

Lippenstiftspuren und verfiel in tiefes Sinnen über Füsun und über das Leben an

sich. (MdU, 424f.)

Das Schlüsselwort, das die zitierten Sätze beherrscht, ist »ich«. Es geht darum,

was Kemal in den Kippen sieht, was sie ihm vermitteln, was sie in ihm auslösen.

In dieser Form der Darstellung verweist Pamuk noch einmal auch deutlich auf

die radikal-subjektive Perspektive des Protagonisten. Das Sammlungsprojekt wird

noch einmal als ein narzisstisches gekennzeichnet. Alexander Klein betont ganz

allgemein den »expansive[n] und aggressive[n] Grundcharakter« des Sammelns als

einen Prozess des Sehnens und vermeintlicher Erfüllung,welche immerwieder nur

neue Lücken aufzeigt und zu neuenVersuchen, »das Begehrte zu erlangen und über

es zu verfügen«69, führt. Klein schlussfolgert:

Im Grunde sammelt der Sammler sich selbst. Die Sammlung wird ihm sozusa-

gen zu einem zweiten Körper, mit dem er sich identifiziert. Er kann sich in diesem

Körper vollkommen verlieren und wieder finden. Er sieht, wie sich in der Samm-

lung seine geheimstenWünsche aufbauen undderen Erfüllung in denBereich des

Möglichen zu rücken scheint.70

Auch auf Kemal trifft dies zu. Es sind seine Dinge, seine Deutungen, die gezeigt

werden. Letztlich ist die Sammlung, die im Museum ausgestellt wird, eine, die

sich in erster Linie dem Sammler erschließt und über die zugefügten Texte des

Romans, des Katalogs, des Audioguides dem Betrachter oder der Betrachterin zu-

gänglich gemacht werdenmuss. Die Texte sind es, die seine ›geheimstenWünsche‹

vermitteln, seine intimen Gedanken an die Dinge heften.

In der räumlichen Anordnung brechen die Zigarettenstummel aus der Chro-

nologie der Darstellung im Museum aus. Während die anderen Vitrinen in ihrer

Kapitelreihenfolge angeordnet sind, befinden sich die Zigaretten im Eingangsbe-

reich und sind somit eine der ersten Exponatreihen, die die Besucher:innen zu se-

hen bekommen. Dadurch sind sie noch einmal gesondert hervorgehoben, wie auch

die letzten Kapitel, die ihre Darstellung in der Dachkammer finden, in der Kemal

seine letzten Jahre verbracht haben soll. Die akzentuierte Stellung im Raum ent-

spricht nicht unbedingt dem Stellenwert des Kapitels im Roman. Zwar zeigt die-

ses noch einmal einige grundlegende Tendenzen in Kemals Sammelverhalten auf,

69 Klein 2004, S. 67.

70 Ebd., S. 67f.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Museen des Imaginären

reflektiert dieses somit und funktioniert gleichzeitig wie ein kleiner Exkurs zum

Rauchen als Kulturtechnik und als ein Kennzeichen Füsuns. Trotzdem ist diese Ver-

bindung unterschiedlicher textueller Elemente nicht so außergewöhnlich für den

Roman, sondern Reflexion und Exkurse finden sich in einer Vielzahl der Kapitel.

Aber auch das Prinzip, die eigentliche Chronologie der Narration zu durchbrechen,

die das Museum hier vornimmt, findet sich im Roman, z.B. mit dem Anfangskapi-

tel. Die Besonderheit, die dasHervorheben der Zigaretten imMuseum rechtfertigt,

scheint vor allem in der ästhetischen Ausgestaltung und der Präsentationsform zu

liegen, durch die die Kippen einen Zustand zwischen naturkundlichem Exponat

und Kunstwerk erlangen, also ganz in der Ausstellung selbst zu liegen.71

Ähnlich herausgehoben aus der Kapitelstruktur sind im Museum auch noch

Salzstreuer, Löffel, Messer und anderes Küchengeschirr, die – jenseits der chrono-

logischen Kästen – die Geländer des Treppenhauses und der Galerie zieren. Die

Ausbreitung der Dinge im Raum und die Bewegung der Besucher:innen inner-

halb diesem ermöglichen darüber hinaus auch eine nicht ganz lineare Lesart der

Ausstellung. Vor allem der schweifende Blick der Besucher:innen kann Teile über-

springen und entfernt liegende Vitrinen verknüpfen. Die Gestaltung des Raumes

mit seiner beherrschenden Galerie in der Mitte scheint eine solche Rezeption na-

hezulegen bzw. zu unterstützen. »Die Blickachsen öffnen horizontal, wie auch ver-

tikal dem Besucher Einblicke in andere Teile der Ausstellung, ermöglichen aber nie

den Gesamtüberblick.«72 So bewegen sich die Besucher:innen sowohl gehend als

auch blickend durch das Museum und entwickeln unter anderem dadurch eigene

Lesarten.

Nichtsdestotrotz ist nach Parmentier die Ausdehnung der Gegenstände im

Raum die Voraussetzung, ummit Dingen erzählen zu können. Die Anordnung der

Vitrinen ergibt eine Linearität, die der Rezipient oder die Rezipientin abschreiten

kann, wodurch ein zeitliches Nacheinander entsteht, das ein Gegenstand allein

oder auch eine Assemblage nicht erzeugen kann. Diese zeitliche Abfolge ist das

grundlegende Kennzeichen von Narrativität, folgt man z.B. Wolf Schmid:

Die Minimalbedingung der Narrativität ist, dass mindestens eine Veränderung ei-

nes Zustands in einem gegebenen zeitlichen Moment dargestellt wird. Die Ver-

änderung des Zustands und ihre Bedingungen brauchen nicht explizit dargestellt

zu werden. Für die Narrativität ist hinreichend, wenn die Veränderung impliziert

71 Zudem weist die Präsentation eine formale Nähe zu Damien Hirsts Arbeit »Dead Ends Died

Out, Explored« aus dem Jahr 1993 auf, in der dieser ebenfalls eine Vielzahl von Zigaretten-

stummeln in taxonomischer Form zeigt, allerdings nicht aufgespießt, sondern auf schmalen

Regalbrettern. Der erzeugte Eindruck ist aber ein ähnlicher (vgl. Putnam 2009, S. 35).

72 ArchitekturgalerieWeißenhof: Ausstellungsankündigung: Museumder Unschuld von Orhan

Pamuk. Sunder-PlassmannArchitekten, 1. Dezember 2011 – 29. Januar 2012, eingesehen über

www.architektouren-stuttgart.de/media/pdf/PM_AGW_MOI-1.pdf.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 283

wird, etwa durch die Darstellung von zwei miteinander kontrastierenden Zustän-

den.73

Über das zeitliche Nacheinander, das Aufeinanderfolgen der Dinge, kann auch die

Situationsveränderung dargestellt werden, allerdings natürlich immer lückenhaf-

ter und weniger präzise als in einer sprachlichen Darstellung. Der Besucher oder

die Besucherin muss sich die Geschichte erlaufen, die in Architektur und Einrich-

tung vorgegebenen Linien und Durchblicke nachvollziehen und, könnte man er-

gänzen, kann diese aber wiederum durch den schweifenden Blick und eigens ge-

wählte Wege abändern und neugestalten. Die Ausstellung ist somit immer eine

»Auslegung für den Besucher und durch den Besucher«74, erst so entfalten die

Dinge ein spezifisches narratives Potenzial auch für denjenigen, dem sie eigentlich

fremd sind, der ihre Geschichte nichtmiterlebt hat, sondern in der Dinganordnung

präsentiert bekommt.75

In seinem Museumsmanifest, das auch im Eingangsbereich des Museums zu

finden ist, einem Plädoyer für kleine Museen, die exemplarisch und individuell

das Leben einzelnerMenschen nachvollziehen sollen, anstelle großer Historie, hebt

Pamuk unter anderem das Erzählen im Museum noch einmal hervor. Sein Muse-

umsmanifest ist also gleichsam eine Poetik des Museums. Die Zukunft der Museen

läge im Romanhaften anstelle des Epischen. Pamuk betont also ein Erzählen, das

stärker auf das Innenleben einzelner Figuren fokussiert als auf die großen Zusam-

menhänge und Erklärungsversuche. Während das Epos die Welt in ihrer Totalität

zu erfassen sucht, zeigt der Roman eher einen Blick auf den Ausschnitt eines Le-

bensbereichs aus der Perspektive eines Individuums in einer ausdifferenzierten

Welt.76 Georg Lukácz fasst diesen Unterschied in seiner »Theorie des Romans« wie

folgt:

Die Epopöe gestaltet eine von sich aus geschlossene Lebenstotalität, der Roman

sucht gestaltend die verborgene Totalität des Lebens aufzudecken und aufzubau-

en. […] Alle Risse undAbgründe, die die geschichtliche Situation in sich trägt,müs-

sen in die Gestaltung einbezogen und können und sollen nicht mit Mitteln der

Komposition verdeckt werden. So objektiviert sich die formbestimmende Grund-

gesinnung des Romans als Psychologie der Romanhelden: sie sind Suchende.77

Somit scheint Pamuks Museumskonzeption eine Forderung danach zu sein, eben

diese ›Risse und Abgründe‹ in der Geschichtsschreibung offenzulegen und nicht

73 Schmid 2008, S. 4.

74 Klein 2007, S. 172.

75 Zudem muss man aber noch einmal betonen, dass ohne Textkenntnis oder Audioguide im

»Museum der Unschuld« nur sehr bedingt eine Narration entstehen kann.

76 Vgl. Wilpert 2001, S. 697 (Art. »Roman«).

77 Lukácz 2009, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Museen des Imaginären

durch große Erzählungen linear zu gestalten. Der Fokus liegt demnach auf dem

Kleinen, dem individuellen Verständnis einer Person oder einer kleinen Gruppe

von Personen von einer bestimmten Situation und Zeitspanne. Das Suchende

als Kennzeichen für die Person, das Lukácz hervorhebt, scheint in der Figur des

Sammlers, des ewig Suchenden, beispielhaft zu sein. Das persönliche Erleben

und damit auch psychologische Entwicklungen, die kennzeichnend für den Ro-

man sind,78 sollen im Museum nachvollziehbar werden. In den Blick genommen

werden sollen dabei nicht Historie oder Nation bzw. deren heroische Vertreter,

sondern Geschichten und einzelne Menschen. Pamuk fordert in seinem »Muse-

umsmanifest«, »dass Museen (genauso wie Romane) die Geschichten einzelner

Individuen erzählen können« (UdD, 54) sollen und spricht sich damit für dasMuse-

um als einen Ort des Exemplarischen aus. Folgt man den Gattungsbeschreibungen

des Romans, sind es »nicht äußere Taten, sondern innere Entwicklungen«, die

den Gang des Romans bestimmen, oftmals in Form einer »über die Welt und sich

selbst reflektierenden Persönlichkeit[]«79 oder in der Form des »Eigenleben[s] der

Innerlichkeit«80. Das scheint ein wenig schwieriger umsetzbar, wenn man davon

ausgeht, dass das Museum doch eher ein Ort der Dinge, erst in zweiter Linie der

Menschen dahinter ist – vor allem in der Art, wie Pamuk das Museum gestaltet. In

einer solchen Vorstellung werden die Dinge, ähnlich wie die Sprache, zu Medien

der Vermittlung von psychischen Dispositionen, Wünschen und Sehnsüchten

der Besitzer und derjenigen, die mit ihnen umgegangen sind, respektive der

Gesellschaft, die sie hervorgebracht, produziert und erhalten hat. Passend dazu

scheint auch Pamuks Appell nach »Ausdruck« gegenüber »Darstellung« (UdD, 57).

Erstaunlich – oder angesichts des Erarbeiteten nicht so erstaunlich – scheint aber

doch, dass Pamuk eine fiktionale Textgattung zur Grundlage von Museen generell

macht.

Schlussfolgerungen: begehbare Fiktion

Im letzten Kapitel des Romans findet sich eine Eintrittskarte für das »Museum der

Unschuld«. Kemal erläutert zuvor Orhan Pamuk, wie er sich die Gestaltung und

Paratexte des Romans vorstellt:

»Und stellen Sie ans Ende des Romans auch einen Stadtplan, damit die Leute von

selbst zuunseremMuseumfinden.WermeineGeschichte schonkennt,wirddabei

in den Straßen Istanbuls genauso wie ich damals an Füsun denken. Alle Leser des

Buches sollten außerdem einmal freien Eintritt ins Museum haben. Es wäre wohl

78 Vgl. Wilpert 2001, S. 228 (Art. »Epos«).

79 Ebd., S. 697 (Art. »Roman«).

80 Lukácz 2009, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014 - am 14.02.2026, 14:35:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

