Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

throughout the museum and novel.«** Wenn Kemal sich mit Orhan Pamuk in die
Dachstube seines (real existierenden) Museums zum Tee setzen kann, ihm dort,
in freudscher Manier auf dem Bett liegend, seine Lebensgeschichte erzihlt, dann
muss er doch fast real sein! Und wenn die Dinge, die er Zeit seines (Roman-)Lebens
gesammelt hat, in einem Museum gezeigt werden kénnen, dann kippt das fiktive
Projekt tatsichlich in Realitit.*

Das Museum der Unschuld II: Dinge im Museum

Das Museum zum Roman war von Anfang an Teil der Planung des Projekts, so gibt
es Pamuk an.*® Roman und Museum sind gedanklich zusammen entstanden, das
Museum wurde allerdings erst 2012 eroffnet. In dem kleinen Eckhaus in Cukurcu-
ma aus dem Jahr 1897, das das Haus von Fiisun und ihrer Familie darstellen soll,
sind jedem (bis auf die letzten) der Kapitel eine Vitrine mit Gegenstinden gewid-
met, die nummeriert und in chronologischer Reihenfolge angeordnet wurden. In
den Vitrinen befinden sich die Dinge, auf die im Roman explizit als Ausstellungs-
stiicke verwiesen wird, oftmals erginzt durch weitere Objekte, die eine Verbindung
zum Romankapitel besitzen. Erliuterungen gibt es nicht, die Vitrinen sind einzig
mit den Romankapiteln itberschrieben, manchmal findet man auch einen kleinen
Auszug aus dem Text. Allerdings kann ein Audioguide mit in die Ausstellung ge-
nommen werden, in dem Pamuk (wahlweise auf Tiirkisch oder Englisch) einiges
zu seinem Museum erklart sowie die einzelnen Vitrinen erliutert und aus den ent-
sprechenden Romankapiteln zitiert, kombiniert mit Musik- und Soundelementen.

Die einzelnen Vitrinen sind in dunkles Holz gefasst und iibereinander und ne-
beneinander in die Winde eingelassen, sodass sie ein wenig den Eindruck eines
Kuriosititenkabinetts erzeugen. Die Dingfiille der Ausstellung ist von Anfang an
prasent. Das schmale Haus erstreckt sich iiber vier Etagen, wobei die einzelnen

44  Ogut2017,S.51.

45  Dem entspricht auch noch einmal, dass Kemal Roman und Leben an mehreren Stellen im
Text engfithrt und die Geschichte seines Lebens wie einen Roman erzdhlen mochte: »Spater
aber, wenn wir spiiren, dass unser Leben so wie ein Roman in seiner letzten Fassung vor uns
liegt, kbnnen wir, so wie ich jetzt, riickblickend wahlen, was nun wirklich unser gliicklichs-
ter Augenblick war. Um zu erldutern, warum wir aus so unendlich vielen Momenten gerade
jenen einen hervorheben, missen wir unsere Geschichte erzidhlen wie einen Roman. Dann
wissen wir aber, dass jener gekennzeichnete Moment unwiderruflich vergangen ist, und das
lasst uns leiden. Ertraglich wird dieses Leiden einzig und allein, wenn uns von jenem golde-
nen Augenblick irgendein Gegenstand erhalten ist. Greifbare Uberbleibsel gliicklicher Mo-
mente rufen uns die Erinnerungen daran, die Farben, die Freuden am Beriithren und am Se-
hen, viel treuer zuriick, als die Menschen dies konnten, die uns den Augenblick verschafft
haben.« (MdU, 82)

46  Vgl. Pamuk 2012b, S.103.

- am 14.02.2028, 14:35:51.

269


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Museen des Imaginaren

Ebenen durch eine Galerie in der Mitte des Raumes verbunden sind, die bis zum
Erdgeschoss blicken lisst. Drei Etagen sind als Ausstellungsriume gestaltet, das
Dachgeschoss beherbergt ein kleines Schlafzimmer, das Kemal bewohnt haben soll
und das auch zu besichtigen ist. Wie das MJT ist auch dieses Museum relativ dun-
kel gestaltet, es gibt kein Tageslicht in den Ausstellungsriumen, die Vitrinen sind
in warmes, kinstliches Licht gehillt.

Die Vitrinen sind als Holzkisten nur von einer Seite einsehbar und muten da-
durch eher wie Schaukisten an. Die Inszenierung der Dinge innerhalb dieser Kis-
ten reicht von der Anordnung als Assemblage tiber Formen von Setzkisten bis hin
zur raumlichen Gestaltung kleiner bithnenartiger Welten innerhalb der Boxen. Mal
erscheint das Ausgestellte wie in einer Auslage (Vitrine 73), mal wie ein Stillleben,
fast wie die Kopie barocker Gemilde arrangiert (Vitrine 40), mal wie in einer Hand-
lung mit den Dingen erstarrt (Vitrine 60), mal hinter einem Vorhang nur zu erah-
nen (Vitrine 39). Die Gestaltung nutzt den Raum, sodass die Dinge nicht nur durch
Staffelung in Perspektive zueinander geraten, sondern auch durch Hingungen in
neue Verhiltnisse zueinander gesetzt werden, neue Beziehungen eingehen. Die-
se Strategien lassen die Gegenstinde als Akteure erscheinen, die sich zueinander
positionieren, die in Aktion begriffen sind. Die Dinge sind eindeutig die Haupt-
akteure in dieser Version der Geschichte, die Vitrinen sind jeweils ihre Bithne. Die
Présentation ist somit keine >neutrale, sie geht iiber die gewohnten Formen mu-
sealer Prasentation hinaus. Auch wenn die Museologie kuratorische Strategien der
Inszenierung oder auch der szenischen Darstellung*” kennt, verbleiben diese meist
im Modus respektive im Auftrag der Information, der Verdeutlichung von Zusam-
menhingen. Im »Museum der Unschuld« bilden die Vitrinen assoziative bis sur-
reale*® Riume, die Dinge sind zum Teil dramatisch in Szene gesetzt, wie z.B. in
Vitrine 19 »Eine Totenfeier«, die einen schwebenden Schidel mit Fliege neben ei-
ner Taschenuhr vor einem Bild einer Moschee sowie iiber einer Tasse und einem
Damenhalstuch zeigt. Expliziter kann ein Vanitasbezug kaum werden.

Die Vitrinen wirken also vielmehr wie 74 kleine Kunstwerke, die jeweils ein
Pendant zum literarischen Kapitel in spezifisch bildnerisch-kiinstlerischer Um-
setzung darstellen. Sie sind Traumwelten, Wunschwelten, Dingwelten. So wie die

47  Siehe u.a. Parmentier 2012 oder Klein 2007.

48  Der Surrealismus bildet einige Anknipfungspunkte fir eine Auseinandersetzung mit dem
Museum und auch dem Roman. Die liberraschenden Verbindungen unzusammenhingen-
der Dinge und Bildelemente sowie das Spiel mit Grofienverhaltnissen und Raumen und in
diesem Sinne eine»Zusammenfiigung des eigentlich nicht Zusammengehérigen«(S. 32), die
sichinden Vitrinen findet, stellt ein zentrales Kennzeichen surrealistischer Komposition und
Asthetik dar. Auch die Riickgriffe auf Traumhaftes, das Spiel mit dem Wunderbaren und der
Illusion und die alles beherrschende Triebfeder des Begehrens zeigen, dass Pamuk sich unter
anderem surrealistischer Ausdrucksmittel bedient. Zum Surrealismus siehe Schneede 2006,
vor allem S. 29-52.

- am 14.02.2028, 14:35:51.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

Dinge prisentiert sind, gibt ihnen das Museum aber auch eine Eigenmacht zu-
riick. Wihrend im Medium der Schrift die Dinge benannt, beschrieben, gedeutet
werden kénnen und miissen, wirken sie hier qua ihrer Materialitit und in den Kon-
texten der anderen Dinge. Das Fehlen von weiterem Text und die Inszenierung, die
sie zu Akteuren werden lisst, geben ihnen eine >Kraft< oder -Macht, die es ihnen
moglich macht, sich auch gegen den Roman zu positionieren. So wird sich fur
die Museumsbesucher:innen in den Dingen nicht unmittelbar die Liebesgeschich-
te von Kemal und Fiisun spiegeln. Es konnen Gegenstinde aus den Kapiteln ganz
klar wiedergefunden und entdeckt werden, aber auch fiir Besucher:innen, die den
Roman nicht gelesen haben oder ihn nicht mehr so prisent haben, vermitteln die
Dinge Bedeutungsschichten, nur vielleicht jenseits der Romanhandlung.

In seinen Poetikvorlesungen an der »Harvard University« 2009, die als »Der
naive und der sentimentalische Romancier« 2012 auf Deutsch verdffentlicht wur-
den, beschreibt Pamuk, wie er zu den Gegenstinden im Museum kam:

Parallel dazu habe ich einen Roman geschrieben und in Secondhandgeschiften,
auf Flohmarkten und bei Bekannten, die gerne Dinge horten, Ausschau nach Ge-
genstidnden gehalten, die von der im Zentrum des Romans stehenden fiktiven Fa-
milie zwischen 1975 und 1984 hitten beniitzt werden konnen. [...] Ich dachte mir
dannjeweils Romansituationen aus, in die diese Gegenstdnde hineinpassen konn-
ten, von denen viele (etwa eine Quittenreibe) reine Spontankdufe waren. Einmal
stief ich in einem Secondhandgeschift auf ein mit orangefarbenen Rosen und
griinen Blattern bedrucktes Kleid und befand auf der Stelle, es sei wie gemacht
fiir meine Romanheldin Fisun. Als ich dann die Szene beschrieb, in der Fiisun so
gewandet Autofahren lernt, hatte ich das Kleid denn auch vor mir liegen.*®

Pamuk kennzeichnet somit das Erfinden der Romanhandlung und das Finden der
Dinge als einen wechselseitigen Prozess, die Gegenstinde werden in ihrer spezifi-
schen Materialitit und Asthetik zu Inspirationen fiir Narration.

Als auf Flohmairkten oder in Secondhandshops aufgefundene Dinge zeichnen
die gezeigten und von Pamuk gesammelten Gegenstinde ein Bild der materiellen
Kultur Istanbuls der 1970er-Jahre, sie zeugen vom Alltagsleben in dieser Zeit, sind
Zeitzeugen einer spezifischen Epoche. Fir Besucher:innen von auflerhalb bekom-
men sie somit fast eine kulturanthropologische Qualitit, fir Besucher:innen, die
die 1970er-Jahre in der Tiirkei erlebt haben, kénnen sie Erinnerungen auslosen.
Yin Xing schlussfolgert: »Therefore, we can see that The Museum of Innocence and the
physical museum together form a perfect combination of voluntary memory and
involuntary memory.«*® Man konnte erginzen: Die Inszenierung der Dinge im

49  Pamuk 2012b, S.103
50 Yin Xing 2013, S. 204.

- am 14.02.2028, 14:35:51.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Museen des Imaginaren

Text und im Museum dienen als >Erinnerungsveranlasser<®, die sowohl gesteuert
werden als auch Prozesse und Assoziationen auslésen und enthalten, die nicht zu
steuern sind,>> wobei genau diese Formen der >Dinglektiire« von Pamuk reflektiert
werden. Gleichzeitig geht es natiirlich auch bei den Museumsdingen, wenn man
sie als Zeitzeugen einer bestimmten Epoche der Vergangenheit liest, nicht nur um
eine Abbildung und Erinnerung dieser bestimmten Zeit, sondern zugleich um das
Hervorbringen derselben: »[The Things] constitute a reality and a sedemented histo-
ry of Istanbul in the 1970s, rather than represent one.«>> Jede Form von Ausstellung
stellt eine Konstruktion von Wirklichkeit dar, indem die Polysemantizitit von Din-
gen auf eine oder mehrere Lesarten hin befragt wird. Dinge sind grundsitzlich
vieldeutig und werden durch den Kontext anderer Dinge oder Texte in eine Rich-
tung gedeutet. Die Gesamtkomposition einer Ausstellung ist demnach nicht die
Abbildung oder Wiedergabe von etwas, sondern eine eigene Form der Konstituie-
rung. Schlielich sind es aber die Besuchenden, die diese Darlegung lesen miissen
und an der Gestaltung elementar beteiligt sind:

Letztlich komponiert sich der Besucher sein Ausstellungserlebnis und seine Aus-
legung des Ausgestellten selbst zusammen, wobei er von seinen persénlichen
Vorkenntnissen, Interessen und Sehgewohnheiten pradisponiert wird. Der Besu-
cher ist es letztendlich, der Bedeutung herstellt, indem er sich fiir eine im Objekt

schlummernde Bedeutungsmoglichkeit entscheidet.>*

Das, was Alexander Klein fiir jeden Museumsbesuch feststellt, trifft auf Pamuks
Museum insbesondere zu, da es auf die Wirkmacht von Dingassemblagen vertraut
und diese kaum iiber Text einbettet und deutet, sondern sie selbst im Museum
ssprechenc lisst und die Gegenstinde wie Akteure inszeniert.

Die Vitrine zum Kapitel 9 (siche Abb. 26), dem Kapitel, in dem die erste se-
xuelle Begegnung zwischen Kemal und Fiisun geschildert wird, zeigt z.B. deutlich
mehr Dinge, als im Text genannt werden. Neben dem Taschentuch, zwei Giirteln
und dem Tintenfass, auf die im Kapitel verwiesen wird, die fiir diese Begegnung
stehen sollen und die der Protagonist selbst deutet, finden sich hier noch eine Rei-
he von Alltagsgegenstinden wie Biicher, ein Schuh, ein Wecker, Fotos, Tiicher und
ein Radio, die sich auch alle in dem Zimmer befunden haben kénnten, was aber
nicht deutlich gemacht wird. In dieser Vitrine sind die Dinge tibereinandergesta-
pelt hinter einem metallenen Gestell eines alten Bettes, fast wie hinter Gittern oder
hinter den Bindern einer alten Pinnwand angeordnet. Die im Roman genannten

51 Vgl. Korff1999, S. 330.
52 Vgl. Klein 2007, S.172f.
53  Jakubowski 2013, S.135.
54  Klein 2007, S.172.

- am 14.02.2028, 14:35:51.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 273

Abb. 26: Vitrine 9

Dinge sind noch einmal besonders hervorgehoben, indem sie sich vor dem Me-
tallgestell befinden, nicht dahinter wie alle anderen. Trotzdem figen sich diese
Dinge vor allem in die Gesamtheit des Ensembles ein, der Sammlungscharakter
des Gezeigten wird deutlich. Das auratische und symbolische Einzelding, der Fe-
tisch, tritt zuriick gegeniiber den vielen Dingen, die in ihrer Farbigkeit und ihrer
Anordnung eine Einheit ergeben. Dass sie zusammengehalten werden von einem
Bettgestell oder einer »Drahtmatratze« (UdD, 83), wie es im Katalog »Die Unschuld

- am 14.02.2028, 14:35:51.



https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Museen des Imaginaren

der Dinge« heift, er6ffnet das Konnotationsfeld des Bettes, verweist auf den Sex
der Protagonist:innen, allerdings in einer kiithlen, fast skelettierten Form, die mit
der Wirme und Leidenschaft der geschilderten Szene im Roman nicht viel gemein
zu haben scheint. Das leichte, weifle Taschentuch, das mit Blumen bestickt ist,
macht sich auf den rostigen Streben nahezu verletzlich aus, die Prisenz der deut-
lich alten Gegenstinde steht im Kontrast zu der Unmittelbarkeit, die das Erzihlen
erzeugt. Wihrend wir im Roman das Gefiihl haben, in die Situation hineingezo-
gen zu werden, fast voyeuristisch nah an einer intimen Situation teilzuhaben (auch
wenn diese als vergangen markiert ist), riickt die Nihe der Gegenstinde im Mu-
seum, in diesem Fall die historische Differenz, die vergangene Zeit stirker in den
Vordergrund, obwohl wir die Dinge in ihrer Prisenz erleben kénnen.

Pamuk selbst thematisiert im Katalog die Eigenstindigkeit der materiellen
Welt:

Bei der Gestaltung der Boxen wurde mirjedoch allméhlich bewusst, dass die Din-
ge, die ich jahrelang gesammelt und im Roman beschrieben hatte, im Museum
eine neue Bedeutung gewannen. Sobald sie in die Boxen kamen, redeten sie mit-
einander und sangen eine neues, ein anderes, ein itber den Roman hinausgehen-
des Lied. (UdD, 83)

Dieses >Lied« wird dann aber von ihm nicht genauer spezifiziert. Die Dinge bekom-
men hier nicht nur eine Eigenstindigkeit, sondern auch eine Eigenwilligkeit und
werden durch Pamuk anthropomorphisiert.>

Gleichzeitig dienen die Dinge wieder der Verifizierung des Romans, indem real
existierende Gegenstinde zu Zeugen einer fiktiven Geschichte erklart werden. Wir
sehen Fisuns Ohrring, ihr Kleid, den Arm ihrer Puppe und ihre Zigarettenkippen ...

55  Der Katalog »Die Unschuld der Dinge« fligt somit dem Roman und dem Museum noch eine
weitere Ebene des Kommentars hinzu, indem unter anderem der Entstehungsprozess des
Museums aus Pamuks Perspektive geschildert wird, was aber auch immer wieder mit Schil-
derungen zu Kemal und Romanausziigen verschwimmt, sodass das sprechende »Ich« nicht
immer klar identifiziert werden kann und die verschiedenen Ebenen der Darstellung nicht
eindeutig voneinander getrennt werden kénnen. Ahnlich funktioniert auch ein Film, den
Grant Gee im Jahr 2015 zum »Museum der Unschuld« veréffentlicht hat und zu dem Pamuk
die Texte beisteuerte: »Innocence of Memories. Orhan Pamuk’s Museum & Istanbul«. Gee
und Pamuk lassen darin die Liebesgeschichte aus Sicht einer Freundin von Fiisun schildern
und erzdhlen somit die Romanhandlung aus anderer Perspektive weiter. Ayla, die Freundin,
die nur als Erzahlstimme zu héren ist, berichtet von ihrer Sicht auf Fiisun, ihrer Lektiire von
Pamuks Roman und ihren Eindriicken des Museums. Von einer mdnnlichen Stimme werden
Teile des Romans gelesen. Auf der Bildebene zeigt der Film aber vor allem dokumentarische
Elemente (das nédchtliche Istanbul, das Museum und seine Exponate) sowie (biografische) In-
terviews mit Pamuk und anderen Bewohner:innen Istanbuls. Der Film greift somit Pamuks
Spiel mit Fiktion und Realitdt auf und denkt es— dhnlich wie der Katalog— nur in einem an-
deren Medium weiter.

- am 14.02.2028, 14:35:51.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

»Wie soll eine Person fiktiv sein, die die Dinge eines ganzen Lebens hinterlisst?«,
scheint das Museum permanent zu fragen. Die Materialitit der Objekte macht es
moglich, dass wir uns der Figur noch einmal auf anderem Wege nihern, nim-
lich kérperlich. Wir konnen uns selbst ins Verhiltnis zu ihrem Kleid setzen, ihre
Gegenstinde nach Spuren absuchen, uns selbst in diesem System aus Dingen ver-
orten und verlieren. Die Strategie des Museums scheint es zu sein, ein falsches
Gefiihl der Verbundenheit mit diesen Dingen zu erzeugen, ein Sehnen oder Ver-
langen, eine Nostalgie — wie es Presca Ahn formuliert — nach etwas, das weder wir
noch irgendjemand anderes jemals erlebt hat.® Etwas, das aber nicht nur durch
die detaillierte Narration des Romans >wahrscheinlich« wirkt, wie es Aristoteles fiir
die Dichtung feststellt,”” sondern in der Glaubwiirdigkeit durch die ausgestellten
Dinge noch gesteigert wird.

Die ausgestellten Objekte verhelfen zu einer Verortung der fiktiven Figuren im
realen Raum. So gibt es z.B. in Vitrine 31 eine Istanbulkarte mit markierten Stra-
Ren, die Kemal an Fisun erinnern und die er sich nach der Trennung auferlegt
zu meiden. Im Roman heiflt es dazu: »Hier nun der neue Plan von Nigantagi, den
ich mir damals vorzustellen und zu eigen machen suchte. Fiir die rot gekennzeich-
neten Strafen und Orte galt ein absolutes Verbot [..].« (MdU, 181) Im Museum
sind auf der Karte — die die Leserinnen und Leser sich bei der Lektiire vorstel-
len miissen — Orte markiert, die Fiisun betreffen, so wie ihr Wohnhaus aber auch
Handlungspunkte aus anderen Romanen Pamuks verzeichnet, so »[d]as geheime
Biiro von Celal Salik, dem Kolumnisten aus dem Schwarzen Buch« oder »[d]er klei-
ne Platz, an dem Celal Salik ermordet wurde« oder auch »[d]as Haus von Ka, dem
Dichter aus Schinee« (UdD, 146)°8. Dariiber hinaus werden aber auch das Wohnhaus
von Atatiirk und die »Technische Universitit Istanbul« lokalisiert. Auch im Kleinen
der einzelnen Exponate und Vitrinen verschwimmen somit Realitit und Fiktion,
indem reale und erfundene Geschichte(n) gleichberechtigt nebeneinanderstehen.
In der angrenzenden Vitrine werden zu Kapitel 32 auf einer Karte mit Stecknadeln
Orte markiert, an denen Kemal Fiisun zu sehen glaubt: »Schatten und Phantomex«
(UdD, 147), die er fur sie hilt. Diese doppelt imaginierte Fiisun wird akribisch ver-
ortet. Der Person, die sich ihm immer wieder entzieht, versucht der Protagonist
habhaft zu werden, indem er sie (oder diejenige, die er fiir sie hilt) fotografiert.
Somit ist Fitsun hier zugleich eine Erscheinung — in der Fantasie und Hoffnung

56  »The cozy feel of the museum’s interior, the antiqued numbers over the vitrines, and the
fades beauty of its objects are all part of the same curatorial strategy: to generate in us a
false sense of longing, a nostalgia for something that neither we nor anyone else has ever ex-
perienced.« (Presca Ahn: Review: Orhan Pamuk’s »The Innocence of Objects«, www.theam-
ericanreader.com)

57  Vgl. Aristoteles 2010, Kap. 9, S. 29.

58  Siehe Pamuk 1995 und 200s5.

- am 14.02.2028, 14:35:51.

275


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Museen des Imaginaren

des Protagonisten, aber auch als fiktive Figur generell -, wird aber auch in der
Realitit verortet. Dass Kemal all diese vermeintlichen Begegnungen, die sich nur
als Wunschdenken herausstellen, kartografiert, lisst seine Obsession noch einmal
deutlich werden, genauso wie das Zeigen von Gegenstinden, zu denen Fiisun nur
loseste Verbindungen hatte,>” sowie der Akt der Verfolgung generell. Dass er dafiir
die Fotografie wihlt, scheint in diesem Medium begriindet. So hat Susan Sontag
zum Foto in der Funktion als Surrogat herausgearbeitet:

Eine Fotografie aber ist nicht nur »wie« ihr Gegenstand, eine Huldigung an den
Gegenstand. Sie ist Teil, ist Erweiterung dieses Gegenstands; und sie ist ein wirk-
sames Mittel, ihn in Besitz zu nehmen, ihn unter Kontrolle zu bringen.

Die Besitzergreifung durch die Fotografie vollzieht sich in verschiedenen For-
men. Die einfachste Form dieser Besitzergreifung besteht darin, dafd wir mit der
Fotografie das Surrogat einer geliebten Person oder eines geschatzten Gegenstan-
des besitzen —ein Umstand, durch den die Fotografie etwas von einem einmaligen
Objekt erhilt.®®

Die Besitzergreifung der Person durch das Mittel des Fotografierens funktioniert
besonders gut, weil die Fotografie als indexikalisches Zeichen immer das Dage-
wesensein des Abgebildeten voraussetzt. Das Moment der Kontrolle — das Sontag
dieser Form des Fotografierens zuschreibt® und das hier gerade misslingt, weil
Kemal einfach das falsche Objekt zum Fotografieren wihlt —, des Habhaftmachens

59  Ein Beispiel dafiir sind die Fotos von Schiffen auf dem Bosporus, die Kemal von einem an-
deren Sammler bekommt: »Ein gewisser Siyami, der die letzten dreiRig Jahre seines Lebens
der Aufgabe gewidmet hatte, von allen Schiffen, die seit der Erfindung der Fotografie durch
den Bosporus gefahren waren, in Istanbul eine Aufnahme zu machen, tiberlief mir Fotos, die
er doppelt hatte, und ich bin ihm zu Dank verpflichtet, weil er mir die Moglichkeit eréffnet
hat, hier Fotos von Schiffen auszustellen, deren Sirenen ich hérte, wenn ich an Fisun dachte
oder mitihr unterwegs war [...].« (MdU, 540) Die Beziige der Fotos zur Person Fisun sind hier
nur noch so unverbunden, dass eigentlich jeder Cegenstand zum Memorialobjekt fir Fisun
werden konnte. Pamuk riickt an dieser Stelle noch einmal die radikale Subjektivitit bis hin
zur Willkirlichkeit dieses Sammelprojekts in den Fokus und zeigt, dass die Dingbeziehungen
und -bedeutungen vor allem durch den Sammler kreiert werden.

60 Sontag2016b, S.148.

61 Vgl ebd., S.149: »Fotografien bieten mehr als eine Neubestimmung des Stoffs unserer all-
taglichen Erfahrungen (Menschen, Dinge, Ereignisse — alles, was wir, wenn auch vielleicht
anders und haufig, ohne es recht wahrzunehmen, mit dem bloflen Auge sehen); sie machen
eine Vielzahl von Dingen sichtbar, die wir ohne sie niemals sehen wiirden. Die Realitit als
solche wird neu definiert— als Material fiir eine Ausstellung, als dokumentarische Basis fiir
Untersuchungen, als Objekt der Uberwachung. Die fotografische Erforschung und Verviel-
faltigung der Welt zersplittert Kontinuitaten, fiittert die Splitter in ein endloses Dossier ein
und er6ffnet damit die Moglichkeiten der Kontrolle, von denen man nicht einmal traumen
konnte, als das Schreiben noch das einzige Mittel zur Aufzeichnung von Informationen war.«

- am 14.02.2028, 14:35:51.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

und des Erzeugens eines Substituts, dem man sich widmen kann, wann immer
man mochte, und das einen verweilenden, entdeckenden Blick auf das Begehrte
zulisst, scheint in dhnlicher Form fir Kemals Sammlung zu gelten, nur dass die
Verbindung zwischen der Person und ihren Gegenstinden loser ist als die zwischen
der Person und ihrer Fotografie. Wie die Fotografie verweisen auch die gezeigten
Dinge auf ihr eigenes Alter, auf das »unerbittliche VerflieRen der Zeit«®*. Wihrend
in der Fotografie aber das Gefiihl iiberwiegt, dass der Moment unwiederbringlich
vergangen ist, retten die Dinge ein Stiick Materialitit aus der Vergangenheit in die
Gegenwart, wie Alexander Klein fir das >Alte Objekt« feststellt.

Das Alte Objekt steht zwar nun nicht mehr in Gebrauch, wird aber doch als Fens-
ter zum Fernen gezeigt und geschéatzt. Die Linearitit der Zeit wird durch eine Dia-
lektik von nah und fern in gewissem Sinne aufgebrochen, denn: Einerseits stehen
Alte Objekte in der Zeit—ndmlich in der Zeit des Betrachters und in ihrer eigenen,
physischen Zeit, die sich aus ihrer Materialitit ergibt —, andererseits ist das, was
sie bezeugen und woriiber sie Aufschluss geben, eben langst passiert. Auf Grund
dieses inneren Widerspruchs bildet das Alte Objekt eine Briicke zwischen dem
Einst und dem Jetzt. Dies impliziert, dass Zeichen und Gezeigtes im ausgestellten
Alten Objekt nicht klar voneinander getrennt sind. Die Zeigestruktur des Alten
Objektes ist metonymisch: Es ist selbst Teil von dem, worauf es verweist.®3

Diese Verbindung und metonymische Zeigestruktur, die den Erinnerungsgegen-
stand als »>Altes Objekt« auszeichnen, macht die Faszination dieser Dinge aus.

Die vielen Fotos im Museum unterstiitzen in ihrer Verweisfunktion noch ein-
mal den Eindruck des Realen, denn alle dort zu sehenden Personen miissen ge-
lebt haben, miissen sich in der jeweiligen Situation befunden haben. Die Fotos lie-
fern als optisches Produkt materieller Existenz das »Beweismaterial«** dazu. Die
Verweise verlaufen aber wiederum ins Leere. Selten ist klar, wer oder was gerade
dargestellt ist, trotzdem iiberwiegt der Eindruck des Realen durch ihre einfache
Existenz.

Im Kapitel 32 wird aber trotz aller Kopplung an Verweissysteme (des Fotos,
der Karte etc.) deutlich gemacht, dass Kemal fantasiert, sich bewusst oder nicht
bewusst selbst tiuscht, um Fiisun zumindest fiir Momente gefiihlt nah zu sein:

Abgesehen von den ersten paar Sekunden jeder Begegnung, die so trostlich wirk-
ten, war mir natirlich klar, dass ich nicht Flisun vor mir hatte, sondern eine Ausge-
burt meiner rastlosen Seele. Sie pl6tzlich vor mir zu sehen war aber so ein siifles
Gefiihl, dass ich mich vor allem an belebten Orten herumtrieb, wo die Chance, ihre

62  Sontag2016a, S. 21.
63  Klein 2004, S.37.
64  Sontag2016a, S.11.

- am 14.02.2028, 14:35:51.

271


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Museen des Imaginaren

Wiedergingerin zu treffen, am hochsten war, so dass sich in meinem Kopf wieder
ein ganz eigener Stadtplan entwickelte. Die Stadt wurde mir zu einer Welt von
Zeichen, die alle auf Fiisun verwiesen. (MdU, 184)

Er entwickelt eigene Verweissysteme und reflektiert gleichzeitig ganz grundlegend
seine Form der Lektiire der Welt: als Ansammlung von Zeichen, die alle auf Fiisun
verweisen, weil sein Denken permanent sie zum Zentrum wihlt.®® Die Verfolgung,
die Fotografie und auch die gesammelten Dinge kénnen somit immer nur ein Er-
satz fiir die geliebte Person sein, ihre Verweis- und Zeichenfunktion immer nur
subjektiv. In diesem Sinne sind die Dinge auch »unschuldig« (eine Vorstellung, die
an sich auch wieder die Gegenstinde anthropomorphisiert), sie werden von Ke-
mal instrumentalisiert, zu etwas gemacht, so wie auch Fiisun als unschuldig an
der Entwicklung der Geschichte gezeigt wird. Die Textpassage scheint gleichzeitig
metareflexiv auf die Rezipient:innen von Roman und Museum zu verweisen: Die
Freude an der Imagination, die Bereitschaft, sich willentlich tiuschen zu lassen,
teilen in der Regel auch die Besucher:innen und Leser:innen, die sich im und durch
das »Museum der Unschuld« auf ein Spiel mit Realitit und Fiktion einlassen und
es geniefRen.

Die Darstellung eines Kapitels, die im Museum von der Inszenierungsform der
Schaukisten abweicht, beinhaltet die Zigarettenstummel zu Kapitel 68. In einem
Rahmen, der sich iiber eine ganze Wand im Bereich des Museumseingangs er-
streckt, finden sich »4.213 Zigarettenkippen«, die nach Jahren sortiert und mit Da-
tum und jeweils einer kleinen Notiz versehen sind. Die Zigaretten sind ordentlich
aufgereiht und mit Stecknadeln festgepinnt (siehe Abb. 27). Die gezeigten Stummel
sind Uberbleibsel von Zigaretten, die Fiisun in den Jahren 1976 bis 1984 im Beisein
von Kemal geraucht hat, meistens an Tagen oder Abenden, an denen er ihre Fa-
milie besuchte. Kemal hat die Kippen aufbewahrt und sorgfiltig klassifiziert. Die
dazu notierte Bemerkung spiegelt seinen Eindruck des jeweiligen Tages wider (vgl.
udD, 228).

Thre Prisentation erinnert an die Klassifikationssysteme von Insekten, wie
sie in naturkundlichen Museen zu finden sind. Das Museum vereint somit ver-
schiedene grundlegende Darstellungsformen der Museologie, wie sie Michael
Parmentier zusammenfasst: Wahrend die Vitrinen stirker iiber die in mancherlei
Hinsicht iiberraschende Komposition unterschiedlicher Gegenstinde funktionie-
ren und zum Teil in nahezu szenischer Darstellung erscheinen, herrscht hier die
Strenge der Klassifikation vor. Bei der Komposition geht es vor allem darum,
durch die Montage der Dinge diese in eine Beziehung zueinander zu setzen und

65  Seine Lesarten der Welt, der Dinge und der Zeichen sind somit auch zutiefst >magische Lek-
tiirens, Formen der>Einverleibung und der Fetischisierung«. Zu diesen >magischen Lektiirenc
im Sinne der Literaturwissenschaft siehe Nelles 2018.

- am 14.02.2028, 14:35:51.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

ADbb. 27: Zigarettenkippen Fiisuns

dadurch »ihre verborgenen Bedeutungen freizugeben«®®, ihnlich wie Pamuk es
auch beschreibt. Die Klassifikation wiederum erzeugt durch die Ordnung und
Systematisierung einander dhnlicher Dinge und Spezies eine Vergleichsmog-
lichkeit, die die kleinen Unterschiede hervorhebt, innerhalb einer Art, innerhalb
eines thematischen Zusammenhangs. Die Gegenstinde werden hierbei aus ihren
lebensweltlichen Zusammenhingen herausgelost, welche auch nicht wie in der
szenischen Darstellung zu rekonstruieren versucht werden, sondern sie werden zu
Exempeln fiir einen Zusammenhang, eine Einheit.®’ Bei den Zigarettenstummeln
wirkt diese Prisentationsform zugleich absurd und angemessen. Absurd erscheint
die Wand voller ausgedriickter Zigaretten, weil es sich eigentlich um Miill handelt,
der hier seinen Weg ins Museum findet. Latent ekelhafte Reste einer Handlung
werden verewigt, eigentlich Wertloses zum Erkenntnisobjekt und wertvollem
Exponat. Die Angemessenheit der Darstellung ergibt sich auch aus diesem Wert:
Kemal beschiftigt sich mit den Zigarettenstummeln wie mit wertvollen Exotika,

66  Parmentier 2012, S.153.
67 Vgl.ebd., S.151.

- am 14.02.2028, 14:35:51.

279


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Museen des Imaginaren

er widmet ihnen Aufmerksamkeit mit Blick auf ihre Details und Unterschiede —
sie sind wertvoll fiir ihn. Orhan Pamuk muss dann stellvertretend fiir den Prot-
agonisten — so gibt er es im Katalog an — die Sitze, die Kemal zu den einzelnen
Tagen notiert hatte, unter die Zigaretten schreiben (vgl. UdD, 228).

In der Masse der Stummel und der Akribie, mit der sie gezeigt und archiviert
werden, verdeutlicht sich noch einmal Kemals Obsession. Nicht nur wird die Hiu-
figkeit seiner Besuche bei den Keskins abgebildet, die sein Willkommensein hiufig
tiberschreiten — durch die Datierung wirkt die Prisentation der Zigarettenstum-
mel fast wie ein an die Wand gebrachter Kalender —, sondern auch die Tatsache,
dass der Miill der Angebeteten fiir ihn aufbewahrenswert ist, zeigt seine Verbin-
dung zu Fiisun und zur Dingwelt. Der Fetischcharakter, den Fiisuns Dinge fiir ihn
aufweisen, wird noch einmal besonders ersichtlich. Andererseits besitzen die Zi-
garetten eine Nihe zum Korper, eine Nihe zum Mund derjenigen, die sie geraucht
hat, und tragen ihre Spuren in Form von Lippenstift, Speichel und damit sogar
DNA. Sie kénnen anders als viele der gezeigten Gegenstinde, die eher assozia-
tiv mit Fiisun verbunden sind, materiell auf die Person verweisen, etwas von ihr
weitergeben. Im Roman bezeichnet der Protagonist sie als »intime Gegenstinde«
(MdU, 422) und berichtet in sexuell aufgeladener Sprache von Fiisuns Umgang mit
ihnen:

Diese Kippen, deren Enden Flisuns Lippen beriihrt hatten, in ihren Mund gedrun-
genwaren, von ihrer Zunge angefeuchtet und meist von ihrem Lippenstift herrlich
rote Spuren trugen, stellten fiir mich —wie leicht vorzustellen ist —ganz besonders
intime Gegenstiande dar [..]. (MdU, 422)

Er wird zum Experten, Fiisuns Stimmungen und ihr Umfeld anhand der gerauch-
ten Zigaretten abzulesen. Je nachdem, mit wem sie zusammen ist, wie sie sich
fithlt - so liest es Kemal —, raucht sie die Zigaretten weniger weit auf, hilt sie un-
terschiedlich, driicke sie auf verschiedene Arten aus (vgl. MdU, 424)%8. »All diese
verschiedenen Methoden verliehen jeder von Fiisun traktierten Kippe eine ganz
besondere Form und eine Art Beseeltheit« (ebd.). Die ausgestellten Zigaretten sind
somit das Endprodukt einer Studie der begehrten Person, die Kemal bis ins Detail
zu beobachten und zu verstehen versucht. Immer wieder scheint so das Bild des
Wissenschaftlers, des Anthropologen, als der er sich selbst bezeichnet, hervor, der
moglichst nah an das Verhalten der >fremden< Fiisun herankommen méchte, der
somit aber auch immer wieder eine Distanzlosigkeit unter Beweis stellt, die ihre
Privatsphire bestindig verletzt.

68  Im Museum findet sich zu den Zigaretten auch ein Film, in den verschiedenen Arten zu rau-
chen und vor allen Dingen des Haltens der Zigarette von Fisun nachgestellt und gedeutet
werden.

- am 14.02.2028, 14:35:51.



https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

Im Vergleich der Klassifikation sind die Zigaretten zugleich Typen fiir etwas,
als auch individueller, jeweils einzigartiger Gegenstand:

Manche kamen mir vor wie die Schlote der Stadtdampfer oder wie kleine Krebse.
Ich sah Ausrufezeichen, die mich vor einer Gefahr warnten, sah manchmal nur
stinkenden Miill und dann wieder Stiicke von Fiisuns Seele, und ich roch an den
Lippenstiftspuren und verfiel in tiefes Sinnen tiber Fiisun und iiber das Leben an
sich. (MdU, 424f))

Das Schliisselwort, das die zitierten Sitze beherrscht, ist »ich«. Es geht darum,
was Kemal in den Kippen sieht, was sie ihm vermitteln, was sie in ihm auslosen.
In dieser Form der Darstellung verweist Pamuk noch einmal auch deutlich auf
die radikal-subjektive Perspektive des Protagonisten. Das Sammlungsprojekt wird
noch einmal als ein narzisstisches gekennzeichnet. Alexander Klein betont ganz
allgemein den »expansive[n] und aggressive[n] Grundcharakter« des Sammelns als
einen Prozess des Sehnens und vermeintlicher Erfullung, welche immer wieder nur
neue Liicken aufzeigt und zu neuen Versuchen, »das Begehrte zu erlangen und iiber
es zu Verﬁigen<<69, fithrt. Klein schlussfolgert:

Im Grunde sammelt der Sammler sich selbst. Die Sammlung wird ihm sozusa-
gen zu einem zweiten Korper, mit dem er sich identifiziert. Er kann sich in diesem
Korper vollkommen verlieren und wieder finden. Er sieht, wie sich in der Samm-
lung seine geheimsten Wiinsche aufbauen und deren Erfiillungin den Bereich des

Maglichen zu riicken scheint.”®

Auch auf Kemal trifft dies zu. Es sind seine Dinge, seine Deutungen, die gezeigt
werden. Letztlich ist die Sammlung, die im Museum ausgestellt wird, eine, die
sich in erster Linie dem Sammler erschlieft und iiber die zugefiigten Texte des
Romans, des Katalogs, des Audioguides dem Betrachter oder der Betrachterin zu-
ginglich gemacht werden muss. Die Texte sind es, die seine >geheimsten Wiinsche«
vermitteln, seine intimen Gedanken an die Dinge heften.

In der raumlichen Anordnung brechen die Zigarettenstummel aus der Chro-
nologie der Darstellung im Museum aus. Wihrend die anderen Vitrinen in ihrer
Kapitelreihenfolge angeordnet sind, befinden sich die Zigaretten im Eingangsbe-
reich und sind somit eine der ersten Exponatreihen, die die Besucher:innen zu se-
hen bekommen. Dadurch sind sie noch einmal gesondert hervorgehoben, wie auch
die letzten Kapitel, die ihre Darstellung in der Dachkammer finden, in der Kemal
seine letzten Jahre verbracht haben soll. Die akzentuierte Stellung im Raum ent-
spricht nicht unbedingt dem Stellenwert des Kapitels im Roman. Zwar zeigt die-
ses noch einmal einige grundlegende Tendenzen in Kemals Sammelverhalten auf,

69 Klein 2004, S. 67.
70  Ebd,S. 67f.

- am 14.02.2028, 14:35:51.

281


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Museen des Imaginaren

reflektiert dieses somit und funktioniert gleichzeitig wie ein kleiner Exkurs zum
Rauchen als Kulturtechnik und als ein Kennzeichen Fiisuns. Trotzdem ist diese Ver-
bindung unterschiedlicher textueller Elemente nicht so aufergewdhnlich fur den
Roman, sondern Reflexion und Exkurse finden sich in einer Vielzahl der Kapitel.
Aber auch das Prinzip, die eigentliche Chronologie der Narration zu durchbrechen,
die das Museum hier vornimmt, findet sich im Roman, z.B. mit dem Anfangskapi-
tel. Die Besonderheit, die das Hervorheben der Zigaretten im Museum rechtfertigt,
scheint vor allem in der dsthetischen Ausgestaltung und der Prisentationsform zu
liegen, durch die die Kippen einen Zustand zwischen naturkundlichem Exponat
und Kunstwerk erlangen, also ganz in der Ausstellung selbst zu liegen.”

Ahnlich herausgehoben aus der Kapitelstruktur sind im Museum auch noch
Salzstreuer, Loffel, Messer und anderes Kiichengeschirr, die — jenseits der chrono-
logischen Kisten — die Gelinder des Treppenhauses und der Galerie zieren. Die
Ausbreitung der Dinge im Raum und die Bewegung der Besucher:innen inner-
halb diesem erméglichen dariiber hinaus auch eine nicht ganz lineare Lesart der
Ausstellung. Vor allem der schweifende Blick der Besucher:innen kann Teile iiber-
springen und entfernt liegende Vitrinen verkniipfen. Die Gestaltung des Raumes
mit seiner beherrschenden Galerie in der Mitte scheint eine solche Rezeption na-
hezulegen bzw. zu unterstiitzen. »Die Blickachsen 6ffnen horizontal, wie auch ver-
tikal dem Besucher Einblicke in andere Teile der Ausstellung, ermoglichen aber nie
den Gesamtiiberblick.«’* So bewegen sich die Besucher:innen sowohl gehend als
auch blickend durch das Museum und entwickeln unter anderem dadurch eigene
Lesarten.

Nichtsdestotrotz ist nach Parmentier die Ausdehnung der Gegenstinde im
Raum die Voraussetzung, um mit Dingen erzidhlen zu konnen. Die Anordnung der
Vitrinen ergibt eine Linearitit, die der Rezipient oder die Rezipientin abschreiten
kann, wodurch ein zeitliches Nacheinander entsteht, das ein Gegenstand allein
oder auch eine Assemblage nicht erzeugen kann. Diese zeitliche Abfolge ist das
grundlegende Kennzeichen von Narrativitit, folgt man z.B. Wolf Schmid:

Die Minimalbedingung der Narrativitat ist, dass mindestens eine Verinderung ei-
nes Zustands in einem gegebenen zeitlichen Moment dargestellt wird. Die Ver-
anderung des Zustands und ihre Bedingungen brauchen nicht explizit dargestellt
zu werden. Fiir die Narrativitét ist hinreichend, wenn die Verdnderung impliziert

71 Zudem weist die Prasentation eine formale Nihe zu Damien Hirsts Arbeit »Dead Ends Died
Out, Explored« aus dem Jahr 1993 auf, in der dieser ebenfalls eine Vielzahl von Zigaretten-
stummeln in taxonomischer Form zeigt, allerdings nicht aufgespiefit, sondern auf schmalen
Regalbrettern. Der erzeugte Eindruck ist aber ein dhnlicher (vgl. Putnam 2009, S. 35).

72 Architekturgalerie Weifdenhof: Ausstellungsankiindigung: Museum der Unschuld von Orhan
Pamuk. Sunder-Plassmann Architekten, 1. Dezember 2011 —29. Januar 2012, eingesehen iiber
www.architektouren-stuttgart.de/media/pdf/PM_AGW_MOI-1.pdf.

- am 14.02.2028, 14:35:51.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

wird, etwa durch die Darstellung von zwei miteinander kontrastierenden Zustan-

den.”3

Uber das zeitliche Nacheinander, das Aufeinanderfolgen der Dinge, kann auch die
Situationsverinderung dargestellt werden, allerdings natiirlich immer liickenhaf-
ter und weniger prizise als in einer sprachlichen Darstellung. Der Besucher oder
die Besucherin muss sich die Geschichte erlaufen, die in Architektur und Einrich-
tung vorgegebenen Linien und Durchblicke nachvollziehen und, kénnte man er-
ginzen, kann diese aber wiederum durch den schweifenden Blick und eigens ge-
wihlte Wege abindern und neugestalten. Die Ausstellung ist somit immer eine
»Auslegung fiir den Besucher und durch den Besucher«, erst so entfalten die
Dinge ein spezifisches narratives Potenzial auch fiir denjenigen, dem sie eigentlich
fremd sind, der ihre Geschichte nicht miterlebt hat, sondern in der Dinganordnung
prasentiert bekommt.”

In seinem Museumsmanifest, das auch im Eingangsbereich des Museums zu
finden ist, einem Plidoyer fir kleine Museen, die exemplarisch und individuell
das Leben einzelner Menschen nachvollziehen sollen, anstelle grof3er Historie, hebt
Pamuk unter anderem das Erzdhlen im Museum noch einmal hervor. Sein Muse-
umsmanifest ist also gleichsam eine Poetik des Museums. Die Zukunft der Museen
lige im Romanhaften anstelle des Epischen. Pamuk betont also ein Erzihlen, das
stirker auf das Innenleben einzelner Figuren fokussiert als auf die grofien Zusam-
menhinge und Erklirungsversuche. Wihrend das Epos die Welt in ihrer Totalitit
zu erfassen sucht, zeigt der Roman eher einen Blick auf den Ausschnitt eines Le-
bensbereichs aus der Perspektive eines Individuums in einer ausdifferenzierten
Welt.7® Georg Lukécz fasst diesen Unterschied in seiner »Theorie des Romans« wie
folgt:

Die Epopde gestaltet eine von sich aus geschlossene Lebenstotalitit, der Roman
sucht gestaltend die verborgene Totalitat des Lebens aufzudecken und aufzubau-
en.[..] Alle Risse und Abgriinde, die die geschichtliche Situation in sich tragt, ms-
sen in die Gestaltung einbezogen und kénnen und sollen nicht mit Mitteln der
Komposition verdeckt werden. So objektiviert sich die formbestimmende Grund-
gesinnung des Romans als Psychologie der Romanhelden: sie sind Suchende.””

Somit scheint Pamuks Museumskonzeption eine Forderung danach zu sein, eben
diese >Risse und Abgriinde« in der Geschichtsschreibung offenzulegen und nicht

73 Schmid 2008, S. 4.

74 Klein 2007, S.172.

75  Zudem muss man aber noch einmal betonen, dass ohne Textkenntnis oder Audioguide im
»Museum der Unschuld« nur sehr bedingt eine Narration entstehen kann.

76  Vgl. Wilpert 2001, S. 697 (Art. »Romanc).

77  Lukdcz 2009, S. 46.

- am 14.02.2028, 14:35:51.

283


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Museen des Imaginaren

durch grofRe Erzihlungen linear zu gestalten. Der Fokus liegt demnach auf dem
Kleinen, dem individuellen Verstindnis einer Person oder einer kleinen Gruppe
von Personen von einer bestimmten Situation und Zeitspanne. Das Suchende
als Kennzeichen fiir die Person, das Lukicz hervorhebt, scheint in der Figur des
Sammlers, des ewig Suchenden, beispielhaft zu sein. Das persénliche Erleben
und damit auch psychologische Entwicklungen, die kennzeichnend fir den Ro-
man sind,”® sollen im Museum nachvollziehbar werden. In den Blick genommen
werden sollen dabei nicht Historie oder Nation bzw. deren heroische Vertreter,
sondern Geschichten und einzelne Menschen. Pamuk fordert in seinem »Muse-
umsmanifest«, »dass Museen (genauso wie Romane) die Geschichten einzelner
Individuen erzdhlen kénnen« (UdD, 54) sollen und spricht sich damit fiir das Muse-
um als einen Ort des Exemplarischen aus. Folgt man den Gattungsbeschreibungen
des Romans, sind es »nicht duflere Taten, sondern innere Entwicklungen, die
den Gang des Romans bestimmen, oftmals in Form einer »iiber die Welt und sich

selbst reflektierenden Personlichkeit[]«”

° oder in der Form des »Eigenleben[s] der
Innerlichkeit«®°. Das scheint ein wenig schwieriger umsetzbar, wenn man davon
ausgeht, dass das Museum doch eher ein Ort der Dinge, erst in zweiter Linie der
Menschen dahinter ist — vor allem in der Art, wie Pamuk das Museum gestaltet. In
einer solchen Vorstellung werden die Dinge, dhnlich wie die Sprache, zu Medien
der Vermittlung von psychischen Dispositionen, Wiinschen und Sehnsiichten
der Besitzer und derjenigen, die mit ihnen umgegangen sind, respektive der
Gesellschaft, die sie hervorgebracht, produziert und erhalten hat. Passend dazu
scheint auch Pamuks Appell nach »Ausdruck« gegeniiber »Darstellung« (UdD, 57).
Erstaunlich - oder angesichts des Erarbeiteten nicht so erstaunlich — scheint aber
doch, dass Pamuk eine fiktionale Textgattung zur Grundlage von Museen generell
macht.

Schlussfolgerungen: begehbare Fiktion

Im letzten Kapitel des Romans findet sich eine Eintrittskarte fiir das »Museum der
Unschuld«. Kemal erldutert zuvor Orhan Pamuk, wie er sich die Gestaltung und
Paratexte des Romans vorstellt:

»Und stellen Sie ans Ende des Romans auch einen Stadtplan, damit die Leute von
selbst zu unserem Museum finden. Wer meine Geschichte schon kennt, wird dabei
in den StrafRen Istanbuls genauso wie ich damals an Fiisun denken. Alle Leser des
Buches sollten aufierdem einmal freien Eintritt ins Museum haben. Es wire wohl

78  Vgl. Wilpert 2001, S. 228 (Art. »Epos«).
79 Ebd., S. 697 (Art. »Roman).
80 Lukécz 2009, S.51.

- am 14.02.2028, 14:35:51.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

