
BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Wie bereits angemerkt, wurden im Rahmen dieser Arbeit 13 Interviews aus­
gewertet. Die ausgewerteten Fälle entsprechen jungen Erwachsenen, die wäh­
rend ihrer Kindheit eine bikulturelle Sozialisation erlebten. In diesem Zusam­
menhang gab es sieben Deutschstämmige, die im Kontext der deutsch­
chilenischen Einwanderergesellschaft aufgewachsen sind. Die anderen Be­
fragten waren junge Menschen mit oder ohne deutsche Abstammung, die aus 
verschiedenen Gründen mehrere Jahre in Deutschland verbrachten und an­
schließend nach Chile zurückkehrten. Diese Interviewpartner erlebten einen 
Teil ihrer bikulturellen Sozialisation in Deutschland und einen anderen Teil in 
Chile. 

In diesem Kapitel wird die erste Gruppe von Fällen dargestellt, d.h. Inter­
viewpartnerdeutscher Abstammung, die in Chile eine bikulturelle Sozialisati­
on im Rahmen deutsch-chilenischer Institutionen erlebten. Diese Gruppe um­
fasst junge Menschen, die entweder in Santiago oder in Südchile ihre Kindheit 
verbrachten. Sie hatten jedoch alle zum Zeitpunkt des Interviews ihren Le­
bensmittelpunkt in Santiago. 

Trotz unterschiedlicher regionaler Herkunft kann man davon ausgehen, 
dass die hier dargestellten Interviews in wesentlichen Aspekten übereinstim­
men. Dazu gehört in erster Linie das Eingebundensein im chilenischen Kon­
text. Damit meine ich, dass die Befragten bisher eigentlich nur einen Alltag 
erlebten, und zwar den chilenischen. Das alltägliche Leben in der Bundesre­
publik ist ihnen fremd. Deutschland ist für sie daher ein abwesender Ort, den 
sie äußerst selten vor Augen bekommen. Im Gegensatz zu Migranten, die 
während des Urlaubs regelmäßig in ihre ursprüngliche Heimatregion fahren, 
besuchen Personen deutscher Herkunft in Chile weit seltener das Herkunfts­
land ihrer Eltern/Großeltern. Einer der wichtigsten Gründe dafür ist der Kos­
tenaufwand so einer Reise. In der Tat können es sich nur wenige leisten, re­
gelmäßig nach Deutschland zu fliegen. Daher sind Besuche in Deutschland 
auch oft mit sehr geziehen Begebenheiten verbunden: die Familie kennen ler­
nen oder am Schüleraustausch teilnehmen. So kommt es, dass meine Inter­
viewpartner in den meisten Fällen bisher nur ein- oder zweimal in Deutsch­
land waren. Das bedeutet für die Interpretation der Daten, dass Deutschland 
für die Betroffenen vorwiegend auf symbolischer und weniger auf der Ebene 
der konkreten Erfahrungen existiert. 

Die jungen Erwachsenen, um die es hier geht, besitzen weiterhin keine ei­
gene bewusst erlebte Migrationserfahrung. Sie haben zwar einen Migrations­
hintergrund, doch Auswanderung und Einwanderung haben sie in den meisten 
Fällen nicht selbst erlebt. Diejenigen mit Migrationserfahrung machten diese 
Erfahrung weiterhin in einem sehr frühen Alter, so dass sie Migration nicht 

225 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

bewusst wahrnehmen konnten. Daher ist es bei diesen jungen Erwachsenen 
angemessener, nicht von Migranten, sondern von Menschen mit Migrations­
hintergrund zu sprechen. Diese Unterscheidung ist wichtig, da man nicht da­
von ausgehen kann, dass die Erfahrung von Migranten mit den Erfahrungen 
ihrer Nachkommen übereinstimmen. Migration erlangt in beiden Kontexten 
eine völlig verschiedene Bedeutung, die bei der Interpretation der Daten be­
rücksichtigt werden muss. 

Eine Ausnahme in dieser Hinsicht ist jedoch Alejandra. Alejandra erlebte 
eine bikulturelle Sozialisation im deutsch-chilenischen institutionellen Kon­
text in Südchile und verbrachte später, während ihrer Studienzeit, mehrere 
Jahre in Deutschland. Obwohl Alejandra eigene Migrationserfahrung besitzt, 
habe ich sie dennoch der ersten Gruppe von Interviews zugeordnet, weil die 
Erfahrung bikultureller Sozialisation in Chile meiner Ansicht nach eine größe­
re Rolle hinsichtlich Alejandras kulturellen Selbstverständnisses spielt als die 
Erfahrung in Deutschland. Auf jeden Fall erinnert uns Alejandras Beispiel 
daran, dass jede Klassifikation immer eine Vereinfachung der Wirklichkeit ist 
und dass es immer wieder Fälle geben wird, die nicht eindeutig kategorisier­
bar sind. 

Abwesender Ort und vermittelte Kultur 

Individuen, die eine Ortsverschiebung erleben, erfahren sich an zwei Orten: 
dem Ort ihres Daseins und dem Ort ihrer Vorstellung. Das Herkunftsland -
oder besser gesagt, der abwesende Ort, weil man nicht davon ausgehen kann, 
dass Menschen ohne eigene Migrationserfahrung den Herkunftsort ihrer El­
tern ebenfalls als Herkunft betrachten - wird mythologisiert und verwandelt 
sich in einen Bezugsrahmen, der sich durch Erfahrungen, Erinnerungen und 
Erzählungen vom Herkunftsort zusammensetzt. Die Betroffenen verorten sich 
innerhalb dieses Bezugsrahmens, in dem sie zwar nicht mehr leben, der je­
doch weiterhin ihren Alltag strukturiert. Der abwesende Ort wird somit Teil 
einer ventriloqualen Phantasie. Der Begriff der ventriloqualen Phantasie be­
schreibt eine diskursiv hergestellte Erinnerung, die zugleich einverleibt ist und 
dadurch entsteht, dass eine Person an einem Ort lebt, aber an einen anderen 
denkt. Sowohl der Ort des Daseins als auch der Ort der Vorstellung bestim­
men das Selbstverständnis der Beteiligten (vgl. Gutierrez Rodriguez 1999; 
auch John 1996). 

Im Fall der jungen Erwachsenen mit bikultureller Sozialisation in Chile 
bezieht sich der abwesende Ort systematisch auf Deutschland. Dementspre­
chend werde ich entlang der nächsten beiden Abschnitte einen kurzen Blick 
auf die Rolle werfen, die Deutschland im alltäglichen Leben der Betroffenen 
spielt. Anschließend werde ich mich mit der Frage nach der deutschen Kultur 
in Chile als vermittelte Kultur befassen. 

226 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Deutschland als abwesender Ort 

Wenn entlang dieser Arbeit vom abwesenden Ort und nicht von Herkunft die 
Rede ist, so geschieht das mit Absicht. Dahinter liegt die Erkenntnis, dass der 
Begriff der Herkunft hinsichtlich der hier analysierten Biografien allgemein 
keinen Sinn ergibt. Das Konzept der Herkunft ist einfach nicht in der Lage, 
die Erfahrung meiner Probanden zu erfassen. Migrationen verlaufen nämlich 
nicht nur in eine Richtung, d.h. vom Herkunftsland in das Gastland. Die Be­
troffenen wandern aus, kehren zurück, pendeln, gehen in ein drittes Land, 
usw. So hat Rubens zum Beispiel einen bolivianischen Vater und eine chileni­
sche Mutter. Er wurde in Bolivien geboren und wanderte ein paar Monate spä­
ter nach Deutschland aus. Mit zehn Jahren kehrt er nach Chile zurück. Was 
kann Rubens als seine Herkunft bezeichnen? Bolivien? Deutschland? Oder 
etwa Chile? Und weiterhin, auch weun beide Elternteile in Deutschland gebo­
ren wurden und anschließend nach Chile auswandern, bedeutet es noch lange 
nicht, dass die Kinder Deutschland als Herkunftsland betrachten. Daher ist es 
sinnvoller, vom abwesenden oder von den abwesenden Orten zu sprechen. Es 
handelt sich dabei um einen Ort, der zeitweise oder auf Dauer nicht präsent, 
d.h. nicht konkret erfassbar ist und daher nur auf einer symbolischen Ebene 
existieren kann. Trotzdem kaun die symbolische Repräsentation des abwesen­
den Ortes den Alltag am Ort des Daseins beeinflussen. 

Je nach Migrationsbiografie kann eine Person alternativ verschiedene ab­
wesende Orte erleben: Solange er/sie sich zum Beispiel in Deutschland befin­
det, ist Chile der abwesende Ort. Kehrt er/sie nach Chile zurück, so ist 
Deutschland der abwesende Ort. Die Individuen etablieren ferner unterschied­
liche Beziehungen zu ihren jeweiligen abwesenden Orten. Die Bedeutung, die 
ein abwesender Ort auf der symbolischen Ebene der Repräsentationen und im 
alltäglichen Leben der Betroffenen hat, kann also sehr unterschiedlich ausfal­
len. Es kann zum Beispiel sein, dass sich jemand kaum um das Spannungs­
verhältnis zwischen hier und dort kümmert, während eine weitere Person ihr 
gesamtes Leben am abwesenden Ort orientiert. Im letzten Fall kann man von 
einer Sehnsucht nach dem abwesenden Ort sprechen. Man möchte sich dort 
und nicht hier befinden. In der Literatur wurde diese Situation u.a. durch den 
Begriff der Rückkehrphantasie bzw. Rückkehrillusion erfasst (vgl. Hall 
2000a). Der Gedanke, dort und nicht hier sein zu wollen, hängt dabei nicht nur 
vom abwesenden Ort an sich ab, sondern auch - und sogar ganz besonders -
von der Situation am Ort des Daseins. So steht zum Beispiel der Wunsch, in 
das ursprüngliche Herkunftsland zurückzukehren, direkt in Verbindung mit 
dem Wohlbefinden am tatsächlichen Wohnort (vgl. u.a. Kaipaka 1986; Bendit 
1997; Gutierrez Rodriguez 1999). 

Der folgende Abschnitt soll die Bedeutung untersuchen, die Deutschland 
als abwesender Ort für die jungen Erwachsenen meiner Stichprobe besitzt. 
Besonders für diejenigen, die eine bikulturelle Sozialisation in Chile erfuhren, 
ist die Bundesrepublik Deutschland ein dauerhaft abwesender Ort. Anderer­
seits existiert Deutschland in der chilenischen und deutsch-chilenischen Ge-

227 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

genwart als symbolische Repräsentation. Daher wird Deutschland zu emer 
Präsenz in der Abwesenheit. 

F: "Ja, ja. Es war immer eine Neugierde, weil es etwas ist, dass ... Es ist irgendwie 
da, aber gleichzeitig ist es nicht da. 
I:hmhm 
F: Deutschland befindet sich in der Landkarte, die im Klassenraum hängt. 
I:hmhm 
F: Es befindet sich in der Fahne, die sie hin und wieder hissen. In der Sprache, die 
du sprichst. Aber es ist nicht da. Weil es sich 16.000 km entfernt befindet." (Fran­
cisco, 1277-1282) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Der abwesende Ort macht die Betroffenen, die keine Migrationserfahrung be­
sitzen, besonders neugierig und diejenigen, die schon einmal in Deutschland 
lebten, sehnsüchtig. 

F: "Es gibt immer ein ... (2 Sek. Pause) Die Tatsache, das man so viele Einflüsse 
hat, weil einige Dinge dort in gewisser Hinsicht deine Neugierigkeit [Deutsch i. 
Orig.] erwecken. 
I:hmhm 
F: Man will eben wissen, was so ist. Wie es dort sein soll und was nicht. Eh, und 
mir, ja ... [Deutsch i. Orig.] Und na ja, ich hatte schon immer Einfluss aus Deutsch­
land, Deutschland, Deutschland, Deutschland, Deutschland. Und die Geschichte ist, 
dass mein Vater in Deutschland studiert hat und ... (3 Sek. Pause) Dann meine Cou­
sins und alle." (Francisco, 84-90) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

M: "Es war schon so, dass ich jahrelang davon geträumt habe, wie ich zurückkehrte 
und ... 
I: ja? 
M: Ich versuchte mir vorzustellen, wie es meinen Freunden so ging. Denn ich hatte 
immer noch Briefkontakt zu ihnen." (Manuela, 296-299) [Spanisch i. Orig., Übers. 
durch Verf.] 

Am häufigstenjedoch wird Deutschland in seiner Abwesenheit idealisiert. Die 
Idealisierung von Deutschland erfasst sowohl diejenigen, die keine Migration­
serfahrung haben, als auch diejenigen, die schon einmal in Deutschland leb­
ten. 

C: "Mein Vater erzählte sein ganzes Leben lang nur wundervolle Dinge über 
Deutschland. 
I: Ja? Wundervolle Dinge? 
C: Ja. Immer. Immer 
I: Ja? 
C: Er ist sehr nationalistisch 
I: Ach so 
C: Eh. Immer hat er irgendwie ... Er hat uns ja auch eingebürgert. Er hat uns, wir 
haben die Staatsbürgerschaft, die doppelte Staatsbürgerschaft Und er hat immer 
gewollt, dass wir zuerst das deutsche Blut und erst danach das chilenische Blut tra­
gen. Er hat uns irgendwie eingetrichtert, dass alles Deutsche gut war. Eh. Er hat ir­
gendwie immer ein tolles Bild von Deutschland gemalt. Und er wollte, dass jedes 
von seinen Kindem - und in der Tat waren wir alle einmal dort - ah, dass wir 
Deutschland besuchen. Er war also sehr stolz auf sein Land. Immer. 
I:hmhm 

228 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

C: Und in den Fußballweltmeisterschaften war er immer für Deutschland." (Camila, 
95-107) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Die Begeisterung für Deutschland verdrängt dabeijeden rationalen Gedanken: 
Die Beteiligten können sich zwar darüber im Klaren sein, dass Deutschland 
nicht so toll ist, wie sie es sich vorstellen, doch sie können es nicht verhin­
dern, Deutschland als idealen Ort zu empfinden. 

S: "Als ich nach Deutschland zurückkehrte. (5 Sek. Pause) D.h. als ich nach 
Deutschland zurückkehrte, hatte ich den Ort etwas idealisiert. Seitdem ich nach Chi­
le gegangen war. Denn als ich nach Chile ging, war das der, der wirkliche Schock 
war so groß, dass in Deutschland alles bacan [super, Anm. des Verf.] war, während 
Chile zu einem bestimmten, zu einem bestimmten Zeitpunkt irgendwie nichts war. 
Später hat sich das gebessert. Aber es war irgendwie dieser Prototyp, dass in 
Deutschland die Sachen funktionieren und dass sie, dass alles bacan war und all das. 
Das ist irgendwie stark markiert geblieben. So kam es, dass dieser Gedanke bei mei­
ner Rückkehr nach Deutschland immer noch sehr präsent war. Obwohl ich mir ei­
gentlich darüber bewusst war, dass die Dinge nicht so waren. Sie waren selbstver­
ständlich nicht so. Aber in meinem Unterbewusstsein hatte ich doch das Gefühl, 
dass die Dinge doch so waren." (Simon, 447-453) [Spanisch i. Orig., Übers. durch 
Verf.] 

Nicht selten wird Deutschland zum Familienmythos erhoben (vgl. zum Be­
griff des Familienmythos Andolfi/Angelo 1989). Der Familienmythos bezieht 
sich auf eine Mischung aus faktischem Wissen, Phantasien und Überzeugun­
gen, die innerhalb einer Familie von Generation zu Generation übertragen 
werden. Der Familienmythos trägt zur Kohäsion und Identitätsgefühl der Fa­
milie bei. Familienmitglieder verpflichten sich gegenüber ihrem Familienmy­
thos. Es ist schwer aus diesem Glaubensystem herauszutreten. Die Interpreta­
tion von Deutschland als Familienmythos entspricht der Beobachtung, dass 
Deutschland wiederholt als Orientierungspunkt in den Familiengeschichten 
der Interviewpartner auftaucht. 

F: "Und na ja, ich hatte schon immer den Einfluss von Deutschland, Deutschland, 
Deutschland, Deutschland, Deutschland, Deutschland. Und die Geschichte ist, dass 
mein Vater in Deutschland studierte und (3 Sek. Pause) dann meine Cousins und alle 
[ ... ] Und meine Mutter fühlt sich Chilenin. Ausschließlich. Aber wie die Dinge im 
Leben so sind - meine Mutter ist die Älteste -, sie hat einen Deutschen geheiratet. 
Und dann kommt ihr Bruder- es ist der Bruder, der genau nach ihr kommt- er ging 
nach Deutschland, um dort zu arbeiten. In der Tat, er ist gerade erst zurückgekehrt. 
Aber er blieb die letzten fünfzehn Jahre dort. Und die Schwester, die nach meiner 
Mutter kommt - meine Tante - sie ist auch nach Deutschland gegangen, um dort ihr 
Glück zu versuchen. Sie blieb schließlich dort. Und na ja, meine letzte Tante, die in 
V. [mittelgroße Stadt in Südchile, Anm. des Verf.] lebte, hat auch einen Deutsch­
stämmigen geheiratet (Interviewerin lacht). Es ist als sehr fome [langweilig, Anm. 
des Verf.]. Aber ... 
I: Die Beziehung ist am Ende irgendwie doch ziemlich stark ... 
F: Sie war stark genug, damit aufgrund verschiedener Motive, alle irgendwie mit 
Deutschland verwandt blieben. Wenn sie nicht zurückgekehrt sind [nach Deutsch­
land, Anm. des Verf.], so haben sie einen [Deutschen, Anm. des Verf.] geheiratet. 
So kann man nicht ... Na ja, außer meinem Großvater, der aus der [deutsch-

229 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

chilenischen, Anm. des Verf.] Kolonie ausstieg, blieb der Einfluss erhalten." (Fran­
cisco, 88-90/1082-1092) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Schließlich ist Deutschland auch ein diskursiver Ort, von dem aus Chile beo­
bachtet wird. Dabei wird Deutschland zu einer Subjektposition gemacht, wäh­
rend Chile die Position eines beobachteten Objektes einnimmt. 

C: "Was passierte ist, dass meine Eltern nicht darüber erzählten ... (2 Sek. Pause); 
ich glaube, dass meine Eltern sich nicht so sehr von der deutschen Kultur objekti­
vierten. Sie sprachen irgendwie immer darüber, wie sie die chilenische Kultur emp­
fanden [ ... ] Irgendwie haben sie sich immer als deutscher Appendix in Chile ge­
fühlt. So haben sie immer Chile mit Staunen betrachtet, sei es gut oder schlecht ge­
wesen. So war es immer, das heißt, ich glaube, dass ich mir eher im Klaren darüber 
bin, eh, welche die Stärken und Schwächen von Chile oder der chilenischen Kultur 
sind und nicht, welche die Stärken und Schwächen der deutschen [Kultur, Anm. des 
Verf.][ ... ] Also war es mehr so, dass sie [Eltern, Anm. des Verf.] uns Familienge­
schichten erzählten. Familiengeschichten, eh, Dinge unter uns. Witze, Anekdoten, 
aber keine Dinge über Deutsche. 
I:hm 
C: Weil meine Eltern eben Deutsche waren. Also haben sie uns mehr über die Chi­
lenen erzählt." (Carola, 266-284) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Deutsche Kultur im chilenischen Alltag 

Wenn es um die Bedeutung von Deutschland im chilenischen Alltag geht, 
sprechen die meisten Interviewpartner von dem Einfluss der deutschen Kultur 
in ihrem Leben. Dabei können sie selber oft nicht so genau sagen, was sie 
darunter verstehen. Sie bezweifeln zwar nicht, dass es so etwas eine deutsche 
Kultur "gibt", doch sie sind sich nicht ganz sicher, ob das, was sie unter deut­
scher Kultur verstehen, der wahren deutschen Kultur entspricht. Denn sie 
kennen nur eine indirekte bzw. vermittelte Version der deutschen Kultur. Die 
Tatsache, dass vermeintlich typische deutsche Verhaltensweisen auch bei Chi­
lenen zu beobachten sind, bringt einige weiterhin ins Schwanken: Was ist ei­
gentlich deutsche Kultur? Entspricht das Verständnis der deutschen Kultur in 
Chile der authentischen deutschen Kultur? Gibt es überhaupt so etwas wie ei­
ne deutsche Kultur? 

F: "Ich weiß nicht, bis zu welchem Punkt ich von der deutschen Kultur sprechen 
kann, weil ich eigentlich niemals dort gelebt habe. Ich bin dort höchstens drei Mona­
te im Austausch gewesen, aber ... 
I:hmhm 
F: ... aber ich war nie länger als das dort. Ich beziehe mich immer auf die Deut­
schen, die nach Chile kamen. Doch eine Mehrheit von ihnen hatte schon einen chi­
lenischen Einfluss. Das heißt, da waren vielleicht drei oder vier, von denen die ka­
men, alle anderen, die kamen, hatten chilenische Eltern oder Eltern mit irgend einem 
anderen Einfluss und sie kamen nach Chile. Das heißt, sie hatten schon immer einen 
deutsch-chilenischen Einfluss. Also stand immer die Frage im Raum, eh, ob es sich 
nicht um selbstkreierte Vorstellungen über Deutschland handelte. Na ja, zu diesem 
Zeitpunkt fragte man sich eigentlich überhaupt nichts." (Francisco, 155-165) [Spa­
nisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

230 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

C: "Und das Bier ... 
I: Nein, mir schmeckt das nicht. Und dir? 
C: Doch. Aber es schmeckt auch den Chilenen. Also ... [ ... ] Ehm. Klar. Mir 
schmeckt die deutsche Küche. Doch, was ist für dich deutsche Küche. 
I: Tja, das ist eine schwierige Frage (lacht) 
C: Denn für mich bedeutet die deutsche Küche Kartoffeln. Mit Schweinefleisch und 
Rotkohl. 
I: Klar 
C: Siehst du? Aber das sind, meiner Meinung nach, deutsche Gerichte, die man in 
Deutschland vor 50 Jahren aß. Typische Gerichte." (Claudio, Z. 433-443) [Spanisch 
i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Wie Claudio schon andeutet, verbinden meine Interviewpartner deutsche Kul­
tur vorwiegend mit deutscher Küche bzw. deutschen Essgewohnheiten. Wobei 
man sagen muss, dass es keine eindeutige Übereinstimmung bezüglich der 
Definition deutscher Essgewohnheiten gibt. Ferner werden manche Gerichte 
als deutsch bezeichnet, obwohl sie eigentlich, zumindest laut Geschichtsbü­
chern, einer anderen Tradition entspringen (z.B. die once). Weitere Essge­
wohnheiten können unter Umständen mit einer deutschen Tradition in Ver­
bindung gebracht werden, doch sie haben sich eigentlich längst ihrem neuen 
Kontext angepasst und verändert (z.B. der Hotdog). Man kann also insgesamt 
behaupten, dass die deutsche Küche nicht wirklich festgelegt ist und ihre 
Grenzen gegenüber andersartigen Essgewohnheiten eher fließend sind. 

C: "Na ja, es gab immer Kartoffeln. Im Grunde ist es die Kartoffel, das typische (?), 
Schweinefleisch. Viel Wurst. Deutsches Brot, schwarzes Brot. Dinge, die es hier 
nicht ... Eigentlich gefällt mir die Küche. Sehr, sehr, eh ... Rotkraut zum Beispiel. 
Sachen, wo man eben sagt: gut, viele deutsche Würste. Und meine Eltern sind von 
diesen Dingen sehr angetan. Sie schmecken ihnen. So haben sie uns ... Wir haben 
diesen Geschmack für deutsche Gerichte entwickelt. Oder Leber, aber ich weiß nicht 
... Oder Hotdogs [entspricht in Chile einem Wurstbrot mit Tomaten, Avocado, Ma­
yonnaise, Senfund weiteren Zutaten, Anm. des Verf.], ich weiß nicht, bei den Par­
tys. Solche Dinge zu essen. Bier nicht, das nicht. Das heißt, mein Vater trinkt, aber 
wir nicht." (Camila, 377-382) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

GF: "Das Essen zum Beispiel (Interviewerin lacht). Once [entspricht der chileni­
schen Kaffeezeit am frühen oder späten Nachmittag, kann auf eine chilenische Tra­
dition zurückgeführt werden, Anm. des Verf.] zu haben. Oder was weiß ich, Kaiser 
[Deutsch i. Orig., meint Cordon bleu, Anm. des Verf.] oder manchmal ... Die Kai­
ser [Deutsch i. Orig.] Schnitzel, kennst du sie? 
I: hm,ja 
GF: Ehm. Ich weiß nicht. Der Kuchen [Deutsch i. Orig.] zur Teestunde. Was weiß 
ich." (Gian Franco, 360-364) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Neben deutscher Kultur als deutsche Küche gibt es auch die Ansicht, dass 
deutsche Kultur in der deutschen Sprache wiederzufinden ist. Ob spontaner 
Sprachwechsel oder deutsche Sprachfloskeln im alltäglichen Gespräch, deut­
sche Sprache zeugt von dem Vorhandensein einer Differenz gegenüber einem 
durchschnittlichen chilenischen Bürger. 

231 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

C: "So wie ... Oder Dinge ... Manchmal gibt es, eh, das ,Guten Tag' oder ,Gute 
Nacht. Schlaf gut' [Deutsch i. Orig.]. Es gibt immer Dinge, die bis heutzutage erhal­
ten geblieben sind. Sie sind - oder die Begrüßungen - immer noch irgendwie auf 
Deutsch. Oder manchmal spricht man, du sprichst auf Spanisch und, und benutzt 
dabei deutsche Wörter." (Camila, 368-370) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

M: "Manchmal befinde ich mich auch zuhause und er [Freund, Anm. des Verf.] 
kommt mit nach V. [mittelgroße Stadt in der V Region] Dann spreche ich mit ihm 
und mit meiner Mutter am Tisch auf Spanisch und auf einmal wup! fange ich an, auf 
Deutsch zu sprechen. Und er sagt zu meiner Mutter: ,Klar ... ' Wie sagt man das 
noch? , ... ich kann ja auch verstehen'. (Interviewerin lacht) ,Warum sagst du die 
Dinge nicht auf Spanisch'. Doch es ist etwas Spontanes. Manchmal ergibt sich das 
einfach." (Manuela, 446-450) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Deutsche Kultur wird weiterhin am eigenen differierenden Verhalten bzw. 
Denkmustern festgemacht. Das heißt, deutsche Kultur bedeutet, anders (als 
Chilenen) zu sein. Hinter diesen Aussagen steht daher auch meistens eine im­
plizite Gegenübersetzung von Gesellschaftsbildern. Es ist der Vergleich von 
vermeintlich deutschen gegenüber anderen - meist chilenischen - Verhal­
tensweisen und Denkmustern, die sich auf diese Weise gegenseitig definieren. 

F: "Ich finde, dass es nicht gleich ist. Eigentlich spielt es - das mag vielleicht, wie 
sagt man noch? kitschig [Deutsch i. Orig.] klingen, nicht wahr?- aber in allem, was 
ich bin, gibt es etwas Deutsches. So kann man in Wirklichkeit in allem, was ich un­
ternehme, bemerken, dass es so etwas gibt. Eigentlich ist es ... Oder vielleicht glau­
be ich, dass es etwas mit Deutschland zu tun hat, aber ich kann es wirklich an allem 
erkennen. An der Art und Weise, wie ich die Sachen angehe, wie ich denke, die Leu­
te, mit denen ich mich treffe. 
I:hmhm 
F: In allem, was ich tue oder nicht tue, gibt es immer einen deutschen Einfluss. Im­
mer. Es ist wie (3 Sek. Pause), fast ... Ja. Ich würde sagen, dass fast in allem [ ... ] 
Oder in der Verhaltensweise, die Art und Weise wie, ich weiß nicht, wie ich zuhöre. 
Analysiere. Alles kritisiere. Na ja, nicht alles, aber viele Dinge." (Francisco, 1107-
1121) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

I: "Und wie beeinflusst es dein Leben? Wie merkst du das? 
R: Pfff... Dass ich im Supermarkt einkaufen gehe und sage: ich will keine Tüten 
nehmen, oder nur eine oder nur die nötigen. Ehm. Letztes Jahr bin ich tanken gegan­
gen, zum er ... also ich war letztes Jahr zum ersten Mal seit ziemlich, seit drei Jahren, 
glaub' ich, nicht mehr, oder seit zwei Jahren, nicht mehr hier gewesen. Dann bin ich 
tanken gegangen und dann hab' ich gedacht... ehm, ich glaube ich hab 20.000 oder 
so getankt. Und dann wollte ich Trinkgeld geben, noch die zehn Prozent. Wollt ich, 
wollt ich schon (?) ganz so abgeben bis meine Mutter gesagt hat: Spinnst du? 
(beide lachen) 
R: Da reichen 300 Pesos. Ehm (5 Sek Pause) Aber ich denke mein Fahrstil hat sich 
aufjeden Fall verbessert." (Rubens, 303-310) [Deutsch i. Orig.] 

Rubens Aussage bezieht sich u.a. auch auf eine Differenzerfahmng, die von 
einer anderen Interviewpartnerin - Carola - als chascarros culturales be­
zeichnet wurde. Chascarros culturales können in der deutschen Sprache unge­
fähr mit dem der Idee eines kulturellen Stolperns umschrieben werden. Sie 
beziehen sich auf Schwierigkeiten bei der richtigen Deutung alltäglicher Situ­
ationen und unangepasstes V erhalten aufgmnd einer falschen Interpretation. 

232 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

In den meisten untersuchten Fällen führen solche chascarros culturales zu 
keiner wesentlichen Behinderung und werden von den Betroffenen mit Humor 
aufgefasst. Die bittere Erfahrung an diesen Missverständnissen liegt jedoch 
darin, dass die betroffenen Individuen nicht in ihrem chilenischen Umfeld 
bzw. Kultur aufgehen können, sondern immer mit der Erfahrung konfrontiert 
werden, dass sie anders sind. Dieses Anderssein wird in Zusammenhang mit 
dem deutschen kulturellen Einfluss gebracht. 

Schließlich wird deutsche Kultur auch mit deutschen Traditionen und 
Festlichkeiten assoziiert. Oder genauer gesagt, es geht weniger um unter­
schiedliche Festlichkeiten, sondern eher darum, wie diese gefeiert werden. 
Deun sowohl in Chile als in Deutschland stehen christliche Feierlichkeiten im 
Vordergrund: Weihnachten, Ostern, Advent, Nikolaus, usw. Doch der Kon­
text, in dem diese Feste stattfinden, und die Art und Weise, wie diese Fest­
lichkeiten gefeiert werden, ist in Chile und Deutschland etwas anders. An die­
ser Differenz wird die "Präsenz" deutscher Kultur festgemacht. 

V: "Wir führen deutsche Gewohnheiten weiter, aber nur die lustigen Dinge. Zu 
Weihnachten Kekse backen, oder der Adventskranz [Deutsch i. Orig.]. Hier gibt es 
keinen Adventskranz [Deutsch i. Orig.]. 
I: Nein 
V: Hier nicht. Niemand weiß davon. Das heißt, hier feiert man nicht den Advent. Es 
sind also Dinge, die es hier nicht gibt ... " (Vera, 352-355) [Spanisch i. Orig., Übers. 
durch Verf.] 

M: "Oder die Form, wie man, ich weiß nicht, wie man zum Beispiel ... Für mich 
wird es immer Weihnachten [Deutsch i. Orig.] oder Nikolaus [Deutsch i. Orig.] oder 
all diese Dinge geben. Ich erinnere mich daran, dass man in Chile diese Sachen nicht 
kannt-, bzw. sie nicht feierte. Aber ... Oder anders. Die Erinnerung daran wird bei 
mir immer präsent sein. Weil ich irgendwie eine ... Diese ganzen Dinge habe ich 
sehr im deutschen Stil erlebt." (Manuela, 558-561) [Spanisch i. Orig., Übers. durch 
Verf.] 

Interessant ist jedoch dabei, dass deutsche Gewohnheiten bei ihrer Übertra­
gung nach Chile dekontextualisiert werden und dadurch ihren ursprünglichen 
Sinn verlieren. Daran kaun man erkennen, dass Traditionen und Gewohnhei­
ten nicht wirklich eine Bedeutung in sich selbst tragen, sondern diese durch 
ihre Einbettung in den jeweiligen Kontext erlangen. 

M: "Ich habe irgendwie schon, ich weiß nicht, die Kälte vermisst. Oder ich weiß 
nicht, Weihnachten ohne ... Dort war Weihnachten mit Schnee und in Chile mit die­
ser Hitze. Es war eigenartig[ ... ] Und bei mir zuhause, ich weiß nicht. Meine Mutter 
machte Glühwein [Deutsch i. Orig.] für den Winter zum Beispiel. Oder heiße Scho­
kolade. Und ich sagte zu ihr: ,Mama, ich habe keine Lust auf heiße Schokolade, es 
ist doch so warm'." (Manuela, 179-183) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

233 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

In Santiago aufgewachsen 

Entlang der folgenden Seiten wird nun die erste Gruppe von Interviews prä­
sentiert. Wie gesagt handelt es sich hierbei um junge Erwachsene, die in Chile 
im Rahmen eines deutsch-chilenischen bikulturellen Kontexts in Santiago 
aufgewachsen sind. Bis auf Sandra, die eigentlich zur dritten Generation deut­
scher Migranten zugerechnet werden muss, besitzen alle anderen Interview­
partner dieser Gruppe deutsche Eltern. 

Die Schulzeit verbrachte die Gesamtheit dieser Gruppe an einer deutschen 
Begegnungsschule. Dabei besuchten Sandra, Francisco und Claudio eine Mut­
tersprachenklasse. Carola und Camila besuchten dagegen jeweils eine Ergän­
zungs- und eine Fremdsprachenklasse. Zum Zeitpunkt des Interviews absol­
vieren die meisten ein Universitätsstudium an verschiedenen Universitäten in­
nerhalb von Santiago. 

Sandra: Verflixte Deutsche 

Sandra ist zum Zeitpunkt des Interviews 20 Jahre alt. Sie besitzt die chileni­
sche Staatsangehörigkeit und das Recht, die deutsche Staatsangehörigkeit zu 
beantragen, obwohl sie das bisher noch nicht wahrgenommen hat. Sandra stu­
diert Zahnmedizin an der Universität C. 1 und macht den Eindruck einer 
selbstsicheren und humorvollen Person. Das Interview wurde auf Spanisch 
durchgeführt2

. 

Sandras Lebenswelt ist im chilenischen Kontext situiert, da sie hier seit ih­
rer Geburt lebt. Dennoch befinden sich ihre Wurzeln in Deutschland, da sie 
deutsche Großeltern hat. 

S: "Und die Beziehung zu Chile ist, dass ich hier geboren bin. Hier befinden sich 
meine Freunde. Meine ganze Welt befindet sich hier. Die von heute. 
I:hmhm 
S: Doch meine Wurzeln befinden sich dort." (10-13) 

Sandras Migrationshintergrund bezieht sich zunächst einmal auf die Migrati­
onsgeschichte der Mutter ihrer Mutter, d.h. Sandras Großmutter. Sandras 
Großmutter war damals 16 Jahre alt, als eine ältere Dame aus ihrem Dorf eine 
Reise nach Chile organisierte, um dort nach ihrem "verlorenen Ehemann" zu 
suchen. Sandras Großmutter wurde dabei als Begleitperson engagiert, um mit 
dieser Dame nach Chile zu reisen. Doch kurz nach der Ankunft in Chile starb 
die ältere Dame und Sandras Großmutter blieb dort mittellos sitzen. Zu ihrem 

Es gibt in Chile einerseits die sogenannten traditionellen und andererseits private 
Hochschulen. Unter den traditionellen Hochschulen befinden sich zwei Institu­
tionen, die eine besonders zentrale Rolle spielen. Beide unterscheiden sich be­
züglich der Studentenschaft, die sie bevorzugt aufnehmen und bezüglich der 
Hochschulkultur, die sie vertreten. Die besagten Hochschule werden im Rahmen 
dieser Arbeit fortan als Universität C. und Universität P. bezeichnet werden. 

2 Die Übersetzung der Zitate erfolgte durch den Verfasser. 

234 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Glück wurde sie jedoch von der deutschen Kolonie in Santiago aufgenommen 
und begann kurze Zeit darauf zu arbeiten. In Santiago traf sie schließlich auch 
ihren zukünftigen Ehemann, d.h. Sandras Großvater. Es handelte sich dabei 
um einen Mann deutscher Herkunft, der nach Chile gekommen war, weil er in 
Deutschland keine Perspektiven mehr sah. Er stammte nämlich aus einer Bä­
ckerfamilie, wo traditionsgemäß der älteste Sohn die Bäckerei erbt. Da 
Sandras Großvater jedoch der jüngste Sohn der Familie war, musste er sein 
Glück woanders versuchen. So kam es, dass er nach Südamerika auswanderte 
und dort Sandras Großmutter kennen lernte. 

Von Seiten des Vaters kam Sandras Großvater nach Chile. Er traf 1937 in 
Santiago ein, um hier an einer Niederlassung einer deutschen Bank zu arbei­
ten. Er brachte damals auch seine Verlobte mit, die er anschließend hier heira­
tete. Eigentlich hatten beide die Absicht, nach vier oder sechs Jahren wieder 
nach Deutschland zurückzukehren, doch sie wurden vom zweiten Weltkrieg 
überrascht und sahen sich gezwungen, in Chile zu bleiben. 

Sandras Eltern kamen also beide in Chile zur Welt und besuchten beide 
eine deutsche Begegnnngsschule. Sie lernten sich weiterhin im Rahmen der 
deutsch-chilenischen Kolonie kennen, nachdem Sandras Vater von seinem 
Studium in Deutschland zurückgekehrt war. Sandras Eltern zeigen also sozu­
sagen eine typische deutsch-chilenische Biografie im Rahmen deutsch­
chilenischer Institutionen. Sie können daher auch als Deutsch-Chilenen oder 
deutsche Nachkommen der zweiten Generation betrachtet werden. Das bedeu­
tet weiterhin, dass Sandra - als einzige Person innerhalb der Stichprobe - zur 
dritten Generation deutscher Einwanderer in Chile gehört. 

Sandras Lebensgeschichte beginnt quasi mit ihrer Schulgeschichte. Sie be­
suchte "selbstverständlich" (71) eine deutsche Begegnungsschule und ist mit 
ihrem Schulaufenthalt äußerst zufrieden. Sie hat nur gute Erinnerungen an ih­
re Schulzeit. Ihre Erfahrungen an der Begegnungsschule und ganz besonders 
im Rahmen der Muttersprachenklasse haben ihr Leben nachhaltig beeinflusst. 

S: ,,Badm, badm [toll, super, Anm. des Verf.] (beide lachen). Ich habe es an der 
Schule chancho [phantastisch, toll, super, Anm. des Verf.] verbracht. Nein, es hat 
mir sehr gefallen. Die [Muttersprachenklasse, d. Verf.] hat mich in vieler Hinsicht 
geprägt. [ ... ] Wir haben unsere Schule geliebt. Wir haben es hervorragend, hervor­
ragend, hervorragend verbracht." (145-147/562) 

Ihre ehemaligen Mitschüler aus der Muttersprachenklasse bedeuten Sandra bis 
heute einfach alles. Sie ist der Ansicht, dass sie eine tolle Schulklasse hatte, 
weil sie alle sehr eng miteinander verbunden waren. 

S: "Es war, hm. Nun ja. Ich glaube, ich hatte das Glück, dass ich eine exquisite 
Klasse hatte. Exquisit. Das heißt (2 Sek. Pause), man könnte sagen, dass alle sehr 
gute Elemente waren. So. Meine Mitschüler, wir hatten das Glück, dass wir sehr eng 
zusammenhielten. Eh, es gab keine großen Rivalitäten, keine Trennungen, dass die 
Jungen gegen die Mädchen. Na ja, in der fünften Klasse ist es natürlich so, dass die 
Jungen gegen die Mädchen. Aber seitdem nicht mehr. Wir wurden zu guten Freun­
den. Es gab zwar immer ein paar Außenseiter [Deutsch i. Orig.], doch überall 
[Deutsch i. Orig.], aber es waren nicht viele. Das heißt, ich weiß nicht, von den 29, 

235 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

die wir waren, waren wir etwa 20, die wir eng zusammenhielten. Und das, glaube 
ich, war sehr besonders." (173-179) 

Daher ist die wiederholte Abschiednahme von Schulfreunden aus der Mutter­
sprachenklasse bisher auch eine der schwerwiegendsten Erfahrungen in 
Sandras Leben gewesen. Das war weiterhin auch der Grund, weshalb ihre El­
tern zunächst nicht wollten, dass sie eine Muttersprachenklasse besucht, da 
diese erfahrungsgemäß eine starke Rotation von Mitschülern hat. Doch Sandra 
interpretiert die ständigen Verluste von wichtigen Beziehungen im Rückblick 
eher positiv, weil sie dadurch gelernt hat, ihre Freundschaften bewusster zu 
erleben und den Abschied von geliebten Menschen besser zu akzeptieren. 

S: "[Über die Erfahrung innerhalb der Muttersprachenklasse, d. Verf.] Ich habe mich 
daran gewöhnt, Menschen zu verlieren. Und es ist nicht schlecht. Es ist nicht 
schlecht. Ich habe mich daran gewöhnt, die Minute zu genießen, die ich mit anderen 
Leuten verbringe. So gut wie möglich mit ihnen zu teilen. Sehr glücklich zu sein, ich 
weiß nicht. Die Zeit mit ihnen zu nutzen, ihnen Freude und Energie weiterzugeben. 
Natürlich bin ich mir der Verantwortung gegenüber der Znkunft bewusst. Aufjeden 
Fall. Jedoch- so wie andere es vielleicht sagen würden- sie jede Minute so gut wie 
möglich zu lieben. Und so wirst du es nicht bereuen, wenn dann der Moment der 
Abschied kommt, dass du sie nicht umarmt hast, ihnen nicht gesagt hast, dass du sie 
gern hast, dass du nicht mit ihnen ins Kino gegangen bist. Das heißt, ich habe das 
gelernt, dass man mit jeder Person jede Minute ausnutzen muss und ihr sagen musst, 
dass du sie gern hast. So sind Abschiede dann leichter zu ertragen." (157-164) 

Bis in die Gegenwart fühlt sich Sandra bei ihren damaligen Mitschülern am 
ehesten zuhause. Hier kaun sie sich entspannen und aufatmen. Hier fühlt sie 
sich frei und als Individuum anerkannt. 

S: "Ich glaube, dass der Ort, an dem ich mich am ehesten zuhause fühle [die Klasse 
war, Anm. des Verf.]- sogar eher als bei meiner Familie-, weil dich die Freunde 
manchmal besser kennen als deine eigene Familie, weil du längere Zeit mit ihnen 
verbrachtest. Du hast mehr mit ihnen geteilt. Und ich glaube, dass ich mich in mei­
ner Klasse sehr zuhause fühle. Und ja, es ist irgendwie, wir setzen uns und es ist 
haa! (Ton der Erleichterung). Irgendwie oh! 
I:hm 
S: Ich kann ruhig aufatmen. Und vielleicht auch- was ich dir schon vorhin erzählte 
-weil ich hier als Individuum anerkannt werde." (758-764) 

Sandra macht unter ihren ehemaligen Mitschülern ferner die Erfahrung, dass 
sie gleich ist. Sandrabewertet diese Erfahrung jedoch erst im Nachhinein und 
aus der Perspektive einer starken Differenzerfahrung an der Universität. 
Durch die Betonung von Gleichheit an der deutschen Schule hebt Sandra also 
gleichzeitig ihre gegenwärtige Erfahrung von Differenz hervor. 

S: "Ja, gut. An der Schule ... Das ist etwas, weshalb es mir gefällt, mich wieder mit 
meinen Mitschülern zu treffen. An der Schule weiß ich, dass ich im Vergleich zum 
Rest absolut gleich bin. Das heißt, es war eine Beziehung unter Gleichen und so. 
Wir waren alle das, was wir die letzten 14 Jahre aus uns gemacht hatten; die Zeit, 
die wir zusammen verbrachten. Und es gibt keine Differenzen. Und man, ich weiß 
nicht, man zählt aufgrund der Anekdoten, die wir in unserem Leben erlebten und 
aufgrundder Fehler, die wir machten. In der Schule war es also super toll. Das heißt, 

236 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

ich fühle, dass ich bin, was ich bin. Dort weiß ich, dass derjenige, der mich liebt, 
mich aufgrund dessen liebt, was ich bisher in meinem Leben gewesen bin. Und der­
jenige, der mich nicht liebt, weiß ich, dass es aus demselben Grund so ist. Verstehst 
du? An der Universität dagegen, zähle ich mehr für das, was ich projiziere ... 
I:hmhm 
S: ... und nicht für das, was ich bin." (276-283) 

Letztlich beschränkt sich Sandras Erfahrung von Gleichheit nur auf die Mut­
tersprachenklasse. Von den restlichen Schulklassen und der deutsch-chile­
nischen Kolonie allgemein wendet sich unsere Erzählerirr dagegen dezidiert 
ab. Sie bezeichnet diesen Teil der deutsch-chilenischen Gemeinschaft als tra­
ditionell und unauthentisch. 

S: "Ja dass ... Meine Meinung über die Kolonie ist (2 Sek. Pause). Eh. Mir gefällt 
viel besser das [Muttersprachen-, d. Verf.] Konzept der Kolonie- so wie die Klasse, 
sozusagen-, also die [Muttersprachenkolonie, d. Verf.], die ganz anders ist als die 
[Restkolonie, d. Verf.], so wie die anderen Klassen. Weil irgendwie ... Ich habe den 
Eindruck, dass die [Muttersprachenkolonie, d. Verf.] aus Deutsch-Chilenen besteht, 
die sich auf dynamischer Art und Weise auf der Grundlage der Gewohnheiten bil­
den, die [direkt, Anm. des Verf.] aus Deutschland kommen. Wo es wirklich einen 
äußerst ergiebigen kulturellen Austausch gibt. Von Gewohnheiten. Der Austausch 
ist manchmal schwierig, es gibt Auseinandersetzungen, es gibt Differenzen. Doch er 
ist viel reicher. Und ich habe den Eindruck, dass die anderen, die mehr Deutsch­
Chilenen-Chilenen-Chilenen (lacht) ... 
I:hm 
S: ... ich finde, dass sie sich um Sachen kümmern ... Sie verlieren die Sprache. Sie 
verlieren irgendwie die Grundlage. Aber sie kümmern sich um ihre Traditionen und 
Traditionen und pflegen ihre Kontakte und die pitutos [,Vitamin B', Anm. des Verf.] 
und die Burschenschaften [Deutsch i. Orig.] und so ... " (1573-1581) 

Obgleich sie schließlich zugeben muss, dass auch die Muttersprachenkolonie 
ein Teil der deutsch-chilenischen Gemeinschaft ist. So kann man sagen, dass 
sich Sandra letztendlich doch innerhalb dieser Gemeinschaft positioniert. In 
diesem Sinne sieht Sandra in ihrer Zukunft kein Entrinnen aus der deutschen 
Kolonie in Chile. 

S: "Seien wir jung, versuchen wir dagegen zu kämpfen. Aber in fünf Jahren weiter 
werden wir uns bestimmt wieder dort [an der deutschen Begegnungsschule, d. Verf.] 
befinden (lacht)." (1728) 

Mehr noch, wenn Sandra in die Zukunft blickt, kann sie sich nur einen Ehe­
mann aus dem deutsch-chilenischen Kontext vorstellen, da sie sich bei chile­
nischen und deutschen Männem nicht wohl fühlen kann. Nur die deutsch­
chilenische Mischung gewährleistet eine ausreichende gemeinsame Basis. 
Sandra wird sogar noch spezifischer: Es darf kein Mann aus der deutsch­
chilenischen Restkolonie sein, sondern es muss ein authentischer Deutsch­
Chilene aus der Muttersprachenkolonie sein. 

S: "Und ich weiß nicht, aber es fällt mir schwer, mich mitjemandem vorzustellen ... 
Ich mag es nicht, so verschlossen zu sein, aber gleichzeitig, das heißt, wenn ich mich 
in der Zukunft sehe, dann ist es sehr wahrscheinlich, dass ich letztendlich einen mei­
ner Mitschüler oder jemanden aus der Schule [Deutsch i. Orig.] oder vielleicht je-

237 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

manden aus der Kirche [Deutsch i. Orig.] heirate. Verstehst du? Genau deshalb! 
(beide lachen) [ ... ] Und es ist schon eigenartig, aber ich bin schon mit Leuten aus 
der, na ja, aus der Kolonie ausgegangen, die eigentlich nicht zu meinem Freundes­
kreis gehören. Verstehst du? Doch sie waren irgendwie zu tief drinnen in der Kolo­
nie. Ich meine damit den Teil der Kolonie, der mir nicht gefällt. Sie waren so. Dann 
bin ich auch mit jemandem ausgegangen, der hundertprozentig Chilene war, so aus 
der Universität, aus der Universität P. Verstehst du? Dort ... Sie haben nichts mit 
diesen Stadtteilen zu tun. Verstehst du? 
I:hmhm 
S: Und da sind wir eine Weile lang ausgegangen, aber auch nicht. Auch nicht. Ich 
konnte mich einfach nicht mit ihnen in der Zukunft vorstellen [ ... ] Das heißt, ich 
habe mich mit meinen Freunden an der Universität darüber unterhalten. So, ich weiß 
nicht, so wenn jemand sagt: ,ach, wen würdest du heiraten?' oder ,wer ist dein idea­
ler Mann?' Die Wahrheit ist, na ja, es könnte einer meiner engsten Freunde sein­
das heißt, von den acht engsten Freunden, sagen wir mal - mit irgendeinem meiner 
Mitschüler. Weil wir die gleiche Basis haben und weil wir viele Dinge teilen, wir 
haben dieselben Werte [ ... ] Eh, das heißt, da ist, wo ich manchmal sage: Gut. Ver­
stehst du? Keine Chilenen. Keine Deutschen. Es muss die Mischung sein. Wie 
langweilig (sagt sie ganz leise)." (1664-1697) 

Auch wenn Sandra an ihre zukünftigen Kinder denkt, so kann sie sich nicht 
vorstellen, dass sie ihnen nicht die gleiche bikulturelle Erziehung weitergeben 
wird, die sie selbst erhalten hat. 

S: "Ich wurde in Chile geboren und sprach Deutsch. Und ich kann mir nicht vorstel­
len, dass ich meinen Kindem kein Deutsch beibringen werde. Das heißt (2 Sek. Pau­
se) Ich war und ich bin absolut glücklich gewesen, so wie sie mich erzogen haben. 
Also möchte ich meinen Kindem selbstverständlich die gleiche Erziehung und die 
gleichen Möglichkeiten anbieten." (1660-1662) 

Unsere Erzählerirr war ferner nur zweimal in Deutschland. Das erste Mal 
nahm sie hauptsächlich den Kontakt zu ihrer Familie in Deutschland auf und 
besuchte mehrere Verwandte. Sandras zweiter Besuch erfolgte im Rahmen ei­
nes Schüleraustausches. Insgesamt hatten diese Aufenthalte in Deutschland 
jedoch keine große Bedeutung in Sandras Leben. Interessant ist jedoch, dass 
sie während ihrer Erzählung eher die Gemeinsamkeiten als Unterschiede mit 
Menschen deutscher Herkunft in den Mittelpunkt stellt. Sie interpretiert dabei 
ihre Erfahrungen in Deutschland mit Hinblick auf ihre Differenzerfahrungen 
an der Universität. 

S: "Ich glaube, dass der Beginn meines Studiums an einer chilenischen Universität 
mit lauter Chilenen für mich einen wesentlich größeren Unterschied machte als die 
Erfahrung des Schüleraustausches. Das heißt, ich glaube, dass die Menschen dort 
[Deutschland, Anm. des Verf.] mir ähnlicher waren (beide lachen). Das heißt, ich 
hatte den Eindruck, dass ich mit den Leuten dort viel mehr gemeinsam hatte als mit 
den Leuten an der Universität, zum Beispiel. 
I:hmhm 
S: Bestimmte Werte wie zum Beispiel Kompromissbereitschaft, ehm, Verantwor­
tungsbewusstsein. Solche Dinge. Ich glaube, dass ich dort keinen so großen Unter­
schied gespürt habe." (112-117) 

238 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Sandras Leben verändert sich vollkommen an dem Tag, an dem sie ihr Studi­
um der Zahnmedizin an der Universität C. beginnt. Sie erlebt nämlich im 
Übergang von der Schule an die Universität eine situative Differenzerfahrung. 
Unter situative Differenzerfahrung verstehe ich eine Erfahrung von Differenz, 
die in Zusammenhang mit einem Kontextwechsel auftaucht. Situative Diffe­
renzerfahrungen stehen dabei im Gegensatz zu kontinuierlichen Differenzer­
fahrungen, die weniger in Verbindung mit einem spezifischen Kontextüber­
gang auftreten, sondern eher im Alltag der Betroffenen integriert sind. Beide 
Differenzerfahrungen beziehen sich auf die Frage, wie und wann Erfahrungen 
der Differenz im Leben einer Person in Erscheinung treten. 

Eine Person wird im Rahmen einer situativen Differenzerfahrung mit ver­
schiedenen Differenzen konfrontiert: Sie muss sich einerseits mit einer verän­
derten Umgebung auseinandersetzen (z.B. andere Sprache, andere Institutio­
nen, neue Verhaltensregeln) und ihr Leben an die neuen Rahmenbedingungen 
anpassen. Auf der anderen Seite fällt eine Kontextveränderung auch mit einer 
neuen Aushandlung von Zugehörigkeiten zusammen. Das heißt, es geht auch 
um eine Frage der sozialen Integration und Ausgrenzung. In einer situativen 
Differenzerfahrung überlagern sich beide Formen der Differenzerfahrung und 
können nicht immer deutlich auseinander gehalten werden. 

Die Auseinandersetzung mit einem anderen Kontext und Differenzerfah­
rungen bei der Aushandlung von Zugehörigkeiten verursachen Stress. Aus 
diesem Grund handelt es sich bei situativen Differenzerfahrungen i.d.R. um 
prägende und einschneidende Lebensereignisse, die als Bruch oder Diskonti­
nuität erlebt werden können. Es kann aber auch situative Differenzerfahrun­
gen geben, die weniger stressbeladen sind. Auf jeden Fall fordern situative 
Differenzerfahrungen von den Betroffenen eine Umorientiemng in ihrem Le­
ben und bezüglich ihres Selbstbildes. Daher können sie als wichtige Momente 
der Konstruktion sozialer und kultureller Identitäten betrachtet werden. 

Wie gesagt erlebt Sandra im Übergang an die Universität eine situative 
Differenzerfahrung. Dabei ist es höchst interessant zu bemerken, dass ein 
wichtiger Teil dieser Differenzerfahrung von Sandra selbst ausgeht. Mit ande­
ren Worten, Differenz wird nicht in erster Linie von außen an Sandra herange­
tragen. Im Gegenteil, eigentlich ist es Sandra, die in der Auseinandersetzung 
mit ihren Kommilitonen an der Universität Differenzen unterstreicht und sich 
sozusagen selbst aussondert. Dabei richtet sich die kulturelle Differenzerfah­
rung an der Gegenüberstellung von Deutschen und Chilenen, d.h. sie ist an ei­
ner kolonialen Logik orientiert, wo Deutsche als verantwortungsbewusste, ra­
tionale und effiziente Menschen beschrieben werden, während Chilenen als 
nicht vertrauenswürdig, passiv und schüchtern gelten. Im Rahmen dieser Ge­
genüberstellung situiert sich Sandra eindeutig auf der deutschen Seite und 
sieht sich selbst im Gegensatz zu ihren chilenischen Kommilitonen. Zudem 
definiert Sandra diese Situation als eine komplementäre (Arbeits-)Situation, 
aus der beide Seiten profitieren. Dabei versteht sich von selbst, dass Sandra 
die Regie der Gruppenarbeit übernimmt. 

239 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

S: "[Über ihre Partizipation im Studentenrat der Universität, Anm. des Verf.] Ich se­
he die Dinge eben aus einer anderen Sichtweise. Das heißt, ich sehe alle Probleme in 
der Fakultät, an der Universität. Und die Beiträge, die ich leiste, sind völlig anders. 
Es gibt also einen großen Respekt unter uns, weil ich ... Es ist die andere Seite der 
Münze. Und ich repräsentiere im Vergleich zu ihnen eine ganz andere Seite der 
Münze. Daher gibt es auch viel Respekt und wir vertragen uns sehr gut. Weil wir 
uns auch viel mit ihnen unterhalten können und alles. Und in der Tat, na ja, man hat 
mich dieses Jahr eingeladen, um am Studentenrat teilzunehmen. Ich habe mich nie 
beworben oder etwas in der Richtung. Das heißt (?) Man hat mich eingeladen, daran 
teilzunehmen. Weil ich eine andere Sicht der Dinge habe [ ... ] Es ist eine analyti­
schere Sicht. Sie ist rationaler. Hm. Spezifischer. Effizienter." (314-325) 

S: "Im Grunde genommen wissen sie, dass sie eine Hausarbeit schreiben müssen 
und dass sie diese Aufgabe nicht bewältigen werden können, wenn ich nicht hinter 
ihnen her bin und sie dazu zwinge. Es ist also eine gegenseitige Sache. Es ist ein mu­
tualismo [eine gegenseitige Beziehung, aus der beide Seiten profitieren, Anm. des 
Verf.] 
I:hmhm 
S: Das heißt, wir arbeiten zusammen und wir arbeiten so. Sie machen zwar Witze 
und lachen über mich. Doch im Grunde kriegen wir es gut hin. Wir funktionieren. 
Wir arbeiten gut zusammen. Und ich muss allgemein sagen, dass es meiner Gruppe 
gut geht. Und na ja, es ist nicht nur, weil ich da bin, sondern klar, es ist, es ist eine 
Gruppenarbeit Aber wir haben uns daran gewöhnt gut zu arbeiten. Und uns gegen­
seitig zu fördern. Das heißt, ich verlange von ihnen vielleicht Pünktlichkeit. Sie ver­
langen von mir vielleicht im Gegenzug, dass ich meine Sache gut mache." (360-
367) 

Anhand Sandras Erzählungen erlangt man ferner den Eindruck, dass die 
Kommilitonen ihren Identitätsentwurf weitgehend akzeptieren und sogar un­
terstützen. Auf der anderen Seite jedoch kann man erkennen, dass Sandras 
Kommilitonen sie nicht unbedingt ernst nehmen und dass sie Sandras Haltung 
zum Teil übertrieben, andererseits hartnäckig und manchmal sogar als lästig 
empfinden. Daher wahrscheinlich auch Sandras Spitzname: Verflixte Deut­
sche. Obwohl dieser Spitzname nicht wirklich Teil einer ausgrenzenden Praxis 
ist- es handelt sich vielmehr um eine Kritik, die mit Humor vermittelt wird-, 
so kann man daran doch erkennen, dass Sandras Kommilitonen in gewisser 
Hinsicht eine ambivalente Haltung gegenüber unserer Erzählerirr zeigen. 

S: "Zum Beispiel. Ich war gerade eine Woche lang zusammen mit meinen Kommi­
litonen im Urlaub. Und mein Spitzname ist ,alemana del demonio' [Verflixte Deut­
sche, Anm. des Verf.]. 
I: Del demonio? [bedeutet in einer direkten Übersetzung ,teuflisch', Anm. des Verf.] 
S: ,Alemana del demonio' (beide lachen). Warum, weiß ich nicht. Das heißt, ich ste­
he morgens früh auf. Und wir waren im Urlaub -wir sind in die USA geflogen - das 
heißt, selbstverständlich, dass ich ausgehen, spazieren gehen und kennen lernen 
wollte. Und sie wollte noch eine Weile länger im Bett bleiben. So kam es, dass ich, 
ich weiß nicht, sie jeden morgen aufweckte und ,ja, wir müssen pünktlich sein. Be­
eilt euch mit der Dusche'. Zwei Stunden in der Dusche. Wir waren nur Frauen. Das 
heißt, wann bekommst du vier Frauen aus der Dusche! Das ist unmöglich! (Inter­
viewerin lacht) Also war ich immer hinter ihnen her. Ich weiß nicht. Vielleicht war 
ich ein bisschen zu aktiv. Oder vielleicht ist es, weil ich gerne reise und viel kennen 
lernen möchte [ ... ] Und da haben sie mich geärgert. Ich sagte ,gut, morgen um 6 
Uhr müssen alle bereit sein' ,Nein!' (beide lachen) Und ich weiß nicht, Verantwor-

240 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

tung ist noch so eine Sache. Ich weiß nicht. Wir gingen in ein Museum: ,treffen wir 
uns um diese Zeit am Ausgang'. Hm, es gab einige, die kamen eine halbe Stunde 
später. Das sind dann solche Sachen ... Sachen, die wir als Deutsche so verinnerlicht 
haben." (199-213) 

Sandra wird von ihren Kommilitonen ebenfalls als anders erkannt. Daran er­
kennt man, dass soziale und kulturelle Identitätsarbeit keine isolierte Leistung 
des Individuums ist, sondern auf einer gegenseitigen Aushandlung von Selbst­
und Fremdzuschreibungen beruht (vgl. Dannenbeck et al 1999; Dannenbeck 
2002, zum Thema der Identitätskonstruktion im sozialen Kontext s. auch 
Keupp 1999; Mead 1988; Bohleher 1997). 

Sandra ist für ihre chilenische Umgebung zunächst einmal sichtbar anders, 
weil sie blond und groß ist und einen ausländischen Familiennamen besitzt. 
Daher bleibt sie an der Universität nicht unbemerkt. 

S: "Wenn ich den Hof durchquere (lacht), dann ist es offensichtlich, dass ich nicht 
genauso aussehe wie die anderen. Und es ist offensichtlich, dass ich groß und blond 
bin. Dann bin ich ... Hier merkt man es eigentlich am ehesten. 
I:hmhm 
S: Und ich weiß nicht. Wenn wir zum Beispiel durch I. [Stadtteil in Santiago, Anm. 
des Verf.] spazieren. Das ist ein völlig anderer Stadtteil als hier. Dann ist es irgend­
wie, ich weiß nicht. Es wird einem Komplimente gemacht und solche Sachen, wo 
man weiß ,das ist nicht meine Schuld'. Das heißt, hier merkt man es am ehesten." 
(300-305) 

S: "Nein, ja. Es gibt sie. Es gibt einen Unterschied, aber (2 Sek. Pause), das heißt (2 
Sek. Pause) Es fängt schon damit an, dass die Lehrer nicht wissen, wie sie meinen 
Namen aussprechen sollen [ ... ] Sie kommen also und sagen zu mir, ehm: S. S.? 
(spricht ihren Namen betont mit einem chilenischen Akzent aus) (beide lachen) Und 
sie fühlen sich, und sie werden so nervös, weil sie nicht wissen, wie sie es ausspre­
chen sollen. Und (räuspert), und, na ja, das heißt, man sieht mich wahrscheinlich an­
ders wegen der kulturellen Sache. Weil ich in gewisser Hinsicht Ausländerin bin. 
Das heißt, sie sehen die Teilnehmerliste und, na ja, Ausländerin eben. Das heißt, sie 
haben keine Ahnung, dass ich mein ganzes Leben in Chile verbrachte. Die Mehrheit 
dachte, ich käme aus Deutschland." (256-263) 

Diese Interviewausschnitte zeigen, dass die Unterscheidung, die andere ge­
genüber Sandra treffen, zunächst keine abwertende Konnotation besitzt. Ganz 
im Gegenteil: Sandra geht spazieren und man macht ihr Komplimente. Lehrer 
werden nervös, weil sie ihren Namen nicht richtig aussprechen können. Das 
alles deutet darauf hin, dass es sich hier eher um eine positive Diskriminie­
rung handelt. Genauer gesagt, die Differenzierung, um die es hier geht, weist 
Sandra als weiß, reich und international aus. Aufgrund ihres Aussehens, ihres 
Namens, aber auch aufgmnd ihrer Leistung und ihres Charakters, gilt Sandra 
für ihre chilenischen Kommilitonen als erfolgreiche Ausländerin. 

Dabei ist es jedoch wichtig anzumerken, dass positive Diskriminierung 
weiterhin Diskriminierung ist und sich im Handumdrehen in ihr Gegenteil 
wandeln kann. So wurde Sandra am Anfang auch als cuica bezeichnet. Der 
Begriff cuicolcuica bezeichnet jemanden, der eine konservative Haltung zeigt 
und einer höheren sozialen Klasse angehört (Brennan/Taboada 1999). Dabei 

241 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

ist es wichtig zu verstehen, dass die Bezeichnung cuicolcuica eine eher nega­
tive bzw. abfällige Konnotation besitzt. 

S: "Na ja, an der Universität war ich am Anfang natürlich die cuica, das heißt, die 
Blonde mit den langen Haaren." (267-268) 

Daher ist es eigentlich angemessener, von der Existenz einer ambivalenten 
Haltung gegenüber Sandra zu sprechen, die auf eine Mischung zwischen Be­
wunderung und Neid hinweist und an die Beziehung zwischen Kolonialherrn 
und Kolonisierten erinnert (vgl. Fanon 1966, 1980; Bhabha 2000). 

Sandra differenziert sich von ihren Kommilitonen weiterhin nicht nur an­
hand kultureller Kategorien. Ihre Differenzerfahrung bezieht sich ferner auf 
ihre Teilidentitäten als Sportlerin und Christin. Dabei kann man allerdings er­
kennen, dass die verschiedenen Grenzlinien nicht unabhängig voneinander 
existieren, sondern miteinander verbunden werden. So geht Sandra zum Bei­
spiel zur evangelisch lutherischen Kirche, weil diese u.a. eine deutsche Kirche 
ist und sie sich aus diesem Grund hier wohler fühlt. 

S: "Und unsere Kirche [Deutsch i. Orig.] ist in dieser Hinsicht rationaler. Das heißt, 
dass ich mich hier wohl er fühle." (867) 

Sandra glaubt, dass die Tatsache, dass sie eine gläubige Christin ist, ihre 
Kommilitonen viel mehr beeindruckt als ihre deutsche Herkunft. Das kommt 
wahrscheinlich daher, weil sie den anderen Studenten gerne über ihre Teil­
nahme an der Kirche erzählt. 

S: "Na ja, am Anfang war es ,Ah, die Deutsche'. Doch später, glaube ich, war es 
eher deshalb, weil ich Christirr bin. Ich glaube, dass das sie mehr beeindruckt. 
I: Warum glaubst du das? 
S: Weil ich es gerne zur Kenntnis gebe. Das heißt, ich verschweige nicht, dass ich 
Christirr bin. Das heißt, nein. Das heißt, ich mag es sehr. Und ich erzähle ihnen ... 
Und es ist etwas, das meine Persönlichkeit und mein Wesen stark markieren. Also 
versuche ich, es ihnen so zu vermitteln. Weil es mich am meisten interessiert. Das 
heißt, damit sie mein christliches Beispiel sehen. Verstehst du? Damit sie davon ler­
nen und dasselbe erleben wie ich. Ich mache zum Beispiel einen Religionskurs mit 
Kommilitonen aus der Universität. Wir treffen uns jeden Freitag. Das heißt, meine 
Mission verstehe ich eher in diesem Sinne. Es geht mir also in gewisser Hinsicht um 
das Evangelium. 
I:hmhm 
S: Es geht mir nicht darum zu zeigen, wie Deutsche und Chilenen sind. Das heißt, 
das ist für mich viel wichtiger. 
I:hmhm 
S: Es hat damit zu tun, dass ... Sagen wir es mal so, die Tatsache, dass ich Deutsch­
Chilenin bin, daran erinnere ich mich nichtjeden Tag." (286-298) 

Am vorherigen Interviewausschnitt kaun man deutlich erkennen, dass Sandra 
hinsichtlich ihrer religiösen Identifikation - ähnlich wie bei ihrer Positionie­
rung als rationale und effektive Deutsche - weiterhin eine führende, lehrende 
Rolle gegenüber ihren Kommilitonen einnimmt. Daher kann man auch in die­
sem Fall vermuten, dass sie selber diese Differenz gegenüber anderen Studen-

242 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

ten hervorhebt. Das heißt, auch hier handelt es sich in erster Linie um einen 
Akt der Selbstdifferenzierung und weniger um eine Fremdzuschreibung. Man 
kann weiterhin annehmen, dass Sandra, wie gesagt, ihr Deutschsein und ihren 
evangelisch-lutherischen Glauben miteinander verbindet und sich anhand die­
ser beiden Dimensionen gegenüber ihrem chilenischen Umfeld zu differenzie­
ren versucht. Interessanterweise tendiert Sandra nämlich dazu, ihren christli­
chen Glauben vor ihren ehemaligen Mitschülern aus der Schule zu verstecken. 
Die Bedeutung der Differenz als Christin erlangt also in einem chilenischen 
und deutsch-chilenischen Kontext eine vollkommen andere Bedeutung. 

S: "Auf der Rückreise [von einem Wochenende zusammen mit mehreren ehemali­
gen Mitschülern, Anm. des Verf.] habe ich mich mit zwei Mitschülerinnen, die mit 
mir im Auto fuhren, über die Kirche [Deutsch i. Orig.] unterhalten. Und eigentlich, 
na ja, ich weiß nicht. Eine ist jetzt nach Deutschland gegangen und fragte mich, 
weshalb ich nicht vorher darüber gesprochen hatte, warum ich sie nicht eingeladen 
hatte. Im Grunde hat es sie niemals gestört, dass ich über die Kirche spreche. Dabei 
ist es oft so, dass man das lieber für sich behält und es nicht mit anderen Leuten be­
spricht. Irgendwie, zumindest (es klingelt das Telefon), im Gegenteil. Irgendwie er­
warten sie, dass man sie zur Kirche [Deutsch i. Orig.] einlädt und einer selbst lädt 
sie nicht ein, weil man denkt, dass man sie dabei belästigt." (1137-1143) 

Eine weitere relevante Dimension in Sandras Leben ist ihre Identität als Sport­
lerin, die zum Zeitpunkt des Interviews in einem tiefen Wandel begriffen war, 
da Sandra letzten Sommer an der Hüfte operiert wurde. Diese Operation be­
deutete für Sandra ein schwerer Einschnitt in ihrem Leben, denn davor war 
Sport ein wichtiger Bestandteil ihres Alltags gewesen. Nun muss sie aber ihre 
sportlichen Aktivitäten stark einschränken, d.h. sie darfnur noch Fahrrad fah­
ren und schwimmen. Dagegen war Sport für Sandra früher das Allerhöchste. 
Schon als sie klein war, fuhr sie Ski und gewann dabei sogar einige Medail­
len. Später spielte sie Hockey und war Mitglied der Hockeymannschaft im 
deutsch-chilenischen Sportverein. Sport bedeutete für Sandra ferner eine Dif­
ferenzerfahrung sowohl gegenüber ehemaligen Mitschülern aus der Schule als 
auch hinsichtlich chilenischen Kommilitonen. Mit Hinblick auf ihre Freunde 
aus der Schule hatte Sandra durch das harte Training einfach keine Zeit für sie 
und entfernte sich zum Teil von ihnen. 

S: "Es gab eine Zeit, das war Hockey nicht nur eine Sportart, sondern eine Lebens­
weise. Denn in segundo medio [entspricht der 10. Klasse an einem deutschen Gym­
nasium, Anm. des Verf.] gibt es wenige Leute, die um zehn Uhr nachts nach Hause 
kommen. Die Mehrheit kommt um vier nach Hause und sieht die telenovela [latein­
amerikanische/chilenische Seifenoper, Anm. des Verf.]. Ich sah keine telenovela. 
Alle haben sich über die telenovela unterhalten und ich hatte keine Ahnung. Das 
sind eben so Dinge, die mich auch etwas von meiner Klasse entfernt haben. Doch 
ich war in einem Team ... Na ja, ich habe schon als kleines Kind Hockey gespielt, 
aber in segundo medio bin ich im Team der ersten Division aufgenommen wurden. 
Ich war also mit Leuten aus deiner Generation zusammen [ ... ] Für mich war es: 
Verantwortungsbewusstsein- denn ich war der Torwart, der einzige Torwart. Das 
bedeutete, dass ich bei allen Wettkämpfen dabei sein musste. Ich muss so oder so er­
scheinen. Ich konnte nicht wenig schlafen. Das heißt, ich musst den Tag davor aus­
reichend geschlafen haben. Es waren also ein und ein halbes Jahr, wo ich wenig car-

243 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

rete [Umgangssprache, bedeutet abends ausgehen, Anm. des Verf.] hatte, weil ich 
eine Verantwortung gegenüber meinem Team hatte. Weil wir alle ein Team waren 
und ich wusste, dass auch der Rest früh zu Bett ging, um am nächsten Tag die not­
wendige Leistung erbringen zu können. 
I:hmhm 
S: Und da habe ich gelernt, verantwortungsbewusst zu sein, sich für andere aufop­
fern zu können, das heißt, alle zusammen, sonst funktioniert die Sache nicht." (793-
811) 

Im Rahmen der Universität stellt Sandra aktive und sportliche Deutsche im 
Gegensatz zu passiven und faulen Chilenen. In dieser Hinsicht verbindet sie 
auch Sport mit Deutschsein. Auch das Verantwortungsbewusstsein - für 
Sandra ein typisch deutsches Merkmal - hat sie eigentlich erst im sportlichen 
Rahmen erworben. 

S: "Das und der Sport. Irgendwie ist Sport etwas sehr typisches für Deutsche allge­
mein oder für die Kolonie. 
I:hmhm 
S: Ich glaube. Ausländer sind sportlicher als Chilenen. Das heißt, in der Klasse 
[Schulklasse, Anm. des Verf.] waren wir eigentlich sehr faul, aber es gab hin und 
wieder einige Sportler. Das heißt, es gab ... Es gab genug Leute, die Sport machten. 
An der Universität dagegen, vergiss es! Sie sind alle faul." (695-700) 

Bisher konnten wir sehen, wie Sandra anhand einer Konstellation verschie­
denartiger Differenzierungen ihre eigene Identität entwirft. Indem sie ihre chi­
lenischen Kommilitonen zum Beispiel als schüchtern bezeichnet, entwirft sie 
sich als deutsche selbstsichere Person. Oder wenn Sandra behauptet, dass an­
dere Studenten nicht in der Lage sind, ihre Probleme selbst zu lösen, so teilt 
sie uns auch mit, dass sie sich selber als aktive junge Frau sieht, die ihre Prob­
leme selbstständig löst. So können wir sehen, dass Identitätskonstruktion eng 
mit Prozessen der Differenzierung verbunden ist. Das bestätigt weiterhin die 
Auffassung, dass soziale und kulturelle Identität nicht etwas Wesenhaftes ist, 
sondern eine Konstruktion, die durch ständige Grenzziehungen gegenüber an­
deren zusammengestellt wird (vgl. Keupp et al. 1999; Halll999). Daher zieht 
Sandra bei der Frage nach ihrer kulturellen Identität auch eine Art Fazit, das 
ihre vorherigen Aussagen mehr oder weniger zusammenfasst. Dabei stellt sie 
ein Kontinuum von Chilenen bis zu Deutschen auf und positioniert sich da­
zwischen: Etwas näher am deutschen und etwas weiter entfernt vom chileni­
schen Pol. Diese Lage umschreibt sie an einer anderen Stelle allgemein mit 
dem Begriff "bikulturell oder die Bezeichnung, die du in deiner Arbeit ver­
wenden wirst" (668-669). 

S: "Im Grunde ist es egal. Es ist egal. Das heißt, ich möchte mich wohl fühlen- und 
ich bin sicher dass ich mich hier [Chile, Anm. des Verf.] wohler fühle. Wenn du 
mich aber jetzt fragst, ob meine Gedanken eher chilenisch oder deutsch sind, dann 
weiß ich es nicht. In Wahrheit ... Vielleicht kannst du besser darüber sprechen, weil 
du Deutschland besser kennst als ich. Aber ich, wenn ich mich jetzt mit meinen 
Kommilitonen vergleiche, dann glaube ich, dass ich eher deutsch-chilenisch oder 
deutsch bin. Aber nicht so sehr chilenisch." (1740-1743) 

244 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Wie man an dem Interviewausschnitt erkennen konnte, wird die diskursive 
Positioniernng auch von einer geografischen Verortung begleitet. Das heißt, 
es geht hier nicht nur um "wer bin ich", sondern auch um "wo gehöre ich hin" 
bzw. "wo möchte ich leben". Mit anderen Worten, die Frage nach der kultu­
rellen Identität befindet sich eng mit einer Frage nach dem Lebensort verbun­
den. 

Sandra ist nur eine von vielen Interviewpartner, die sich mit der Frage 
nach dem Lebensort geplagt haben. Insgesamt haben sieben von 13 Befragten 
sich zumindest einmal in ihrem Leben intensiv mit der Frage beschäftigt, wo 
sie leben möchten. Und obwohl die meisten dieser Lebensentwürfe aufgrnnd 
ihrer internationalen Handlungsfähigkeit und Verfügungsmacht als postmo­
dern (vgl. u.a. Gutierrez Rodriguez 1999) eingestuft werden können, bedeutet 
das noch lange nicht, dass die Betroffenen es dabei leicht hatten. Denn selbst 
wenn eine Migration freiwillig nnd bewusst gewählt wurde, so war es auch 
immer eine schwere Entscheidung und weniger das Ergebnis einer spieleri­
schen Haltung. Wenden wir uns jedoch wieder an Sandra. Weshalb hat sie 
sich mit der Frage nach dem Lebensort auseinandergesetzt? 

Die Frage nach dem Lebensort erscheint in Sandras Erzählung in Zusam­
menhang mit den Migrationsplänen ehemaliger Mitschüler an der deutschen 
Begegnungsschule. 

S: "Ich muss aber sagen, dass ich schon einmal daran gedacht habe zu gehen. 
I: Und warum hast du daran gedacht? 
S: Ich habe es mir überlegt, weil so viele aus der Klasse [nach Deutschland, Anm. 
des Verf.] gehen wollten. Im Grunde habe ich es deshalb gedacht. Und mein Vater 
sagte zu mir: ,Ich bin damals gegangen und ich werde dich nicht gehen lassen.' 
(lacht) Das war das Ende meiner Pläne. (beide lachen) Ich bin nur bis dahin gekom­
men." (416-421) 

Geblieben ist Sandra also aufgrnnd ihrer Familie. Und damit ist nicht nur die 
Oppositionshaltung des Vaters gemeint, sondern auch die Tatsache, dass 
Sandra ihre Familie sehr schätzt und sich noch nicht vorstellen kann, selbst­
ständig zu wohnen. 

I: "Warum bist du geblieben? 
S: Na ja, in erster Linie aufgrund der Familie. Das heißt, ich habe dir schon von der 
Familie erzählt und dass es mich überrascht, dass sie [die Deutschen, Anm. des 
Verf.] so bald das Elternhaus verlassen. Na ja, mir gefällt es sehr [bei meiner Fami­
lie, Anm. des Verf.]." (409-411) 

Trotzdem hat Sandra die Frage nach dem Lebensort noch nicht ganz aufgege­
ben, sondern bloß bis an das Ende ihres Studiums verschoben: Sandra hat 
nämlich vor, in Deutschland eine W eiterbildnng zu realisieren. Dabei handelt 
es sich nicht nur um einen abstrakten Wunsch, sondern um eine konkreten 
Plan, an dem Sandra schon jetzt aktiv arbeitet. Ihre Motivation für einen Auf­
enthalt in Deutschland hat sich weiterhin verändert: Sandra möchte jetzt eine 
Zeit lang in Deutschland leben, um die deutsch-chilenische kulturelle Dualität 
weiterführen zu können. 

245 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

S: "Das heißt, ohne Zweifel denke ich immer noch daran. Und ich, sobald ich mein 
Studium beendet habe, möchte ich dort [Deutschland, Anm. des Verf.] eine Weiter­
bildung machen. Ich bereite mich auch schon vor. Ich nehme an Untersuchungen teil 
und wenn alles so weiter geht, dann werde ich im November an einem Kongress in 
T. [mittelgroße Stadt im südlichen Teil von Zentralchile, VII Region, Anm. des 
Verf.] teilnehmen und die Arbeit präsentieren, die wir realisiert haben. Und ich 
möchte veröffentlichen und jetzt schon einen Artikel für eine Zeitschrift schreiben. 
Ich mache das zusammen mit einer Kommilitonin, mit der wir zusammen an der Un­
tersuchung teilnehmen. Nur indem wir so einen Lebenslauf vorzeigen können, wer­
den wir auch die Chance haben, an einer Universität dort angenommen zu werden. 
Das heißt, ich denke daran, dort eine Weiterbildung zu machen. Das aufjeden Fall. 
I:hmhm 
S: Dafür würde ich gerne ein oder zwei Jahre dort verbringen. Ohne Zweifel. Ich 
möchte diese Dualität, hm, zwischen zwei Kulturen weiterführen." (656-664) 

Die Frage nach dem Lebensort steht weiterhin nicht direkt in Verbindung mit 
einer Frage nach der Heimat. Mehr noch, dieser Begriff wurde nur von einem 
Interviewpartner (Rubens) spontan aufgegriffen. Für den Rest ist die Vorstel­
lung einer Heimat kaum wichtig, wenn nicht völlig bedeutungslos. Wie wir 
später auch sehen werden, gibt es im Spanischen weiterhin keine richtige 
Übersetzung für den Begriff der Heimat oder des Fremden. Daher verwende 
ich entlang dieser Arbeit meistens auch nicht diese Konzepte, sondern beziehe 
mich eher auf die Idee des Zuhauseseins. 

Für Sandrabezieht sich Zuhause zunächst auf die Beziehung mit bestimm­
ten Menschen. Darunter befinden sich in erster Linie ihre ehemaligen Klas­
senkameraden an der deutschen Schule und anschließend ihre Familie. Sandra 
verknüpft den Begriff des Zuhauseseins ferner mit der deutschen Welt in Chi­
le. Damit meint sie die Gesamtheit der Traditionen, Feierlichkeiten, Essge­
wohnheiten, usw., die sie als Teil der deutschen Kultur erkennt. Diesen As­
pekt von Zuhause erlebt sie hauptsächlich im Rahmen ihrer Familie. 

S: "Aber in gewisser Weise, na ja, es ist Familie- wie ich dir schon erzählte, ist 
meine Familie für mich sehr wichtig. Deutsch, das heißt, Zuhause ist für mich auch 
die deutsche Welt." (728-731) 

Schließlich entspricht Zuhause einem Gefühl der Anerkennung, Zufriedenheit 
und Wohlbefinden, welches Sandra hauptsächlich bei ihren ehemaligen Mit­
schülern findet. 

Camila: Fünfzig-Fünfzig 

Camila wurde in Chile geboren und ist zum Zeitpunkt des Interviews 28 Jahre 
alt. Sie besitzt die chilenische und deutsche Staatsbürgerschaft und ist von Be­
ruf Hebamme. Seit etwa drei Jahren ist Camila verheiratet und hat eine kleine 
Tochter, die erst ein paar Monate alt ist. Die junge Familie ist eigentlich erst 
seit vier Monaten wieder in Chile. Vorher waren sie drei Jahre lang in Buenos 
Aires gewesen, wo Camilas Ehemann eine Weiterbildung zum Augenarzt 
vollzog. Camila nutzte die Zeit, um ebenfalls einen Weiterbildungskurs in ih­
rem Berufsfeld zu belegen. Momentan sucht Camila eine neue Berufsstelle in 

246 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Santiago. Vor ihrer Abreise nach Argentinien hatte sie an der deutschen Kli­
nik in Santiago gearbeitet und hofft, dass sie wieder dort eingestellt werden 
kann. Ihr Ehemann arbeitet zurzeit zusammen mit seinem Vater in einer Kli­
nik für Augenheilkunde. Camila macht insgesamt einen selbstsicheren und zu­
friedenen Eindruck. Das Interview wurde auf Spanisch geführt3

. 

Camilas Beziehung zu Deutschland beruht auf der deutschen Herkunft ih­
res Vaters. Er kam 1936 als kleines Kind zusammen mit seinen Eltern nach 
Chile. Camilas Großvater war von seiner Firma in Deutschland in eine Nie­
derlassung in Buenos Aires versetzt worden. Doch der zweite Weltkrieg brach 
aus und die Beziehungen zu Deutschland wurden eingestellt, sodass die Fami­
lie ihr Ziel nicht erreichen konnte. Damals war Chile ein Zwischenstopp auf 
der Reise von Deutschland nach Argentinien. So kam es, dass Camilas Groß­
eltern mittellos in Chile sitzen blieben. Doch sie konnten die Lage meistem 
und gründeten mit der Zeit ein eigenes Unternehmen. Damit ließen sie sich 
auch endgültig in Chile nieder. 

Diese Geschichte über Camilas Großeltern verdient eine kurze Anmer­
kung. V ergleicht man sie nämlich mit Sandras Erzählung über die Einwande­
rung ihrer Vorfahren nach Chile, so wird man feststellen können, dass es ge­
wisse Übereinstimmungen gibt, die sich übrigens auch in weiteren Interviews 
wiederholen. Diese Übereinstimmungen beziehen sich auf den zufälligen Cha­
rakter der Einwanderung in Chile. Migration nach Chile bzw. die endgültige 
Niederlassung in Chile wird so dargestellt, als käme sie einfach zustande, als 
wäre sie eigentlich nicht gewollt, sondern irgendwie durch das Schicksal be­
stimmt worden. Diese Erzählungen haben bei mir immer wieder den Gedan­
ken hervorgerufen: Klar, warum würde jemand überhaupt nach Chile- an das 
Ende der Welt - auswandern wollen. Das kann nur Schicksal/Zufall sein. Da­
her habe ich dieses zufällige Zustandekommen der Einwanderung in Chile so 
gedeutet, dass die Betroffenen eine Migration nach Chile nicht als rationale 
Entscheidung betrachten und auf das Schicksal zurückgreifen, weil es ihnen 
eigentlich vollkommen unvernünftig vorkommt, in die nicht zivilisierte Peri­
pherie auswandern zu wollen. 

Darüber hinaus ist es auch interessant zu beobachten, dass die meisten Er­
zählungen auch immer wieder den Pioniergeist und Solidarität der deutschen 
Einwanderer hervorheben. Sie kommen mittellos nach Chile und erarbeiten 
sich in relativ kurzer Zeit einen gewissen Wohlstand. Man kann also anneh­
men, dass die Interviewpartner an dieser Stelle den Ursprungsmythos der 
deutschen Gemeinschaft in Chile - den entsprechenden Umständen angepasst 
-wiederholen. Es handelt sich zwar nicht um die Wildnis der Natur, aber die­
se Einwanderer kämpfen gegen die widrigen Umstände in der Stadt mittels ih­
rer Arbeit. Man kann also in diesen Geschichten in gewisser Hinsicht Paralle­
len zu einem kolonialen Diskurs feststellen. Doch wenden wir uns wieder 
Camilas Vater zu. 

3 Die Übersetzung der Zitate erfolgte durch den Verfasser 

247 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

Camilas Vater wuchs in Chile auf und besuchte auf eine deutsche Begeg­
nungsschule. Nach seinem Schulabschluss und nachdem der Krieg in 
Deutschland beendet war, kehrte er zurück und absolvierte dort ein Studium. 
Er blieb dort insgesamt acht Jahre und kehrte schließlich nach Chile zurück, 
weil sich hier seine Familie befand. Dennoch meint Camila, dass ihr Vater bis 
heute eine sehr starke Verbindung zu Deutschland zeigt. Er hat auch nie die 
chilenische Staatsangehörigkeit angenommen. 

Camilas Vater hat seinen Kindem immer wieder eingetrichtert, dass alles 
Deutsche gut ist. Camila bezeichnet ihn als Nationalist, weil er sehr stolz auf 
sein Land ist und nur wunderbare Dinge von Deutschland erzählt. Er hat im­
mer gewollt, dass seine Kinder zuerst Deutsche und erst an zweiter Stelle Chi­
lenen sind. Daher hat er sich auch um die Einbürgerung seiner Familie ge­
kümmert. Das ist der Grund, weshalb Camila und ihre Geschwister die dop­
pelte Staatsangehörigkeit besitzen. 

C: "Mein Vater erzählte sein ganzes Leben lang nur wundervolle Dinge über 
Deutschland. 
I: Ja? Wundervolle Dinge? 
C: Ja. Immer. Immer 
I: Ja? 
C: Er ist sehr nationalistisch 
I: Ach so 
C: Eh. Immer hat er irgendwie ... Er hat uns ja auch eingebürgert. Er hat uns, wir 
haben die Staatsbürgerschaft, die doppelte Staatsbürgerschaft Und er hat immer 
gewollt, dass wir zuerst das deutsche Blut und erst danach das chilenische Blut tra­
gen. Er hat uns irgendwie eingetrichtert, dass alles Deutsche gut war. Eh. Er hat ir­
gendwie immer ein tolles Bild von Deutschland gemalt. Und er wollte, dass jedes 
von seinen Kindem - und in der Tat waren wir alle einmal dort - ah, dass wir 
Deutschland besuchen. Er war also sehr stolz auf sein Land. Immer. 
I:hmhm 
C: Und in den Fußballweltmeisterschaften war er immer für Deutschland." (95-107) 

Camilas Mutter ist Chilenin. Camila beschreibt ihre Mutter als warmherzige 
Person, die ihren Kindem Gastfreundschaft und Respekt vor dem Zuhause 
beigebracht hat. Laut Camila sind das keine deutschen, sondern typische chi­
lenische Eigenschaften. 

C: "Ich glaube, dass wir in dieser Hinsicht sehr offen sind. Sehr warmherzig. Wir 
sind gastfreundlicher. Wir versuchen immer den anderen aufzunehmen, ihm zu hel­
fen. Und das, glaube ich, kann man besonders deutlich bei den Chilenen erkennen. 
Eh (3 Sek. Pause) Vielleicht, na ja[ ... ] Wir sind sehr solidarisch. Eh. Ich sehe das 
sehr deutlich bei meiner Mutter. Man versucht immer zu geben, ohne große Gegen­
leistungen zu erwarten. Man ist immer, man versucht immer fröhlich und locker zu 
sein. Die Menschen willkommen zu heißen. Das ist sehr chilenisch, würde ich sa­
gen." (635-640) 

Camila betrachtet ihre Eltern also als Verkörperungen oder Repräsentanten ih­
rer jeweiligen Kulturen. Mit anderen Worten entwickelt Camila ihre Bilder 
über das Deutsch-Sein oder das Chilenisch-Sein mit Hinblick auf das Verhal­
ten und die Herkunft ihrer Eltern. Indem sie ihre Eltern gegenüberstellt, reali-

248 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

siert sie also auch eine Gegenüberstellung von Chile und Deutschland bzw. 
von der deutschen und der chilenischen Kultur. 

C: "Zum Beispiel, beide sind anders. Mein Vater wollte nie ein Schwimmbad bau­
en, weil er befürchtete, sein Haus würde dann voller Leute sein. 
I:hmhm 
C: Das heißt, das gefiel ihm nicht. Meine Mutter dagegen hatte jeden Sonntag halb 
Santiago bei sich zu Hause. Es gab also schon Unterschiede." (656-660) 

Camila betrachtet ihre Mutter als Freundin und Komplizin, während sie ihren 
Vater zwar bewundert, aber eher eine distanzierte Beziehung mit ihm etab­
liert. Dabei kann man vermuten, dass Camila die Art der Beziehung zu ihrem 
Vater und ihrer Mutter aufihre Haltung gegenüber der deutschen und chileni­
schen Kultur überträgt. 

C: "Lass mal sehen. Mit meiner Mutter ist sie [die Beziehung, Anm. des Verf.] en­
ger als mit meinem Vater. Das heißt, meine Mutter ist eher eine Freundin. Sie ist 
mein Kumpel. Wir gehen zusammen in die Gymnastik. Wir verbringen viel Zeit zu­
sammen. Sie ist eher meine Komplizin. Mit ihr kann ich mich ausreden. 
I:hmhm 
C: Und die Beziehung zu meinem Vater, eh, ist reichhaltig. Ich liebe ihn sehr, aber 
es ist viel kälter. Er ist nicht so liebevoll. Es ist dann irgendwie viel Bewunderung, 
aber ... Eben die typische Beziehung zwischen Tochter und Vater. Wie Bewunde­
rung. Aber keine enge Beziehung. Eigentlich eine zärtliche [aber nicht so liebevolle, 
Anm. des Verf.] Beziehung." (1156-1162) 

Camilas Eltern trennten sich, als sie zehn Jahre alt war. Das war der traurigste 
Moment in Camilas Leben. Ihre Eltern haben dennoch weiterhin eine gute Be­
ziehung untereinander, obwohl Camilas Mutter inzwischen mit jemand ande­
rem verheiratet ist. Es ist sogar so, dass Camilas Eltern weiterhin zusammen 
arbeiten. Laut Camila können Chilenen so eine Beziehung nicht nachvollzie­
hen, weil sie ihnen unlogisch vorkommt. Doch Camila ist der Ansicht, dass 
ihr Vater eine offene und liberale Mentalität besitzt und daher eine rationale 
Lösung gefunden hat, um eine gute Beziehung zu seinen Kindem aufrechter­
halten zu können. 

Camila absolvierte ihre ganze Vorschulzeit und Schulbildung an einer 
deutschen Begegnungsschule. Sie war dabei in einer, in der Deutsch als 
Fremdsprache unterrichtet wird. Beim Übergang an die Oberstufe wurde ihr 
zwar angeboten, in eine Klasse zu wechseln, wo Deutsch als Ergänzungsspra­
che unterrichtet wird, doch Camila zog es vor, bei ihren Mitschülern der 
Fremdsprachenklasse zu bleiben. 

Camila beschreibt ihre Erfahrung an der deutschen Begegnungsschule als 
ausgezeichnet. Sie hat sich auch oft für die Schule bei Leichtathletikwettbe­
werben und als Klassensprecherin eingesetzt. 

C: "Ich-Ich hatte eine sehr schöne Erfahrung. Aus meiner Sicht. Man kann das na­
türlich nicht verallgemeinern, aber ich hatte eine sehr gute Erfahrung. Und die Tat­
sache, dass ich Leichtathletik gemacht habe, eh, hat mich sehr markiert. Die Tatsa­
che, dass ich [die Schule, Anm. des Verf.] repräsentierte, dass ich das T-Shirt [der 
Schule, Anm. des Verf.] trug. 

249 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

I: Ja? 
C: Ich war Schnellläuferin. Es war also sehr wichtig für mich. Es hat mich mar­
kiert ... Sehr gut. Ich habe sehr schöne Erinnerungen an die Schule. 
I: Du hast sich wirklich stark mit der Schule identifiziert 
C: Immer. Immer. Ich war Klassensprecherin. Ich war irgendwie immer dabei ... Ich 
war verantwortlich für die Sozialaktion an der Schule. Ich war irgendwie immer 
verbunden. Bis heute. Das heißt, du sagst mir Deutsche Schule [Deutsch i. Orig.] 
und es ist schön für mich, das zu hören. Das heißt, es war kein Trauma. Ganz und 
gar nicht. (lacht) Es war schön." (217-226) 

Die Ansicht, dass Camilas Erfahrung kein Trauma war, verdeutlicht, dass es 
auch andere Erfahrungen an deutschen Begegnungsschulen gibt, die nicht so 
positiv ausfallen. Wir werden diese Situation später anhand der Erzählungen 
anderer Interviewpartner näher betrachten können. 

Genauso wie Sandra macht Camila an der deutschen Schule eine Erfah­
rung von Gleichheit, die andererseits auch die situative Differenzerfahrung 
ankündigt, die Camila später an der Universität erlebt. Doch im Gegensatz zu 
Sandra macht Camila Gleichheit und Differenz in erster Linie an sozialen 
Verhältnissen und erst anschließend an kulturellen Eigenschaften fest. 

C: "Zumindest, na ja, als ich in der Schule war. Wir waren alle gleich. Vielleicht gab 
es jemand, der ein etwas größeres Haus hatte, der andere hatte vielleicht ein etwas 
kleineres Haus, aber im Grunde war alles gleich. Wir beherrschten alle beide Spra­
chen. Man sieht keinen Unterschied. Und wenn es einen gibt, so befindet er sich gut 
versteckt. Weil man ihn nicht sieht. Weil der Vater vielleicht eine übermenschliche 
Anstrengung machte. Weil du einen Ausflug machst und zum Ski fahren in die Ber­
ge fuhrst und es so war, dass alle mitkommen mussten. Und es macht nichts, dass es 
20.000 Pesos kostet. Du bist ja auch nicht zwölf Tage im Schnee. Ob es die Eltern 
nun wollen oder nicht [sie sind in der Lage es zu zahlen und tun es, Anm. des 
Verf.]." (567-572) 

Camila war bisher nur einmal in Deutschland, und zwar im Schüleraustausch. 
Sie würde zwar gerne wieder einmal nach Deutschland gehen, um zu sehen, 
wie sich alles verändert hat, doch bisher hat sich keine weitere Reisemöglich­
keit ergeben. Ihre Meinung über Deutschland und die deutsche Kultur wurde 
von ihrer Erfahrung im Schüleraustausch mitgeprägt Doch insgesamt war der 
Besuch in Deutschland kein wirklich relevantes Erlebnis. Interessant ist je­
doch, dass Camila in Deutschland mit dem Stereotyp eines Chilenen konfron­
tiert wird und in dieser Hinsicht ihre deutschen Mitschüler verblüfft, weil sie 
nicht dem bekannten lateinamerikanischen Stereotyp entspricht. 

C: "Sie sagten zu mir, dass ich deutscher ... Das heißt, sie konnten nicht glauben, 
dass ich Chilenin war. 
I: Ach so 
C: Manche dachten, dass ich so mit Federn umherlief (beide lachen). Ja, ich fand das 
schon ... (lacht) Aber nein, sie sagten mir, dass ich mich ohne Probleme als Deut­
sche ausgeben könnte [ ... ] Ich erinnere mich daran, dass es die Aufmerksamkeit der 
anderen erregte, weshalb ich so gut Deutsch sprechen konnte. Das heißt, alles ... Ich 
bin nie aufgefallen. Es war irgendwie so: ,Bah! Du bist Chilenin? Wie ist das mög­
lich? (Interviewerin lacht) Sie haben sich die Chilenen ebene als Chilenen vorge­
stellt." ( 684-697) 

250 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Für Camila bedeutet der Übergang an die Universität das Erlebnis einer situa­
tiven Differenzerfahrung. Ähnlich wie Sandra wird auch Camila als weiß, 
reich und international eingestuft. Ihre Kommilitoninnen glauben, Camila 
komme aus einer wohlhabenden Familie aus dem barrio alto. Derbarrio alto 
weist auf eine geografische und symbolische Grenze hin, die durch die Plaza 
Italia4 verläuft und Santiago in zwei unterschiedliche Zonen trennt. Einerseits 
der Grenze wohnen die Bewohner der oberen bis mittleren oberen sozialen 
Schichten, während andererseits der Grenze sich die Bewohner der mittleren 
unteren bis unteren sozialen Schichten befinden. Camila wird von den anderen 
Studentinnen also innerhalb von Santiago geografisch situiert, was eine Impli­
kation für die Zuschreibung ihrer sozialen Herkunft hat. Dementsprechend 
wird sie als cuiquita bezeichnet, was im Diminutiv noch abfälliger klingt als 
einfach nur cuicalcuico. Zudem wird Camilas soziale Herkunft mit rassisti­
schen bzw. kulturellen Kategorien verbunden. Oder anders ausgedrückt, Ca­
mila ist für ihre Kommilitoninnen nicht nur vermeintlich reich, sondern auch 
weiß, d.h. sie hat einen Bezug zum Ausland. Hinter dieser Aussage steckt wei­
terhin der Gedanke, dass Camila reich ist, weil sie weiß ist. Die Ausgrenzung, 
die Camila also am Anfang ihres Studiums erlebt, kann in gewisser Hinsicht 
auf sozialen Neid zurückgeführt werden. Camila ist von der Haltung ihrer 
Kommilitoninnen zunächst zutiefst erschüttert. 

C: "Mir ist passiert, dass, eh, eigentlich war es am Anfang ziemlich dramatisch[ ... ] 
Na ja, für das Studium der Geburtshilfe bewerben sich üblicherweise junge Frauen, 
die, eh, nicht aus einer hohen sozialen Schicht stammen. Sie kommen eher aus der 
mittleren unteren bis unteren Schicht. 
I:hmhm 
C: So? Und wie war meine Klasse. Ich nehme an ... Wir waren damals 98 Studen­
tinnen. Von diesen stammten vielleicht drei aus einer mittleren oberen Schicht. Oder 
zwei. Mittlere Klasse waren vielleicht zehn und der Rest war mittlere untere Klasse. 
Oder untere. Das heißt, es waren zwei grundsätzlich verschiedene Kulturen - zu­
mindest nach meiner [Sicht, Anm. des Verf.]. So? Das heißt, es fing schon damit an, 
dass sie ... Ich hatte Kommilitoninnen, die ein Stipendium hatten, weil sie kein Geld 
hatten, um die, eh, Universität zu zahlen. Sie hatten auch kein Geld, um zu essen. 
Dann gab es also becas alimenticias [finanzielle Unterstützung für Ernährung, Anm. 
des Verf.]. Sie hatten manchmal nicht einmal Geld für die micro [Bus, Anm. des 
Verf.]. Nicht einmal für Schreibhefte. Und es waren irgendwie (2 Sek. Pause) ver­
schiedene Welten. Das heißt, es wurde schlecht angesehen, wenn du mit dem Auto 
in die Universität fuhrst. An der Universität C. Ich erinnere mich daran, wie ich am 
Anfang gespürt habe: ,Ach nein, sie kommt aus dem barrio alto. Ich wohnte in L. 
[Stadtteil in Santiago, wo gut situierte Menschen wohnen, Anm. des Verf.], es war 
also eine ganz andere Sache. Ich war dann irgendwie die cuiquita der Universität. 
Siehst du, das war bevor ... Nur weil ich im Studiengang aufgenommen wurde und 
weißer war als der Rest. Das war genug, um . . . Man wurde abgestempelt, wo es 
hieß, nein, ich gehe ja nicht mit Leute aus, die von der Plaza ltalia nach unten woh­
nen. Das gibt es nicht so stark in Medizin. Weil es in Medizin viele, eh, Leute gibt. 
Aber mir ist das passiert. Das heißt am Anfang. Ich habe sehr darunter gelitten, weil 
ich daran gewöhnt war - wie ich dir vorhin erzählte -, dass wir alle gleich waren, 
dass wir alles in gleicher Weise teilten. Du hast irgendwie nicht mitbekommen, dass 
es andere Wirklichkeiten gibt. Und obwohl ich es in gewisser Hinsicht wusste, weil 

4 Bezeichnet einen Platz in Santiago 

251 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

meine Eltern mich, eh, immer darauf hingewiesen haben, dass es andere Wirklich­
keiten gibt, es ist etwas ganz anderes, sie miterleben zu müssen. Das heißt, am An­
fang war es ah! Man könnte sagen, ich wurde vollkommen stigmatisiert. Ich wurde 
hingestellt: Sie ist so. Und später musstest du ... Es war viel schwieriger, weil du 
ihnen zeigen musstest, dass du nicht so warst wie sie dich definierten. Die Personen. 
Dass du ganz normal und genauso wie der Rest warst. Und wenn du vielleicht ein 
Auto hattest, so hattest du das Glück gehabt, einen Vater zu haben, der es dir viel­
leicht geben konnte. Du hattest das Glück, eine andere Sprache zu beherrschen. Aber 
das war nicht etwas, was dich besser oder schlechter machte. Dann ja. Die Universi­
tät hat bei mir eine schwerwiegende Marke hinterlassen. Und später dann nicht 
mehr. Wir haben uns langsam kennen gelernt, es war anders. Dann war es lustig, in 
den Unterricht zu gehen. Es war lustig, Freundinnen zu haben. Aber es war nervig 
zu denken, dass sie deine Freundin war, weil es schöner war. Weil du zuhause viel­
leicht mehr Dinge machen konntest. Das heißt, sie sahen es so. Dass du besser essen 
konntest. Das habe ich alles sehr intensiv erlebt, wobei ich mir nie gedacht hatte, 
dass mir so etwas passieren konnte." (537-567) 

Im Gegensatz zu Sandrabesitzt Camila hinsichtlich ihrer situativen Differenz­
erfahrung weit weniger Macht, die Umstände nach ihren eigenen Vorstellun­
gen zu wenden. Mit anderen Worten, Differenz wird an dieser Stelle weitge­
hend von anderen bestimmt und Camila muss zusehen, wie sie damit zurecht­
kommt. In der Aushandlung von Differenzen besitzt Camila an der Universität 
also viel schlechtere Karten als Sandra. Daher handelt es sich nicht um einen 
Akt der Selbstdifferenzierung wie bei Sandra, sondern eher um eine Erfahrung 
der Diskriminierung und Ausgrenzung. 

Camilas Beispiel zeigt weiterhin, dass situative Differenzerfahrungen zeit­
lich begrenzt sind. So überwindet Camila die soziale Ausgrenzung und schafft 
eine soziale Integration in ihrem neuen Kontext. Wir werden später sehen 
können, dass sich diese zeitliche Begrenzung bei anderen Interviewpartnern 
ebenfalls wiederholt. 

Interessant ist zudem die Art und Weise, wie Camila die Erfahrung von 
Diskriminierung an der Universität überwindet. Sie versucht sich nämlich so 
zu zeigen wie sie ist, d.h. sie hebt ihre Individualität hervor, um zu verhindern, 
dass man sie anhand von stereotypisierten Kategorien beurteilt. Damit stellt 
sie eine neue Grundlage her, wo sie und ihre Kommilitoninnen sich nicht 
mehr im Gegensatz zueinander befinden, sondern Räume der Begegnung auf­
bauen können. Das ist natürlich nur möglich, wenn das Gegenüber sich so ei­
ner Möglichkeit öffnet. Wären Camilas Kommilitoninnen nicht bereit gewe­
sen, sich einem gegenseitigen Austausch zu öffnen, wären Camilas Integrati­
onsversuche ins Leere gelaufen. Daran kann man auch deutlich erkennen, dass 
Integration nicht allein vom Integrationswille einer Person, sondern mindes­
tens genauso viel - wenn nicht sogar mehr - von der Aufnahmebereitschaft 
der entsprechenden Gruppe abhängt. 

Ein weiterer wichtiger Aspekt bei Camilas situativer Differenzerfahrung 
ist die Selbstverständlichkeit, mit der soziale nnd kulturelle Kategorien mit­
einander verbunden werden. Wie schon vorher diskutiert wurde, sind Klas­
senunterschiede eine der wichtigsten Trennungslinien innerhalb der chileni­
schen Gesellschaft. Soziale Differenzen stehen jedoch nicht alleine da, son-

252 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

dem befinden sich eng mit kulturellen bzw. rassistischen Differenzen verbun­
den. Der Schwerpunkt liegt jedoch auf sozialen Differenzierungen. Das heißt, 
kulturelle bzw. rassistische Kategorien kommen meistens erst an zweiter Stel­
le infrage. Diesen Aspekt kann man ganz deutlich an Camilas Erzählung er­
kennen, da sie darin zunächst auf soziale Kategorien zurückgreift, um ihre 
Differenzerfahrung wiederzugeben und zu erklären. Erst anschließend verbin­
det sie soziale Differenzen mit kulturellen Kategorien und zeigt damit, dass 
kulturelle bzw. rassistische Unterschiede im chilenischen Kontext nicht für 
sich selbst stehen, sondern ihre volle Bedeutung erst im Zusammenhang mit 
sozialen Kategorien erlangen. 

Des Weiteren umfasst Camilas situative Differenzerfahrung nicht nur Dis­
kriminierung und Ausgrenzung. Darüber hinaus muss sie sich mit einem ver­
änderten Umfeld auseinandersetzen, das in einem starken Kontrast mit dem 
Kontext der deutschen Schule steht. Oder anders gesagt, Camila setzt sich im 
Übergang an die Universität mit einer anderen Welt auseinander. Diese Aus­
einandersetzung mit Differenzen könnte man im Fall von Camila als Sozial­
schock bezeichnen. Sozialschock stellt eine Analogie zum Kulturschock dar. 
Dabei bezieht sich der Sozialschock - anders als der Kulturschock - auf Dif­
ferenzen, die durch die soziale Herkunft bedingt sind. 

C: "Und na ja, natürlich kam dann der Schock an den staatlichen Krankenhäusem. 
Und zu sehen, wie das staatliche System ist. Da habe ich viel gelitten als ich sah, 
dass wir keine Ressourcen hatten, um die Leute dort zu halten. Es war manchmal 
sogar gar nicht möglich, für jeden, der es brauchte, ein Bett zu haben, damit er sich 
hinlegen konnte. Oder dass die Ablagetische voller Ameisen waren. Warum. Weil 
sie arm sind? Wenn du in die deutsche Klinik gingst, dann sahst du ... Man bietet 
dir ... Es gibt einen phantastischen Hotelservice. Das eben. Na gut. An der Universi­
tät, na ja, als ich dort war, habe ich eben viel gesehen." (574-579) 

Camila kommt nicht nur im Rahmen ihres Universitätsstudiums, sondern auch 
außerhalb dieses Bereiches in Kontakt zu anderen Chilenen. Außerdem hat sie 
ihr Studium schon lange hinter sich gelassen. In dieser Hinsicht kann man bei 
Camila auch in außeruniversitären Lebensbereichen eine Existenz von Diffe­
renzerfahrungen feststellen. Doch sie besitzen nicht mehr die Qualität einer si­
tuativen Differenzerfahrung, da sie nicht mehr in Zusammenhang mit einem 
bestimmten Lebensereignis auftreten. Diese Differenzerfahrungen sind daher 
auch nicht mehr zeitlich begrenzt, sondern stellen vielmehr einen Teil des all­
täglichen Lebens dar. Es handelt sich also eher um eine kontinuierliche und 
diffuse Erfahrung des Andersseins, die im Vergleich zu situativen Differenz­
erfahrungen auch weniger belastend erlebt werden. In diesem Bereich kann 
Camila sich auch besser behaupten. Damit meine ich, dass die Aushandlung 
von Differenzen von beiden Seiten aus erfolgt und dass sowohl Camila wie 
auch die anderen an der Markierung von Differenzen beteiligt sind. Dabei 
handelt es sich meistens um kulturelle Unterscheidungen. 

C: "Das heißt, ich bin stolz auf mein deutsches Blut. Es zieht [beeinflusst, Anm. des 
Verf.] mich sehr [ ... ] Darüber hinaus kann ich auch sehen, dass es gewisse Dinge 
gibt, die einen bestimmen. Auch wenn man sagt, dass es nicht so ist. Deine Denk-

253 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

weise ist ja auch etwas anders und steht in Zusammenhang mit dem eigenen Blut. 
Wir sind ja auch etwas mehr cuadrados [rigide, unflexibel, Anm. des Verf.] für un­
sere Sachen. 
I: So? Du merkst also, dass du anders denkst oder ... 
C: Ja. Ja. Ich merke, dass ich manchmal nicht ganz aus meinem Schema heraus­
kommen kann. Und ich sehe, dass ... Manchmal sage ich sogar zu mir selbst: Es 
sieht so aus, als ob dich das deutsche Blut stark zieht. (beide lachen) Es ist irgendwie 
so. Ich weiß nicht, ob es subjektiv oder real ist, aber im Grunde merkt man manch­
mal, dass man anders denkt. Vielleicht, weil man etwas anderes erlebt hat. Kann 
sein. Ich weiß es nicht." (335-344) 

Das bedeutungsvollste Szenario, wo Camila von anderen mit ihrer deutschen 
Herkunft konfrontiert wird, bezieht sich auf ihren Ehemann und seine Familie. 
Die Begegnung mit Chilenen außerhalb des Hochschulkontextes erfolgt also 
hauptsächlich in diesem Rahmen. Es ist hier, wo Camila des Öfteren damit 
konfrontiert wird, dass sie anders ist als Chilenen. Dieses Anderssein bezieht 
sich gezielt auf ihre deutsche Herkunft. 

C: "Und ich sehe, dass es Dinge sind, die einen bestimmen, weil man es dir manch­
mal auch sagt. Zum Beispiel, ich weiß nicht. Hm hm. Zuhause, klar, eh, man sieht, 
dass du deutsch bist. Ich weiß nicht. Es muss so sein, dass man eine gewisse Haltung 
hat oder solche Sachen, die dich eben als etwas anderes auszeichnen. 
I: hm hm. Man hat dir gesagt. 
C: Ja. Immer. Bei der Familie meines Mannes zum Beispiel, geht es schon das ganze 
Leben lang so. Es gibt sich ... Weil du irgendwie deutsch bist ... Wie ... Sogar vom 
Aussehen her sind wir etwas anders. Das heißt, wenn du es so siehst ... Normaler-
weise sagt man zu dir: ,Ach, sie ist so weiß, weil sie Deutsche ist.' Klar, es hat 
nichts damit zu tun. Das heißt, es ist irgendwie witzig, aber sogar dein Aussehen ist 
ein Merkmal, das dich differenziert." ( 404-411) 

C: "Das heißt, zum Beispiel, es ist typisch, dass, ah, wie war das noch ... Ich weiß 
es nicht. Sie machen sich über mich lustig. Ich werde dir ein Beispiel geben, dass 
sehr eindeutig ist. Das heißt, sehr ... In Wirklichkeit weiß ich nicht so genau, wie 
ich es dir sagen soll, aber zum Beispiel: ,Ja, wir werden eine Tanzchoreografie ma­
chen'. Bei der Familie meines Mannes. Dann sagen sie, dass ich irgendwie ,eins, 
zwei, drei, vier .. .' [den Takt angeben, Anm. des Verf.] (Interviewerin lacht) Als 
markiere ich schon einen Unterschied. Und alles muss ordentlich sein. Es ist ir­
gendwie. Man sagt mir, dass ich alles mit einer gewissen Ordnung führe. So. Ehm. 
Ich weiß nicht. Dass man zu einer bestimmten Zeit essen muss. Dass man sich zu ei­
ner bestimmten Zeit baden muss. Solche Dinge sind bei mir sehr rigide. Also wenn 
sie es so tun, dann sagen sie zu mir: ,Aber ... ' Als würde ich sehr strukturiert vorge­
hen. Da habe ich es also sehr stark bemerkt. Also ... Und das muss dann also nicht 
so typisch von hier sein. 
I:hmhmhm 
C: Also sogar damit. Übrigens, es stört mich, dass man mir am Gesicht ansieht, dass 
ich Deutsche bin. Weil ich die Schritte markieren musste und es konnte nicht sein, 
dass du die Arme so hast oder dass du dich in der Richtung bewegen konntest, die 
du wolltest. Aber alle müssen ein bestimmtes Schema folgen. Das ist irgendwie all­
täglich. Aber klar. Es sind eben solche Sachen." ( 448-461) 

Camila erhält von ihren Schwiegereltern aufgrund ihrer Beziehung zur deut­
schen Kultur weiterhin den Spitznamen Ottotrufa, wo der Name Otto (ein 
vermeintlich typisch deutscher Name) und das Wort Trüffel auf eine mutmaß-

254 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

liehe europäische Herkunft hinweisen sollen. Ebenfalls wie bei Sandra besitzt 
dieser Spitzname keine abwertende Konnotation, sondern ist eher als Spaß 
gemeint, was jedoch nicht bedeutet, dass Camila sich dabei auch wohl fühlt. 
Wie man schon an den vorherigen Interviewausschnitten erkennen konnte, 
fühlt sich Camila eigentlich davon belästigt, dass man sie ständig auf ihre 
deutsche Herkunft reduziert. 

Andererseits bemerkt Camila, dass gewisse Anzeichen ihrer deutschen 
bzw. europäischen Herkunft von ihren Schwiegereltern hoch geschätzt wer­
den. Daran kann man wiederum erkennen, dass deutsche bzw. europäische 
Herkunft in diesem Kontext eine positive Bewertung hervorruft. 

C: "Die Erfahrung liegt mir nah, zum Beispiel, ich habe es oft erlebt. Es ist ... Das 
heißt, die Frau des Bruders meines Mannes -wo ich dir sagte, dass sie eine deutsche 
Mutter hat - sie hatte vor kurzer Zeit ein Kind, das etwa einen Monat jünger ist als 
meine Tochter. Und das einzige, was sie [Schwiegereltern, Anm. des Verf.] wollten, 
ist, dass das Kind deutsche Gesichtszüge hat. 
I: Ach so 
C: Das heißt, sie haben es so hervorgehoben. Weil das Kind auch weiß ist. So wie 
meine Kleine [Tochter, Anm. des Verf.], aber noch weißer und mit dem Gesicht ei­
nes gringos, etwas blonder. Ich habe ihn dann besucht und es war wichtig, dass man 
es sehen konnte. Dass alle Welt es sehen konnte. Sie [Schwiegereltern, Anm. des 
Verf.] teilen zum Beispiel allen mit, dass sie einen anderen Enkelsohn haben: ,Sehen 
sie? Er ist deutsch.' Er ist deutsch. Als ob das einen Unterschied macht. Was soll's! 
Im Grunde ist er ja auch nur Chilene." (707-714) 

An dieser Aussage kann man ferner erkennen, dass bei Camila Sichtbarkeit 
eine wichtige Rolle hinsichtlich der Auseinandersetzung und Verhandlung 
von kulturellen und sozialen Differenzen spielt. So können wir sehen, dass ex­
terne körperliche Merkmale bedeutungsvolle Anhaltspunkte im Verhandlungs­
prozess kultureller und sozialer Zugehörigkeiten darstellen. So ist eine helle 
Hautfarbe oder sind blonde Haare Anzeichen dafür, dass Camila einerseits 
eine mutmaßliche Beziehung zum Ausland hat. Andererseits bedeutet es auch, 
dass sie mit höchster Wahrscheinlichkeit in der chilenischen Gesellschaft 
einen gesicherten sozialen Status besitzt. Aber es gibt auch weitere Merk­
male, die darauf hinweisen, dass Camila sozial und kulturell anders ist. Da­
zu gehört zum Beispiel die Tatsache, dass sie einen ausländischen Famili­
ennamen besitzt. 

C: "Wenn ich zum Beispiel zu einem Ort gehe und man sagt zu mir, du sagst: ,Nein' 
,Ja, wie heißt du denn?' Das heißt, es ist kein spanischer Name. Man bemerkt, dass 
es ein deutscher Name ist." (676-677) 

Weitere Anhaltspunkte zur Definition eines Andersseins bei Camila ist ihr 
V erhalten, das von Chilenen als typisch deutsches V erhalten erkannt wird. 
Damit Camilas Verhalten jedoch als typisch deutsch erkannt wird, muss die 
Person, die Camilas V erhalten auf diese Weise interpretiert, von vomeherein 
das Bild eines typischen Deutschen vor sich haben. Dabei ist es nicht überra­
schend festzustellen, dass Individuen auf Stereotype zurückgreifen, die in Zu­
sammenhang mit einer kolonialen Logik stehen. Sie wiederholen im Grunde 

255 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

den kolonialen Diskurs und passen ihn dabei an ihren gegenwärtigen Kontext 
an. 

In Bezug auf die Frage nach ihrer kulturellen Identität zieht Camila genau­
so wie Sandra eine Art Fazit und spricht von der Existenz einer deutschen und 
einer chilenischen Seite in ihren Leben. Ihre deutsche Seite steht in Zusam­
menhang mit ihrem Vater. Wenn sie selber merkt, dass sie sich wie ihr Vater 
verhält, dann interpretiert Camila dieses V erhalten als deutsches V erhalten. 

C: "Ich sehe es, weil ich meinen Vater sehe. Das heißt, ich habe, ah, ich merke es 
bei mir zuhause. Ich sage es ihm auch immer, weil er irgendwie ... Eh, er hat ... Er 
ist eben der klassische Deutsche, so [ ... ] Dann fange wir an, es zu merken oder ich 
bemerke, dass gewisse Haltungen sich denjenigen meines Vaters ähneln ... (Inter­
viewerin lacht) ,Oh, ich glaube, ich bin sehr deutsch'." ( 431-438) 

Andererseits bezeichnet Camila ihren Vater als klassischen Deutschen, d.h. 
dass sie sein Verhalten mit Hinblick auf einen deutschen Stereotyp interpre­
tiert und dementsprechend an der schon bekannten kolonialen Logik anknüpft. 
Etwas Ähnliches passiert bei der Interpretation hinsichtlich der Verhaltens­
weise von Camilas Mutter, die entsprechend als typische Chilenin eingeordnet 
wird. 

So kann man bei Camila behaupten, dass sie bei der Beschreibung ihrer 
deutschen und chilenischen Seite sowohl ihre Eltern als auch ihre Bilder über 
Deutschland und Chile gegenüberstellt. Durch diese Gegenüberstellung cha­
rakterisiert sie gleichzeitig ihre eigene deutsch-chilenische Identität. Daher 
bezeichnet sie ihre Lage auch als Fünfzig-Fünfzig, d.h. fünfzig Prozent deut­
scher Anteil von Seiten des Vaters und fünfzig Prozent chilenischer Anteil 
von Seiten ihrer Mutter. 

C: "Das heißt, ich weiß nicht, ob ich mich hundertprozentig als Chilenin fühle. Ich 
glaube, dass ich eine Mischung von beiden Sachen habe. Ich fühle mich (es klingelt) 
fünfzig und fünfzig Prozent [ ... ] Ich würde mich als fünfzig und fünfzig Prozent de­
finieren 
I:hmhm 
C: Ich glaube, ich habe beide [Seiten, Anm. des Verf.] stark markiert. Ich könnte dir 
also nicht sagen, dass ich [nicht, Anm. des Verf.] Chilenin bin, weil ich hier lebe, 
weil ich eine chilenische Mutter und einen chilenischen Ehemann habe [ ... ] Ich 
würde sagen, dass, na ja, weil es mir, mein Land hier sehr gefällt. Ich mag Chile. 
Aber, eh, ich habe auch die andere Seite. Das muss wohl daher kommen, weil ich 
die anderen fünfzig Prozent von meinem Vater habe." (413-414/621-630) 

Eine deutsche und eine chilenische Seite zu haben, bedeutet auch, dass man 
nie vollkommen das eine oder das andere sein kann, da die eine Seite die 
Grenze der anderen Seite bestimmt. 

Wenn man Camilas Interview insgesamt betrachtet, so kann man weiterhin 
feststellen, dass sie alternative Wir-Formen verwendet. Mal bezieht sich Ca­
mila mit dem Wir auf Chilenen, mal auf Deutsche. Damit zeigt sie eine alter­
native und bewegliche diskursive Positioniernng, die manchmal auf der Seite 
der Chilenen und manchmal auf der Seite der Deutschen verläuft. 

256 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Was entlang der gesamten Erzählung jedoch nie übelWUnden wird, ist die 
Grenze zwischen der deutschen und der chilenischen Seite. Camila sagt auch 
nicht: "Wir, die Deutsch-Chilenen". Es geht also immer um eine Konfrontati­
on zwischen "Wir, den Deutschen" und "Wir, den Chilenen". Die Gegenüber­
stellung vom deutschen und chilenischen Lager stellt demzufolge die grundle­
gende Dynamik, anhand dessen Camila ihr kulturelles Selbstverständnis kon­
struiert. Es gibt kein neuartiges drittes Element, sondern immer nur die Kon­
frontation zwischen den beiden ersten ursprünglichen Komponenten. 

Camila verbindet weiterhin die Frage nach ihrer kulturellen Identität mit 
einer Frage nach dem Lebensort. Dabei verortet sich Camila eindeutig in Chi­
le. Eigentlich hat sie noch nie daran gedacht, ob sie woanders leben möchte. 
Sie lehnt es sogar ganz entschieden ab, eines Tages in Deutschland zu leben. 

C: "Und ich finde, dass Deutschland ein tolles Land ist. Aber nicht, um dort zu le­
ben, sondern nur als Besucher." (52-53) 

Camila bezeichnet Chile weiterhin als ihr Zuhause. Sie fühlt, dass sie hier 
hingehört, weil sich in Chile ihr ganzes Leben befindet. Hier befindet sich ihre 
Familie, ihre Geschichte, einfach alles. In Deutschland hat sie nichts. 

C: "Nein. Dann würde ich dir sagen, dass ich nach Chile gehöre. (2 Sek. Pause) Ja. 
(1 Sek. Pause) Ich, eh, ich trage in mir zwar die deutsche Seiteaufgrund meines Va­
ters und alles. Aber hier befindet sich alles. Hier befinden sich meine Erinnerungen. 
Hier befindet sich meine Familie. Meine Welt ist hier. Dort habe ich nichts[ ... ] Eh. 
Deswegen hier. Hier. Das heißt, mein Zuhause ist hier. Es ist ... Die Anden erbli­
cken zu können. Und es ist ... Mein ganzes Leben befindet sich hier. Ich habe das 
auch draußen gespürt. Deswegen. Wenn ich die Sehnsucht hatte, irgendwo zurück­
zukehren, dann war es Chile. So war es. In dieser Hinsicht würde ich dieses Land 
nicht eintauschen. Hier kannst du deine ganzen ... Deine ganze Welt ist hier! Das 
heißt, es ist mein ganzes Leben. Und wenn ich woandershin gehen sollte, dann wäre 
meine Geschichte dort. Ich müsste sie dort schreiben. Hier dagegen habe ich schon 
mehrere Seiten geschrieben. Es gibt also ... Es ist schwer. Es müsste, glaube, dass es 
einen sehr starken Grund geben müsste, damit ich Chile verlasse." (768-776) 

Camila macht diese Aussage auch aus der Position einer Person, die schon 
einmal im Ausland gelebt hat, und zwar in Argentinien. Obwohl Camila im 
Verlauf des Interviews erstaunlich wenig über ihre Erfahrung in Argentinien 
berichtet, so wissen wir, dass ihre Abreise nach Argentinien eines der wich­
tigsten Momente in ihrem Leben war. Oder genauer gesagt, die Abreise an 
sich war nicht so bedeutungsvoll, jedoch der Zusammenhang, in dem die 
kurzfristige Auswanderung nach Argentinien erfolgte. Denn Camila heiratete 
und verließ anschließend ihr Elternhaus, um zusammen mit ihrem Ehemann 
nach Argentinien zu fahren. Darüber hinaus gebar Camila ihre Tochter in Ar­
gentinien, was für sie die absolut relevanteste Erfahrung in ihrem bisherigen 
Leben war. 

257 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Claudio: Der chilenischste Deutsche, den es je gegeben hat 

Claudio wurde in Ecuador geboren und besitzt deshalb nicht nur die chileni­
sche und deutsche, sondern zusätzlich auch noch die ecuadorianische Staats­
bürgerschaft. Er ist zum Zeitpunkt des Interviews 20 Jahre alt und studiert Ju­
ra an der Universität C. Claudio macht einen sehr ruhigen Eindruck. Das In­
terview wurde auf Spanisch geführt5

. 

Claudios Vater wurde in Deutschland geboren. Seine Mutter beschreibt 
Claudio als Chilenin, doch eigentlich besitzt sie ebenfalls deutsche Vorfahren. 
Wenn es also um Abstammung geht, so bezeichnet sich Claudio als hundert­
prozentig deutsch. 

C: "Ja. Ehm. Mein Vater ist Deutscher und wurde in der Nähe von H. [Stadt im 
Norden Deutschlands, Anm. des Verf.] geboren (spricht leise; ich nähere das Auf­
nahmegerät). Mein Vater ist Deutscher und wurde in der Nähe von H. geboren. 
Meine Mutter ist Chilenin. Aber, ehm, Nachkomme deutscher Einwanderer. Also, 
vom Blut her, bin ich hundertprozentig deutsch. So?" (10-12) 

Claudio weiß, dass der Großvater seiner Mutter als erster nach Chile kam. Das 
geschah ungefähr im Jahre 1900. Claudios Urgroßvater hatte jedoch keinen 
festen Wohnsitz in Chile. Vielmehr verbrachte er die meiste Zeit unterwegs. 
Claudio glaubt, dass es sich um Geschäftsreisen handelte, aber er weiß es 
nicht so genau. Erst sein Großvater ließ sich endgültig im Süden von Chile 
nieder und zwar in C. (mittelgroße Stadt in der VIII Region). Er war selbstän­
diger Geschäftsmann und verkaufte hauptsächlich Eisenwaren. In C. heiratete 
er eine deutschstämmige Frau, deren Familie schon seit mehreren Generatio­
nen in Chile lebte. Zusammen hatten sie fünf Töchter. Die jüngste dieser 
Töchter war Claudios Mutter. 

Claudios Mutter zog nach ihrem Schulabschluss von C. nach Santiago, um 
zu studieren. Nach ihrem Studienabschluss arbeitete sie auch einige Zeit lang 
in der Hauptstadt, wanderte aber später aus beruflichen Gründen nach Peru 
aus. Dort lernte sie Claudios Vater kennen. Claudios Vater ist Kaufmann und 
importiert Maschinen für die Prodnktion von Plastik nach Südamerika. Nach­
dem sich beide kennen lernten, zogen Claudios Eltern, geschäftlich bedingt, 
eine Zeit lang nach Deutschland und später nach Ecuador. 

Claudio hat keine sehr starke Beziehung zu seinem Vater. Er sieht ihn 
auch kaum, weil sein Vater weiterhin in Ecuador lebt, während Claudio sich 
in Chile befindet. Die Distanzierung zwischen Claudio und seinem Vater kann 
auf die Scheidung von Claudios Eltern zurückgeführt werden. Claudio glaubt, 
dass seine beiden Eltern einen starken Charakter haben und aus diesem Grund 
in Konflikt gerieten. Laut Claudio hatte seine Mutter diese Situation eines Ta­
ges einfach satt und zog mit ihrem Sohn nach Chile. Claudio war damals fünf 
Jahre alt. 

5 Die Übersetzung der Zitate erfolgte durch den Verfasser. 

258 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Claudio erinnert sich kaum an Ecuador und bezieht sich im weiteren Ver­
lauf des Interviews auch kaum auf diesen Ort. Sein Selbstbild bleibt daher von 
der Erfahrung in Ecuador wesentlich unberührt. 

I: "Kannst du dich an die Zeit in Ecuador erinnern? 
C: Ehm. Nein, ich habe keine, ehm, sehr entwickelten Erinnerungen. Aber ich erin­
nere mich an Bilder. Ja, ich erinnere mich an einige Bilder. Im Grunde etwas sehr 
Elementares." (63-65) 

Anhand Claudios Beispiel kann man deutlich erkennen, dass der Geburtsort 
nicht unbedingt als biografisch- bzw. identitätsrelevanter Ort betrachtet wer­
den muss. Ob ein bestimmter geografischer Ort ein bedeutungsvoller Anhalts­
punkt bei der eigenen Verortung wird oder nicht, hängt maßgeblich vom sozi­
alen und kulturellen Hintergrund und der individuellen Biografie einer Person 
ab. 

Weiterhin kaun man bei Claudio den Begriff der Herkunft schwer anwen­
den, denn sowohl Ecuador wie auch Deutschland oder Chile könnten im Fall 
von Claudio gegebenenfalls als Herkunft bezeichnet werden. Daran kann man 
klar erkennen, dass der Begriff der Herkunft auf lineare Migrationsgeschich­
ten zugeschnitten ist und nicht lineare Migrationsverläufe nicht richtig erfas­
sen kann. Dabei werden gerade diese bei zunehmender internationaler Vemet­
zung und Prozesse der Globalisierung immer stärker in den Vordergrund tre­
ten. 

Ähnlich wie bei Sandra beginnt Claudios Selbsterzählung mit seiner An­
meldung an einer deutschen Begegnungsschule. Für Claudio war es "logisch" 
(16), d.h. selbstverständlich, dass er in seiner Situation eine deutsche Begeg­
nungsschule und keine andere Bildungseimichtung besuchte. Dabei wmde er 
von Anfang der Muttersprachenklasse zugeordnet. Muttersprachenklassen 
wird zwar nachgesagt, sie seien privilegiert und grenzten sich innerhalb der 
Schulgemeinschaft ab, doch Claudio teilt nicht ganz diese Meinung. Wenn er 
an seine Schulzeit zurückdenkt, so glaubt er, dass seine Klasse einen verhält­
nismäßig großen Anteil chilenischer Mitschüler hatte und dass es daher keine 
großen Differenzen zwischen Muttersprachenklassen und den restlichen 
Schulklassen gab. 

C: "Lass mal sehen. Ehm (3 Sek. Pause) ich weiß nicht. In Wirklichkeit (2 Sek. Pau­
se), ehm (1 Sek. Pause), na ja, es ist typisch, dass sie sagen, dass die [Mutterspra­
chenklassen, Anm. des Verf.] sich von den anderen abgrenzen. Usw. Undall das. 
Aber in meiner, in meiner Klasse gab es eine relativ hohe Proportion von Leuten, 
die, sagen wir mal, eine chilenische Herkunft hatte oder hier ihren Lebensmittel­
punkt hatte. Mehr als die Hälfte. Also, ehm, hat sich die Klasse immer gleich gehal­
ten und, hm, wir hatten auch mit anderen Klassen Kontakt (2 Sek. Pause) Ehm ( 4 
Sek. Pause) Hm. Es gab nicht, sagen wir mal ... Ich glaube nicht, dass es zwischen 
uns und den anderen Klassen einen großen Unterschied gab." (85-90) 

Interessant ist vielleicht anzumerken, dass Sandra und Claudio die gleiche 
Klasse besuchten, jedoch die Beurteilung ihrer Schulklasse ziemlich unter­
schiedlich ausfällt. So betont Sandra den wiederholten Verlust von Klassen-

259 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

kameraden, während Claudio sein Augenmerk eher auf den beständigen An­
teil von Mitschülern richtet. Claudio betont weiterhin die chilenischen Aspek­
te der Klassengemeinschaft, während Sandra ihre Klasse eher aus einer 
deutsch-chilenischen Sichtweise betrachtet. Darin liegt auch schon das W e­
sentliche an Claudios Erzählung, nämlich die Reduzierung kultureller Unter­
schiede zwischen Chilenen und Deutsch-Chilenen bis auf ein Minimum, das 
manchmal sogar vollkommen aufgelöst wird. Dabei definiert er Chilenen als 
Personen, die ihren Lebensmittelpunkt in Chile haben. Durch diese Definition 
annulliert er gewissermaßen die Differenz zwischen Deutsch-Chilenen und 
Chilenen. So stellt Claudio auch immer wieder fest, dass Chilenen und 
Deutsch-Chilenen gleich sind. 

Claudios Angleichung zwischen Chilenen und Deutsch-Chilenen scheint 
weiterhin im direkten Zusammenhang mit der eigenen identitätsbezogenen 
Positioniemng zu stehen. So identifiziert sich Claudio einerseits mit Deutsch­
Chilenen, die ihren Lebensmittelpunkt in Chile haben und andererseits mit 
Chilenen, wobei für ihn diese Kategorien weitgehend deckungsgleich sind. 

Differenzerfahrungen an der deutschen Schule macht Claudio eigentlich 
nur in Zusammenhang mit seinen ehemaligen Mitschülern aus Deutschland. 
Dabei versucht er zwar zunächst Gemeinsamkeiten zwischen Deutschen und 
Deutsch-Chilenen zu bestimmen, bestätigt jedoch schließlich dessen Diffe­
renz. 

I: "In welcher Hinsicht meinst du, dass die Beziehung eigenartig war? 
C: (4 Sek. Pause) Weil, ehm (2 Sek. Pause), nein ... Gut, weil im Grunde, ehm, ich 
glaube, es ist ein (5 Sek. Pause) kulturelles Problem. Andererseits ist es nicht, nicht 
so sehr. Weil wir im Grunde ... Das heißt, wir sprechen die gleiche Sprache. Ehm. 
Wir haben die gleiche Religion. Aber ( 4 Sek Pause), aber sagen wir mal, die Deut­
schen, die gerade aus Deutschland kommen, sind anders als die Nachkommen der 
Deutschen. Sie sind anders." (127-131) 

Aber auch so versucht Claudio sich nicht an einer einzigen Gruppe von Men­
schen zu orientieren. Das heißt, Claudio versucht aktiv, bestehende Gruppen­
differenzen zu überwinden und seine Freundschaftsbeziehungen nicht von 
kulturellen Unterschieden abhängig zu machen. 

C: "Das heißt, innerhalb der Klassen bilden sich immer kleinere Gruppen. Und ich 
habe mich nie in eine dieser Gruppen einzwängen lassen. Nein, ich weiß nicht. Ich 
hatte nie einen einzigen Freundeskreis. Aber ( 6 Sek. Pause), zum Beispiel, wie ich 
dir vorhin schon erzählte, mein Freund, der [aus Deutschland, Anm. des Verf.] kam, 
er wusste viel über Computer. Und ich ging ihn besuchen. Er kam manchmal hier 
her. Er war genauso mein Freund wie alle meine anderen Freunde auch, d.h. diejeni­
gen, die hier geblieben sind." (190-193) 

Die Wahl seiner Freunde trifft Claudio also weniger nach kulturellen Kriterien 
als nach gemeinsamen Interessen. Mit anderen Worten, kulturelle Unterschie­
de sind Claudio eigentlich egal, vorausgesetzt er teilt mit den Betroffenen be­
stimmte Hobbys. 

260 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

C: "Sieh mal, ich habe mich nie mit meinen Freunden zusammengetan, ehm (3 Sek. 
Pause), weil ich sie mochte oder nicht. Eigentlich habe ich sie, ich habe sie alle ak­
zeptiert. Verstehst du? Es war eher etwas so wie, zum Beispiel, ich war bei den 
Pfadfindern. Dann sagen wir mal, dass mein Freund, der ebenfalls Deutscher war, 
dass er sich auch bei den Pfadfindern befand. Dann habe ich ihn eben bei den Pfad­
findern getroffen. Oder beim Hockey. Beim Hockey, hm (2 Sek. Pause), na ja, dort 
gab es keine Deutschen aus Deutschland. Aber ich habe mich eben deswegen mit 
meinen chilenischen Freunden getroffen. Wegen dem Hockey. Und, hm (4 Sek. Pau­
se), dasselbe mit den Computerspielen, mit all diesen Sachen. Da habe ich mich 
auch mit meinen deutschen Freunden getroffen und zwar nicht weil ich sie nett fand 
oder nicht, sondern deswegen [aufgmnd der Computerspiele, Anm. des Verf.]." 
(206-212) 

Doch obwohl Claudio versucht, kulturelle Differenzen zwischen Deutschen 
und Deutsch-Chilenen bzw. Chilenen zu überwinden und gleichermaßen mit 
Personen aus Deutschland und aus Chile zu verkehren, fühlt er sich spontan 
wohler bei Personen, die in Chile aufgewachsen sind. 

C: "Aber, aber ja. Die Affinität ist größer mit denjenigen, die (2 Sek. Pause), die hier 
aufgewachsen sind." (195-196) 

C: "Ich pflegte den Umgang mit beiden Kulturen. Mit Deutschen, die gerade ange­
kommen waren. Aber, klar, ich war eher mit Chilenen zusammen. Nicht wahr? ( 4 
Sek. Pause) Ist ja auch logisch." ( 464-466) 

Insgesamt beantwortet Claudio die Fragen nach seiner Zugehörigkeit haupt­
sächlich anhand von Aussagen über seinen Freundeskreis: wer dazu gehört 
und wer nicht, mit wem er sich trifft und mit wem nicht. So bekommt man 
den Eindruck, dass er sich sehr stark über seine Bekanntschaften und Freunde 
definiert, nach dem Motto: Sag mir, wen du triffst und ich sage dir, wer du 
bist6

. 

Claudio geht es weiterhin weit weniger um Grenzziehungen und Differen­
zen, sondern vielmehr um Prozesse der Integration und Identifikation. Dabei 
versucht er, Differenzen zu überwinden oder zumindest zu reduzieren. Da­
durch verdrängt er so weit wie möglich all diejenigen Aspekte, die ihn von 
anderen trennen. Gleichzeitig macht er immer wieder den Versuch, diejenigen 
Aspekte hervorzuheben, die er mit anderen teilt. Kurz, Claudio stellt die Er­
fahrungen von Gleichheit und nicht Differenzerfahrungen in den Vorder­
grund. 

Claudio zeigt ferner eine aktive Einstellung gegenüber Integration. Das 
bedeutet, dass er weniger davon ausgeht, dass andere ihn anerkennen und auf­
nehmen. Sondern eher anders herum. Er ist es, der sich darum bemüht, Men­
schen anzuerkennen und zu integrieren. 

Claudio war schon öfters zu Besuch in Deutschland. Bis zum zehnten Le­
bensjahr ist er mehrmals dorthin gereist, um dort Verwandte zu besuchen. Das 
letzte Mal in Deutschland war er mit seiner Hockeymannschaft in einem 
Wettkampf. Dennoch war Claudio nie als länger als zwei Monate dort. Er 

6 Entspricht dem Sprichwort in Chile: Dime con quien andas y te dire quien eres. 

261 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

nahm auch nicht am Schüleraustausch teil. Aus diesem Grund empfindet 
Claudio, dass sein Eindruck von Deutschland sehr beschränkt ist. 

Trotzdem stellt sich Claudio nach seinem Schulabschluss die Frage, ob er 
nicht in Deutschland studieren sollte. Er entscheidet sich letzten Endes dage­
gen, zum einen, weil er es vorzieht, seine Grundausbildung in Chile durchzu­
führen und zum anderen, weil er sich dem chilenischen Pol doch viel näher 
fühlt als dem deutschen. 

C: "Ich weiß nicht. Ich glaube, dass ich dort [Deutschland, Anm. des Verf.] wahr­
scheinlich eher studieren würde (2 Sek. Pause). Dann könnte man weitersehen. 
(lacht) (3 Sek. Pause) Das. ( 4 Sek. Pause) Das. Aber eigentlich wollte ich nie dort 
[Deutschland, Anm. des Verf.] studieren ... Oder, na ja, ich habe schon darüber 
nachgedacht. Aber dann habe ich entschieden, nicht gleich [in Deutschland, Anm. 
des Verf.] zu studieren. Obwohl ich die Möglichkeiten dazu hatte und alles. Aber (3 
Sek. Pause), aber nein[ ... ] Eigentlich wollte ich zuerst eine Grundlage hier aufbau­
en, die ich dort dann später weiter entwickeln konnte. Auch wegen der Kultur. Denn 
ich fühle mich näher an der chilenischen als an der deutschen Seite. Und, hm, na ja, 
weil meine Mutter hier lebt. Nicht wahr? Und alles. (3 Sek. Pause) Hier habe ich 
auch meine Freunde. Und weil man mit 18 Jahren noch nicht ... (2 Sek. Pause) Ich 
weiß nicht, es ist schon beängstigend." (323-331) 

Dennoch erwägt Claudio weiterhin die Möglichkeit, in Deutschland eine Wei­
terbildung zu machen. Dabei zieht er die Vorteile in Betracht, die eine solche 
Weiterbildung in Deutschland im Vergleich zu anderen Ländern haben könn­
te: Seine Sprachkenntnisse und deutsche Staatsbürgerschaft erleichtern ihm 
einen Aufenthalt in Deutschland im Vergleich zu anderen Orten. Weiterhin 
sind die Universitäten in Deutschland gut und kostenfrei, so dass es finanziell 
auch einfacher ist, dort eine weiterführende Ausbildung zu vollbringen. Insge­
samt kann man also beobachten, dass Claudio nicht aus identitätsbezogenen 
Motiven nach Deutschland gehen möchte, sondern diesen Aufenthalt aus rein 
strategischen Gründen in Betracht zieht. 

C: "Ehm (3 Sek. Pause). Ja, mir würde es schon sehr gefallen, dort, eh, eine Weiter­
bildung zu machen. Ein Master, eh, oder eine Promotion. Ich weiß nicht. Etwas. 
Weil (3 Sek. Pause), na ja, die Universitäten sind dort gut und kostenfrei [ ... ] Und, 
ehm, ich glaube, dass ich die Kultur kenne. Die Sprache so ziemlich (2 Sek. Pause) 
und, hm, vergleichsmäßig ist es ein Vorteil. Wie man hier so sage würde. Aus einer 
ökonomischen Sichtweise." (315-319) 

Eines der wichtigsten Momente in Claudios Leben ist sein Schulabschluss und 
der Übergang an die Universität. Jedoch im Gegensatz zu Sandra oder zu Ca­
mila gewinnt der Übergang an die Universität seine Bedeutung nicht aufgrund 
einer situativen Differenzerfahrnng. Der Studienbeginn ist für Claudio deshalb 
so relevant gewesen, weil er hiermit seine Berufsrichtung definierte und 
gleichzeitig einen wichtigen Lebensabschnitt-die Schule -hinter sich ließ. 

C: "Eigentlich gibt es viele wichtige Momente in meinem Leben. Aber nicht ... (6 
Sek. Pause) Der nächstliegende wichtige Augenblick in meinem Leben war, die 
Schule zu verlassen und das Studium zu beginnen. 

262 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

I: Und in welcher Hinsicht war es wichtig für dich? Hast du etwas Besonderes er­
lebt? 
C: Nichts. Man definiert im Grunde seine Berufsrichtung 
I:hm 
C: Und du lässt alles, zwölf Jahre deines Lebens hinter dich. Und du beginnst ein 
neues Leben. Neu. Ja. (2 Sek Pause) Der Wechsel ist schon ziemlich heftig, glaube 
ich [ ... ] Es ist wichtig, weil du deine Berufsrichtung bestimmst. Wichtig, weil - wie 
ich dir vorhin schon sagte -, weil du eine Gruppe von Freunden verlässt und neue 
Freunde kennen lernst. Ehm. Andere Realitäten. (2 Sek Pause) Ehm. (7 Sek Pause) 
Du wirst selbstständiger. Sagen wir mal, du machst die Sachen, weil du sie machen 
willst. Du bist nicht mehr gezwungen (3 Sek Pause) Diese Sachen (3 Sek Pause) 
Diese Sachen." (499-511) 

Dennoch erlebt auch Claudio eine situative Differenzerfahrung an der Univer­
sität. Doch in seinem Fall bedeutet die situative Differenzerfahrung kein ein­
schneidendes Erlebnis oder Bruch, wie es zum Beispiel im Fall von Sandra 
oder Camila war. Claudios situative Differenzerfahrung verläuft eher sanft 
und nahezu unbemerkt und bezieht sich fast ausschließlich auf seine Ausei­
nandersetzung mit sozialen Differenzen. Daher spricht Claudio auch nicht von 
einem Kulturschock, sondern eher von einem Sozialschock 

C: "Ich glaube, dass ich mich sehr gut angepasst habe. Ich glaube nicht, dass [die 
Universität, Anm. des Verf.] so anders war im Vergleich zu anderen Realitäten. 
I:hmhm 
C: Ehm. Es war kein Kulturschock und gar nichts in der Richtung. Es war vielmehr, 
vielleicht, es war vielmehr ein Sozialschock 
I: Ja. Inwiefern? 
C: Weil an der deutschen Schule, dort gehören alle irgendwie zur selben sozialen 
Schicht. ABC eins 7• Und an der Universität C. gibt es alles Mögliche. ( 5 Sek Pause) 
Es gibt D Null[ ... ] Na ja, es sind Leute, sagen wir mal, es gibt auch ärmere Leute. 
Sie haben nicht die gleichen Ressourcen und gar nichts. Es ist mehr in dieser Hin­
sicht als in der kulturellen Hinsicht. Obwohl sie manchmal auch darüber Witze ma­
chen: ,He, der Deutsche und so' [ ... ] Es ist nicht aufgrundmeines Aussehens, son­
dern es kommt eher im Gespräch hervor ... Und dann, wenn zum Beispiel im Unter­
richt ein deutscher Begriff verwendet wird. Oder ich weiß nicht. Jedes Mal, wenn 
man über Deutschland spricht, schauen sie mich an. Es ist eben witzig und nichts 
mehr. Aber es ist aufkeinen Fall böse gemeint. Es ist einfach so." (226-244) 

Wie man sehen kann, ist Claudios situative Differenzerfahrung zeitlich be­
grenzt, da sie in Zusammenhang mit einem bestimmten Lebensereignis, näm­
lich dem Umgang an die Universität, entsteht. Während dieser Differenzerfah­
rung treten gleichzeitig kulturelle und soziale Differenzen ins Spiel, wobei die 
sozialen Unterscheidungen weit wichtiger sind als die kulturellen. Kulturelle 
Differenzen werden in diesem Zusammenhang eigentlich nicht wirklich erust 
genommen und sind höchstens Teil einer lustigen Bemerkung. 

Wie schon an der Schule versucht Claudio weiterhin, die bestehenden so­
zialen und kulturellen Differenzen zwischen ihm und seinen Kommilitonen so 
weit wie möglich zu minimieren, indem er Aspekte der Jugendkultur oder des 
gemeinsamen Studentenlebens hervorhebt. 

7 Claudio spricht von der offiziellen Klassifikation sozialer Schichten in Chile 

263 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

C: "Weil ich in Wirklichkeit nicht. Ich unterscheide mich nicht wesentlich von ihnen 
[Kommilitonen, Anm. des Verf.]. Ich unterscheide mich nicht an der Sprache. (5 
Sek. Pause) Hm. (2 Sek. Pause). Sagen wir es mal so, zumindest gibt es nichts Of­
fensichtliches. 
I:hmhm 
C: Eben das. Ich weiß nicht. Na ja, Deutsch zu wissen ist immer ein Vorteil gegen­
über denjenigen, die diese Sprache nicht beherrschen. In dieser Hinsicht, eh, fühle 
ich mich schon anders. Ich fühle mich etwas besser vorbereitet (2 Sek. Pause). In 
dieser Hinsicht. ( 4 Sek. Pause) Aber ( 5 Sek. Pause) ich fühle mich nicht anders, 
nein. Nein. Wir gehen zu denselben Partys. Wir trinken das gleiche." (249-254) 

Andererseits zeigt Claudio auch eine ansatzmäßige Selbstdifferenzierung, und 
zwar in kultureller Hinsicht. Dabei bezieht er sich nicht auf eine essentialisti­
sche Differenz, sondern eher auf den Besitz bestimmter Kompetenzen, die 
seine Kommilitonen nicht besitzen, wie zum Beispiel Deutschkenntnisse. Mit 
anderen Worten, er bezieht deutsche kulturelle Kompetenzen nicht auf ein 
Sein, sondern auf ein Haben. Damit setzt er ( essentialistischen) kulturellen 
Differenzen im Entstehen sofort wieder Grenzen. In ähnlicher Weise berichtet 
Claudio an einer anderen Stelle über seine Deutschkenntnisse (Haben) und 
schränkt diese sofort wieder ein, indem er behauptet, dass seine Denkweise 
(Sein) chilenisch ist. Daher identifiziert er sich auch gerne mit der Meinung 
seiner Kommilitonen, er sei der chilenischste Deutsche, den es je gegeben hat. 

I: "Gibt es bestimmte Momente, an denen dein deutscher Einfluss besonders zutage 
kommt? Woran merkst du so etwas? 
C: Ehm. (5 Sek. Pause) Na ja, an der Sprache. Nicht wahr? (3 Sek. Pause) Ehm. (9 
Sek. Pause) Ich weiß nicht wirklich, ob es auch meine Denkweise betrifft. Weil die­
se irgendwie sehr ... Meine Denkweise ist ziemlich chilenisch. In der Tat, ärgern 
mich einige Kommilitonen, weil sie sagen, dass ich der chilenischste Deutsche der 
ganzen Welt bin (lacht während er das sagt)" ( 425-428) 

Nur an einem Punkt grenzt sich Claudio dezidiert von Chilenen ab, und damit 
meint er nicht nur seine Kommilitonen an der Universität, sondern die chileni­
sche Bevölkerung allgemein. Dabei bezieht er sich auf seine Bereitschaft, Chi­
le zu verlassen. 

C: "Aber, ehm, im Unterschied zu vielen Chilenen- weil die Chilenen irgendwie so 
etwas haben, dass sie viel Angst haben, Chile zu verlassen. Sie befinden sich einge­
schlossen zwischen ihren Anden und ihrem Meer. Verstehst du? Das passiert mir 
nicht. Ich glaube, dass es mich nicht so viel beeinflussen, d.h. es würde mich nicht 
so sehr stören, es wäre für mich nicht so schlimm, zum Beispiel nach Deutschland 
zu gehen. Oder woanders hin. Die Vereinigten Staaten, was weiß ich. Oder irgend­
wo anders. (3 Sek. Pause) Eh. Im Unterschied zu Chilenen. Es ist dann also nicht ein 
definitives Zuhause. Aber es ist mein Zuhause. Zumindest momentan. (lacht) (3 Sek. 
Pause) So sehe ich das zumindest. (6 Sek. Pause) Eben das." (517-522) 

Man kann am vorherigen Interviewausschnitt weiterhin erkennen, dass Clau­
dio Chile als sein Zuhause betrachtet. Doch in Übereinstimmung mit seiner 
Bereitschaft, dieses Land zu verlassen, entwirft Claudio einen mobilen Begriff 
des Zuhause-Seins. Sein Zuhause ist demzufolge nicht in Chile fixiert. Es ist 

264 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

kein endgültiges Zuhause, sondern ein flexibles Zuhause, das an einem gewis­
sen Zeitpunkt hier und an einem weiteren Zeitpunkt dort sein kann. 

Darüber hinaus verortet Claudio sein Zuhause auf einer lokalen Ebene und 
zwar in Santiago. Hier befinden sich nämlich seine Freunde und Familie. Hier 
erlebt er seinen Alltag. 

C: "Na ja, ich habe mich schon immer als Chilene betrachtet. Zuhause zu sein, be­
deutet für mich, hier in Chile zu sein. Mir hat es zwar noch nie gefallen, in Santiago 
zu wohnen. Wir können nicht sagen (lacht), dass Santiago wirklich schön ist. Aber 
es ist mein Zuhause, könnte man sagen, Ich wohne hier. Meine Familie befindet sich 
hier. Ich habe meinen Freundeskreis hier. Ich studiere hier." (514-517) 

Claudio verbindet weiterhin sein Zuhause mit einer Zugehörigkeitsfrage. In 
dieser Hinsicht definiert sich Claudio zunächst als Chilene. An einer anderen 
Stelle des Interviews fügt er jedoch hinzu, dass er auch einen "großen deut­
schen Einfluss" (422) besitzt. 

I: "Wie würdest du dich selber definieren? 
C: Ich würde mich als Chilene definieren. 
I: Chilene 
C: Ja. (4 Sek. Pause) Und, ehm, Chilene und (5 Sek. Pause), naja, mit großem deut­
schen Einfluss." (419-422) 

Diese Aussage steht zunächst im Widerspruch mit der Ansicht, die Claudio 
am Anfang des Interviews äußerte, nämlich dass er gemäß seiner Abstam­
mung hundertprozentig deutsch ist. Doch der Widerspruch löst sich auf, so­
bald man die unterschiedlichen Zugehörigkeitsebenen voneinander trennt. So 
ist Claudio auf einer biologischen Ebene deutsch. Doch er denkt und handelt 
nach chilenischen Kriterien, also besitzt er sozusagen eine chilenische Persön­
lichkeit. Darüber hinaus ist er auf einer juristischen Ebene Bürger von drei 
Nationalstaaten: Deutschland, Chile und Ecuador. Doch wie wir sehen konn­
ten, spielen bei Claudio weder die Abstammung noch die juristische Ebene ei­
ne große Rolle hinsichtlich seiner eigenen kulturellen Identifikation. Der 
Schwerpunkt liegt vielmehr auf der Bestimmung charakteristischer Persön­
lichkeitsmerkmale, die an gesellschaftlichen Stereotypen anknüpfen. Wir 
werden im Verlauf dieser Arbeit sehen können, dass meine Interviewpartner 
diese Strategie als bevorzugtes Mittel zur Konstruktion einer kulturellen Iden­
tität verwenden. 

Francisco: Nicht schwarz und nicht weiß, sondern grau 

Francisco ist zum Zeitpunkt des Interviews 20 Jahre alt und studiert Betriebs­
wirtschaft an der Universität P. Er besitzt drei Staatsangehörigkeiten: die 
deutsche, die chilenische und die panamesische. Die letzte Staatsbürgerschaft 
hat Francisco durch seine Geburt in Panama erworben. Francisco spricht flie­
ßend Deutsch und Spanisch. Ihm ist es in Prinzip egal, auf welcher Sprache 

265 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

das Interview geführt werden soll. Letzten Endes wird das Interview auf Spa­
nisch realisiert, obwohl Francisco dabei oft Sprachwechsel vollzieht8

. 

Obwohl Francisco in Panama zur Welt kam, ist dieser Ort für ihn voll­
kommen bedeutungslos, weil er dieses Land schon nach drei Monaten wieder 
verließ. Panama steht für Francisco also nur in den Papieren. 

F: "Ja, nein. Es ist ... Panama existiert praktisch nicht. 
I:hmhm 
F: Weil ich dort geboren wurde und den Pass besitze. Es steht in den Papieren. Aber 
mehr als das ... Ich habe den Ort schon mit drei Monaten wieder verlassen. Ich erin­
nere mich an nichts. Ich würde höchstens einmal zurückkehren, um zu sehen wie es 
dort ist. Ich habe aber keinen größeren Bezug." (39-43) 

Nachdem Franciscos Eltern Panama verlassen hatten, zogen sie drei Jahre 
lang nach Nicaragua. An Nicaragua kann sich Francisco etwas erinnern, aber 
auch dieser Ort bleibt für ihn weitgehend irrelevant. Schließlich zieht die Fa­
milie nach Chile und lässt sich hier endgültig nieder. Francisco war bei seiner 
Ankunft in Chile etwa dreieinhalb Jahre alt. Aufgrund seiner bewegten Migra­
tionsgeschichte als kleines Kind betont Francisco die Zeit, die er in Chile bis­
her verbracht hat und betrachtet sie als Beweis dafür, dass Chile in seinem 
Leben einer der wichtigsten Bezugsorte ist. 

F: "Aber auf der anderen Seite, lebe ich ungefähr schon 17 Jahre lang in Chile ... 
I:hmhm 
F: ... eh, und in Deutschland, klar, war ich bisher noch nicht. Ich kann also meine 
Beziehung zu Chile aufkeinen Fall verleugnen." (51-54) 

Auf der anderen Seite hat Francisco auch eine wichtige Beziehung zu 
Deutschland. Ähnlich wie bei Claudio bezieht sich dieser Bezug zu Deutsch­
land auf seine Abstammung. In dieser Hinsicht kommt Francisco zu dem 
Schluss, dass er vom Blut her eigentlich einen größeren Anteil deutsches und 
nicht chilenisches Blut hat. 

F: "Und deshalb ist jede Beziehung zu Deutschland auch stark, das heißt, wenn du 
es von der Seite des Blutes siehst, so habe ich vielleicht mehr deutsches als chileni­
sches Blut." (50-51) 

So sehen wir bei Francisco, genauso wie bei Claudio, die Unterscheidung ver­
schiedener Zugehörigkeitsebenen. Diese beziehen sich hauptsächlich auf eine 
juristische Ebene der Staatsbürgerschaft, eine biologische Ebene der Abstam­
mung nnd eine soziale Ebene, die mit Franciscos Sozialisation und Lebens­
welt verknüpft ist. Um dieses komplexe Zugehörigkeitsnetz besser verstehen 
zu können, ist es sinnvoll, einen Schritt zurückzugehen und kurz die Ge­
schichte von Franciscos Eltern und Großeltern zu betrachten. 

Franciscos Vater ist deutscher Abstammung nnd arbeitet bei der UNO. 
Daher wurde er etwa jedes zweite Jahr in einen anderen nationalen Standort 
versetzt, bis er seine endgültige Niederlassung in Santiago beantragte. Laut 

8 Die Übersetzung der Zitate erfolgte durch den Verfasser. 

266 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Francisco ist sein Vater aufgrnnd seiner Abstammung zwar hundertprozentig 
deutsch, doch eigentlich passt er überhaupt nicht in das typische Bild eines 
Deutschen. Einerseits sieht er nicht wie ein Deutscher aus, weil er keine blon­
den Haare hat. Andererseits lebte Franciscos Vater auch kaum in Deutschland, 
weil sein Vater- d.h. Franciscos Großvater- Diplomat war und die Familie 
daher ständig unterwegs war. 

Francisco sieht in seinem Vater ein wichtiges Vorbild. Er beschreibt ihn 
als aktiven und lustigen Maun, der gleichzeitig sehr effizient arbeitet und hohe 
Ansprüche an sich selbst stellt. Er hält sich zwar nicht so streng an Regeln -
laut Francisco eine typische deutsche Eigenschaft-, dennoch kommt er sei­
nem Sohn eher als Deutscher vor, weil er immer Deutsch spricht, die Verbin­
dung zur Familie in Deutschland darstellt und sich in Deutschland gut orien­
tieren kann. Außerdem fühlt sich Franciscos Vater in Deutschland zuhause, 
weil er dort an der Universität studierte. All diese Eigenschaften dienen Fran­
cisco als Anhaltspunkte zur kulturellen Kategorisiernng seines Vaters und 
zum Ausbau deutscher Gesellschaftsbilder. 
Als Franciscos Vater damals in die UNO eintrat, sollte er entscheiden, ob er 
nach Chile oder Angola versetzt werden sollte. Da Franciscos Vater damals 
schon etwas Spanisch sprechen konnte und außerdem in Angola Zivilkrieg 
herrschte, entschied er sich für Chile. Dort lernte er auch Franciscos Mutter 
kennen, die zu der Zeit in T. (mittelgroße Stadt in der IX Region) Psychologie 
studierte. Kurz nachdem sie sich beide kennen lernten, wurde Franciscos Va­
ter erneut versetzt. Franciscos Mutter begleitete ihn ins Ausland. Doch laut 
Francisco hing seine Mutter sehr an Chile und wollte nach einer Zeit unbe­
dingt zurückkehren. So beantragte Franciscos Vater eine endgültige Verset­
zung nach Chile. Seitdem arbeitet er in der ECLA (Economic Commission for 
Latin America). 

Franciscos Mutter ist halb deutsch, weil ihr Vater deutscher Abstammung 
war. Franciscos Urgroßvater (der Großvater von Franciscos Mutter) kam da­
mals als Fotograf nach Chile, weil er von der chilenischen Regierung beauf­
tragt wurde, Postkarten zu erstellen. Er ließ sich schließlich mit seiner Familie 
in Chile nieder. Franciscos Großvater (der Vater von Franciscos Mutter) lehn­
te den Einfluss des Nationalsozialismus in Deutschland und innerhalb der 
deutsch-chilenischen Kolonie ab und kehrte deshalb auch nie nach Deutsch­
land zurück. Obwohl er viele Mitschüler hatte, die während des zweiten Welt­
krieges für Deutschland kämpften, wollte er selbst nicht so etwas tun. Im Ge­
genteil, sobald er seine Schulzeit hinter sich gebracht hatte, brach er jeden 
Kontakt mit der deutsch-chilenischen Kolonie ab, suchte sich neue Freunde an 
der Universität und heiratete eine Chilenin. Dennoch schickte er seine Kinder 
an eine deutsche Schule, jedoch keine Begegnungsschule, sondern eine ande­
re. Daher besitzt Franciscos Mutter nicht nur deutsche Sprachkenntnisse, son­
dern auch eine deutsche Staatsbürgerschaft Dessen ungeachtet fühlt sie sich 
als Chilenin und spricht mit ihren Kindem auf Spanisch. 

Einer der wichtigsten Momente in Franciscos Leben ist der Tag, an dem er 
seine Schullautbahn an einer deutschen Begegnungsschule beginnt. Von dem 

267 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Tag an, und bis zu seinem 18. Lebensjahr, war Francisco im Rahmen dieser 
Institution in einer deutsch-chilenischen Welt eingetaucht. Genauso wie Sand­
ra und Claudio besucht auch er eine Muttersprachenklasse. Hier macht Fran­
cisco eine Erfahrung von Gemeinschaft und Gleichheit. 

F: "Das heißt, eigentlich bin ich in einer Klasse aufgewachsen - meine Klasse war 
ziemlich gut. Wir hatten eine sehr enge Beziehung. Wir haben es sehr gut verbracht. 
Wir haben es nicht nur sehr gut verbracht, wir verstanden uns auch prima. Ich war 
vielleicht nicht mit allen befreundet, aber ich habe mich mit allen gut vertragen. Und 
es war (2 Sek. Pause), immerhin eine sehr gute Klassengemeinschaft Und das spürt 
man. Jetzt treffen wir uns viel weniger. Was heißt weniger, viel weniger als vorher, 
klar. Doch, wenn wir uns treffen, dann ist es gut und man merkt, dass man mehr 
gemeinsam ... Man hat vielleicht mehr Dinge gemeinsam im Vergleich zu anderen 
Personen." (117-122) 

Doch Franciscos Erfahrung von Gleichheit betrifft nicht gleichermaßen alle 
Klassenmitschüler, sondern bezieht sich eigentlich nur auf den deutsch­
chilenischen Teil dieser Gruppe. Dieser Teil der Klassengemeinschaft ist für 
Francisco der Inbegriff des Normalen und die Menschengruppe, mit der er 
sich am ehesten identifizieren kann. Zu seiner Schulzeit betrachtete er sie je­
doch nicht als Deutsch-Chilenen, sondern als Chilenen. Erst im Nachhinein -
nachdem er an der Universität gewöhnliche Chilenen kennen lernt - erkennt 
er diese Gruppe nicht als Chilenen, sondern als Deutsch-Chilenen. Damit ver­
schiebt sich auch sein Selbstbild von Chilene auf Deutsch-Chilene. 

F: "Eh. [Über den deutsch-chilenischen Teil seiner Klasse, Anm. des Verf.] Und für 
mich waren sie das absolut Normale. Diese Gruppe. 
I:hm 
F: Doch hier waren sie der chilenische Stereotyp bis (3 Sek. Pause) (trinkt Kaffee) 
bis vielleicht cuarto medio [entspricht der letzten Klasse einer deutschen Oberstufe, 
Anm. des Verf.]. Und als ich die Universität verließ, als ich ... Als ich mit meinem 
Studium begann (korrigiert vorherige Angabe), als ich chilenische Leute aus anderen 
Gruppen kennen lernte, einfach nur Chilenen und (3 Sek. Pause) aus derselben sozi­
alen Schicht, was ebenfalls eine Gruppe charakterisieren kann. Eh, sie waren in vie­
ler Hinsicht absolut anders." (265-270) 

Die Gleichsetzung von Chilenen und Deutsch-Chilenen innerhalb der Mutter­
sprachenklasse erinnert in gewisser Hinsicht an den V ersuch von Claudio, 
Differenzen zwischen diesen beiden Gruppen so weit wie möglich zu mini­
mieren. Im Gegensatz zu Claudio handelt es sich bei Francisco jedoch nicht 
wirklich um einen Versuch der Angleichung beider Gruppen. Die Logik, die 
hinter Franciscos Wahrnehmung von Deutsch-Chilenen als Chilenen liegt, ist 
eine andere als bei Claudio. Für Francisco hängt die kulturelle Zuordnung ei­
ner Gruppe vom Umfeld ab, d.h. die kulturelle Identität bzw. Identifizierung 
einer Gruppe ist nicht festgelegt, sondern ändert sich je nach Kontext. Um 
seine Ansicht zu erklären, greift Francisco auf eine Metapher von Farben zu­
rück. Demnach ist Francisco weder weiß noch schwarz, sondern grau und je 
nachdem, um welchen Kontext es sich handelt, erscheint Grau als helle oder 
dunkle Farbe. Es handelt sich um eine Logik der Kontraste. 

268 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

F: "Es ist schon eigenartig, denn als ich in der Schule war, fühlte ich mich sehr chi­
lenisch ... 
I:hmhm 
F: ... weil ich in der [Muttersprachenklasse, Anm. des Verf.] war und alle deutsch 
waren. Aber als ich die Schule abschloss und mein Studium begann, habe ich mich 
... Na ja, ich nehme an, es ist der Kontrast. 
I:hmhm 
F: Das heißt, wenn man etwas Graues ist, dann ist man zusammen mit etwas Wei­
ßem ist, dann ist man dunkler. Wenn man zusammen mit etwas Schwarzem ist, dann 
ist man heller. Eh, na ja, das ist ein Kontrast und jetzt konnte man den deutschen 
Unterschied in seiner ganzen Dimension wahrnehmen." (56-62) 

Zudem ist es interessant zu beobachten, dass Francisco die Erfahrung von 
Gleichheit an der deutschen Schule im Verlauf des Interviews immer weiter 
einschränkt und dagegen immer stärker kulturelle Differenzerfahrungen in den 
Vordergrund stellt. Diese Unterschiede beziehen sich zunächst einmal auf die 
Beziehung zwischen deutschen und deutsch-chilenischen bzw. chilenischen 
Mitschülern innerhalb der Muttersprachenklasse. Doch anschließend verall­
gemeinert Francisco die Existenz kultureller Differenzen auf die gesamte 
Schule. In dieser Hinsicht meint er, dass kulturelle Unterschiede ein wichtiger 
Teil des Schulalltags waren. Man lernte, sichdaranzugewöhnen und sie als 
etwas Normales zu akzeptieren. 

F: "Na ja, damals hat man nicht weiter darüber nachgedacht 
I:hm 
F: Man nahm es wie es kam. Waren sie es oder war Deutschland so. Und nichts. 
Man gewöhnt sich an solche Dinge. Eh, klar, unterschiedliche Dinge. Man muss sich 
daran gewöhnen, weil man zusammen auskommen muss. 
I:hm 
F: Und mit der Zeit macht man das auch. Ganz deutlich. Ich weiß nicht warum (?) 
Wenn du im Grunde Mitschüler hast, die seit fünf Jahren kommen und gehen ... (2 
Sek. Pause) Und man ... Ich bin ja selbst unterwegs gewesen als ich drei Jahre alt 
war. Und es gab immer Deutsche, Chilenen und die Mischung. (2 Sek. Pause) Eh. 
Man stellt es nicht mehr in Frage. Es ist irgendwie normal, unterschiedliche Dinge 
zu sehen." (164-172) 

Des Weiteren sieht sich Francisco zwar als Teil des deutsch-chilenischen 
Kontextes, aber nicht als typisches Mitglied der deutschen Kolonie in Chile, 
da seine Familie nicht vor 150, sondern erst vor 20 bzw. 60 Jahren nach Chile 
auswanderte. 

F: "Der Gruppe, der deutschen Kolonie, alles. Ich habe nie eine andere Gruppe in 
Erwägung gezogen. Ich habe mich nie in einem Konflikt zwischen zwei Sachen ge­
funden. Es war immer das [ ... ] Wenn ich aber jetzt diese Gruppe [Deutsch­
Chilenen, Anm. des Verf.] in Betracht ziehe. Eh. Ich bin ganz deutlich (2 Sek. Pau­
se), eh, keine typische Person der deutschen Kolonie, weil meine Familie nicht vor 
150 Jahren auswanderte, sonder erst seit 20. 
I:hm 
F: Oder 60, je nachdem wie man es sieht." (576-584) 

Zudem zeigen Franciscos Eltern kein Interesse an einer aktiven Teilnahme am 
Leben der deutsch-chilenischen Gemeinschaft. 

269 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

F: "Und sie [Familie, Anm. des Verf.] sind nicht Teil, sie sind kein Teil derer, die 
wirklich in der Kolonie integriert sind. Nein. Obwohl wir Mitglieder des M. 
[Deutsch-chilenischer Sportverein, Anm. des Verf.] sind, haben wir keine Aktien 
und keine deutschen Unternehmen und (2 Sek. Pause) heirateten keine deutschen 
Kolonisten. Nein, doch. Sie haben doch deutsche Kolonisten geheiratet. (Interviewe­
rin lacht) Aber sie haben es nicht absichtlich getan. 
I: Klar 
F: Es war nicht so, dass sie immer nur mit [Deutschen, Anm. des Verf.] ausgegan­
gen sind, eh, und ... Obgleich meine Eltern, meine Mutter besuchte die T.M. Schule 
[eine deutsche Schule, die keine Begegnungsschule ist, Anm. des Verf.], sie ist nie 
mit einem Deutschen ausgegangen, bevor sie meinen Vater kennen lernte." (584-
591) 

Schließlich kennt Franciscos Vater auch nicht die typischen Repräsentanten 
der deutsch-chilenischen Kolonie, sondern hat eher Beziehungen zu den deut­
schesten Mitgliedern innerhalb des deutsch-chilenischen Kontextes, wie zum 
Beispiel Diplomaten oder Lehrer. 

F: "Und mein Vater auch nicht. Er ist auch nicht hier aufgewachsen. Und die Kolo­
nie entsteht ja meistens an der Schule und so. Mein Vater kam, als er schon groß 
war, und arbeitete bei der UNO und hatte keine weitere Beziehung, eh, keine inten­
sive Beziehung zur Kolonie. 
I:hmhm 
F: (räuspert) Vielleicht, die Deutschen, die er kennt, die deutschesten Deutschen. Ich 
weiß nicht, zum Beispiel aus der Botschaft [Deutsch i. Orig.] oder ... 
I:hmhm 
F: ... Lehrer 
I: Das sind die Personen, die dein Vater kennt. 
F: Die mein Vater ... Das sind die Deutschen, die mein Vater potenziell kennen ler­
nen könnte. Aber sie sind nicht wirklich Teil der Kolonie als solche. Weil sie kein 
Repräsentanten, sie sind nicht die klassischen Repräsentanten der Kolonie, wie es 
zum Beispiel die alten Familien sein können, die schon 150 Jahre lang verschiedene 
Vereine und Institutionen gründen, Feuerwehr, oder alles mögliche. Aus dieser Per­
spektive bin ich nicht Teil der Kolonie und könnte auch nicht einen Onkel anrufen 
damit er mir eine Arbeit in einer deutschen Firma anbietet. Nein, es würde nicht 
funktionieren. Und na ja, das merkt man. Eigentlich nicht ... (2 Sek. Pause) Wenn 
ich heute zum Oktobeifest [Deutsch i. Orig.] am M. [Deutsch-chilenischer Sportver­
ein, Anm. des Verf.] gehe, dann werden meine Eltern nicht einmal die Hälfte dieser 
Menschen grüßen. Und na ja, das fällt schon auf. Das heißt, ich bin kein typischer 
Teil der deutschen Kolonie. Nein, es ist nicht so." (597-613) 

Francisco war schon öfters in Deutschland, weil sein Vater jedes zweite Jahr 
"home leave" bekommt. Francisco nahm außerdem am Austauschprogramm 
der deutschen Schule teil. Im Gegensatz zu den vorher präsentierten Inter­
views bewertet Francisco seinen Schüleraustausch als ein höchst relevantes 
Lebensereignis. Diese Tatsache hängt wahrscheinlich damit zusammen, dass 
Francisco seinen Schulaufenthalt in Deutschland eindeutig mit einer Frage 
nach dem Lebensort verknüpfte. Mit anderen Worten, der Schüleraustausch 
war für Francisco nicht nur ein kurzer Schulbesuch, sondern ein Probeaufent­
halt in Deutschland. 

270 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

F: "Als ich im Austausch war, habe ich versucht ... Es gab Mitschüler, die nur ihr 
Spaß haben wollten. Ich habe dagegen versucht, dorthin zu gehen und: ,Gut. Wie 
wäre es, wenn ichjetzt ankäme und für immer hier bleiben würde." (715-717) 

Francisco versuchte mit seinem Schulaufenthalt in Deutschland seine Neu­
gierde gegenüber Deutschland zu tilgen. Dabei versucht er sich vorzustellen, 
wie es wäre, wenn er dort leben würde. Der Schüleraustausch diente Francisco 
weiterhin als erste Kostprobe eines unabhängigen Wohnens. Beide Motive er­
scheinen innerhalb der Erzählung eng miteinander verbunden. 

F: "Was hat mich dazu gebracht, den Schüleraustausch zu machen. Es war ein biss­
cheu das ,wie ist es dort'. Wie ist es dort. Zu denken, dass es vielleicht so viel von 
mir gibt, das sich dort befindet. Ich wollte sehen, wie ich dort leben könnte. Fast. Es 
war eine Herausforderung. Es hatte einen persönlichen Sinn, dass ... Da habe ich 
auch etwas, was mit dem Ausziehen zu tun hat. Von zuhause ausziehen. Aus dem 
Haus zu gehen und zu sehen wie es war, an einem Ort zu leben, von dem man mir, 
seit ich Erinnerungen habe, schon immer erzählte und den ich auch besucht hatte, 
aber wo ich noch nie wirklich gelebt hatte. Das ist es vielleicht, was mich dazu 
brachte, zu gehen. Eh. Ja, es war eine Herausforderung. Es gab keine tieferen Ge­
danken. Also nein. Und es ging mir direkt darum: ,gut, wie ist es denn, wie ist es'. 
Wie ist das, von dem sie dir das ganze Leben lang erzählt haben. Und eben das. Zu 
sehen, was sich hinter all dem verbirgt, das sie mir erzählt haben. Das hat mich sehr 
motiviert. Ja, ich glaube, das war meine Hauptmotivation." (776-783) 

Auf ähnlicher Art und Weise wie Claudio zeigt Francisco eine hohe Bereit­
schaft, Chile zu verlassen. Mehr noch, Francisco weigert sich, sein ganzes Le­
ben in Chile zu verbringen. 

F: "Das heißt (3 Sek. Pause), ich habe nicht, ich will nicht mein ganzes Leben lang 
hier verbringen." ( 409-410) 

Deutschland ist für ihn dabei nicht nur ein strategisch bedeutungsvoller alter­
nativer Lebensort, sondern ein identitätsrelevanter potenzieller Lebensmitte­
punkt. Es geht nicht darum, Chile zu verlassen, um irgendwo hinzugehen. 
Francisco steht vor sich ausschließenden Alternativen: entweder Chile oder 
Deutschland. 

F: "Und ich glaube, dass ich auf jeden Fall vor der Situation stehe: entweder Chile 
oder Deutschland. Und das war schon immer so. Das heißt, nein. Ich bin irgendwie 
von hier, aber ich könnte auch von dort sein. Und das, na ja, hier und dort und ... " 
(690-691) 

Daher ist es auch nicht verwunderlich, dass Francisco sich nach seinem 
Schulabschluss stark mit der Frage auseinandersetzt, ob er nicht in Deutsch­
land studieren sollte. 

F: "Und es kam der Moment, nachdem ich die Schule abgeschlossen hatte, wo ich 
mich selber gefragt habe, ob ich nicht in Deutschland studieren wollte. 
I: Du wolltest also gehen 
F: Ja 
I:hmhm 

271 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

F: Und ich habe wirklich intensiv darüber nachgedacht und es ging hin und her, und 
hin und her. Und ich war kurz davor zu gehen, kurz davor zu gehen, kurz davor zu 
gehen und dann, aufgrund verschiedener Motive bin ich nicht gegangen [ ... ] Ich ha­
be es vier Monate vorher aufgegeben. 
I:hmhm 
F: Eh, nein. Klar, es waren vier Monate, bevor ich mich hier an der Universität be­
warb. Ungefähr im September. Und so bin ich nicht gegangen." (90-100) 

Es gab verschiedene Gründe, die Francisco dazn brachten, schließlich in Chile 
zu bleiben. So hatte er damals eine Freundin, die er nicht gerne alleine in Chi­
le zurücklassen wollte, obgleich er kurz nach Studienbeginn mit ihr Schluss 
machte. Zudem erkrankte sein Vater und Francisco fragte sich, wie es wäre, 
weun seinem Vater etwas Schlimmes zustoßen sollte und er Meilen weit ent­
fernt ist. Weiterhin hatte er einfach Angst. Chile war immerhin eine bekannte 
Welt. In Deutschland wäre alles viel schwieriger gewesen. 

F: "Ich hatte eine Freundin ... 
I:hmhm 
F: ... die zu dem Zeitpunkt nicht gegangen wäre. Und, na ja, so bin ich geblieben. 
Ich habe kurze Zeit darauf mit ihr Schluss gemacht, aber ich habe realisiert, dass ich 
hier bleiben wollte und bin nicht gegangen. Ich bereue es auch nicht." (102-105) 

F: "Mein Vater ist auch zwischen Oktober und November krank geworden. Er war 
im Krankenhaus. Da habe ich mich schon gefragt, was passiert wäre, wenn ich dort 
gewesen wäre und mein Vater todkrank im Krankenhaus gelegen hätte. Es war ir­
gendwie, hey! Wie hätte ich mich dabei gefühlt." (905-907) 

F: "Es [Chile, Anm. des Verf.] ist eine bekannte Welt. Es ist viel einfacher. Ich muss 
nicht erst lernen, wie die Sachen funktionieren." (816-817) 

Trotz allem kann Francisco die Frage nach dem Lebensort nicht loslassen. 
Während seines gesamten ersten Jahres an der Universität quält er sich damit 
herum, wo es für ihn am besten wäre, zn studieren bzw. zu leben. Er versucht 
Argumente dafür zn finden, die seine Entscheidung, in Chile zn bleiben, un­
terstützen. Doch es ist nicht so einfach, da er erst kurze Zeit davor versucht 
hatte, die positiven Seiten eines Aufenthaltes in Deutschland zu unterstrei­
chen. 

F: "Wenn man eine Idee hat, so muss man diese Idee mit Argumenten unterstützen, 
die vielleicht nicht gerechtfertigt sind, die man jedoch braucht, um sich selber von 
seiner Idee zu überzeugen. Man muss sich selbst überzeugen, um etwas machen zu 
können. Ja, klar. Man hat mir sehr oft gesagt: ,Nein, das Studium ist dort [Deutsch­
land, Anm. des Verf.] viel besser' und der Raum und die Art des Studiums. Und 
man unterstrich eindeutig die positiven Dinge, um sich das Leben einfacher zu ma­
chen. Nein (3 Sek. Pause), ich bin nicht gegangen. Und ich bereue es nicht. Nein, 
nein. Jetzt bin ich hier und muss das Gegenteil machen. Das heißt, ich muss mich 
selbst davon überzeugen, dass es gut ist, hier zu sein. Das heißt, man überzeugt sich 
selbst, um sich besser zu fühlen. Um sich nicht ständig darüber Gedanken zu ma­
chen, warum ich das und nicht das andere gemacht habe[ ... ] Aber die Tatsache ist­
vielleicht ist es ja nicht schlecht -wenn man ständig sagt, dass die Universität dort 
[Deutschland, Anm. des Verf.] besser ist oder dass die Sachen dort besser sind als 
hier, dann verinnerlicht man das und man muss ein Gegenargument dafür finden, 

272 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

weshalb es schließlich besser ist, hier [Chile, Anm. des Verf.] zu bleiben. Und es 
nicht, dass das Leben in Chile schlecht wäre. Auf keinen Fall. Doch in Chile zu 
bleiben, kann als etwas Schlechtes betrachtet werden. 
I:hm 
F: Wenn gehen das Gute ist." (785-811) 

Francisco informiert sich also weiterhin über die Studiengänge in Deutsch­
land, obwohl er schon in Chile studiert. Schließlich rät ihn ein Cousin von der 
Idee ab, in Deutschland zu studieren. Erst dann hat Francisco das Gefühl, dass 
seine Entscheidung, in Chile zu bleiben, richtig war. Dieses Gespräch führte 
er nur wenige Monate vor dem Interview. 

F: "Und nichts. Ich habe mich mit meinem Cousin unterhalten. Er unterrichtet in 
London an der LSE [Universität in London, Anm. des Verf.] und er hat mich davon 
abgeraten [Deutsch i. Orig.], in Deutschland zu studieren [ ... ] Das war dann wie: 
,Gut, vielleicht soll ich gar nicht in Deutschland bleiben'. Da habe ich dieses Kapitel 
abgeschlossen und mich beruhigt. Und es war: ,gut, dass ich nicht nach Deutschland 
gegangen bin'." (877-898) 

Doch das Problem ist noch nicht ganz abgeschlossen. Es ist absehbar, dass 
Francisco nach seinem Studienabschluss erneut mit der Frage nach dem Le­
bensort konfrontiert sein wird, denn er überlegt schon jetzt, ob er nicht eine 
Weiterbildung in Deutschland machen soll. 

F: "Ich schließe [Deutsch i. Orig.] es wahrscheinlich nicht ganz aus [Deutsch i. 
Orig.], dass ich eines Tages nach Deutschland gehe. 
I:hm 
F: Aufkeinen Fall. Es hängt davon ab, wie es mir jetzt geht. Ob ich vielleicht eines 
Tages ein Ph.D. machen möchte." (915-918) 

Francisco könnte sich ferner auch gut vorstellen, dass er eines Tages eine 
deutsche Frau heiratet. Darin zeigt sich, dass Deutschland wahrscheinlich 
auch in Zukunft ein wichtiger Referenzpunkt in Franciscos Leben sein wird. 

F: "Eines Tages, wenn ich vielleicht heirate, ist es möglich, dass ich eine Deutsch­
land, eine Deutsche (korrigiert sich) heirate. Ich würde das nicht als etwas Fremdar­
tiges betrachten. Ich würde es sogar normal finden. Ich sehe das als eine legitime Al­
ternative, weil wir viel gemeinsam haben." (934-936) 

Als Francisco sein Studium an der Universität P. aufuimmt, erlebt er keine si­
tuative Differenzerfahrnng. Eigentlich ist es eher so, dass Francisco sich seit 
seiner Schulzeit kontinuierlich mit Differenzen auseinandersetzt, die je nach 
Kontext etwas hin oder her geschoben werden. Dabei handelt es sich auch 
meistens um kulturelle Differenzen. Soziale Unterschiede, so wie wir sie zum 
Beispiel bei Camila beobachten konnten, spielen bei Franciscos Erzählung 
kaum eine Rolle. Das liegt wahrscheinlich in Zusammenhang mit Franciscos 
UniversitätswahL 

Diese Beobachtung macht eine kurze Anmerkung hinsichtlich chileni­
schen Hochschulen notwendig. Nämlich: Die Universität P. und die Universi­
tät C. repräsentieren die relevantesten Universitäten in Santiago. Sie werden 

273 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

oft als entgegengesetzte Bildungsinstitutionen dargestellt. So gilt die Universi­
tät P. als konservativ und katholisch, während die Universität C. als liberal 
und laizistisch beschrieben wird. Studenten beider Institutionen wurden von 
meinen Interviewpartnern entsprechend als materialistisch, konservativ und 
kosmopolitisch (Universität P.) und sozial vielfältig, offen und chilenisch 
(Universität C.) charakterisiert. 

Diese verschiedenen Kontexte spielten bei den Befragten offensichtlich 
eine wichtige Rolle bezüglich ihrer jeweiligen Differenzerfahrungen im Über­
gang an die Universität, denn sowohl Camila und Sandra als auch Claudio er­
lebten einen mehr oder weniger starken Sozialschock an der Universität C., 
während Francisco - im Vergleich zur deutschen Schule -keine wesentlichen 
sozialen Unterschiede an der Universität P. feststellen kann. Beide Institutio­
nen scheinen also unterschiedliche Studentenschaften zu haben, die sich zu­
nächst einmal nach Kriterien der sozialen Klassenzugehörigkeit unterschei­
den. Doch nicht nur. Wie wir auch schon vorher sehen konnten, befinden sich 
kulturelle nnd soziale Dimensionen eng miteinander verbunden. Insgesamt 
kann man sagen, dass die Gegenüberstellung zwischen Universität P. und C. 
auch in späteren Interviews eine wichtige Rolle spielt. 

Aufjeden Fall kann man bei Francisco beobachten, dass er von Seiten sei­
ner Kommilitonen an der Universität P. keinerlei Diskriminierung erleidet. 

F: "So etwas wie Diskriminierung? Nein. Diskriminierung aufkeinen Fall. Nein 
I:hmhm 
F: Ich glaube nicht. Nein, nein. Im Grunde hat es das nicht gegeben ... (2 Sek. Pau­
se) Klar, das hat es noch nicht gegeben. Dass sie mich so behandeln, dass ich mich 
anders fühle[ ... ] Sie behandeln mich genauso wie alle anderen." (474-482) 

Kulturelle Differenzen spielen im Kontext der Universität P. weiterhin auch 
kaum eine Rolle. 

I: "Das heißt, etwas Deutsches zu haben, spielt im Grunde überhaupt keine Rolle 
F: Nein, die Tatsache ... Nein, es spielt überhaupt keine Rolle. Nein. Das heißt, viel­
leicht: ,Dein Name ist vielleicht kompliziert' oder ... (2 Sek. Pause) So in der Rich­
tung. Es kommt ihnen kompliziert vor. Oder ein Wort, das einen anderen Klang be­
sitzt. Aber nein, es spielt überhaupt keine Rolle." ( 492-495) 

So kann man davon ausgehen, dass es sich bei der Differenzerfahrnng, die 
Francisco an der Universität erlebt, hauptsächlich um eine Selbstdifferenzie­
rung handelt. Das heißt, es ist in erster Linie Francisco selbst, der seine Erfah­
rung des Anders-Seins gegenüber seinen Kommilitonen zu verantworten hat. 
Dabei bezieht er sich auch vorwiegend auf eine kulturelle Dimension und 
knüpft an einer Gegenüberstellung von Gesellschaftsbildern und einer koloni­
alen Logik an. In dieser Hinsicht betrachtet er seine chilenischen Kommilito­
nen als unpünktlich, unzuverlässig, passiv und unkritisch. 

F: "Das kann ein Unterschied sein. Die Denkweise, vielleicht[ ... ] Aber man merkte 
es. Die Leute diskutierten weniger, akzeptierten mehr 
I:hmhm 
F: Sie stellten weniger in Frage. Sie waren weniger kritisch. 

274 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

I:hmhm 
F: Nicht ... Die Denkweise war weniger kritisch. Gegenüber Themen (3 Sek. Pause) 
wie zum Beispiel Religion, Politik 
I:hmhm 
F: Gesellschaft. Versuchen wir(?) So wie der Professor es sagt. Oder sie beschwe­
ren sich wegen einer Klausur. Alles andere. Man erwartete vielleicht sehr viel von 
den Professoren, von der Organisation, anstatt es selber zu machen. Oder, eh, wie 
nennt man das? Der locus de control [Aus dem Englischen: locus of control, Anm. 
des Verf.] wareher extern." (300-316) 

Um das V erhalten nnd die Denkmuster seiner Kommilitonen zu erklären, 
greift Francisco auf zwei unterschiedliche Argumente zurück. Auf der einen 
Seite macht er die Universität selbst verantwortlich, weil es hier weniger 
Raum für Diskussionen gibt. Das würde erklären, weshalb Studenten passiv 
und unkritisch sind. Um diese Ansicht zu verdeutlichen, vergleicht er die Stu­
denten an der Universität mit seinen ehemaligen Mitschülern an der deutschen 
Schule. 

F: "Die ... Na ja, es war auch meine Klasse ... Wir haben viel diskutiert. Ich glaube, 
dass man das nicht überall finden kann. Aber wir diskutierten viel über ... Wir hat­
ten eine Denkweise ... Vielleicht ist es die Schule, die dir eine kritische Denkweise 
gibt. Vielleicht deswegen war meine Universität - denn man kann nicht behaupten, 
dass die Ingenieurswissenschaften an der Universität P. sehr offen sind oder dir ei­
nen adäquaten Raum für Diskussionen bietet." (302-305) 

Auf der anderen Seite bezieht sich Francisco in direkter Form auf einen kolo­
nialen Diskurs, in dem er behauptet, dass Gesellschaften einerseits auf einer 
Gruppe von Herrschern und andererseits auf einer Gruppe von Beherrschten 
gründen. Dabei suggeriert, er, dass seine Kommilitonen zur letzten Gruppe 
gehören, während er sich innerhalb der Herrschergruppe situiert. 

F: "Ich glaube, dass meine eigene Theorie auf der Beobachtung gründet, dass die 
Gesellschaft auf einer kleinen Herren- und einer großen Knechtgruppe beruht. Die 
Knechte machten, was man ihnen befahl. 
I:hmhm 
F: Sie hatten, sie hatten keine Initiative und es hätte ihnen gar nichts genutzt sie zu 
haben, weil man es ihnen nicht erlaubt hätte. 
I:hm 
F: Man sagte ihnen, was sie tun sollten. Das konnte man vielleicht etwas erkennen. 
I:hmhm 
F: Das heißt, die Dinge zu tun. Sie selbst zu tun oder zu warten, dass andere sie für 
dich tun. Es ist nicht, dass sie fauler sind oder weniger arbeiten. Im Gegenteil. Ich 
glaube, dass ich fauler bin als die anderen Personen. (Interviewerin lacht) Eh, als die 
anderen. Aber ungefähr so, wenn du am Anfang eine schlechte Note hattest, so wur­
dest du wütend. Du wurdest nicht mit dir selber wütend. 
I:hm 
F: Vielleicht etwas weniger Selbstanforderung." (325-340) 

Interessant ist weiterhin, dass Francisco im Rahmen der Universität kulturelle 
Differenzen nicht mehr auf Unterschiede zwischen Deutschen, Deutsch­
Chilenen und Chilenen bezieht, sondern jetzt zwischen weltoffenen nnd welt­
verschlossenen Personen unterscheidet. Francisco hat nämlich entdeckt, dass 

275 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

es ihm weniger nm die Gegenüberstellung von Deutschen und Chilenen geht. 
Was er sucht, sind weltoffene Personen, die eventuell einen Migrationshin­
tergrund haben und sich aus diesem Grund für andere Kulturen und Lebens­
formen interessieren. 

F: "Ein wenig vielleicht die offene Mentalität. Ich habe mich immer mit Leuten ge­
troffen ... Ich treffe mich langsam ausschließlich mit Leuten, die irgendeine Bezie­
hung zum Ausland haben. Ich weiß nicht. Von sieben Leuten, mit denen ich mich 
[an der Universität, Anm. des Verf.] treffe, haben drei im Ausland gelebt -nein, vier 
- oder sie haben Eltern, die aus dem Ausland kommen oder einen ähnlichen starken 
Einfluss. 
I:hmhm 
F: Es ist einfach die Gewohnheit (3 Sek. Pause), andere Dinge zu sehen (3 Sek. Pau­
se), Lust darauf zu haben, aus dem Land zu gehen, andere Dinge zu sehen, den Ein­
fluss anderer Orte zu spüren." (385-390) 

Mit Menschen, die sich nur mit ihrer näheren Umgebung in Chile beschäfti­
gen, kann Francisco sich nicht verstehen. Obwohl diese neue Differenzierung 
theoretisch nicht mit einer Gegenüberstellung zwischen Deutschen und Chile­
nen übereinstimmt, so stellt Francisco trotzdem eine starke Verbindung zwi­
schen Chilenen bzw. seinen Kommilitonen und weltverschlossenen Menschen 
her. 

F: "Na ja, das heißt, man ... Es ist nicht wegen mir, dass ... Es ist nicht so schlimm. 
Aber man spürt es trotzdem. Das heißt, es ist wie ... Das heißt, ich habe Kommilito­
nen, die trotz ihres vielen Geldes, bisher höchstens zweimal dieses Land verließen. 
Und nichts weiter. 
I:hm 
F: Nichts. Und nein, es interessiert sie nicht. Sie zeigen überhaupt kein Interesse 
daran. Und wenn sie überhaupt im Ausland waren, dann sind sie nach Miami oder 
nach Rio de Janeiro gegangen. Nicht mehr. 
I:hm 
F: Es interessiert sie vielleicht nicht, nach Paris zu gehen, um dort an einem Platz 
Tee zu trinken. Nein. Sie haben überhaupt keine Absicht, es zu tun. Anstatt dessen 
kaufen sie sich ein Auto oder haben ein Haus am See. Und das. Anders ... Klar, man 
sucht wahrscheinlich ... Klar, man sucht wahrscheinlich ... Man versucht, seine 
Gleichgesinnten zu treffen [ ... ] Es ist nicht so, dass ich mich besser als sie fühle 
oder so etwas ähnliches, aber es gibt eindeutig Dinge, die uns ziemlich voneinander 
unterscheiden [ ... ] Das kann ein Unterschied sein. Die Tatsache, dass man andere 
Kulturen kennen lernt. Auch wenn diese sich im selben Land befinden. Andere Leu­
te, andere Lebensformen. Sich zu setzen und sich zu unterhalten und nichts weiter. 
Ich kenne Chilenen, die es machen. 
I:hmhm 
F: Viele. Aber ich kenne mehr Chilenen, die nicht. Die es nicht tun." (392-408/444-
448) 

Wenn Francisco ferner behauptet, dass er sich an der Universität anders fühlt, 
so greift er auch auf individuelle Unterschiede zurück. Das heißt, er fühlt sich 
anders, weil er aufgrund seiner Persönlichkeit anders ist. Wieder einmal sind 
es nicht seine Kommilitonen, die ihn darauf hinweisen, dass er anders ist, 
sondern Francisco selbst, der die Grenzlinien zieht. 

276 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

F: "Vielleicht bin ich etwas unabhängiger als sie [Konnnilitonen, Anm. des Verf.]. 
Ja. Ich bin weniger kollektiv. 
I:hmhm 
F: Aber es ist auch etwas Persönliches. Ich bin nicht sehr (2 Sek. Pause), ich mag es 
nicht so gerne, ständig mit einer Gruppe herumzulaufen, immer überall zusammen. 
Nein, das heißt, ich gehe lieber meinen eigenen Weg(?) In dieser Hinsicht glaube 
ich, dass sie mich anders behandeln, aber weil ich anders bin. Nicht, weil ich ... ( 4 
Sek. Pause) Nicht, weil ich deutsch bin oder nur ... " ( 483-488) 

Auf die Frage, wie er sich definieren würde, antwortet Francisco, dass er sich 
nicht festlegen möchte. Er meint, er habe noch nie wirklich darüber nachge­
dacht und habe keine Antwort auf diese Frage. 

F: "Klar, vielleicht ist es so, dass ich mich als nichts klares sehe. Ich habe meine Po­
sition gegenüber diesem Thema (hustet) noch nicht richtig definiert. Nein, ich weiß 
nicht. Eh ( 4 Sek. Pause). Wie ich mich sehe. Aber es ist irgendwie nicht ... (2 Sek. 
Pause) Ich weiß nicht. Vielleicht sehe ich mich als eine Mischung. Doch das ist eine 
vereinfachte Antwort. Vielleicht versuche ich, es nicht weiter in Frage zu stellen. Es 
ist wie ... 
I:hmhm 
F: Ja. Lass mal sehen. Ich glaube, dass ich nie wirklich viel darüber nachgedacht ha­
be. Nein. 
I:hmhm 
F: Das heißt, ich habe keine fertige Antwort. Warum nicht? Ich weiß es nicht. Ich 
habe nicht, ich habe nie ( 4 Sek. Pause), ich habe nie darüber nachgedacht. In der Tat 
bin ich schon daran gewöhnt, dass ich etwas von hier, und etwas von dort habe. 
Aber ich habe nie darüber nachgedacht, was ichjetzt hier tue." (642-651) 

Francisco umschreibt seine Situation schließlich mit dem Begriff der Passkri­
se. Damit meint er einen Zustand, den Menschen mit doppelter Staatsangehö­
rigkeit betrifft, die nicht wissen, wie sie sich einordnen sollen. 

F: "Die Passkrise. Sie betrifft viele Leute, die nicht wissen, wie sich einordnen sol­
len. Und es ist eindeutig, dass ich es nicht weiß. Und es ist, weil ich es unkompli­
ziert und einfach haben möchte. Deshalb definiere ich es nicht. Ich bleibe dort. Na 
ja, schon (2 Sek. Pause), also weiß ich nicht. Ich glaube, ich weiß nicht, wie ich dir 
deine Frage beantworten soll." (692-694) 

Mit Zuhause verbindet Francisco einen Ort, den man in der Abwesenheit ver­
misst. Das impliziert, dass Francisco glaubt, dass er sein Zuhause erst in sei­
ner Abwesenheit erkennen kann. Daher ist die Ansicht, dass Santiago sein 
Zuhause ist, nur eine provisorische Antwort, denn Francisco war noch nie 
lang genug von diesem Ort entfernt, um wirklich zu spüren, dass er ihn ver­
misst. Auch die Vorstellung, dass man bei der Rückkehr in das Zuhause Auf­
regung nnd Emotion verspürt, liegt in Zusammenhang mit der Annahme, dass 
man Zuhause erst aus der Distanz erkennen kann. Auf jeden Fall spürt Fran­
cisco eine solche Emotion bisher nur, wenn das Flugzeug in Chile, aber nicht, 
wenn es in Deutschland landet. 

F: "Lass mal sehen. Ich glaube, dass, ja, ich glaube, dass Santiago mein Zuhause ist. 
Einfach nur, weil ich noch nie hier [meint wahrscheinlich ,dort', Anm. des Verf.] 
gelebt habe. 

277 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

I:hmhm 
F: Und ich sage es aus der Sicht, weil ... (2 Sek. Pause) Zwar habe ich noch nie San­
tiago vermisst, aber ich war auch nicht lange genug entfernt, um es zu vermissen. (2 
Sek. Pause) Und weil ich nie einen anderen Ort vermisst habe, nehme ich an, dass es 
Santiago sein muss. Daran bin ich gewöhnt. (2 Sek. Pause) Und ich fühle mich an­
ders, wenn das Flugzeug in Chile als wenn es in Deutschland landet. (2 Sek. Pause) 
Das ist bedeutungsvoller. 
I: Wie anders? 
F: Wenn das Flugzeug landet? 
I: hm hm (zustimmend) 
F: Ich habe dann irgendwie einen Knoten im Bauch. Und so etwas passiert mir nicht 
in Deutschland. Also nehme ich an, dass ich, dass ich excited [Englisch i. Orig.] bin, 
es ist ... " (963-975) 

Carola: Ein virtueller Raum zwischen Chile und Deutschland 

Carola ist zum Zeitpunkt des Interviews 28 Jahre alt und besitzt die deutsche 
und die chilenische Staatsangehörigkeit. Sie arbeitet gegenwärtig als Grafik­
designerin und studiert parallel dazu Psychologie. Dabei wohnt sie zusammen 
mit einer Kommilitonin in einem zentralen Stadtteil Santiagos. Dieser Wohn­
ort stellt keinen typischen Wohnort für eine Person aus einer deutschen Schule 
dar. Zudem hat Carola hellblonde Haare, die in diesem Kontext besonders 
auffallen. Unsere Erzählerio ist eine sehr energische und zugleich reflexive 
Frau. Das Interview wurde auf Spanisch durchgeführt9

. 

Carola betrachtet ihre Familiengeschichte als den Anfang ihrer eigenen 
Biografie. Sowohl ihr Vater als auch ihre Mutter verließen Deutschland kurz 
nach dem zweiten Weltkrieg und wanderten nach Chile aus. Hier lernten sie 
sich kennen und heirateten acht Monate nach ihrer Bekanntschaft. 

Interessanterweise war Carolas Großmutter väterlicherseits ursprünglich 
Deutsch-Chilenin. Doch sie heiratete einen deutschen Mann und folgte ihm 
nach Deutschland. Carolas Vater kam also in Deutschland zur Welt und 
wuchs hier auf. Er machte später den Militärdienst und wurde anschließend 
als Soldat in den zweiten Weltkrieg geschickt. Während des Krieges trennten 
sich auch Carolas Großeltern, so dass ihre Großmutter wieder nach Chile zu­
rückkehrte. Nachdem der Krieg beendet war, wanderte auch ihr Vater nach 
Chile aus. Carolas Vater starb vor etwa zwei Jahren. 

Carolas Mutter erlebte den zweiten Weltkrieg als junge Frau in einem 
kleinen Dorf auf dem Land. Carola schätzt, dass ihre Mutter aus diesem 
Grund vom Krieg weniger traumatisiert wurde als ihr Vater. Sie hatte dennoch 
eine schwierige Beziehung zu ihrer Mutter nnd Schwester und wollte demzu­
folge so weit wie möglich von ihrer Familie wegziehen. Mit 28 Jahren geht sie 
dann mit einem Vertrag nach Chile, um hier an einer deutschen Schule zu un­
terrichten. Warum Carolas Mutter ausgerechnet nach Chile auswanderte, war 
- laut Carola - eine naive Entscheidnng: Sie fand die Form des Landes ir­
gendwie sympathisch. 

9 Die Übersetzung der Zitate erfolgte durch den Verfasser 

278 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Carola meint, dass ihre Eltern die deutsche Kultur nie von außen her be­
trachten konnten. Daher war deutsche Kultur nie wirklich ein Familienthema, 
sondern ein selbstverständlicher Hintergrund und eine subjektive Position, 
von der aus die chilenische Umgebung beurteilt werden konnte. 

C: "Was passierte ist, dass meine Eltern nicht darüber erzählten ... (2 Sek. Pause); 
ich glaube, dass meine Eltern sich nicht so sehr von der deutschen Kultur objekti­
vierten. Sie sprachen irgendwie immer darüber, wie sie die chilenische Kultur emp­
fanden [ ... ] Irgendwie haben sie sich immer als deutscher Appendix in Chile ge­
fühlt. So haben sie immer Chile mit Staunen betrachtet, sei es gut oder schlecht ge­
wesen. So war es immer, das heißt, ich glaube, dass ich mir eher im Klaren darüber 
bin, eh, welche die Stärken und Schwächen von Chile oder der chilenischen Kultur 
sind als die Stärken und Schwächen der deutschen [Kultur, Anm. des Verf.] [ ... ]Al­
so war es mehr so, dass sie uns Familiengeschichten erzählten. Familiengeschichten, 
eh, Dinge unter uns. Witze, Anekdoten, aber keine Dinge über Deutsche. 
I:hm 
C: Weil meine Eltern eben Deutsche waren. Also haben sie uns mehr über die Chi­
lenen erzählt." (266-284) 

Angesichts dessen nuterhielt man sich am Familientisch über die chilenische 
Kultur. Chilenen wurden mit Staunen betrachtet und man kommentierte die 
chascarros culturales 10

, die man im chilenischen Alltag erlebte. 

C: "Ich erinnere mich sehr gut daran, vielleicht hängt das ein wenig mit dem Famili­
enmythos zusammen, aber meine Mutter, als sie Lehrerin am M. [eine deutsche 
Schule, Anm. des Verf.] war. Dort hat sie ihre ersten chascarros culturales [kultu­
relles Stolpern, Anm. des Verf.] erlebt. Und das ist es, das hat sie immer als Anek­
doten am Tisch erzählt." (169-171) 

Die chascarros culturales, von denen Carola in Zusammenhang mit ihrer Fa­
milie berichtet, bezogen sich meistens auf die Schwierigkeit, Kommunikati­
onssituationen im chilenischen Alltag treffend zu interpretieren. So zeigten 
Carolas Eltern besondere Schwierigkeiten bei der Auseinanderhaltung vom 
Schein und Sein und bei der Interpretation des in Chile gepflegten Umganges 
mit Geld. Beides beeinträchtigte in gewisser Hinsicht - aber nicht übermäßig 
- ihren Arbeitsalltag. 

Carola ist weiterhin die jüngste von drei Geschwistern. Sie hat noch einen 
zehn Jahre älteren Bruder, der mehrere Jahre in Kolumbien verbrachte und 
dort eine Kolumbianerin heiratete. Beide kehrten anschließend aufgmnd der 
ungewissen Sicherheitslage nach Chile zurück, obwohl sie gerne in Kolum­
bien geblieben wären, weil sie sich dort wohl fühlten. 

Carolas zweiter Bruder war neun Jahre älter als sie. Er starb vor etwa fünf 
Jahren an einem Autounfall in Deutschland. Er wurde Jahre zuvor von einem 
Verwandten nach Deutschland gebracht, weil er in Chile aufgmnd einer psy­
chiatrischen Erkrankung kein selbständiges Leben hatte aufbauen können. In 
Deutschland konnte er dagegen an einer Rehabilitation und Ausbildung teil­
nehmen und somit ein eigenständiges Leben führen. Als Carola die Nachricht 

10 "Chascarros culturales" können ungefähr mit dem Begriff "kulturelles Stolpern" 
umschrieben und übersetzt werden. 

279 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

des Todes ihres Bruders erhielt, flog sie sofort nach Deutschland, um zu erfah­
ren, was genau geschehen war. Sie konnte leider nicht viel tun. Sie fühlte sich 
unbeachtet und machtlos. 

Carola hat aufgrund der Migrationsgeschichte ihrer Eltern praktisch keine 
Verwandte in Chile. Wobei diese Interpretation die Tatsache außer Acht lässt, 
dass Carola auch in Chile Verwandte besitzt. So taucht auf Carolas Netzwerk­
karte eine deutsch-chilenische Cousine des Vaters auf, die sogar mit Carolas 
Mutter zusammen im selben Haus wohnt, die jedoch im Verlauf des Inter­
views nie erwähnt wurde. Das heißt, Carola fokussiert ihre ganze Aufmerk­
samkeit auf ihre Familienangehörigen in Deutschland. Auf symbolischer Ebe­
ne verteilt sie also ihre familiären Wurzeln und den größten Teil ihres Famili­
ennetzwerkes auf Deutschland, während sich in Chile angeblich nur ihre 
Nuklearfamilie befindet. So beschreibt Carola die Situation ihrer Eltern und 
Geschwistern in Chile als Insellage oder Appendix und hebt somit das Gefühl 
der Isolation und Entwurzelung hervor, die sie hinsichtlich ihrer Familie als 
deutsche Migranten in Chile empfindet. 

C: "Also, meiner Ansicht nach, befindet sich meine Familie in Deutschland. Wir 
sind hier nur eine Insel in Chile. 
I:hm 
C: Und das ist eben, ehm, bisher sehr besonders gewesen. Das heißt, es führt mich in 
gewisser Hinsicht zu dem Gedanken, dass ich, eh, nicht ganz Chilenin bin." (54-57) 

Die Tatsache, dass Carolas Familie so besonders ist, führt Carola zur Erkennt­
nis, dass sie nicht ganz Chilenin ist. Mit anderen Worten, Carola differenziert 
sich von Chilenen zunächst einmal aufgrundihrer besonderen Familiensituati­
on. Diese Differenzerfahrung auf familiärer Ebene ist ein wichtiger Schwer­
punkt in Carolas Leben und ein Aspekt, unter dem sie bisher stark gelitten hat. 
Carola verbindet diese Differenzerfahrung hauptsächlich mit einer unter­
schiedlichen kulturellen Tradition und bezeichnet die Sozialisation im Rah­
men ihrer Familie als deutsche Sozialisation. Damit verbindet unsere Erzähle­
rin eine autoritäre Erziehung, die die Gefühle der Menschen weitgehend miss­
achtet. Daher empfindet Carola es auch als heilsam, sich zu "chilenisieren", 
d.h. mehr auf die Gefühle der anderen zu achten. 

C: "Verstehst du? Und das taucht auf. Ich glaube, es hat unsere Geschichte als Kin­
der sehr schmerzhaft markiert. Aufunbewusste Weise. Weil wir sehr gehorsam und 
unterwürfig aufgezogen wurden, so ohne das in Frage zu stellen, ohne daran zu den­
ken, dass es anders sein konnte. Aber hier, indem ich mich als Person entwickelte, 
reifer wurde, indem ich Psychologie studierte, habe ich gelernt, dass die Dinge nicht 
so sein müssen. Das heißt, indem ich mich chilenisiere. Klar, ich muss lernen, dass 
ich in Chile den persönlichen Raum des anderen respektieren muss." (221-225) 

Carola vergleicht ihre Ursprungsfamilie auch ständig mit einer chilenischen 
Durchschnittsfamilie und vermisst die engen Beziehungen und den Zusam­
menhalt, den sie bei den Familien ihrer chilenischen Freunde beobachtet. 

280 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

C: "Das heißt, deshalb sage ich dir, eine Hypothese ist, dass alles [spricht über Dif­
ferenzerfahrung, Anm. des Verf.] von hier [bezieht sich auf die Familie, Anm. des 
Verf.] kommt. Ich glaube, es kann dich beeinflussen. Das heißt, es beeinflusst dich 
auf jeden Fall. Auch wenn es nicht der Ursprung ist, es beeinflusst dich. Eh, die Tat­
sache, dass du nicht zu einer traditionellen chilenischen Familie gehörst. Das ist ir­
gendwie schon sehr heftig, weil irgendeine Person, na ja, ich weiß nicht ob irgendei­
ne Person. Aber ich würde dir sagen, dass die Mehrheit der Chilenen in Chile aus ei­
ner Familie kommen, die apatotada [jemand, der sich gerne in einer Gruppe befin­
det, Anm. des Verf.] ist. Sie haben eine gemeinsame Vergangenheit, eh, sie unter­
nehmen gute Grillpartys und diese ganze Geschichte, die ich nie von innen aus erle­
ben konnte, sondern immer nur als Besuch." (517-522) 

Andererseits empfindet Carola es als Erleichterung, dass sie im Gegensatz zu 
Menschen chilenischer Herkunft keinen so großen Zwang erlebte, sich den 
Anforderungen eines Familiennetzwerkes anzupassen. 

C: "Sobald man nämlich zu dieser Welt gehört, so wie ich sie bei den U. [eine deut­
sche Schule, Anm. des Verf.] erlebte, wo die Welt so eng gestrickt ist. Man befindet 
sich unter einer Lupe. Das heißt, ich kann gut verstehen, weshalb ,das, was die ande­
ren sagen könnten' so wichtig ist. Es ist so, weil man im Schaufenster steht. Das 
heißt, die Tatsache, dass ich hier keine Familie habe, sie befinden sich nämlich dort 
[Deutschland, Anm. des Verf.], das heißt, ich kann machen, was ich möchte. Weil 
ich keinen Onkel habe, der mich beobachtet, der mir nicht irgendetwas sagen wird. 
Ich habe keinen Familiendruck, der etwas von mir erwartet. 
I:hm 
C: Ich habe ihn zumindest sehr weit weg. Und, hm, und hier sind die Familien so 
groß und die Bekannten und alles das. Ich glaube, dass sie sich gegenseitig viel 
Druck machen. 
I:hm 
C: Viel. (4 Sek. Pause) Von den Traditionen her, was man als angemessenes Verhal­
ten betrachtet, was gut ist. Was gut angesehen wird." (686-696) 

Schließlich meint Carola, dass ihre Familie nicht nur aufgrnnd ihrer deutschen 
Herkunft anders ist. Wenn sie ihre Eltern nämlich mit den Eltern ehemaliger 
Mitschüler der deutschen Begegnungsschule vergleicht, so waren sie auch in 
der Hinsicht anders, dass sie erstens älter - damit meint Carola in erster Linie 
ihren Vater - und zweitens eigenartig waren - damit meint sie hauptsächlich 
ihre Mutter, die unter einer psychischen Erkrankung leidet. 

C: "Ich habe sehr darunter gelitten, dass meine Eltern älter waren als die Eltern mei­
ner Mitschüler. Ich hatte einen Vater, der eigentlich schon ein Großvater war. Meine 
Eltern waren nicht taquilla [cool, modern, Anm. des Verf.]. Für mich waren sie im­
mer irgendwie daneben. Sie verhielten sich daneben. Das war sehr schwer." (1116-
1118) 

Außerdem war ihre Familie nicht so wohlhabend w1e andere deutsch­
chilenischen Familien. 

C: "Eh (3 Sek. Pause), es gab finanzielle Engpässe zuhause. Das heißt, ich bin trotz­
dem für all diese Sachen sehr dankbar. Sonst wäre ich jetzt wahrscheinlich im M. 
[deutsch-chilenischer Sportverein, Anm. des Verf.]. Ich will niemanden diskriminie­
ren, aber jeder lebt das, was er zu leben hat, seine eigene Realität eben." (1132-
1134) 

281 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

Carolas Aussagen weisen ferner darauf hin, dass ihre Erfahrung im Kontext 
einer deutschen Begegnungsschule nicht so positiv wie zum Beispiel bei 
Sandra oder Camila ausfällt. Im Gegenteil, Carola macht an der deutschen 
Schule eine wichtige Differenzerfahrung, die sie rückblickend als schmerzvol­
les Erlebnis bewertet. 

C: "Die Schule war grauenvoll. Grauenvoll [ ... ] Ich habe sehr stark darunter gelit­
ten." (792/798) 

Mehr noch, Carola betrachtet ihre Erfahrung an der deutschen Begegnungs­
schule als Schlüsselerlebnis in ihrem Leben. 

C: "Ich glaube, dass die Diskriminierung, die ich an der Schule erlebte, zum Teil ... 
Wenn ich während meiner Schulzeit zur- in Anführungsstrichen- Gruppe der Top 
[meint die Beliebtesten, Anm. des Verf.] innerhalb der Klasse gehört hätte, dann 
glaube ich nicht, dass ich heute an dieser Universität studieren würde. Wahrschein­
lich hätte ich nicht einmal Psychologie studiert. Vielleicht schon, ich weiß nicht. 
Ehm, ich glaube, dass die Tatsache, dass ich es so schlecht verbrachte, mich sehr be­
reichert hat. Ich glaube, dass ich mich menschlicher [Deutsch i. Orig.] fühle. Die 
Tatsache, dass ich mich einer Person nähern kann, der es nicht so gut geht, obwohl 
ich sie nicht so gut leiden kann. (2 Sek. Pause) Ehm. ( 6 Sek. Pause) Ich glaube, dass 
meine Erfahrung an der Schule sehr wichtig war. Die Tatsache, dass ich es nicht so 
gut verbrachte. Eh, ich glaube, dass es mein Innenleben Impulse gegeben hat. Starke 
Impulse. Es hat mich dazu bewegt, das Wahre, das Wertvolle zu suchen. Und mich 
nicht von Markenartikeln oder einem modischen Aussehen verblenden zu lassen. 
Dass so etwas wichtiger ist als andere Dinge." (1107-1114) 

Carola besuchte innerhalb der Begegnungsschule eine Ergänzungssprachen­
klasse. Die Schüler einer Ergänzungssprachenklasse entsprechen- laut Carola 
- meistens einer zweiten Generation deutscher Einwanderer, d.h. sie haben 
deutsche Eltern und sind in Chile aufgewachsen. Durch die Tatsache, dass sie 
in Chile geboren wurden und hier aufgewachsen sind, erleben die Betroffenen 
einen gewissen Statusverlust, weil sie keine echten Deutschen mehr sind. Da­
durch entsteht eine harte Konkurrenz unter den Schülern, wo jeder sehr stark 
auf Statussymbole und ganz besonders auf den sozialen Status achtet. Inner­
halb dieses Rahmens fühlte sich Carola vollkommen unwohl. 

C: "Das heißt, ich glaube, dass ich eine Mischung von Mama, Papa, eh, Aufsteigern 
erlebte. Also ... 
I:hmhm 
C: Klar, ihre Kinder waren genauso. Sie haben sehr stark auf Markenartikel geach­
tet, eh, und haben dich beleidigt mit Klub M. [deutsch-chilenischer Sportverein, 
Anm. des Verf.], was hast du, was hast du nicht: Motorboot, Wassermotorrad, Haus 
am Strand, ehm, irgendwie grauenvoll. Grauenvoll [ ... ] Ach, weiß du, was ich an 
der deutschen Schule entdeckt habe? Dass es an den [Ergänzungsspracheklassen, 
Anm. des Verf.] viel mehr Wettbewerb gibt als in den [Muttersprachenklassen, 
Anm. des Verf.] Denn normalerweise haben sie Eltern, die nicht die erste Generation 
in Chile sind (seufzt). Es ist dann also so als würde ich meine Kinder an die Schule 
schicken. Sie wären wahrscheinlich in der [Ergänzungssprachenklasse, Anm. des 
Verf.]. (3 Sek. Pause) Es sind Eltern, die nicht Deutsche und daher in diese Dynamik 
eingetreten sind, eh (3 Sek. Pause), eh, negativ ausgedrückt wäre das eine chileni-

282 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

sehe Dynamik der Emporkömmlinge. Damit meine ich, dass man den Klassenunter­
schieden so viel Wert zuschreibt. 
I:hm 
C: Und genau deswegen glaube ich, sind sie wettbewerbsorientierteL Weil sie nicht 
Deutsche sind, aber sich höhergestellt fühlen wollen. Das heißt, sie klammem sich 
an ihr Erbe an, das vermeintlich höhergestellt ist. Aber sie sind es dann doch ir­
gendwie nicht. Also glaube ich, dass sie (2 Sek. Pause), dass sie eher auf Statussym­
bole achten (3 Sek. Pause), dass dies bei ihnen viel stärker vorhanden ist. Denn ein 
deutscher Deutscher, der noch nicht den [chilenischen, Anm. des Verf.] Einfluss 
bemerkt hat, der sich noch nicht darum kümmert, wer mehr und wer weniger ist. Das 
heißt, es macht ihm nichts aus (3 Sek. Pause) Oder es macht ihm noch nichts aus, 
weil er noch nicht wirklich in die Kultur eingetreten ist. So glaube ich, dass die [Er­
gänzungsspracheklassen, Anm. des Verf.] viel wettbewerbsorientierter sind. Sogar 
mehr als die chilenischen." (800-824) 

So passte Carola auch irgendwie zu keiner Gruppe innerhalb ihrer Klasse. Sie 
gehörte nicht zu den Coolen, aber auch nicht zu den völlig Marginalisierten: 
Carola befand sich auf halben Weg zwischen beiden Positionen und konnte 
das kaum ertragen. 

C: "Ohne die Bildung der Schule und die positiven Seiten der Schule zu verkennen, 
aber ich glaube, es war eine harte Erfahrung, glaube ich. Und, hm, deshalb, ich habe 
meine Gründe, das heißt, ich war nicht diejenige, die man innerhalb der Klasse am 
meisten belästigt hat. Ich war nicht von ihnen, aber ich war auch nicht Teil der ta­
quilla [cool, modern, Anm. des Verf.] Gruppe. Das heißt, ich befand mich aufhal­
ben Weg. Und in dieser Position habe ich viel gelitten. Das heißt, ich will nicht ein­
mal wissen, wie es diejenigen verbrachten, die marginalisiert wurden. Ich glaube, 
dass meine Erfahrung grauenvoll war. Ich weiß nicht, ob ich so etwas überlebt hätte. 
Weil ich sehr sensibel bin. Also weiß ich nicht." (851-856) 

Man kann an Carolas Erzählung beobachten, dass die Grenzlinien innerhalb 
der deutschen Schule wesentlich nach Kriterien des sozialen Hintergrundes 
gezogen wurden. Und da Carolas Familie weniger wohlhabend war als die 
Familien ihrer Mitschüler, wurde sie von diesen nicht weiter beachtet. So 
kann man auch davon ausgehen, dass die Grenzlinien hauptsächlich von ande­
ren gezogen wurden. Das heißt, es handelt sich nicht um eine Selbstdifferen­
zierung, sondern um die Erfahrung von Diskriminierung und Ausgrenzung. 

Andererseits können wir beobachten, dass soziale Differenzen nicht allei­
ne, sondern im Zusammenhang mit kulturellen Kategorien auftreten. So er­
klärt Carola das ausgrenzende Verhalten ihrer Mitschüler anhand der Tatsa­
che, dass die Sozialisation in Chile die Verbindung zu Deutschland schwächte 
und somit zu einem Statusverlust führte. Dementsprechend versuchten die Be­
troffenen ihre Lage anhand einer Besserung des sozialen Status zu kompensie­
ren. Das heißt, kulturelle und soziale Differenzen sind nicht nur miteinander 
verbunden, sondern halten sich auch gegenseitig die Balance. 

Carola sieht ihre Erfahrung an Schule weiterhin in Zusammenhang mit ei­
ner allgemeinen Unterdrückung im Rahmen dieser Bildungseiurichtung. Da­
mit bezieht sie sich einerseits auf die V eruachlässigung individueller und 
kunstbezogener Ausdrucksmöglichkeiten der Schüler und andererseits auf ei­
nen bestimmten Schuldirektor, der für die Suppression und Einschränkung der 

283 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

Schülerschaft verantwortlich gemacht wnrde. Deshalb meint Carola, dass ihre 
Generation an der Schule eine "doppelte Diktatur" erlebte. 

C: "Und ich glaube, dass in der Zeit, in der ich, na ja, ich glaube, es war unsere Zeit 
[bezieht sich auf die Interviewerin, Anm. des Verf.] ... 
I:hm 
C: ... auf chilenischer Ebene. Ehm. Ich glaube, dass wir eine doppelte Diktatur er­
lebten[ ... ] Ehm, naja, einerseits war es die Regierung, die wir erlebten. 
I:hm 
C: Während dieser Zeit an der Schule, unter R. [Schuldirektor, Anm. des Verf.], 
herrschte aber auch eine wesentliche Unterdrückung. 
I:hm 
C: Das heißt- wenn man es von außen her betrachtet- so glaube ich, dass wir eine 
doppelte Diktatur erlebten[ ... ] Also, ich weiß nicht, aber, das heißt, ich glaube, dass 
sie sehr wenig eigenständiges Denken, Kreativität und die Selbständigkeit als Indi­
viduen förderten. 
I:hm 
C: Ich glaube, dass die Schule in dieser Hinsicht ziemlich erdrückend war." (826-
851) 

Nachdem Carola die Schule abschließt, studiert sie Grafikdesign an der Uni­
versität P. Auch hier macht Carola wichtige Differenzerfahrungen, aber auf 
eine andere Art und Weise als an der deutschen Schule. Carola bezeichnet ihre 
Erfahrung an der Universität P. zunächst einmal als ihre Begegnung mit tradi­
tionellen Chilenen aus oberen sozialen Schichten. Anders als an der Universi­
tät C. - denken wir an Camila oder Sandra - ist eine blonde Haarfarbe an der 
Universität P. nichts Besonderes. Daran kaun man erneut erkennen, dass beide 
Universitäten- Universität P. und C. -verschiedene Segmente der Bevölke­
rung aufnehmen und dass soziale und kulturelle bzw. ethnische Herkunft eng 
miteinander verbunden werden. Es gilt also weiterhin die Skala: je weißer, 
desto reicher oder anders hemm, je reicher, desto weißer. 

Doch obwohl eine blonde Haarfarbe nicht etwas Besonderes ist und es 
auch keine wesentlichen materiellen Unterschiede zwischen Studenten der 
Universität P. und Schülern aus einer deutschen Schule gibt, so werden Perso­
nen mit einem ausländischen Hintergrund trotzdem nicht so wohlwollend auf­
genommen, wie man es vorher hätte vermuten können. Man erkennt zwar die 
Leistung der deutschen Schulen und der deutschen Einwanderer in Chile an, 
doch Chilenen aus traditionellen Familien betrachten sie weiterhin als Fremde 
und nicht als Teil ihrer Tradition. 

C: "Die Universität P., na ja, und das war eben meine Erfahrung mit traditionellen 
Gruppen, eh, Chilenen aus oberen sozialen Schichten, die schon lange Zeit dazu ge­
hören, aber nicht reich sind. Und das ist ja das verrückte, nämlich dass man auch 
hier nicht ganz aufgenommen wird. Das heißt (3 Sek. Pause) Ich glaube, dass sie ei­
nen Blick haben der ,ja, die Deutschen, aber du gehörst nicht dazu. Du gehörst nicht 
in unsere Tradition'. 
I: Was für eine Tradition wäre das? 
C: Ich weiß nicht ob Tradition, aber ich kann dir davon erzählen, dass zumindest 
was die Gepflogenheiten der Mädchen- oder Jungenschulen sind, dass sie sich unter 
sich treffen, dass sie einen gemeinsamen Stil, ein gemeinsames Verhalten zeigen, 
wo man selbst der deutschen Schule zugeordnet wird. Das heißt, für sie ist blonde 

284 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Haarfarbe nichts Neues. Aber ja, klar, die deutsche Schule wird aufgrundihrer guten 
Ergebnisse in der prueba de aptitud [chilenisches Abitur, Anm. des Verf.] und sol­
che Dinge anerkannt, aber (2 Sek. Pause) es gibt dort irgendwie einen Klassenunter­
schied oder eine Abneigung de piel [weist in diesem Zusammenhang auf eine spon­
tane und natürliche Abneigung, Anm. des Verf.], so dass man auch hier nicht wirk­
lich aufgenommen wird. Man wird als Fremder betrachtet. Einer, der nicht dazuge­
hört. Ich empfand also von ihrer Seite aus keine besondere Offenheit gegenüber ei­
ner Beziehung zu einer Person wie ich [ ... ] Und irgendwie gibt es eine Art Netz 
zwischen ihnen, das auch irgendwie geschlossen ist. Sie bleiben unter sich, eh, Leute 
mit angesehenen Namen. Sie integrieren nur Menschen wie sie (5 Sek. Pause) Aber 
irgendwie, wenn du nicht die gleichen Gepflogenheiten hast, so wie es bei mir der 
Fall ist (3 Sek. Pause). Wenn du ihnen nicht bekannt vorkommst. Denn du integ­
rierst dich in ein Netz. Das heißt, du verkehrst nicht nur mit deinen Kommilitonen, 
sondern auch mit deren Eltern, mit ihren Cousins und was weiß ich. Also, wenn du 
nicht jemand bist, der einen bekannten Namen hat oder eine Familie, dann hast du 
kein background [Englisch i. Orig.] für sie. Dann (2 Sek. Pause) bist du vielleicht 
ein sympathisches Wesen, das sich hier befindet, aber du zählst nicht viel. Hm. Klar, 
du bedeutest nichts für sie. Das heißt, nein (3 Sek. Pause). Du zählst für das, was du 
momentan bist. Aber sie können dich nicht einordnen." (859-882) 

Im Gegensatz znr Differenzerfahrung an der deutschen Schule handelt es sich 
an der Universität P. jedoch nicht um eine offene Ausgrenzung, sondern eher 
um eine Botschaft, die Carola zwischen den Zeilen mitgeteilt wird. 

C: "Das ist sehr unterschwellig. Das heißt, es sind so Dinge, die ich so lesen kann, 
die sich aber sehr versteckt befinden. Sie sind niemals direkt. Es sind Dinge, die man 
langsam irgendwie wahrnimmt. Schritt für Schritt. Auf einer subtilen Art und Wei­
se." (870-872) 

Die Differenzierung von Deutsch-Chilenen gegenüber Chilenen aus höheren 
sozialen Schichten kommt zwar selten im Rahmen der Interviews vor11

, doch 
sie ist konsistent mit der Tatsache, dass Personen mit einer europäischen Ab­
stammung in Chile nie wirklich von der chilenischen Elite aufgenommen 
wurden, sondern eher den Status als Mitglieder der chilenischen Mittelklasse 
beibehalten haben. 

Diese Situation zeigt ferner, wie schwer es ist, den Wert bestimmter kultu­
reller oder sozial bedingter Eigenschaften für sich alleine zu bestimmen. So 
können wir sehen, dass der gleiche Migrationshintergrund in jeweils unter­
schiedlichen Kontexten anders bewertet wird und dementsprechend anerkannt, 
aberkannt oder mit Gleichgültigkeit hingenommen wird. Außerdem werden 
erneut kulturelle und soziale Dimensionen miteinander verbunden, so dass ei­
ne kulturelle Kategorie nur mit Hinsicht auf die soziale Herkunft - oder an­
ders hemm -interpretiert werden kann. Diese Erkenntrlis verbietet eine ein­
seitige und vereinfachte Interpretation sozialer und kultureller Differenzen 

11 Carola ist die einzige Interviewpartnerin, die explizit diese Thematik anspricht. 
Es gab aber noch weitere Interviewpartner, dessen Interviews nicht ausgewertet 
wurden, die ebenfalls darauf hingewiesen haben, dass der soziale Aufstieg von 
Personen ausländischer Herkunft eine Grenze hat und dass Mitglieder höherer 
sozialer Schichten bzw. Angehörgie der chilenischen Elite es nicht gern sehen, 
wenn solche Menschen in ihren Kreisen aufgenommen werden. 

285 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

und zeigt weiterhin, dass soziale und kulturelle Identitätskonstruktionen sehr 
eng mit sozialen Machtverhältnissen und Gruppeninteressen verbunden sind. 

Nachdem Carola ihr Studium beendet hat, beginnt sie als Designerin zu 
arbeiten und verlässt ihr Elternhaus. Das heißt, eigentlich wird Carola von ih­
rer Mutter in einem Wutanfall dazu gezwungen, das Haus zu verlassen. Carola 
sucht zunächst Zuflucht bei einem befreundeten Ehepaar, bis sie dann eine ei­
gene Wohnung beziehen kann. 

Vor ein paar Jahren beginnt Carola mit ihrem Psychologiestudium und ar­
beitet nebenbei weiterhin als Designerin. Die Universität, die Carola jetzt be­
sucht, ist nicht mehr die Universität P., sondern eine Einrichtung, die in be­
vorzugter Weise Studenten aus mittleren bis unteren sozialen Klassen auf­
nimmt. In Übereinstimmung mit dem veränderten Kontext ändert sich auch 
die Differenzerfahrung, die Carola innerhalb dieses Rahmens erlebt. Anders 
als zum Beispiel an der deutschen Schule oder an der Universität P. wächst 
vergleichsweise der Anteil, den Carola selbst zum Bestehen der Differenzen 
beiträgt. Oder genauer gesagt, Carola wird diesmal nicht nur Objekt einer 
Fremddifferenzzierung, sondern trägt durch eine Selbstdifferenzierung eben­
falls dazu bei, dass bestimmte Grenzen gezogen und aufrechterhalten werden. 
In dieser Hinsicht hat sich Carola schon dabei ertappt, dass sie auf ihre jetzi­
gen Kommilitonen von einer höher gestellten Position hinunterschaut. Diese 
Position steht in Zusammenhang mit Carolas deutscher Abstammung. 

C: "Sie hatten am Anfang Angst, sich mir zu nähern (3 Sek. Pause) Aber, eh, ich 
glaube, das es etwas, es ist etwas, wozu ich selber beigetragen habe, weil ich, eh, 
obwohl ich mich an dieser Universität angemeldet habe, weil ich es so wollte und 
so, eh, es war für mich trotzdem kompliziert, mich zu öffnen und meine Kommilito­
nen als gleichwertige Personen zu betrachten. Das heißt, bisher wissen sie nur, dass 
sie mich als anders betrachten. Aber ich werde ihnen wahrscheinlich nie zugeben, 
dass ich mich auch anders als sie fühle. Und (2 Sek. Pause) und das ist das Gleiche, 
von dem ich dir vorhin erzählte. Eh, da vermischen sich mein Klassenrassismus mit 
meinem Deutsch-Sein und meinem kulturellen Rassismus, der deutschen Kultur, 
und auf der anderen Seite mein Wunsch, mich meinen Kommilitonen zu nähern und 
dass wir alle gleich sind. Dass ich mich trotzdem de piel [spontan, natürlich, Anm. 
des Verf.] so fühle, dass ich mich einfach nicht als gleich empfinden kann. Das ist 
sehr verrückt." (747-755) 

Und anders herum, Carolas Kommilitonen schauen zu ihr empor und identifi­
zieren sie als weiß, reich und international, d.h. ausländischer Herkunft. Man 
kann also in gewisser Hinsicht von der Existenz einer positiven Diskriminie­
rung sprechen. 

C: "Ehm, an der Universität, eine Universität der mittleren bis unteren sozialen 
Schichten (2 Sek. Pause) bin ich selbstverständlich die gringa [Bezeichnung für je­
manden aus Nordamerika oder Nordeuropa, Anm. des Verf.], die Deutsche, die (2 
Sek. Pause). Ich errege auch die Aufmerksamkeit wegen dem Thema der Verantwor­
tung, meiner Leistung, meiner Mühe, alldiese Sachen." (607-610) 

C: "Und mit einem Kommilitonen haben wir jetzt eine sehr gute Beziehung. Aber es 
war für ihn eine richtige Entdeckung, sich mir zu nähern, weil ich für sie immer 
noch etwas Fremdes darstelle. Etwas, das sich dort oben befindet. Am Anfang war 

286 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

ich irgendwie noch viel unerreichbar, weil ich kam und die besten Noten hatte. Ich 
habe mich dafür aber auch angestrengt. Es war nicht jauja [einfach, Anm. des 
Verf.], gute Noten zu erhalten. Ich habe viel gelernt. Und ich hatte die besten Noten 
oder befand mich innerhalb der besten Noten aus meinem Jahrgang. Und andere 
Kommilitoninnen hatten keine gute Grundlage aus dem liceo [öffentliche Schulen, 
Anm. des Verf.], eh, es war schwierig für sie." (767-772) 

Dabei ist die Fremddifferenzierung, die Carola an dieser Universität erlebt, 
keine offene Diskriminierung, sondern etwas, was in der Luft schwebt. 

C: "Das heißt, ich hatte an der Universität einige Freundinnen, die das, was ich dir 
jetzt sage, niemals anerkennen würden. Aber es ist etwas, was sich sehr tief unten 
abspielt, wo ich glaube, dass die Personen in ihrem inneren Wesen (2 Sek. Pause), 
vielleicht in ihrem innersten Wesen, sich doch dafür verantwortlich machen, aber ich 
glaube, dass sie das nicht einmal unter sich besprechen. Das heißt, man hat mir nie­
mals gesagt: ,weißt du, die C ... ' Nein, sie sind irgendwie (?) Es schwebt nur in der 
Luft." (907-911) 

Auf jeden Fall betrachtet Carola positive Diskriminierung auch als Diskrimi­
nierung und fühlt sich nicht glücklich über die Tatsache, dass sie erneut mit 
ihrem Anders-Sein konfrontiert wird. Trotzdem gibt sie zu, dass sie zwischen 
negativer und positiver Diskriminierung definitiv die letzte Alternative vor­
zieht, weil man weniger darunter leidet. 

Wenn Carola ihre Biografie als Gesamtheit betrachtet, so meint sie, dass 
ihr hybrides Dasein 12 ihre Existenz maßgebend bestimmt hat. Es ist sozusagen 
der rote Faden ihres Lebens. 

C: "Gut, bevor ich dir sage, was mein Leben bisher charakterisierte, es ist all das, 
über was wir die ganze Zeit gesprochen haben: es ist mein hybrides Dasein. Ja? Dort 
befindet sich irgendwie die, es ist der Ort, von dem ich aus meine Welt, mein Leben 
betrachte. Von wo ich aus, mich selber verstehe und versuche, die anderen zu ver­
stehen. (3 Sek. Pause) Dort befinden sich meine ganzen Erfahrungen, die ich bisher 
gehabt habe, verankert. Und wie ich sie erfahren habe, wie ich sie verstehe (räus­
pert). Ich glaube, was mich am meisten markiert hat (seufzt) ... Es ist eben so, dass 
was dich am meisten bestimmt nicht die großen Kurswechsel sind, die du erlebst. 
Nicht nur die Krisen, sondern was dich auch auf einer subtilen Ebene trägt." (1097-
1103) 

Carola meint unter ihrem hybriden Dasein u.a. die Tatsache, dass sie eklek­
tisch ist und sich weigert, in bestimmte Kategorien gezwängt zu werden. Da­
her ist eine grundlegende Eigenschaft in ihrem Leben, dass sie sich nie auf ei­
ne bestimmte Gruppe oder Tendenz beschränkt hat. 

C: "Nein, sieh mal, das verrückte an der Sache ist, dass ich (2 Sek. Pause); ich weiß 
nicht, ob das der Ursprung ist, weshalb ich so eklektisch bin. Ich weiß nicht, ob es 
deshalb ist. Aber ich sehe, dass ich, bei allen meinen Beziehungen, bei allen meinen 
menschlichen Entscheidungen, mich niemals habe einschränken [Carola benutzt das 
Wort encasillar, welches auf eine einschränkende Kategorisierung hinweist, Anm. 
des Verf.] lassen. Ich weiß nicht, ob, eh, ob es Teil dieser kulturellen Hybridität ist. 

12 Carola hat wahrscheinlich diese Bezeichnung aus vorherigen Gesprächen mit der 
Interviewerirr entnommen und zu eigen gemacht. 

287 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

Ich weiß nicht, ob das der Ursprung ist. Aber ich charakterisiere mich dadurch, dass 
ich mich nie habe einschließen lassen, nicht in einer bestimmten Gruppe von Freun­
den, nicht in eine bestimmte Tendenz. Meine Eltern sind politisch rechts, während 
ich jetzt an einer linken Universität studiere. Eh, ich wurde lutherisch getauft, aber 
jetzt bin ich katholisch. Und besuche zudem noch eine evangelische Kirche. Ehm. 
Und alles so, alles so. Ich mag irgendwie nicht, meinen Raum einzuengen. Das 
heißt, bei mir gibt es eine Art Sinnsuche, eine Suche nach mehr Wahrheit und ich 
glaube, dass so etwas sich niemals an einen einzigen Ort befindet. Man muss ir­
gendwie viel kennen lernen, viel sehen. Jeder Ort hat einen Teil der Wahrheit." 
(502-510) 

Eine wichtige Ebene, auf der Carola ihr hybrides Dasein erlebt, bezieht sich 
auf eine kulturelle Dimension. In dieser Hinsicht erlebt Carola eine doppelte 
Differenzierung, d.h. in Chile ist sie nicht ganz Chilenin und in Deutschland 
ist sie nicht ganz Deutsche. 

C: "So war es für mich überraschend, eh, festzustellen, dass ich deutscher war als 
ich dachte. Und in Deutschland, eh, dass ich chilenischer war als ich dachte." ( 400-
401) 

Unsere Erzählerirr macht uns in dieser Hinsicht auf einen interessanten Aspekt 
der kulturellen Differenzerfahrung aufmerksam, nämlich auf die unterschied­
lichen Kommunikationsstile, die in chilenischen bzw. deutschen kulturellen 
Kreisen verwendet werden. So erlebt Carola aufgrund ihres Kommunikations­
verhaltens eine wichtige Differenzerfahrung sowohl in Chile als auch in 
Deutschland. Obgleich die Differenzerfahrung im chilenischen Kontext - wie 
nicht anders erwartet - im Vordergrund steht. 

C: "Also, und in dieser Hinsicht fällt sowohl meiner Mutter als auch uns als Familie, 
das ganze Thema der Sprache schwer. Denn ich verstehe die Dinge wörtlich. Wenn 
man mir also etwas sagt, eh, auch wenn ich nicht extrem pünktlich bin und solche 
Sachen. Vielleicht habe ich mich schon vermischt, aber für mich gilt immer noch, 
dass der Wert eines Wortes, das Wort selbst ist. 
I:hm 
C: Also glaube ich, dass ich nicht der Erziehung meiner Eltern entkommen konnte. 
Das heißt, bis zum heutigen Tage zahle ich dafür. Doch vielleicht zahle ich eine ge­
ringere Quote als meine Eltern. Damit meine ich, dass man der chilenischen Sprache 
nicht glauben kann, man kann sie nicht wörtlich nehmen. Sie orientiert sich irgend­
wie an einem verwischten Ziel. Was zählt, ist die Orientierung, aber nicht, was kon­
kret gesagt wird. Und die Deutschen, die sind eben konkret." (316-323) 

C: "Und eine meiner größten Komplikationen ist diese gewesen. Damit meine ich 
das Verbale. Weil er [bezieht sich auf einen ehemaligen Freund, Anm. des Verf.], 
die verbale Orientierung ist vollkommen anders. Und das fällt mir unheimlich 
schwer. Weil in einer intimen Partnerbeziehung, wo man hinsichtlich seiner Gefühle 
ausgesetzter ist und wo man erwartet, dass der andere einem begegnet und präsent 
ist. Und dass er all das ist, was er verspricht. Das ist für mich sehr kompliziert. Ich 
weiß nicht, ob ich es jemals richtig lernen werde. Ob ich lernen werde, zu verstehen, 
die chilenische Sprache aus einer chilenischen Sicht zu verstehen. Weil ich irgend­
wie, eh, ich verstehe die chilenische Sprache immer noch aus einer deutsch­
chilenischen Ecke. Aber sehr deutsch. Ich kann mich also nicht davon trennen, eh, 
und verstehen, dass das, was der Chilenen sagt, nur halbwegs so ist, wie er es dar­
stellt." (329-336) 

288 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Das bedeutet, dass es Carola schwer fällt alltägliche Situationen in den jewei­
ligen kulturellen Kontexten treffend zu interpretieren. So berichtet unsere Er­
zählerin über ihre Schwierigkeiten, ihre chilenische Mitbewohnerin richtig 
einzuschätzen. 

C: "Klar, mit meiner Mitbewohnerirr ist es kompliziert. Es ist kompliziert. Das heißt, 
ich bemerke immer wieder, dass ich sehr vermischt bin. Meine deutschen und chile­
nischen Anteile sind sehr vermischt. Und es fällt mir schwer zu verstehen, in welche 
Richtung eine Sache verläuft." (225-227) 

I: "Könntest du mir ein Beispiel für so eine Situation geben? 
C: Millionen, so klein, alltäglich, dass ich mich nicht einmal an sie erinnern kann. 
Ich erinnere mich an keine so (2 Sek Pause) (seufzt). Sie sind alltäglich, wirklich all­
täglich. (3 Sek Pause) Mal sehen (3 Sek Pause). Ich weiß nicht. Zum Beispiel, meine 
Mitbewohnerin. Sie hat eine Funktionsstruktur, die verantwortlich ist. Aber sie sagt 
über sich selbst, dass sie seeehr verantwortungsbewusst ist. Sie bezeichnet sich 
selbst fast als militärische Art und Weise zu funktionieren. 
I:hm 
C: Dann, wenn sie sich vor mir selbst beschreibt, denke ich aus meiner Sicht als 
Deutsch-Chilenin: ,Mann, sie ist dreimal ich'. Nicht wahr? Weil ich als Deutsch­
Chilenin sagen würde, ich bin mehr oder weniger verantwortungsbewusst. Sie aber 
beschreibt sich als extrem verantwortungsbewusst. Doch wenn sie wirklich verant­
wortungsbewusst sein muss, merke ich, dass sie viel entspannter ist als ich und zwar 
in Millionen von Dingen. Und wenn es wirklich dazu kommt, na ja, ich weiß nicht. 
Eh, zum Beispiel, ein Professor. Diese Sache hat mich immer beeindruckt. Ein Pro­
fessor aus der Universität. Wie war das noch? Sie ist geschickt mit den Händen, also 
hat sie angeboten, eine riesige Zelle zu machen. Nein, er hat ihr verlangt, dass sie ei­
ne riesige Zelle aus Knete oder was weiß ich, zu machen. Ja, und sie war glücklich 
und hat tatsächlich einige Materialien gekauft, um die Zelle zu machen. Sie hat auch 
damit angefangen. Aber sie hat sich gehen lassen und die Zelle kam voran. Eigent­
lich war es ein Ersatz für eine Note. Sie hat dann die Klausur nicht geschrieben und 
stattdessen die Zelle gemacht. Und die Zelle, das Semester war vorbei und die Zelle 
war immer noch nicht fertig. Und der Professor fragte sie nach der Zelle und sie sag­
te ,ja, ja'. Aber ich merkte, dass sie sich deshalb keine Sorgen machte und dass der 
Professor sich ebenfalls nicht darüber aufregte. Und die Zelle war nicht fertig und 
der Professor fragte sie und sie sagte ,ja, ja, die Zelle ist bald fertig', so halb im 
Spaß, ,die Zelle kommt voran, sie ist fast fertig'. Und ich sah die Zelle, die höchs­
tens 10% fortgeschritten war. Und ich sah mir dieses Gespräch an und merkte, dass 
keine der beiden Seiten sich deshalb aufregte. Weder der Professor erlebte eine rie­
sige Enttäuschung, dass sie nicht die Zelle mitbrachte, noch sie war darüber aufge­
regt, dass sie die Zelle noch gar nicht fertig hatte. 
I:Hm 
C: Und das war beeindruckend für mich 
I:hm 
C: Ich denke, dass es ein Dialog war, wo sie sich in der Kultur verstehen. Es ist ir­
gendwie so. Es ist für mich also kompliziert, zu wissen, wenn sie sagt, dass sie fast 
preußisch und korrekt ist, wann das so ist und wann nicht." (349-377) 

Weitere kulturelle Differenzerfahrungen in Deutschland und in Chile beziehen 
sich auf Abweichungen von chilenischen und deutschen Stereotypen und 
knüpfen demzufolge an kolonial geprägten Diskursen an. 

Die doppelte kulturelle Differenzerfahrung hat Carola weiterhin dazu ge­
bracht, dass sie sich weder in Deutschland noch in Chile dazugehörig fühlt. 

289 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

C: "Aber es gibt auch eine Geschichte, die damit zu tun hat, dass man sich nie wirk­
lich Teil von etwas fühlen kann 
I:hm 
C: Klar, wenn heute der 18. September [Nationaltag zur chilenischen Unabhängig­
keit, Anm. des Verf.] gefeiert wird, oder die großen Feierlichkeiten, der Pazifische 
Krieg 13 und all das. Ich sehe es als buena onda [direkt übersetzt: gute Welle. Bedeu­
tet in etwa gute Stimmung, lockere Haltung, Anm. des Verf.], aber niemals als Pat­
riotismus. Das heißt, es ist nicht etwas, was mich stolz macht. Nichts in dieser Hin­
sicht. Das heißt, es gefällt mir, an der Geschichte des chilenischen Volkes teilneh­
men zu können, weil es das Volk ist, das ich gern habe. Aber nein, es ist nicht etwas, 
was mich innerlich stolz macht. Und von Deutschland, sagen wir mal, ich kenne dort 
weder richtig die Geschichte noch die Feierlichkeiten. Also auch nicht." (64-70) 

Carola interpretiert ihre zweiseitige nicht vollkommene Zugehörigkeit als eine 
Position zwischen Kulturen und spricht in dieser Hinsicht von einer Position 
in einem virtuellen Raum zwischen Deutschland und Chile. 

C: "Eh, die Tatsache, dass du nicht zu einer traditionellen chilenischen Familie ge­
hörst [ ... ] Und diese Situation hat niemals zugelassen, eh, sie hat niemals zugelas­
sen, eh, dass ich mich an einem einzigen Ort wohl fühlen konnte. Sie können mich 
nämlich, sie können mich sehr freundlich empfangen [bezieht sich auf traditionelle 
chilenische Familien, Anm. des Verf.] und ich kann für eine Weile daranteilnehmen 
(2 Sek. Pause), aber ich kann es nicht, ich kann es nicht als das meine ansehen, weil 
ich aus einer anderen Ecke komme. Und diese Ecke, von der ich komme, habe ich 
auch gern und vermisse sie. Sie fehlt mir ebenso viel [wie die andere, Anm. des 
Verf.]. Sie ist auch ein Teil von mir. 
I: Und welche Ecke wäre das? 
C: Die deutsche Ecke. Ich weiß nicht, ich weiß nicht, woran das liegt. Aber ich lese 
zum Beispiel ein deutsches Buch- ich lese nicht viel, aber wenn ich einen deutschen 
Text lese- dann empfinde ich ihn anders als einen spanischen Text. Ich glaube also, 
dass meine Gefühle sehr stark im Deutschen verwurzelt sind [ ... ] Und es gibt Dinge 
aus der chilenischen Kultur, die ich auch immer mit mir tragen werde. Es gibt also 
immer, ich werde mich immer dazwischen befinden 
I:hm 
C: In einem virtuellen Raum zwischen Deutschland und Chile." (518-538) 

Im Begriff des virtuellen Raumes schlägt sich andererseits Carolas Wunsch 
nieder, einen geografischen Ort zu finden, an dem sie ihr gesamtes Netzwerk 
zusammenbringen kann, so dass sie sich nicht mehr zwischen Chile oder 
Deutschland entscheiden muss. 

C: "Obwohl ich sehr gerne für eine Zeit nach Deutschland gehen würde, um dort die 
Sprache richtig zu lernen[ ... ] (seufzt) Ach weißt du, es sehr schmerzhaft zu wissen, 
dass mein Bruder seine Familie hier aufbaut. Es ist schrecklich zu sehen, wie die 
Familie getrennt lebt. Das heißt, für mich ist es schrecklich, nicht in der Lage zu 
sein, meine Verwandte [in Deutschland, Anm. des Verf.] im alltäglichen Leben er­
fahren zu können. Dort sein zu können. Aber es wäre auch schrecklich, eh, dort zu 
sein und nicht meinen kleinen Neffen, meinen Bruder, meine Mutter zu sehen, die 
jetzt älter wird. Es ist verrückt. Ich habe mit einer virtuellen Stadt geträumt, die sich 
dazwischen befindet. Wo die physische Distanz nicht existiert oder nicht wichtig ist. 

13 Der pazifische Krieg erfolgte im Rahmen des Salpeterkrieges, den Chile zwi­
schen 1879 bis 1883 gegen Peru und Bolivien um die Salpetervorkommen in der 
Atacamawüste führte. 

290 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Wo alle am gleichen, eh, Ort zusammenleben könnten. Mittlerweile schafft man das 
in gewisser Hinsicht mit den Videokonferenzen, wo sich verschiedene Länder an ei­
nem gleichen Ort treffen. Wenn wir uns dorthin bewegen, dann finde ich es toll." 
(978-988) 

So können wir auch bei Carola eine Frage nach dem Lebensort feststellen. 
Diese bezieht sich hauptsächlich auf den Wunsch, ihre Familie in Deutschland 
im alltäglichen Leben erleben zu können. 

C: "Letztes Jahr, als in Deutschland war, sagte ich zu mir: ,Nein, das nächste Mal 
wenn ich nach Deutschland komme, bleibe ich'. Ich würde zwar nicht für immer 
bleiben, aber für eine Weile. Hauptsächlich, um meine Familie dort erleben zu kön­
nen. Das heißt, meine Verwandten werden älter und ich möchte gerne die Erfahrung 
eines gemeinsamen alltäglichen Lebens gemacht zu haben. Das heißt, dort zu sein, 
eh, ein bisschen die Wurzeln wiederzufinden und hauptsächlich meine Familie dort 
zu erleben." (1003-1007) 

Doch Carola hat auch Angst, so eine Entscheidung zu treffen. Sie befürchtet 
einen engeren Handlungsspielraum und Sehnsucht nach Chile. Andererseits 
glaubt Carola, dass das Zusammenleben mit ihren Verwandten eventuell nicht 
so toll sein könnte, wie sie sich das jetzt so ausmalt. 

C: "Vor was ich viel Angst habe, ist eine Enttäuschung. Ich habe viel Angst, mich 
zu frustrieren [ ... ] Und ich kam dort an und merkte, dass ich dort niemand bin. Dort 
funktioniert das nicht mit dem pituto [Beziehungen, Vitamin B, Anm. des Verf.]. 
Und hier in Chile hat man irgendwo einen Bekannten, das heißt, wenn du dich an­
strengst, kannst du dir sogar Zugang ins Parlament verschaffen, wo du möchtest. 
Und in Deutschland war ich eins minus. Das heißt, das finde ich gut, sagen wir mal. 
Aber sie haben mich überhaupt nicht ernst genommen. Und obwohl ich mir wünsch­
te, dass sich die Dinge in meine Richtung biegen, so hatte ich keine Mittel, um an 
den Tatort zu gelangen. Viel Bürokratie, viele Behördengänge. Und dort zählen die 
Zeiten und die Reihenfolgen und nichts weiter. Und man kann nichts machen 
(seufzt). Also, einerseits das. Klar, dass ich mich gefühlt habe - obwohl ich meine 
ganze Familie dort habe - aber ich habe mich gefühlt als wäre ich nur einer unter 
vielen." (1007-1019) 

C: "Ich habe Angst herauszufinden, dass ich mich übergangen fühle. Andere Dinge 
finden, die mir nicht gefallen. Und mich wieder übergangen zu fühlen, noch ge­
kränkter, noch enttäuschter. Dass ich, ich glaube, dass ich Angst davor habe, dass 
ich dort hingehe und dann nur noch zurückkehren möchte. Zurück. Zurück in mein 
Chilito [kleines Chile, Anm. des Verf.], so schön und fein, ehm, mit dem Smog und 
allem. Toll, toll. Toll, dass der Asphalt so unordentlich ist, dass Unkraut wächst. 
Phantastisch. Toll, dass alle unpünktlich sind. Badm [super, toll, Anm. des Verf.]." 
(1021-1027) 

C: "Das heißt, und auch der Empfang meiner Verwandten. Man könnte zum Beispiel 
denken, klar, dass ich dort zu Besuch bin und (?) man führt mich herum und ich bin 
da. Sogar meine Cousins waren etwas neidisch, weil sie den Eindruck hatten, dass 
dort nichts passiert, der Kontakt zwischen meinen Cousins, zwischen der Familie. 
Und dann komme ich und alles revolutioniert sich. Nicht, weil ich es bin, sondern 
weil sie mich nicht oft sehen. Klar, so könnte es geschehen, dass sich meine Präsenz 
in Deutschland naturalisiert und dass der Kontakt, den ich mir so sehr wünschte, 
dieser Austausch, dass der nicht so stattfindet." (1031-1036) 

291 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

Eine weitere Motivation, die Carola dazu veranlasst, die Möglichkeit eines 
knrz- oder langfristigen Aufenthaltes in Deutschland zu berücksichtigen, steht 
in Zusammenhang mit Carolas Religiosität. Religion ist für Carola ein funda­
mentaler Aspekt in ihrem Leben. Eine Analyse ihrer Netzwerkkarte zeigt zum 
Beispiel, dass Carola einen großen Teil ihrer Freizeit der Partizipation in ver­
schiedenen katholischen Bewegungen verbringt. Dabei stellt unsere Erzählerin 
die religiöse Erfahrung und nicht die Art der Konfession in den V ordergrnnd. 
Das heißt, Carola geht in die Kirche, die ihr am meisten Sinn macht. Deshalb 
besucht sie in Chile die katholische Kirche, in Deutschland jedoch die frei­
kirchliche Bewegung. Das kommt daher, weil ihre Familienangehörigen in 
Deutschland an der freikirchlichen Bewegung teilnehmen, während ihre Fami­
lie in Chile hauptsächlich die katholische Kirche besucht. Mit anderen Wor­
ten, Carola möchte dort sein, wo sich ihre Familie befindet. 

C: "Und, hm, ich hätte Lust, eine Zeit lang nach Deutschland zu gehen, um daran 
[Freikirchen, Anm. des Verf.] teilzunehmen. Was mich dabei beunruhigt ist- es ist 
schon ziemlich verrückt -klar, weil ich in Deutschland daran teilnehme und glück­
lich bin. Obwohl es evangelisch, protestantisch ist. Aber in Chile bin ich katholisch. 
I: Du bist katholisch 
C: Ich bin katholisch. Und, warum? Weil ich aufirgendwie dazu neige, den christli­
chen Ort aufzusuchen, wo sich meine Familie befindet. Alle meine Familienangehö­
rigen hier gehen zur katholischen Kirche. Obwohl mein Bruder anglikanisch ist. 
Verschiedene Richtungen, aber letztlich gehen wir alle zur katholischen Kirche. 
Dann ist es so, dass meine Verwandten in Deutschland bei den Freikirchen [Deutsch 
i. Orig.] sind, also würde ich dorthin gehen, sagen wir mal. Das heißt, für mich ist 
das Christentum dort, wo man das Christentum erlebt und das ist in irgendeiner Kir­
che. Das ist nicht die katholische Kirche, die evangelische Kirche. Das heißt, in Chi­
le fühle ich mich wohler in der katholischen Kirche. Ich glaube, wenn ich nach 
Deutschland ginge, dann würde ich mich wohler bei den Freikirchen [Deutsch i. 
Orig.] fühlen. (3 Sek. Pause) Also, ehm, das. Ich glaube, ich muss in dieser Hinsicht 
in Deutschland noch so etwas machen." (1061-1071) 

Carola begreift ihr Zuhause als flüchtig, weil es keinen permanenten Ort dar­
stellt. Wenn sie sich ein Zuhause vorstellt, so denkt sie zunächst einmal an ih­
re gegenwärtige Wohnung und anschließend an Gleichgesinnte und Men­
schen, die sie gern hat und mit denen sie ihr Leben teilen möchte. Doch so et­
was kann sowohl in Chile als auch in Deutschland stattfinden. Zuhause ist da­
her nicht an eine bestimmte Nation gebunden. Es ist nicht hier oder dort, son­
dern dazwischen. Es ist nichts einheitliches, sondern eher etwas fragmentari­
sches. 

C: "Zuhause. (5 Sek. Pause) Ich glaube, dieser Begriff ist bei mir nicht sehr verwur­
zelt (3 Sek. Pause) Ich glaube, dass mein Zuhause flüchtig ist. Heute ist mein Zu­
hause hier. Hier, Zuhause ist dieses Haus in Chile. Zuhause zu sein, mit meiner Fa­
milie. Meine Familie ist für mich, zuhause zu sein. Aber ich glaube, das ist nicht al­
les. Das heißt, eh, ich kann mich in Hawaii befinden und auch dort zuhause sein. 
Mein Zuhause ist dort, wo sich die Menschen befinden, die ich liebe. Das muss nicht 
nur meine Familie sein. Das können auch meine Peers sein, meine Peers im Denken, 
meine spirituellen Peers, meine Peers in etwas. Dass sie dort sind, dass sie sind, dass 
sie in irgendeinen Bereich, das gleiche wie ich haben. Hauptsächlich hinsichtlich der 
wichtigen und tiefen Dinge. Das ist für mich Zuhause. Obwohl, ich sage dir, ich 

292 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

kann genauso gut in Hawaii zuhause sein, eh, aber da die ersten Eindrücke langfris­
tig hängen bleiben, so glaube ich, dass mein Zuhause immer zwischen Deutschland 
und Chile sein wird. Ich glaube, wenn ich in ein drittes Land gehen würde, eh, so 
würde ich wohl die beiden anderen vermissen. Ich werde mich nach der empanada 
[gefüllte Teigtaschen, Anm. des Verf.] sehnen, ich würde das Konkrete und Alltägli­
che vermissen. Was ich dir vorhin erzählte, die micro [Bus, Anm. des Verf.]. Die 
empanada [gefüllte Teigtaschen, Anm. des Verf.], die dulces chilenos [typische chi­
lenische Süßigkeiten, Anm. des Verf.] (2 Sek. Pause). In Deutschland zuhause zu 
sein - obwohl ich nicht weiß, ob ich in Deutschland zuhause bin. Ich bin bei meinen 
Verwandten zuhause. Das schon. Doch manchmal fühle ich mich auch sehr einsam 
dort. Irgendwie, eh, die Einsamkeit begleitet dich irgendwie. Das ist irgendwie ein 
wesentlicher Bestandteil der Erfahrung zweier Kulturen. Einerseits hast du mehr 
Begleitung, weil du Zugang zu verschiedenen Orten hast. Klar, ein Chilene in 
Deutschland ist vollkommen hilflos. Die Energie wird irgendwie fragmentarisch. 
Die Begleitung wird fragmentarisch. Deswegen sage ich dir, Zuhause ist nicht etwas 
Solides, keine Säule, die sagt: Zuhause ist hier. Sondern es ist etwas Verschwom­
menes. Zuhause (4 Sek. Pause) Es ist kein großes Feuer, sondern kleine Flammen. 
Zuhause." (1073-1090) 

Erste Zwischenbilanz 

Nachdem die Interviews junger Menschen mit bikultureller Sozialisation in 
Santiago in ihrer Gesamtheit vorgestellt wurden, möchte ich einige Aspekte 
dieser Interviews hervorheben und diskutieren. Darunter befinden sich nähere 
Erläuterungen zu den Differenzerfahrungen, welche die Interviewpartner er­
lebten und eine ausführlichere Betrachtung der Differenzen, die im Rahmen 
dieser Biografien auftreten. Dieser letzte Punkt bezieht sich insbesondere auf 
die Verbindung zwischen Klasse und Kultur. 

Darüber hinaus möchte ich die sprachlichen Aspekte dieser Interviews an­
sprechen. Unter sprachlichen Aspekten verstehe ich sowohl die Sprache des 
Interviews als auch die Sprachkonstellation der Interviewpartner, ihre Haltun­
gen gegenüber den verschiedenen Sprachen und ihre Kriterien zur Sprach­
wahl. 

Sprache I 

Wenn man die Sprachkonstellationen der ersten Interviewgruppe näher be­
trachtet, so kann man beobachten, dass alle Interviewpartner während ihrer 
Kindheit mit mindestens einem Elternteil Deutsch sprachen. So sprachen Ca­
mila, Claudio und Francisco hauptsächlich mit ihren Vätern auf Deutsch, wäh­
rend sie mit ihren Müttern lieber auf Spanisch redeten. Dennoch bemühten 
sich diese Mütter sichtlich darum, mit ihren Kindem auf Deutsch zu sprechen. 
So lernte Camilas Mutter zum Beispiel Deutsch, um ihren Mann bei der 
deutschsprachigen Sozialisation unterstützen zu können. Claudios Mutter be­
mühte sich ebenfalls darum, mit ihrem Sohn auf Deutsch zu sprechen damit 
seine Deutschkenntnisse nach der Scheidung nicht verloren gingen. Nur Fran­
ciscos Mutter war eine Ausnahme. Obwohl sie Deutsch sprechen konnte, be-

293 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

vorzugte sie Spanisch als Kommunikationsmittel mit ihren Kindern. Sandra 
sprach während ihrer Kindheit mit beiden Eltern ausschließlich auf Deutsch, 
während Carola mit beiden Elternteilen sowohl Deutsch als auch Spanisch 
sprach. Spanisch war bei Carolas Familie jedoch die dominante Sprache. 

Man kann also feststellen, dass die Eltern dieser jungen Menschen sich 
merklich darum bemüht haben, mit ihren Kindem auf Deutsch zu sprechen. 
Doch aller Bemühungen zum Trotz setzt sich im familiären Kontext langsam 
Spanisch als dominante Sprache durch. So kann man beobachten, dass die In­
terviewpartner mit ihren Geschwistern meistens auf Spanisch sprechen und 
dass mit wachsendem Alter die Bemühungen um eine deutschsprachige Sozia­
lisation sichtbar nachlassen. Claudios nnd Camilas Mutter gaben es zum Bei­
spiel mit der Zeit auf, mit ihren Kindem auf Deutsch zu sprechen und wech­
selten auf Spanisch als HauptkommunikationsmitteL 

Die deutschen Schulen und insbesondere die Begegnungsschulen leisten 
bezüglich dieses Trends einen merklichen Beitrag zur Erhaltung der deutschen 
Sprache im deutsch-chilenischen Kontext. In der Tat geben Francisco, Clau­
dio und Sandra an, dass die deutsche Schule für sie ein wichtiger Raum dar­
stellte, an dem sie Deutsch sprechen bzw. üben konnten. Doch auch die Be­
mühungen dieser Bildungsinstitution laufen letzten Endes ins Leere, da die 
meisten Beteiligten, besonders nach Abschluss ihrer Schulzeit, in ihrem Alltag 
verstärkt Spanisch sprechen. 

Es ist also nicht verwunderlich, dass alle bisher präsentierten Interview­
partner es vorzogen, das Interview auf Spanisch zu führen. Im Verlauf des 
Gesprächs konnte man allerdings einige spontane Sprachwechsel vom Spani­
schen ins Deutsche feststellen und zwar besonders bei Carola, Francisco und 
Sandra. Doch insgesamt muss man sagen, dass diese sich in Grenzen gehalten 
haben und meistens nur einzelne Wörter betrafen. So kann man schwer von 
der Existenz einer hybriden oder gemischten Sprache ausgehen (vgl. Anzaldua 
199914

), sondern eher von einem alternativen Einsatz der deutschen und spa­
nischen Sprache. Das heißt, der Sprachwechsel erfolgt eher in Blöcken und 
nicht dynamisch innerhalb eines selben Satzes. Wenn überhaupt, dann bezieht 
sich ein spontaner Sprachwechsel auf einen Austausch einzelner Wörter im 
Rahmen eines einzigen Sprachsystems und nicht auf die Vermischung ver­
schiedener Sprachsysteme. Kriterien der alternativen Sprachwahl entsprachen 
hauptsächlich den Sprachkompetenzen bzw. Sprachpräferenzen der Ge­
sprächspartner oder einer spontanen sprachlichen Neigung. 

14 Gloria Anzaldua bietet in ihrem Buch "Borderlands" (1999) mehrere Beispiele 
für eine hybridisierende Sprache bzw. eine Mestizen-Sprache. In der Tat ist das 
Buch selbst in einem Mestizen-Sprachstil geschrieben. Gloria Anzaldua dazu: 
"Tex-Mex, or Spanglish, comes most naturally to me. I may switch back and 
forth from English to Spanisch in the same sentence or in the same word" (An­
zaldua 1999: 78). Die "Chicana-Sprache" überwindet jeden sprachlichen Dua­
lismus. Genau das scheint bei meinen deutsch-chilenischen Gesprächspartnern 
nicht der Fall zu sein. 

294 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

S: "Wir haben eigentlich immer sehr gemischt gesprochen. Da wir in der Klasse 
Leute hatten, die aus Deutschland kamen und die kein Wort Spanisch sprechen 
konnten. Auch wenn es uns nicht gefiel, so blieb uns nichts anderes übrig als mit ih­
nen auf Deutsch zu sprechen. Also, na ja, die Leute ... Ich hatte eine Mitschülerin, 
die jetzt Medizin an der Universität C. studiert - auch dieser andere, der gegangen 
ist- und, na ja, wenn ich sie an der Universität treffe, dann sprechen wir selbstver­
ständlich auf Spanisch. Weil wirbeidehier geboren wurden und immer hier lebten. 
Aber mit denen, die erst am Ende [ihrer Schulzeit, Anm. des Verf.] nach Chile ka­
men, wenn ich sie sehe, dann spreche ich auf Deutsch (2 Sek. Pause) Ein wenig. 
Nicht zuviel, aber ... " (Sandra, 471-476) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Wenn man die hier dargestellten Interviews als Gesamtheit betrachtet, so wird 
man feststellen können, dass deutsche Sprache für diese Gruppe junger Men­
schen ihre kulturbezogene identitätsstiftende Funktion weitgehend eingebüßt 
hat. Deutschkenntnisse besitzen für die meisten nur noch einen instrumentel­
len Wert. Deutsch zu sprechen wird zum Beispiel mit einem höheren sozialen 
Status in Verbindung gebracht. Andererseits erweitern deutsche Sprachkennt­
nisse den Handlungsspielraum und Handlungsfähigkeiten der Beteiligten. 

C: "Das heißt, meine Eltern haben zu mir immer gesagt -auch mein Großvater und 
so -dass eine Fremdsprache viele Türen öffnet. Und mehr noch, wenn es nicht Eng­
lisch ist, weil heutzutage jeder Englisch sprechen kann. Aber Deutsch oder, ich weiß 
nicht, Französisch, eine andere Sprache, ist schwieriger. Sie öffnen dir also viele Tü­
ren." (Cynthia, 405-408) 15 [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Die deutsche Sprache wird weiterhin mit gemischten Gefühlen betrachtet: Ei­
nerseits bringt der Erwerb dieser Sprache den Beteiligten eine bessere soziale 
Anerkennung und erweiterte Handlungsmöglichkeiten. Andererseits spricht 
kaum jemand gerne Deutsch. Denn Deutsch zu sprechen ist eine Aufgabe nnd 
eine Pflicht, aber kein Vergnügen. Wer mit seinen Freunden auf Deutsch 
spricht, gilt als perno, d.h. als einfältig und langweilig. Deutsch ist keine emo­
tionale Sprache, sie ist keine Beziehungssprache und erfolgt somit ausschließ­
lich in einem erzieherischen Kontext. 

Dessen ungeachtet tun deutschsprachige Eltern wörtlich alles, was in ihren 
Händen liegt, um ihren Kindem diese Sprache weiterzugeben. Wie gesehen, 
bemühen sie sich zunächst darum, zuhause Deutsch zu sprechen. Falls sie 
vorher kein Deutsch sprechen können, so nehmen sie Deutschkurse, um diese 
Sprachkenntnisse zu erwerben. Anschließend wählen sie für ihre Kinder eine 
deutsche Schule, um die erworbenen deutschen Sprachkenntnisse zu sichern. 
Die Kinder verinnerlichen wiederum diese Haltung gegenüber der Sprache. 
Wahrscheinlich ist Deutsch nicht mehr ihre dominante Sprache, aber sie be­
mühen sich trotzdem darum, ihren eigenen Nachwuchs wieder auf Deutsch zu 
erziehen. 

15 Obwohl Cynthia einer anderen Gruppe von Interviews zugeordnet wurde, erlebte 
sie ebenfalls eine bikulturelle und bilinguale Sozialisation in Chile und kann da­
her an dieser Stelle zur Darstellung sprachlicher Aspekte im deutsch-chileni­
schen Kontext herangezogen werden. 

295 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

C: "Gut, ich würde mir gerne die Zeit nehmen, um meiner Tochter die deutsche 
Sprache weiterzugeben. In der Tat spreche ich schon mit ihr auf Deutsch und Spa­
nisch. Ich habe deutsche Kinderlieder. Die Kindermusik, die ich auflege ist auf 
Deutsch 
I:hmhm 
C: Es würde mir also gefallen, dass sie es lernt. Das ist sehr wichtig für mich." (Ca­
mila, 388-392) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Diese Situation führt im Grunde zu einer quasi künstlichen Erhaltung der 
deutschen Sprache im deutsch-chilenischen Kontext. Manchmal kommt es ei­
nem sogar vor, als ob Deutsch zu sprechen mit der Zeit zu einem Zweck in 
sich selbst geworden ist. Was für einen Sinn hat es eigentlich, unter diesen 
Bedingungen weiterhin Deutsch zu sprechen? 

C: "Obwohl ich nicht weiß. Das heißt. Was bringt es mir, weiterhin Deutsch zu 
sprechen. Nur aus Tradition? Ich glaube, dass ... Das heißt, ich möchte es beibehal­
ten, weil ich vielleicht mal [nach Deutschland, Anm. des Verf.] gehe. Doch manch­
mal, es gibt schon viele Leute, die das in Frage stellen. Aus welchem Grund soll 
man die Sprache beibehalten. Um ein Traditionalist zu sein? Um mich von den an­
deren zu entfernen?" (Sandra, 1396-1398) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Situative Differenzerfahrungen im Übergang 

Die Auswertung der Interviews unterstützt die Auffassung, dass soziale und 
kulturelle Identität auf einen kollektiven Prozess der Verhandlung von Diffe­
renzen zurückgeführt werden kann. Dabei ist es wichtig darauf zu achten, 
welche Differenzen im Spiel sind (z.B. kulturelle oder soziale Differenzen), 
wer diese Differenzierungen trifft (z.B. selbstdefinierte oder fremdbestimmte 
Differenzen) und wie sich die Bedeutung und die Verhandlung von Differen­
zen je nach Kontext verändern. Das heißt im letzten Fall, dass Differenzen ih­
ren eigentlichen Wert erst in Verbindung mit dem jeweiligen Kontext erhal­
ten. Weiche Differenz wichtig ist und welche nicht, ist also kontextspezifisch. 
Auch die Verhandlung von sozialen und kulturellen Kategorien verändert sich 
im Zusammenhang mit dem Kontext. Das bedeutet, dass sich soziale und kul­
turelle Identität je nach Kontext und Situation verschieben kann. 

Ein weiterer wichtiger Aspekt bezieht sich auf Kontextübergänge. Wie wir 
zum Beispiel bei Sandra oder Camila sehen konnten, besitzen Kontextüber­
gänge eine besondere Bedeutung im Leben einer Person. Sie stellen wichtige 
Anhaltspunkte für Differenzerfahrungen dar. Differenzerfahrungen, die in Zu­
sammenhang mit einer Kontextveränderung bzw. durch einen Kontextwechsel 
veranlasst werden, habe ich als situative Differenzerfahrungen bezeichnet. Si­
tuative Differenzerfahrungen zeichnen sich dadurch aus, dass sie an ein be­
stimmtes Lebensereignis - den Kontextwechsel - gebunden sind. Daher sind 
situative Differenzerfahrungen auch zeitlich begrenzt, d.h. es handelt sich um 
begrenzte Erfahrungen von Differenz. Dennoch muss man festhalten, dass das 
Ende situativer Differenzerfahrungen nicht immer eindeutig ist. Situative Dif­
ferenzerfahrungen können sich durch Habitualisierung schließlich zu kontinu­
ierlichen Differenzerfahrungen entwickeln (s. weiter unten). 

296 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Situative Differenzerfahrungen stehen weiterhin in Kontrast zu vorange­
henden Erfahrungen von Gleichheit und Kontinuität. Daher werden situative 
Differenzerfahrungen oft als Bruch dargestellt. Das bedeutet jedoch nicht, 
dass jeder Kontextübergang als Diskontinuität erlebt wird. Kontextwechsel 
scheint besonders dann als Bruch erfahren zu werden, wenn es wenige oder 
keine Möglichkeiten der Kontinuität bzw. Verbindungen zu vorher vertrauten 
Kontexten gibt. Diese Situation verschärft den Kontrast zwischen einem und 
dem anderen Kontext und setzt die Beteiligten unter besonderen Anpassungs­
druck. 

Des Weiteren umfassen situative Differenzerfahrungen zwei unterschied­
liche Aspekte: (1) Sie beziehen sich einerseits auf die Auseinandersetzung mit 
einem fremden oder veränderten Kontext. Diese Erfahrung wird meistens mit 
dem Satz "alles ist anders" eingeleitet. (2) Andererseits beziehen sich Diffe­
renzerfahrungen auch auf den Prozess der Verhandlung von Zugehörigkeiten 
und das Gefühl, nicht dazuzugehören. Die Interviewpartner argumentieren in 
dieser Hinsicht nach dem Motto "ich bin anders". Beide Aspekte überlagern 
sich allerdings im Rahmen eines Kontextwechsels und können nicht immer 
klar voneinander unterschieden werden. 

Im Rahmen der bisher dargestellten Interviews konnten situative Diffe­
renzerfahrungen hauptsächlich beim Übergang von der Schule an die Univer­
sität festgestellt werden. Deshalb spreche ich in diesem Fall von situativen 
Differenzerfahrungen im Übergang. Im nächsten Kapitel werden wir uns mit 
situativen Differenzerfahrungen im Rahmen von Migration beschäftigen. Si­
tuative Differenzerfahrungen im Rahmen von Migration stehen dabei in Zu­
sammenhang mit dem Begriff der Akkulturation. Ein wichtiger Unterschied 
zwischen situativen Differenzerfahrungen im Übergang und in der Migration 
ist die Möglichkeit der Kontinuität bzw. der Verbindung zu ehemals vertrau­
ten Kontexten. Diese Möglichkeit ist bei einer Migration viel geringer als bei 
einem Übergang. Daher wird Migration auch viel eher als biografisch relevan­
ter Bruch erlebt. Die Interviews zeigen weiterhin, dass Differenzerfahrungen 
im Übergang sich vorwiegend auf Verhandlung von Zugehörigkeiten und we­
niger auf die Auseinandersetzung mit Kontextveränderungen beziehen. Bei 
Differenzerfahrungen in der Migration ist diese Situation oft umgekehrt. 

Meine Interviewpartner zeigen in diesem Zusammenhang, dass sie in ei­
nem Übergang relativ gut mit einem veränderten Kontext umgehen können. 
Die Verhandlung von Zugehörigkeiten kaun sich jedoch zu einem Problem 
entwickeln. Der Ausgang der Verhandlung hängt dabei wesentlich davon ab, 
ob Differenzen vorwiegend selber oder von anderen getroffen werden. So sind 
selbstbestimmte Differenzen leichter zu ertragen als Fremddifferenzierungen. 
Interessant ist jedoch, dass auch Selbstdifferenzierungen negative Konsequen­
zen für die Betroffenen haben können. Das könnte zum Beispiel der Fall von 
Sandra sein. Trotzdem sind Selbstdifferenzierungen immer noch erträglicher 
als fremdbestimmtes Anderssein. Das zeigt zum Beispiel der Fall von Camila. 
Das Schwierige an der Differenzerfahrung ist daher nicht unbedingt die Diffe-

297 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

renzerfahrung an sich, sondern die Möglichkeit der Beteiligung bei der Defi­
nition von Differenzen. 

Situative Differenzerfahrungen stehen schließlich in Kontrast zu kontinu­
ierlichen Differenzerfahrungen. Kontinuierliche Differenzerfahrungen sind 
alltäglich und allgegenwärtig. Sie hängen nicht von einem bestimmten Kon­
textwechsel ab. Der Wechsel von einem Kontext zum anderen bringt nur eine 
Verschiebung von Differenzen mit sich, aber keine wesentliche V erändemng 
in der Tatsache, dass man sich ständig anders fühlt. Francisco und Carola ver­
körpern diese letzte Version der Differenzerfahrung. Beide machen schon an 
der deutschen Schule Differenzerfahrungen, die im Übergang an die Universi­
tät nicht verschwinden, sondern sich nur verschieben. Das heißt, sie fühlen 
sich immer noch anders, aber jetzt auf eine andere Art und Weise anders. So 
werden kontinuierliche Differenzerfahrungen auch nicht als Bruch erlebt oder 
in Kontrast zu einer vorangehenden Erfahrung von Gleichheit und Kontinuität 
gesetzt. Kontinuierliche Differenzerfahrungen gleichen eher einer fortwähren­
den Geschichte, die sich ständig in neuen Variationen fortsetzt. 

Klasse und Kultur 

Wie vorher angemerkt wurde, besitzen soziale Kategorien keinen Wert an 
sich. Die Bedeutung sozialer und kultureller Differenzen muss erst im jeweili­
gen Kontext ausgehandelt werden. Ein wichtiger Aspekt dieser Verhandlung 
bezieht sich dabei auf die Sorte von Differenzen, die im entsprechenden Kon­
text ausgehandelt werden. 

Soziale Klassenunterschiede stellen in Chile bis heute eine bedeutungsvol­
le Grenzlinie dar, die stark kontrastierende Lebensbereiche und Lebensweisen 
voneinander scheidet (vgl. PNUD 2002; Salazar/Pinto 1999; Ojeda-Ebert 
1984). Die Tatsache, dass soziale Differenzen kulturelle Unterschiede oft in 
den Hintergrund drängen, bedeutet jedoch noch lange nicht, dass die letzten 
vollkommen irrelevant geworden sind. Im Gegenteil, um eine Person in La­
teinamerika in der sozialen Skala einordnen zu können, verwendet man so­
wohl soziale als auch kulturelle Kriterien (vgl. Beck-Gemsheim 1999; Larrain 
2001). Das heißt, Klasse nnd Kultur befinden sich miteinander verbunden und 
folgen der Logik: Je weißer, desto reicher. Oder anders hemm, je reicher, des­
to weißer. 

Man kann entlang der Erzählungen der Interviewpartner hauptsächlich 
zwei Variationen der Beziehung zwischen Kultur und Klasse vorfinden. Die 
erste bezieht sich auf den Zusammenhang, der im Diskurs der Befragten zwi­
schen kulturellen, rassistischen und sozialen Kategorien hergestellt wird. Da­
bei werden diese Kategorien als bedeutungsgleich behandelt und im Verlauf 
des Gesprächs mit aller Selbstverständlichkeit verwechselt bzw. ausgetauscht. 
Wennjemand zum Beispiel als cuicolcuica bezeichnet wird, so beinhaltet die­
se Affirmation einerseits eine soziale Bedeutung, d.h. es handelt sich um je­
manden, der einer höheren sozialen Schicht angehört. Andererseits taucht die­
ser Begriff auch in enger Verbundenheit mit einer weiteren Bezeichnung auf, 

298 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

nämlich gringo/gringa, d.h. jemand, der einer nordamerikanischen bzw. euro­
päischen Kultur angehört. 

Kulturelle und soziale Differenzen treten je nach Kontext jeweils in den 
Vordergrund oder in den Hintergrund. An einer deutschen Schule sind soziale 
Differenzen beispielsweise nicht so relevant. Im Gegensatz dazu treten kultu­
relle Unterscheidungen stark in den Vordergrund. An der Universität fallen 
Differenzerfahrungen unterschiedlicher aus. Je nachdem, um welche Universi­
tät es sich handelt, können soziale oder kulturelle Unterschiede mehr oder we­
niger in den Vordergrund treten. So konnten wir zum Beispiel sehen, dass so­
ziale Unterschiede an der Universität C. sehr relevant, während sie an der 
Universität P. weniger bedeutungsvoll waren. Wichtig ist dabei der soziale 
Hintergrund der Studenten an den jeweiligen Hochschulen. 

Andererseits stellen die Interviewpartner auch einen Zusammenhang zwi­
schen sozialer Klasse und Kultur her. Dabei sprechen sie von der Kultur einer 
sozialen Klasse. Mit anderen Worten gehen sie davon aus, dass verschiedene 
soziale Klassen unterschiedliche Lebensweisen vertreten. So spricht Camila 
zum Beispiel über die unterschiedlichen Verhaltensweisen und Bedeutungs­
strukturen von Frauen aus wohlhabenden und armen sozialen Verhältnissen, 
während Carola eine detaillierte Beschreibung der Lebensweisen von Perso­
nen aus höheren sozialen Schichten unternimmt. 

Im Süden aufgewachsen 

Als nächstes werden die Interviews von zwei jungen Frauen vorgestellt, die 
zwar ebenfalls eine bikulturelle Sozialisation in Chile erlebten, jedoch nicht in 
Santiago, sondern im Rahmen des deutsch-chilenischen Kontextes in Südchi­
le. Obwohl diese Interviews am Anfang der Untersuchung nicht geplant wa­
ren, so sind sie dennoch interessant, weil sie eine neue Dimension der Diffe­
renzierungen einführen, nämlich der Unterschied zwischen Stadt und Land. 

Sowohl Cynthia als auch Alejandra erleben eine Migration und machen in 
dieser Hinsicht eine situative Differenzerfahrung. Während Cynthia jedoch 
von einer Kleinstadt in Südchile in die Hauptstadt des Landes zieht, wandert 
Alejandra nach Deutschland. So stellt Alejandra auch schon einen gewissen 
Übergang zur nächsten Gruppe von Interviewpartnern dar, die alle biografisch 
relevante internationale Migrationserfahrung erlebten. 

Cynthia: Ich finde, dass es da keinen großen Unterschied gibt 

Cynthia wnrde in Chile geboren und besitzt sowohl die chilenische als auch 
die deutsche Staatsangehörigkeit. Zum Zeitpunkt des Interviews ist Cynthia 
20 Jahre alt und macht eine Ausbildung an einem deutschen Lehrerbildungs­
institut, um später als Lehrerin oder Kindergärtnerin an einer deutschen Schu­
le in Chile tätig zu sein. Währenddessen wohnt sie in einem lutherischen Stu-

299 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

dentenwohnheim in Santiago. Cynthia macht einen liebenswürdigen und 
schüchternen Eindruck. Das Interview wurde auf Spanisch geführt16

. 

Cynthia wuchs in einer kleinen Stadt in Südchile auf. Laut Cynthia ist die­
ser Ort so klein, dass niemand ihn wirklich kennt. Interessant ist dabei zu be­
merken, dass Cynthia ihren Wohnort in ihrer Heimatstadt situiert, obwohl sie 
in der Gegenwart eigentlich in Santiago lebt. Diese Ausdrucksweise deutet 
daraufhin, dass Cynthia eine enge Beziehung zu ihrem Herkunftsort hat. 

C: "Ich wohne eigentliche in V. [Kleinstadt in Südchile, Anm. des Verf.] 
I: Ja 
C: Weißt du, wo das ist? 
I: Klar, ich war schon einmal dort (lacht) 
C: Die meisten Leute kennen es nämlich nicht. Es ist nicht sehr bekannt. 
I: Echt? 
C: Man nimmt V., hm, nicht so ernst (lacht)[ ... ] Na ja, das heißt, meine Stadt ist ir­
gendwie klein und das ist, ich weiß nicht, das Leben ist ruhiger. Ich weiß nicht. Ich 
finde, dass es familiärer ist. Es ist. Lass mal sehen. Wie könnte ich es dir sagen. Ir­
gendwie befindet sich alles enger zusammen. 
I:hmhm 
C: Alles bleibt irgendwie in der Nähe." (114-129) 

Cynthias Mutter wurde in Deutschland geboren und ihr Vater ist deutscher 
Abstammung. Ihre gesamten Vorfahren haben also eine deutsche Herkunft. 

C: "Eh. Meine Mutter wurde in Deutschland geboren ... 
I: Aha 
C: ... und mein Vater hat eine deutsche Abstammung. Meine gesamten Vorfahren 
sind Deutsche." (75-77) 

Cynthias Vater wurde in Chile geboren und wuchs hier auf. Nach der Schule 
schickten ihn seine Eltern nach Deutschland, um dort eine Ausbildung zu ma­
chen. In Deutschland lernte er Cynthias Mutter kennen. Nach einiger Zeit hei­
rateten sie und kehrten anschließend nach Chile zurück, um hier ein neues Le­
ben zu beginnen. Laut Cynthia befindet sich ihre Mutter jetzt schon mehr als 
22 Jahre in Chile. Sie glaubt, dass sie sich in Chile eingelebt hat und dass es 
ihr hier gefällt. Cynthias Mutter hat auch keine wesentlichen Kontakte mehr 
zu ihrer Familie in Deutschland und war dort nur selten zu Besuch. Familien­
kontakte bestehen eher zu den Verwandten von Seiten des Vaters. 

Laut Cynthia erzählten ihre Eltern nicht viel über Deutschland und vergli­
chen diesen Ort auch nicht ständig mit Chile. Sie glaubt, dass sie sich weitge­
hend chilenisiert haben. 

C: "Das heißt, natürlich kommentiert man und so. Aber so ,oh, Deutschland ist so 
und hier ist es so.' So nicht. Nein. Nein. Aber irgendwie (3 Sek. Pause). Nein, nicht 
wirklich. Wir haben nicht viel darüber gesprochen[ ... ] Ich glaube eben, dass meine 
Eltern sich sehr chilenisiert haben." (814-819) 

16 Die Übersetzung der Zitate erfolgte durch den Verfasser. 

300 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Wir können also bemerken, dass im Rahmen von Cynthias Familie kulturelle 
Differenzen kaum eine Rolle spielen. Die Familienmitglieder bleiben auch 
nicht in einer kolonialen Logik der Gegenüberstellung von Deutschland und 
Chile gefangen, sondern tendieren eher dazu, ihre Beziehnngen zu Deutsch­
land beiseite zu legen und sich dem chilenischen Umfeld zu assimilieren. Nnr 
die deutsche Sprache wird noch erhalten. Aber nicht aus identitätsbezogenen 
Motiven, sondern aus rein pragmatischen Erwägungen. 

C: "Das heißt, meine Eltern haben zu mir immer gesagt -auch mein Großvater und 
so - dass eine Fremdsprache viele Türen öffnen. Und mehr noch, wenn es nicht 
Englisch ist, weil heutzutage jeder Englisch sprechen kann. Aber Deutsch oder, ich 
weiß nicht, Französisch, eine andere Sprache, sind schwieriger. Sie öffnen dir also 
viele Türen." ( 405-408) 

Der Erhalt der deutschen Sprache war auch eines der wichtigsten Gründe, 
weshalb Cynthias Eltern ihre Tochter auf eine deutsche Schule schickten. 
Doch Cynthia verbrachte nicht ihre gesamte Schulzeit an einer deutschen 
Schule, sondern besuchte von der zweiten bis znr fünften Klasse eine andere 
Schule. Der Grund für den Schulwechsel bleibt unklar. 

C: "Ich weiß nicht. Ich war an einer Schule ... Ich war nicht immer auf einer deut­
schen Schule. 
I:hmhm 
C: Zuerst war ich im Kindergarten und dann in primero btisico [entspricht dem ers­
ten Grundschuljahr, Anm. des Verf.]. Dann habe ich die Schule verlassen, weil nein, 
ich war zu klein. Dann bin ich auf eine andere Schule gegangen." (129-133) 

Cynthia beschreibt die deutsche Schule, die sie als Kind besuchte als eine sehr 
kleine Bildungseinrichtung mit wenigen Schülern. Aus diesem Grund waren 
die menschlichen Beziehungen an der Schule auch sehr nah und vertraulich. 
Klassen wnrden weiterhin nach Sprachkenntnissen unterteilt, doch die Klassi­
fikation war im Vergleich zu deutschen Begegnnngsschulen weniger relevant, 
da die Mehrheit der Schüler sowieso sehr wenig Deutsch sprechen konnte. 
Das kommt daher, weil die Schüler entweder Nachkommen ehemaliger deut­
scher Einwanderer waren, die kaum noch ein Wort Deutsch sprechen konnten, 
oder Chilenen, die diese Schule aufgmnd ihrer guten Leistung besuchten und 
keine deutschen Vorkenntnisse besaßen. 

C: "Die deutsche Schule in V. [bezieht sich auf die Kleinstadt in Südchile, Anm. des 
Verf.] ist sehr klein. Die Infrastruktur ist sehr klein. Eh, ich weiß nicht. Es sind we­
nige Schüler. Aber ich fand, dass die Beziehungen sehr nah waren. Irgendwie war 
alles personalisierter. Eh. Es gab Deutschgruppen [ ... ] Es gab irgendwie drei 
Deutschgruppen. Die mehr wissen. Das heißt, die ... Die nicht so viel wissen und 
die gerade erst angekommen sind. Denn es ist so, normalerweise schicken die Leute 
aus kleinen Städten ihre Kinder auf die Schule, die ungefähr die beste ist. Und da es 
nicht so viele Schulen gab, ging die Mehrheit eben zur ... Aber sie interessierten 
sich nicht wirklich für das Deutsche. 
I:hmhm 
C: Obwohl sie am Ende doch etwas lernen." (156-167) 

301 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

C: ,,Zum Beispiel an der Schule und die Leute an der Schule, dort sind die meisten 
irgendwie deutsche Nachkommen. Die Mehrheit." (216-217) 

Cynthia sieht keinen Unterschied zwischen der deutschen Schule in ihrer 
Heimatstadt und anderen chilenischen Schulen. Sie meint, es handelt sich um 
eine ganz normale Schule. Der einzige Unterschied liegt am Deutschunter­
richt 

C: "Ja, ich glaube, dass es [deutsche Schule, Anm. des Verf.] eine vollkommen 
normale Schule ist. Es gibt nur eine andere Sprache." (183-184) 

Cynthia sieht auch weiterhin keine Differenzen zwischen Deutsch-Chilenen 
und Chilenen. Für Cynthia sind alle gleich. Alle sind Chilenen. 

C: "Es könnte sein, dass sie vielleicht ... Ein [chilenischer, Anm. des Verf.] Mit­
schüler oder Kommilitone zum Beispiel. Er kommt zu mir nach Hause und es mag 
sein, dass er einen Unterschied sieht. 
I:hm 
C: Aber ich weiß nicht. Eigentlich finde ich, dass es irgendwie das gleiche ist. 
I:hmhm 
C: Ich finde nicht, dass es da viel Unterschied gibt. Vielleicht haben sie es bemerkt­
ich meine, die Chilenen. Aber es ist irgendwie doch das gleiche. 
I:hmhm 
C: Ich finde, dass es da keinen großen Unterschied gibt." (783-791) 

Nur Deutsche findet Cynthia anders. Sie empfindet sie als fremd. Und das, 
obwohl ihre eigene Mutter aus Deutschland kommt. 

C: "Wenn Deutsche kommen oder so, oder ich hatte Kontakt zu deutschen Jugendli­
chen. Doch sie sind irgendwie anders und irgendwie ... Weil ich sie eben nicht, ich 
kenne sie nicht. Weil ich immer hier aufgewachsen bin. 
I:hmhm 
C: Ich weiß nicht, wie es ist, wie die Deutschen sind und all das. Und wenn ich sie 
sehe ... Meine Freundin [aus Deutschland, Anm. des Verf.] zum Beispiel. Wir ha­
ben viel ausgetauscht und es gab Dinge, die ich nicht kannte." (391-395) 

Da Cynthia Deutsch-Chilenen und Chilenen angleicht, ist es auch nicht ver­
wunderlich, dass sie in kultureller Hinsicht weder in deutsch-chilenischen 
noch in chilenischen Kontexten eine Differenzerfahrung macht. Wobei man 
vielleicht hinzufügen sollte, dass Cynthia bisher auch noch nie wirklich den 
deutsch-chilenischen Kontext verlassen hat. 

C: "Ich hatte die Mentalität meiner Mitschülerinnen [aus der deutschen Schule, 
Anm. des Verf.] hier in Chile. Es ist aber ... Nein, eigentlich ist es dasselbe. Es ist 
dasselbe wie hier." (397) 

C: "Nein. Ich habe mich in dieser Hinsicht nicht anders gefühlt als ich mit Personen 
zusammen war, die nichts mit Deutschland zu tun hatten. Nein. Deshalb glaube ich, 
dass ... Ich weiß nicht. Und ich komme hier [Santiago, Anm. des Verf.] an und es ist 
dasselbe. Ich fühle mich überhaupt nicht anders." (389-391) 

302 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Einer der wichtigsten Momente in Cynthias Leben war ihr erster Besuch in 
Deutschland, als sie etwa zehn oder elf Jahre alt war. Doch es war nicht der 
Aufenthalt in Deutschland selbst, der Cynthia beeindruckte, sondern die Tat­
sache, dass sie von ihren Eltern alleine nach Deutschland geschickt wurde. 
Cynthia sollte dort ihre Verwandten kennen lernen. Jahre später reist Cynthia 
ein zweites Mal nach Deutschland. Diesmal nimmt sie am Schüleraustausch 
teil. 

Nach dem Schulabschluss zieht Cynthia nach Santiago, um dort an einem 
deutschen Lehrerbildungsinstitut eine Ausbildung als Lehrkraft zu machen. 
Der Abschluss entspricht dabei keinem Universitätsabschluss in Chile und 
wird auch nicht in Deutschland anerkannt. Doch das Institut bietet seinen Stu­
denten und Studentinnen einen sicheren Arbeitsplatz an einer deutschen Schu­
le in Chile an, was diese Ausbildung für viele jnnge Menschen mit deutsch­
chilenischen Hintergrund sehr attraktiv macht. Und Cynthia wollte sowieso 
nicht an der Universität studieren. Sie hätte auf jeden Fall eine Berufsausbil­
dung und kein Studium gemacht. Darüber hinaus wollte sie ihre Deutsch­
kenntnisse nutzen. 

Während ihrer Ausbildung wohnt Cynthia in einem Studentenwohnheim, 
das von der lutherischen Kirche unterstützt wird. Dieser Wohnort ist zwar 
nicht ausdrücklich deutsch-chilenisch, aber die Studenten, die hier wohnen, 
stammen vorwiegend aus deutsch-chilenischen Kreisen. Außerdem hat die lu­
therische Kirche in Chile einen starken deutschen Einfluss. 

Von einer Kleinstadt im Süden nach Santiago zu ziehen war für Cynthia 
eine sehr schwere Umstellung. Alles war auf einmal anders. 

C: "Eigentlich warte ich innner darauf, dass es ein langes Wochenende gibt, wo ich 
wieder zurückgehen kann [in den Süden, Anm. des Verf.]. Weil, na ja, ich weiß 
nicht. Für mich war es immerhin eine große Umstellung von V. [Kleinstadt im Sü­
den, Anm. des Verf.] nach Santiago zu konnnen. Auf einmal war alles irgendwie 
anders. 
I:hm 
C: Und ich kam hierher und ... Ich weiß nicht. Es war, ich habe mich nicht als ab­
hängige Person gefühlt. Aber es hat sich alles irgendwie geändert und zwar alles auf 
einmal. So schnell. Also ja, ich mag es gerne, wenn ich dort hingehen kann. Mir ge­
fällt auch die Stille dort. Und hier ist es irgendwie so laut, so ... 
I: Ja, klar. Wenn man es mit V. vergleicht ... 
C: Ja. Deswegen war es eine sehr große Umstellung für mich." (657-664) 

Im Grunde muss sich Cynthia mit einem stark veränderten Kontext auseinan­
dersetzen. Diese Situation kommt durch eine Migration zustande, die einer­
seits in Zusammenhang mit einem Übergang von der Schule in die Berufs­
schule und andererseits in Verbindung mit einem Übergang in das selbständi­
ge Wohnen erfolgt. So ist es nicht verwunderlich, dass Cynthia diese Situation 
als situative Differenzerfahrung erlebt. Hierbei geht es jedoch nicht um die 
Aushandlung von Zugehörigkeiten, die durch den Wechsel weitgehend unan­
getastet bleiben, sondern eher um die Auseinandersetzung mit einem unter­
schiedlichen Kontext. Sie muss sich neu in der Stadt orientieren, neue Freunde 
finden nnd sich an einen neuen Lebensrhythmus gewöhnen. Die Differenzen, 

303 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

um die es hier geht, beziehen sich dabei weder auf eine kulturelle noch soziale 
Ebene, sondern auf die Unterschiede zwischen einem Leben auf dem Land 
und einem Leben in der Stadt. 

C: "Ja. Ich habe mich schon eingelebt. 
I: Ach so 
C: Die ersten Tage waren irgendwie schwierig, aber ich habe michjetzt schon einge­
lebt und mir gefallen beide Orte. Ich weiß, dass ich hier sein muss, um meine Aus­
bildung voranzubringen und all das. Einerseits gefällt es mir auch, andererseits wie­
derum auch nicht. 
I: Was gefällt dir nicht? 
C: Weil es so unruhig ist. Ich mag die Ruhe. Ich weiß nicht. Es ist schon lustiger 
hier. Es gibt hier viel mehr Sachen, die man unternehmen kann. Man braucht auch 
viel mehr Zeit für alles. Dort hatte ich, die Nachmittage waren dort unendlich lang. 
Hier mache ich gar nicht, weil ich erst ganz Santiago durchqueren muss und dafür 
zwei Stunden brauche. 
I: Klar 
C: Dort ist es ruhiger. Es gibt kein Stress. Es ist ... Du lebst einfach deine Routine. 
I:hmhm 
C: Und hier lebst du etwas ganz anderes. Und hast viel weniger Zeit." (670-681) 

Cynthia betrachtet sich selbst als Chilenin und wundert sich zunächst einmal, 
dass ich mich für sie für ein Interview interessiere. Weder die Tatsache, dass 
ihre Eltern eine deutsche Abstammung besitzen, noch dass sie fließend 
Deutsch sprechen kann und einen deutschen Pass besitzt, bringen sie davon 
ab, sich als Chilenin zu definieren. 

C: "(lacht) Das heißt, ich habe den Pass und ich habe die Möglichkeit. Ich weiß, 
dass es nützlich ist. 
I: hmhm 

C: Aber ich weiß nicht. Ich betrachte mich eher als Chilenin 
I: Wie ... 
C: Da ich immer hier gelebt habe und alles ... " (28-32) 

Daher stellt sich Cynthia auch gar nicht erst die Frage nach einem alternativen 
Lebensort. Cynthia möchte weiterhin in Chile bleiben. 

C: "Ich weiß nicht. Ich glaube, ich bin eher Chilenin. 
I:hmhm 
C: Weil, na ja, ich habe immer hier gelebt. Mir gefällt Deutschland sehr, aber ich 
finde, dass es eher für ältere Leute ist. Ich weiß nicht, ob ich dort leben würde. Ich 
glaube nicht. 
I:hmhm 
C: Es ist das, was ich schon immer gesagt habe und ich weiß nicht. Ich wohne ja 
schon hier und fühle mich eher Chilenin als Deutsche [ ... ] Es hätte mich vielleicht 
interessiert mal für ein Jahr nach Deutschland zu gehen, um dort mein Deutsch zu 
bessern oder etwas in der Richtung. Aber danach wieder zurückkehren. Ich weiß 
nicht. Ich habe mein ganzes Leben hier. 
I:hmhm 
C: Es ist das Land woran ich gewohnt bin. Ich kenne es besser. Nur diese Umge­
bung, na ja, ich kenne auch die andere, aber nur als Besuch, wie ich dir schon er­
zählte. Als ... Aber nein, ich glaube, ich bin eher Chilenin (lacht)." (580-592) 

304 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Cynthias Zuhause befindet sich bei ihren Eltern im Süden. Es ist ein Ort, nach 
dem sie sich ständig sehnt. Wenn es nach ihr ginge, so wäre sie jetzt dort. 

I: "Was ist für dich ,Zuhause'? Oder ,zuhause zu sein'. Und wo wärst du zuhause. 
C: (3 Sek. Pause) Hm. Bei meinen Eltern. Das, das ... Das heißt, solange ich hier 
bin, wünsche ich mir nichts sehnlicher als dort zu sein." (653-655) 

Alejandra: Einsam in Deutschland, fremd in Santiago 

Alejandra ist zum Zeitpunkt des Interviews 34 Jahre alt. Sie ist Architektin 
und wohnt alleine in einer Wohnung in Santiago. Alejandra ist eine attraktive 
blonde Frau mit hellen blauen Augen, die einen sehr zurückhaltenden Ein­
druck macht. Sie wurde in Chile geboren und wuchs einer mittelgroßen Stadt 
in Südchile auf. Alejandra besitzt ausschließlich die chilenische Staatsangehö­
rigkeit. Das Interview wurde auf Spanisch geführt17

. 

Alejandra stammt von ehemaligen deutschen Einwanderem in Chile ab. 
Diese kulturelle Zuordnung erfolgt auf biologischer bzw. genetischer Ebene 
und weist auf das Vorhandensein verschiedener Zugehörigkeitsebenen hin. 

A: "Die Beziehung [zu Deutschland, Anm. des Verf.] ist ziemlich offensichtlich. Ich 
bin deutscher Nachkomme [ ... ] Ich denke es [die Beziehung zu Deutschland, Anm. 
des Verf.] ist genetisch." (9/55) 

Alejandras deutsche Abstammung kann auf die Einwanderung ihrer Urgroßel­
tern zurückgeführt werden, die etwa um 1850 von Deutschland nach Chile 
auswanderten. Doch unsere Erzählerin betrachtet die Geschichte ihrer Vorfah­
ren als weitgehend irrelevant für ihr eigenes Leben und macht keine weiteren 
Kommentare. Ähnlich wie Cynthia tendiert auch Alejandra dazu, Chilenen 
und Deutsch-Chilenen anzugleichen und Differenzen zwischen beiden zu an­
nullieren. Angesichts dessen ist es nicht verwunderlich, dass Alejandra ihre 
eigenen Eltern nicht als Deutsch-Chilenen, sondern als Chilenen wahrnimmt. 
Der Beweis dafür ist, dass zuhause nicht Deutsch, sondern Spanisch gespro­
chen wurde. Allenfalls ihre Großeltern machten noch den V ersuch, sich mit 
Alejandra und ihrem Bruder aufDeutsch zu unterhalten. 

Alejandra ging auf eine deutsche Schule, wo die meisten Schüler Nach­
kommen ehemaliger Einwanderer in Südchile waren. Sie bezeichnet ihre 
Schule als eine andere Welt, weil sie sich vom chilenischen sozialen Umfeld 
ausgrenzte. Dabei macht Carola auf kulturelle Differenzen zwischen deutsch­
stämmigen Schülern an der deutschen Schule und dem chilenischen Umfeld 
aufmerksam. 

A: "Sieh mal, ich glaube, dass die [deutschen, Anm. des Verf.] Schulen mit Hinsicht 
auf die Schüler (?), dort viel verschlossener sind. Das heißt, sie waren alle Nach­
kommen deutscher Einwanderer (3 Sek. Pause). Es war dann also so, als lebe man in 
einer anderen Welt (lacht)." (84-86) 

17 Die Übersetzung der Zitate erfolgte durch den Verfasser. 

305 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Doch diese Differenzen waren Alejandra nicht bewnsst, bis sie die Universität 
besucht. Vorher war ihr Freundeskreis auf Personen deutscher Abstammung 
beschränkt, die Alejandra im Nachhinein als ihresgleichen definiert. Ähnlich 
wie Camila oder Sandra greift auch Alejandra auf ihre Erfahrung von Gleich­
heit an der deutschen Schule zurück, um ihre anschließende Differenzerfah­
rung an der Universität zu unterstreichen. 

A: "Ich hatte eben Beziehungen zu solchen Leuten [aus der deutsch-chilenischen 
Gemeinschaft, Anm. des Verf.] bis ich, klar, bis ich die Universität besuchte, die ei­
ne ganz andere Welt darstellt." (97-98) 

In der Tat ist der Übergang von der Schule an die Universität einer der wich­
tigsten Momente in Alejandras Leben, weil sie ihre geschützte Welt verlässt 
und andere Realitäten in Chile kennen lernt. 

A: "Ein bedeutungsvoller Moment war einmal als ich an der Universität B. war und 
wir mit einigen Kommilitonen eine Feldarbeit machen mussten. Dafür mussten wir 
im Zug fahren. Und eine Kommilitonin hatte kein Geld, um zu essen, weil sie alles 
[für die Reise, Anm. des Verf.] verwendet hatte. Da bin ich aus den Wolken gefallen 
[auf Spanisch sagt man dazu eigentlich aterrizar, d.h. landen, Anm. des Verf.] und 
habe diese burbuja [direkt übersetzt bedeutet es Seifenblase, hier bedeutet es einen 
geschützten Raum, Anm. des Verf.] verlassen, in der ich zuhause und bei meiner 
Familie lebte." (498-501) 

Alejandra erlebt also im Übergang an die Universität eine situative Differenz­
erfahrung, da sie sich mit einem stark veränderten Kontext auseinandersetzen 
muss und diese Differenzerfahrung zeitlich begrenzt ist. Dabei geht es in ers­
ter Linie um soziale und nicht um kulturelle Unterschiede. 

A: "[An der Universität, Anm. des Verf.] Gut, das ist eben eine andere Welt. Du be­
gegnest Kommilitonen, die finanzielle Schwierigkeiten haben, die nichts zu essen 
haben (3 Sek. Pause) Und du passt dich an[ ... ] Es ist anders in der Hinsicht, dass du 
mit Kommilitonen in Kontakt trittst, die aus anderen sozialen Schicht stammen und 
eine anderen Schulbildung hatten. 
I:hmhm 
A: Sie kommen nicht aus dem gleichen Stadtteil wie du." (102-103/115-118) 

Obwohl Alejandra in Chile aufgrund ihres Aussehens für andere eindeutig als 
Deutsche sichtbar ist, so scheint sie keineswegs die Erfahrung gemacht zu ha­
ben, dass jemand sie aus diesem Grund diskriminiert. Auch an der Universität 
scheint das nicht der Fall gewesen zu sein. 

Alejandra beendet ihr Architekturstudium nicht in Chile, sondern in 
Deutschland. Sie hatte es zwar nicht so vorhergesehen, aber ergriff die Mög­
lichkeit, sobald sich diese präsentierte. Das kam so: Alejandra musste im 
Rahmen ihres Studiums ein Praktikum absolvieren, um zu bestimmten Se­
minaren zugelassen zu werden. Damals bewarb sie sich an verschiedenen 
Stellen sowohl in Chile als auch in Deutschland. Ihre Bewerbung wurde je­
doch bei allen Stellen in Chile abgelehnt, während sie aus Deutschland eine 
Zusage für ein Praktikum an einer deutschen Universität erhielt. Also flog 
Alejandra nach Deutschland, um dort ihre Praktikumstelle anzutreten, obwohl 

306 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

sie am Ende bis zu ihrem Studienabschluss blieb. Insgesamt verbrachte Ale­
jandra drei Jahre in Deutschland. 

Der Entschluss, in Deutschland zu bleiben, stand in Zusammenhang mit 
dem Glauben, dass Alejandra in Deutschland mehr über Architektur lernen 
konnte als in Chile. Sie war begeistert vom Lehrangebot an der Universität 
und von den verschiedenen architektonischen Beispielen, die man in Deutsch­
land betrachten konnte. 

A: "Weil ich gedacht habe, dass ich dort viel mehr kennen lernen konnte als hier. 
I: Was kennen lernen? 
A: Ich meine architekturbezogenes Wissen und das Lehrangebot an der Universität. 
Jede Woche gab es Konferenzen mit Architekten. Und wenn du ausgingst ... Eh. 
Klar. Wenn du aus deinem Haus gingst, dann konntest du Beispiele der Architektur 
betrachten, wovon es hier so wenig gibt. Es war auch die Möglichkeit zu reisen. 
Obwohl ich wenig gereist bin[ ... ] Ich hatte keinen einzigen Peso [chilenische Wäh­
rung, Anm. des Verf.] (lacht). Oder Mark. Es war also schon schwer. Auch die Be­
ziehung zu anderen Kulturen fand ich interessant." (43-51) 

Doch der Aufenthalt in Deutschland ist nicht einfach. Alejandra macht näm­
lich eine situative Differenzerfahrung durch Migration, d.h. eine Erfahrung 
von Differenz, die durch Migration zustande kommt. In dieser Hinsicht muss 
sie sich zunächst mit einem stark veränderten Umfeld auseinandersetzen und 
sich im deutschen sozialen und institutionellen Kontext neu orientieren. Ale­
jandra muss lernen, wie man in Deutschland mit alltäglichen Dingen umgeht, 
wie zum Beispiel Wäsche waschen, den Arzt besuchen oder das Klima richtig 
einschätzen. Hinzu kommt aber noch, dass Alejandra die Migrationserfahrung 
mit einer Ablösung vom Elternhaus verknüpft. Alejandra muss also nicht nur 
mit einem unterschiedlichen sozialen und kulturellen Kontext klar kommen, 
sondern muss ebenfalls mit ihrer neu erworbenen Selbstständigkeit umgehen 
können. Dabei fühlt sich Alejandra zunächst einmal vollkommen schutzlos. 

A: "Und in Deutschland anzukommen, das ist eine vollkommen andere Welt. Du 
musstest alles selber machen [ ... ] du musstest deine Kleidung waschen, denn es wa­
ren, eh, Gemeinschaftswaschräume, wo du da sein musstest, wenn der Waschgang 
abgeschlossen war, ansonsten haben sie dir deine Kleidung gestohlen (lacht) 
I: Echt? (lacht) 
A: Das war schwierig, denn du musstest es gut einplanen, damit du auch studieren 
konntest. Du musstest es dann tun, wenn die Waschmaschinen frei waren. Man hat 
uns auch die Küchentücher gestohlen. Und das alles allein bewältigen zu müssen. 
Probleme zu lösen. Genug Geld bis zum Monatsende zu haben. Du musstest am An­
fang einen Vertrag mit einer Krankenversicherung abschließen. Dafür musstest du 
verschiedene Zeugnisse besorgen. Und du musstest sie alle besorgen. Dass sie dir 
den einen nicht geben, wenn du nicht den anderen hast ... Es war ziemlich schwer 
und du wusstest nicht, wo du anfangen solltest. Und niemand hat dir dabei geholfen. 
Und diese ganzen Formulare, die du unterschreiben musstest, mit diesem techni­
schen Deutsch, wobei man nur die Kenntnisse aus der deutschen Schule in Chile 
hatte [ ... ] Ah, und das andere war, dass ich bei meiner Ankunft nicht wusste, was 
ich machen sollte, wenn ich krank wurde. Denn hier waren immer meine Eltern." 
(503-516/542-544) 

307 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

A: "Eines Tages gab es [mitten im Winter, Anm. des Verf.] einen wunderschönen 
sonnigen Tag [ ... ] Und da bin ich mit nassen Haaren ausgegangen. Da sind meine 
Haare eingefroren." (549-550) 

Der Umgang mit kontrastierenden sozialen nnd kulturellen Kontexten im 
Rahmen einer Migrationserfahrung konnte von den meisten Interviewpartnern 
in der Regel gut bewältigt werden. Von einem Kulturkonflikt gab es also in 
dieser Hinsicht keine Spur. Vielmehr scheinen die Interviewpartner einen Kul­
turkonflikt zu konstruieren, indem sie Deutschland und Chile gegenüberstel­
len und sich selber innerhalb dieses Diskurses positionieren. Dabei handelt es 
sich jedoch vorwiegend um eine diskursive Praxis. Auf einer Ebene der sozia­
len Praxis kann man diesen Widerspruch zwischen verschiedenen sozialen 
und kulturellen Kontexten nicht wieder finden. So unterlag kein Interview­
partner mit Migrationserfahrung einem Aufprall von kulturellen Systemen. Im 
Gegenteil, alle Betroffenen waren in der Lage, individuelle Strategien zu ent­
wickeln, mit denen sie den sozialen nnd kulturellen Kontrast mehr oder weni­
ger erfolgreich bewältigen konnten. Deshalb kann man bei meinen Befragten 
auf der Ebene der sozialen nnd alltäglichen Praxis nicht von der Existenz ei­
nes Kulturkonfliktes sprechen. Kulturkonflikt ist kein Faktum, sondern eher 
eine soziale Konstruktion, die auf der Dynamik der Gegenüberstellung von 
Gesellschaftsbildern beruht und in dieser Hinsicht mit einer kolonialen Logik 
verbunden ist. Daher ist es auch angemessener, den Prozess der Auseinander­
setzung mit unterschiedlichen kulturellen Systemen als kulturelle Navigation 
und nicht als Kulturkonflikt zu betrachten. Im Rahmen einer kulturellen Navi­
gation ist die Person kein Objekt, das einen Kulturkonflikt erleidet, sondern 
ein Subjekt, das sich aktiv mit sozialen und kulturellen Differenzen auseinan­
dersetzt Kulturelle Navigation ist weiterhin kein Zustand, sondern ein Pro­
zess, in dem das Individuum eine soziale und kulturelle Umorientiemng voll­
zieht und dabei lernt, verschiedene kulturelle Systeme zu verstehen, die Situa­
tionen entsprechend zu interpretieren und sein V erhalten danach zu richten. 

Alejandra zeigt also nach einer gewissen Zeit keine Schwierigkeiten mehr 
im Umgang mit dem deutschen Alltag. Was ihr bis zum Ende ihres Aufenthal­
tes in Deutschland Probleme bereitet, ist hauptsächlich der Umgang mit den 
Personen. 

Alejandra wird während ihres Studiums in Deutschland einem Studenten­
wohnheim zugeordnet, wo sich eine Mehrheit deutscher Studenten befindet. 
Alejandra fühlt sich in diesem Kontext unwohl, weil sie sich mit Deutschen 
nicht so gut verstehen kann. Alejandra macht in Bezug zu Deutschen nämlich 
eine starke Differenzerfahrung, die hauptsächlich in Zusammenhang mit einer 
Abwertung von Personen ausländischer Herkunft steht. Dieser Aspekt ist 
wichtig, weil Diskriminierung von Personen ausländischer Herkunft in Chile 
und in Deutschland bezüglich meiner Interviewpartner anders verläuft. Wäh­
rend in Deutschland Diskriminierung eher in Zusammenhang mit einer Deva­
luation der betroffenen Personen steht, so ist die Ausgrenzung in Chile eher 
die Kehrseite einer positiven Diskriminierung. 

Alejandra ist in Deutschland auf den ersten Blick nicht sichtbar. 

308 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

A: "Klar, ich hatte vielleicht den Vorteil, dass ich auf der Straße nicht erlebte, dass 
jemand: ,Oh, da kommt ein Ausländer!' Aber (Geräusche von einer Baustelle lassen 
nicht verstehen) in der Beziehungsweise (3 Sek. Pause). Man fühlt sich mit der Zeit 
anders." (130-132) 

Erst auf dem zweiten Blick erkennt man, dass Alejandra doch anders ist. Den­
noch wird Alejandra nicht als typische Ausländerin betrachtet, weil sie blond 
ist. 

A: "Sie fanden es irgendwie exotisch, nicht wahr? Und sie fanden es auch sehr exo­
tisch, dass ich eine blonde Chilenin war (lacht) (2 Sek. Pause). Normalerweise sag­
ten sie zu mir: ,Du siehst nicht wie eine Chilenin aus'. Dann habe ich sie zurückge­
fragt: ,Gut, und wie viele Chilenen kennst du?' ,Keinen'. Eben." ( 425-427) 

Doch ihre blonden Haare reichen nicht aus, um Alejandra vor einer Abwer­
tung als ausländische Person zu bewahren. So berichtet sie, dass sie viel mehr 
als deutsche Studenten arbeiten musste und dabei viel weniger Geld verdiente. 

A: "Er ist Ausländer[ ... ] Das ist das Problem. Das heißt, ich arbeitete viel mehr als 
deutsche Studenten. Und man zahlte mir ein Viertel von dem, was deutsche Studen­
ten verdienten." (284-287) 

Alejandra erfährt weiterhin auch aus politischen Gründen eine Ablehnung von 
Seiten ihrer deutschen Kommilitonen. 

A: "Es gab einige, die sagten ... Sie haben dich sofort abgelehnt, wegen dem Thema 
von Pinochet und so." (163) 

Aber vor allem stört Alejandra die Arroganz der Menschen in Deutschland, 
die glauben, dass sie alles besser können und in dieser Hinsicht Menschen 
ausländischer Herkunft abwerten. Dabei kann sie diese Abwertung nicht im­
mer an etwas Konkretem festmachen. Es ist eher etwas Diffuses, aber gleich­
zeitig auch Allgegenwärtiges, das für Alejandra sehr anstrengend ist. 

A: "Es ist das ganze Ambiente. Das macht mich müde. Die Tatsache, dass sie so ... 
Eh. Dass sie glauben, dass sie die einzigen sind, die die Dinge gut machen. Dass sie 
im Grunde davon ausgehen, dass ihre Denkweise die richtige ist und dass sie nicht 
die Denkweise der Menschen aus der Dritten Welt beachten. Das ist mir schwer ge­
fallen. Und es ist genau deshalb, weil du weniger Ressourcen zu Verfügung hast, 
dass du dich anders ausdrückst. Und das Ergebnis ist gleich Null. Es ist so gut oder 
sogar besser als das, was sie tun (3 Sek. Pause). Aber nein. Es muss so sein, wie sie 
sagen." (270-273) 

Alejandra reagiert gegenüber dieser Diskriminierung mit einem Rückzug: Sie 
etabliert kaum Beziehungen zu ihren deutschen Kommilitonen und verbringt 
die meiste Zeit entweder mit Studieren oder Arbeiten. 

A: "Und um dort zu studieren, musste ich arbeiten. Also verbrachte ich die meiste 
Zeit an der Arbeit und in meiner Freizeit ging ich auf mein Zimmer und studierte. 
Ich hatte kein Wochenende, keinen Urlaub, nichts." (34-35) 

309 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

Doch diese Reaktion bringt Alejandra nicht viel weiter. Ihr Wohlbefinden ist 
stark beeinträchtigt. Alejandra fühlt sich sehr einsam und entwickelt depressi­
ve Gefühle gegenüber Deutschland. 

A: "Für mich war ... Freitagnachmittag war für mich sehr langweilig. Am Wochen­
ende, dort [Studentenwohnheim, Anm. des Verf.] zu bleiben. Es war wie ein totes 
Land [Herv. durch Verf.]. Und obwohl ich die ganze Woche viel arbeiten musste, so 
fand ich das immer noch besser als das andere." (292-293) 

Alejandra hat weiterhin Angst, dass ihr etwas zustoßen und ihr niemand dabei 
helfen könnte. 

A: "Und da habe ich in Deutschland mit meinen Migräneanfällen angefangen. Ver­
stehst du? Vorher hatte ich nie soviel Migräne. Da habe ich mich erschrocken, weil 
ich nicht in der Lage war, etwas zu machen. Ich war dort völlig verlassen [ ... ] Da­
nach bin ich zu meinem Freund aus Costa Rica gegangen und habe es für meine El­
tern getan. Ich habe ihn verlangt, dass er bitte meine Eltern benachrichtigen sollte, 
wenn mir etwas passiert. Denn man hätte in diesen Zimmern [im Studentenwohn­
heim, Anm. des Verf.] sterben können und niemand hätte es erfahren!" (557-563) 

Andererseits reagiert Alejandra mit einer starken Ablehnung und Abwertung 
ihrer deutschen Kommilitonen. Mittels dieser Bewältigungsstrategie verlässt 
Alejandra die Rolle des Opfers und nimmt nun die entgegengesetzte Position 
ein. Demzufolge bezeichnet Alejandra ihre Kommilitonen im Wohnheim als 
individualistische und egoistische Menschen, die im Gegensatz zu Lateiname­
rikanern nicht in der Lage sind, solidarisch zu handeln. 

A: "Mit Deutschen ist mir sehr schwer gefallen, ihren Individualismus zu akzeptie­
ren. Sie sind sehr, sehr egoistisch. Eines Tages befand ich mich im Wohnheim 
[Deutsch i. Orig.] und da kam ein Mädchen und fragte mich, warum ich ein Stipen­
dium hatte. Wie es dazu kam, dass ich die Steuern missbrauchte, die sie zahlten. 
Und das kam mir sehr, sehr egoistisch vor. Denn, was ist denn daran so schlimm, 
etwas zu teilen? Darüber hinaus hatte ich ein Stipendium, das nur für sehr kurze Zeit 
war. Sie selber missbrauchen Menschen auf andere Art und Weisen. Eh, als ich ... 
Die Küche war eine gemeinschaftliche Küche. Ansonsten hatte jeder sein eigenes 
Zimmer mit eigenem Waschbecken. Aber es gab eine Gemeinschaftsküche. Glückli­
cherweise wohnte im selben Haus ein Junge aus Costa Rica. Mit ihm konnte ich viel 
teilen. Dann ... Wir blieben beide über das Wochenende hinweg alleine im Wohn­
heim. Weil der Rest zu seinen Eltern fuhr. Sie kamen dann am Sonntagnachmittag 
zurück mit Kochtöpfen voller Essen und Kisten mit Kuchen. Und sie setzten sich 
vor deiner Nase hin und waren nicht fähig dir etwas davon anzubieten (2 Sek. Pause) 
Also, nein. Es ist nicht, dass ich etwas von ihnen haben wollte. Es war die Geste, dir 
etwas anzubieten. Da wir uns ja sowieso in einem Gemeinschaftsraum befanden. 
Und mit diesem Costarricense teilten wir immer Tee, Wein und solche Sachen. 
Oder wir kochten zusammen. Und das fanden sie irgendwie eigenartig. 
I: Ein Schock 
A: Genau. Und sie wussten nicht, ob sie akzeptieren sollten oder nicht. Später haben 
sie sich dann besser integriert. Aber es fiel ihnen immer schwer, zu teilen. Als würde 
man ihnen etwas sehr kostbares entwenden. Ich weiß nicht." (134-148) 

Damit definiert Alejandra auch ihre Position. Sie grenzt sich von Deutschen 
ab und identifiziert sich mit Lateinamerikanern. Dabei schreibt sie sich typi-

310 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

sehe lateinamerikanische Eigenschaften zn, d.h. Solidarität und Chaos. Auch 
ihr Netzwerk in Deutschland beschränkt sich weitgehend auf Personen aus La­
teinamerika. 

Schließlich ist Alejandra glücklich darüber, wieder nach Chile zurückzu­
kehren. Deutschland kommt für sie kaum als alternativer Lebensort in Frage. 
Alejandra assoziiert Deutschland mit Kummer und Beklemmung. Auch wenn 
sie nur zn Besuch dort ist, überkommen sie sofort starke negative Emotionen. 

A: "Das erste Mal [als ich zu Besuch in Deutschland war, Anm. des Verf.], da hatte 
mich die Universität für drei Monate eingeladen. Ich glaube, es war nicht schwierig. 
Es war ... Ich bin aus dem Zug gestiegen und habe den Geruch gespürt und das hat 
mir irgendwie die Erinnerung von all dem Kummer gebracht. Ich wollte absagen. So 
war die erste Zeit auch schwer. (2 Sek. Pause). Erst später habe ich es leichter ge­
nommen." (298-300) 

Doch die Rückkehr in Chile ist auch alles andere als rosig. Alejandra muss 
sich nämlich um die Anerkennung ihres deutschen Universitätsabschlusses 
kümmern. Der Abschluss, der am Anfang so viele V orteile versprach, wird in 
Chile leider mit Skepsis betrachtet. Der Anerkennungsprozess zieht sich in die 
Länge und Alejandra sieht sich aufgrnnd ihres nicht anerkannten Abschlusses 
mit einer extrem prekären Arbeitssituation konfrontiert. Und obwohl Ale­
jandra in Chile noch eine Diplomarbeit schreibt, so nehmen sich die Behörden 
trotzdem zehn Jahre lang Zeit, um ihren Abschluss schließlich anzuerkennen. 
Das heißt, Alejandra konnte erst wenige Monate vor dem Interview die An­
erkennung ihres Studiums in Deutschland feiern. Wenn Alejandra das vorher 
gewusst hätte, hätte sie ihr Studium in Chile und nicht in Deutschland absol­
viert. Der vermeintliche Vorteil, dass sie nun in der EU arbeiten könnte, bringt 
Alejandra sowieso nichts, da sie keine deutsche Staatsangehörigkeit besitzt. 

A: "Ich hätte nicht gedacht, dass es so kompliziert war. Nein. Wenn ich das gewusst 
hätte, dann hätte ich nicht ... Dann hätte ich mein Studium hier beendet (lacht) 
I: Ja 
A: Ja. Ich hätte vielleicht, was weiß ich, dort bis zum Semester vor dem Abschluss­
projekt studieren sollen und dann die Diplomarbeit hier. Es wäre besser gewesen. 
Aber jetzt habe ich den Vorteil, dass ich in der EU arbeiten kann, mit meinem Ab­
schluss [ ... ] Mir fehlt nur noch die Staatsangehörigkeit." (246-252) 

Trotz allem möchte Alejandra in Chile bleiben, aber nicht in Santiago, weil sie 
sich hier fremd fühlt. 
A: "Ich glaube, dass zuhause zu sein irgendein Ort ist, der dir Schutz und W ohlbe­
finden bringt. In der Stadt - denn hier sind die Menschen anders - fühlt man sich 
anders." ( 483-484) 

Alejandra definiert Zuhause als einen Ort, an dem sie Schutz und Wohlbefin­
den erfährt. Nichts davon erfährt sie in der Stadt. Wenn es nach Alejandra 
ginge, so würde sie in den Süden, in die Region der Flüsse, ziehen. Dort fühlt 
sich Alejandra znhause. 

311 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

I: "Wenn du mir sagen müsstest, wohin du gehörst, was würdest du mir sagen. Wie 
würdest du dich definieren? 
A: Aus der Region der Flüsse im Süden." (460-462) 

Alejandras knappe Antwort deutet auf eine klare Verortung auf lokaler Ebene 
in Südchile hin. Doch Alejandra kann ihren Wunsch, im Süden zu leben, nicht 
realisieren. Da ihre Arbeitssituation als Architektirr schon in Santiago so pre­
kär ist, kann Alejandra sich nicht vorstellen, dass sie in Südchile überleben 
könnte. 

A: "Aber was mache ich, um Geld zu verdienen? Das ist das Problem. Die Sache ist, 
dass wir immer noch einen zentralisierten Staat haben, wo alle Entscheidungen hier 
getroffen werden. Obwohl sie (?) Vielleicht ist es ja gut, aber ich denke, es ist 
schlecht. Wenn es schon in Santiago so schwer ist, dann ist es in der Provinz noch 
viel schwieriger." (470-472) 

Interessanterweise stehen Alejandras weitere Aussagen in Zusammenhang mit 
einem mobilen und flexiblen Entwurf eines Zuhauses. Zuhause befindet sich 
demzufolge dort, wo man gerade wohnt. Doch Alejandra geht noch weiter: Es 
geht nicht mehr um die eigenen vier Wände, sondern eigentlich nur noch um 
die eigenen Sachen. Dort, wo die eigenen Sachen sind, befindet sich auch das 
eigene Zuhause. 

A: "Ich könnte hier oder in V. [mittelgroße Stadt in Südchile, Anm. des Verf.] leben 
(3 Sek. Pause). Wenn sich meine Sachen dort befinden, wo ich wohne, dann sehe ich 
nicht ein, warum [es schwierig wäre, woanders zu leben, Anm. des Verf.]. Stattdes­
sen, sehe ich jetzt, was weiß ich ... Lassen wir die Schwierigkeiten beiseite, die es 
bedeutet, die eigenen Sachen zu verschicken und alles mitzunehmen. Na ja, es gibt 
Sachen, die man nicht einfach so zurücklassen kann, weil sie eine besondere Bedeu­
tung haben." ( 486-489) 

Diese allmähliche Desintegration des Zuhauseentwurfes scheint in Verbin­
dung mit der Mobilität und Flexibilität der biografischen Geschichte zu ste­
hen, denn sie wiederholt sich in anderen Fällen, die mehrfache Migrationser­
fahrung haben. Ich werde später noch mehrmals auf diesen Punkt zurückkeh­
ren. 

Zweite Zwischenbilanz 

Es folgt eine kurze Zwischenbilanz bezüglich Cynthia und Alejandra im Ver­
gleich zur ersten Gruppe von Interviews hinsichtlich sprachlicher Aspekte und 
der Umgang mit Differenzen. Da es sich in diesem Fall nur um zwei Inter­
views handelt, ist es schwer, allgemeine Aussagen über Menschen aus der 
deutsch-chilenischen Gemeinschaft in Südchile zu treffen. Verallgemeinemn­
gen auhand dieses Materials sind eigentlich nur sehr bedingt möglich. Ich 
werde aber trotzdem versuchen, einige Aspekte hervorzuheben, die mir bei 
der Analyse der Interviews von Alejandra und Cynthia besonders aufgefallen 
sind. 

312 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

Sprache II 

Cynthia wurde zweisprachig erzogen und spricht bis heute noch mit beiden 
Eltern auf Deutsch und auf Spanisch. Beide Sprachen besitzen aber nicht die 
gleiche Bedeutung. Eigentlich ist Spanisch die dominante Sprache innerhalb 
der Familie. Cynthia spricht auch mit ihren Geschwistern und Freunden aus 
der deutschen Schule fast ausschließlich auf Spanisch. Alejandra sprach dage­
gen im Rahmen ihrer Familie kaum Deutsch. Spanisch war- und ist bis heute 
- das wichtigste Kommunikationsmedium in Alejandras Leben. 

Die deutschen Schulen in Südchile leisten einen geringeren Widerstand 
gegen den Verlust der deutschen Sprache als alltägliches Kommunikations­
mittel im Vergleich zu deutschen Begegnungsschulen in Zentralchile. Das 
kommt wahrscheinlich daher, weil Deutsch hier vorwiegend als Fremdsprache 
und nicht als Muttersprache unterrichtet wird. 

Die Schüler der deutschen Schulen in Südchile scheinen weiterhin vor­
wiegend Nachkommen ehemaliger deutscher Einwanderer zu sein. Dabei 
sprechen die meisten von ihnen kaum noch Deutsch. Sowohl Cynthia als auch 
Alejandra weisen darauf hin, dass Deutsch oft nur noch von der Generation 
der Großeltern als Alltagssprache verwendet wird. Weder die Generation der 
Eltern noch die Generation der heutigen jungen Erwachsenen sprechen in ih­
rem Alltag auf Deutsch. 

Der verbreitete Verlust der deutschen Sprache als alltägliches Kommuni­
kationsmittel im Rahmen des deutsch-chilenischen Kontextes im Süden unter­
stützt ferner die Annahme, dass der Schwerpunkt der deutsch-chilenischen 
Gemeinschaft sich nicht mehr im Südchile, sondern in den zentralen Regionen 
des Landes befindet. 

Schließlich ist es interessant zu bemerken, dass der Druck, die deutsche 
Sprache auf jeden Fall zu erhalten, im deutsch-chilenischen Kontext in Süd­
chile nicht existiert. Deutschkenntnisse werden höchstens als zusätzliche 
Kompetenz betrachtet. Die Haltung gegenüber der deutschen Sprache ist da­
her vorwiegend pragmatisch und weniger identitätsbezogen. 

Angleichung von Deutsch-Chilenen und Chilenen 

Sowohl Cynthia als auch Alejandra realisieren eine Angleichung von 
Deutsch-Chilenen und Chilenen. Eine ähnliche Tendenz konnten wir auch 
schon bei Claudio beobachten, der ebenfalls dazu neigte, Chilenen und 
Deutsch-Chilenen als eine einzige Kategorie wahrzunehmen. Diese Auflösung 
kultureller Differenzen weist daraufhin, dass kulturelle Unterschiede nicht ei­
ne Existenz an sich besitzen, sondern soziale Konstruktionen sind, die von den 
Beteiligten betont oder aufgelöst werden können. 

Differenzen zu betonen oder aufzulösen steht weiterhin in einer engen 
Verbindung mit der eigenen Positioniemng bzw. Identifizierung. Mit anderen 
Worten, sich zu positionieren bedeutet, Differenzen zu treffen. Und anders 
hemm, Differenzen zu treffen, bedeutet, eine Position zu ergreifen. Es gibt in 

313 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

dieser Hinsicht keine neutralen Differenzen: Die Definition bestimmter 
Grenzlinien hat immer einen Zweck. Löst sich dieser Zweck auf, so haben 
Differenzen keinen Sinn mehr und werden ebenfalls aufgehoben. So zeigen es 
zumindest die Interviews von Cynthia, Alejandra und Claudio. 

Differenzen als soziale Konstruktionen zu betrachten, entzieht ihnen ihren 
"natürlichen" Status. Die Wahrnehmung und Bedeutung von Differenzen ent­
springt demzufolge keiner angeborenen Neigung, sondern werden in sozialen 
Kontexten erlernt. Das heißt, wir lernen, darauf zu achten, welche sozialen 
und kulturellen Kategorien wichtig sind und welche nicht. Bezüglich des 
deutsch-chilenischen Kontexts scheint es in dieser Hinsicht einen sehr wichti­
gen institutionellen Raum zu geben, wo soziale und kulturelle Differenzen de­
finiert, erneuert und weitergegeben werden. Damit meine ich hauptsächlich 
die deutschen Schulen. Man kann das an dieser Stelle vielleicht noch nicht so 
genau erkennen, weil noch keine Fälle präsentiert wurden, die keine deutsche 
Schule besuchten. Doch es gibt auch schon hier gewisse Anzeichen, dass 
deutsche Schulen durch ihre Einteilung nach Sprachkenntnissen und ihre Be­
wertung von kulturellen Differenzen zwischen Chilenen, Deutschen und 
Deutsch-Chilenen zu der Bestimmung von kulturellen Grenzlinien und der 
Konstruktion sozialer und kultureller Identitäten beitragen. In dieser Hinsicht 
behaupte ich, dass an den deutschen Schulen in Südchile kulturelle Differen­
zen zwischen Deutschen und Chilenen keine so große Rolle mehr spielen wie 
zum Beispiel an den deutschen Begegnungsschulen in Zentralchile, und dass 
das ein Grund dafür ist, weshalb Cynthia und Alejandra keinen Wert auf eine 
Unterscheidung zwischen Chilenen und Deutsch-Chilenen legen. Claudios Si­
tuation ist diesbezüglich etwas schwieriger zu erklären, aber ich vermute, dass 
bei ihm die Tatsache, dass er während seiner Schulzeit verschiedene Aktivitä­
ten außerhalb der deutschen Schule realisierte, eine wichtige Rolle hinsicht­
lich seiner Wahrnehmung kultureller Differenzen spielte. 

Stadt und Land 

Die Interviews von Cynthia und Alejandra machen uns außerdem auf Diffe­
renzen zwischen Stadt und Land aufmerksam. Dabei muss man sagen, dass 
weder Cynthia noch Alejandra in Dörfern, sondern vielmehr in jeweils einer 
kleinen und mittelgroßen Stadt aufgewachsen sind. Trotzdem gibt es zwischen 
Santiago und dem Rest einen großen Unterschied. Man unterteilt normaler­
weise das Land in Santiago und die Provinz. 

Sowohl Cynthia als auch Alejandra weisen auf diesen Unterschied hin. So 
beschreibt Cynthia den Süden als ruhig und still. Alles ist klein und liegt in 
der Nähe. Der Umgang mit den Personen ist vertraulicher. Santiago ist dage­
gen laut, unpersönlich und alles liegt weit entfernt. Es gibt zwar viel zu tun, 
doch die Lebensqualität ist geringer. 

Alejandra macht uns dagegen auf die geringeren Arbeitsmöglichkeiten in 
der Provinz aufmerksam. Da Chile stark zentralisiert ist, befinden sich die 

314 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIKULTURELLE SOZIALISATION IN CHILE 

meisten berufsbezogenen Möglichkeiten in der Hauptstadt und nicht auf dem 
Land. 

Von der gesamten Stichprobe sind Cynthia und Alejandra am meisten mit 
ihrem Herkunftsort verbunden, und zwar auf lokaler Ebene. Beide sehnen sich 
nach der Geborgenheit und Nähe im Süden und beide fühlen sich mehr oder 
weniger fremd in Santiago. Manchmal bekommt man sogar den Eindruck, 
dass der Aufenthalt in der Hauptstadt als eine Art Exil erlebt wird, wo sowohl 
Cynthia als auch Alejandra an einem Ort leben, aber an einen anderen denken. 

315 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404478-006 - am 14.02.2026, 19:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

