
IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 229

schlicht durch ihreDimension und die horizontaleOffenheit. Eine Atmosphäre hat auch

die Abstellkammer, während klarerweise niemand von der ›Landschaft der Abstellkam-

mer‹ spricht.Landschaft ist somit eineunter anderenFormenatmosphärischenErschei-

nens.692 Landschaften sind zu einem offenen Horizont hin unbestimmt weit in die Fer-

ne ausgreifende Räume.693 Landschaftliche Atmosphäre ist erst mit dieser Öffnung des

Raumes zumHorizont hin gegeben: »Wir können ästhetische Landschaft einfach als ei-

nen (horizontal und vertikal) zu einem Horizont hin offenen größeren Raum definie-

ren.«694

Noch in einemganz anderen Sinne lässt sichNatur imHinblick auf Ruinen reflektie-

ren, nämlich dann, wenn uns natürliche Gebilde wie Berge, Grotten, abgestorbene Bäu-

me und andere Naturformationen wie Ruinen erscheinen.695 Dieser Sonderfall wird im

Abschnitt zur Typologie der Ruinen nochmals aufgegriffen. Mit den zuletzt angestellten

Überlegungen zum Landschaftsbegriff neigen sich die Begriffsreflexionen zur Ruinen-

ästhetik dem Ende zu, wenn auch damit nichts abgeschlossen ist, sondern unterschied-

licheDimensionendes ästhetischen Interesses anRuinenvielmehr erst eröffnetwurden.

Was nun noch aussteht, ist ein Verständnis der immer wieder angesprochenen ästheti-

schen Reflexion, die sich auf unterschiedlicheWeise in, an undmit Ruinen vollziehen lässt.

4.8 Zweites Zwischenfazit

Der Großabschnitt Theoretische Reflexion sollte die im Spiel befindlichen, zentralen Be-

griffe des Ruinenästhetischen klären. Zu diesem Zweck wurden der Reihe nach die Di-

mensionen der Wahrnehmung, Sprache, Zeichen und Gefühle in den Blick genommen.

Auf Grundlage der vollzogenenÜberlegungen ließen sich die raumästhetischen Begriffe

›Aura‹ und ›Atmosphäre‹ erläutern, deren Spezifität bei den Ruinen sowohl in architek-

tonischen, als auch in natürlichen Charakteristiken besteht.

Den Auftakt zu den Überlegungen zur Wahrnehmung, die sich letztlich durch die

gesamte Studie ziehen, stellte Konrad Fiedlers eigensinnige Theorie der Ausdrucksbe-

wegung der Wahrnehmung dar, die er in Auseinandersetzung mit Kunst entwickelte.

Knapp umrissen, zeichnet dieseWahrnehmungstheorie die Auffassung aus, dass wir zu

einem gewissen Maße Schöpfer, Gestalter, ja letztlich Künstler unserer Wahrnehmung

692 »Die Atmosphärenkonzeption verspricht einen neuen Zugang zum Landschaftserleben. Daher

sind Atmosphären der eigentliche Gegenstand der Untersuchung, da sie jene Verbindung von

Landschaft undMensch darstellen,welche als erlebteWirkung einer Landschaft verstandenwird.«

(M. Ulber: Landschaft und Atmosphäre, S. 31); Ulber schlägt zur Charakterisierung natürlicher und

urbaner Landschaftsatmosphären drei unterschiedliche Ebenen vor: »Zur massiven Ebene zählt

die räumliche Struktur mit Topographie, Bebauung und raumgreifender Vegetation. Zur mobilen

Ebene gehören Dinge, Menschen, Tiere und kleine Vegetation. Der ephemeren Ebene werden alle

flüchtigen Phänomene des Wetters sowie die Geräusche und Gerüche zugeordnet. Alle drei Ebe-

nen zusammen prägen den Charakter der Atmosphäre.« (Ebd., S. 69f.)

693 Vgl. M. Seel: Ästhetik und Aisthetik, S. 61f.

694 Ebd., S. 62.

695 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 47–51.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-024 - am 13.02.2026, 10:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Ruinen-Ästhetik

sind.Mit Fiedler lässt sichWahrnehmung statt als passives, statischesGeschehender re-

sponsiven Aufnahme einer äußerenWelt als aktive, dynamische Tätigkeit der konstruk-

tivenGestaltungunsererWahrnehmungswelt betrachten.Diese vornehmlich gegenüber

naturwissenschaftlichen Konzeptionen derWahrnehmung in Stellung gebrachteWahr-

nehmungstheorie darf klarerweise nicht überstrapaziert werden: Der konstruktive An-

teil individueller Anschauung liegt stets auf Seiten des Subjekts, nicht auf Seiten des

Objekts derWahrnehmungssituation.Spezifiziertwurden dieseÜberlegungen zur Stel-

lung derWahrnehmung zwischen Geist undWelt im Rückgriff auf SchürmannsTheorie

des Sehens. Zwischen Konstruktivität und Responsivität lässt sich das Sehen als eine ja-

nusköpfige Tätigkeit zwischen Geist undWelt plausibilisieren.Mit Seel wurden schließ-

lich drei Grundformen des Wahrnehmens differenziert, die bei aller Wahrnehmung je-

derzeit im Spiel sein können: etwas wahrnehmen, etwas als etwas wahrnehmen und etwas in

etwas wahrnehmen.

Mit den angestelltenÜberlegungen zumEtwas-als-etwas-Wahrnehmen und Etwas-

in-etwas-Wahrnehmen hatten wir bereits den Bereich einer begrifflich instruierten

Wahrnehmung betreten. Für diese Formen einer differenzierten Anschauung ist die

Rolle der natürlichen Sprache zentral. Wilhelm von Humboldt steht Pate für eine

Auffassung von Sprache, wonach wir, komplementär zu Fiedlers Theorie der Wahrneh-

mung, im individuellen Sprechen nicht bloß den Dingen im eigenen Sinne Bedeutung

geben können, sondern auch Einfluss auf den kollektiven Sprachgebrauch nehmen.

Die Bildung der natürlichen Sprachen ist nichts Statisches, vielmehr etwas zutiefst

Dynamisches.Wir sind zwar durch Sprache weitreichend bestimmt, können uns jedoch

in der Sprache zur Sprache in gewissem Maße frei verhalten. Im Sprechen, wie im

Wahrnehmen, steht es uns in gewisser Weise offen, im Laufe unseres Lebens indivi-

duelle Weisen des Wahrnehmens und Sprechens auszubilden. Klarerweise bleibt der

Spielraum hierbei jederzeit gebunden an Normen dieser immer auch sozial geteilten

Praktiken der Wahrnehmung und Sprache. Im Anschluss an Humboldt lässt sich Spra-

che als ein Ganzes betrachten, das unser In-der-Welt-sein in fundamentaler Weise

prägt und trägt. Ein ganzheitliches Verständnis von Sprache sollte unter Referenz zu

Bertram im Blick auf den semantischen Holismus bzw. Bedeutungsholismus vorge-

stellt werden. In diesem Sinne ist Sprache das Netz von Bedeutungen, das sich in der

relationalen Stellung der Begriffe zueinander bildet und unsere Wahrnehmung trägt.

Für ästhetische Wahrnehmungsvollzüge ist dieses Verständnis der Rolle der Sprache

fundamental, um erläutern zu können, inwiefern in der leiblich-sinnlichen Anschauung

Dinge in sinnhafterWeise erlebbar werden.

Das auf den Abschnitt zur Sprache folgende Kapitel war der Semiotik gewidmet.

Einerseits sollte ersichtlich werden, inwiefern Ruinen in unterschiedlichen Kontexten

diverse Verweiszusammenhänge zugesprochen werden. Vor allem als Symbol oder Al-

legorie fungiert die Ruine als Zeichen für alles Mögliche, ohne dass deshalb von Belie-

bigkeit gesprochen werden darf. Im Falle des Symbols haben wir es mit einer (weitge-

hend) eindeutigen Sinnzuweisung, im Falle der Allegorie mit einem anders-, doppel-

oder mehrdeutigen Verweis zu tun. Schließlich wurde der für Ruinen zentrale Begriff

der ›Spur‹ anhand einiger erkenntniskritischer Charakteristiken definiert, um zu zei-

gen, dass sich der Spurbegriff zur Bestimmung der Ruinen in semiotischer Hinsicht in

besondererWeise eignet.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-024 - am 13.02.2026, 10:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 231

Den Übergang von einem Fokus auf den sinnhaften Dimensionen der Ruinenästhe-

tik hin zu einer eher leiblich-sinnlichen Auseinandersetzung mit Ruinen markierte der

Abschnitt zu den Gefühlen. Von der Spur zum leiblich-sinnlichen Spüren überzugehen

bedeutet, den Schwerpunkt der Überlegungen von Verständnisweisen auf Wahrneh-

mungsweisen zu verlagern. Ruinen werden oftmals als melancholische, nostalgische

oder elegische Objekte beschrieben, in deren Begegnung sich eine spezifische Form

der Empfindsamkeit einstellt. Diese Affizierung als Stimmungen einer subjektiven

Projektion oder Erinnerung zu begreifen, wäre ein unzureichendes Verständnis der

Objektivität dieser Charakteristiken der Ruinen, die wir schließlich als Objekte in der

Welt vorfinden. Der Ästhetik der Ruinen muss es um leiblich-sinnlich wahrnehmbare

Phänomene in der Welt gehen und als solchen kommen den Ruinen die genannten

Gefühlsqualitäten zu.

Die Passagen zum Raum der Wahrnehmung, Raum der Sprache, Raum der Zeichen

und Raum der Gefühle dienten einer Vorbereitung der Auseinandersetzung mit den

für raumästhetische Überlegungen zentralen Begriffen ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹. Als

zugleich sinnliches und sinnhaftes Geschehen sollten das auratische und atmosphäri-

sche Erscheinen die ästhetischen Erfahrungsvollzüge angesichts von Ruinen erläutern.

Während diese Abschnitte in Auseinandersetzungmit den einschlägigenDebatten noch

recht allgemeine Begriffsarbeit darstellten, sollte in den darauf folgenden Abschnitten

noch einmal dezidiert auf Natur und Architektur eingegangen werden in der Annahme,

dass beide Sphären für die Atmosphären der Ruinen in gleicher Weise zentral sind.

Die Atmosphären der Ruinen kennzeichnet ein Zusammenspiel architektonischer und

natürlicher Elemente.

Für das vonmir vorgeschlagene Verständnis der Ruinenästhetik als eines atmosphä-

rischen Reflexionsgeschehens fehlt nunmehr lediglich eine Auseinandersetzung mit

demReflexionsbegriff. Es wurde im Laufe der Argumentation immerwieder behauptet,

das Ruinenästhetische kennzeichne bestimmte Reflexionsvollzüge. Die Begründung

dieser Annahme blieb die Studie bislang schuldig. Der letzte Großabschnitt wird ent-

sprechend die ästhetische Reflexion erläutern, die sich an Ruinen vollzieht. Zu diesem

Zweck sollen zunächst einige Ruinentypen voneinander unterschieden werden, um

noch einmal zu sehen, dass sich das Ruinenästhetische nicht im Sinne einfacher Defi-

nitionen hinreichend erfassen lässt. Anschließend sollen unterschiedliche Formen der

Reflexion aufgezeigt werden, um letztlich ein adäquates Verständnis der ästhetischen

Reflexion für dieRuinenästhetik stark zumachen.Bevorwir in die Schlussbemerkungen

übergehen,werden noch einmal die Ruinen der Vergangenheit, Zukunft undGegenwart

einen Auftritt erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-024 - am 13.02.2026, 10:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029-024 - am 13.02.2026, 10:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

