
II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das

Experiment der Kontingenz

Die bisherigen Überlegungen haben dieThese vertreten, dass Agambens Bezug auf eine

messianische Figur in seinen Diskursen über Zeit oder Bild theoretisch unterbestimmt

bleibt und durch die Frage nach den Modalitäten messianischer Zeiterfahrung über-

lagert wird. Tatsächlich wird ein Subjekt Messias vorausgesetzt, etwa durch den pau-

linischen Bezug oder die zitierte Formulierung Benjamins, dass jede Sekunde – oder

jedes Bild – Pforte für den Eintritt dieses Messias sein könnte. Im Rahmen der Zeit-

reflexionen schien jedoch eher eine bestimmte Praxis messianisch bestimmt zu sein:

Die Praxis nämlich, die darin besteht, messianische Zeit im kairós zu ergreifen, oder –

wie bei Debord oder dem historischen Subjekt – eine bestimmte Arbeit an Bildern und

ihrer zeitlichen und begrifflichen Ladung vorzunehmen. Allerdings benennt Agamben

auch konkrete messianische Figuren. In diesem und im nächsten Kapitel interessieren

zwei solcher Prädikationen: Bartleby, die Figur des Schreibers aus Melvilles gleichna-

miger Erzählung, erscheint in einem Text von 1993 als »neuer Messias« (nuovoMessia) (B

71/87) und der Mann vom Lande aus Kafkas Parabel Vor dem Gesetz erhält in Homo sacer

von 1995 eine weiter unten genauer zu bestimmende messianische Aufgabe. Gemäß der

skizzierten Übergängigkeit der Bezüge handelt es sich um literarische Figuren, die mit

dem theologischen Begriff gedeutet werden – oder, in umgekehrter Perspektive, um

eine Deutung des theologischen Begriffs anhand literarischer Figuren.

Bei den bisherigen Überlegungen wurden einige Fragen als Problemüberhänge

markiert; etwa die Präzisierung des Begriffs der Dekreation oder Entschöpfung und die

Frage danach, wie die Erschließung einer Möglichkeit oder Potenz für die Vergan-

genheit gedacht werden kann. Diese Überhänge werden im rekursiven Gang dieses

Kapitels aufgegriffen. Es schlägt eine Konstellation von Texten Agambens aus den

Jahren 1985 bis 2012 vor und kommentiert das Messianische anhand der Bezüge auf

die literarische Figur Bartleby. Dabei geht es weniger um die leicht differierenden

Bartleby-Deutungen als mehr um die je konkrete messianische Qualifizierung: In

welchen Kontexten wird Bartleby messianisch konnotiert, wo fehlt eine solche Kon-

notation, wo erscheint sie verschoben? Zugleich können von der Figur Bartleby aus

andere theologisch einschlägige Begriffe Agambens – neben der Entschöpfung etwa die

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Das Messianische

Unrettbarkeit – erschlossen werden. Insbesondere ermöglicht Bartleby einen Zugang

zu einem weiteren Begriff aus Agambens eingangs zitierter Bestimmung des Messia-

nischen, nämlich dem Begriff des Vermögens oder der Potenz (potenza): In nahezu allen

Texten Agambens spielt die Idee der Potenz eine wichtige Rolle und verbindet als Relais

verschiedenste Diskurszusammenhänge, wobei Agamben sie in den meisten Fällen

unter Verweis auf die aristotelische Unterscheidung von Potenz (dýnamis) und Akt (en-

érgeia) diskutiert.1 Leland de la Durantaye urteilt, dass Agambens Fassung des Begriffs

der Potenz seine »central idea«2 darstelle; entsprechend ausführlich ist dieser Aspekt

in der Sekundärliteratur behandelt worden.3 Die vorliegende Untersuchung schlägt

zusätzlich die Überlegung vor, dass diese Zentralität an die – möglichen, potenziellen

– Übergänge in andere Diskurszusammenhänge gebunden ist: Die Denkfigur, die

Agamben im Kontext seiner Aristoteles-Diskussion als Potenz oder Vermögen entwickelt,

steht in engem Bezug zu anderen Begriffen – und dies realisiert formal wie material

eine Potenz auf der Ebene der Texte.

Neben der Potenz geht es in diesem Kapitel um einen weiteren Aspekt: In der Ein-

leitung zu dieser Untersuchung wurde vorgeschlagen, die Zuordnung von Messiani-

schem und Profanem in Agambens Überlegungen zur Krippe vor der Hintergrundfo-

lie von Benjamins Theologisch-politischem Fragment zu lesen.4 Wurde im ersten Kapitel

vor allem der Bezug Agambens auf Benjamins Thesen untersucht, so werden in die-

sem zweiten Kapitel Agambens Begriff derUnrettbarkeit ebenso wie seine Überlegungen

zumVerhältnis von Immanenz und Transzendenz vor demHintergrund von Benjamins

Verhältnisbestimmung von Messianischem und Profanem gelesen: Als Aufnahme von

Benjamins Zuordnung ebenso wie als aktualisierende Fortschreibung, als Kommentar

ebenso wie als Transfer in andere Kontexte.

In anderem Zusammenhang charakterisiert Clemens Pornschlegel Agambens Be-

griff der Lebens-Form als den »Versuch eines profanen Messianismus«5 und verweist eben-

1 Vgl. vor allemDieMacht des Denkens im gleichnamigen Sammelband,MdD 313-330, sowie z.B. B 23-

27, HS 50-59, KG 37-40, Zdb 111, NA 77f oder auch EuF 40ff. Vgl. dazu den einleitenden Essay von

Daniel Heller-Roazen zu der 1999 von ihm herausgegebenen Sammlung von Aufsätzen Agambens

unter dem Titel potentialities: Heller-Roazen, What Was Never Written. Bereits hier ist anzumer-

ken, dass die 2005 erschieneneAufsatzsammlung Lapotenzadel pensiero.Saggi e conferenze, Vicenza:

Neri Pozza 2005, die fast alle Aufsätze aus potentialities enthält und um einige zusätzliche Texte

erweitert ist, in deutscher Übersetzung 2013 unter dem für Agambens Begriffsverwendung eher

irreführenden Titel Die Macht des Denkens erschienen ist, vgl. MdD. Um der Differenzierung von

potenza und potere und dem aristotelischen Bezug beim Gebrauch des ersteren Begriffs Rechnung

zu tragen, wäre die Übersetzung des Titels mit Das Vermögen des Denkenswohl angemessener.

2 Durantaye, Agamben, xix.

3 Vgl. z.B. den präzisen Artikel von Attell, Kevin: Art. Potentiality/Impotentiality, in: Murray, Alex/

Whyte, Jessica (Hg.): TheAgambenDictionary, Edinburgh: University Press 2011, 159-162, der eben-

falls von der »centrality of this doctrine of potentiality« für Agamben spricht, ebd., 162. Vgl. auch

Heller-Roazen, What Was Never Written, v.a. 14-18, sowie die konzise Deutung bei Durantaye,

Agamben, 4-7. Auch Colebrook und Maxwell halten die Potenz für das bei Agamben dominieren-

de Konzept, vgl. Colebrook/Maxwell, Agamben, 29.

4 Vgl. zu Agambens Rezeption des Theologisch-politischen Fragments nochmals z.B. Durantaye, Homo

profanus, v.a. 32-48, sowie Durantaye, Agamben, 372-382.

5 Pornschlegel, Die Ausnahme und die Regel, 189.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 141

falls auf BenjaminsTheologisch-politisches Fragment. Tatsächlich denkt Agamben, wie be-

reits angedeutet, Profanes und Messianisches nicht nur mit dem Bild zweier Pfeil-

richtungen eng zugeordnet, sondern scheint beides tendenziell zu vermischen, sodass

Pornschlegels Formulierung zutreffend sein dürfte. Dazu kommt indessen ein weite-

rer Aspekt: Über das Theologisch-politische Fragment schreibt Irving Wohlfahrt, der Pfeil

des Profanen sei »[m]it einem Wort: […] profan, nicht profanierend«6. Vivian Liska hat

sich auf diese Formulierung bezogen, um Agambens Fassung des Messianischen von

Benjamin zu unterscheiden: Sie kritisiert Agambens Rede von einer Strategie des Man-

nes vom Lande bei Kafka und setzt dagegen die These, dass Benjamin »nicht die ziel-

strebige – also ›strategische‹ – Deaktivierung des Gesetzes im Blick [habe]. Nicht an

dessen profanierender Ungültigkeitserklärung ist die Herbeiführung des Reichs aus-

zurichten, sondern am profanen und irdischen Glückstreben der Menschheit selbst«7.

Mit der Differenzierung von Profanem und Profanierendem ist ein zentraler Punkt zur

Bestimmung von Agambens Messianismus berührt: Tatsächlich geht es offenbar, wie

vor allem im dritten Kapitel dieser Untersuchung zu zeigen ist, um eine bestimmte

Tätigkeit, die unter anderem als Deaktivierung oder Entschöpfung beschrieben werden

kann. Dann ginge es auch darum, das Profane aktiv herzustellen und auf diese Weise

eine messianische Lebensform zu realisieren – also um einen dezidiert profanierenden

Messianismus.

Bevor dem weiter nachgegangen werden kann, muss zunächst Agambens Denken

der Potenz skizziert werden; das Referat im Folgenden stützt sich primär auf die Fas-

sung der Diskussion in Homo sacer. Agamben geht davon aus, dass »Potenz und Akt […]

für Aristoteles vor allem Kategorien der Ontologie (categorie dell’ontologia) [sind], zwei

Modi, ›in denen das Sein gesagt wird‹ (due modi ›in cui l’essere si dice‹)« (HS 59/55).8 Auf

diese Weise wird das Vermögen, wird die Potenz nicht lediglich als logische Vorausset-

zung eines Akts, einer Verwirklichung, gedacht, sondern erhält die ontologische Qua-

lität einer Seinsmodalität – eine Aristoteles-Interpretation, die, so Eva Geulen, eine

»keineswegs kanonische« ist.9 Diese ontologische Lesart der Potenz stellt zugleich die

Frage nach der Qualifizierung ihrer Existenz als solcher, unabhängig von ihrer Ausrich-

tung auf den Akt. Diese Perspektive nimmt der fünfte Teilband des zweiten Teils von

Homo sacer auf, die 2012 unter dem Titel Opus Dei publizierte Archäologie des Amts, die ei-

ner »kommenden Philosophie« (filosofia che viene) (OD 202/147) die Aufgabe zuweist, eine

»Ontologie jenseits der Operativität und des Gebots zu denken« (OD 202/147). Damit

wird eine Ontologie anvisiert, die nicht von dem her denkt, was operativ ausgeführt,

ins opus gesetzt wird.

Wie aber ließe sich das Vermögen als solchesund autonom (vgl.HS 55/52) denken? Tat-

sächlich muss der Potenz, dem Vermögen, offenbar eine Existenz unabhängig von der

konkreten Verwirklichung eignen: Das Vermögen müsste auch dann existieren, wenn

6 Wohlfahrt, Nihilistischer Messianismus, 182.

7 Liska, Als ob nicht, 81.

8 Vgl. auch die ähnliche Bestimmung in Opus Dei: »In diesem Sinne ist die Unterscheidung von Po-

tenz und Akt bei Aristoteles zweifelsohne ontologisch (dynamis und energeia sind ›zwei Weisen,

vom Seienden zu sprechen‹)«, OD 99/72.

9 Geulen, Agamben, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Das Messianische

es nicht zu einer Handlung führt. So behalte etwa ein Kitharaspieler das Vermögen zu

spielen auch dann, wenn er nicht spielt (vgl. HS 55, B 13f, MdD 317f) – seine Potenz

zu spielen muss ihm also unabhängig von der konkreten Aktualisierung zugeschrie-

ben werden können. Bereits hier deutet sich an, inwiefern Bartleby, der Schreiber, der

sein Schreibvermögen nicht umsetzt, Emblem für Agambens Potenzdenken sein kann:

Bartleby kann potenziell auch dann schreiben, wenn er es aktuell vorzieht, dies nicht zu

tun.

Wie ist diese Existenz des Vermögens zu denken? Agamben zufolge besitzt die Po-

tenz bei Aristoteles einen »doppelten Aspekt« (HS 57/54): Einerseits ist sie die positi-

ve Potenz-zu einer Handlung, ist also ein Vermögen, das sich in einem Akt realisieren

kann. Zugleich muss jedoch denkbar sein, dass sich diese Potenz auch nicht in den ent-

sprechenden Akt umsetzt – nur dann nämlich handele es sich um eine Potenz, um eine

Möglichkeit, und keineNotwendigkeit. Jede Potenz-zumuss demnach zugleich auch als eine

»Potenz nicht zu (tun oder sein)« (HS 56/52), eine »adynamía« (HS 56/52), gedacht werden

(vgl. B 23f, KG 37). Diese adynamía als negative Potenz ist nicht als Impotenz oder Ohn-

macht zu verstehen:10 Vielmehr handele es sich um das Vermögen, einen konkreten Akt

nicht zu setzen (vgl.MdD 322f), um eine Potenz-nicht-zu. Nur in diesem doppeltenModus

kann Potenz als solche, als Potenz, verstanden werden: Wäre sie lediglich Potenz-zu, so

würde sie sich immer in einen Akt umsetzen müssen – und wäre mithin von dem Akt,

auf den sie sich richtet, nicht zu unterscheiden (vgl. B 13f, 23f). Gerade dann hätte sie

aufgehört, Potenz im Gegensatz zur Notwendigkeit zu sein: Die Potenz, so formuliert

Agamben, »vermag […] den Akt, indem sie vermag, ihn nicht zu verwirklichen, sie ver-

mag die eigene Impotenz souverän« (può l’atto potendo non realizzarlo, può sovranamente

la propria impotenza) (HS 56/52f, Hervorhebungen im Original).

Dann allerdings muss bestimmt werden, wie sich der doppelte Aspekt der Potenz

beim Übergang in den Akt darstellt, wie sich also überhaupt ein Übergang zum Akt

vollziehen kann. Agamben verweist auf eine Formulierung aus der aristotelischen Me-

taphysik, die er als Beschreibung dieses Übergangs liest, und legt die Umsetzung einer

Potenz in den Akt als Ablegen der negativen Potenz aus:11 »Das Vermögende kann erst

dann zum Akt übergehen, wenn es die Potenz, nicht zu sein (seine adynamía), ablegt«

(HS 56/53, vgl. B 58/79). Mit diesem Ablegen der Potenz-nicht-zu bezieht sich die Po-

tenz auf sich selbst: Sie vermag den Aspekt der Potenz-nicht-zu; im Übergang zum Akt

vermag sie es, »nicht nicht zu können« (non non-potere) (B 58/79). Nur auf diese Weise

ist Potenz als Potenz im Gegensatz zur Notwendigkeit einerseits und zur Unmöglichkeit

andererseits gedacht – denn

»[d]ieses Ablegen der Impotenz bedeutet nicht ihre Zerstörung, sondern im Gegenteil

ihre Erfüllung; die Potenz wendet sich auf sich selbst zurück, um sich sich selbst zu

10 Darauf weist z.B. Attell, Potentiality/Impotentiality, 160, hin. Durantaye, Agamben, 5, argumen-

tiert außerdem, dass die negative Potenz gerade deshalb nicht als Unvermögen oder Mangel zu

verstehen ist, weil sie gar nicht vom Akt her, also nicht als der Verwirklichung untergeordnet, zu

denken ist.

11 Vgl. in der Metaphysik 1047a, 24-26: Aristoteles: Metaphysik. Schriften zur Ersten Philosophie. Über-

setzt und herausgegeben von Franz F. Schwarz, Stuttgart: Reclam Verlag 2000, 225, und die Zitate

bei Agamben, HS 56/53, B 57/79 oder auch MdD 326.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 143

geben« (Questa deposizione dell’impotenza non significa la sua distruzione,ma è, al contrario,

il suo compimento, il rivolgersi della potenza su se stessa per donarsi a se stessa) (HS 56/53).12

Wie angedeutet versteht Agamben den aristotelischen Begriff der dýnamis auch im Sin-

ne einer Möglichkeit: In dem Text Die Macht des Denkens (La potenza del pensiero, MdD

313-330) von 198613 weist er darauf hin, dass die Bedeutungen Potenz und Möglichkeit

nicht zu trennen seien (vgl. MdD 316). Entsprechend interpretiert er das Verhältnis von

Potenz und Akt je nach dem Kontext seiner konkreten Untersuchung nuanciert anders:

In Die Macht des Denkens akzentuiert er vor allem die Tatsache, dass die Potenz im Akt

nicht abgeschafft, sondern im skizzierten Sinne einer Selbstgabe erhalten und vervoll-

kommnet wird. Die Folgen eines solchen Verständnisses deutet Agamben in wenigen

Sätzen für Philosophie, Ästhetik, Politik und schließlich für das Verständnis des Le-

bens als solchem an – die skizzierte Denkfigur wird also strukturell in verschiedenste

Kontexte transferiert, in denen sie ihre Valenz entfalten kann:

»Die Konsequenzen dieser Gestalt der Potenz, die sich erhält und im Akt vermehrt, in-

dem sie zur Selbst(zu)gabe wird, müssen wir erst noch ermessen. Sie zwingt uns dazu,

nicht nur das Verhältnis zwischen Akt und Potenz, zwischen Möglichem und Wirkli-

chem, von Grund auf neu zu durchdenken, sondern ebenfalls, in der Ästhetik, den Sta-

tus des künstlerischen Aktes und des Kunstwerks sowie, in der Politik, das Problem

des Erhalts der konstituierenden Macht in der konstituierten Macht neu zu konzipie-

ren. Die gesamte Auffassung vom Leben muss hinterfragt werden, wenn das Leben

tatsächlich als Vermögen gedacht werden soll, das seine eigenen Formen undVerwirk-

lichungen stets übersteigt« (MdD 329f).

In Bartleby oder die Kontingenz von 1993 spitzt Agamben die Argumentation zur Frage

zu, wie angesichts des Ablegens der Potenz-nicht-zu beim Übergang zum Akt das zu

denken ist, »das nicht sein konnte, sobald das Mögliche Wirklichkeit geworden ist« (B

58/79).Wie zu zeigen ist, übernimmt in diesem Text Bartleby als messianische Figur die

soteriologische Funktion der Rettung dieser nicht realisierten Möglichkeiten, indem er

eine Art »Gleichgewicht […] zwischen dem Sein-Können und dem Nicht-sein-Können«

(bilico […] tra il poter essere e il poter non essere) (B 64/83) herstellt: Agambens Interpretation

des Verhältnisses von Akt und Potenz ermöglicht es, jeden gesetzten Akt, jede Wirk-

lichkeit mit der jeweils eigenen Potenz in Verbindung zu bringen.

In Homo sacer von 1995 führt Agamben die Diskussion im politisch-philosophischen

Zusammenhang der Beziehung von konstituierender und konstituierter Gewalt ein und

interpretiert das Verhältnis wiederum anders:14

12 InDieMacht desDenkens formuliert Agamben analog, dass nur »derjenigewirklich vermögend [ist],

der im Augenblick des Übergangs zum Akt sein eigenes Vermögen-nicht-zu weder schlichtweg

auflöst noch hinter sich zurücklässt, sondern vielmehr das Vermögen-nicht-zu als solches in den

Akt übergehen lässt; allein derjenige also, der fähig ist, seine Potenz nicht nicht zu aktualisieren«,

MdD 328.

13 Wie erwähnt dürfte die Übersetzung von La potenza del pensiero mit Die Macht des Denkens nicht

ganz präzise sein; angemessener wäre wohl die Übersetzung Das Vermögen des Denkens. Vgl. die

englische Übersetzung von Daniel Heller-Roazen unter dem Titel On Potentiality, PO 177-184.

14 Eva Geulen hat überzeugend argumentiert, dass »Agambens Überführung erkenntnistheoreti-

scher bzw. fundamentalontologischer Motive in politische und umgekehrt, argumentative Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Das Messianische

»Während er das authentische Wesen der Potenz beschrieb, hat Aristoteles in Wirk-

lichkeit der abendländischen Philosophie das Paradigma der Souveränität (il paradig-

ma della sovranità) gestiftet. Denn der Struktur der Potenz, die genau über ihr Nicht-

sein-Können, mit dem Akt in Beziehung bleibt, entspricht jene des souveränen Banns

(bando sovrano), der sich auf die Ausnahme anwendet, indem er sich abwendet. Die

Potenz (in ihrem doppelten Aspekt von Potenz zu und Potenz nicht zu) ist die Weise,

auf die sich das Sein souverän gründet (La potenza (nel suo duplice aspetto di potenza di e

potenza di non) è il modo attraverso cui l’Essere si fonda sovranamente)« (HS 57/54).

Dem ist in diesemKapitel genauer nachzugehen.Um Potenzialität und Profanität in ihrer

Beziehung zumMessianischen zu bestimmen, geht die Untersuchung folgendermaßen

vor: Zunächst werden zwei Texte aus Agambens Buch Idea della prosa von 1985 diskutiert

(II.1). Es folgen Überlegungen zu La comunità che viene von 1990, die neben Bartleby auch

die Figuren Robert Walsers behandeln (II.2). Von besonderem Interesse ist Agambens

Essay Bartleby o della contingenza von 1993, dem Bartleby nicht nur den Titel gibt, son-

dern der die literarische Figur dezidiert als neuen Messias entwickelt (II.3). Die vorlie-

gende Untersuchung schlägt außerdem vor, den im Römerbriefkommentar als messia-

nische Modalität beschriebenen Begriff der Erfordernis (esigenza) vor dem Hintergrund

des spezifischen Vergangenheitsbezugs Bartlebys zu interpretieren (II.4). Im Anschluss

werden die variierten Bartleby-Deutungen in Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita

von 1995 sowie in Opus Dei. Archeologia dell’ufficio von 2012 referiert (II.5). Dass Bartleby

seine messianische Funktion in Homo sacer an eine andere literarische Figur, nämlich

Kafkas Mann vom Lande, abtreten wird, leitet zum nächsten Kapitel dieser Arbeit über.

II.1 Bartleby als Student und seine limbische Natur

Melvilles Figur Bartleby tritt in zwei der insgesamt 33 kurzen Texte in Agambens Idea

della prosa15 auf. In beiden Fällen handelt es sich um einen Verweis gegen Ende des je-

weiligen Textes, der die literarische Figur einführt, um die Argumentation zuzuspitzen

werfungen zeitigt, deren kumulativer Effekt in der Ausbildung von Aporien besteht«, Geulen, Eva:

Agambens Politik der Nicht-Beziehung, in: Borsò, Vittoria/Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte,

Bernd (Hg.): Benjamin – Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabba-

lah,Würzburg: Königshausen&Neumann 2010, 59-69, hier 59. Auf das Problemweist auchDuran-

taye, Agamben, 234, hin. In der Perspektive dieser Untersuchung ist vor allem Geulens Rede von

der Überführung verschiedener Motive von Interesse, denn genau dieses Verfahren versucht die

vorliegende Untersuchung auch mit Bezug auf Agambens Gebrauch theologischer Begriffe nach-

zuzeichnen.

15 Das Buch erschien im italienischen Original 1985 und 2002 in einer um drei Texte erweiterten und

illustrierten Neuausgabe. Eine deutsche Übersetzung erschien zunächst 1987; 2003 folgte eine

Neuausgabe, die auch die Illustrationen der italienischen Ausgabe übernimmt, unter dem Titel:

Idee der Prosa. Aus dem Italienischen von Dagmar Leupold und Clemens-Carl Härle, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2003. Aus dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle IP und Seitenangabe im

Fließtext zitiert; Seitenangaben nach dem Schrägstrich zitieren die zweite Auflage der italieni-

schen Neuausgabe: Idea della prosa. Nuova edizione illuminata e accresciuta, Macerata: Quodlibet
22013 (2002).

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 145

oder auf einen anderen Horizont hin zu öffnen16 – und auffälligerweise wird sie in

beiden Fällen in einen im weitesten Sinne religiösen oder theologischen Zusammen-

hang eingespannt: In der Idee des Studiums (Idea dello studio) (IP 51-54/43ff) steht Bartleby

für die Selbstüberschreitung der »messianische[n] Spannung des Studiums« (IP 54); in

der Idee der Politik (Idea della politica) (IP 67ff/59f) erscheint die »vorhöllische Natur« des

limbus puerorum als das »Geheimnis Bartlebys« (IP 68). Beide Zusammenhänge und die

Relation von Bartleby zur jeweiligen Idee sind im Folgenden zu präzisieren.17

II.1.a) Jenseits der Vollendung – Bartleby und die messianische

Spannung des Studiums

Die Idee des Studiums entwickelt Agamben, unter Verweis auf die jüdische Geschich-

te ebenso wie auf die aristotelische Unterscheidung von aktiver und passiver Potenz,

als eine spezifische Polarität: Studium ist auf Vollendung, auf Umsetzung in ein Werk

ausgerichtet – zugleich aber als solches »unendlich und unvollendbar« (in sé intermina-

bile) (IP 52/44). Diese Spannung überschreitet sich, so argumentiert Agamben gegen

Ende des Textes, in der literarischen Figur des Schreibers Bartleby – sodass das Stu-

dium »zu seiner wahren Natur zurück« (IP 54/45) finden könne. Aber warum ist das

Studium durch eine messianische Spannung charakterisierbar und wie ist ihre Selbst-

überschreitung zu beschreiben? Mit dem Hinweis, dass der Begriff Talmud übersetzt

Studium bedeutet, verortet Agamben die Praxis des Studiums zunächst im Kontext der

jüdischen Religionsgeschichte: Während des babylonischen Exils und potenziert nach

der Zerstörung des Zweiten Tempels sei, so referiert Agamben, weniger die Ausübung

des Kults als vielmehr sein Studium identitätsstiftend geworden.18 So vermittelt kann

Agamben die Figur des Studierenden soteriologisch deuten; der aufgerufene Kontext

der jüdischen Geschichte legt dabei die messianische Interpretation nahe:

»Der Gestalt des Studierenden, in jeder Tradition geehrt, wächst so eine messianische

Bedeutung (un significato messianico) zu, die in der heidnischen Welt unbekannt ist: da

16 AlexMurray identifiziert für Agambens Verweise auf Kafkas Spule Odradek überzeugend die dop-

pelte Perspektive einer Lektüre und Transformation eines literarischen Textes, vgl. Murray, Agam-

ben, 102. Von Bedeutung für diese Untersuchung ist der Hinweis deshalb, weil diese Doppelung

Agambens Rekurse nicht nur auf literarische, sondern auch auf theologische Texte orientieren dürf-

te.

17 Die Originalausgabe von Idea della prosa von 1985 umfasste nur 30 Texte; für die Neuausgabe 2002

wurden unter anderem Idee des Studiums und Idee der Politik hinzugefügt. Da die im Folgenden zu

behandelnden Texte also nachträglich hinzugefügt wurden, stellt sich die Frage nach der Plau-

sibilität der in diesem Kapitel vorgeschlagenen chronologischen Abfolge. Alle drei zusätzlichen

Texte erschienen aber bereits in der deutschen Übersetzung von 1987, vgl. Agamben, Giorgio: Idee

der Prosa. Aus dem Italienischen von Dagmar Leupold und Clemens-Carl Härle, München/Wien:

Carl Hanser 1987, 38-41, 53ff sowie 93-96. Vgl. dazu Durantaye, Agamben, 410, der darauf hinweist,

dass die drei Kapitel nicht nur in der deutschen, sondern auch in der englischen und französischen

Übersetzung bereits vor der italienischen Neuausgabe publiziert wurden.

18 Den Hinweis auf das Studium der Torah, das an die Stelle der Opferriten trete, nimmt Agamben

2012 in Opus Dei im Rekurs auf Guy Stroumsa wieder auf, legt ihn aber in diesem Kontext unter

Bezug auf die Liturgie aus, vgl. OD 33/26.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Das Messianische

es bei der Gestalt des Studierenden um die Frage der Erlösung geht (è in questione la

redenzione), verbindet sich sein Anspruch unmittelbar mit dem Heilsanspruch des Ge-

rechten (la sua pretesa si confonde con quella del giusto alla salvezza)« (IP 51f/43).

Allerdings ist diese soteriologische Ausrichtung des Studiums für Agamben nicht le-

diglich religionsgeschichtliche Besonderheit; vielmehr entwickelt er sie als Hinterlas-

senschaft und reichert auf diese Weise die Idee des Studiums begrifflich an: Die »soterio-

logische Polarität des Studiums« (IP 51/43) gehöre demzufolge zu den »Vermächtnissen

des Judentums« (IP 51/43,Hervorhebung: HR), sodass der Studierende von einem »mes-

sianische[n] Erbe, für das er einsteht« (IP 52/44, Hervorhebung: HR), angeleitet werde.

Dieser messianisch konnotierten Ausrichtung auf Vollendung steht andererseits entge-

gen, dass das Studium als solches nicht vollendet werden könne. Agamben plausibili-

siert diesen Aspekt unter Rekurs auf konkrete Erfahrungen:

»Wer das stundenlange Vagabundieren in Büchern kennt, bei dem jedes Bruchstück,

jede Chiffre, jedes Initial, auf dasman stößt, einen neuenWeg zu eröffnen scheint, der

indes einem neuen Fund zuliebe sogleich wieder aufgegeben wird […], der weiß, daß

das Studium nicht nur kein Ende haben kann, sondern auch keines wünscht (lo studio

non soltanto non può propriamente aver fine, ma nemmeno desidera averla)« (IP 52/44).

Die religionsgeschichtlich eingeführte Hinterlassenschaft der Ausrichtung auf Voll-

endung und die konkrete Erfahrung der Endlosigkeit des Studiums erzeugen eine

Spannung, die Agamben philosophisch einholt: Er vergleicht das Studium mit der

Potenz, dem Vermögen (potenza) (vgl. IP 52/44) der aristotelischen Unterscheidung von

Potenz und Akt. Die Spannung des Studiums erscheint so der Differenzierung von

potentia passiva und potentia activa analog: Erstere ist »reine Leidenschaft und virtuell

unendlich« (IP 53/44), entspricht also der beschriebenen Erfahrung, letztere ist, wie das

messianische Erbe, auf die Umsetzung in einen Akt ausgerichtet. Das Studium wird

auf diese Weise als Zeitraum der Potenz, des Vermögens entwickelt – und unterhält eine

problematische Beziehung zum Akt: »[W]enig ist bitterer als der allzu lange Aufenthalt

in der Sphäre der reinen Potenz« als einem Zustand des »fortwährenden Aufschub[s]

des Aktes« (IP 53/45).

Überlegungen zum Begriff des Vermögens oder der Potenz durchziehen auch Idee

der Prosa in unterschiedlichen Variationen.19 Die Schwelle, die das Buch eröffnet, führt

als literarisch angelegter Text zu diesem Begriff: Damaskios, das letzte Oberhaupt der

neuplatonischen Schule, arbeitet, so erzählt es Agamben, an einem Buch über das erste

Prinzip und den »Ursprung des Denkens« (IP 11). Während Damaskios einen Gedanken

auf seiner Schreibtafel notieren will, erinnert er sich an die Passage ausDe anima, in der

Aristoteles »den passiven Verstandmit einer Tafel vergleicht, auf der nichts geschrieben

steht« (IP 12/11f). Mit diesem Bild kann Agambens Damaskios schließen:

19 Leland de la Durantaye stellt das Idee der Prosa gewidmete Kapitel seiner Agamben-Monographie

entsprechend unter den Titel The Pure Potentiality of Representation, vgl. Durantaye, Agamben, 121-

155; dieser Titel dürfte Agambens Verweis auf das »reine Vermögen der Darstellung« (la pura po-

tenza della rappresentazione), IP 13/12, zitieren.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 147

»Die äußerste Grenze, die das Denken erreichen kann, ist nichts Seiendes, kein Ort

oder Ding, selbst ohne alle Eigenschaft, sondern sein eigenes absolutes Vermögen,

das reine Vermögen der Darstellung selbst (la propria assoluta potenza, la pura potenza

della rappresentazione stessa): die Tafel zum Schreiben! Was er [d.i. Damaskios, HR] bis

dahin für das Eine und schlechthin Andere des Denkens gehalten hatte, war also nur

die Materie, nur das Vermögen des Denkens (soltanto la materia, soltanto la potenza del

pensiero)«20 (IP 13/12).

Der Bezug zur Idee des Studiums verläuft nicht lediglich terminologisch über den Begriff

der Potenz oder des Vermögens – vielmehr verweist leitmotivisch auch die noch lee-

re Schreibtafel des Damaskios auf Bartleby voraus: Denn als Schreiber, der nicht mehr

schreibt, hat auch Bartleby eine solche vor sich.21 Möglicherweise plausibilisiert der

Bezug zu Bartleby auch die Formulierung,mit der Agamben die Folgerung aus der Ent-

deckung des Damaskios beschreibt: »er konnte jetzt die Tafel zerbrechen und aufhören

zu schreiben« (IP 13). Konsequenterweise kehrt der aristotelische Vergleich mit der un-

beschriebenen Schreibtafel auch in dem Aufsatz über Bartleby von 1993 wieder (vgl. B

10f). Seine Entdeckung ermöglicht es Damaskios in Agambens Fassung indessen nicht

nur, das Schreiben aufzugeben, sondern vielmehr »wirklich [zu] beginnen« (IP 13/12) –

und analog beginnt auch Agambens Reihe der 33 Ideen unmittelbar nach diesem Text,

mit dem Übertritt über die Schwelle.22 Liest man Idee der Prosa von dieser Schwelle aus,

geht es weniger um das in jeder Idee konkret Dargestellte, als mehr um das Vermögen

zur Darstellung. Es ist dieses Vermögen, das die einzelnen Texte auf unterschiedliche

Weise wiederum: darstellen23 und dem der spannungsvolle Möglichkeitsraum des Stu-

diums als Raum der Potenz entspricht. Fraglich wird damit, ob dieser potenzielle Raum

nicht verlassen wird, wenn die Potenz sich, für den philosophischen Kontext formuliert,

in einen Akt umsetzt oder das Studium zumWerk wird – denn immerhin legt Agamben

seinen eigenen Text als Schrift vor. Wie wäre also eine Existenz des Raums der Potenz

unabhängig vom Akt oder nach der konkreten Verschriftlichung denkbar? Wäre, wie

20 Die Formulierung la potenza del pensiero (das Vermögen des Denkens) leiht offenbar dem im Jahr

2005 erschienenen Aufsatzband Agambens La potenza del pensiero den Titel.

21 Auf die leere Schreibtafel als Bild für die Beziehung von Potenz und Akt und die Bedeutung dieses

Bilds für Agamben weist in seinem Kommentar zur Erzählung von Damaskios auch Durantaye,

Agamben, 123, hin.

22 Die Interpretation von Bernd Witte, dass Agamben sich mit der Erzählung von Damaskios seine

eigene Identität als ein »›letzte[r]‹ Philosoph« zuschreibe, ist insofern überzeugend,Witte, Bernd:

Über einige Motive bei Giorgio Agamben, in: Borsò, Vittoria/Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte,

Bernd (Hg.): Benjamin – Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabba-

lah, Würzburg: Königshausen & Neumann 2010, 23-33, hier 32. Auf der Linie der Selbstreferenz

wäre außerdem die in Idee des Rätsels eingeführte Figur eines Philosophen zu nennen, der die »tra-

ditionellen Formenwie Fabel,Märchenund Legende (l’apologo, la favola, la leggenda)« für die »einzig

legitime Form der Darstellung«, IP 111/97, hält. In der unmittelbar anschließenden Idee des Schwei-

gens ist von einer Fabel in einer Märchensammlung (»raccolta di favole tardo-antiche, si legge questo

apologo«), IP 115/99, Hervorhebungen: HR, die Rede, in der Idee der Sprache II entsprechend von

einer Legende (leggenda), vgl. IP 121/105: Alle drei Darstellungsformen des ungenannt bleibenden

Philosophen begegnen auch bei Agamben.

23 Vgl. ähnlich auch Durantaye, Agamben, 121 und ebd., 127.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Das Messianische

bereits angedeutet, eine Ontologie der Potenz möglich, die sie autonom und ohne die

Ausrichtung auf Umsetzung oder praktische Anwendung behandelt?

Gegen Ende der Idee des Studiums öffnet Agamben einen weiteren Bezugsraum.We-

niger argumentativ als illustrativ führt er mehrere literarische Figuren als »äußerste,

exemplarischste Verkörperung des Studiums in unserer Kultur« (l’ultima, più esemplare

incarnazione dello studio nella nostra cultura) (IP 54/45) ein – nämlich die Studentenfigu-

ren bei Kafka, Robert Walser und Herman Melville.24 Als die »qualvollste Ausprägung«

(figura più stremata) (IP 54/45) des Studiums wiederum erscheint Bartleby – wobei die

Formulierung verdeckt, dass Bartleby in Melvilles Erzählung nicht als Student in dem

von Agamben beschriebenen Sinne erscheint. Der Zusammenhang – und der Grund

für Bartlebys Auftritt in Idee des Studiums – dürfte stattdessen über sein Verhältnis zur

Potenz und sein Verharren in derMöglichkeit jenseits der schreibenden Verwirklichung

vermittelt sein. Bartleby wird als Ausprägung des Studiums eingeführt, sodass Agamben

an seiner Gestalt den doppelten Ansatz der Idee spiegeln und die über das Studium des

Kultes nahegelegte messianische Spannung auf ihn übertragen kann – religions- und

philosophiegeschichtlicher Kontext werden dabei, wie im folgenden Zitat ersichtlich,

beigeordnet. Zugleich führt Bartleby Agambens Argumentation aber auch weiter, denn

in ihm habe

»die messianische Spannung des Studiums sich umgekehrt, oder besser, sich selbst

überschritten. Seine Geste ist die einer Potenz, die dem Akt nicht vorausgeht, sondern

folgt, die ihn für immer hinter sich läßt; eines Talmuds, der auf denWiederaufbau des

24 Die Verkörperung des Studiums leistet in der deutschen Übersetzung überraschenderweise eine

zweite Figur, die nicht recht in denKontext der Argumentation zupassen scheint: »der Student, der

Gehilfe, wie er in RomanenKafkas undRobertWalsers auftritt«, IP 54. Der Vergleichmit Agambens

italienischemOriginal zeigt, dass derGehilfe eine Interpolation der deutschenÜbersetzung ist; die

Passage lautet im Original: »lo studente, quale appare in certi romanzi di Kafka o diWalser«, Agamben,

Idea della prosa, 45. Die Einfügung des »Gehilfe[n]« steht bereits in der deutschen Übersetzung

von 1987, vgl. Agamben, Idee der Prosa, 41. In der englischen ebenso wie in der französischen

Übersetzung fehlt der Einschub dagegen, vgl. Agamben, Giorgio: Idea of Prose. Aus dem Italieni-

schen vonMichael Sullivan und SamWhitsitt, Albany, New York: State University of New York Press

1995, 65, sowie ders., Idée de la prose. Aus dem Italienischen von Gérard Macé, Paris: Christian Bour-

gois 1998, 47. Für diese Einfügung in der deutschen Version sind mehrere Erklärungen denkbar:

Möglicherweise versucht die deutsche Übersetzung einen Bezug auf Walsers Roman Der Gehülfe

herzustellen, vgl.Walser, Robert:DerGehülfe. Roman. SämtlicheWerke in Einzelausgaben, zehnter

Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 152016. Der Protagonist dieses Romans ist indessen kein Student

in der von Agamben skizzierten Weise, sodass der Einschub die Argumentation tendenziell ver-

unklart. Stattdessen könnte sich Agamben auf Walser Prosastück Der Student beziehen, vgl. Wal-

ser, Robert: Der Spaziergang. Prosastücke und Kleine Prosa. Sämtliche Werke in Einzelausgaben,

herausgegeben von Jochen Greven, fünfter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 142016, 207-212. Die

Verbindung von Gehilfen und Studenten begegnet allerdings, so eine zweite mögliche Erklärung,

auch in Benjamins Kafka-Essay: »Diese Gehilfen gehören einem Gestaltenkreis an, der das ganze

Werk Kafkas durchzieht. Von ihrer Sippe ist so gut der Bauernfänger […] wie der Student«, Benja-

min, GS II, 414. In diesem Kontext wiederum verweist Benjamin auf Walsers Der Gehülfe, sodass

mindestens die Doppelung von Walser und Kafka bei Agamben ihr Vorbild bei Benjamin haben

könnte; vermutlich handelt es sich entsprechend bei der Einfügung des »Gehilfe[n]« in der deut-

schenÜbersetzungumeinenBezug auf Benjamins Kafka-Aufsatz. Vgl. imÜbrigen auchAgambens

Text Die Gehilfen, PR 23-29, mit Verweisen unter anderem auf Kafka, Benjamin undWalser.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 149

Tempels nicht nur verzichtet, sondern ihn schlechtweg vergessen hat« (Qui la tensione

messianica dello studio si è rovesciata, o, piuttosto, è andata oltre se stessa. Il suo gesto è quello

di una potenza che non precede, ma segue il suo atto, se l’è lasciato per sempre alle spalle; di

un Talmud che non soltanto ha rinunciato alla riedificazione del Tempio, ma lo ha addirittura

dimenticato) (IP 54/45).

In erstens der aristotelischen Terminologie verbleibt Bartleby in der Potenz, ohne zu

handeln – aber auf eine Weise, die nicht den unendlichen Aufschub des Aktes bedingt,

sondern sich jenseits des Aktes, jenseits der Ausrichtung auf Vollendung situiert. Ana-

log steht zweitens – religionsgeschichtlich vermittelt – der Talmud Bartlebys jenseits

jeder soteriologischen Ausrichtung auf den Wiederaufbau des Tempels. Hier wird eine

Potenz jenseits der Relation zum Akt und eine Praxis ohne Ausrichtung auf zukünftige

Vollendung anvisiert – allerdings wird beides im literarischen Paradigma beschrieben,

sodass sich der religionsgeschichtliche und der philosophische Bezug auch innerhalb

von Agambens Text überlagern. Das Vergessen als Begründung für den Verzicht auf den

Wiederaufbau grundiert auch Bartlebys zweiten Auftritt innerhalb von Idee der Prosa,

nämlich in dem Text Idee der Politik, der den theologischen Topos des Limbus kommen-

tiert. Zusätzlich stellt eine im italienischen Original von Idee des Studiums unmittelbar

an die zuletzt zitierte Passage angefügte und in der deutschen Übersetzung nicht über-

nommene Parenthese einen weiteren Bezug zwischen beiden Texten her, indem sie ex-

plizit auf das Studium der ungetauften Kinder und der paganen Philosophen im Limbus

verweist.25 Den Limbus erwähnen indessen nicht nur die italienische Version von Idee

des Studiums und Idee der Politik, sondern er wird auch im Text Vom Limbus (Dal Limbo)

in La comunità che viene mit wörtlichen Übernahmen aus Idee der Politik diskutiert.26 In

Vom Limbus folgt ein Verweis auf den Zustand der Welt nach dem Jüngsten Tag (vgl.

KG 13/12), der in dieser Welt jedoch nicht Bartleby oder ungetaufte Kinder, sondern die

Figuren Robert Walsers ansiedelt, die wiederummit einer Figur Kafkas verglichen wer-

den. In mehrfacher Hinsicht sind die entsprechenden Texte motivisch und referenziell

eng verwoben.

Die messianische Konnotation wird in Idee des Studiums durch den Verweis auf die

jüdische Religionsgeschichte plausibel. Allerdings gibt es noch einen weiteren Bezug,

der das messianische Begriffsregister erklären könnte. Zumal der Bezug auf Kafka und

Walser deutet nämlich an, dass sich der Text, wie Vivian Liska überzeugend gezeigt

hat, auch als Variation auf eine Passage in Benjamins Kafka-Essay lesen lässt.27 Benja-

min verweist auf Kafkas neuen AdvokatenDoktor Bucephalus, der die Gesetzbücher zwar

25 Die Parenthese lautet: »(Questi studenti studiano come, dopo la fine dei tempi, potrebbero stu-

diare, nel limbo, i bambini non battezzati o i filosofi pagani, che non hanno più nulla da sperare, né

dal futuro né dal passato.)«, Agamben, Idea della prosa, 45; also etwa: »Diese Studenten studieren

so, wie, nach dem Ende der Zeit, im Limbus, die ungetauften Kinder oder die heidnischen Philo-

sophen studieren könnten, die weder von der Zukunft noch von der Vergangenheit noch etwas zu

erhoffen haben«. Die Passage fehlt auch in der ersten deutschen Übersetzung von 1987.

26 Auf den Limbus verweist Agamben imÜbrigen auch 2019 in seinemText über PeterHandkes Zeich-

nungen, vgl. ZuB 11, in dem er Handkes Zeichnungen als Marginalien bezeichnet, die am Rand des

Textes und zugleich »wie der Limbus nach der Ansicht der Theologen […] in ora inferni, am Rand

der Hölle stehen«, ebd.

27 Vgl. Liska, Als ob nicht, v.a. 82-86, und Liska, The Messiah before the Law, v.a. 171ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Das Messianische

studiert, die Gesetze jedoch nicht mehr anzuwenden scheint. Das Motiv eines nicht

ausgeführten, sondern studierten Rechts kommentiert Benjamin folgendermaßen:

»Das Recht, das nicht mehr praktiziert und nur studiert wird, das ist die Pforte der

Gerechtigkeit. Die Pforte derGerechtigkeit ist das Studium.UnddochwagtKafkanicht,

an dieses Studium die Verheißungen zu knüpfen, welche die Überlieferung an das der

Thora geschlossen hat. Seine Gehilfen sind Gemeindediener, denen das Bethaus, seine

Studenten Schüler, denen die Schrift abhanden kam«28.

In der Diskussion über den Kafka-Essay im Briefwechsel mit Scholem entwickelt Ben-

jamin das Studium außerdem als messianische Kategorie:

»Hiermit hängt die Frage der Schrift zusammen. Ob sie den Schülern abhanden ge-

kommen ist oder ob sie sie nicht enträtseln können, kommt darum auf das gleiche

hinaus, weil die Schrift ohne den zu ihr gehörigen Schlüssel eben nicht Schrift ist son-

dern Leben. Leben wie es im Dorf am Schloßberg geführt wird. […] Daß ich den Aspekt

der Offenbarung für Kafkas Werk nicht leugne geht schon daraus hervor, daß ich –

indem ich sie für ›entstellt‹29 erkläre – den messianischen für sie anerkenne. Kafkas

messianische Kategorie ist die ›Umkehr‹ oder das ›Studium‹«30.

Auf das Motiv des studierten Gesetzes rekurriert Agamben in späteren Texten mit mes-

sianischer Konnotation (vgl. z.B. AZ 76f und v.a. HH 200 sowie Kapitel III.1.e dieser

Untersuchung); die Kontroverse Benjamins mit Scholem um die Frage nach der ab-

handen gekommenen Schrift kommentiert er in Homo sacer (vgl. HS 61-66 und unten

Kapitel III.1.c). Für die Idee des Studiums ist die Überlegung von Interesse, dass Agamben

die messianische Qualifizierung des Studiums, wie Liska nahelegt, aus der Diskussion

um Benjamins Aufsatz übernehmen könnte. Während aber für Benjamin Umkehr oder

Studiummessianische Kategorien darstellen, so scheint Agamben, wie zitiert, mit einer

signifikanten Verschiebung eine Umkehrung der messianischen Spannung im Studium

zu entwickeln: Das Studium Bartlebys ist von Verheißungen befreit – und zwar kon-

kret deshalb, weil ihm die Ausrichtung aufs Werk fehlt, weil es als Aufenthalt in der

28 Benjamin, GS II, 437.

29 Vgl. dazu nochmals Benjamins oben bereits zitierte Fassung der messianischen Verrückung im

Kafka-Aufsatz, in dem es um »die Entstellungen, die der Messias zurechtzurücken einst erschei-

nen werde«, Benjamin GS II, 433, geht: Die entstellteOffenbarung ist auf das Zurechtrücken durch

denMessias beziehbar. Vgl. die Anmerkungen zur Kontroverse mit Scholem bei Weigel, Sigrid: Zu

Franz Kafka, in: Lindner, Burkhardt (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stutt-

gart: J.B. Metzler 2011, 543-557, v.a. 550ff. Weigel weist auf die Differenz in der Formulierung der

Legende von der messianischen Verrückung zwischen einer »Entstellung« und dem minimalen

Unterschied hin, den sie unter anderem auf die unterschiedlichen Sprachtheorien Scholems und

Benjamins bezieht und als »Mißverständnis«, ebd., 551, bezeichnet. Vgl. zur Frage der Offenba-

rung auch den Hinweis von Eli Friedlander, dass Scholem einen Unterschied zwischen einem »Zei-

chen für die Existenz des Göttlichen«, nämlich der nicht zu enträtselnden Schrift, und dem Inhalt

der Offenbarung aufrecht erhalte. Diesen Unterschied lehne Benjamin, so Friedlander, ab, weil ein

»bloßes inhaltsleeres Zeichen der Existenz […] für ihn keine Offenbarung sein« könne, Friedlander,

Eli:Walter Benjamin. Ein philosophisches Portrait. Aus dem Englischen von Christa Krüger, München:

C.H. Beck 2013, 248f.

30 Benjamin/Scholem, Briefwechsel, 167.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 151

Potenz ohne Akt gedacht wird. Insofern korreliert es dem Studium des Gesetzes oh-

ne dessen Anwendung. Messianisch ist weniger die Ausrichtung auf das Kommende,

sondern eher deren Fehlen, das, zeittheoretisch formuliert, ins Jetzt führt.

In ihrem Vergleich der Qualifizierungen des Studiums in Benjamins Kafka-Aufsatz

und Agambens Idee des Studiumsmarkiert Vivian Liska eine Differenz, die Agambens Be-

schreibung genauer zu bestimmen erlaubt. Was nämlich passiert mit dem Gegenstand

des Studiums,mit der Schrift oder demGesetz? InmarkantemGegensatz zu Benjamin,

so argumentiert Liska, sei »Agambens messianische Hoffnung mit dem Ende des Stu-

diums der Schrift«31 verbunden. Die Messianität des Studiums werde insofern auf ein

Ende des Studiums, aber auch auf ein Ende der Schrift hin verschoben: Liska spricht

für Agamben von einer »Aufhebung der Schrift«32 und bilanziert: »Bei Agamben soll

das Gesetz zunächst studiert statt praktiziert, aber zuletzt […] ›von Kopf bis Fuß zer-

stört‹ werden. […] Doch den Schritt Agambens vollzieht Benjamin nicht«33. Allerdings

liest Liska Idee des Studiumsmit dem späteren Aufsatz Bartleby oder die Kontingenz, der, so

die These der vorliegenden Untersuchung, eine wiederum variierte Bartleby-Deutung

und entsprechend einen anderen Gesetzesbezug vorschlägt. Tatsächlich ist dort, ver-

mittelt über die Kabbala, von einer Zerstörung der Torah die Rede (vgl. B 72); der Kon-

text scheint jedoch, so wird die vorliegende Untersuchung argumentieren (vgl. Kapitel

II.3.c), schöpfungstheologisch grundiert und auf die unter Bezug zur Potenz erfolgen-

de Einführung des Begriffs der Entschöpfung ausgerichtet zu sein. Ein direkter Bezug

zum Studium fehlt in diesem Text – und umgekehrt fehlen in Idee des StudiumsHinweise

auf die Zerstörung des Gegenstands des Studiums.34 Aufgehoben und vergessen wird

stattdessen, so die hier vorgeschlagene Interpretation, die Ausrichtung auf Vollendung,

auf das Werk, auf den Akt – also in diesem Sinne die Spannung des Studiums. Und

aufgehoben wird, im Hinblick auf den neuen Advokaten formuliert, die Anwendung des

31 Liska, Als ob nicht, 82.

32 Liska, Als ob nicht, 84.

33 Liska, Als ob nicht, 85.

34 Möglicherweise gibt es für die vorgeschlagene Interpretation auch ein Indiz bei Liska selbst. Im

Haupttext wurde bereits ihre These zitiert: »Bei Agamben soll das Gesetz zunächst studiert statt

praktiziert, aber zuletzt […] ›von Kopf bis Fuß zerstört‹ werden. […] Doch den Schritt Agambens

vollzieht Benjamin nicht«, Liska, Als ob nicht, 85, Hervorhebung: HR. In einem englischsprachi-

gen Aufsatz formuliert Liska: »According to Agamben, the messianic task of Kafka’s students no

longer lies in practicing or observing the law, but in studying it, in order to deactivate it and ulti-

mately let it disappear into oblivion. This last step is absent in Benjamin’s reflections«, Liska, The

Messiah before the Law, 172, Hervorhebungen: HR. Die Zerstörungwird also in der englischen Fas-

sung der Argumentation durch eine Deaktivierung und ein schließliches Vergessen ersetzt. In der

Tat ist die Deaktivierung eine Formulierung, die Agamben in späteren Texten häufig verwendet

und die sich, als De-Akt-ivierung, auf das von ihm beschriebene Verhältnis von Potenz und Akt

bezieht. Wie weiter unten zu zeigen ist, korreliert die Deaktivierung insofern auch der Entschöp-

fung. Allerdings ist wiederum fraglich, ob das Vergessen des Gesetzes eine schlüssigeDeutung von

Idee des Studiums ist: Vergessenwird, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Interpretation,

derWiederaufbau des Tempels, also wiederum: die Ausrichtung der Potenz auf einen Akt.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Das Messianische

Gesetzes, seine Realisierung – aber nicht das Gesetz selbst.35 Studium erscheint bei

Agamben eher als die Praxis eines Gebrauchs, der den jeweiligen Gegenstand weder

zerstört noch vergisst, sondern eine andere Beziehung zu ihm erprobt.

Dem entspricht ein weiteres: Liska zeigt überzeugend, dass Benjamin am Ende sei-

nes Kafka-Aufsatzes davon spricht, dass Kafka ein Gesetz gefunden habe. Er habe es

»einer Niederschrift anvertraut, die nicht nur darum seine vollendetste wurde, weil sie

eine Auslegung ist«36; gemeint ist Kafkas TextDieWahrheit über Sancho Pansa. Ein Bezug

zum Gesetz im Modus einer Auslegung also – und wenn Liskas Deutung, dass Agamben

in Idee des Studiums Benjamins Kafka-Aufsatz kommentiert, zutrifft, so wäre Agambens

Text gerade deshalb selbst als Auslegung zu lesen. Auslegung und Studium sind dann

genau das, was er selbst in seinem Text performiert: Im Modus einer kommentierenden

und variierenden Auslegung ist seine Idee des Studiums selbst Studium eines Textes.37

In Idee des Studiums stehen also, so die hier vorgeschlagene Interpretation, die Um-

kehrung des Verhältnisses von Akt und Potenz und das Vergessen der soteriologischen

Vollendung für die Selbstüberschreitung der messianischen Spannung des Studiums.

So hat Bartlebys Geste für Agamben auch befreiendes Potenzial:

»In ihr befreit sich das Studium von der Trauer (lo studio si libera dalla tristezza), die

es entstellte, und findet zu seiner wahren Natur zurück. Diese liegt nicht im Werk,

sondern in der Inspiration, an der die Seele sich nährt (non è l’opera, ma l’ispirazione,

l’autonutrimento dell’anima)« (IP 54/45).

Auch der hier nicht geklärte Begriff der Inspiration begegnet in Idee der Prosa an meh-

reren anderen Stellen, wäre also ebenfalls in dem dichten Verweisungszusammenhang

des Buches zu interpretieren.38 Für diese Untersuchung ist die These wichtiger, dass

die als jüdische Hinterlassenschaft eingeführte messianische Spannung des Studiums

in Bartleby über sich selbst hinaus getreten ist: Sie wird nicht abgeschafft oder aufge-

löst, sondern im Modus der Selbstüberschreitung beschrieben – und zeigt gerade so

ihr befreiendes Potenzial. Dass Bartleby dabei als Ausprägung der Idee des Studiums ein-

geführt wird, stellt die Frage nach seiner Funktion für Agambens Texte: Ist Bartleby

Paradigma in dem Sinne, dass seine Handlung in irgendeiner Weise vorbildlich wäre?

35 Die Bestimmung der Relation wird dadurch verkompliziert, dass Agamben den Schreiber Bartleby

als Studenten bezeichnet: Wie dessen Schreiben und sein Studieren zuzuordnen sind, wird nicht

ganz klar.

36 Benjamin, GS II, 437.

37 Dass das Studium keine Ausrichtung auf ein Ziel hat, überträgt AlexMurray auf einen anderen As-

pekt von Benjamins Kafka-Aufsatz: Dieser wendet sich gegen psychoanalytische und theologische

Interpretationen von Kafkas Werk, vgl. Benjamin, GS II, 425. Murray kommentiert: »Both the psy-

choanalytic and the religious readings of Kafka which Benjamin rejects are also forms of study, yet

importantly they invest in something like a telos, a point beyond the present – the analysand cured,

the coming messianic kingdom – upon which we can focus. To study the law with no possibility

of practice, as Dr Bucephalus does in Kafka’s ›The New Advocate‹, is to divest the law of its power,

to deactivate it«, Murray, Agamben, 101. Das Studium im Sinne der Deaktivierung wäre insofern

nicht als telos zu verstehen, es besteht lediglich in seiner Performanz. Die fehlende Ausrichtung

auf ein zukünftiges Ziel lässt sich dabei auch messianisch-zeitlich lesen.

38 Vgl. IP 27/24, 47/39, 112/97.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 153

Oder erscheint die Figur textstrategisch als eine Art Relais, das Agamben die Expo-

sition eines anderen Potenzbegriffs ermöglicht? Beide Interpretationen sind möglich.

Theologisch werden diese Fragen wichtiger, wenn sie an die messianische Qualifizie-

rung adressiert werden: Bartleby wird zwar hier nicht explizit als messianische Figur

gezeichnet, aber in der Form einer Umkehrung der Spannung – oder, wie Agamben

hinzufügt, »besser« (piuttosto) (IP 54/45) ihrer Selbstüberschreitung – nimmt der Text

ein messianisches Moment auch für Bartleby in Anspruch. Der Verweis auf den litera-

rischen Text ermöglicht es, eine Potenz jenseits des Verhältnisses zum Akt zu denken,

die zumindest in messianisch konnotiertem Kontext steht – und diese Denkfigur wird

in Agambens Bartleby-Text von 1993 aufgenommen.39

Zugleich lässt sich hier ein Rückbezug auf die Zeitreflexionen Agambens herstellen:

Dann bestünde der ausschlaggebende Aspekt der messianischen Spannung im Modus

ihrer Selbstüberschreitung auch darin, dass sie nichts mehr in die Zukunft verschiebt,

nichts mehr von einer gegenwärtig noch ausstehenden Vollendung erwartet, keinen zu-

künftigen rettenden Eingriff erhofft – also nicht im Aufschub, sondern jetzt lebt.40 Die

beschriebene Umkehrung der messianischen Spannung lässt sich insofern auch als In-

version der messianischen Hoffnung beschreiben: Sie impliziert auch ein Jenseits des

Gedankens von Vollendung. Dem ist weiter unten genauer nachzugehen. Indessen hat

sich die Dynamik der messianischen Spannung auch im Ablauf des Textes selbst über-

schritten: DasMessianische ist aus dem religiösen Kontext, in dem es eingeführt wurde,

über das Bild der Hinterlassenschaft oder des Erbes in den literarischen Kontext verscho-

ben worden, hat sich auf eine literarische Figur hin überschritten. Dies führt nochmals

zu der bereits angedeuteten Anfrage: Unklar bleibt nämlich, wie sich Agambens eigene

Texte zu dem entwickelten Gedanken einer Potenz jenseits des Akts verhalten – denn

sie werden als verwirklichte Texte vorgelegt. Das gilt zumal für die Figur Bartleby: War-

um Agamben dessen Beispiel, das Schreiben einzustellen, nicht folgt, sondern diesen

Gedanken vielmehr selbst imMedium der Schrift entwickelt, wird nicht eigens begrün-

det.41

39 Dagegen spricht indessen innerhalb von Idee der Prosadie eher negative Konnotation der Potenz in

Idee derMacht; dort heißt es etwa: »Aus dieser Bestimmung folgt, daß das Vermögen das Gegenteil

der Lust ist. Es ist dasjenige, das niemals in Verwirklichung ist, das kein Ende hat, mit einemWort:

der Schmerz«, IP 59.

40 Von einem »Raum der Gegenwart […] frei vom Mythos einer Realisierung in der Zukunft« spricht

daher überzeugend Borsò, Gesten des Lebens, 43. Borsò verweist auf das »nicht vollendbare Stu-

dium der Thora, das im Judentum entstand«, ebd.; demgegenüber geht die hier vorgelegte Inter-

pretation davon aus, dass das Überschreiten der Messianität des Studiums das Drehmoment von

Agambens Text darstellt: Erst durch das VergessendesWiederaufbaus des Tempels wird die Potenz

des Studiums von der Trauer befreit.

41 Eine ähnliche Anfrage formuliert Witte, Über einige Motive, 33, spitzt sie allerdings stärker mit

Bezug auf die Erzählung von Damaskios zu:Witte akzentuiert, ähnlich wie Liska, den Aspekt einer

»Vernichtung der Schrift«, ebd. Allerdings scheint der Bezug unklar: Witte bezieht den Gedanken

einer Vernichtungder Schrift offenbar aus der Passage, der gemäßDamaskios nach seiner Erkennt-

nis die Schreibtafel zerbrechenunddas Schreibenbeenden könne, vgl. das Zitat von IP 13 beiWitte,

Über einige Motive, 32. Allerdings fügt Agamben noch einen Satz an, den Witte nicht zitiert: »er

konnte jetzt die Tafel zerbrechen und aufhören zu schreiben. Oder vielmehr wirklich beginnen«,

IP 13. Die vorliegende Untersuchung geht davon aus, dass es Agamben um einen bestimmten und

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Das Messianische

Für Idee der Prosa lässt sich eine Antwort andeuten – und zwar mit Bezug auf die

eigenwillige methodische Vorgehensweise des Buchs:42 Wie erwähnt besteht Idee der

Prosa aus 33 kurzen Texten, die durch eine Schwelle (Soglia) ein- und ausgeleitet werden.

Jeder der Texte kündigt durch seinen Titel die Beschäftigung mit der Idee eines Begrif-

fes an. Überraschenderweise werden diese Ideen jedoch in denmeisten Fällen nicht mit

einer philosophischen Argumentation erschlossen, wie der Anklang an Platon vermu-

ten lassen könnte.43 Stattdessen folgen Miniaturen, deren Bezug zum jeweiligen Titel

interpretativ erschlossen werden muss. So lassen sich aber auch Agambens skizzierte

Überlegungen zur Unvollendbarkeit des Studiums selbstreferenziell auf die Rezeption

seines eigenen Buches beziehen, das von einemNetz terminologischer Querverbindun-

gen zwischen den Texten und den – unkommentiert als weitere mediale Schicht einge-

fügten – Illustrationen durchzogen ist: Die Öffnung der Texte auf ihre Potenz wird in

die Rezeption verschoben. Zugleich legt sich ein Rückbezug zu den im ersten Kapitel

dieser Untersuchung diskutierten Überlegungen Agambens zur Medialität der Sprache

nahe, der in Idee der Prosa selbst hergestellt wird und daher im folgenden Abschnitt zu

skizzieren ist.

II.1.b) Jenseits der Sprachverwirrung – die Sprache der messianischen Welt

Die Formulierung Idee der Prosa gibt nicht nur der Sammlung der 33 Ideen den Titel,

sondern auch einem einzelnen Text (vgl. IP 21-24/19ff). Auch dieser Text legt, anders

als sein Titel vermuten lassen könnte, zunächst keine Definition von Prosa vor, sondern

fragt stattdessen nach deren Gegenteil, nach der Definition des Verses. Dieser wird, wie

oben bereits skizziert (vgl. Kapitel I.3.f), anhand des Enjambements als Gegensatz von

syntaktischer und metrischer Einheit definiert, der in poetischer Rede, nicht aber in

Prosa-Texten möglich ist (vgl. IP 21). Wird in einem Gedicht ein Zeilensprung verwen-

det, so ist die syntaktische Einheit des Satzes mit der metrischen Einheit des Verses

noch nicht beendet: Der Zeilensprung markiert die

»zweideutige Bewegung, die gleichzeitig in entgegengesetzte Richtungen weist, rück-

wärts (Vers) und vorwärts (pro-vorsa, Prosa). Dieses Schweben (pendenza), dieses erha-

bene Zögern zwischen Bedeutung und Klang, ist die poetische Erbschaft, an der sich

noch genauer zu qualifizierenden Bezug auf die Schrift geht, der eine Deaktivierung, aber keine

Vernichtung beinhaltet. Die Frage nach der Vernichtungwird daher weiter unten in Bezug auf das

Gesetz wieder aufgenommen.

42 Die Textpraxis von Idee der Prosa ist häufig und ausführlich kommentiert worden. So hat JasonMax-

well vorgeschlagen, die Kombination von jeweiligem Titel und Text als die praktische Ausführung

einer Kritik zu lesen, die die Spaltung von Philosophie und Poesie durch eine Art Verschränkung

beider Diskurse überwindet, wie sie Agamben in früheren Büchern theoretisch entwickelt hat,

Maxwell, Jason: Art. Aesthetics, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben Dictionary, Ed-

inburgh: University Press 2011, 20ff, hier 21. In seiner genauen Analyse entwickelt Leland de la

Durantaye ein ähnliches Argument; zusätzlich unterscheidet er zwischen exoterischem und esote-

rischem Inhalt der in Idee der Prosa gebotenen Texte, sodass er die Beziehung von Titel und Inhalt

mit Benjamin als allegorisch bezeichnen kann, vgl. Durantaye, Agamben, 124f.

43 Darauf weist Maxwell, Aesthetics, 21, hin.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 155

dasDenken zumessenhat (questa sublime esitazione fra il senso e il suono è l’eredità poetica,

di cui il pensiero deve venire a capo)« (IP 23f/20f).

Mit dem Verweis auf das Zögern zwischen Bedeutung und Klang dürfte Agamben auf die

Definition Valérys anspielen, die er auf das Denken überträgt. Ein Denken, das die Erb-

schaft dieses Zögerns oder Schwebens nicht ausschlägt, müsste demzufolge eine Art

Zwischenraum offen halten, der weder von der einen noch der anderen Seite her ab-

geschlossen wird. Entsprechend blicke auch Platon, so führt Agamben den Gedanken

auf die Sprache eng, »auf jene Idee der Sprache (quell’idea del linguaggio) hin, die für ihn

[…] weder Poesie noch Prosa, sondern deren Mitte war« (IP 24/21). Der kurze Text Idee

der Prosa klingt so mit dem Verweis auf eine Idee der Sprache in der Mitte von Poesie und

Prosa aus: Eine Sprache in einem Zwischenraum, wie ihn die Texte des Bandes Idee

der Prosa auf unterschiedliche Weise exponieren. So realisieren sie das Zögern zwischen

Bedeutung und Klang, an das die Interpretation verwiesen bleibt.

Im ersten Kapitel dieser Untersuchung wurde verfolgt, wie Agamben die Definiti-

on Valérys auf die Strategie des Gedichts hin auslegt, die Sprache selbst zur Sprache

zu bringen (vgl. EoP 115 sowie Kapitel I.3.f). Strukturell analog argumentiert die sich

in Idee der Prosa unmittelbar an den gleichnamigen Text anschließende Idee der Zäsur (IP

25ff): Durch die Zäsur als poetisches Mittel erscheine, so argumentiert Agamben mit

Rekurs auf Hölderlin, »nicht mehr der Wechsel der Vorstellung, sondern die Vorstel-

lung selber« (IP 26), auch hier also führt die poetologische Untersuchung zum Hinweis

auf Medialität. Trifft es zu, dass die Sammlung Idee der Prosa formal einlöst, was in dem

in ihr enthaltenen Text Idee der Prosa anvisiert wird – ein Denken, das sich an der poe-

tischen Erbschaft des Zögerns zwischen Klang und Bedeutung misst, eine Sprache in

der Mitte von Poesie und Prosa –, so kann dies auch als Exposition der Medialität der

Repräsentation gelesen werden: Idee der Prosa wäre dann eine Prosa, die ihr Vermö-

gen zur Darstellung, ihre Potenz zur Repräsentation nicht in der konkreten Bedeutung

aufgehen lässt, sondern zeigt: Eine Sprache mithin, die sich selbst als Sprache jenseits

jeder konkreten Bedeutung, im Zögern von Bedeutung und Klang, erfahren lässt.

Damit ist ein weiterer Hinweis auf die eingangs zitierte Bestimmung des Messiani-

schen gegeben: Das Messianische entwickelt Agamben als eine »Erfahrung des Wortes«

(Zdb 151). Diese wird in der sich anschließenden Parenthesemit einander zugeordneten

Verneinungen genauer qualifiziert: Eine Erfahrung des Wortes, »ohne denotativ an die

Dinge gebunden zu sein und ohne selbst als ein Ding zu gelten; ohne in seiner Offenheit

unbestimmt aufgehoben zu sein und ohne sich im Dogma zu schließen« (Zdb 151). In

dem Zwischenraum zwischen unbestimmter Offenheit und dogmatischer Schließung,

zwischen denotativer Bindung an die Dinge und Verdinglichung, kannman, so dieThe-

se dieser Untersuchung, eine Variation auf das in Idee der Prosa beschriebene Schweben

und Zögern, auf die Sprache im Zwischenraum lesen. Dies liegt umso näher, als die

Erfahrung des Wortes in Agambens Bestimmung des Messianischen auch als eine »rei-

ne und allgemeine Potenz des Sagens« (Zdb 151) bezeichnet wird, sodass auch hier der

Gedanke der Potenz der Repräsentation aufgenommen zu sein scheint. Dem ist weiter

unten genauer nachzugehen (vgl. Kapitel IV.1); vorläufig sei hier die These vertreten,

dass Agamben in seinem Römerbriefkommentar für die Beschreibung der Erfahrung

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Das Messianische

des Wortes auf theoretische Bausteine zurückgreift, die er in früheren Texten entwickelt

und die mindestens implizit seine eigene Textpraxis beschreiben.

Allerdings kann aus der Formulierung, die Agambens Buch den Titel gibt, noch ein

weiterer Bezug zum Messianischen erschlossen werden: Agamben legt diesen Bezug

nicht offen; es handelt sich um einen potenziellen Bezug. Bei der Formulierung Idee der

Prosa dürfte es sich nämlich, wie häufig angemerkt wurde, erneut um ein Benjamin-

Zitat handeln.44 Eine »Idee der Prosa« begegnet in mehreren Notizen aus dem Umfeld

von BenjaminsThesen. In Ms 441 heißt es beispielsweise:

»DiemessianischeWelt ist dieWelt allseitiger und integraler Aktualität. Erst in ihr gibt

es eine Universalgeschichte. Was sich heute so bezeichnet, kann immer nur eine Sorte

von Esperanto sein. Es kann ihr nichts entsprechen, eh die Verwirrung, die vom Turm-

bau zu Babel herrührt, geschlichtet ist. Sie setzt die Sprache voraus, in die jeder Text

einer lebenden oder toten ungeschmälert zu übersetzen ist. Oder besser, sie ist diese

Sprache selbst. Aber nicht als geschriebene sondern vielmehr als die festlich begange-

ne. Dieses Fest ist gereinigt von aller Feier und er [sic] kennt keine Festgesänge. Seine

Sprache ist die Idee der Prosa selbst, die von allen Menschen verstanden wird wie die

Sprache der Vögel von Sonntagskindern«45.

Entsprechend fällt laut Ms 470 die »Idee der Prosa […] mit der messianischen Idee der

Universalgeschichte zusammen«46. Idee der Prosa ist mit Benjamin die Sprache des Fests

ohne Feier in der messianischen Welt. Vor diesem Hintergrund gelesen unterhält Agam-

bens Titel einen subkutanen Bezug zum Messianischen.47 Wie ist dieser Bezug zu in-

terpretieren?Weist Agambens Idee der Prosamit ihrer speziellen Form lediglich auf diese

messianische Welt hin, greift auf ihre Prosa aus, um sie auf die vermittelte Weise dar-

zustellen, die ihr jetzt – vor der Schlichtung der babylonischen Sprachverwirrung –

entsprechen kann? In dieser Hinsicht wäre Agambens Buch wiederum als ein ausführ-

licher Kommentar zu Benjamins Notiz zu lesen. Näher scheint dieThese zu liegen, dass

Agambens Text diese Idee der Prosa in gewisser Weise performiert, also jetzt diesen Aspekt

der messianischen Welt im Modus einer spezifischen Textpraxis zu realisieren sucht.

Dann freilich würde das Messianische, ähnlich wie im ersten Kapitel dieser Untersu-

chung für das Verhältnis von Jetztzeit und messianischer Zeit dargestellt, erstens in die

44 Darauf weisen z.B. Geulen, Agamben, 25, Durantaye, Agamben, 143f, oder ders., Homo profanus,

33f, hin.

45 Benjamin, GS I, 1239, Hervorhebung: HR. Vgl. auch das Zitat dieses Textes alsMotto vonAgambens

Kirche und Reich: KR 6.

46 Benjamin, GS I, 1238, vgl. Ms 484 und 490, ebd., 1234f, sowie Benjamin, Über den Begriff der Ge-

schichte, 109, 124f, 136, 140.

47 Dass das Zitat sich keiner zufälligenGleichheit der Formulierungen verdankendürfte, legt der zwei

Jahre vor Idea della prosa publizierte Aufsatz Sprache und Geschichte. Sprachliche und geschichtliche Ka-

tegorien im Denken Benjamins, vgl. MdD 41-63, nahe, den Durantaye, Agamben, 143f, zur Deutung

des Titels heranzieht, und in dem Agamben eine Interpretation von Benjamins Ms 441 vorlegt. In

diesemAufsatz wird die »messianische Perspektive«, in die die Sprache bei Benjamin gestellt wer-

de, ebd., 51, mehrfach unterstrichen; dass bereits in diesem Text der Verweis auf die platonische

Vorstellung von Sprache »als ›ein Mittleres zwischen Prosa und Poesie‹«, MdD 58, vgl. IP 24/21,

begegnet, unterstreicht die Verbindung der Texte zusätzlich.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 157

Gegenwart übertragen, also in das heute, für das Benjamin in der zitierten Passage le-

diglich »eine Sorte von Esperanto« gelten lässt. Und zweitens würde das Messianische

entgegen einem traditionellen theologischen Verständnis interpretiert, als Qualifizie-

rung einerMethode nämlich, als eine Sprachpraxis: Messianische Sprache im Sinne der

Idee der Prosa wäre dann jeweils jetzt zu realisieren und ein messianisches Ereignis er-

neut theoretisch weniger im Blick.

Aber ist es wirklich eine schlüssige Überlegung, dass Agamben an einer in dieser

Weise messianisch zu qualifizierenden Sprachauffassung arbeitet? Dies könnte sei-

ne Auslegung von Benjamins Ms 441 in dem erwähnten Aufsatz Sprache und Geschich-

te. Sprachliche und geschichtliche Kategorien im Denken Benjamins (MdD 41-63) nahelegen:

Agamben entwickelt den Begriff einer »Universalsprache der messianischen Mensch-

heit« (MdD 51) als Sprache, »die keine Sprache mehr voraussetzt und die, da sie in

sich jede Voraus-setzung und jeden Namen verbrannt hat, wirklich nichts mehr zu sa-

gen hat, sondern einfach spricht« (MdD 59). In dieser Idee der Sprache scheinen, so

Agamben mit Bezug auf Ms 441, die konkreten menschlichen Sprachen »wirklich an ihr

messianisches Ende gelangt zu sein« (MdD 59f). Dieses messianische Ende präzisiert er,

indem er es – grammatisch mit Wechsel in die erste Person Plural – als Abschied von

unserem Sprachverständnis beschreibt:

»Was hier aber endet, ist nur eine bestimmte Auffassung der Sprache und eine be-

stimmte Auffassung von Kultur: Jene, an die wir uns gewöhnt haben, welche jedes

Werden und jede historische Überlieferung auf die unheilbare Spaltung zwischen der

mitzuteilendenSacheunddemAktderMitteilung, zwischenNamenundWortengrün-

deten, und die, um diesen Preis, die Unendlichkeit und Kontinuität des historischen

(und sprachlichen) Prozesses garantierten« (MdD 60).

Mit dieser Deutung wäre es denkbar, der gewöhnlichen Auffassung von Sprache eine

andere Auffassung entgegenzusetzen und die als Sprache der messianischen Welt be-

schriebene Idee der Prosa zu verwirklichen. Agamben räumt zwar ein, dass es sich dabei

um eine »schwierige Aufgabe« (MdD 61) handle – aber »das ist es, und nichts weniger

als das, was ein Denken denken muss, das seinem eigenen Problem gewachsen sein

möchte« (MdD 61). Genau dieses Denken scheint Agamben in seiner Idee der Prosa zu

erproben. Signifikanterweise gibt er ein Beispiel für ein solches Denken durch den Be-

zug auf einen Literaten an – auch hier scheint also »Dichtung zu einem Laboratorium«

(N 97) zu werden. Unter Rekurs auf Antonio Delfini beschreibt Agamben den Ausblick

auf eine Nähe – hier von Mensch und Sprache –, die keinen Raum für Bilder, für Re-

präsentationen, bietet, und legt damit eine Variante der Schlusswendungen vor, die in

den späteren Texten Difference and Repetition und Nymphae wie skizziert unter Verweis

auf Benjamin eine Zuflucht der Bilder in Aussicht stellen:

»In diesem Ende der Erinnerung, in dieser unerhörten Nähe zwischen demMenschen

und seiner Sprache, in der es keinerlei Platz mehr für Bilder, Buchstaben oder Gram-

matik gibt, müssenwir vielleicht die wahre Figur der Universalsprache derMenschheit

sehen« (MdD 62).

Folgt man diesen Verweisen, so ist nicht behauptet, Agamben würde messianische Pro-

sa im theologischen Sinne praktizieren. Vielmehr sind die potenziellen Bezüge alsmög-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Das Messianische

liche Interpretationsräume zu lesen, sodass seine Prosa sich in einer Tradition verortet

– die ihrerseits auf Traditionen zurückgreift –, in der sie auch als messianische be-

zeichnet werden kann.

II.1.c) Jenseits des Vergessens Gottes – Bartleby und der Limbus

Der zweite Verweis auf Bartleby in Idee der Prosa erfolgt zur Qualifizierung der Idee der

Politik (Idea della politica) (IP 67ff/59f). Auch hier legt Agamben keine Definition von Poli-

tik vor, sondern überlässt es der Interpretation, den Zusammenhang von Titel und Text

zu bestimmen. Wie in der Idee des Studiumswird die literarische Figur auch hier mit ei-

nem religiösen Paradigma kombiniert: Der kurze Text behandelt zunächst das theolo-

gische Thema der ungetauft verstorbenen Kinder im Limbus, bevor Bartleby im letzten

Absatz erwähnt wird. Auffälligerweise hat die Idee der Politik, wie bereits erwähnt, ein

Double inDie kommende Gemeinschaft, in dem die Argumentation auf andere literarische

Figuren zugespitzt wird. Agambens Kommentar zum Limbus beginnt mit einem Ver-

weis auf die theologische These, dass das »Vergessen Gottes« (IP 67/59) die schlimmste

Strafe sei: Noch der Zorn Gottes stelle eine Beziehung dar; wer hingegen von Gott ver-

gessen wurde, befinde sich in diesem »göttliche[n] Vergessen« (dimenticanza divina) (IP

67/59) unterhalb der göttlichen Allwissenheit und damit jenseits jeder Möglichkeit von

Rettung. Allerdings stellt, so Agamben, die theologische Tradition zugleich einen Ort

bereit,

»wo dieser Zustand nichtmehr als ein Frevel erscheint und sogar eine besondere Selig-

keit (speciale letizia) mit sich führt: den der ungetauften Kinder (fanciulli non battezzati),

die ohne Schuld – mit Ausnahme der Erbsünde – gestorben sind und in Gesellschaft

der gerechten Heiden undWahnsinnigen für immer in der Vorhölle weilen« (IP 67/59).

Die Fröhlichkeit48 der Kinder im Limbus hat ihren Grund in einem speziellen Unwissen:

Da sie die Taufe nicht empfangen haben, fehlt ihnen jede übernatürliche Erkenntnis –

und damit auch das Wissen, dass sie »des höchsten Gutes beraubt sind« (IP 68/60). So

kehrt sich der genitivus subiectivus, mit dem das Vergessen Gottes eingeführt wurde, in

einen genitivus obiectivus um: »[E]s ist nicht Gott, der sie vergaß, sondern sie haben

ihn je schon vergessen, und über dieses Vergessen hat das göttliche Vergessen keine

48 Die vorliegende Untersuchung schlägt eine Korrektur der zitierten deutschen Übersetzung vor:

Die »speciale letizia«, die den Zustand der Kinder im Limbus beschreibt, wird in der deutschen

Übersetzung als »besondere Seligkeit« wiedergegeben; analog wird im Verlauf des Textes »na-

turale letizia« mit »Zustand natürlicher Seligkeit«, IP 68/60, übersetzt. Beides dürfte allerdings

unpräzise sein, weil das italienische Original terminologisch zwischen der letizia der Kinder und

den Seligen (beati) unterscheidet. Dafür spricht auch die Tatsache, dass die Kinder im Limbus für

Agamben gerade »[w]eder selig wie die Erwählten« (Né beati come gli eletti), ebd., sind, während

ihr Körper mit dem der Seligen verglichen werden kann, nämlich »wie der der Seligen ohne Emp-

findung« (come quelli dei beati, impassibili), ebd., ist. Im deutschen Text steht beides in Spannung

zur Übersetzung von letizia mit Seligkeit. Entsprechend gibt Andreas Hiepko in der Übersetzung

der Parallelstelle in Die kommende Gemeinschaft die Formulierung »naturale letizia« mit »natürli-

cher Fröhlichkeit«, KG 12/11, Hervorhebung: HR, wieder; die vorliegende Untersuchung übernimmt

diese Übersetzung auch für Idea della prosa.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 159

Gewalt (contro il loro oblio resta impotente la dimenticanza divina)« (IP 68/60). Das Vergessen

Gottes – als genitivus subiectivus – wird als Strafe irrelevant und der Topos des Lim-

bus zum Ort »natürlicher Fröhlichkeit« (IP 68). Das Motiv des Vergessens schlägt eine

Brücke zurück zur Idee des Studiums: Der spezielle Talmud der Geste Bartlebys hatte den

Wiederaufbau des Tempels vergessen und gerade so das Studium von der Trauer be-

freit (vgl. IP 54). Wie die Studierenden in Agambens Interpretation befinden sich auch

die Kinder im Limbus in einem Raum, der auf keinerlei Vollendung ausgerichtet ist,

in dem kein Mangel mehr beseitigt werden, kein Akt gesetzt werden müsste. Dieser

Zwischenraum steht jenseits der Alternative von göttlichem Zorn oder göttlichem Er-

barmen – und die Kinder in ihm befinden sich jenseits der Aufteilung in Selige oder

Verdammte.

Entsprechend führt Agamben einen Vergleich ein, der den Auftritt Bartlebys vorbe-

reitet. Er schreibt über die Kinder im Limbus: »Wie Briefe, die ohne Empfänger (senza

destinatario) blieben, sind diese Auferstandenen ohne Schicksal (senza destino) geblie-

ben« (IP 68/60). In Melvilles Erzählung wird gegen Ende enthüllt, dass Bartleby vor

seiner Tätigkeit als Kanzleikopist im Amt für unzustellbare oder tote Briefe gearbeitet

habe.49 Auch diese Briefe befinden sich in einer Art Limbus, sind ohne Ziel unterwegs,

in einem Zwischenraum ohne Möglichkeit einer Ankunft. Dürfte die Wahl gerade die-

ses Beispiels auf Melvilles Erzählung verweisen, so öffnet das theologische Beispiel des

Limbus umgekehrt auch eine Interpretationsperspektive für die literarische Figur:

»Diese vorhöllische Natur ist das Geheimnis Bartlebys (Questa natura limbale è il segreto

di Bartleby), der antitragischsten aller Figuren Melvilles (auch wenn in unseren Augen

nichts verzweiflungswürdiger scheint als sein Schicksal). Undes ist diese unaustilgbare

Wurzel des ›lieber nicht‹, an der die göttliche undmenschliche Vernunft zerbricht (con

la divina, anche ogni umana ragione)« (IP 68f/60).

Wie Agamben den Zustand der Limbusbewohner als natürliche Fröhlichkeit interpre-

tiert hatte, so ermöglicht der Schluss von diesem Paradigma auf die Figur des Schrei-

bers, ihn gegen menschlichen Augenschein und menschliche Vernunft – und gegen die

Deutung, die Melvilles Erzähler nahezulegen scheint – als antitragische Figur zu entwi-

ckeln. Wie die Kinder im Limbus einen Zwischenraum besetzen, so scheint Bartlebys

Ablehnung der Schreibertätigkeit einen analogen Raum jenseits einer Aktualisierung

der Potenz zu öffnen. Während sich indessen die ungetauft verstorbenen Kinder als

Beispiel aus der theologischen Tradition jenseits des Vergessens Gottes befinden, so zer-

bricht mit dem literarischen Beispiel Bartlebys mit der göttlichen auch die menschliche

Vernunft.

Was haben die Bewohner des Limbus und Bartleby mit der Idee der Politik zu tun?

Jakob Helmut Deibl argumentiert überzeugend, dass der Text auf eine Politik zielt, die

jenseits des Vergessens Gottes operieren würde, also weder mit Bezug auf Gott noch

dezidiert ohne ihn – eine Politik, »die auf den Verweis auf Gott (das Absolute) genau-

so verzichten müsse wie auf den aus seiner Ablehnung einmal geflossenen ethisch-

49 Vgl. die Rede vom »Dead Letter Office at Washington«, Melville, Herman: Bartleby, in: ders.: Billy

Budd, Sailor and other Stories. Selected and Editedwith an Introduction byHarold Beaver, London:

Penguin Books 1985, 57-99, hier 99.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Das Messianische

politischen Impuls«50. Für die Vernunft einer solchen Politik kommen, anders formu-

liert,metaphysische Annahmen ebenso wenig in Frage wie dezidiert antimetaphysische

Grundlagen. Deibl fragt allerdings zu Recht an, warum Agamben dies gerade unter

Verwendung theologischer Bilder beschreibt,51 warum also die theologische Tradition

gebraucht wird, um eine Politik jenseits von ihr anzudeuten. Im Rückgriff auf die bis-

herigen Überlegungen liegt zunächst der Rekurs auf Agambens Text Zeit und Geschichte

und die in ihm angewandte Methode nahe: Demnach lagen die »Elemente einer ande-

ren Zeiterfahrung […] verstreut in den Falten und Schatten der kulturellen Tradition

des Westens« (KuG 145) und mussten lediglich beleuchtet werden. Analog entnimmt

Agamben hier den Falten und Schatten der christlich-theologischen Tradition ein solches

Element, beleuchtet es und kann die Tradition selbst von diesem »Bruchstück[…] einer

Mitteilung« (KuG 145) aus kritisch lesen. Weder ersetzt er die Tradition, noch zerstört

er sie – sondern er studiert sie und legt eine in ihr potenziell enthaltene Deutung vor,

die sich gegen die Tradition selbst wendet. Diese dekonstruktive Lektüre der christli-

chen Tradition gebraucht einen ihrer Topoi als Widerlager gegen sie, entwickelt also

den Ansatz der Traditionskritik aus der Tradition selbst.

Außerdem ist auffällig, dass Idee der Politik – ebenso wie Idee des Studiums – mehre-

re Paradigmen kombiniert und mehrere Bezugsräume ineinander schachtelt: Die Be-

schreibung des theologischen Beispiels des Limbus führt zu Bartleby als literarischer

Figur. Insofern muss Idee der Politik nicht ausschließlich religionskritisch verstanden

werden: Nicht nur die göttliche, sondern mit ihr auch die menschliche Vernunft zer-

bricht an Bartlebys Formulierung. Theologisches und literarisches Paradigma werden,

wie zu zeigen ist, strukturell ähnlich auch in den Texten von Die kommende Gemeinschaft

vielfach kombiniert. Liest man Idee der Politik von dieser Doppelung aus, dann geht es

nicht bloß um das Vergessen Gottes, sondern um die politisch einschlägige Exposition

des Zwischenraums eines Zustands jenseits einer Ausrichtung auf dieses oder jenes Ziel

– ginge also, mit Idee des Studiums gelesen, um den Talmud, der den Wiederaufbau des

Tempels vergessen hat, ebenso wie um die Potenz, die dem Akt folgt. Diese Linie der

Verbindung von Potenz und Politik kann bis zu Agambens politisch-philosophischen

Überlegungen in Homo sacer ausgezogen werden:

»Solange nicht eine neue und kohärente Ontologie der Potenz […] die auf dem Primat

des Akts und seiner Beziehung zur Potenz gegründete Ontologie ersetzt hat, bleibt

eine politische Theorie, die sich den Aporien der Souveränität entziehen könnte, un-

denkbar« (HS 55).

Zugleich ist Agambens Text aber auch als Variation auf einThema lesbar, das Benjamins

Theologisch-politisches Fragment intoniert: Gerade als Idee der Politik kann Agambens Text

auf Benjamins Rede von der »Weltpolitik, deren Methode Nihilismus zu heißen hat«52,

oder die »Ordnung des Profanen«53 bezogen werden. Mit dem theologischen Ort des

50 Deibl, Fehl und Wiederkehr, 27.

51 Vgl. Deibl, Fehl und Wiederkehr, 28.

52 Benjamin, GS II, 204.

53 Benjamin, GS II, 203.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 161

Limbus stellt sich erneut die Frage nach dem Status der Theologie für Agambens Über-

legungen. Dem ist im Folgenden anhand einiger Texte aus La comunità che viene nach-

zugehen.

II.2 Eschatologische Heterotopien und ihre Bewohner

II.2.a) Das paradis der fornuftigin sele – die Mottos

der kommenden Gemeinschaft

Die Frage nach der Funktion der Theologie in Agambens Texten stellt sich zumal für La

comunità che viene, das erstmals 1990 und in einer um eine Postille erweiterten Neuausga-

be 2001 erschien.54 Dass Die kommende Gemeinschaft neben philosophiegeschichtlichen

und literarischen Beispielen auch anhand einer Reihe christlich- wie jüdisch-theologi-

scher Bezüge beschrieben wird, deuten bereits die beiden Zitate an, die dem Buch ohne

Quellenangabe vorangestellt sind:

»Dit buchelin heizit ein paradis der fornuftigin sele, paradisus animae intelligentis.

Quodlibet est in quolibet et nihil est extra se« (KG 7/7).

Paradisus anime intelligentis ist der Titel einer Sammlung von deutschsprachigen Predig-

ten aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, von denen ein großer Teil von Meister

Eckhart stammen dürfte.55 Dit buchelin heizit ein paradis der fornuftigin sele ist der – of-

fenbar ursprünglichere – deutsche Titel dieser Kompilation.56 Dass Agamben seinem

Buch den Titel einer Predigtsammlung als Motto voranstellt, korrespondiert mit dessen

formaler Anlage: Die kommende Gemeinschaft besteht aus einer Reihe von neunzehn kur-

zen Texten, denen ein etwas längerer dreiteiliger Text unter dem Titel Das Irreparable

(L’irreparabile) (KG 81-100/71-88) sowie in der Neuausgabe von 2001 die Postille Tiqqun

de la noche (KG 101-105/89-93) folgen. Die einzelnen Texte sind durch ein Netz von ter-

minologischen und inhaltlichen Vor- und Rückgriffen verbunden und kommentieren

sich gegenseitig. Für diese Untersuchung ergibt sich die Notwendigkeit, dieses Geflecht

möglichst ausführlich beschreiben zu müssen, um die theologischen Bezüge aufzeigen

zu können. Dabei konzentriert sie sich unter denmöglichen theologischen Anschlüssen

auf die Aspekte, die anhand der Figur Bartlebys sowie des Messianischen erschlossen

werden können.

Formal hat Agambens Buch also tatsächlich eine gewisse Ähnlichkeit mit einer

Sammlung von Predigttexten. Dass die Predigtsammlung – und damit implizit auch

54 Aus der deutschen Übersetzung Die kommende Gemeinschaft. Aus dem Italienischen von Andreas

Hiepko, Berlin: Merve 2003, wirdmit der Sigle KG und Seitenangabe im Fließtext zitiert. Seitenan-

gaben nach dem Schrägstrich verweisen auf die italienische Ausgabe: La comunità che viene, Turin:

Bollati Boringhieri 2001, Nachdruck: 2017.

55 Vgl. dazu Hasebrink, Burkhard/Palmer, Nigel F./Schiewer, Hans-Jochen (Hg.): ›Paradisus anime in-

telligentis‹. Studien zu einer dominikanischen Predigtsammlung aus dem Umkreis Meister Eckharts, Tü-

bingen: Niemeyer 2009, vgl. dort v.a. Steer, Georg: Die dominikanische Predigtsammlung ›Paradisus

anime intelligentis‹. Überlieferung,Werkform und Textgestalt, 17-68, hier 17.

56 Vgl. Steer, Predigtsammlung, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Das Messianische

Agambens Buch, denn Dit buchelin heizit – als paradis/paradisus bezeichnet wird, legt

indessen auch einen inhaltlichen Akzent: Die im Buch beigebrachten Beispiele illustrie-

ren die kommende Gemeinschaft häufig anhand von theologischen Spekulationen über

im Vergleich mit dieserWelt anderen Orten und entwickeln sie nicht zuletzt topologisch:

Neben dem Limbus (KG 11ff) werden auch die »Gehenna« (KG 18), der Garten Eden (KG

26), das »Gehinnom« (KG 26-29 und 34) oder das »Reich des Messias« (KG 51) erwähnt,

wird nach dem Zustand der Natur nach dem Jüngsten Gericht (KG 41f) gefragt und das

Leben nach dem Jüngsten Tag beschrieben (KG 13). Für die kommende Gemeinschaft

fragt sich in theologischer Perspektive, ob ihr Kommen diesen Verweisen entsprechend

eschatologisch angelegt ist: Entsteht sie im Reich des Messias, oder nach dem Jüngsten

Gericht, oder kann man bereits jetzt – und vor allem: hier – zu ihr gehören?

Während das erste Motto aus christlich-theologischem Kontext stammt, verweist

das zweite Motto auf die Kabbala: Es handelt sich um eine Formel aus der von Flavius

Mithridates angefertigten lateinischen Übersetzung von Abraham Abulafias Sitre Tora.

Wie Chaïm Wirszubski in einer Studie über Pico della Mirandola und die Kabbala ge-

zeigt hat, steht der SatzQuodlibet est in quolibet et nihil est extra se allerdings nicht in Abula-

fias Original, sondern wurde von Mithridates bei der Übersetzung eingefügt.57 Dabei

kombiniert diese Interpolation, so zeigt Wirszubski, zwei verschiedene Quellen: Der

erste Teil, Quodlibet est in quolibet, zitiert De docta ignorantia des Cusanus, der seinerseits

auf Anaxagoras verweist.58 Den zweiten Teil der Formel, nihil est extra se, führt Wirs-

zubski auf einen Traktat des Kabbalisten Azriel von Gerona zurück, den Mithridates

ebenfalls ins Lateinische übersetzt hatte.59 Dem mit diesem zweiten Motto aufgerufe-

nen Kontext der Kabbala – oder der Kabbala in christlicher Rezeption – entspricht zum

Beispiel, dass Agamben in Die kommenden Gemeinschaft auch »jen[e] Sünde« erwähnt,

»die die Kabbalisten ›Absonderung der Schechina‹ nennen« (KG 74/64). Der Begriff ti-

qqun im Titel des Nachworts von 2001 dürfte ebenfalls die kabbalistische Füllung die-

ses Begriffs voraussetzen.60 Möglicherweise geht es Agamben mit dem zweiten Motto

gerade um den komplexen Übersetzungs- und Verweisungszusammenhang, den der

Satz als Kombination des Anaxagoras-Zitats bei Cusanus mit dem Traktat Azriels von

Gerona als Interpolation bei der Übersetzung eines kabbalistischen Texts ins Lateini-

sche eröffnet – denn ähnliche Kombinationen und Verweisungszusammenhänge legen

seine Texte in Die kommende Gemeinschaft selbst an. Der Kombination der beiden Mot-

ti entspricht formal die Kombination jüdisch- wie christlich-theologischer Referenzen

mit anderen Kontexten, konkret vor allem mit literarischen Verweisen. Umso wichti-

ger wird die Frage, welche Funktion die theologischen Bezüge zur Qualifizierung der

kommenden Gemeinschaft haben.

57 Vgl. dazu und zum Folgenden Wirszubski, Chaïm: Pic de la Mirandole et la cabale. Aus dem Engli-

schen und Lateinischen von Jean-Marc Mandosio, Paris/Tel Aviv: Éditions de l’éclat 2007, 151-162,

v.a. 155-158, sowie Miernowski, Jan: Le Dieu Néant. Théologies négatives à l’aube des temps modernes,

Leiden: Brill 1998, 113ff.

58 Vgl. Wirszubski, Pic de la Mirandole, 156.

59 Vgl. Wirszubski, Pic de la Mirandole, 156ff.

60 Vgl. für den Gedanken des Exils oder der Absonderung der Schechina z.B. Scholem, Gershom: Die

jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 253 und 302, für den Be-

griff tiqqun in der lurianischen Kabbala ebd., v.a. 291ff; vgl. unten Kapitel II.2.g.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 163

II.2.b) Jenseits des Jüngsten Tags – das Unrettbare

Die Verbindung des theologischen Beispiels des Limbus mit der literarischen Figur

Bartleby aus Idee der Politik hat, wie erwähnt, ein Double im zweiten Text aus Die kom-

mende Gemeinschaft: Vom Limbus (Dal Limbo) (KG 11ff/11f). Dieser Text übernimmt einige

Passagen aus Idee der Politikwörtlich,61 ersetzt den knappen Verweis auf Bartleby gegen

Ende aber durch einen ausführlicheren Bezug auf die Figuren Robert Walsers und, er-

neut, Kafkas. Allerdings wird Vom Limbusmit einer Frage eingeleitet, die den Bezug des

theologischen Beispiels zur kommenden Gemeinschaft deutlicher hervortreten lässt.

Im ersten Text des Buches hatte Agamben den Begriff der beliebigen Singularitäten ein-

geführt; die Untersuchung des theologischen Beispiels des Limbus setzt, topologisch

formuliert, mit der Frage nach ihremHerkunftsort ein: »Woher kommen die beliebigen

Singularitäten, was ist ihr Reich? (Da dove provengono le singolarità qualunque, qual è il loro

regno?) Die Fragen des Thomas zum Limbus enthalten die Elemente für eine Antwort«

(KG 11/11). Die sich anschließende Beschreibung der ungetauft verstorbenen Kinder im

Limbus übernimmt die Beschreibung aus Idee der Politik fast wörtlich.62 Eine inhalt-

lich signifikante Änderung im italienischen Text besteht darin, dass die unauslöschliche

Hoffnung (speranza per sempre inesitabile) (IP 68/60) der Kinder im Limbus in eine unaus-

löschliche Freude (letizia per sempre inesitabile) (KG 12/12) geändert wird: In der Tat scheint

die Freude den Zustand der Limbusbewohner in doppelter Hinsicht jenseits des Verges-

sens Gottes schlüssiger zu beschreiben als eine Hoffnung, bei der unklar bliebe, worauf

sie sich richtet. Auch den am tertium comparationis des fehlenden Schicksals präzi-

sierten Vergleich der Limbusbewohner mit den nicht zugestellten Briefen übernimmt

VomLimbus; wegen des unterbleibenden Verweises auf Bartleby wirkt die Analogie aller-

dings eher unklar. Der Übergang zum literarischen Paradigma vollzieht sich in beiden

Texten parallel: In Idee der Politik heißt es: »Diese vorhöllische Natur ist das Geheimnis

Bartlebys« (Questa natura limbale è il segreto di Bartleby) (IP 68/60); in Vom Limbus lautet

der Übergang: »Diese vorhöllische Natur ist das Geheimnis von Walsers Welt« (Questa

natura limbale è il segreto del mondo di Walser) (KG 12/12).

Worin genau besteht die Beziehung von theologischem und literarischem Paradig-

ma? Hatte Agamben den Limbus als einen Ort beschrieben, dessen Bewohner sich jen-

seits vonHeil und Verdammnis befinden, so führt er die »Geschöpfe« (KG 12/12)Walsers

mit einer analogen topologischen Qualifizierung ein: Sie haben sich, so Agamben, »un-

wiederbringlich verirrt« (irreparabilmente smarrite), und zwar in »Regionen, die jenseits

von Verdammnis und Heil liegen« (in una regione che sta al di là della perdizione e della

salvezza) (KG 12/12).63 Während die Kinder im Limbus jenseits des göttlichen Heils ste-

61 Darauf weist z.B. auch Salzani, Carlo: Art. Inoperative/Deactivation, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica

(Hg.): The Agamben Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 106ff, hier 106, hin.

62 Die deutschen Übersetzungen differieren in einigen Details; im Original sind die Texte aber weit-

gehend identisch, vgl. Agamben, Idea della prosa, 59f und Agamben, La comunità che viene, 11f.

63 Auf welche Figuren Walsers er sich konkret bezieht, gibt Agamben nicht an; in dem Aufsatz über

Bartleby nennt er in anderem Zusammenhang Simon Tanner, vgl. B 9. Vgl. parallel zum Vergessen

Gottes der Limbusbewohner auch die Gedanken der Klara Agappaia aus Geschwister Tanner: »Gott

will nicht, daß man so sehr an ihn glaubt, er will, daß man ihn vergißt, es freut ihn sogar, wenn er

geschmäht wird; denn er ist über alle Begriffe gütig und groß«,Walser, Robert: Geschwister Tanner.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Das Messianische

hen, verhalten sich die Figuren Walsers dem Heil gegenüber indifferent. Dabei spitzt

Agamben seine Beschreibung der literarischen Figuren zu, indem er den Begriff der

Unrettbarkeit einführt. Für die Figuren Walsers ist nämlich ihre

»Neutralität gegenüber demHeil (neutralità rispetto alla salvezza) […] der radikalste Ein-

wand, der gegen die Idee der Erlösung erhoben werden kann (l’idea stessa della reden-

zione). Im eigentlichen Sinn unrettbar ist nämlich nur das Leben, in dem es nichts zu

retten gibt und an dem die mächtige theologische Maschinerie christlicher oikonomia

scheitert (Propriamente insalvabile è, infatti, la vita in cui non vi è nulla da salvare e contro di

essa naufraga la poderosa macchina teologica dell’oikonomia cristiana)« (KG 12/12).

Der Begriff unrettbar (insalvabile) begegnet inmehreren Texten Agambens und ist als ter-

minus technicus seines Denkens zu qualifizieren (vgl. Kapitel II.4.d, III.2.f und III.2.g

dieser Untersuchung).Wie unten zu zeigen ist, wird er auch im Römerbriefkommentar

und mit explizitem Bezug zur messianischen Berufung gebraucht, sodass das Unrett-

bare auch unmittelbar in den Diskurs über das Messianische führt. Wie genau könnte

der Begriff unrettbar zu verstehen sein? Agamben präzisiert ihn in der zitierten Passage

mit dem Verweis auf ein Leben, in dem es nichts zu retten gibt. Offenbar impliziert

dies keine derart gründliche Verdammnis, dass Rettung nicht mehr möglich wäre –

unrettbar ist vielmehr ein Leben, das aufgrund der dem Vergessen Gottes der Limbus-

bewohner analogen Neutralität gegenüber dem Heil nicht in den Kategorien von Rettung

oder Verdammnis gedacht wird, das also in dieser Hinsicht jenseits von Erlösung oder

Verdammnis steht. Entsprechend hatte in Idee der Politik noch der Zorn Gottes eine be-

stimmte Beziehung impliziert.64 An einem unrettbaren Leben dagegen scheitert die

Soteriologie, weil sie nichts Rettungsbedürftiges in ihm angeben kann. Der »Einwand

[…] gegen die Idee der Erlösung« betrifft die Erlösungsbedürftigkeit, ein Denken, das die

»Regionen […] jenseits von Verdammnis und Heil« (KG 12) auf dem einen oder anderen

Weg zu verlassen sucht.

Zugleich fragt sich, ob Agamben sich für den Begriff unrettbar auf eine Vorlage be-

ziehen könnte. In der Aufnahme des Begriffs im Römerbriefkommentar referenziert er

zweimal auf Benjamin (vgl. Zdb 54 und 69), gibt aber keine genaue Quelle an. Offenbar

bezieht er sich auf Fragment N 9,7 der Passagenarbeit, einen Text zum dialektischen

Bild und dem Jetzt der Erkennbarkeit:

»Das dialektische Bild ist ein aufblitzendes. So, als ein im Jetzt der Erkennbarkeit auf-

blitzendes Bild, ist das Gewesene festzuhalten. Die Rettung, die dergestalt – und nur

dergestalt – vollzogen wird, läßt immer nur an dem, im nächsten Augenblick schon

unrettbar verlornen <sich> vollziehen«65.

Roman. Sämtliche Werke in Einzelausgaben, herausgegeben von Jochen Greven, neunter Band,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 112015, 96.

64 Diese Logik entspricht strukturell der einschließenden Ausnahme, die Agamben in Homo sacer er-

läutert und die auch qua Ausschließung einen – negativen – Bezug impliziert. Das Vergessen Got-

tes steht in Idee der Politik jenseits von Erbarmen und Zorn, überschreitet also die binäre Logik.

65 Benjamin, Passagen-Werk, 591f. Vgl. zuBenjamins Begriff derRettungausführlichKaulen, Rettung.

Kaulen weist auf die »semantische Polyvalenz«, ebd., 621, des Begriffs Rettung bei Benjamin mit

Bezügen zu Erkenntnistheorie, Theologie und Literaturkritik hin, vgl. ebd., 620: Benjamin setze

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 165

Die augenblickshafte Konstellation ist in jedem Jetzt eine spezifische, die im nächsten

Jetzt bereits verloren wäre. Der Begriff des unrettbar verlornen markiert offenbar, dass

jede Konstellation einmalig ist und nicht ex post wiederhergestellt, nicht gerettet wer-

den könnte. Rettung hängt insofern an dem Zeitmoment des instantan aufblitzenden

dialektischen Bilds. In späteren Texten wird Agamben beides überlagern und die geret-

tete Nacht als Beziehung zu einem Unrettbaren (vgl. O 89f und Kapitel III.2.f) oder die

Denkfigur einer Rettung durch Unerlösbarkeit (vgl. B 75 und Kapitel II.3.d) entwickeln.

Entsprechend erscheint im Römerbriefkommentar der Rest als »das Unrettbare, das die

Rettungmöglichmacht« (l’insalvabile che rende possibile la salvezza) (Zdb 70/58, vgl. Kapitel

II.4.d).

Neben diesemmöglichen Bezug auf Benjamin lässt sich für den Begriff unrettbar al-

lerdings auch ein Bezug auf Bartleby rekonstruieren: Als Bartleby inMelvilles Erzählung

das erste Mal auftritt, bezeichnet der Anwalt ihn als »incurably forlorn«66. Für Agam-

bens Begriff ergibt sich damit eine doppelte mögliche Referenz – und dem korrespon-

diert, dass die Unrettbarkeit, variiert zur Beschreibung einer Kreatur als »gerettet, weil

unerlösbar« (salva perché irredimibile) (B 75/89), auch im Bartleby-Text von 1993 begegnet.

Am unrettbaren Leben, so Agamben, zerbricht (naufraga) die »mächtige theologische

Maschinerie christlicher oikonomia« (poderosa macchina teologica dell’oikonomia cristiana)

(KG 12/12).67 Motivisch entspricht dem Bild eine ganz andere und sehr konkrete Ma-

schine, denn Agamben schreibt über die Figuren Walsers:

»Wie der Verurteilte in Kafkas Strafkolonie, der befreit wird und so die Zerstörung der

Maschine überlebt, die ihn bestrafen sollte, haben auch sie der Welt der Schuld und

der Gerechtigkeit den Rücken zugekehrt (si sono lasciati alle spalle il mondo della colpa e

della giustizia)« (KG 13/12).

Anders als die theologische Maschine des Heils dient die Maschine dieses literarischen

Beispiels zur Bestrafung; ihre Wirkungsweise markiert jedoch – in Kafkas Erzählung

markiert sie im Wortsinne – »Schuld« und »Gerechtigkeit«, nimmt also eindeutige Zu-

ordnungen vor. Dass der Verurteilte bei Kafka nach der Zerstörung der Maschine wei-

terlebt, ermöglicht es Agamben, auch die Figuren Walsers nicht lediglich räumlich in

den »Regionen« jenseits von Heil und Verdammnis zu verorten, sondern sie auch mit

einem temporalen Index zu versehen. Überraschenderweise führt er dazu wiederum ein

theologisches Paradigma an:

»je nach Kontext ganz unterschiedliche semantische Akzente«, ebd., 629. Vgl. zu dem zitierten

Fragment Benjamins ebd., 649f.

66 Melville, Bartleby, 66; in deutschen Übersetzungen heißt es z.B. »rettungslos verlassen«, Melville,

Herman: Bartleby, der Schreiber. EineGeschichte aus derWall Street. Aus demamerikanischen Englisch

übersetzt und mit Erläuterungen versehen von Jürgen Krug, Berlin: Insel Verlag 82016, 21.

67 DasBild derMaschine, zumal der theologisch-ökonomischenMaschine,weist auf spätere TexteAgam-

bens voraus, die im dritten Kapitel dieser Untersuchung diskutiert werden: In Herrschaft und Herr-

lichkeit spricht Agamben von der »Gliederung der Regierungsmaschine (macchina governamenta-

le)«, HH 11/9. Vgl. auch Das Offene. Der Mensch und das Tier, vor allem Kapitel 9, Anthropologische

Maschine (Macchina antropologica), O 42-48/38-43.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Das Messianische

»Über ihr Antlitz ergießt sich – unwiederbringlich (irreparabile) – das Licht derMorgen-

dämmerung, die auf den novissima dies des Gerichtes folgt (che segue allanovissima dies

del giudizio). Das Leben aber, das nach dem Jüngsten Tag die Erde erfüllt, ist schlicht das

menschliche Leben (semplicemente la vita umana)« (KG 13/12).

Das schlicht menschliche Leben ist unrettbar, insofern das letzte Gericht bereits hinter

ihm liegt, insofern es nicht mehr auf eine zukünftige Ent-Scheidung wartet.68 Das es-

chatologische Paradigma plausibilisiert die fehlende Zukunftsorientierung: In der hier

anvisierten Zeit ist theologisch keine Veränderung durch göttlichen Eingriff mehr zu

erwarten; was nach dem Jüngsten Gericht lebt, ist in der Tat nicht mehr rettbar, ist kei-

ner Rettung mehr bedürftig. So lebt dieses menschliche Leben nicht nur topologisch

jenseits der Einteilung von Heil und Verdammnis, sondern auch temporal nach dem

Gericht. Ein solches Leben ist, formuliert mit einer motivischen Linie, die Agamben

in anderen Texten variiert aufnimmt, in soteriologisch paradoxer Weise gerettet – als

Unrettbares oder Unerlösbares, in der Beziehung zu etwas Unrettbarem, oder als das »Un-

rettbare, das die Rettung möglich macht« (Zdb 70).69

Die Kombination von eschatologischer Frage und Antwort mit Robert Walser be-

gegnet auch in weiteren Texten in Die kommende Gemeinschaft: In Irreparabel (Irreparabi-

le) (KG 41f/37f) etwa liefert Agamben, nachdem er in Vom Limbus die Figuren Walsers

nach dem Jüngsten Gericht beschrieben hatte, das entsprechende Theoriestück für die

Natur nach, indem er mit Thomas nach dem »Zustand der Natur nach dem Jüngsten

Gericht« (KG 41/37) fragt und unter Verweis auf Walsers Spaziergang antwortet. In Dä-

monisch (Demonico) (KG 34ff/31f) wird die Welt Walsers wiederum nach dem Ende der

Heilsgeschichte eingeordnet: »Erst wenn auch der letzte Dämon aus dem Gehinnom in

den Himmel zurückgekehrt und der Prozess der Heilsgeschichte an sein Ende gelangt

ist (il processo della storia della salvezza si è concluso senza residui), hebt sich der Vorhang: vor

uns liegt Walsers Welt« (KG 34/31).

II.2.c) Jenseits von Universalem und Partikularem – Beispiele

Theologisch fragt sich nochmals, wie die theologischen Bezüge der Argumentationen

bewertet werden können: Offenbar geht es Agamben darum, analog zur oben beschrie-

benen Ausarbeitung der Kairologie, die kommende Gemeinschaft anhand überlieferter,

aber in der Tradition versteckter Elemente zu exemplifizieren. Die theologischen Topoi

68 Vgl. Durantaye, Homo profanus, 53f und ders., Agamben, 198f.

69 Vgl. auch Agambens Basilides-Lektüre, die dessen Kommentar zur Figur der apokaradokía tēs ktí-

seōs, vgl. Röm8,18-22, untersucht: Die Beschreibung der Erlösung, die Agamben zitiert, erinnert an

die Beschreibung der Kinder im Limbus; auch hier geht es um »Räume«, zitiert nach O 98, wobei

in den unteren Räumen aufgrund einer »großen Unwissenheit« keine Kenntnis der oberen Räume

vorhanden ist. Dies entspricht dem Vergessen Gottes der Limbusbewohner – und konsequenter-

weise rekurriert Agamben auch hier auf die Unrettbarkeit: »Basilides hat in der Vorstellung dieses

unrettbaren und von jedem geistigen Element völlig verlassenen natürlichen Lebens (questa vita

naturale insalvabile e completamente abbandonata da ogni elemento spirituale), das gleichwohl durch

›große Unwissenheit‹ vollkommen glückselig ist (perfettamente beata per effetto della ›grande igno-

ranza‹), eine grandiose Kontrafaktur der wiedergefundenen Animalität des Menschen am Ende

der Geschichte erdacht«, O 98/92.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 167

bilden dabei einen paradigmatischen Zusammenhangmit den literarischen oder philo-

sophiegeschichtlichen Beispielen, wobei sie das Bild der kommenden Gemeinschaft nicht

schlicht illustrieren, sondern dieses Bild aus demZusammenhang erst emergiert.Dafür

gibt es einenmethodischen Anhaltspunkt im Buch, auf den Leland de la Durantaye auf-

merksam gemacht hat:70 Die beliebigen Singularitäten, die die kommende Gemeinschaft

bilden, stehen, so Agambens Beschreibung, jenseits der Alternative von verständlichem

Allgemeinbegriff einerseits und unbeschreiblichem Individuellen andererseits (vgl. KG

9/9), und insofern auch jenseits der Unterscheidung von Universalem und Partikula-

rem.71 Für diese besondere Struktur gibt Agamben im dritten Text des Buches ein Bei-

spiel – nämlich das Beispiel (Esempio) (KG 14ff/13f). Wenn ein Beispiel verwendet, also

als Beispiel gegeben wird, werde, so Agamben, eine komplizierte Handlung ausgeführt:

Das Beispiel werde einerseits als partikularer Einzelfall aus einer Menge herausgegrif-

fen – umgekehrt werde es jedoch nicht als besonderer Fall gewertet, weil es dann seine

Beispielhaftigkeit verlieren würde (vgl. KG 15/14). Das Beispiel ist nicht einfach einer

Menge subsumierbar, weil es kein Element einer Menge, sondern Beispiel ist – aber

umgekehrt steht es auch nicht jenseits der Menge, denn dann könnte es kein Beispiel

sein.

Durantaye hat gezeigt, dass das Beispiel mit dieser strukturellen Überlegung mate-

rialiter Beispiel für die kommende Gemeinschaft sein kann, aber dass Agambens Buch

konsequenterweise auch formal aus Beispielen besteht.72Wenn die beliebige Singulari-

tät dem Beispiel in Bezug auf das Verhältnis von Universalem und Partikularem – aber

auch, politisch zugespitzt, von Individuum und Gemeinschaft – strukturanalog ist, so

liegt es nahe, dass die kommende Gemeinschaft nur an Beispielen entwickelt werden

kann. Insofern wird, so legt Durantaye nahe, in dem Text »Beispiel« nicht nur ein sol-

ches gegeben, sondern auch die Methode des Buches beschrieben. Dementsprechend

kann der Text allerdings, so die These dieser Untersuchung, nochmals anders gewen-

det werden, um den Zusammenhang der im Buch behandelten Topoi zu bestimmen.

Agamben führt den griechischen Terminus Paradigma als Übersetzung für Beispiel ein

und legt ihn topologisch auf:

»Nun geht auch der tiefere Sinn jenesWortes auf, das im Griechischen Beispiel bedeu-

tet: para-deigma, was sich daneben zeigt (was im deutschenWort Bei-spiel ebenfalls an-

70 Vgl. Durantaye, Agamben, 163f.

71 Vgl. für das Verhältnis von Universalem und Partikularem auch Agambens Diskussion von Badious

These zu Paulus als Begründer des Universalismus, vgl. Zdb 64ff. Die Qualifizierung des Zwischen-

raums von Universalem und Partikularem kehrt ähnlich auch in seiner Untersuchung der monas-

tischen Regeln wieder: Am »exemplarischen Fall«, HA 9, der Mönchsorden sucht Agamben den

Begriff einer Lebensform zu entwickeln; dabei werden Dichotomien wie die zwischen »Regel und

Leben, Allgemeinem und Besonderem, Notwendigkeit und Freiheit«, HA 104, fraglich. Die mo-

nastische Lebensform erscheint als Beispiel, das die Struktur der beliebigen Singularität einlöst,

zugleich aber, aufgrund der Beispielhaftigkeit des Beispiels, selbst als Paradigma: »Forma bedeutet

hier ›Beispiel, Paradigma‹; doch die Logik, dem [sic] das Beispiel folgt, ist nicht einfach die Anwen-

dung eines allgemeinen Gesetzes […]. Forma vitaebezeichnet eine Lebensweise, die, da sie sich eng

an eine Form oder ein Muster hält, von dem sie nicht getrennt werden kann, selbst zum Beispiel

wird«, HA 132, vgl. SR 26.

72 Vgl. Durantaye, Agamben, 157 und 163f.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Das Messianische

klingt). Dennder eigentlicheOrt desBeispiels ist immerneben ihm, im leerenRaum, in

dem sich sein qualitätsloses, unvergessliches Leben abspielt (il luogo proprio dell’esem-

pio è sempre accanto a se stesso, nello spazio vuoto in cui si svolge la sua vita inqualificabile e

indimenticabile)« (KG 15/14).

Der Ort (luogo) des Beispiels ist der leere Raum (spazio vuoto) – und diese Angabe führt zu

den theologisch eingeführten Räumen in Die kommende Gemeinschaft zurück: Die Me-

thodenreflexion Agambens kann insofern den Rekurs auf Räume, auf das paradisus, den

Limbus und die Regionen jenseits des Heils, erklärbar machen. Zugleich lässt sich auf

diese Weise die Funktion derTheologie für die Argumentation genauer angeben: Wenn

es zutrifft, dass die einzelnen Kapitel des Buches Beispiele für die kommende Gemein-

schaft geben, so haben auch die theologischen Verweise textstrategisch den Status von

Beispielen, können darum aber auch mit literarischen Beispielen kombiniert werden.

Agamben entnimmt der theologischen – und zwar, wie die beiden dem Buch vorange-

stellten Motti angedeutet haben, der christlich- wie der jüdisch-theologischen – Tra-

dition Beispiele. Auch sie stehen in dem leeren Raum des Para-digmas, sind zwischen

Universalem und Partikularem verortet, geben darum aber auch keine allgemeingülti-

ge Regel an, nach der etwa die kommende Gemeinschaft theologisch zu bestimmen oder

umgekehrt als Säkularisierung theologischer Argumentationen zu verstehen wäre: Vor

dem Hintergrund von Agambens Überlegungen zum Beispiel scheint es um eine kom-

plexere topologische Zuordnung der Kontexte zu gehen.

Dafür drängt sich erneut der Vergleich mit den Bildtafeln Aby Warburgs auf: Die

einzelnen Texte in Die kommende Gemeinschaft ebenso wie die in ihnen kombinierten Pa-

radigmen exponieren die Gemeinschaft. Dementsprechend legt Agamben keineTheolo-

gie im Sinne etwa einer eschatologischen Spekulation vor, sondern entwickelt die Welt

nach dem Jüngsten Gericht als einen anderen Ort, an dem eine minimale Veränderung

des Gegenwärtigen ihr Maß nehmen könnte. Dass in Die kommende Gemeinschaft ausge-

rechnet eschatologische Topoi aufgerufen werden, reichert Agambens Text wiederum

gewissermaßen energetisch an: Implizit erscheint die kommende Gemeinschaft als ei-

ne auch theologisch vollendete Gemeinschaft, ihre Beschreibung zehrt implizit von den

theologischen Begriffsinhalten, obwohl sie zugleich explizit eine Neutralität gegenüber

dem Heil, eine Indifferenz gegenüber der Verdammnis entwickeln. Umso dringlicher

wird die Frage, wie Eschatologie und das Kommen der kommenden Gemeinschaft zuzuord-

nen sind. Kommt diese Gemeinschaft als eschatologische? Ist ihr Kommen schon und

noch nicht gegeben, jetzt und hier zu artikulieren? Bevor darauf weiter eingegangen

werden kann, muss die Argumentation dieses Kapitels nochmals auf die Figur zurück-

geführt werden, die die Auswahl der Texte in ihm bestimmt.

II.2.d) Bartleby und der Engel Feder

Nachdem die Figur des Schreibers Bartleby durch den Vergleich der Kinder im Limbus

mit den nicht zugestellten Briefen – und formal durch die Korrespondenzen zwischen

Vom Limbus und Idee der Politik – im zweiten Text von Die kommende Gemeinschaft bereits

verschwiegen anwesend war, trägt der neunte Text, Bartleby (KG 37-40/33ff), seinen Na-

men im Titel. Ähnlich wie in Idee der Politik erscheint Bartleby als eine Art Emblem der

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 169

vorangehenden philosophischen Argumentation; auch hier wird die Figurmit einem im

weitesten Sinne theologischen Topos verbunden. Dabei rekurriert die Diskussion auf

die beispielhaften, beliebigen Singularitäten, aus denen die kommende Gemeinschaft

besteht: Das »beliebige Sein« hat für Agamben »potentiellen Charakter« (KG 37/33). Die-

ser zeige sich daran, dass das beliebige Sein »die Potenz zur Impotenz hat, sein eigenes

Unvermögen vermag« (KG 37/33), sich also im oben skizzierten Sinne auf die eigene

Potenz zurückbeziehen kann. Eine Potenz, die ihre eigene Potenz-zu ebenso wie ihre

Potenz-nicht-zu vermag, bezeichnet Agamben als »potentia potentiae« oder als »höchs-

te Potenz« (KG 38/34). Analog bestimmt er das Denken als reine Potenz, unabhängig

vom je konkret gedachten Gegenstand. Unter Verweis auf De anima gebraucht er für

das Vermögen des Denkens das Bild der noch unbeschriebenen Schreibtafel:

»Nur dank der Potenz nicht zu denken vermag das Denken, sich auf sich selbst (auf sei-

ne reine Potenz) zu richten (rivolgersi a se stesso (alla sua pura potenza)) und, auf seinem

Höhepunkt, Denken des Denkens (pensiero del pensiero) zu sein. In diesem Fall denkt es

also keinen Gegenstand, kein Im-Akt-Sein, sondern jeneWachsschicht [der Schreibta-

fel, HR], jenes rasum tabulae, das nichts anderes ist als die Passivität selber, die reine

Potenz (nicht zu denken): In der Potenz, die sich selbst denkt, sind Handeln und Erlei-

den eins und die Schreibtafel schreibt von selbst, oder besser, sie schreibt ihre eigene

Passivität (nella potenza che pensa se stessa, azione e passione si identificano e la tavoletta per

scrivere si scrive da sé o, piuttosto, scrive la sua propria passività)« (KG 39/34f).

DieWachsschicht der Schreibtafel steht für die reine Potenz –und das Denken des Den-

kens, das Denken dieser Wachsschicht, wird als Doppelung von Aktivität und Passivi-

tät beschrieben, sodass die Schreibtafel von selbst schreibt. Auf diese Weise hat Agamben

nicht mehr die Potenz vom Akt aus bestimmt – sondern umgekehrt den reinen Akt (atto

puro) (KG 40/35) von der Potenz aus gedacht und über die Denkfigur der Potenz einer

Potenz erklärt. Daran schließt er mit einem Bezug an, der das Leitmotiv der Schreibta-

fel mit dem Verweis auf eine Schreib-Feder variiert: »Deshalb hat der wirkende Intellekt

in der arabischen Tradition die Gestalt eines Engels, dessen Name Qalam, Feder, lautet,

und dessen Ort eine unergründliche Potenz ist (cui luogo è una potenza imperscrutabile)«

(KG 40/35, vgl. B 16f/54). Vom Engel Feder aus kann Agamben auf Bartleby schließen und

ihn im Rückgriff auf die Denkfigur der von selbst schreibenden Schreibtafel interpre-

tieren:

»Mit Bartleby, also jenem Schreiber, der nicht einfach aufhört zu schreiben, sondern

›lieber nicht‹ schreibt, erhält die Gestalt dieses Engels ihre äußerste Ausprägung: Denn

er schreibt nichts anderes als seine Potenz nicht zu schreiben« (Bartleby, cioè uno scri-

vano che non cessa semplicemente di scrivere, ma ›preferisce di no‹, è la figura estrema di que-

st’angelo, che non scrive nient’altro che la sua potenza di non scrivere) (KG 40/35, vgl. auch B

18/55).

Damit ist vor dem Hintergrund des Potenzbegriffs eine andere Bartleby-Deutung vor-

gelegt als in Idee des Studiums: Bartleby realisiert nicht einfach seine Potenz-nicht-zu,

indem er das Schreiben beendet – vielmehr schreibt er lieber nicht, er schreibt, indem

er sich auf seine Potenz-nicht-zu zurückwendet und diese vermag. So beinhaltet der

potenzielle Charakter des beliebigen Seins, dessen Konturen Agamben in Die kommende

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Das Messianische

Gemeinschaft umreißt, weder das konkrete Vermögen zu einem bestimmten Akt, noch

auch das Vermögen zu jedemmöglichen Akt (vgl. KG 37) – vielmehr vermag das beliebige

Sein sein eigenes Unvermögen.73

Leland de la Durantaye hat das aristotelische Bild der leeren Schreibtafel außerdem

überzeugendmit Benjamins im ersten Kapitel dieser Untersuchung bereits zitierter Be-

stimmung der historischen als philologischerMethode verbunden und damit denmoti-

vischen Zusammenhang noch enger geknüpft:74 Benjamin zitiert Hofmannsthals For-

mulierung »›Was nie geschrieben wurde, lesen‹«75 undweist diese Aufgabe demwahren

Historiker zu.Wenn die leere Schreibtafel für die reine Potenz steht, dann kannman auf

ihr tatsächlich imWortsinn das lesen, was nie geschrieben wurde. Die damit angedachte

interpretative oder hermeneutische Arbeit beschreibt Durantaye als ein »Denken über

Potenzialität«76. Es bezieht sich, wie er anschließt, auf das Denken wie auf das Leben,

in dem nicht realisierte, aber – potenziell – vorhandene Möglichkeiten gelesen werden

können: »To read what was never written is a way of reading the potentiality inhering

in thought and life.«77 Dass dabei, so bei Durantaye konkreter für die Praxis des Lesens

formuliert, auch der aktuell vorhandene Text mit der Potenz des Denkens der Leser:in

verbunden wird, mache die Lektüre dessen, was nie geschrieben wurde, zugleich zu

einer kreativen Lektüre – genau der Lektüre, die Agamben selbst performiert.78 Neben

diesem hermeneutischen Aspekt ist der Potenzbegriff, wie häufig angemerkt wurde,

auch ethisch einschlägig. Im Kapitel Ethik (Etica) (KG 43ff/39f) formuliert Agamben:79

»[D]ie einzige ethische Erfahrung (die, als solche, weder eine Pflicht noch eine sub-

jektive Entscheidung sein kann) ist die Erfahrung (der eigenen) Potenz, (der eigenen)

Möglichkeit zu sein, d.h. in jeder Gestalt die eigene Gestaltlosigkeit und in jedem Akt

73 Vgl. für eine politisch-philosophische Deutung des Zusammenhangs von Bartleby und der Potenz

auch Durantaye, Agamben, 169-172, wo Agambens Bartleby-Lektüre mit dem Kapitel Tiananmen

(Tienanmen) aus Die kommende Gemeinschaft, vgl. KG 78ff/67ff, politisch gelesen wird. Bartlebys

Handeln erscheint dabei als »a one-man sit-in of the most radical sort«, Durantaye, Agamben, 171:

Bartleby steht für Durantaye insofern philosophisch für ein Denken der Potenz, ist aber politisch

auch Paradigma für konkreten Widerstand, vgl. ebd., 171f.

74 Vgl. Durantaye, Agamben, 152.

75 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 124, vgl. auch Benjamin, GS I, 1238.

76 Durantaye, Agamben, 152, Übersetzung: HR, Hervorhebung im Original.

77 Durantaye, Agamben, 152. Vgl. auch die nuanciert andere Deutung bei Heller-Roazen, What Was

Never Written, v.a. 22f: Mit der spezifischen Verbindung von Sprache und Potenz, die Heller-

Roazen bei Agamben nachzeichnet, schließt er, dass das, was nie geschrieben wurde, »the fact

that there is language«, ebd., 22, sei: Dass es Sprache gibt, könne, so Heller-Roazen, exponiert

werden und als Existenz einer Potenz verstanden werden: »›To read what was never written‹ is in

this sense […] to return everything that has ever been said to the event of its taking place in its

pure potential to be said (or not to be said)«, ebd.

78 Vgl. Durantaye, Agamben, 152f.

79 Vgl. auch, in Bezug auf Agambens politische Philosophie, die überzeugende Einschätzung von

ThomasKhurana, dass »die positiven FigurenAgambens letztlich nicht als politischer Entwurf funk-

tionieren, sondern zunächst und in erster Linie eine ethischeWendungdesBestehendenanstreben«,

Khurana, Desaster und Versprechen, 34. Es ginge dann um »eine andere Art, sich zu den existie-

renden Strukturen, Institutionen und Systemen zu verhalten«, ebd., Hervorhebungen im Original.

Diese Linie wird in den nächsten Kapiteln dieser Untersuchung weiter verfolgt.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 171

die eigeneUntätigkeit auszustellen« (l’unica esperienza etica (che, come tale, non può essere

compito né decisione soggettiva) è di essere la (propria) potenza, di esistere la (propria) possibi-

lità; di esporre, cioè, in ogni forma la propria amorfia e in ogni atto la propria inattualità) (KG

44/40).

Gemäß der Übersetzung des aristotelischen Potenzbegriffs mit Potenz oderMöglichkeit,

die Agamben in Die Macht des Denkens unterstreicht (vgl. MdD 316), werden auch hier

Potenz (potenza) und Möglichkeit (possibilità) genannt. Die je eigene Potenz oder Mög-

lichkeit ist, erneut, einer Erfahrung (esperienza) zugänglich: Auch hier dürfte es darum

gehen, dass diese Potenz experimentell erprobt wird – dass, anders gesagt, die Lektüre

des nie Geschriebenen nicht von vornherein ihre eigenen Prinzipien kennt. Sie müss-

te dann, ähnlich wie das Erfassen der messianischen Zeit, performiert, müsste erfahren

werden. Mit der Formulierung »d.h.« (cioè) schließt Agamben in der zitierten Passage

eine Art Handlungsanweisung an, die wiederum auf Bartleby verweisen könnte: Ein

Ausstellen einer Untätigkeit (inattualità) praktiziert dieser in der Tat beispielhaft. Aber

auch hier geht es nicht einfach um eine Ablehnung jeder Tätigkeit, die lediglich den As-

pekt der Potenz-nicht-zu aktualisieren würde. Stattdessen ist die Untätigkeit in jedem

Akt zu exponieren, ist, anders gesagt, ethisch so zu agieren, dass die – jeweils eigene

– Potenz-nicht-zu in irgendeiner Weise in der Handlung erfahrbar bleibt. Im ersten

Kapitel dieser Untersuchung wurde gezeigt, dass das Realisieren einer Möglichkeit für

die Vergangenheit bei Agamben, vermittelt über das Eingedenken und die Inversion des

Abgeschlossenen und Unabgeschlossenen, auchmessianisch konnotiert ist (vgl. Kapitel

I.3.e, I.4.c). Entsprechend wird weiter unten argumentiert, dass Agambens Überlegun-

gen zurmessianischen Berufungmit den Überlegungen zur Ethik und zur wesenhaften

Werklosigkeit des Menschen verbunden werden können (vgl. Kapitel III.2.e). Auch hier

scheint eine Denkfigur beschrieben zu sein, die in messianisch konnotiertem Kontext

entwickelt werden kann – oder nicht.

II.2.e) Die kleine Verrückung, zweiter Rekurs

Bei der Untersuchung von Agambens Diskurs über die messianische Zeit wurde die

zeittheoretische Auslegung der Denkfigur der kleinen Verrückung (vgl. Zdb 82f/69, KG

52/45 und oben Kapitel I.3.a) skizziert: Der kleine Unterschied zwischen dieser und der

messianischenWelt entspringe der Tatsache, »daß ich meinen Bruch mit der chronologi-

schen Zeit ergriffen habe« (Zdb 82f). In Die kommende Gemeinschaft verbindet Agamben

die kleine Verrückung in Aureolen (Aureole) (KG 51-55/45ff) mit der thomanischenTheorie

des Glorienscheins, greift zur Erklärung zusätzlich aber auch auf seine Interpretation

der Potenz zurück. Wie oben beschrieben zitiert Agamben die Denkfigur dabei in den

Fassungen von Bloch und Benjamins In der Sonne. In der Folge legt er denmessianischen

Unterschied anhand vonmehreren Bezügen aus, die auf in anderen Texten vonDie kom-

mende Gemeinschaft entfaltete Motive zurückgreifen: Ansatzpunkt ist die These, dass die

Verrückung nicht einfach die faktischen Gegebenheiten durch eine substanzielle Ver-

wandlung abändere, sondern eher den »Sinn und die Grenzen der Dinge« (il suo senso e i

suoi limiti) (KG 52/46) betreffe. Offenbar fügt sie den Dingen (cose) weder etwas Wesent-

liches hinzu, noch verändert oder zerstört sie sie: »Die Veränderung findet nicht in den

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Das Messianische

Dingen, sondern an ihrem Rand80 statt (non ha luogo nelle cose, ma alla loro periferia), in

jenem Spielraum […], der zwischen jedemDing und ihm selber liegt« (KG 52/46). Dieser

Interpretation gemäß wird die Verrückung also in dem paradox bestimmten Zwischen-

Raum zwischen einer Sache und sich selbst vorgenommen. Strukturell verweist dies auf

Agambens auch methodisch einschlägige These, der »eigentliche Ort des Beispiels ist

immer neben ihm, im leeren Raum« (KG 15). Zur Exemplifizierung zieht er einen wei-

teren Topos heran, nämlich die thomanische Theorie der Aureole; auch hier wird von

der Vorstellung einer Vollendung ausgegangen, die dann argumentativ zurückgewen-

det wird. Der Heiligenschein sei, so interpretiert AgambenThomas, eine Art »Erzittern

(tremare) dessen, was zu seiner Vollendung gekommen ist, nicht mehr als ein Schillern

an seinen Rändern (un iridarsi dei suoi limiti)« (KG 53/46). Was vollendet ist, wird nicht

verändert oder ersetzt – es zittert. Der topologischen Konnotation entsprechend be-

schreibt Agamben den Heiligenschein als eine Zone der Ununterscheidbarkeit, indem

er auf die skizzierte Interpretation des Verhältnisses von Potenz und Akt zurückgreift:

»Man muss sich die Aureole als eine Zone vorstellen, in der Möglichkeit undWirklich-

keit, Potenz und Akt, ununterscheidbar werden (Si può pensare, in questo senso, l’aureo-

la come una zona in cui possibilità e realtà, potenza e atto diventano indistinguibili).81 Dem

Sein, das an sein Ende gelangt ist, das alle seine Möglichkeiten erschöpft hat, wird so

die Gabe einer supplementären Möglichkeit (una possibilità supplementare) zuteil« (KG

54/47).

Das vollendete Sein wird, in der Ununterscheidbarkeit von Potenz und Akt, durch eine

Möglichkeit qualifiziert, die ihm in der Vollendung zukommt.Entsprechend hatte Agam-

ben zuvor argumentiert, dass das Gleichnis von der messianischen Welt »dort, wo alles

vollkommen ist, die Möglichkeit (una possibilità)« (KG 52/46) einführe. In der messiani-

schen Welt geht es demnach – ähnlich wie bei der Geste des Studiums von Bartleby in

Idee des Studiums–um eine »Potenz, die sich erst nach dem Akt einstellt« (una potenza che

viene solo dopo l’atto) (KG 55/47). Zum Ende seiner kombinierten Auslegung derTheologie

der Aureole und des Gleichnisses über das messianische Reich rekapituliert Agamben

die verschiedenen Topoi, die er im Zuge seiner Auslegung aufgesucht hat: In wenigen

Sätzen bringt er das Messianische der kleinen Verrückung, die Aureole, das Zittern an

den Rändern, die Beliebigkeit und die Potenz in einen dichten Zusammenhang, in dem

die einzelnen Aspekte sich gegenseitig erhellen:

»Dieses unwahrnehmbare Zittern des Vollendeten (impercettibile tremito del finito), das

seine Grenzen unbestimmbar werden lässt und ihm aus der Fassung zu geraten, be-

liebig zu werden erlaubt, ist die geringfügige Verrückung, die jede Sache in der mes-

80 Diese Formulierung könnte sich auf Satz 6.43 aus Wittgensteins Tractatus beziehen; vgl. Witt-

genstein, Ludwig: Logisch-philosophischeAbhandlung.Tractatus logico-philosophicus.Kritische Edition.

Herausgegeben von Brian McGuinness und Joachim Schulte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, 172,

sowie den Bezug auf Wittgenstein bei KG 85 und Kapitel II.2.f dieser Untersuchung.

81 Im italienischen Original wird, wie ersichtlich, die Formulierung in questo senso hinzugefügt, die in

der Übersetzung fehlt. Sie unterstreicht, so die These dieser Untersuchung, den paradigmatischen

Zusammenhang der Bezüge: Die Aureole ist nicht einfach eine Zone der Ununterscheidbarkeit,

aber sie kann in einem bestimmten Sinne als Zone der Ununterscheidbarkeit gedacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 173

sianischen Welt vollziehen muss (il piccolo spostamento che ogni cosa dovrà compiere nel

mondo messianico). Ihre Glückseligkeit ist die einer Potenz, die sich erst nach dem Akt

einstellt (una potenza che viene solo dopo l’atto), die einer Materie, die nicht in der Form

eingeschlossen ist, sondern sie umgibt und erstrahlen lässt« (KG 54f/47).

Am Topos der kleinen Verrückung wird auch hier eine Verschiebung vorgenommen:

Für diese Verrückung ist kein Messias zuständig; »jede Sache« muss sie selbst »vollzie-

hen«. Die Erschließung einer Möglichkeit nach dem Akt, nach der Vollendung, nach dem

Jüngsten Tag kann entsprechend gegenwärtig ausgelegt werden: Wenn keine Möglich-

keit, keine Potenzmehr gegeben zu sein scheint, eröffnen die als beliebige verstandenen

Dinge eine supplementäre Möglichkeit. Diese als das leichte Zittern an den Rändern

der Dinge, die Inversion des abgeschlossen Scheinenden, aufzufassen, versetzt in die

messianische Welt.82

II.2.f) Erlösung, Offenbarung, Transzendenz im Profanen –

theologische Begriffe in Spannung zu sich selbst

Weiter oben wurde die Figur der Unrettbarkeit eingeführt, auf die auch in den folgenden

Abschnitten dieser Untersuchung rekurriert wird. Hier ist eine ähnliche Denkfigur zu

skizzieren, die in einem weiteren Text aus Die kommende Gemeinschaft entwickelt wird:

Die Idee einer Erlösung (redenzione), die soteriologisch paradox an Verlust und Profanie-

rung gebunden ist, oder die geschieht, wenn der Wunsch nach Erlösung aufgegeben

wird – eine Rettung also, die auf kontraintuitive Weise realisiert wird. Im Anschluss

sind zwei weitere paradoxe Zuordnungen zu untersuchen, die mit der Offenbarung (ri-

velazione) und dem Verhältnis von Immanenz und Transzendenz wiederum theologisch

einschlägige Themen behandeln und in Spannung zum traditionell vorgesehenen Be-

griffsinhalt bringen.

AmSchluss vonDie kommendeGemeinschaft steht ein längerer Textmit demTitel »Das

Irreparable« (L’irreparabile) (KG 81-100/71-88)83, der ebenfalls mit einer Reihe von Topoi

arbeitet, die an anderer Stelle entwickelt wurden und im Modus einer Rekapitulation

82 Überzeugend verbindet Thomas Khurana die messianische Verrückung mit seinen Überlegungen

zur reflexiven und relationalen ethischen Distanzierung: »Diese Verschiebung hat statt in dem

Spielraum, der zwischen jedem Ding und ihm selbst liegt, in der Selbst-Distanz, die auch durch

die relationale und reflexive Distanz des Ethos auf besondereWeise exponiert wird.Wie der Mes-

sias vorgeht, um diese Verrückung zu erreichen, ist naturgemäß nicht transparent und – gewiss

für uns nicht einfach nachzuvollziehen«, Khurana, Desaster und Versprechen, 39. Dem ist hier die

These hinzuzufügen, dass in Agambens Fassung nicht der Messias diese Verrückung durchführt,

sondern dass sie eher als Paradigma für menschliches Handeln, in genau dem Sinn, den Khurana

beschreibt, zu verstehen ist: Dafür stehen die markierten Bezüge auch zu Agambens Überlegun-

gen zur Ethik.

83 Der Text ist nicht in die Zählung der neunzehn kurzen Texte aufgenommen; in der englischen Aus-

gabewird er daher als Anhang bezeichnet, vgl. »Appendix: The Irreparable« bei Agamben, Giorgio:

The Coming Community. Übersetzt von Michael Hardt, Minneapolis: University of Minnesota Press
42003, 89-105.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Das Messianische

anders gedeutet werden.DenBegriff der Erlösung (redenzione) verbindet Agamben dabei

mit dem Begriff des Irreparablen, des Unwiederbringlichen (vgl. KG 41f), und erklärt:84

»Die Erlösung ist kein Ereignis, in dem das Profane heilig und das Verlorene wiederge-

funden wird. Die Erlösung ist im Gegenteil der unwiederbringliche Verlust des Verlo-

renen, die endgültige Profanierung des Profanen« (La redenzione non è un evento in cui

ciò che era profano diventa sacro e ciò che era stato perduto viene ritrovato. La redenzione è, al

contrario, la perdita irreparabile del perduto, la definitiva profanità del profano) (KG 97/85).

Erlösung wird hier nicht als Wiederherstellung von Gefallenem oder Verlorenem ge-

dacht, hier wird kein als bedrängend erfahrener Zustand zumHeil geführt, nicht aus ei-

ner unheilvollen Situation gerettet. Stattdessen wird der Verlust oder die Profanierung

radikalisiert – und zwar unwiederbringlich (irreparabile) und endgültig (definitiva). Auch

hier dürfte es darum gehen, das Bedürfnis nach Erlösung aufzugeben, den Gedanken an

ein Wiederfinden des Verlorenen zu verwerfen – dann aber geschieht in der Tat etwas,

was als Erlösung bezeichnet werden kann.85 Erlösung wird dabei an zwei Aspekten ver-

anschaulicht, die in dieser Untersuchung weiter unten nochmals thematisiert werden:

Zum Einen wird hier keinWiederfinden von Verlorenem, sondern der vollständige Verlust

gedacht. Eine ähnliche Denkfigur wird Agamben, so die These dieser Untersuchung,

auch mit der messianischen Modalität der Erfordernis vorlegen (vgl. Kapitel II.4). Zum

Anderen spricht Agamben von der Profanierung des Profanen, die der Heiligung ent-

gegengesetzt wird. Innerhalb der vorliegenden Untersuchung weist die Formulierung

zurück auf die Überlegungen zur in der Krippe dargestellten profanen Welt; zugleich

weist sie voraus auf die Strategie der Profanierung, die Agamben in seinem Text Lob

der Profanierung entwickelt und die dezidiert gegen die Ausschließungsmuster der Sa-

kralität gerichtet ist (vgl. unten Kapitel III.1.f.b). Zusätzlich kann diese terminologische

Linie innerhalb von Agambens Werk wie mehrfach angedeutet auf dasTheologisch-poli-

tische Fragment bezogen werden: Wie bei Benjamin »die profane Ordnung des Profanen

das Kommen des messianischen Reiches«86 zu befördern vermag, so führt bei Agam-

ben Profanität zur Erlösung. Allerdings spricht Agamben von einer Profanierung und

denkt damit eine Aktivität, während in Benjamins Text »nichts Historisches von sich

aus sich auf Messianisches beziehen wollen«87 kann: Weiter oben wurde bereits darauf

verwiesen, dass Vivian Liska Benjamins Rede vom Profanen überzeugend von Agam-

84 Vgl. zum Irreparablen auch die Bemerkungen in Agambens Pulcinella-Buch, wo er von der »Idee

des Irreparablen, die für mich so wichtig war und ist« spricht und dem Begriff eine andere Wen-

dung gibt: »Dass jemand oder etwas irreparabel so ist, wie es ist: Das ist Pulcinella«, PUL 53, vgl.

auch ebd., 77 und 102f.

85 Vgl. die Überlegung von Sergei Prozorov: Dass die Welt, wie hier vorausgesetzt, profan ist, ist ir-

reparabel; diese Tatsache kann weder rückgängig gemacht werden noch sollte sie beklagt wer-

den.Wenn aber die irreparable Profanität radikal genug gedacht wird, vollzieht sich Erlösung, vgl.

Prozorov, Sergei: Art. Redemption, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben Dictionary,

Edinburgh: University Press 2011, 166ff, hier 167.

86 Benjamin, GS II, 204.

87 Benjamin, GS II, 204.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 175

bens strategischer Deaktivierung unterscheidet und damit Profanes und Profanierendes

differenziert.88

Agamben beschreibt also in der Tat eine Erlösung, liest sie jedoch jenseits traditio-

neller Erlösungsvorstellungen. Wie ist Erlösung dann überhaupt aussagbar? Eine Ant-

wort deutet Agamben für den Begriff salvezza an, indem er auf ein Kafka-Zitat anspielt.

Er schreibt: »Das eigenste Merkmal der Erlösung (salvezza) ist, dass sie uns erst in dem

Moment zuteil wird, in demwir uns nicht mehr wünschen, erlöst zu werden. In diesem

Moment gibt es Erlösung – jedoch nicht für uns (c’è salvezza –ma non per noi)« (KG 97/85).

Kafkas Äußerung zur Hoffnung – die es gibt, jedoch nicht für uns – wird hier variiert

und auf die Rettung hin ausgelegt:89 Diese vollzieht sich an uns demnach dann, wenn

der Wunsch nach Rettung aufgegeben wird. Allerdings kann diese Rettung nicht mehr

ausgesagt werden – wer von ihr weiß, steht jenseits von ihr. Ähnlich deutet Agamben

auch die Kategorie der Offenbarung unter Rückgriff auf die Begriffe des Profanen und

des Irreparablen:

»Offenbarung bedeutet nicht Offenbarung der Heiligkeit der Welt, sondern Offenba-

rung ihres unabänderlich profanen Charakters (Rivelazione non significa rivelazione della

sacralità del mondo, ma soltanto rivelazione del suo carattere irreparabilmente profano). […]

Die Offenbarung liefert die Welt der Profanierung und der Verdinglichung aus« (KG

83/73).

Offenbarung ist damit nicht als Selbstmitteilung Gottes bestimmt; vielmehr führt sie

zu einer Aussage über dieWelt: Mit der binären Codierung von Profanität und Heilig-

keit formuliert zeigt Offenbarung die irreparable Profanität. Aber vermittelt über diese

Profanität wird sie wiederum an Rettung und Erlösung gebunden: »Rettung (salvezza) ist

nur in diesem Punkt möglich – sie ist Erlösung (salvazione) der Profanität der Welt, ih-

res So-Seins« (KG 83/73). Auch diese Bestimmung scheint einen Gedanken Benjamins

zu variieren, denn wie im Theologisch-politischen Fragment das »Profane […] zwar keine

Kategorie des Reichs, aber eine Kategorie, und zwar der zutreffendsten eine, seines

leisesten Nahens«90 darstellt, so wird bei Agamben die Welt als profane erlöst. Dem ent-

spricht die Erläuterung, wie die Profanität der Welt verstanden werden solle: Sie stelle

keinen Mangel dar, der zu beheben wäre, weil die Welt »nur insofern erlöst wird, als sie

profan« sei (è proprio in quanto profano che esso sarà salvato) (KG 83/73). Gerade deshalb sei

es außerdem nicht geboten, die profane Welt wieder heiligen zu wollen, denn so könne

sie nicht gerettet werden. Nicht nur die Heiligung derWelt dürfte dabei abgelehnt sein,

sondern auch der Gedanke,Heiliges im Sinne einer Transzendenz vorauszusetzen oder,

konkreter, einen Gottesbegriff einzuführen, zu dem die profane Welt in ein Verhältnis

gesetzt werden könnte.Erlösung undOffenbarung sind damit zu Kategorien der Sicht auf

88 Vgl. nochmals Liska, Als ob nicht, 81, mit Bezug auf Wohlfahrt, Nihilistischer Messianismus, 182.

89 Die Äußerung aus einem Gespräch mit Max Brod zitiert Benjamin im Kafka-Aufsatz: »›So gäbe es

außerhalb dieser ErscheinungsformWelt, die wir kennen, Hoffnung?‹ – Er lächelte: ›Oh, Hoffnung

genug, unendlich viel Hoffnung – nur nicht für uns.‹«, Benjamin, GS II, 414. Vgl. auch das Zitat der

Formulierung Kafkas bei Zdb 69 oder AF 64; auf das Kafka-Zitat verweist auch Durantaye, Agam-

ben, 197.

90 Benjamin, GS II, 204.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Das Messianische

die Welt geworden: Mit einer überzeugenden Formulierung von Sergei Prozorov geht

es um eine Erlösung »from the irreparability of the world perceived as oppressive ne-

cessity to its irreparability grasped as immanent transcendence«91. Agambens Text zielt

insofern,wie Prozorov zu Recht andeutet, darauf, eine bestimmte, kleine Verrückung in

der Sicht derWelt vorzunehmen.92 Aber diese Verrückung der Sicht wird signifikanter-

weise an einer kleinen Verrückung theologischer Begriffe erprobt: Auch diese Begriffe

sind gleich geblieben, sie sind so wie hier, nämlich in dem Raum, den der theologische

Diskurs darstellt – und sind doch ein klein wenig anders.

Dem Begriff der Offenbarung fügt Agamben eine Parenthese an, wenn er schreibt,

dass »dieWelt von der Offenbarung (der Sprache) (dalla rivelazione (dal linguaggio)) unwi-

derruflich dem Bereich des Profanen (sfera profana) ausgeliefert wurde« (KG 83/73). Mit

der so angedeuteten Nähe von Sprache und Offenbarung rekurriert Agamben auf einen

Aspekt, der ebenfalls inmehreren Texten entwickelt wird: InDie Idee der Sprache von 1984

(vgl. MdD 27-40) erarbeitet er unter Bezug auf die theologische Tradition einen Begriff

von Offenbarung, dem gemäß diese die Sprache als solche offenbart.93 Dieser Aspekt

wird in einemweiteren Text ausDie kommende Gemeinschaft forciert und gegen Ende von

Agambens Römerbriefkommentar mit der These »Jede Offenbarung ist immer zualler-

erst Offenbarung der Sprache selbst« (Zdb 150) wieder aufgerufen (vgl. unten Kapitel

IV.1). Die genaue Verbindung von Sprache und Offenbarung kann hier nicht genauer

behandelt werden;94 wichtiger ist die Frage, warum Agamben den theologischen Be-

91 Prozorov, Redemption, 167, Hervorhebungen im Original.

92 Vgl. Prozorov, Redemption, 167.

93 Dabei führt der Akzent auf die Sprache selbst zurück auf die Überlegungen zur Exposition der Me-

dialität der Sprache, etwa im Zögern zwischen Klang und Bedeutung im Gedicht oder auch im

Erscheinen der Kunst in den Skulpturen Twomblys. Vgl. Agambens Überlegung aus Die Idee der

Sprache: »Der Inhalt der Offenbarung ist keineWahrheit, die kraft sprachlicher Aussagen über das

Seiende (und sei dieses auch das höchste Seiende) ausgedrückt werden könnte, sondern vielmehr

eine Wahrheit, die die Sprache selbst betrifft, die Tatsache als solche, dass es Sprache (und mit-

hin Erkenntnis) gibt. Der Sinn der Offenbarung ist, dass der Mensch zwar das Seiende durch die

Sprache offenbaren kann, nicht aber die Sprache selbst«, MdD 28.

94 Vgl. aber die überzeugenden Überlegungen zu Agambens Offenbarungsbegriff bei Durantaye,

Agamben, 143 sowie 178ff, und, theologisch perspektiviert, in dem Aufsatz Immanence as Revela-

tion von Colby Dickinson bei Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 87-110, v.a. 101-106, sowie bei

Dickinson, Theology, 21-24, der imBezug auf denRömerbriefkommentar formuliert, dass religiöse

Inhalte in AgambensmessianischemDiskurs weniger wichtig seien, weil sie jeweilsmit der funda-

mentaleren Offenbarung von Sprache als Sprache verbunden seien: Religion, so Dickinson, drücke

insofern eine grundlegende Wahrheit über unsere Realität aus, die sie jedoch zugleich verberge,

vgl. ebd., 22. Durantaye legt eine luzide Analyse des Texts Schechina, KG 72-77/63-66, vor, der die

Verbindung von Sprache und Offenbarungwiederum anders fasst; vgl. zum Folgenden Durantaye,

Agamben, 172-183: In Schechina wird Debords Analyse der Spektakelgesellschaft mit dem kabba-

listischen Topos der Absonderung der Schechina (›isolamento della Schechina‹), KG 74/64, verbunden,

indem beide Paradigmen dezidiert sprachphilosophisch ausgelegt und dadurch verknüpft wer-

den: In der Spektakelgesellschaft offenbart das Wort, so Agambens Interpretation, nichts mehr

und entspricht deshalb der abgesonderten Schechina als Wort, das von der Erkenntnis getrennt

sei. Das Wort kann so unabhängig von seinem Inhalt existieren, vgl. KG 75/65, es offenbart nichts

mehr, »oder besser, das Nichts aller Dinge« (nemmeno rivela più nulla – o,meglio, rivela il nulla di tutte

le cose), KG 76/66. Gerade dieser Zustand enthält für Agamben das Potenzial zum Umschlag, weil

Sprache als Sprache, als solche, exponiert werden kann. Das ist offenbarungstheologisch von Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 177

griff Offenbarung überhaupt gebraucht. In dieser Sache gibt es einen Hinweis, der eine

Rekonstruktion zulässt.

Agamben weist den Text Das Irreparable in einer Vorbemerkung nämlich als Kom-

mentar zu § 9 von Heideggers Sein und Zeit sowie zu Satz 6.44 aus Wittgensteins Tracta-

tus (vgl. KG 82/72) aus. Damit kann der Rekurs auf den Begriff Offenbarung interpretiert

werden: Agamben kommentiert, so dieThese der vorliegendenUntersuchung, nicht nur

die genannte Proposition 6.44, die folgendermaßen lautet: »Nicht wie die Welt ist, ist

dasMystische, sondern daß sie ist«95. Auch darüber können in seinem Text Bezüge zum

Tractatus, zumal zum Begriff Offenbarung, rekonstruiert werden. Agamben schreibt:

»Der Satz, demzufolge Gott sich nicht in derWelt offenbart, lässt sich auch anders aus-

drücken: dass die Welt Gott nicht offenbart, ist das eigentlich Göttliche. (Es handelt

sich also nicht um den ›bittersten‹ Satz des Tractatus.)« (La proposizione, secondo cui Dio

non si rivela nelmondo, si potrebbe anche esprimere dicendo: che il mondo non riveli Dio, que-

sto è propriamente divino. (Dunque essa non è la proposizione ›più amara‹ del Tractatus)) (KG

84/74, Hervorhebung im Original).

Bei dem Satz Wittgensteins, auf den die Parenthese anspielt, handelt es sich offenbar

umSatz 6.432: »Wie dieWelt ist, ist für dasHöhere vollkommen gleichgültig. Gott offen-

bart sich nicht in der Welt«96. Paradoxerweise wird in dem Reformulierungsvorschlag,

den Agamben für diese Proposition unterbreitet, das Fehlen der göttlichen Offenba-

rung in der Welt selbst als göttlich ausgewiesen; dass göttliche Offenbarung ausbleibt,

ist weder Mangel noch Grund für Bitternis – sondern das Göttliche (divino). Entspre-

chend variiert Agamben auch das Subjekt der Offenbarung: Während bei Wittgenstein

Gott Subjekt der unterbleibenden Offenbarung ist, ist es in Agambens Fassung dieWelt.

Der Subjektwechsel markiert die Profanität der Welt: Hier wird kein Gott vorausge-

setzt, der sich offenbart oder nicht offenbart – Offenbarung führt zu nichts anderem

als in diese Welt. So aber ist es denkbar, dass Agamben den Begriff Offenbarung in sei-

nem Text auch mit Bezug auf Wittgenstein einführt: Dann können seine Überlegungen

nicht nur als Kommentar zum theologischen Begriff gelesen werden, sondern zugleich

als Kommentar zuWittgensteins Begriff. Auch hier scheint es um die doppelte mögliche

Referenz zu gehen.97

esse: Es ginge für Agamben demgemäß darum, das »Offenbarende im Nichts, das es offenbart«

(il rivelante […] nel nulla che rivela) zu zeigen, also »die Sprache selber zur Sprache [zu] bringen«, KG

77/66. Hier wird der Offenbarungsbegriff sprachphilosophisch verschoben, auch wenn mit dem

Topos der abgesonderten Schechina ein theologisches Paradigma aufgerufen wird.

95 Wittgenstein, Tractatus, 174.

96 Wittgenstein, Tractatus, 174.

97 Vgl. imÜbrigen die bei Agamben unmittelbar anschließende Passage, dieWittgensteins Satz 6.43

kommentieren dürfte. Wittgenstein spricht von einer Veränderung der »Grenzen der Welt« und

legt die These vor: »Die Welt des Glücklichen ist eine andere als die des Unglücklichen«, Witt-

genstein, Tractatus, 172. Agamben greift die Vorstellung einer Veränderung an den Grenzen der

Welt auf, die er als Veränderung an den Grenzen der Dingewiedergibt. Wie bereits zitiert weist er

auch bei seiner Interpretation der messianischen Verrückung auf eine Veränderung an den Gren-

zen der Dinge hin, vgl. KG 52, und exemplifiziert diese mit der Aureole. Dem theologischen Topos

des Glorienscheins entspricht, dass Agamben nicht nur den Glücklichen und den Unglücklichen aus

Wittgensteins Satz zitiert, sondern auch den Gerechten (giusto) und schließlich den Erlösten (salvo)

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Das Messianische

Offenbarung offenbart die Profanität der Welt, Erlösung geschieht jenseits des

Wunsches nach Erlösung. Aus theologischer Sicht werden die Gehalte der Konzepte

Offenbarung und Erlösung damit vollständig reformuliert. Agambens Insistieren

auf der Profanität korrespondiert dabei seiner Zuordnung von Transzendenz und

Immanenz, die letztere als Bedingung der ersteren liest: »In dem Moment, in dem

wir wahrnehmen, dass die Welt irreparabel ist (percepisci l’irreparabilità del mondo), wird

sie transzendent (è trascendente)« (KG 100/88). Auch hier geht es um eineWahrnehmung

(percepisci) der Welt, die sie instantan –wohl im Sinne einer Erfahrung – transzendiert.

Insofern wendet Agamben den Begriff Gott auf die Welt an: »Die Welt – als absolut

und unabänderlich profane – ist Gott« (Il mondo – in quanto assolutamente, irreparabil-

mente profano – è Dio) (KG 83/74). Nicht nur ist die Tatsache, dass die Welt Gott nicht

offenbart, als göttlich zu qualifizieren – sondern der Begriff Gott kann die irreparabel

profane Welt sogar bezeichnen.98 Wie aber können diese Formulierungen theologisch

eingeordnet werden? Geht es hier um eine Art profaner Theologie? Colby Dickinson

kommentiert Agambens Wittgenstein-Variation, dass die Welt Gott nicht offenbare, sei

das Göttliche, folgendermaßen:

»Not the ›bitterest‹ proposition, perhaps, because it leaves open the chance that God

still does exist, though there is no way of knowing whether or not any such conjecture

is possible. […] Thus also are the terms traditionally reserved for theological dogma

displaced and inverted, illustrating again the proximity of Agamben’s thought to the-

ology but also his absolute distance«99.

Damit wird eine andere Deutung für Agambens These, Wittgensteins Satz über die

ausbleibende Offenbarung Gottes sei nicht der »›bitterst[e]‹ Satz« des Tractatus, vor-

geschlagen: Für Dickinson ist der Satz deshalb nicht bitter, weil die Existenz Gottes

trotz mangelnder Offenbarung noch möglich scheint, sodass Theologie nicht gänzlich

ausgeschlossen wird – obwohl über den eigentlichen Gegenstand einer Gott-Rede kei-

nerlei Äußerungen möglich sind. Demgegenüber liest die vorliegende Untersuchung,

wie argumentiert, ganz anders: Der Satz ist deshalb nicht bitter, weil das Fehlen der

Offenbarung in der Welt nicht als bitter zu qualifizieren ist, sondern Agambens Re-

formulierung vielmehr in der Tat von einem Göttlichen sprechen kann. Der Begriff des

und Verdammten (perduto) einführt: »Der Erlöste und der Verdammte haben dieselben Glieder (Il

salvo e il perduto hanno le stesse membra). Der Körper des Seligen (corpo glorioso) und der sterbliche

Körper sind ein und derselbe. Was sich verändert, sind nicht die Dinge, sondern ihre Grenzen. Es

ist, als ob über ihnen etwaswie eine Aureole, ein Glorienschein (qualcosa comeun’aureola, una gloria)

schwebte«, KG 85/75.

98 Auf den Aspekt der absoluten und irreparablen Immanenz derWelt, die ohne Bezug zur Transzen-

denz gedacht wird, weisen Colby Dickinson und Adam Kotsko in den sehr genauen und überzeu-

genden Beiträgen ihres Bands über Agambens Theologiemehrfach hin, vgl. z.B. Dickinson/Kotsko,

Coming Philosophy, 22. Colby Dickinson hat angedeutet, dass die entsprechenden Formulierun-

gen Agambens im Sinne einer pantheistischen oder panentheistischen Theologie – oder zumin-

dest einer Offenheit für diese Position – ausgelegt werden können, ohne aber Agamben selbst als

Pantheisten zu bezeichnen, vgl. z.B. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 87ff, 106, 131f, 210, oder

Dickinson, Theology, 174. Darauf ist in dieser Untersuchung weiter unten nochmals einzugehen,

vgl. Kapitel IV.3.

99 Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 105.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 179

Göttlichen wird gebraucht, aber er wird gegenüber der theologischen Verwendung voll-

ständig umcodiert: Eine Welt ohne den Anspruch einer Offenbarung Gottes in ihr wäre

der Begriffsgehalt, für den das Adjektiv göttlich anwendbar ist. Dass Gott tatsächlich

existieren könnte, wie Dickinson liest, wird von Agambens Text in der Tat nicht expli-

zit ausgeschlossen; allerdings dürfte eine Rede von Gott mit den offenbarungstheologi-

schen und soteriologischen Reformulierungen kaummöglich sein. Insofern scheint die

Distanz von Agambens Denken zurTheologie, die Dickinson am Ende der zitierten Pas-

sage beschreibt, in der Perspektive dieser Untersuchung die schlüssigere Beschreibung

zu sein als die Nähe, von der er kurz vorher spricht. Diese Nähe artikuliere sich, wie

Dickinson formuliert, auch in der Verwendung theologisch-traditioneller Begriffe, die

»displaced and inverted« erscheinen. Dass indessen die Begriffe Offenbarung und Gott

wie oben argumentiert auch in dem TextWittgensteins begegnen, den Agamben explizit

kommentiert, bedingt, dass sie nicht unmittelbar als theologische Begriffe interpretiert

werden müssen.

Entsprechend liest die vorliegende Untersuchung die zitierten Formulierungen

Agambens nicht als theologische Aussagen, auch nicht im pantheistischen Sinne,

sondern als, mit Dickinson, Inversionen theologischer Begriffe. Dabei werden diese tra-

ditionell überlieferten Begriffe nicht einfach abgelehnt oder ausgeschlossen, sondern

es wird im Modus eines anderen Gebrauchs diskursiv erprobt, inwieweit sie anders

verwendet werden können. Die These dieser Untersuchung betrifft also, nochmals, den

Gebrauch der Begriffe: So scheint der Begriff Gott für Agamben keinen anderen Gehalt zu

haben als die irreparabel profane Welt, so vollzieht sich Erlösung durch den Verzicht

auf Erlösungsbedürftigkeit, so offenbart Offenbarung keine überweltliche Wahrheit,

sondern die Welt als solche, als profane. Transzendenz verweist entsprechend nicht auf

Gott, sondern stellt sich ein, wenn dieWelt als vollkommen irreparabel wahrgenommen

wird.100

Dies kann mit Bezug auf Agambens im Römerbriefkommentar angestellte Überle-

gungen zum paulinischen hōs mē, zum als-ob-nicht, gelesen werden: Wie weiter unten

zu zeigen ist, entwickelt Agamben die Formulierung aus dem Ersten Korintherbrief

als einen »Spannungserzeuger besonderer Art«, der Begriffe »in bezug auf sich selbst

in Spannung versetzt« (Zdb 35). Insofern schlägt die vorliegende Untersuchung vor,

Agambens Gebrauch von Begriffen wie Erlösung, Gott, Offenbarung – aber auch Messias

– als Erzeugung einer Spannung zum theologisch-traditionell eingeübten Begriffsge-

halt zu interpretieren: Erlösung geschieht jenseits des Wunsches nach Erlösung – als ob

nicht. Die Spannung der Begriffe auf sich selbst kann, wie unten zu zeigen ist, auf die

Denkfigur eines Rests der Potenz bezogen werden, der »sich im Akt nicht erschöpft, son-

dern immer wieder bewahrt wird« (Zdb 152, vgl. dazu Kapitel IV.1). Im Begriff selbst,

so die These dieser Untersuchung, besteht ein doppelter Rest: Der Rest einerseits eines

100 Durantaye, Agamben, 199, argumentiert, dass die Akzeptanz der Welt als irreparabel die Bedin-

gung dafür sei, sie ändern zu können. Durantayes Argumentation überzeugt; die entsprechende

Veränderung und die Kriteriologie, nach der eine solche vorzunehmen wäre, scheinen allerdings in

den entsprechenden Passagen bei Agamben weniger deutlich ausgearbeitet zu sein und gegen-

über der Konturierung einer anderen Sicht auf dieWelt weniger Gewicht zu haben: Jedenfalls aber

wäre die Veränderung der Welt nicht von göttlichem Eingriff zu erwarten.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Das Messianische

potenziell anderen Gebrauchs, der eine andere als die traditionelle theologische Be-

griffsverwendung ermöglicht.101 So können Agambens Texte als Diskurs über die Mög-

lichkeit gelesenwerden, theologische Begriffe ohne Transzendenzbezug zu gebrauchen.

Allerdings tragen die theologischen Begriffe andererseits als Rest zugleich das Wasser-

zeichen ihres traditionellen Gebrauchs und der in ihnen kristallisierten Geschichte.102

Wie bereits erwähnt verweist dies die Texte an ihre theologische Auslegung und lädt

sie insofern mit begrifflicher Energie auf – aber zugleich ermöglicht dieser Rest auch

theologische Rezeption.

Indessen führen Agambens Überlegungen zur irreparabel profanenWelt wiederum

in diese Welt in ihrer Immanenz, in der Offenbarung, Erlösung und Transzendenz im

Bezug auf die Profanität ausgesagt werden können. Dies nimmt, wie angemerkt, eine

Form der messianischen Verrückung der Sicht auf die Welt vor: DieWelt bleibt die glei-

che – aber sie ändert sich, insofern Erlösung und Offenbarung geschehen. Durantaye

argumentiert daher überzeugend:

»What Agamben enjoins his readers to do is to interpret this revelation differently: not

as ›the Nothing of all things‹ – the meaninglessness of existence – but as the absence

of final revelation and the falseness of the idea that human history is unfolding with a

progressive purpose in view«103.

Dem entspricht ein weiterer Aspekt: Durch die komplexen Zuordnungen von Profanität

und theologischen Begriffen, die, wie angedeutet, ein Vorbild in BenjaminsTheologisch-

politischem Fragment haben dürften, werden die theologischen Begriffe und wird die Re-

de von Transzendenz nicht abgeschafft: Agamben behandelt die Profanität nicht im

Sinne einer ausgeschlossenen Transzendenz, die als Mangel interpretiert werden könn-

te. Analog wurde weiter oben für den Begriff der Atheologie argumentiert, dass es nicht

um die binäre Codierung von Transzendenz und Immanenz oder Gott und Mensch

geht, sondern vielmehr um ihre Ununterscheidbarkeit: Eine Ablehnung der Transzen-

denz würde die Spaltung perpetuieren, Transzendenz im Modus der Negation voraus-

setzen.104

101 Vgl. nochmals die Überlegung von Durantaye, der Agambens Offenbarungsbegriff luzide mit der

Potenz zusammenliest: »A true revelation is a revelation of possibilities, an opening of the field

of possibility rather than its narrowing«, Durantaye, Agamben, 143. Zusätzlich schlägt die vorlie-

gende Untersuchung vor, die Potenz für den Begriff der Offenbarung in Anschlag zu bringen, sie

also gewissermaßen zeichentheoretisch zu wenden: Dann geht es um die Möglichkeiten, die im

Begriff noch potenziell enthalten sind.

102 Wenn Oliver Marchart Kritik an der »nostalgisch-religiös kodierten semantischen Auffüllung«,

Marchart, Zwischen Moses und Messias, 23, von Agambens Begriffen anmeldet, dürfte dies be-

rechtigt sein: Die vorliegende Untersuchung bezieht Marcharts Kritik konkret auf den Rest der tra-

ditionellen Begriffsverwendung, denn die Energien, die in die entsprechenden Bilder im Sinne

der oben behandelten Dynamogramme eingespeist wurden, scheinen einer konkreten, etwa po-

litisch-philosophischen Rezeption eher entgegenzustehen.

103 Durantaye, Agamben, 179.

104 Auf diesenAspekt ist in der Agamben-Rezeption häufighingewiesenworden, vgl. etwadieÜberle-

gungen von Colebrook undMaxwell: Anstatt die These zu vertreten, dass es nur das Säkulare gäbe,

nennt Agamben die Welt als solche und als irreparable Gott, denn eine Fokussierung auf das Sä-

kulare hielte die Trennung aufrecht, vgl. Colebrook/Maxwell, Agamben, 42. Ähnlich argumentiert

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 181

Dies führt anders zur Theologie zurück: Zu einer Theologie, die weniger material

mit Agambens Zuordnungen arbeitet, als mehr formal den Modus des hōs mē erprobt.

Eine Theologie also, die ihre eigenen Begriffe in Spannung zu sich selbst setzt, die dar-

um nicht via negationis verfährt, sondern als-ob-nicht. Zwei theologische Spannungser-

zeuger betreffen die Relativität, in der zumal der Begriff Messias steht: Die Relativität,

die dadurch markiert wird, dass eine andere Religionsgemeinschaft diesen Begriff in

Interpretation der Heiligen Schriften Israels anders gebraucht; die Relativität schließ-

lich, die alle theologisch-begriffliche Arbeit an die noch ausstehende Wiederkunft die-

ses Messias verweist. Darauf ist weiter unten nochmals einzugehen.

II.2.g) Das Kommen der Gemeinschaft und der Tiqqun der Nacht

Agamben hat Die kommende Gemeinschaft 2001 mit einer Postille unter dem Titel Tiqqun

de la noche versehen (vgl. KG 101-105/89-93). In diesem kurzen Text deutet er das Buch

zumal in der Perspektive des im Jahr zuvor publizierten Römerbriefkommentars105 –

dafür steht die Verwendung von Begriffen wie Rest, klēsis, plēŕōma, katárgēsis oder Sabbat

und die Tatsache, dass Agamben seine eigene Gegenwart als »beispiellose Verallgemei-

nerung der messianischen Situation« (KG 104/92) bezeichnet. Zugleich reflektiert er in

diesem Text das Genre einer Postille und damit selbstreferenziell die eigene Geste, ein

früheres Buch mit einem Nachwort zu versehen: Er bezeichnet das Nachwort als Pa-

radigma – und zwar als »Paradigma der Endzeit« (paradigma del tempo della fine) (KG

103/91, Hervorhebung im Original). Auch wenn der Begriff messianisch erst im weiteren

Verlauf der Postille fällt, ist die messianische Zeit durch diese Formulierung implizit

bereits aufgerufen: Im Römerbriefkommentar nämlich qualifiziert Agamben das Mes-

sianische als »die Zeit des Endes« (il tempo della fine) (Zdb 75/63, Hervorhebung im Ori-

ginal). Wie in der messianischen Zeit geht es auch in Agambens Postille darum, »zu

›rekapitulieren‹ (di ›recapitolare‹), auseinander zu nehmen und das Ganze zu retten (sal-

vare il tutto)« (KG 103/91). Die Anführungszeichen beim Begriff rekapitulieren dürften ihn

an die spezifische Interpretation verweisen, die Agamben im Römerbriefkommentar

entwickelt hat. In der Perspektive dieser Untersuchung interessieren an dieser Rekapi-

tulation drei Aspekte: Zunächst ist zu zeigen, dass Agamben Die kommende Gemeinschaft

zumal mit dem Begriff der Untätigkeit (inoperosità) rekapituliert und die These vertritt,

dass die »Arbeit dieses Buches […] in der Ausstellung dieser Untätigkeit« (L’esposizione

di questa inoperosità era l’opera del libro) (KG 105/93) bestünde.106 Zweitens ist vom Begriff

Durantaye, dass eine profane Welt als vergängliche gar keine Möglichkeit beinhaltet, überhaupt

eine transzendente oder heilige Sphäre über sie hinaus anzunehmen, vgl. Durantaye, Agamben,

198. Hier kommt es wiederum auf die Sicht an, die das Fehlen der Transzendenz nicht als Mangel

oder Verlust interpretiert, sondern Immanenz und Transzendenz ununterscheidbar macht.

105 Darauf, dass das Nachwort das Buch deutlicher mit messianischer Terminologie interpretiert,

weist Salzani, Carlo: Art. Coming Community, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben

Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 44ff, hier 45, hin: Damit werde das Buch, so Salzani

zu Recht, in die Perspektive von Agambens Philosophie ab Homo sacer eingeordnet.

106 Die Formulierung im Original setzt l’opera (dasWerk) des Buches und die in ihm exponierte inope-

rosità (Untätigkeit) in Spannung zueinander: Das Buch unternimmt insofern dasWerk, eineWerk-

losigkeit, oder die Tätigkeit, eine Untätigkeit zu behandeln.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Das Messianische

der Untätigkeit aus nochmals die Frage nach der zeitlichen Struktur des Kommens der

Gemeinschaft anzugehen. Der Begriff Tiqqun im Text wie im Titel der Postille lässt drit-

tens nach dessen Bestimmung fragen.

Dass Agamben sein Nachwort als Paradigma der Endzeit vorstellt, korrespondiert

dem Rekurs auf den Sabbat, der im Römerbriefkommentar, wie skizziert, als Modell der

messianischen Zeit erschien. Agamben fokussiert in diesem Kontext die Frage, welche

Tätigkeiten der Sabbatruhe entsprechen: Zwar seien produktive Tätigkeiten am Sabbat

untersagt; eine »Aktivität von vollkommen destruktivem oder entschöpfendem Cha-

rakter (un carattere perfettamente distruttivo o decreativo)« (KG 104f/92) sei jedoch zulässig.

Die Untätigkeit am Sabbat sei insofern der Verzicht auf produktive Tätigkeiten, aber

nicht einfach Abwesenheit jeglicher Tätigkeit oder gar »Trägheit« (KG 105/92): Akte der

Entschöpfung oder Dekreation als relationale Praktiken sind in Agambens Fassung denk-

bar.107 Für diese Untersuchung ist von Interesse, wie die Untätigkeit der Sabbatruhe

wiederum in Übergängen inszeniert wird: Zunächst verschiebt Agamben seine Überle-

gungen ins politische Paradigma, um im Anschluss unmittelbar den Begriff Tikkun108

und die Perspektive der Erlösung (redenzione) einzuführen:

»Nicht die Arbeit, sondern die Untätigkeit und die Entschöpfung sind insofern das Pa-

radigma der kommenden Politik (wobei kommend nichtmit zukünftig verwechselt wer-

den darf). Die Erlösung (Tikkun), von der das Buch handelt, ist keinWerk, sondern eine

besondere Art der Sabbatruhe. Selber unrettbar, ermöglicht sie die Rettung, selber ir-

reparabel, lässt sie die Erlösung geschehen« (Non il lavoro, ma inoperosità e decreazione

sono, in questo senso, il paradigma della politica che viene (che viene non significa futura). La

redenzione, il tiqqun che è in questione nel libro, non è un’opera, ma una specie particolare di

vacanza sabbatica. Essa è l’insalvabile, che rende possibile la salvezza, l’irreparabile, che lascia

avvenire la redenzione) (KG 105/92).

Ähnlich wie oben skizziert wird Erlösung hier unter Rekurs auf die Begriffe des Un-

rettbaren (l’insalvabile) und Irreparablen (l’irreparabile) beschrieben. Mit der Betonung der

Untätigkeit wird die oben vorgeschlagene Interpretation des Erlösungsbegriffs leicht

variiert: Hier scheint es weniger um eine Sicht der Welt oder der Dinge als unrettbar

107 Vgl. bereits hier die Überlegungen zur Untätigkeit vor allem in Herrschaft und Herrlichkeit, wo die

Sabbatruhe auch anthropologisch einschlägig wird, also als im religiösen Paradigma formulier-

ter Funktor des Humanen erscheint: »Die eigentlich menschliche Praxis ist die Sabbatruhe (un

sabatismo), die, indem sie die spezifischen Funktionen des Lebewesens außer Kraft setzt (rendendo

inoperose), es der Möglichkeit öffnet. Insofern sind Kontemplation und Untätigkeit (Contemplazio-

ne e inoperosità) metaphysische Operatoren der Anthropogenese«, HH 299/274, vgl. unten Kapitel

III.3.e. Vgl. auch die Bemerkung bei EMK 40, dass die »Anthropogenese, die Menschwerdung des

Tieres, […] sich nicht in grauer Vorzeit ein für alle Mal vollzogen [habe]; sie ist ein Ereignis, das

unablässig geschieht, ein nicht abgeschlossener Prozess, in dem sich entscheidet, ob der Mensch

menschlich wird oder nicht menschlich bleibt beziehungsweise wieder wird«, EMK 40, vgl. auch

TCH. Auf die Überlegungen zur Sabbatruhe greift Agamben ähnlich auch in seinem Text Ochsen-

hunger. Betrachtungen über den Sabbat, das Fest und die Untätigkeit, NA 173-187, zurück, vgl. dort v.a.

173ff.

108 In der deutschen Übersetzung wird der Begriff im Text Tikkun transliteriert, in der Überschrift des

Textes Tiqqun, vgl. KG 103 und 105; das italienischeOriginal verwendet beideMale die Schreibweise

Tiqqun.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 183

und irreparabel zu gehen; stattdessen wird die Untätigkeit paradoxerweise als Tätigkeit,

als Entschöpfung, qualifiziert, die Erlösung geschehen lässt. Wie genau diese Tätigkeit

zu vollziehen ist, wird nicht explizit gemacht; offenbar scheint es, wie obenmitThomas

Khurana argumentiert, auch bei der Entschöpfung um eine Form des distanzierenden

Bezugs zu gehen.109 Außerdem beschreibt Agamben die Untätigkeit als eine Praxis, »in

der das Wie das Was vollkommen ersetzt hat, in der das formlose Leben und die un-

belebte Form in einer Lebensform zusammenfallen (coincidono in una forma di vita)« (KG

105/92f, Hervorhebungen im Original). Hier interessiert die spezielle Zeitstruktur, in

die Sabbatruhe und Untätigkeit eingeordnet werden: Gemäß der im Römerbriefkom-

mentar gezogenen Relation von messianischer Zeit und Sabbat dürfte die Sabbatruhe

jeweils jetzt zu vollziehen sein110 – dann nämlich, wenn Untätigkeit praktiziert oder

die Unrettbarkeit der Welt realisiert wird.111 Dafür steht die Parenthese in der weiter

oben zitierten Passage, der gemäß »kommend nicht mit zukünftig verwechselt werden

darf« (KG 105) und entsprechend das Kommen der Gemeinschaft oder der anvisierten

Politik nicht erst von der Zukunft zu erwarten ist: Ihr Kommen ist, wie Carlo Salzani

urteilt, ohne Spannung oder Ausrichtung auf Zukunft zu denken, ja steht überhaupt

jenseits des linear-chronologischen Zeitverständnisses, das etwa auf einen Fortschritt

hin zum Kommen der Gemeinschaft setzen würde.112 Zugleich kann der Hinweis, dass

die kommende Gemeinschaft nicht zukünftig ist, als Kritik an Derrida verstanden wer-

den, was Agambens Überlegungen beispielsweise im Römerbriefkommentar (vgl. Zdb

116f und unten Kapitel III.1.c.d) korrespondiert. Umgekehrt markiert die Verbindung

mit der messianischen Zeit auch, dass die kommende Politik und die kommende Ge-

meinschaft nicht einfach zu einem bestimmten Zeitpunkt gegenwärtig sind –was nicht

109 Vgl. nochmals die Überlegungen bei Khurana, Desaster und Versprechen, v.a. 34f.

110 Die Verbindung der kommenden Gemeinschaft und der Reflexion zur messianischen Zeit im Römer-

briefkommentar schlägt der luzide Artikel Salzani, Coming Community, hier v.a. 46, vor; vgl. ähn-

lich auch Durantaye, Homo profanus, 60.

111 Catherine Mills vertritt die These, dass die kommende Gemeinschaft »essentially a messianic com-

munity of humanity restored to its own potentiality«, Mills, Catherine: Agamben’s Messianic Politics:

Biopolitics, Abandonment and Happy Life, in: Contretemps 5 (2004), 42-62, hier 52, sei und kritisiert

entsprechend die Interpretation von Thomas Carl Wall, die die »messianic gesture« des Buches

nicht deutlich genug akzentuiere, ebd., 60. Der Verweis auf die Potenzialität ist inhaltlich über-

zeugend; allerdings scheint die explizit messianische Terminologie in Die kommende Gemeinschaft

weniger prominent zu sein. So wird lediglich im Kapitel über die Aureole und in der späteren Pos-

tille messianisch formuliert, stattdessen aber – und das dürfte Mills’ These zunächst stützen –

wie gezeigt mit einer Reihe von Denkfiguren gearbeitet, die an jeweils anderer Stelle messianisch

instrumentiert werden. Dies führt zur Frage nach dem Gebrauch des Begriffs zurück: Die These

dieser Untersuchung lautet, dass Die kommende Gemeinschaft nicht streng terminologisch messia-

nisch und nicht unmittelbar als messianische entwickelt wird, wie Mills nahelegt. Mills scheint

vorauszusetzen, dass Agambens Philosophie gewissermaßen genetisch von einemMessianismus

durchzogen sei; sie schreibt von der »formulation of messianism that underpins Agamben’s con-

ceptions of life, politics andhistorical transformation«, ebd., 52. Dagegen geht dieseUntersuchung

davon aus, dass der Messianismus ein Paradigma ist, das Agamben gebraucht, wenn die jeweilige

Bezugstradition den Begriff verwendet. Dann wäre die Funktion der Theologie dynamischer zu

bestimmen: Agambens Philosophie wäre nicht messianisch grundiert, aber sie kann messianisch

konnotiert sein.

112 Vgl. Salzani, Coming Community, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Das Messianische

zuletzt die theoretische Beanspruchung eschatologischer Orte markiert.Wann und wie

aber kommt die kommende Gemeinschaft, die kommende Philosophie, die kommende

Politik? Offenbar geht es auch hier um die Potenzialität, in der das, was jeweils jetzt und

jeweils hier reale Möglichkeit ist, wie die messianische Zeit ergriffen werden muss.113

Alex Murray spricht insofern von einer Gemeinschaft, die bereits potentialiter präsent,

aber noch nicht realisiert ist.114 Sie wäre dann im Modus einer Potenz, die sich im Akt

nicht erschöpft und in ihm als Rest bleibt (vgl. z.B. Zdb 152), gegeben: Sie ist, wieMurray

zu Recht formuliert, »always in the process of coming«115.

Agamben stellt seine Postille wie zitiert unter den Titel Tiqqun de la noche, Tiqqun der

Nacht. Wie kann dieser Titel interpretiert werden? Einen ersten Hinweis gibt Agam-

ben selbst, wenn er von einer »Erlösung (Tikkun)« (La redenzione, il tiqqun) (KG 105/92)

spricht, die eine besondere Form der Ruhe am Sabbat geschehen lässt. Die Beiord-

nung von Erlösung und Tikkun verweist den Begriff erstens an eine religiöse Tradition

– nämlich an die lurianische Kabbala, in der Tikkun eine »Erlösung […] als Wiederher-

stellung des ursprünglichen Ganzen«116 bezeichnet, einen Prozess der Restitution des

ursprünglich anvisierten Schöpfungszustandes, die Agamben freilich, wie gezeigt, an-

ders interpretiert: Dann kann die von Agamben in der Postille beschriebene Untätigkeit

als Sabbatruhe ein Modus oder eine Praxis des Tikkun sein – dann kann aber auch die

Postille als solche auf die Restitution seiner eigenen Schöpfung, seines Buches, bezogen

werden. Darüber hinaus ist zweitens ein Bezug auf das französische Autorenkollektiv

Tiqqun, insbesondere dessen Théorie du Bloom, denkbar: Dass Agamben in der Postille

en passant und ohne genaue Erklärung den Begriff bloom erwähnt (vgl. KG 104/92), legt

eine absichtsvolle Referenz nahe.117 Einen dritten Hinweis gibt die Formulierung des

Titels, die von einem Tiqqun der Nacht spricht. Dies dürfte einen Rekurs auf Tikkun

Hazot, das mitternächtliche Gebet darstellen, das in der lurianischen Kabbala forma-

113 Vgl. Salzani, Coming Community, 46.

114 Vgl. Murray, Agamben, 2. Ähnlich urteilt Salzani, Coming Community, 45: »›Coming‹ thus means

never present in the first place«.

115 Murray, Agamben, 51, ähnlich Salzani, Coming Community, 45f. An den entsprechenden Formu-

lierungen hat Oliver Marchart Kritik geübt: »Die Idee einer kommenden Politik oder einer kommen-

den Gemeinschaft bringt wenig, wenn nicht in Rechnung gestellt wird, dass diese Politik immer

im Hier und Jetzt, und das heißt notwendigerweise strategisch und gegen Widerstände aktuali-

siert werden muss«, Marchart, Zwischen Moses und Messias, 23. Tatsächlich scheint Agambens

Rede von der kommenden Politik oder Gemeinschaft genau dieses Hier und Jetzt zu betreffen;

problematisch bleibt allerdings, dass seine Beschreibung dieser Politik oder Gemeinschaft, zumal

in der Übergängigkeit der Verweise auf die literarische, theologische oder philosophische Tradi-

tion, kaum handlungsleitend ist. Die jeweilige Potenz jeder Situation kann indessen nie genau

angegeben werden; offenbar geht es auch hier darum, sie in gewisserWeise zu erfahren. Dass dies

keine konkreten politischen Strategien beinhaltet, steht einer unmittelbar politisch-philosophi-

schen Rezeption der Texte Agambens aber in der Tat wohl eher entgegen.

116 Scholem, Die jüdische Mystik, 294.

117 Dafür spricht ein weiterer Aspekt: In einem Interview aus dem Jahr 1999, also zwei Jahre vor der

Postille zu Die kommende Gemeinschaft, verweist Agamben für den Begriff Tiqqun explizit auf die

lurianische Kabbala, bezieht sich aber auch auf das Kollektiv Tiqqun sowie die Theorie vom bloom

und stellt eine Publikation der Gruppe in explizit messianischen Zusammenhang: vgl. BM 8.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 185

lisiert wurde und zur Erinnerung an die Zerstörung des Tempels gesprochen wird.118

Damit ändert sich die Perspektive nochmals: Dann ist der Begriff Tikkun nicht nur als

Verweis auf den kabbalistischen Begriff oder das Pseudonym eines Autorenkollektivs

lesbar, sondern betrifft nochmals anders das Genre der Postille: Diese erscheint nicht

nur als Paradigma der Endzeit, sondern realisiert als solche auch eine bestimmte Zeit-

einheit – nämlich das mitternächtliche Gebet. Mit dieser Interpretation ginge es nicht

nur im Text um Erlösung, sondern der Text selbst stellte ein Paradigma eines Gebets

dar – die inhaltlich mehr oder weniger präzise theoretische Bestimmung der Untätig-

keit und des Tikkun sowie die formale performance einer profanen Form des TikkunHazot

koinzidierten im Raum des Textes.119 Offenbar geht es Agamben – wie bei den Motti,

die dem Buch Die kommende Gemeinschaft vorangestellt sind – auch im Nachwort zu die-

sem Buch um die potenziell mehrfachen Bezüge und damit, nochmals, um das Öffnen

verschiedenster Referenzräume.

II.3 Bartleby, ein neuer Messias

Die bisherigen Ausführungen haben gezeigt, wie Agamben die Figur des Schreibers

Bartleby in Idee der Prosa und Die kommende Gemeinschaft in verschiedenen Kontexten

auftreten lässt und sie textstrategisch als Verkörperung und Ausprägung in mit theolo-

gischen Motiven verbundene Zusammenhänge setzt. Agamben hat Bartleby außerdem

einen ausführlichen Essay gewidmet, der 1993 unter dem Titel Bartleby o della contingenza

gemeinsam mit einem Text von Gilles Deleuze publiziert wurde.120 Für diese Untersu-

chung ist der Text nicht nur deshalb von besonderem Interesse, weil Agamben auch

hier zahlreiche theologische Topoi verwendet, sondern vor allem, weil er Bartleby de-

zidiert als Messias-Figur interpretiert. Bartlebys messianische Funktion verdankt sich

dabei, so die These im Folgenden, vier Aspekten, die im Aufsatz entwickelt und in der

messianischen Deutung zusammengefasst werden: Erstens hat Bartleby als Messias ei-

ne spezielle soteriologische Funktion – anders als Jesus kommt er nicht, »um das zu

erlösen, was gewesen ist, sondern um das zu retten, was nicht gewesen ist« (egli non

viene, come Gesù, per redimere ciò che è stato, ma per salvare ciò che non è stato) (B 71/87). Wie

118 Vgl. Arzi, Abraham: Art. Tikkun Hazot, in: Skolnik, Fred/Berenbaum, Michael (Hg.): Encyclopaedia

Judaica, Second Edition, Volume 19, Farmington Hills: Thomson Gale 2007, 722f.

119 Dass die Rituale der lurianischen Kabbala, wie auch das mitternächtliche Gebet, den Tikkun zu

befördern suchten, schreibt Dan, Joseph:Die Kabbala. Aus dem Englischen übersetzt von Christian

Wiese, Stuttgart: Reclam Verlag 22012, vgl. v.a. 118f. Für die Interpretation von Agambens Text

legt das nahe, dass auch sein Tiqqun de la noche als eine Art Mitarbeit am Tikkun lesbar wird, also

eine performative Dimension hat. Diese besteht, so die These dieser Untersuchung, darin, dass er

auf die Untätigkeit als Praxis hinweist, die dann je individuell oder in der kommenden Politik zu

realisieren wäre – und damit den Tikkun in der Untätigkeit performiert.

120 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel: Bartleby oder die Kontingenz gefolgt von Die

absolute Immanenz. Aus dem Italienischen von Maria Zinfert und Andreas Hiepko, Berlin: Merve

1998; aus dieserAusgabewirdmit der Sigle BundSeitenangabe imFließtext zitiert. Seitenangaben

nach dem Schrägstrich verweisen auf die italienische Originalausgabe: Bartleby o della contingenza,

in: Deleuze, Gilles/Agamben, Giorgio: Bartleby. La formula della creazione, Macerata: Quodlibet

2012 (1993), 45-89.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Das Messianische

ersichtlich werden die Verben redimere/erlösen und salvare/retten unterschieden, wobei

die erstere Tätigkeit Jesus, die letztere Bartleby übertragen wird. Dieser Unterschied

dürfte nicht zufällig sein, denn er betrifft auch die Rettungsfigur der letzten Sätze des

Textes.

Zweitens ist der Bezug des Messias zum Gesetz, den Agamben in anderen Texten

genauer ausarbeitet (vgl. Kapitel III.1), auch in dieser messianischen Deutung ange-

legt. Bartleby kommt demnach »nicht, um eine neue Gesetzestafel zu bringen, sondern

[…], um die Tora zu vollenden, indem er sie vollständig zerstört (portare a compimento la

Torah distruggendola da cima a fondo)« (B 71f/88). Dabei dürfte der Gedanke einer Zerstö-

rung des Gesetzes, so die These der vorliegenden Untersuchung, das Gesetz der Schöp-

fung betreffen, also nicht rechts- oder politisch-philosophisch zugespitzt sein: Vor dem

Hintergrund des Verhältnisses von Akt und Potenz erscheint die Zerstörung des Ge-

setzes eher als Denkfigur, die die faktisch aktualisierten Möglichkeiten auf ihre Potenz

zurückführt. Mit dieser schöpfungstheologischen Interpretation des Gesetzes steht ein

dritter Aspekt im Einklang: Bartleby als messianischer Retter der Dinge, die nicht ge-

wesen sind, ist zugleich Exponent einer zweiten Schöpfung, die Agamben mit dem

bereits erwähnten Begriff als »Ent-Schöpfung« (decreazione) (B 72/88) bezeichnet. Vier-

tens setzt Agamben in den letzten Sätzen seines Textes eine Schlusspointe, die den

soteriologischen Aspekt der Messianität Bartlebys komplexer fasst und zugleich eine

Brücke zu den bereits diskutierten Überlegungen zu den Limbusbewohnern und den

Figuren Robert Walsers schlägt: Die ent-schöpfte neue Kreatur erweist sich als »sicher,

weil unerlösbar« (salva perché irredimibile) (B 75/89).121

Signifikant ist allerdings, dass Agamben die messianische Deutung Bartlebys nicht

selbst vorschlägt: Vielmehr bezieht er sich auf eine vorliegende Deutung und gibt die

Bedingungen an, unter denen diese annehmbar ist. Darin hat die Einführung des Be-

griffs Messias in Bartleby oder die Kontingenz eine auffällige Parallele zur messianischen

Deutung des Mannes vom Lande aus Kafkas Proceß, die Agamben in Homo sacer disku-

tiert.122 In Bartleby oder die Kontingenz heißt es:

»Wie in JosephK. habendieKritiker in Bartleby eineChristus-Gestalt gesehen (Deleuze

sagt: ›ein neuer Christus‹), die gekommen ist, um das alte Gesetz abzuschaffen und

ein neues Gebot einzusetzen […]. Aber wenn Bartleby ein neuer Messias ist, kommt er

nicht, wie Jesus, um das zu erlösen, was gewesen ist, sondern um das zu retten, was

nicht gewesen ist. […] Und er kommt nicht, um eine neue Gesetzestafel zu bringen,

sondern, wie in den kabbalistischen Spekulationen über die messianische Herrschaft,

um die Tora zu vollenden, indem er sie vollständig zerstört« (Come in Josef K., anche in

Bartleby i critici hanno visto una figura di Cristo (Deleuze dice: ›un nuovo Cristo‹), che viene

121 Wie ersichtlich beinhaltet die deutsche Übersetzung offenbar eine bestimmte Interpretation.

Agamben bezieht sich, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Deutung, nicht auf eine Si-

cherheit der Kreatur, sondern darauf, dass sie gerettet ist – auch hier wird das Retten (salvare, salva)

dem Erlösen (redimere, irredimibile) gegenübergestellt, das in der Form einer Unerlösbarkeit die

Grundlage der Rettung darstellt: Die Kreatur ist deshalb gerettet, weil sie nicht erlösbar ist. Vgl. die

englische Übersetzung, in der die Passage als »saved in being irredeemable«, PO 271, wiederge-

geben wird.

122 Vgl. dazu HS 66ff, sowie unten Kapitel III.1.c dieser Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 187

ad abolire la vecchia Legge e a inaugurare un nuovo mandato […]. Ma se Bartleby è un nuovo

Messia, egli non viene, come Gesù, per redimere ciò che è stato, ma per salvare ciò che non è

stato. […] Ed egli non viene a portare una nuova tavola della Legge,ma, come nelle speculazioni

cabalistiche sul regno messianico, per portare a compimento la Torah distruggendola da cima

a fondo) (B 71f/87f).

Während die Interpretation der nicht näher genannten Kritiker sowie die zitierte von

Deleuze von einer Christus-Gestalt sprechen, übersetzt Agamben diesen Begriff unmit-

telbar mit Messias und argumentiert im Folgenden mit diesem Begriff. Diese Möglich-

keit verdankt sich indessen einer kleinen Verrückung. Agamben ändert nämlich im

Deleuze-Zitat den bestimmten in einen unbestimmten Artikel: Für Deleuze ist Bartle-

by »der neue Christus«123, entsprechend heißt es in der italienischen Übersetzung von

Deleuzes Text »il nuovo Cristo«124. Dass Agamben das Zitat als »Deleuze sagt: ›ein neu-

er Christus‹« (Deleuze dice: ›un nuovo Cristo‹) (Hervorhebungen: HR) wiedergibt, ermög-

licht die bereits zitierte Gegenüberstellung von Bartleby und Jesus und die invertierte

Soteriologie. Agamben übernimmt insofern eine Deutung und präzisiert sie in seinem

eigenen Diskurs.

Um die Messianität Bartlebys genauer bestimmen zu können, werden im Folgenden

die bereits markierten Aspekte untersucht. Der Argumentation von Agambens Text fol-

gend geht es zunächst um den Zusammenhang von Schrift, Potenz und Schöpfung

(II.3.a) und im Anschluss um die Frage, wie eine Potenz im Sinne einer Art ›retrograder

Kontingenz‹ für die Vergangenheit realisiert werden kann (II.3.b). Vor diesem Hinter-

grund kann der Begriff der Ent-Schöpfung erläutert werden (II.3.c), bevor die Frage

nach dem Verhältnis von Rettung und Erlösung und nach der soteriologischen Valenz

der Unerlösbarkeit gestellt wird (II.3.d).

II.3.a) Schrift, Potenz und Schöpfung

Agamben stellt Bartleby in eine philosophische Konstellation (vgl. B 9), die eine Reihe

der in dieser Untersuchung bereits behandelten Topoi, vor allem dasMotiv der Schreib-

tafel und den Vergleich der leeren Tafelmit demDenken in Potenz, aufruft.125 Die ange-

legte Konstellation beinhaltet aber auch theologische Topoi – neben dem Begriff Messias

vor allem schöpfungstheologische Überlegungen aus der jüdischen, christlichen und

muslimischen Tradition. Dafür steht bereits der dem Essay als Motto vorangestellte

Text (vgl. B 7/47) aus dem Liber Scalae Machometi, der die Leitmotive der Schreibtafel,

123 Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel. Aus dem Französischen von Bernhard Dieckmann, Berlin:

Merve 1994, 60, Hervorhebung: HR.

124 Deleuze, Gilles: Bartleby o la formula, in: ders./Agamben, Giorgio: Bartleby. La formula della crea-

zione, Macerata: Quodlibet 2012 (1993), 7-44, hier 44.

125 Das Motiv des Schreibens verbindet eine Reihe der beigebrachten Traditionsbezüge: So kann etwa

Nietzsches ewige Wiederkunft, die Agamben, wie gezeigt, an anderer Stelle mit der messiani-

schen Verrückung verbindet, vgl. MoZ 70, mit der Konstellation um Bartleby verknüpft werden:

Agamben verweist auf Benjamins Vergleich der ewigen Wiederkunft mit der Strafe des Nachsit-

zens: »die Menschheit hat ihren Text in unzähligenWiederholungen nachzuschreiben«, Benjamin,

GS I, 1234, Hervorhebung: HR, vgl. das Zitat bei B 67 – gerade dies lehnt der Schreiber, der nicht

schreibt, ab. Auch in diesem Fall erweist sich Agambens Text als motivisch konsequent.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Das Messianische

der Schreibfeder und der göttlichen Schöpfung (vgl. B 7) aufruft. Entsprechend verweist

Agamben zu Beginn seiner Argumentation wiederum auf den aristotelischen Vergleich

des Denkens in Potenz mit der noch leeren Schreibtafel (vgl. B 11/50). Die Buchstaben,

die auf die Tafel geschrieben werden, entsprechen den Denkakten – oder, theologisch

tingiert, den Schöpfungsakten: Unmittelbar anschließend erweitert Agamben die Kon-

stellation, indem er unter Verweis auf Abraham Abulafia auch den Akt des Schreibens

zur göttlichen Schöpfung in Bezug setzt. Das Schöpfungswort gleicht demnach einem

Schreiber, »der seine Feder führt« (B 14/53): Schreibakt und Schöpfung sind einander

angenähert. Damit ist eine für die Argumentation wichtige Voraussetzung eingeführt

– denn unter dieser Prämisse kann Agamben gegen Ende der Argumentation demmoti-

vischen Transfer gewissermaßen invertiert folgen und Bartleby, der nicht schreibt, zum

Exponenten der Ent-Schöpfung machen.126

Mit der Deutung der Schöpfung als Schreibakt stellt sich die Frage, wie die reine

Potenz Gottes beim Schöpfungsakt vorzustellen ist – wie also die leere Schreibtafel

Gottes aussieht. Da eine Potenz für Agamben, wie skizziert, doppelt gefasst ist und

neben dem Aspekt der Potenz-zu auch den Aspekt der Potenz-nicht-zu beinhaltet, kann

er das nihilo, aus dem Gott schöpft, als reine Potenz im doppelten Modus beschreiben:

»Gerade die göttliche Potenz ist umgekehrt die dunkle Materie, die die Mystiker und

Kabbalisten für die Schöpfung voraussetzten. Der Schöpfungsakt ist das Hinabsteigen

Gottes in einen Abgrund, der nichts anderes ist als der seines eigenen Vermögens oder

Unvermögens, seiner Macht und seiner Macht des Nicht (la discesa di Dio in un abisso che

non è altro che quello della sua propria potenza e impotenza, del suo potere e del suo poter non)«

(B 30/63).

Allerdings öffnet Agamben anschließend einen weiteren Bezugsraum: Er verschiebt die

Charakterisierung der göttlichen Schöpfung durch einen grammatischenWechsel in die

erste Person Plural, weist also auf unser Schöpfen als menschliche Tätigkeit hin:

»Einzig in demMoment, in dem es uns gelingt, in diesen Tartarus hinabzusteigen und

die Erfahrung unseres eigenenUnvermögens zumachen (far esperienza della nostra stes-

sa impotenza), werden wir fähig zu schaffen, werden wir Poeten (diventiamo poeti). Und

das schwierigste an dieser Erfahrung ist nicht das Nichts und seine Finsternis, wo je-

doch viele für immer gefangen bleiben – das schwierigste ist, fähig zu sein, dieses

Nichts zu vernichten, um aus dem Nichts etwas entstehen zu lassen (annientare questo

nulla per far essere, da nulla, qualcosa)« (B 31/63, Hervorhebung im italienischen Original,

in der Übersetzung nicht übernommen).

Der Vergleich von menschlichem Schreibakt und göttlichem Schöpfungsakt wird wie-

der invertiert: Agambens Bartleby-Lektüre wird damit auch als Diskurs darüber lesbar,

wie und unter welchen Bedingungen wir schöpferisch tätig sein können. Signifikant

ist dabei der Hinweis auf eine Erfahrung (esperienza) der eigenen Potenz-nicht-zu, die

der Schöpfung vorausgeht. Allerdings bleibt unklar, worin genau diese Erfahrung be-

stehen würde, zumal die metaphorische Formulierung vomHinabsteigen in den Tartarus

126 Auch in diesem Zusammenhang greift Agamben auf das Bild des Engels Feder zurück, das er im

Bartleby-Kapitel von Die kommende Gemeinschaft verwendet, vgl. KG 40 und B 16f/54.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 189

für uns eigens ausgelegt werdenmüsste.127 Denkbar wäre, dass die gemeinte Erfahrung

der eigenen Potenz-nicht-zu bedingt, dass das eigene Vermögen im oben skizzierten

Sinne als Vermögen erfahren werden kann: Die Potenz ist erst dann als Potenz im Ge-

gensatz zu Notwendigkeit oder Unmöglichkeit erfahren, wenn sie auch nicht in einen

Akt umgesetzt werden könnte.

Agambens Überlegungen können demgemäß sowohl für die menschliche wie für

die göttliche Potenz ausgelegt werden – und diese Doppelung ist im Hinblick auf die

Messianität Bartlebys von Interesse: Seine ent-schöpfende Tätigkeit wird zunächst in

theologischen Begriffen formuliert – aber sie kann, so die These dieser Untersuchung,

auch exemplarisch für menschliches Handeln stehen. Fraglich ist dann allerdings, war-

um Bartleby als eine Figur der reinen und vollkommenen Potenz entwickelt wird, warum

seine Ablehnung der Kopistentätigkeit also nicht lediglich die Potenz-zu ablehnt und

umgekehrt die Potenz-nicht-zu aktualisiert: Offenbar müssen beide Modi der Potenz

in Spannung gehalten werden. Dies legt Agamben in seiner Untersuchung der Äuße-

rung I would prefer not to nahe, mit der Bartleby in Melvilles Erzählung Arbeitsaufträge

beantwortet: Bartlebys Formel eröffne, so Agamben, eine Art Zwischenraum zwischen

Verweigerung und Zustimmung, den er nicht positiv beschreibt, sondern durch dop-

pelte Negation indirekt ausleuchtet: Bartleby »stimmt zwar nicht zu, aber er verweigert

auch nicht einfach, und nichts liegt ihm ferner als das heldenhafte Pathos der Vernei-

nung« (B 37f/67). Um dies genauer zu fassen, unterbreitet Agamben im Rekurs auf De-

leuze128 eine These, die die Zustimmung oder Verneinung mit dem doppelten Modus

der Potenz verbindet. Demnach eröffne Bartleby mit seiner Formulierung »eine Zone

der Unbestimmbarkeit […] zwischen dem Ja und dem Nein, […] zwischen der Potenz

zu sein (oder zu tun) und der Potenz nicht zu sein (oder nicht zu tun)« (B 37/66). Bart-

leby, in dessen Äußerung die beiden Aspekte der Potenz nicht unterscheidbar seien,

besetzt gewissermaßen eine Mittelposition zwischen Potenz-zu und Potenz-nicht-zu,

realisiert also insofern eine Potenz der Potenz. Daher beschreibt Agamben Bartlebys

Praxis als einen Versuch (prova) und als Experiment (esperimento):

»Fähig zu sein, in einer reinen Potenz, das ›lieber nicht‹ jenseits des Seins und des

Nicht-Seins zu ertragen, bis ans Ende in der unvermögenden Möglichkeit zu verhar-

ren, die beide überschreitet – das ist das Experiment von Bartleby« (Essere capaci, in

una pura potenza, di sopportare il ›non piuttosto‹ al di là dell’essere e del nulla, dimorare fino

127 Auch dieses Motiv zeigt die konsequente Komposition von Agambens Lektüre: Dem Abstieg in ei-

nen Abgrund entspricht imweiteren Verlauf des Essays der »piranesische Kerker oder vielmehr das

ägyptischeMausoleum«, die »Pyramide dermöglichenWelten«, B 61/81, bei Leibniz, die Agamben

als einenweiteren Aspekt der Konstellation einführt – denn »[d]er Tartarus, in den er [d.i. Bartleby,

HR], der neue Retter, hinabsteigt, ist das tiefste Untergeschoß des Palasts der Schicksale«, B 71/87f.

Dass Bartleby inMelvilles Erzählung in ein Gefängnis gebracht wird, bei demMelville explizit vom

»ägyptische[n] Charakter des Mauerwerks« spricht und das er mit dem »Inneren der ewigen Pyra-

miden«, Melville, Bartleby, der Schreiber, 72, vergleicht, also in einem der Leibniz’schen Pyramide

ähnlichen Mausoleum endet, ist ein Hinweis auf die Konsistenz der Motive der angelegten Kon-

stellation. Vgl. auch die Formulierungen inMelvilles englischemOriginal: »The Egyptian character

of the masonry« sowie »The heart of the eternal pyramids«, Melville, Bartleby, 98.

128 Vgl. Deleuze, Bartleby, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Das Messianische

all’ultimo nell’impotente possibilità che li eccede entrambi – questa è la prova di Bartleby) (B

45f/72).

Entsprechend erscheint Bartlebys Arbeitsplatz, dezidiert ontologisch formuliert, als La-

boratorium, »in dem die Potenz […] das Experiment vorbereitet, in der [sic] sie […] ihre

eigene Ontologie schafft« (B 46/72). Bartleby ginge es in diesem Experiment nicht um

die Wahrheit von Aussagen, sondern um »die Art seines Existierens« (B 49/73), wohl

auch um einen ethischen Aspekt im skizzierten Sinne (vgl. KG 43f). Das deutet auch

der Begriff des Experiments an, der impliziert, dass ein solches Experiment wiederhol-

bar wäre, dass die entsprechende Art des Existierens realisierbar sein könnte.129 Damit

ist auch eine Interpretation der messianischen Deutung Bartlebys nahegelegt: Bartleby

wäre dann Messias nicht in dem Sinne, dass er mit seiner ein für allemal vollzogenen

messianischen Handlung eine Befreiung erwirkt hätte – vielmehr erscheint er als mes-

sianisches Vorbild, dessen Realisierung der reinen Potenz in der je eigenen Existenz

nachzuahmen wäre.

II.3.b) Retrograde Kontingenz

In Bartlebys Experiment steht eine Erfahrung zur Debatte, nämlich »die Erfahrung, daß

etwas wahr sein und gleichzeitig nicht wahr sein kann« (B 50/74, Hervorhebung im Ori-

ginal). Mit dieser Bestimmung kann Agamben einen weiteren Begriff in seinen Diskurs

einführen, nämlich den Begriff der Kontingenz. Er schreibt: »Ein Sein, das sein kann

und gleichzeitig nicht sein, heißt in der philosophia prima kontingent. Das Experiment,

das Bartleby wagt, ist ein Experiment de contingentia absoluta (un esperimento de con-

tingentia absoluta)« (B 50/74). Aber wie könnte ein Sein, das vollständig und absolut

kontingent ist, also »zu jeder Zeit und ohne Beschränkungen seine Potenz nicht zu sein

bewahrt« (B 51/75), gedacht werden? Könnte eine Kontingenz im Sinne einer gewahrten

Potenz-nicht-zu auch für Ereignisse der Vergangenheit angenommen werden? Solche

Fragen scheint Bartleby mit seinem Experiment der absoluten Kontingenz anzugehen

– denn dieses Experiment beziehe sich, so Agamben, auf eine Potenz als solche und in

ihrem doppelten Aspekt (vgl. B 62/82).130 Diese Potenz müsste demgemäß auch für das

Vergangene namhaft gemacht werden und damit eine Kontingenz der Vergangenheit

denkbar machen können:

»Den Sinn des Arguments de praesenti ad praeteritum umdrehend, setzt er [d.i. Bartle-

by, HR] eine allerneueste quaestio disputata ein, die der ›kontingenten Vergangenhei-

ten‹. Die notwendigeWahrheit der Tautologie: ›Sextus-wird-nach-Rom-zurückkehren-

129 Vgl. die Überlegung von Janine Böckelmann: »Konsequenter Weise wäre damit Melvilles Figur

Bartleby für uns eine Übung in ethischer Disziplin«, Böckelmann, Der Begriff des Lebens, 146; vgl.

etwas anders auch Khurana, Desaster und Versprechen, 41, der darauf hinweist, dass der von ihm

bei Agamben analysierte »Moment des Umschlags von Desaster in Versprechen […] durch die rela-

tionale und reflexive Distanz eines Ethos ermöglicht und in immer neuem [sic] Übungen gewon-

nen werden muss«.

130 Vgl. die Formulierung inWas von Auschwitz bleibt: »Die Kontingenz ist keine Modalität neben den

anderen, neben dem Möglichen, Unmöglichen und Notwendigen: sie ist das tatsächliche Gege-

bensein einer Möglichkeit, die Weise, in der eine Potenz als solche existiert«, WAb 127.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 191

oder-wird-nicht-dorthin-zurückkehren‹, retro-agiert auf die Vergangenheit nicht, um

sie notwendig zu machen, sondern um sie zu ihrer Potenz nicht zu sein zurückzufüh-

ren (retroagisce sul passato non per renderlo necessario, ma per restituirlo alla sua potenza di

non essere)« (B 63/82).

In dieser Interpretation erreicht Bartlebys Verhalten eine Art ›retrograder Kontingenz‹,

die jedes vergangene Ereignis im Gegenlicht der eigenen Potenz-nicht-zu-sein deutet

und seine Kontingenz dadurch versichert. Wie genau dies zu denken wäre, bleibt des-

halb eher unklar, weil sich Bartleby in der Erzählung Melvilles nicht auf die Vergangen-

heit zu beziehen scheint: Wodurch genau er also seine »allerneueste quaestio disputata«

einsetzt, wäre genauer zu präzisieren. Zugleich ist mit dem spezifischen Vergangen-

heitsbezug Bartlebys textstrategisch seine Messianität vorbereitet: Er rettet und ent-

schöpft nicht lediglich seine Gegenwart, sondern die gesamte Vergangenheit. Bleibt

also Bartlebys Bezug zum Vergangenen zunächst eher undeutlich, so führt Agamben

im weiteren Verlauf der Argumentation ein Paradigma ein, das diesen genauer erläu-

tert, zugleich aber subkutan auch den Gedanken einer Erlösungsbedürftigkeit der Ver-

gangenheit deutlicher akzentuiert – und damit impliziert, dass eine Rückführung zur

Potenz überhaupt nötig wäre.

Diesen Aspekt legt Agamben durch eine Leibniz-Interpretation nahe: Er verweist

auf das Bild des »Palast[s] der Lose des Lebens, eine ungeheuer große Pyramide« (B

59/80), aus Leibniz’ Theodizee. Die einzelnen Räume dieser Pyramide zeigen, so refe-

riert Agamben, die möglichen, aber nicht realisierten Varianten der Vergangenheit, die

nicht in einen Akt übergegangenen Potenzen. In Agambens Deutung wird diese Pyra-

mide allerdings erfüllt von dem »unaufhörlichenWehklagen (incessante lamentazione) […]

von allem, was hätte sein können und sich nicht verwirklicht hat, von allem, was hätte

anders sein können und geopfert werden mußte (ha dovuto essere sacrificato), damit die

Welt sei wie sie ist« (B 61f/82). Signifikant ist die Metaphorik: Die jeweils anderen Mög-

lichkeiten mussten geopfert (sacrificato) werden, um die gegenwärtige Welt entstehen zu

lassen und erheben daher ein Wehklagen (lamentazione).131 Scheint der Verweis auf die

Pyramide der Schicksale argumentativ nicht unbedingt zwingend, so ist er, wie bereits

erwähnt, alsMelville-Lektüremotivisch konsequent: Denn gegen Ende vonMelvilles Er-

zählung befindet sich auch Bartleby »im Inneren der ewigen Pyramiden«132. Darüber

131 Wenig später verwendet Agamben eine ähnliche Formulierung, wenn er davon spricht, dassNietz-

sche »vollkommen das Wehklagen dessen [vergißt], das nicht gewesen ist oder hätte anders sein

können« (Nietzsche dimentica completamente il lamento di ciò che non è stato o che poteva essere altri-

menti), B 65/84.

132 Melville, Bartleby, der Schreiber, 72. Agamben dürfte die Korrespondenz des Bilds von Leibniz und

Melvilles Rede von den Pyramiden unterstreichen, wenn er im Anschluss an sein Leibniz-Referat

schreibt: »In der ›ägyptischen Architektur‹ (nell’›architettura egizia‹) dieses Palastes der Schicksa-

le bereitet Bartleby sein Experiment (il suo esperimento) vor«, B 62/82. Die ägyptische Architektur

wird durch Anführungszeichen als Zitat ausgewiesen, es wird jedoch keine Quelle angegeben.

Aufgrund des Kontexts scheint die Formulierung sich auf Leibniz zu beziehen; tatsächlich dürf-

te Agamben hier jedoch Melville zitieren: Der Anwalt beschreibt das Gefängnis Tombs (!), in dem

Bartleby inhaftiert ist, folgendermaßen: »Der ägyptische Charakter des Mauerwerks bedrückte

mich mit seiner Düsterheit«, Melville, Bartleby, der Schreiber, 72, sowie im Original: »The Egypti-

an character of the masonry weighed upon me with its gloom«, Melville, Bartleby, 98.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Das Messianische

hinaus läuft Agambens Argumentation darauf zu, dass Bartleby als »der neue Retter«

in den »Tartarus«, »das tiefste Untergeschoß des Palasts der Schicksale« (B 71/87f), hin-

absteigt – also, motivisch, genau die Bewegung vollzieht, die am Beginn von Agambens

Text sowohl Gott als auch wir zur Schöpfung vollziehen müssen. Der Verweis auf die

Potenz, die Möglichkeit, entspricht aber auch den Überlegungen zu Debords Arbeit an

und mit Bildern: Dabei ging es darum, durch künstlerische Arbeit das jeweils Faktische

zu entschöpfen. In dieser Hinsicht stellt Bartleby – zumal vor dem Hintergrund des

Verweises auch auf unsere Kreativität – ein anderes Paradigma für die Praxis dar, die

der Debord-Text dem Künstler zuschreibt.

Bartlebys Verhalten führt, wie zitiert, die Vergangenheit zu ihrer Potenz-nicht-zu-

sein zurück und markiert dadurch ihre Kontingenz. Als Paradigma für einen solchen

Vergangenheitsbezug verweist Agamben auf das in dieser Untersuchung bereits mehr-

fach zitierte Fragment N 8,1 aus der Passagenarbeit. Benjamin habe, so Agamben, »die

Aufgabe der Erlösung […] ins Gedächtnis« (il compito di redenzione, che egli affidava alla me-

moria) (B 63/83) verlegt und »in Form einer theologischen Erfahrung ausgedrückt, die

die Erinnerung133 mit der Vergangenheit macht« (nella forma di un’esperienza teologica che

il ricordo fa col passato) (B 63/83). Mit dem Rekurs auf Benjamin in diesem Kontext kann

Agamben dessen Rede vom Eingedenken einerseits im Rückgriff auf seine Fassung des

Potenzbegriffs auslegen, also eine Interpretation vorlegen, die die genaueModalität der

Inversion von Abgeschlossenem und Unabgeschlossenem präziser fasst – während das

Eingedenken andererseits als Paradigma für den zur Debatte stehenden Vergangen-

heitsbezug erscheint:

»Die Erinnerung134 stellt für die Vergangenheit die Möglichkeit wieder her, indem sie

das, was sich ereignet hat, ungeschehenmacht und das geschehen sein läßt, was nicht

gewesen ist. Die Erinnerung ist weder das Ungeschehene noch das Geschehene, son-

dern ein Emporheben zur Potenz, eine Art beides wieder möglich werden zu lassen«

(Il ricordo restituisce possibilità al passato, rendendo incompiuto l’avvenuto e compiuto ciò che

non è stato. Il ricordo non è né l’avvenuto, né l’inavvenuto, ma il loro potenziamento, il loro

ridiventare possibili) (B 63f/83).

Das Eingedenken potenziert demnach die Vergangenheit insofern, als es sowohl das Ab-

geschlossene als auch das Unabgeschlossene wiedermöglich werden lässt:Was notwen-

dig, unabänderlich schien, wird in der Erfahrung des Eingedenkens wieder potenziell,

kontingent. Agambens Formulierung lässt sich auf verschiedeneWeisen deuten: Einer-

seits könnte der Vergangenheitsbezug des Eingedenkens einen Begriff von Geschichte

implizieren, die die Vergangenheit studiert, um in ihr Chancen zur – revolutionären

– Veränderung der jeweiligen Gegenwart aufzuspüren, und zwar auf individueller wie

kollektiver Ebene. Unabhängig von den Entscheidungen und Festlegungen einer abge-

schlossenen, nämlich traditionell kodifizierten Deutung könnte also ein Potenzial der

Vergangenheit erschlossen und sie auf eine andere Gegenwart hin geöffnet werden.

133 ImOriginal dieser Passage steht der Begriff ricordo; bei der Rückübersetzung ins Deutschewäre es,

um den Bezug zu Benjamins Fragment deutlich zu machen, wohl angemessener, mit Eingedenken

zu übersetzen.

134 Auch hier und im folgenden Satz wäre ricordo wohl eher mit Eingedenken zu übersetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 193

Eine solche Interpretation legen auch Agambens Überlegungen zur Methode nahe.135

Andererseits deutet die zitierte Passage eine Sichtweise auf die Vergangenheit an, die

sie, in Übereinstimmung mit den referierten Überlegungen zur Unrettbarkeit, von je-

der Notwendigkeit im Sinne einer zielgerichteten geschichtlichen Entwicklung befreit

und so auf die jeweilige Gegenwart als vollständig kontingente öffnet: Beide Interpre-

tationen führen insofern in die Gegenwart.

Von Benjamins Eingedenken schließt Agamben auf Bartleby zurück und überträgt

das Paradigma – »[i]n diesem Sinn« (in questo senso) (B 64/83) – auf seine Melville-

Deutung. Wurde das Eingedenken als Emporheben zur Potenz beschrieben, so wird diese

Praxis wiederum Bartleby übertragen, oder präziser: an Bartleby exemplifiziert:

»In diesem Sinn stellt Bartleby die Vergangenheit in Frage, und ruft sie zurück (È in

questo senso che Bartleby revoca in questione il passato, lo richiama): nicht einfach um das

was gewesen ist zu erlösen (per redimere ciò che è stato), um es erneut sein zu lassen,

sondern um es der Potenz und der indifferentenWahrheit der Tautologie zurückzuge-

ben. Das ›ich möchte lieber nicht‹ ist die restitutio in integrum der Möglichkeit, die sie

im Gleichgewicht hält zwischen demGeschehen und demNicht-Geschehen, zwischen

dem Sein-Können und demNicht-sein-Können. Es ist die Erinnerung an das, was nicht

war (il ricordo di ciò che non è stato)« (B 64/83).

Insofern akzentuiert Agamben in diesemKontext die Inversion des Abgeschlossenen und

Unabgeschlossenen weniger stark als ihr Gleichgewicht in der Potenz, also die span-

nungsvolle Balance der Ununterscheidbarkeit von Sein und Nicht-Sein oder von Sein-

Können und Nicht-sein-Können. Damit wird auch das Eingedenken besonders inter-

pretiert: Hier steht nicht das Eingedenken an die Dinge, die gewesen sind, in Frage,

sondern,wie zumSchluss der Passage zitiert, die Erinnerung an das,was nichtwar. Auch

dies dürfte implizit Benjamins Formulierung über den wahren Historiker aufgreifen, der

das liest, was nie geschrieben wurde.136 Mit der skizzierten Interpretation der Potenz

135 Vgl. vor allem den 2008 publizierten Band Signatura rerum. Sul metodo, dort vor allem den Aufsatz

zur philosophischen Archäologie, SR 101-138, sowie weiter unten Kapitel III.3.d.

136 Vgl. nochmals Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 124, und Benjamin, GS I, 1238. AlexMur-

ray verweist in anderem Zusammenhang darauf, dass Agamben gegen Ende seines Buches Die

Sprache und der Tod ein Gedicht Capronis interpretiert, in dem es heißt: »Ich bin wieder da, | wo ich

niemalswar. |Nichts ist anders, als es nichtwar. | […] | Alles geblieben,wie | ich es niemals verließ«,

zitiert nach der Übersetzung bei SuT 160. Den Verweis auf den Ort, an denman zurückkehrt, ohne

je an ihmgewesen zu sein, verbindetMurray überzeugendmit dermessianischen Verrückung, vgl.

Murray, Agamben, 19: Auch die messianische Welt ist genau gleich und vollständig verändert. Für

das Verhältnis von Benjamins Begriff des Eingedenkens zu Prousts mémoire involontaire vgl. z.B.

Schöttker, Detlev: Erinnern, in: Opitz, Michael/Wizisla, Erdmut (Hg.): Benjamins Begriffe. Erster

Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, 260-297, v.a. 262-267. Dabei macht Schöttker darauf auf-

merksam, dass Benjamin in seinem Text Aus einer kleinen Rede über Proust, an meinem vierzigsten

Geburtstag gehalten, die auch Agamben an anderer Stelle, vgl. MdD 269ff, zitiert, Prousts Begriff

der Erinnerung behandelt, aber dabei eine Akzentverschiebung vornimmt: Benjamin fokussiere

demnach weniger die Situation, in der die Bilder der Erinnerung, vermittelt bei Proust über eine

Sinneswahrnehmung, auftauchen, sondern vielmehr ihre Art, vgl. Schöttker, Erinnern, 265. Dabei

schreibt Benjamin, bei den Bildern der Erinnerung handele es sich um solche, »die wir nie sahen,

ehe wir uns ihrer erinnerten«, zitiert nach ebd. Die gleiche Passage zitiert Agamben – unmittel-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Das Messianische

wird genauer bestimmbar, was der wahre Historiker liest: Es ist die leere Schreibtafel,

es sind die in der Vergangenheit nicht realisierten, die jeweils geopferten Möglichkei-

ten (vgl. B 62), die er erschließt und als Potenzial zur Überwindung des gegenwärtig

Faktischen nutzbar macht.137

Vor dem Hintergrund der Konstellation von Potenz, Schöpfung und Schreibakt

kann Agamben ein weiteres Detail von Melvilles Erzählung deuten: Die auf die leere

Schreibtafel der Potenz als Schöpfungs-Akte geschriebenen Buchstaben (letters) können

aufgrund der Homonymie des englischen Worts138 mit den unzustellbaren Briefen

(letters) verbunden werden, mit denen Bartleby bei seiner früheren Tätigkeit im »Amt

für ›tote Briefe‹« (ufficio delle Lettere morte) (B 68/85)139 zu tun hatte. Agamben bezeichnet

diese Briefe als die »Chiffren der glücklichen Ereignisse […], die sein hätten können, die

sich aber nicht verwirklicht haben. Das was sich verwirklicht hat, ist die gegensätzliche

Möglichkeit (la possibilità contraria)« (B 69/86). Damit ist eine Zuspitzung der Inter-

pretation angelegt: Jeder Buchstabe, jeder Akt, der eine bestimmte Potenz realisiert,

schließt eine andere Möglichkeit aus – so »kennzeichnet jeder Buchstabe auch die

Nicht-Verifizierung von etwas, er ist, in diesem Sinn, immer ›toter Brief‹« (B 69/87).

Auf dieseWeise erscheinen nicht nur, wie in Melvilles Erzählung, die nicht zustellbaren

Briefe, sondern jeder Brief und jeder Buchstabe als toter Brief oder Buchstabe; jeder

Buchstabe oder Brief steht für einen jeweils anderen, der nicht geschrieben wird.

Dann aber kann die Unterbrechung des Schreibaktes als Realisierung der Potenz und

theologisch als Rettung erscheinen: Jeder Brief, jeder Buchstabe und jeder Schöpfungsakt

produzieren nicht realisierte Möglichkeiten und entsprechen so strukturell der in

jedem Denkvorgang produzierten operativen – als der messianischen – Zeit. Aber

daher kann die Erlösung der Dinge, die nicht gewesen sind, nicht in einem Schreibakt

vollzogen werden, der wiederum andere Möglichkeiten ausschließen würde, sondern

kann sich nur in der Sistierung des Schreibens – seinem Stillstand – ereignen.

II.3.c) Bartlebys Ent-Schöpfung

Dies bedingt, dass Erlösung in Agambens Bartleby-Text nicht als zweite Schöpfung,

sondern vielmehr als Ent-Schöpfung entwickelt wird, die das Geschaffene auf die Potenz

zurückführt, aus der es geschaffen wurde.140 Die Einführung des Begriffs der Ent-

bar nach einem Verweis auf die FormulierungWas nie geschrieben wurde, lesen – bei MdD 269 und

spricht in der Folge von der »paradoxen Form dieses Gedächtnisses, das erinnert, was niemals ge-

sehen wurde«, in der »sich die Erlösung der Vergangenheit« vollziehe, ebd., 270: Mit diesem Bezug

dürfte Agambens Rede von der Erinnerung an das, was nicht war, im Bartleby-Text sowohl auf das

Hofmannsthal-Zitat bei Benjamin als auch auf dessen Rede über Proust anspielen.

137 Vgl. nochmals Durantaye, Agamben, 152f.

138 Vgl. die Anmerkung der deutschen Übersetzerin Maria Zinfert bei B 68.

139 In Melvilles Original steht »Dead Letter Office«, Melville, Bartleby, 99.

140 Dass der Begriff der Entschöpfung oder Dekreation innerhalb von Agambens Werk zum ersten Mal

im Bartleby-Text verwendet wird, vermerkt Durantaye, Agamben, 23. Dabei dürfte er den Begriff,

wie Durantaye überzeugend argumentiert, von SimoneWeil übernehmen, über die Agamben sei-

ne universitäre Abschlussarbeit geschrieben hat,Weils Begriff der décréation begrifflich allerdings

anders füllen, vgl. Durantaye, Agamben 22f. In Agambens Textregie mit den schöpfungstheologi-

schen Verweisen ist die Übernahme gerade dieses Begriffs indessen schlüssig.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 195

schöpfung oder Dekreation ist der Verbindung von Schreibakt und Schöpfung bereits

im Motto des Bartleby-Textes entsprechend konsequent. Dass Agamben die Schöpfung

sowohl mit Bezug auf den göttlichen Schöpfungsakt als auch auf unsere kreative Tätig-

keit auslegt, bedingt, dass Entschöpfen auch Paradigma für menschliches Handeln sein

kann – in diesem Sinne wurde der Begriff in dieser Untersuchung bereits in der Ver-

wendung für Debord (vgl. DR 318) und Twombly (vgl. FS 15) markiert.Wieder scheint es

um den Übergangsraum zu gehen,141 der verschiedene Anschlüsse an den Begriff der

Kreation ermöglicht, sodass Bartleby, die Künstler:in, die Historiker:in, aber auch wir

eine entschöpfende Praxis ausüben können.

Wie aber wird Bartleby zumMessias? Als ein weiterer Aspekt ist dafür die Kombina-

tion der Entschöpfung mit dem Gesetz einschlägig, die Agamben über die Entzifferung

eines versteckten Paulus-Zitats einführt. In Melvilles Formulierung über die Briefe, die

ihre Adressaten nicht erreichen, liest Agamben einen Verweis auf den Römerbrief: Mel-

ville schreibt: »on errands of life, those letters speed to death« (zitiert nach B 70); Agamben

deutet diese Passage als Zitat von Röm 7,10: »And the commandment, which was ordained to

life, I found to be unto death« (zitiert nach B 70). Der Auftrag (errand) des Lebens, in dem die

Briefe in Melvilles Erzählung auf den Tod zueilen, ist für Agamben Zitat des paulini-

schen Begriffs entolē –und entspricht so demAuftrag des Gesetzes, der zumLeben hätte

führen sollen, aber den Tod bringt. Auf diese Weise kann Agamben seine Argumentati-

on – vermittelt über den Buchstaben auf der Schreibtafel wie den Buchstaben des Geset-

zes – gesetzestheoretisch auslegen. Aber um welches Gesetz geht es dabei? Handelt es

sich, wie der paulinische Bezug nahelegt, um einen religiösen Gesetzesbegriff oder um

das Gesetz im juridisch-politischen Sinne, für das der Anwalt, Melvilles Erzähler, steht?

Die vorliegende Untersuchung vertritt die These, dass Agamben den Gesetzesbegriff

in Fortführung seiner Argumentation wiederum schöpfungstheologisch auflegt. Mit dem

paulinischen Rekurs kann er Bartlebys Tätigkeit in einer Anwaltskanzlei als Auswirkung

auf das Gesetz lesen:

»Bartleby ist ein law-copist, ein Schreiber im Sinne der Evangelien, und seine Absage an

die Kopie ist auch eine Absage an das Gesetz, eine Art sich von dem ›alten Buchstaben‹

zu befreien (una rinunciare alla Legge, un affrancarsi dalla ›vetustà della lettera‹)« (B 71/87).

Wenn jedoch, wie vorgeschlagen, nicht nur der Buchstabe des Gesetzes tötet, sondern

jeder Buchstabe, so kann dieses Argument wiederum auf die Schöpfung bezogen wer-

den: Dann würde der Akzent vom juristischen Gesetzesbegriff hin zur Doppelung von

Schreibakt und Schöpfungsakt verschoben und wäre die Absage an das Gesetz nicht

etwa die Realisierung eines Ausnahmezustands, sondern hätte Auswirkungen auf die

Schöpfung. Diese Interpretation scheint Agamben mit seinem kabbalistischen Bezug

nahezulegen:142

141 Vgl. nochmals den Begriff Übergangsraum bei Borsò, Gesten des Lebens, 44, die Agambens ganzes

Werk als solchen Übergangsraum zu lesen vorschlägt.

142 Agamben gibt im Bartleby-Text keine Quellenangabe für seinen Rekurs auf die Kabbala an; eine

solche findet sich aber in seinemAufsatzDerMessias und der Souverän, der 1992 als Vortrag gehalten

und 1998 publiziert wurde: Agamben verweist hier auf Scholems Essay Der Sinn der Tora in der jüdi-

schenMystik und führt die Vorstellung von »Thora beri’a« und »Thora aziluth« auf den Sohar zurück,

MdD 291f. Vgl. zu den beiden Begriffen in Bezug auf die sabbatianische Bewegung auch Scholem,

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Das Messianische

»Die Schrift ist das Gesetz der ersten Schöpfung (die die Kabbalisten Tora de-Beri’a nen-

nen) (La Scrittura è la legge della prima creazione (che i cabalisti chiamano ›Torah di Beriah‹)),

wo Gott dieWelt aus ihrer Potenz zu sein geschaffen hat, indem er sie von ihrer Potenz

nicht zu sein getrennt hielt. Deshalb ist jeder Buchstabe der Tora ebenso sehr an das

Leben gerichtet wie an den Tod, bezeichnet genauso gut den Ring wie den Finger für

den er gemacht war und der im Grab modert, genauso gut das, was gewesen ist, wie

das, was nicht sein konnte« (B 72/88).

Bartlebys messianische Funktion besteht insofern nicht darin, das Gesetz durch ein

neues Gesetz zu ersetzen, sondern, wie Agamben ohne genauere Referenz formuliert,

»wie in den kabbalistischen Spekulationen über die messianische Herrschaft«, darin,

»die Tora zu vollenden, indem er sie vollständig zerstört« (B 71f/88). Bartlebys Verhalten

bezieht sich dabei offenbar weniger auf den nómos, als auf die Schöpfung: Indem er den

Schreibakt sistiert, schöpft er nicht, realisiert er keine Potenz-zu, schließt damit aber

auch keine je anderenMöglichkeiten aus und experimentiert auf diese Weise mit einer

absoluten Kontingenz. Insofern erscheint seine Praxis als »eher eine Ent-Schöpfung«

(piuttosto, una decreazione) (B 72/88), die nicht als Zerstörung, sondern, wie das Präfix

Ent-/de- andeuten dürfte, als Relation zur Schöpfung zu deuten ist. Wie genau vollzieht

sich eine solche Entschöpfung?

»Die Unterbrechung des Schreibens kennzeichnet den Übergang zur zweiten Schöp-

fung, wo Gott ihre Potenz nicht zu sein zu sich zurückruft und aus dem Punkt der In-

differenz von Vermögen und Unvermögen schöpft (dal punto di indifferenza di potenza e

impotenza). Die Schöpfung, die sich jetzt vollendet, ist weder eine Wieder-Schöpfung

noch eine ewigeWiederholung, sondern eher eine Ent-Schöpfung (non è una ricreazione

né una ripetizione eterna, ma, piuttosto, una decreazione), wo das, was geschehen ist und

das, was nicht gewesen ist, seiner ursprünglichen Einheit im Geiste Gottes zurückge-

geben wird und wo das, was nicht sein hätte können und gewesen ist, in dem verfliegt,

was hätte sein können und nicht gewesen ist« (B 72/88).

Die Ent-Schöpfung verweist alles Realisierte, alles Geschaffene auf die je eigene Kon-

tingenz, vermittelt die aktualisierte Potenz-zu an die jeweilige Potenz-nicht-zu und

stellt in dieser Hinsicht eine Zone der Ununterscheidbarkeit her. Beschrieben wird die

Ent-Schöpfung hier im theologischen Paradigma, denn sie führt zur Einheit im »Geis-

te Gottes« (mente di Dio). Wie zitiert hatte Agamben die theologische Qualifizierung des

Schöpfungsakts zuvor aber auch auf die – im weitesten Sinne poetische – mensch-

liche Schöpfung geöffnet, für die demgemäß ebenfalls eine Ent-Schöpfung denkbar

wäre. Mit dem Text über Debord formuliert hieße ent-schöpfen demnach »decreating

what exists, de-creating the real, being stronger than the fact in front of you« (DR 318).

Auch wenn die juridisch-politische Lesart für den Gesetzesbegriff in Bartleby oder die

Kontingenz weniger nahe zu liegen scheint, ist die Entschöpfung außerdem politisch

lesbar: Denn gemäß der Postille zu Die kommende Gemeinschaft sind, wie bereits zitiert,

»[n]icht die Arbeit, sondern die Untätigkeit und die Entschöpfung […] das Paradigma

Gershom: Judaica 5. Erlösung durch Sünde. Herausgegeben, aus demHebräischen übersetzt undmit

einem Nachwort versehen von Michael Brocke, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, dort v.a. 63ff und

71-89; vgl. auch Dan, Kabbala, 131.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 197

der kommenden Politik« (KG 105). Das messianische Moment Bartlebys wird dabei, wie

skizziert, aus Deleuzes Beschreibung von Bartleby als dem neuen Christus übernommen,

übersetzt und anschließend mit den paulinischen Zitaten ebenso wie mit dem kabba-

listischen Rekurs (vgl. B 71f) kombiniert. Bezieht man andere Texte in die vorausset-

zungsreiche Konstellation ein, in die Agamben den Begriff Messias einspannt, so wird

der Begriff geöffnet: Was im Bartleby-Text als messianische Handlung, was theologisch

tingiert als Entschöpfung entwickelt wird, kann auch in anderen Zusammenhängen

stehen.143

Dass Bartlebys Praxis nämlich auch im Sinne einer Ethik verstehbar ist, hat Janine

Böckelmann überzeugend argumentiert;144 dafür stehen Begriffe wie Laboratorium oder

Experiment. Entschöpfung erscheint in dieser Hinsicht als eine Art experimenteller Pra-

xis, die die in jeder Schöpfung bleibend enthaltene Potenzialität zu bedenken versucht,

als Erproben einer spannungsvollen Relation zum jeweils Aktuellen, Faktischen.145 In

der vorliegenden Untersuchung wird insofern auch das Messianische als Figur einer

Beziehung auf das je Faktische, je Abgeschlossene, je Tradierte interpretiert, das als

potenziell, unabgeschlossen, offen erscheinen kann. Eine Kriteriologie, die solche ent-

schöpfenden Relationen orientieren könnte, bleibt bei Agamben in den entsprechenden

143 Eine theologische Lektüre legt z.B. Colby Dickinson vor, wobei allerdings Anfragen an seine Ar-

gumentation möglich sind: Dickinson referiert zunächst einleuchtend Agambens Potenzdenken,

schließt aber den Verweis auf Agambens These an, »that this is also what inspired Saint Paul to

identify Jesus as a sort of Bartlebyfigurewho refuses to copy the ›dead letter‹ of the lawbefore him,

opting to save what was not, rather than redeem what was, hence to affirm our pure potentiality

without its becoming any sort of actuality«, Dickinson, Theology, 44. Dabei wirkt die Überlegung,

Paulus habe Jesus als »a sort of Bartleby figure« identifiziert, eher unklar, zumal die oben skizzierte

Gegenüberstellung von Jesus und Bartleby innerhalb von Agambens Text nicht berücksichtigt wird.

In der Folge scheint Dickinson die theologischen Rekurse von Agambens Argumentation unver-

mittelt als theologische Thesen auf Jesus zu übertragen – zumal der BegriffMessias scheint dabei

den Transfer seiner spezifischen begrifflichen Füllung für Bartleby auch auf Jesus zu ermöglichen.

Dickinson deutet nämlich an, Agamben würde nicht etwa die Handlungen Bartlebys, sondern die

Handlungen Jesu beschreiben: »In this way, Jesus’ actions are perceived by Agamben as intend-

ing to lead us back to an original unity with God through a second creation that is an apocalyptic

›decreation‹ of sorts«, Dickinson, Theology, 44f. Agamben spricht indessen nicht von den Hand-

lungen Jesu, zumal theologisch genauer zu begründen wäre, dass und wie Jesus eine Art von apo-

kalyptischer Entschöpfung durchführt. Zudem nimmt Dickinson eine Verschiebung des Arguments

vor: Agamben spricht nicht von unserer ursprünglichen Einheit mit Gott, die Jesus apokalyptisch-

dekreativ wieder herstellte, sondern davon, dass das Gewesene und das Nicht-Gewesene ihrer

Einheit im Geiste Gottes zurückgegeben werden: Diese theologische Interpretationmuss insofern

Agambens Text verändern.

144 Vgl. nochmals Böckelmann, Der Begriff des Lebens, 146. Sie verweist zunächst auf die in dieser

Untersuchung bereits zitierte Passage zur einzig möglichen ethischen Erfahrung als der Erfah-

rung der Potenz, vgl. KG 44, und schließt mit der These an, dass Bartleby »für uns eine Übung in

ethischer Disziplin«, Böckelmann, Der Begriff des Lebens, 146, darstellen könne. Allerdings gibt

Böckelmann zu Recht zu bedenken, dass »dieser Begriff von Ethik schlechterdings nicht« hand-

lungsanweisend sei, ebd.; er bezieht sich eher auf die ethische Erfahrung, die Bartleby offenbar

macht.

145 Vgl. nochmals die Überlegungen bei Khurana, Desaster und Versprechen, 35, dass »die Figuren des

Versprechens bei Agamben […] einen solchen relationalen und rückbezüglichen Charakter besit-

zen«.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Das Messianische

Passagen eher unterbestimmt; offenbar geht es mehr um die Möglichkeit als solche als

um das, was jeweils möglich wird. In theologischer Perspektive sind die Konturen sol-

cher Möglichkeiten jedoch präzisierungsbedürftig. Hans Blumenberg verweist auf die

Ankündigung des Engels an Maria im Lukasevangelium: Diese Szenerie beinhalte »das

große Wort der Theologie […]: Denn bei Gott ist kein Ding unmöglich«146. Blumenberg al-

lerdings liest die Formulierung des Engels als »Schlüsselwort […] auch zur Passion« –

denn auch die Passion Jesu ist bei Gott möglich. Theologisch wäre also jeweils genauer

zu bestimmen, was jeweils wie möglich werden kann. Gerade deshalb scheint der Ge-

danke der Relation, das Ent- im Begriff Entschöpfung, entscheidend zu sein: Es geht dann

nicht um die Promulgation eines neuen Gesetzes, um die Angabe von handlungsleiten-

den Maximen, sondern um das je Unabgeschlossene, das Agambens Lektüren selbst

performieren.

II.3.d) Die unerlösbare Kreatur

Seinen Überlegungen zur Entschöpfung fügt Agamben eine soteriologische Schluss-

pointe an, die den Gedanken der Unerlösbarkeit einführt. Die Entschöpfung finde näm-

lich »an dem Punkt statt« (ha luogo nel punto) (B 75/89), an dem sich Bartleby gegen Ende

von Melvilles Erzählung befindet:

»Hier endet endgültig die Reise des Buchstabens, der, vomLebenbeauftragt, zumTode

eilt. Und hier schließlich ist die Kreatur zuhause, sicher,147 weil unerlösbar (salva perché

irredimibile). Deshalb ist der von Mauern umgebene Hof gar kein so trauriger Ort. Da

ist der Himmel und da ist der Rasen. Und die Kreatur weiß ganz genau, ›wo sie sich be-

findet‹ (Per questo il cortile murato ›non è poi un luogo così triste‹. C’è il cielo e c’è l’erba. E la

creatura sa perfettamente ›dove si trova‹)« (B 75/89).

Die ent-schöpfte Kreatur ist also nicht etwa erlöst, sondern unerlösbar –und gerade des-

halb gerettet. Im italienischen Original werden, wie ersichtlich, zwei Formulierungen als

Zitate gekennzeichnet, während die deutsche Übersetzung die Anführungszeichen nur

einmal setzt. Tatsächlich handelt es sich zusätzlich wohl auch beim Verweis auf den

Himmel und den Rasen, den Agamben im italienischen Original nicht mit Anführungs-

zeichen versieht, um ein Zitat aus Melvilles Text: Die Überlegung, dass der Innenhof

des Gefängnisses »kein so trauriger Ort« sei, stellt der Anwalt Bartleby gegenüber an,

es folgt bei Melville der Hinweis »›Sehen Sie, dort ist der Himmel, und hier wächst das

Gras‹«148, den Agamben ebenfalls übernimmt. In der Folge nimmt Agamben indessen

eine Verschiebung vor: Dass die Kreaturweiß, wo sie sich befindet, ist bei Melville nicht die

Fortführung des Gedankengangs, wie Agambens Anschluss mit »Und« (E) suggeriert,

sondern vielmehr Bartlebys Antwort auf die Worte des Anwalts: »›Ich weiß, wo ich bin‹,

erwiderte er; doch weiter wollte er nichts sagen«149. Tendenziell gegen Melvilles Text

146 Blumenberg, Matthäuspassion, 10, Hervorhebungen im Original, das folgende Zitat ebd.

147 Wie bereits erwähnt dürfte hier die Übersetzung gerettet, weil unerlösbar präziser sein.

148 Beide Zitate Melville, Bartleby, der Schreiber, 69. In Melvilles Original heißt es: »›Look, there is the

sky, and here is the grass.‹«, Melville, Bartleby, 96.

149 Melville, Bartleby, der Schreiber, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 199

erscheint diese Entgegnung bei Agamben also als Weiterführung der tröstenden Worte

– und dies ändert die Bewertung des Ortes: In Agambens Fassung ginge es, topologisch

gewendet, darum, zu wissen, an welchem Ort man sich befindet, und diesen Ort, mit

Himmel und Rasen, als solchen, als irreparabel und profan wahrzunehmen150 – und

keine Erlösung von einem anderen Ort her oder zu einem anderen Ort hin zu erwar-

ten. Dann könnte die Unerlösbarkeit, die jeden konkreten Ort messianisch ver-rückt,

Rettung vollziehen.151

Liest man, wie oben vorgeschlagen (vgl. Kapitel II.2.b), auch die Unerlösbarkeit als

Verweis aufMelville,152 so ergibt sich eineweitere Perspektive: Die Kreatur weiß imMo-

ment der Ent-Schöpfung genau, wo sie sich befindet, nämlich an einem Ort, der nicht

so traurig ist, weil er als irreparabel profaner auf keine externe Rettung ausgerichtet ist.

150 Dies zumal deshalb, weil die Unerlösbarkeit dieser Passage auf Agambens Text über den irrepa-

rablen Zustand der Natur nach dem Jüngsten Tag in Die kommende Gemeinschaft bezogen werden

kann. Dort wird, unter Verweis auf RobertWalser, neben der »›gute[n], treue[n] Erde‹« unter ande-

rem auch das »›saftige Gras‹« genannt, KG 41, vgl. das letztere Zitat bei Walser, Der Spaziergang,

28.

151 Vgl. die Bartleby-Lektüre von Han, Byung-Chul: Müdigkeitsgesellschaft, Berlin: Matthes & Seitz
32010, 46-53: Anhand einer Reihe von Zitaten aus Melvilles Text kritisiert Han Agambens Ausle-

gung und formuliert prononciert: »Die Erzählung öffnet sich nicht auf die messianische Hoffnung

hin. […] Bartlebys Formel ›I would prefer not to‹ entzieht sich jeder christologisch-messianischen

Interpretation. Diese ›Geschichte aus der Wall Street‹ ist keine Geschichte der ›Ent-Schöpfung‹,

sondern eine Geschichte der Erschöpfung«, ebd., 53. Entsprechend nenntHan denVerweis aufHim-

mel und Gras in den letzten Sätzen von Agambens Text und geht davon aus, dass dieser sie als

»messianische Zeichen«, ebd., 51, interpretiere. Dagegen setzt Han seine eigene Interpretation

des Rasens, der eher »die hoffnungslose Leere«, ebd., des Gefängnisses unterstreiche. Wie weiter

oben angemerkt, verschiebt Agamben in der Tat die Tendenz von Melvilles Erzählung: Dass Bart-

leby weiß, wo er sich befindet, erscheint bei Agamben als Fortführung der Argumentation des

Anwalts; dagegen ist Hans Interpretation des Dialogs, der von einem »[g]anz hilflos[en]« »trös-

tende[n] Wort des Anwalts«, ebd., 51, und einer »unbeeindruckt[en]« Antwort Bartlebys schreibt,

überzeugender. Hans Kritik führt zur Frage nach der Bestimmung des Messianischen in Agambens

Interpretation. Die vorliegende Untersuchung versucht zu zeigen, dass Agambens Diskurs das

Messianische aus der Interpretation von Deleuze übernimmt, aber gegenüber einer traditionel-

len Deutung des Begriffs deutliche Umstellungen vornimmt: Rasen und Gras stünden insofern für

die irreparable Profanität derWelt jenseits ihrer Erlösbarkeit, die in Agambens Interpretationmes-

sianisch konnotiert werden kann. Sie sind kein Ausweis messianisch erlösten, sondern unerlösbaren

Lebens. Entsprechend öffnet auch Agamben die Erzählung weniger auf eine messianische Hoff-

nunghin, sondern auf ein Leben, das die Kontingenz derWelt je jetztwahrnimmt –und, erneut, bei

Agamben als messianisches Leben erscheinen kann. Hans Kritik betrifft insofern auch den Status

der Figur Bartleby: Die vorliegende Untersuchung vertritt die These, dass Agambens Interpretati-

on Bartleby weniger als messianische Figur prädiziert, die die entsprechende Ent-Schöpfung ein

für allemal – wenngleich intradiegetisch – rettend vorgenommen hätte, sondern ein Paradigma

experimentellen menschlichen Handelns an Bartleby entwickelt, das, gerade in den Traditions-

bezügen der angegebenen Konstellation, auch theologisch-messianisch formuliert werden kann,

zugleich aber, wie bereits gezeigt, auch künstlerische Praktiken beschreiben kann. Dass ein solches

Handeln im Fall von Bartleby zu dessen Tod führt, macht indessen eine konkrete Adaption nicht

einfacher.

152 Vgl. nochmals die Beschreibung Bartlebys als »incurably forlorn«, Melville, Bartleby, 66, die in der

deutschen Übersetzung z.B. als »rettungslos verlassen«, Melville, Bartleby, der Schreiber, 21, wie-

dergegeben wird.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Das Messianische

Gerade mit der Gegenüberstellung von Jesus und Bartleby sowie der terminologischen

Differenzierung von Rettung und Erlösung scheint auch hier die Rettung tendenziell aus

der Erlösungsbedürftigkeit zu retten. Allerdings ist nochmals die weiter oben bereits

geäußerte Anfrage an Agambens Bartleby-Deutung zu stellen: Auch Agamben schreibt,

legt also mit seiner Interpretation einen Schöpfungsakt vor.153 Dass der Text im Origi-

nal gemeinsammit dem Text Deleuzes publiziert wurde, ist insofern konsequent, denn

der Verweis auf eine je andere potenzielle Interpretation ist dadurch bereits formal ge-

geben. Nichtsdestotrotz wäre zu klären, wie sich Agambens eigene Textpraxis zu sei-

ner Deutung verhält: Auch er müsste seinen eigenen Text ent-schöpfen, das Schreiben

unterbrechen, oder mindestens die Relativität der Faktur des eigenen Textes reflektie-

ren.154 In einem anderen Text hat Agamben diese Entschöpfung explizit in die Rezeption

seiner Texte verschoben. Dies ist im folgenden Abschnitt zu skizzieren.

II.3.e) Entschöpfung als Rezeption, Rezeption als Entschöpfung

In einer Postille, die Agamben 1993 der Neuausgabe seines erstmals 1977 erschienenen

Buches Stanze. La parola e il fantasma nella cultura occidentale angefügt hat (vgl. S 249ff/191-

194), rekurriert er ebenfalls auf den Begriff der Entschöpfung. Der zeitlichen Nähe zum

1993 publizierten Aufsatz Bartleby oder die Kontingenz entspricht, dass einige Formulie-

rungen in beiden Texten übereinstimmen. Für diese Untersuchung ist die Postille von

Interesse, weil sie ein weiteres Paradigma der Entschöpfung vorlegt: Diese ist nicht nur

Aufgabe des Messias, sondern auch der Rezeption von Texten. Inhaltlich verweist Agam-

ben auch hier auf die Leibniz’sche Vorstellung der Pyramide der Schicksale, deutet sie

jedoch dem Genre eines Nachworts entsprechend. Die Pyramide bewahrt in diesem Fall

die alternativen Optionen bei der Abfassung eines Buches auf und ist entsprechend

nicht etwa ein Gefängnis, sondern eine Bibliothek: Die »›Bibliothek der Schicksale‹« (›Bi-

blioteca dei destini‹) (S 250/193) ist der Ort, der die potenziell möglichen, aber nicht ge-

schriebenen Bücher enthält. Ihre Bedeutung erweist sich im Modus einer bleibenden

Aufgabe: Bei jedem Werk ginge es, unter Rückgriff auf die Unterscheidung von Potenz

153 Vor diesemHintergrund ist von Interesse, dass Agamben nicht nur seinen Römerbriefkommentar

auf Seminare zurückführt, sondern auch sein Buch Die Sprache und der Tod bereits in dessen Un-

tertitel explizit als Seminar ausweist. Agamben schreibt in einer Vorbemerkung zu diesem Buch:

»Schriftlich wiederzugeben, was im Laufe einer langen συνουσία [synusía] mit der ›Sache selbst‹

gesagtworden ist, ist schlechterdings nichtmöglich«, SuT 9. Dass Agamben seinen Text als Seminar

inszeniert, dürfte nicht nur formale, sondern auch inhaltliche Gründe haben, weil sich das Buch

ausführlich mit der Stimme befasst. Vgl. v.a. auch die Derrida-Kritik ebd., 70-73.

154 Vgl. aber die Überlegungen bei Schössler, Raum und Bild, 298: »Agamben begreift das Schreiben

(seines eigenen Buches) als Ent-Schöpfung, nicht als Übergang von Potenz in den Akt (im em-

phatischen Sinne von Schöpfung), sondern das Schreiben lässt als ahistorischer Raum das, was

gewesen ist, und das, was nicht gewesen ist, zusammenfallen, hebt also die unwiderrufliche Ge-

schichte im Namen der Potenz auf, nimmt die Schöpfung, die Setzung, zurück«. Schössler verlegt

die Ent-Schöpfung in Agambens eigenen Schreibakt, was, vor dem Hintergrund der weiter oben

dargestellten Überlegungen zur Performativität von Agambens eigenen Texten, überzeugend ist.

Gerade für den Bartleby-Text und diemotivische Konstellation von Schöpfung und Schreiben stellt

sich die Frage aber auf anderer Ebene wieder: Agambens schreibende Entschöpfung liegt wieder-

um aktualisiert vor, müsste also erneut und als solche entschöpft werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 201

und Akt formuliert, um das, »was in ihm Potenz geblieben war (rimasto in potenza)«,

um die »Möglichkeiten, die es jenseits des Akts zu bewahren (zu ›retten‹) (conservare

(›salvare‹)) verstanden hatte (und die in ihm als Aufgabe fortlebten)« (S 250/194).

Auch hier geht es darum, das je Vergangene – das Buch, das Agambens Nachwort

kommentiert – »nicht einfach in Notwendigkeit« zu verwandeln, sondern seine Mög-

lichkeiten zu heben, konkret »auch und vor allem die Möglichkeit, nicht zu sein (oder

anders zu sein), das heißt die Kontingenz (cioè la contingenza)« (S 250f/194). Die Kontin-

genz der Vergangenheit verbindet Agamben auch hier mit dem Begriff der Entschöpfung

und verwendet beinahe wörtlich die Formulierung, die im Bartleby-Text dessen Unter-

brechung des Schreibens qualifiziert. In Stanzen bezieht er die Formulierung indessen

auf den schöpferischen Akt des Menschen. Jeder schöpferische Akt enthalte nämlich

»in seinem Kern einen Akt der Entschöpfung (un atto di decreazione), in dem das, was

gewesen ist, und das, was nicht gewesen ist, ihrer ursprünglichen Einheit imVerstande

Gottes zurückerstattet werden (restituiti alla loro unità originaria nella mente di Dio) und

das, was nicht sein konnte und gewesen ist, mit dem verschwimmt, was hätte sein kön-

nen und nicht gewesen ist« (S 251/194, Hervorhebung im Original, vgl. B 72/88, zitiert

oben in Kapitel II.3.c).

Beim Transfer dieser Formulierung zwischen den Kontexten scheint sie indessen nicht

vollständig angepasst worden zu sein: Überraschenderweise findet die Einheit des Rea-

lisierten und desNicht-Realisierten ihrenOrt nicht etwa imVerstand desAutorsoder des

schöpferischenMenschen, sondern auch hier im Verstande Gottes (mente di Dio). Dennoch

ist Entschöpfung hier keine messianische Tätigkeit, sondern wird bereits im Kern des

schöpferischen Aktes verortet (vgl. auch FS 15). Daher ermöglicht gerade dieser Aspekt

der Entschöpfung die Rezeption des Werkes: Weil das Werk nicht notwendig so entste-

hen musste, wie es entstanden ist, kann jede neue Lektüre nicht realisierte Potenzen in

ihm erschließen – und kann umgekehrt die Rezeption als Entschöpfung beschrieben

werden:

»Dieser Akt der Entschöpfung ist recht eigentlich das Leben des Werks (Quest’atto di

decreazione è, propriamente, la vita dell’opera), das, was seine Lektüre, Übersetzung und

Kritik gestattet, das, was es in diesen jedes Mal zu wiederholen gilt (si tratta ogni volta

di ripetere)« (S 251/194, Hervorhebung im Original).

Einen solchen Vergangenheitsbezug führt auch der Text durch, in dem Agamben diesen

Gedanken vorlegt – als Postille, als nachträglicher Kommentar zum eigenen Werk. So

weist der Text in der Tat performativ über sich selbst hinaus.

II.4 Das Unvergessliche und das Unrettbare – die messianische Modalität
der Erfordernis

Die bisherigen Überlegungen haben die Denkfigur einer Möglichkeit der Vergangen-

heit in verschiedenen Kontexten verfolgt und skizziert, wie Agamben ihre Realisierung

Bartleby, dem Eingedenken, aber auch der Rezeption von Texten anvertrauen kann; au-

ßerdem wurde der Begriff des Unrettbaren in verschiedenen Texten markiert. Die bei-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Das Messianische

den thematischen Linien der Möglichkeit und der Unrettbarkeit schneiden sich an ei-

nemdezidiertmessianisch konnotierten Punkt, nämlich in der argumentativ besonders

komplexen Passage des Römerbriefkommentars, in der die messianische Modalität der

Erfordernis (esigenza) entwickelt wird.Die Interpretation der vorliegendenUntersuchung

versucht zu zeigen, dass und wie Agamben in seiner Argumentation Rückgriffe auf in

früheren Texten behandelte Themen vornimmt und diese neu mit paulinischem Bezug

auslegt. Durch diese Doppelung erzeugt er ein dichtes referenzielles Geflecht. Dabei ar-

beitet dieses Kapitel der Untersuchung mit einer hermeneutischen Voraussetzung, die

mindestens anzugeben ist:Dass die entsprechende Passage des Römerbriefkommentars

in der Gesamtdramaturgie der Untersuchung gerade jetzt diskutiert wird, suggeriert,

dass der Begriff der Erfordernis in der Tat als Rekurs auf die bisher behandelten Texte

gelesen und mit Blick auf sie gedeutet werden kann.Wenn es aber zutrifft, dass Agam-

ben zur Bestimmung dieser Modalität auf frühere Argumentationen zurückgreift, so

ist auch die Erfordernis nicht nur als Paulus-Exegese zu lesen – zumal Agamben den

Begriff im paulinischen Text nicht namhaft macht –, sondern mindestens auch als Ak-

tualisierung der Philosophie Agambens in genau der Weise, in der sie sich an Paulus

entwickeln lässt. Dass für die Erfordernis ein möglicher Benjamin-Bezug rekonstruiert

werden kann, spricht ebenfalls dafür. Der im Folgenden unterbreitete Interpretations-

vorschlag hat es insofern mit Rekursionen zu tun, die er nicht nur bei Agamben zu

markieren versucht, sondern die er selbst durchführt.

II.4.a) Die Wirklichkeit der Erlösung – zu Agambens Adorno-Kritik

Nach den bisherigen Überlegungen stellt sich zunächst die Frage nach der Wirklichkeit

von Erlösung: Geschieht sie – und wenn ja, wie? Diese Frage lässt sich anhand der im

Römerbriefkommentar unter Berufung auf Jacob Taubes entwickelten Kritik Agambens

an Adorno angehen, die zugleich seine eigene Position ex negativo bestimmbar macht.

Adornos Aphorismus Zum Ende, der Philosophie im Angesicht der Verzweiflung als den

Versuch fasst, »alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlösung aus

sich darstellten«155, bezeichne Taubes, so referiert Agamben, als eine »Ästhetisierung

desMessianischen in der Form des Als-ob« (Zdb 46).156 Dass Agamben die Formulierung

Als-ob aus der Adorno-Kritik von Taubes übernimmt, bringt seine eigene Interpretation

des paulinischen hōs mē, des Als-ob-nicht, gegen Adorno in Stellung.157

Erstens geht es um die Frage, ob Erlösung tatsächlich stattfindet oder lediglich im

Modus des Als-ob betrachtet wird, sodass »die Frage nach derWirklichkeit oder Unwirk-

155 Adorno, TheodorW.:MinimaMoralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Gesammelte Schriften

Band 4, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 281.

156 Vgl. dazu Taubes, Die politische Theologie des Paulus, 103. Taubes unterstreicht den Aspekt, in-

dem er die Formulierung auf Französisch wiederholt und für Adorno von der »ganze[n] messiani-

sche[n] Sache« als einer »comme-si-Sache« spricht, ebd. Den Vorwurf einer Ästhetisierung, nämlich

der Theologie derHerrlichkeit,machtAgamben imÜbrigen in einemspäterenText auchKarl Barth

und Hans Urs von Balthasar, vgl. HH 253f.

157 Darauf weist auch Prozorov, Redemption, 167, hin. Vgl. zum hōs mē 1Kor 7,29-31 sowie v.a. Zdb 34ff

und unten Kapitel III.1.f.a dieser Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 203

lichkeit der Erlösung selber fast gleichgültig«158 würde. Zweitens stellt das Als-ob-nicht

in Agambens Interpretation selbst einen Operator des Messianischen dar: Erlösung ge-

schieht in der Tat – aber sie geschieht nicht als-ob, sondern im Modus des Als-ob-nicht.

Das paulinische hōs mē stellt für Agamben die »Formel des messianischen Lebens« (la

formula della vita messianica) (Zdb 34/29) dar: Ein Denken, das Erlösung lediglich als-ob

betrachtet, würde dem so bestimmten Messianischen nicht gerecht werden können.

Entsprechend kulminiert Agambens Kritik in der These, dass Adornos negative Dialek-

tik »– dem Anschein zum Trotz – ein absolut nichtmessianisches Denken (un pensiero

assolutamente non messianico)« (Zdb 50/41) sei.

Dieser Schluss hängt allerdings von mehreren argumentativen Zügen ab: Zunächst

schlägt Agamben vor, Adornos Zum Endemit den ersten Sätzen der Negativen Dialektik

zu verbinden.159 Umso schärfer kann er schließen, dass die Philosophie Adornos eine

nicht verwirklichte Philosophie sei, die auf den »Schein der Erlösung« (Zdb 49/41) festge-

legt bleibe – Erlösung wäre, mit dieser Zuspitzung, tatsächlich lediglich Betrachtungs-

weise.160 Dass die Formulierung von Agambens Kritik seine eigene Position implizit

vorwegnimmt, wird an einer weiteren Fokussierung deutlich: Er beschreibt Adornos

Philosophie auch unter Rekurs auf den linguistischen Begriff des Impotentialis, der im

Text unvermittelt eingeführt wird und zunächst lediglich illustrative Funktion zu haben

scheint. Allerdings kann dieser Begriff, wie ersichtlich, etymologisch auf die Potenz be-

zogen werden –undmeinte dann eine Art Verneinung derMöglichkeit, des Vermögens.

Was in der Verbform eines Impotentialis formuliert wird, so referiert Agamben, werde

sich nie verwirklichen können,werde immer unmöglich bleiben: Die grammatische Ka-

tegorie selbst beinhalte »eine Art ›teleologischer Unwirksamkeit‹« (Zdb 49). Vermittelt

über diesen Hinweis insinuieren Agambens beigebrachte Paradigmen, dass Erlösung

für Adorno nicht nur lediglich Betrachtungsweise ist, sondern auch bleibenmuss:

»Die ganze Philosophie Adornos ist in diesem Impotentalis [sic] verfaßt, und das Als-

ob ist in diesem Sinne das Zeichen der inneren Modalität seines Denkens (di questa

intimamodalità del suo pensiero). Die Philosophie war dabei, sich zu verwirklichen, aber

der Philosoph hat den Augenblick ihrer Verwirklichung verfehlt. […] Die Erlösung ist

konsequenterweise nur ein ›Standpunkt‹ (La redenzione è, per conseguenza, soltanto un

›punto di vista‹)« (Zdb 49/41).

158 Adorno, Minima Moralia, 281.

159 Agamben zitiert die Passage: »Philosophie, die einmal überholt schien, erhält sich am Leben, weil

der Augenblick ihrer Verwirklichung versäumt ward«, Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Jar-

gon der Eigentlichkeit. Gesammelte Schriften Band 6. Herausgegeben von Rolf Tiedemann, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 31984, 15; vgl. Zdb 48f.

160 Ob diese Adorno-Kritik gerechtfertigt ist, kann hier nicht diskutiert werden; hier ist lediglich auf

die Konstruktion vonAgambensArgumentation hinzuweisen. Kurioserweise stellt Agamben seine

eigeneKritik unter das Zeichen einesAls-ob: »Kehrenwir nun zuAdorno zurück und zudemProzeß,

der ihm vom [sic] Taubes mit der Anklage der Ästhetisierung des Messianismus (estetizzazione

del messianico) gemacht wurde. Wenn ich in diesem Prozeß die Rolle des Anklägers übernehmen

müßte, so würde ich vorschlagen […]«, Zdb 48/40f – auch die Kritik wird im Konjunktiv registriert,

wird in FormderRollenfiktion vonAgambenals Ankläger vorgetragen.DasUrteil in diesemProzess

sei indessen, so formuliert Agamben im Bild, eines, das »der Philosoph schon selbst über sich

selbst gesprochen hat«, Zdb 49/41.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Das Messianische

Adornos Rede von einer fast gleichgültigen Frage nach der Wirklichkeit oder Unwirklich-

keit von Erlösung setzt zwar nicht voraus, dass Erlösung nicht stattfindet – aber genau

dies legt Agambens komplizierte Verbindung der Bezüge nahe. Weiter oben wurde ge-

zeigt, dass Agambens eigene Position mit einer Potenzialität der Vergangenheit zu tun

hat: Der Verweis auf den Impotentialis unterstreicht insofern einerseits Agambens Kritik

an Adorno, beinhaltet aber andererseits begrifflich den Bezug zur Potenzialität. Genau

diesen Aspekt forciert Agamben, wenn er die These vertritt, Adorno könne sich »nicht

einmal vorstellen, daß es möglich wäre, dem Geschehenen seine Möglichkeit zurück-

zugeben (immaginare che sia possibile restituire possibilità all’accaduto)« (Zdb 49/41). Damit

wird erneut die Denkfigur einer Möglichkeit der Vergangenheit eingespielt. Aber wie

genau ist diese zu denken?161

II.4.b) Erfordernis und Möglichkeit

Gegen das, seiner Argumentation folgend, nichtmessianische Denken Adornos setzt

Agamben eine messianische Alternative – die Erfordernis (esigenza) als »messianische

Modalität« (modalità messianica) (Zdb 50/42). Hier ist zunächst von Bedeutung, dass

diese Modalität auch in Bezug zur Philosophie gefasst wird:

»Diese Modalität – die als solche in der Geschichte der Philosophie kaum je thema-

tisiert worden ist, die für sie aber so grundlegend ist, daß man sagen kann, daß sie

mit der Möglichkeit von Philosophie selbst zusammenfällt (il suo darsi coincida con la

possibilità stessa della filosofia) – ist die Erfordernis« (Zdb 50/42).

Damit zielt die Diskussion der Erfordernis über den paulinisch-messianischen Kontext

hinaus auf die Möglichkeitsbedingung von Philosophie. Konsequenterweise enthält der

2016 publizierte Band Agambens, der die von Deleuze und Guattari geliehene Frage

161 Vgl. im Übrigen Hans-Joachim Höhns Konturierung einer messianischen Vernunft, die er im An-

schluss an eine kritische Lektüre von Agambens Römerbriefkommentar vorlegt, Höhn, Messia-

nische Zeit, v.a. 318f. Höhn zitiert Adornos Zum Ende, also genau den Text, den Agamben seiner-

seits als Ausweis für »absolut nichtmessianisches Denken«, Zdb 50, bezeichnet. Auf Agambens

Adorno-Kritik geht Höhn nicht eigens ein; seine Bestimmung der messianischen Vernunft legt

aber einen Begriff des Messianischen zugrunde, der in mehreren Hinsichten deutlich von Agam-

bens Begriffsbestimmung differiert: Dies betrifft die »Zeitsignatur«, Höhn,Messianische Zeit, 318,

die mit der Erlösungshoffnung einen stärkeren Zukunftsindex setzt als Agambens Überlegungen

zummessianischen Jetzt; dies betrifft entsprechend auch dieWahrnehmung von »dem, ›was fehlt

und passt‹«, ebd., 319, was also gegenwärtig noch auf Vollendung ausgerichtet bleibt. Drittens wä-

re auch der Bezug der messianischen Vernunft »auf etwas ›außerhalb‹ ihrer selbst«, ebd., im Licht

von Agambens Überlegungen zur irreparablen Profanität der Welt kaum möglich, zumal seine

Bestimmung der messianischen Berufung die Welt dezidiert ohne Gott liest. In Höhns Fassung

der messianischen Vernunft wird Adornos als-ob indessen nicht, wie bei Agamben, zum bloßen

Standpunkt oder zum Ästhetizismus, sondern zum Ausweis gegenwärtig noch ausstehender Voll-

endung, die imModus der Hoffnung zugleich zu einer bestimmten Praxis anhält.Dieses als-ob hat

insofern eine spezifische Zeitsignatur und dürfte zumindest in christlich-theologischer Perspektive

überzeugender sein als Agambens Bestimmung.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 205

Was ist Philosophie? (Che cos’è la filosofia?)162 im Titel trägt, auch einen Text Zum Begriff

des Erfordernisses (WiP 51-61). Explizit nennt Agamben in diesem Text »das Erfordernis

[…] das Element der Philosophie« (WiP 53). Aber warum diskutiert er die messianische

Modalität der Erfordernis dann überhaupt in seinem Römerbriefkommentar, obwohl er

den Begriff als solchen nicht auf Paulus zurückführt? Die vorliegende Untersuchung

schlägt vor, auch hier einen Benjamin-Bezug zu lesen. In dessen II. These heißt es:

»Dann ist uns wie jedemGeschlecht, das vor uns war, eine schwachemessianische Kraft

mitgegeben, an welche die Vergangenheit Anspruch hat. Billig ist dieser Anspruch

nicht abzufertigen«163.

In der von Renato Solmi herausgegebenen italienischen Benjamin-Ausgabe164 wird der

deutsche Begriff Anspruch bei der zweiten Verwendung mit esigenza übersetzt:

»A noi, come ad ogni generazione che ci ha preceduto, è stata data in dote una debole

forza messianica, su cui il passato ha un diritto [!]. Questa esigenza [!] non si lascia

soddisfare facilmente«.165

Auch wenn diese Übersetzung in anderen italienischsprachigen Benjamin-Ausgaben

nicht übernommen wird166, ergibt sich eine These zur Diskussion der Erfordernis als

spezifischmessianischerModalität: Mit Rekurs auf Benjamins Text könnte es sich bei der

esigenza um eine Übersetzung des Anspruchs handeln, den die Vergangenheit an die uns

mitgegebene messianische Kraft stellt – und genau diesen Aspekt entwickelt Agamben,

wie zu zeigen ist, in der Folge: Die Vergangenheit adressiert eine Erfordernis an unsere

messianische Kraft, erfordert messianische Erlösung. Dass in These II, wie zitiert, von

der schwachen messianischen Kraft die Rede ist, die Agamben an anderer Stelle kom-

mentiert (vgl. Zdb 154-158, v.a. die Reproduktion der These aus Benjamins Handexem-

plar ebd., 156f), dürfte ebenfalls dafür sprechen, dass die Überlegungen zur Erfordernis

auch als Benjamin-Kommentar zu lesen sind.167 Mit dieser philologischen Rekonstruk-

tion geht die vorliegende Untersuchung davon aus, dass die esigenza bei Agamben eher

im Rekurs auf Benjamin zur messianischen Modalität wird als im Rekurs auf Paulus.

Wie ist diese Erfordernis genau zu bestimmen? Wie in seinem Bartleby-Aufsatz

(vgl. B 50f und oben Kapitel II.3.b) verweist Agamben auch im Römerbriefkommentar

162 Vgl. Deleuze, Gilles/Guattari, Félix:Was ist Philosophie? Aus dem Französischen von Bernd Schwibs

und Joseph Vogl, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

163 Benjamin, GS I, 694.

164 Vgl. nochmals Agambens Aussage in einem Interview aus dem Jahr 1985, er habe Benjamin zuerst

in dieser Ausgabe gelesen, vgl. IGA.

165 Benjamin, Angelus Novus, 76.

166 Vgl. die Einaudi-Ausgabe von 2006, die Anspruch beide Male mit diritto wiedergibt: »Allora a noi,

come a ogni generazione che fu prima di noi, è stata consegnata una debole forza messianica, a cui

il passato ha diritto. Questo diritto non si può eludere a poco prezzo«, Benjamin, Scritti 1938-1940,

484.

167 Im Übrigen zitiert Agamben These II in dem Aufsatz Walter Benjamin und das Dämonische. Glück

und geschichtliche Erlösung imDenken Benjamins, MdD 237-273. Seine Zitation endet allerdings nach

der ersten Verwendung von Anspruch, die mit diritto übersetzt wird, sodass nicht geklärt werden

kann, ob Agamben die zweite Verwendung hier möglicherweisemit esigenzawiedergibt, vgl. MdD

258/224.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Das Messianische

auf die modalen Kategorien bei Leibniz und formuliert eine »verbindliche Definition

der Erfordernis« (Zdb 51/42f) als Inversion einer Leibniz’schen Formulierung folgender-

maßen: »omne existens exigit possibilitatem suam, ›alles Wirkliche erfordert seine eigene

Möglichkeit, erfordert, möglich zu werden‹ (›ogni esistente esige la propria possibilità, esige

di diventare possibile‹)« (Zdb 51/43, vgl. WiP 55 und EuF 69). Was faktisch existiert, soll

demgemäß möglich werden, auf seine eigene Möglichkeit zurückgeführt werden. Diese

Definition nimmt sprachlich auf die Formulierungen etwa im Bartleby-Aufsatz oder in

der Postille zu Stanzen Bezug (vgl. z.B. B 64/83 und S 250f/194); dem entspricht, dass

Agamben auch zur Klärung der Erfordernis auf den Begriff der Kontingenz zurückgreift

und Möglichkeit und Kontingenz eng aneinander bindet: »Die Erfordernis ignoriert

die Kontingenz nicht, noch versucht sie, sie zu exorzieren« (Zdb 50f/42). Die Erforder-

nis besteht demgemäß darin, dass das jeweils realiter Existierende mit seiner eigenen

Möglichkeit, seiner Kontingenz, der eigenen Potenz-nicht-zu verbunden wird. Das be-

inhaltet nicht, dass statt der faktisch realisierten Möglichkeit eine je entgegengesetzte

Möglichkeit aktualisiert werden, noch auch, dass das Bestehende abgeschafft werden

müsse – aber es betrifft offenbar eine Auffassung des Faktischen.

Entsprechend fasst Agamben die Erfordernis als eine Relation und präzisiert sie un-

ter Angabe einer zeitlichen Abfolge. So wie die Potenz dem Akt – wie im Bezug auf

Aristoteles diskutiert – nicht logisch vor- oder unterzuordnen ist, so ist bei der Erfor-

dernis die herzustellende Möglichkeit nicht Voraussetzung der Wirklichkeit, sondern

sie folgt ihr vielmehr:

»Die Erfordernis ist eine Beziehung zwischen dem,was ist oder gewesen ist, und seiner

Möglichkeit, und diese geht derWirklichkeit nicht voraus, sondern folgt ihr« (L’esigenza

è una relazione fra ciò che è – o è stato – e la sua possibilità – e questa non precede, ma segue la

realtà) (Zdb 51/43).

Auffälligerweise wird hier sowohl für die Gegenwart als auch für die Vergangenheit

formuliert: Die Erfordernis bezieht sich auf das, was ist ebenso wie auf das, was gewesen

ist. Die Denkfigur einer Möglichkeit, die der Wirklichkeit folgt, erinnert dabei an die

Geste des Studiums Bartlebys, in der, ähnlich formuliert, eine Potenz dem Akt folgt

(vgl. IP 54/45). Gerade so lässt sich die Erfordernis auf Agambens Philosophie-Begriff

beziehen, der dann als eine Praxis des entschöpfenden Hinterfragens des Faktischen

bestimmt werden kann. So heißt es inWas ist Philosophie? über die Erfordernis: »Denken

heißt zu erkennen, dass das, was wirklich ist, wieder möglich zu werden fordert« (WiP

55).168 Philosophie undMessiasdiskurs sind, so dieThese dieser Untersuchung, deshalb

strukturanalog gedacht,169 weil beide mit einer Möglichkeit zu tun haben. Dies heißt

168 Vgl. auch die Bestimmung im Bartleby-Aufsatz: »In ihrer innersten Absicht ist die Philosophie in

der Tat eine standhafte Beanspruchung der Potenz, die Konstruktion einer Erfahrung des Mögli-

chen als solchem«, B 23/58.

169 Auf die Nähe von messianischem Diskurs und Philosophie weist – zumal in Bezug auf die Erfah-

rung des Wortes – auch Adam Kotsko hin, vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 225ff, 243 so-

wie 16 und 250, deutet diesen Befund jedoch nuanciert anders als die vorliegende Untersuchung

vorschlägt; vgl. dazu weiter unten Kapitel IV.2. Vgl. auch die These Agambens in dem Aufsatz Der

Messias und der Souverän: Weil einerseits der »vielleicht wesentlichste Charakter des Messianismus

[…] genau in seinem Verhältnis zum Gesetz« liege und andererseits »die Auseinandersetzung mit

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 207

nicht, dass Agambens Philosophie ohne weiteres als messianische zu qualifizieren wäre

– aber es zeigt an, dass sie im messianischen Paradigma entwickelt werden kann. Ein

weiterer Aspekt der Erfordernis ist im Folgenden gesondert zu behandeln.

II.4.c) Das Unvergessliche

Neben der variierten Leibniz-Definition gibt Agamben einen weiteren Hinweis zur Be-

stimmung der Erfordernis, bei dem es sich allerdings, so die These dieser Untersu-

chung, nicht um einen Teil der Definition, sondern um ein Beispiel handelt – und diese

These hat Folgen für die theologische Rezeption. Signifikanterweise rekurriert Agam-

ben erneut auf Benjamin:

»Benjamin schreibt in seinem frühen Essay über Dostojevskijs Der Idiot, daß das Le-

ben des Fürsten Myschkin unvergeßlich bleiben muß, auch wenn es von niemandem

erinnert wird (deve restare indimenticabile, anche se nessuno la ricorda). Das ist eine Erfor-

dernis (Questa è un’esigenza). […] Sie sagt […]: Obwohl dieses Leben de facto völlig ver-

gessen wurde, fordert es, unvergeßlich zu bleiben (questa vita, benché sia stata di fatto

totalmente dimenticata, esige di restare indimenticabile)« (Zdb 50f/42, Hervorhebung in

der deutschen Übersetzung, vgl. auch WiP 55).

Daraus ist, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Interpretation, nicht zu

schließen, dass die messianische Modalität der Erfordernis als solche mit Unvergess-

lichem zu tun hätte, oder dass sie die Erinnerung an Vergessenes erforderte. Hier

scheint eher der Gegensatz eines de facto (di fatto) stattgehabten Vergessens und der

dennoch erforderten Möglichkeit der Erinnerung gemeint zu sein, scheint also ein

Beispiel für eine Möglichkeit gegenüber dem Faktischen eingeführt zu werden. Diese

Interpretation wird durch die Formulierung in Was ist Philosophie? gestützt: »Ein Pa-

radigma des Erfordernisses ist die Erinnerung« (WiP 55).170 Aber wie genau lässt sich

die Erfordernis für das mit Benjamin eingeführte Unvergessliche beschreiben? Welchen

Bezug auf das je Vergessene schlägt Agamben vor? Die prima facie naheliegende

Lösung, dass etwas Vergessenes wieder erinnert werden müsse, schließt Agamben

explizit aus:

»Selbstredend bedeutet diese Erfordernis nicht einfach, daß etwas, das vergessenwor-

den ist, jetzt in Erinnerung überführt, erinnert werdenmuß (non significa semplicemente

che qualcosa – che era stato dimenticato – deve ora tornare allamemoria, essere ricordato). Sie

betrifft nicht eigentlich etwas, das erinnert werden, sondern etwas, das unvergeßlich

bleibenmuß (L’esigenza concerne propriamente non l’essere ricordato,ma il restare indimenti-

cabile); sie bezieht sich auf all das, was sowohl im kollektiven als auch im individuellen

dem Gesetz ein konstitutives Anliegen der Philosophie« sei, bilde »der Messianismus den Punkt

größter Nähe zwischen Religion und Philosophie«, MdD 291.

170 Es folgt auch in diesem Text der Verweis auf die Inversion von Abgeschlossenem und Unabge-

schlossenem, der dadurch präzisiert wird, dass die Erinnerung »uns die Vergangenheit in gewis-

ser Weise erst noch ermöglicht«, WiP 55. Auch hier scheint die Ermöglichung den theoretischen

Hauptaspekt der Erfordernis darzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Das Messianische

Leben in jedemAugenblick vergessenwird, auf die endloseMasse von dem,was in ihm

verlorengeht« (Zdb 51/43).

Entsprechend präzisiert Agamben, dass das Verlorengegangene und Vergessene als sol-

ches, als Vergessenes, erfordert, »in uns und mit uns zu bleiben, als Verlorenes – und

nur deshalb ist es unvergeßlich« (restare in noi e con noi in quanto dimenticato, in quanto per-

duto – e unicamente per questo, indimenticabile) (Zdb 52/43).171 So scheint das Unvergessliche

auch mit der in Die kommende Gemeinschaft geäußerten These zur Erlösung in Einklang

zu stehen:

»Die Erlösung ist kein Ereignis, in dem das Profane heilig und das Verlorene wiederge-

funden wird. Die Erlösung ist im Gegenteil der unwiederbringliche Verlust des Verlo-

renen, die endgültige Profanierung des Profanen (La redenzione è, al contrario, la perdita

irreparabile del perduto, la definitiva profanità del profano)« (KG 97/85).

Liest man das Unvergessliche vor diesemHintergrund, so zeigt das Präfix Un- nicht an,

dass Vergessenes in sein Gegenteil, in Erinnertes, zu invertieren wäre, sondern dass

das Vergessene durch den irreparablen Verlust gewissermaßen jenseits der Alternative

von Vergessen oder Erinnerung stünde (vgl. Zdb 52).172 Strukturell dürfte dies der skiz-

ziertenThese entsprechen, dass Bartleby keine neue, bessere Schöpfung vornimmt,weil

eine neue Schöpfung wiederumMöglichkeiten ausschließen würde. Entsprechend geht

es im Römerbriefkommentar nicht darum, das Unvergessliche

»den Archiven oder Monumenten der Geschichte einzuschreiben oder, im Grenzfall,

eine andere Tradition und eine andere Geschichte für es zu errichten, eine der Un-

terdrückten und der Besiegten etwa, in der zwar Begriffe vorkommen, die jener der

herrschenden Klasse fremd sind, die sich gleichwohl nicht substantiell von ihr unter-

scheidet (che si scrive con strumenti diversi rispetto a quella delle classi dominanti,ma che non

differisce sostanzialmente da essa)« (Zdb 52/43).

Jede Gegen-Geschichte oder Gegen-Schöpfung entspricht strukturell der bereits erzähl-

ten, bereits geschaffenen, repetiert deren Logik.173 Aber wie könnte ein Bezug zumVer-

gessenen zu denken sein, der dieses nicht in Erinnerung überführt? Paradoxerweise ist

171 Der Libeskind-Bau des Jüdischen Museums Berlin beinhaltet leere Räume, sogenannte Voids, in

denen keine Ausstellungsstücke platziert sind. Sie können als architektonischer Hinweis auf das

je Verlorene und Vergessene gelesen werden, als Raum, der nicht gefüllt werden kann: Die Leere

bleibt. Vgl. dazu z.B. die Informationen auf der Homepage des Jüdischen Museums unter: https://

www.jmberlin.de/libeskind-bau (Abruf: 30.10.2019).

172 Vgl. allerdings die andere Tendenz der Formulierung in Agambens Text Die Gehilfen, PR 23-29:

»Aber wenn der Messias kommt, wird das Verbogene gerade, das Ungeschickte geschickt und das

Vergessen wird sich an sich selbst erinnern«, PR 28.

173 Vgl. die ähnliche Passage in Agambens Text zur philosophischen Archäologie: »Und ebensowe-

nig geht es darum, in Verfolgung eines verbreiteten, aber langweiligen Paradigmas einer Histo-

riographie der beherrschten Klassen, eine Geschichte der Ausgeschlossenen und Unterlegenen zu

schreiben, die sich zu derjenigen der Sieger grundlegend homogen ist [sic]«, SR 122. Entsprechend

dürften die Überlegungen von Rahner, Die Zeit, die bleibt, 57, zur »Erlösung […] als bergende[r] Er-

innerung und Wiedereinholung alles Vergangenen« oder Wohlmuth, Theologie als Zeit-Ansage,

83, für den die Erfordernis »bei Walter Benjamin das unmissverständliche Eintreten für die Ret-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 209

für das Unvergessliche, das Agamben beschreibt, noch ein weiterer Aspekt von Bedeu-

tung: Denn es ist »weder untätig noch unwirksam.Ganz imGegenteil handelt es in uns,

wenn auch auf ganz andere Weise« (Zdb 51/43). Das Vergessene erfordert daher, dass

man ihm in irgendeiner Weise treu bleibt, es fordert, »für uns noch irgendwie mög-

lich zu sein« (di essere ancora – per noi – in qualche modo possibile) (Zdb 52/44). Wie sind

diese Treue und diesesMöglich-sein zu denken? Ergibt sich an dieser Stelle nicht ein Be-

stimmungsproblem, weil Agamben eine Relation zu etwas denkt, das weder bestimmt

werden kann noch soll? Und um was genau geht es? Agamben gibt eine Erklärung, die

erneut grammatisch für die erste Person Plural und für jeden Augenblick präzisiert:

»In jedem Augenblick übertrifft das Maß des Vergessens und der Zerstörung, der on-

tologische Verbrauch, den wir in uns tragen (la misura di oblio e di rovina, lo scialo onto-

logico che portiamo in noi stessi), die Barmherzigkeit unserer Erinnerungen und unseres

Bewußtseins bei weitem (la pietà dei nostri ricordi e della nostra coscienza)« (Zdb 51/43).

Wie könnte die angedachte Beziehung zu diesem Vergessenen als Vergessenem theo-

logisch zu interpretieren sein? Kurt Appel deutet Agambens Rede von der Treue zum

Unvergesslichen im Sinne einer »Asymmetrie von Vergangenem und Gegenwärtigem,

die respektiert werden will«174. Appel versteht das Vergessene und den ontologischen Ver-

brauch dabei als Verweis auf die Toten und Verlorenen und nimmt so eine gewissermaßen

ethisch gewendete Interpretation vor:

»Die Treue, von der Agamben spricht, ist wohl genau die Treue zu jenem Abstand, zu

jener Asymmetrie. Die Toten (und die Verlorenen) bleiben entzogen, aber es ist nicht

nur darauf zu achten, dass das Verlorene nicht einfach wiedergefunden wird, sondern

auch darauf, dass es nicht dem Nichts der Gedächtnislosigkeit anheimfällt«175.

In Form der von Appel beschriebenen Asymmetrie werden die Toten und Verlorenen

insofern, theologisch überzeugend, nicht vereinnahmt, die Unverfügbarkeit des Ver-

gangenen wird gewahrt; dennoch werden sie umgekehrt auch nicht qua Gedächtnislo-

sigkeit vollständig nichtig. Allerdings spricht Agamben in der Tat paradoxerweise von

der Treue zum vollkommen Vergessenen, von dem,was nicht lediglich durch einen Abstand

oder eine Asymmetrie abgetrennt ist, sondern was »uneinholbar vergessen ist« (incessan-

temente dimenticato) (Zdb 52/44), was »endgültig verlorengeht« (irrimediabilmente perduto)

(Zdb 51/43) und was, »[t]rotz der Anstrengung von Historikern, Schriftgelehrten und

Archivaren« (Zdb 51/43), nicht gerettet werden kann – was also wohl tatsächlich in das

fallen dürfte, was Appel das »Nichts der Gedächtnislosigkeit« nennt. Dem entspricht,

dass Appel in der zitierten Passage eine Verschiebung vornimmt: Während Agamben

von der Fähigkeit spricht, »dem treu zu bleiben, das, obwohl es uneinholbar vergessen

tungdesVerlorenen«bedeute, zwar theologischüberzeugend sein, aber keine genauenAgamben-

Paraphrasen darstellen.

174 Appel, Kurt: »Nur in der Geschichte der Zeugen kann Gott in seinem Christus geschichtlich wahr werden«.

Die messianische Gemeinschaft und der Homo sacer im Zeugnis von Giorgio Agamben und Johann Reiker-

storfer, in: Appel, Kurt/Metz, Johann Baptist/Tück, Jan-Heiner (Hg.): Dem Leiden ein Gedächtnis

geben. Thesen zu einer anamnetischen Christologie. Festschrift für Johann Reikerstorfer, Göttin-

gen: V&R unipress 2012, 281-301, hier 294.

175 Appel, Die messianische Gemeinschaft, 294.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Das Messianische

ist, unvergeßlich bleiben muß« (Zdb 52), legt Appel diese Treue wie zitiert als »Treue

zu jenem Abstand, zu jener Asymmetrie« aus. Auf diese Weise wird ihr Objekt variiert:

Nicht dem Vergessenen ist treu zu bleiben, sondern dem Abstand von Vergangenem

und Gegenwärtigem. Diese Interpretation ist theologisch schlüssig; dennoch könnte

die Treue zum Unvergesslichen bei Agamben auch anders bestimmt werden.

Erwin Dirscherl legt in Bezug auf die zitierten Passagen eine andere Interpretati-

on vor, indem er nicht die Toten, sondern das Subjekt unter der messianischen Beru-

fung fokussiert. Die Erfordernis erscheint dabei als durch den »Messias in uns«176, je

im Subjekt, verursacht, als eine Denkfigur, die das Vergessene als Vergessenes respek-

tiert, messianisch aber eine Art Grenzbegriff der Erinnerung denkt. Dabei verbindet

Dirscherl die paradoxe Figur einer »Erinnerung an das Unerinnerbare« oder eines ent-

grenzten Bewusstseins »auf das hin, was vergessen wurde«, überzeugend mit Agam-

bens Überlegungen zumpaulinischen hōsmē. Das Verlorene, von demAgamben spricht,

scheint aber bei Dirscherl auf spezifische Weise, nämlich als die je eigene, mögliche

Verlorenheit des Subjekts interpretiert zu sein. Er schreibt: »Das ist die Dislokation

des Subjekts, insofern es der Verlorenheit als seiner eigenen Verlorenheit inne wird. Es

kann nicht nur Dinge verlieren, auch sich selbst. Ruf und Widerruf bringen die Span-

nung einer verlierbaren, fragilen Beziehung zum Ausdruck, die nicht sicherer Besitz

ist«177. Aus dieser möglichen Verlorenheit folgert Dirscherl auch die Möglichkeit der

Rettung; dass der Mensch sich vergessen oder verlieren könnte, »fordert den Ruf nach

Rettung«178. Entsprechend spricht er von unserer »(Möglichkeit der) Rettung. Agam-

ben scheint eine negativ-dialektische Spannung, fast wie Th.W. Adorno, zu denken, in

der allein die Möglichkeit des Verlorengehens die Möglichkeit der Rettung im Gefolge

hat«179.

Allerdings dürfte die Sinnspitze von Agambens Adorno-Kritik, wie oben skizziert,

darin bestehen, nicht die Möglichkeit einer Rettung, sondern eine messianische Ret-

tung als solche zu denken, die sich nicht im Raum der Dislokation des Subjekts vollzie-

hen könnte, sondern imModus dieser Dislokation vollzieht. Entsprechend argumentiert

Agamben, wie weiter unten zu zeigen ist, in der Folge im Rückgriff auf den bereits

dargestellten Begriff der Unrettbarkeit, dass in der messianischen Zeit »die gerettete

mit der unrettbar verlorenen Welt identisch ist« (Zdb 54): Die Welt ist bereits messia-

nisch gerettet – aber als unrettbare, in ihrer Verlorenheit. Demgemäß betrachtet das

messianische Subjekt, wie Agamben anschließt, die Rettung, indem es »sich im Un-

rettbaren verliert« (Zdb 54), also nicht gegen das Unrettbare und aus seiner möglichen

Verlorenheit gerettet wird.180 Dirscherls Beschreibung des durch die Negation eröffne-

ten Raums der Möglichkeit ist einleuchtend; es scheint sich jedoch bei Agamben um die

Möglichkeit als Potenz zu handeln, nicht um die Möglichkeit einer Rettung oder eines

176 Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 153; die folgenden beiden Zitate ebd.

177 Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 153.

178 Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 154.

179 Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 155.

180 Zumal vor dem Hintergrund von Agambens Adorno-Kritik wäre auch Dirscherls Vergleich mit

Adornos negativer Dialektik genauer zu begründen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 211

Verlusts. Dirscherls subjekt- und zeittheoretisch fokussierte Interpretation ist theolo-

gisch überzeugend; anzufragen wäre aber, ob sie der Rede Agambens vom de facto völlig

Vergessenen entspricht: Eine potenzielle Verlierbarkeit, die Rettung erfordert, scheint

bei Agamben nicht angedacht zu sein.

Die vorliegende Untersuchung schlägt eine Lektüre von Agambens Text vor, die das

Unvergessliche mit Dirscherl unter Bezug auf das Als-ob-nicht und die Möglichkeit liest,

aber auf eine andere Art: Das je Verlorene versteht diese Untersuchung weder im Sinn

einer anamnetischen Solidarität als Bezug auf die Opfer der Geschichte noch auch als

Verweis auf die – mögliche – Verlorenheit des Subjekts. Stattdessen wird die Passage

hier im Rekurs auf die Überlegungen zurMöglichkeit gelesen, die Agamben in Bezug auf

Freud anstellt, wenn er die »Rückkehr des Verdrängten« unmittelbar mit der Formulie-

rung »d.h. die Rückkehr des Unmöglichen als solchem« (cioè il ritorno dell’impossibile come

tale) (Zdb 52/44, Hervorhebungen: HR) erklärt. Das Problem scheint darin zu bestehen,

dass – im psychoanalytischen Paradigma – das Verdrängte als Unmögliches behandelt,

also ausgeschlossen wird. Entsprechend den bisher referierten Überlegungen geht es

dagegen darum, dass die Vergangenheit möglich wird – und zwar auch dann, wenn

sie so vollkommen vergessen wurde, dass sie jenseits der Alternative von Vergessen

und Erinnern steht. Dementsprechend wird das Unvergessliche in dieser Untersuchung

als Marker für die Kontingenz der – erneut je eigenen oder kollektiven – Erinnerung

verstanden: Das Unvergessliche soll weder erinnert noch auch als Unmögliches ausge-

schlossen werden, sondern es steht für die Tatsache, dass jede Erinnerung, jede Tradition

kontingent ist, sich auch anders hätte vollziehen können.181

Die Treue zum vergessenen Unvergesslichen praktiziert, so die These dieser Un-

tersuchung, wer sich dieser Kontingenz bewusst bleibt, nach ihr handelt und insofern

die fixe Identität des Subjekts, das sich unter Bezug auf je eigene Traditionen konstitu-

iert, disloziert.182 Eine Erinnerung an Vergessenes und eine dementsprechend alternati-

181 Vgl. nochmals die messianische Vernunft, die Hans-Joachim Höhn, leicht anders bestimmt als ei-

ne »anamnetisch[e] Vernunft«, Höhn, Messianische Zeit, 318, an einer speziellen Zeitsignatur und

einem Modus des Erinnerns an die Opfer der Geschichte festmacht. Die messianische Vernunft

nämlich »erinnert sich dieser Opfer nicht derart, ›als ob‹ sie nur Opfer seien. Sie legt sie nicht dar-

auf fest und reduziert ihre Identität nicht darauf, unter die Räder der Geschichte gekommen zu

sein«, ebd. Das verneinte als ob scheint auch hier, mit leicht anderem Fokus, eine Möglichkeit der

Vergangenheit, eine Potenzialität der Erinnerung im Sinne einer möglichen anderen Perspekti-

ve anzudeuten, die das Erinnerte nicht auf eine bestimmte Funktion festschreibt. Vgl. auch die

Überlegungen von Sibylle Schmidt, die für AgambensWas von Auschwitz bleibt das Verhältnis von

Erinnerung und Repräsentation behandelt: »Die Darstellung und Archivierung erscheint nur auf

den ersten Blick als Schutz gegen das Vergessen. Genauer betrachtet begünstigt die wiederholte

Erinnerung in Form von Darstellung gerade das Vergessen – das Ereignis wird in der Erinnerung

immer mehr überformt, bis es schließlich ganz durch die Darstellung ersetzt – und damit verges-

senwird«, Schmidt, Für den Zeugen zeugen, 102. Dieser Aspekt kannmit AgambensÜberlegungen

zum Unvergesslichen in der hier vorgeschlagenen Interpretation verbunden werden: Das Unver-

gessliche fungiert dann als Operator, der die Potenzialität in jeder Repräsentation markiert.

182 In dieser Hinsicht ist die weiter oben berührte Frage nach einem möglichen Bestimmungspro-

blem zumindest anzugehen: Offenbar scheint es, wie im Haupttext argumentiert, nicht darum

zu gehen, dass das je Vergessene überhaupt bestimmt wird. Die zitierte Formulierung über den

»ontologische[n] Verbrauch, den wir in uns tragen«, Zdb 51, scheint sich auf alltäglich Vergessenes

zu beziehen, das in der Tat jenseits des Erinnerns steht. Die argumentationsstrategische Funkti-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Das Messianische

ve Geschichtsschreibung würde wiederum andere potenzielle Erinnerungen vergessen.

Dann aber ist das je Vergessene nicht als solches im Blick, sondern im Bezug zur je-

weiligen Gegenwart: Das Unvergessliche markiert das Potenzielle in jeder Erinnerung,

ohne sie durch eine Alternative zu ersetzen. Es steht dafür, dass die individuelle wie

kollektive Geschichte, auf die sich Identität gründet, auch anders hätte erzählt werden

können – und entspricht auf dieseWeise einer Relation zum Subjekt: »Deswegen kann,

wer dem Verlorenen treu bleibt, nicht an irgendeine Identität oder weltliche klēsis glau-

ben« (Zdb 53/44). Das Unvergessliche fungiert als der Rest, der nie genau anzugeben ist

– aber der in die Gegenwart führt und in ihr jede Identität verunklart.

II.4.d) Das Unrettbare, zweiter Rekurs

Die Überlegungen zur Erfordernis und zum Unvergesslichen bezieht Agamben unmit-

telbar auf Paulus und qualifiziert das Messianische als einen Ort der Erfordernis der

Erlösung (vgl. Zdb 52f/44). Diese Erlösung kann sich jedoch, gemäß Agambens Adorno-

Kritik, messianisch weder als Fiktion noch als ästhetische Betrachtung im Modus des

Als-ob darstellen, sondern vollzieht sich in der Doppelung von Berufung und Widerru-

fung, die Agamben in seiner Interpretation der messianische klēsis entwickelt (vgl. v.a.

Zdb 30-39) und die in dieser Untersuchung weiter unten behandelt wird (vgl. Kapitel

III.1.f.a). Es geht somit um die Beziehung von Existierendem und Möglichkeit – oder

darum, dass die je konkrete Berufung zugleich widerrufen wird, um sie als mögliche

markieren zu können:

»DieAnkunft desMessias (L’avvento delmessia) bedeutet, daßalleDinge–undmit ihnen

auch das Subjekt, das sie betrachtet – vom Als-ob-nicht eingenommen und mit einer

einzigenGeste zugleich berufen undwiderrufen sind (sono prese nel come non, chiamate

e revocate nello stesso gesto). […] Die messianische Berufung disloziert und annulliert

zuallererst das Subjekt (La vocazionemessianica disloca e nullifica innanzi tutto il soggetto)«

(Zdb 53/44).

Das Ereignis der Ankunft des Messias scheint auch hier theoretisch unterbestimmt zu

sein, weil nicht ausgewiesen wird, wie und warum es die Berufung und Widerrufung

bedingen kann:Was also dasMessianische als Ort der Erfordernis mit demMessias zu tun

hat, wäre theologisch genauer zu qualifizieren. Von Interesse ist hier, dass die messia-

nische Berufung keine neue Berufung darstellt, sondern alle Dinge ebenso wie das sie

betrachtende Subjekt in den Modus des Als-ob-nicht versetzt. Die Rettung oder Erlö-

sung, für die Agamben argumentiert, hat also, wie Sergei Prozorov zu Recht anmerkt,

weder einen positiven Inhalt noch führt sie restaurativ zu einer religiösen Tradition

zurück.183 Wie weiter oben für die Entschöpfung argumentiert, geht es eher um die

Rückführung zur Potenz, die paulinisch-messianisch das Als-ob-nicht artikuliert.184 Die

on des Unvergesslichen führt in die Gegenwart, deren Kontingenz es markiert – dafür aber muss

es als solches nicht bestimmt werden. Dabei dürfte die spezielle Treue zum Verlorenen zumal im

Modus der Praxis Bartlebys möglich sein: als Experiment.

183 Vgl. Prozorov, Redemption, 166.

184 Damit schlägt die vorliegende Untersuchung eine andere Interpretation vor als Höhn, Messiani-

sche Zeit, 311, der in Bezug auf Zdb 53 in derDoppelung vonBerufungundWiderrufung tendenziell

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 213

Erlösung ist in dieser Hinsicht, so Prozorov überzeugend, »no longer a fictitious per-

spective from which a subject contemplates the world, but rather a real condition of the

dislocation of the subject«185.

In der Folge bringt Agamben die Erlösung in einer dichten Passage mit der Zu-

ordnung von Rettung und Unrettbarkeit in Verbindung. In der an Paulus entwickelten

messianischen Fassung wird diese Denkfigur leicht variiert: Hier wird weniger die Ret-

tung quaUnerlösbarkeit oder im Modus des Verlusts akzentuiert, als mehr der Zusam-

menfall von Rettung und Unrettbarkeit, der der Struktur des Als-ob-nicht entspricht.186

Man ist im Modus des Als-ob-nicht gerettet und zugleich als-ob-nicht gerettet – und hier

aus diesem Grund: unrettbar.

»Derjenige, der in der messianischen Berufung bleibt, kennt kein Als-ob, verfügt nicht

mehr über Gleichnisse. Er weiß, daß in der messianischen Zeit die gerettete mit der

unrettbar verlorenen Welt identisch ist (nel tempo messianico, il mondo salvato coincide

con quello irrimediabilmente perduto), daß er nun, mit denWorten Bonhoeffers, wirklich

in einer Welt ohne Gott leben muß (realmente nel mondo senza Dio) und daß er in kei-

nerWeise dieses Ohne-Gott-Sein derWelt verdecken darf, daß der Gott, der ihn rettet,

der Gott ist, der ihn verläßt (il Dio che lo salva è il Dio che lo abbandona), daß die Ret-

tung vor den Repräsentationen (vor dem Als-ob) nicht beanspruchen darf, auch noch

den Schein der Rettung zu retten. Dasmessianische Subjekt betrachtet dieWelt nicht,

als ob sie gerettet wäre. Vielmehr betrachtet es die Rettung, indem es sich – mit den

Worten Benjamins – im Unrettbaren verliert (contempla la salvezza solo mentre si perde

nell’insalvabile)« (Zdb 54/45, vgl. ebd., 69f).

Gegen die Rettung als-ob wird hier der Zusammenfall von Rettung und Unrettbarkeit,

die Koinzidenz von verlorener und geretteter Welt akzentuiert. Liest man dies vor dem

Hintergrund der oben angestellten Überlegungen, so besteht die messianische Rettung

darin, dass jede Hoffnung auf irgendeine externe Rettung aufgegeben wird. Messia-

nisch-zeitlich formuliert ist keine bessere Zukunft zu erhoffen, die durch Fortschritt

erreicht oder durch göttlichen Eingriff eingeläutet würde: Messianisch-zeitlich geht es

um das Jetzt, in dem die Welt unrettbar ist. Wie oben bereits nahegelegt, bezieht sich

Agamben mit dem Verweis auf Benjamin offenbar auf Fragment N 9,7 der Passagenar-

beit, in dem es heißt: »Die Rettung, die dergestalt […] vollzogenwird, läßt immer nur an

denAspekt derWiderrufung akzentuiert: »Entsprechend karg ist seine [d.i. Agambens, HR] Sondie-

rung dessen, was nach der völligen Subtraktion aller alten Bestimmungen noch Bestand und Be-

deutung hat. […]Was alle Bestimmungen und Bestimmbarkeiten verloren hat, ist zwar nichtmehr

unterscheidbar von etwas Anderem und darum auch nicht mehr mögliches Objekt von Diskrimi-

nierungen. Es ist aber auch nicht mehr identifizierbar«, ebd. Die messianische Berufung scheint

sich dagegen nicht nur als Subtraktion und Verlust von Bestimmungen darzustellen, sondern eine

spannungsvolle Relation zu ihnen zu ermöglichen: Sie werden möglich – denn was ist oder war,

erfordert nicht Subtraktion, sondern seineMöglichkeit.

185 Prozorov, Redemption, 167.

186 Auch deshalb kann, wie Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 151f, Prozorov, Redemption, 167,

und Durantaye, Agamben, 382, anmerken, das paulinische hōsmē in Agambens Interpretationmit

der messianischen Verrückung verbunden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Das Messianische

dem, im nächsten Augenblick schon unrettbar verlornen <sich> vollziehen«187. Agam-

ben nimmt jedoch eine Variation vor: Während bei Benjamin das im nächsten Augenblick

Unrettbare gerettet wird, lässt Agamben beides zusammenfallen – denkt allerdings in

der Tat, nochmals, eine Rettung.188

Hans-Joachim Höhn hat eingewendet, dass die letzten Sätze der zitierten Passa-

ge »[n]icht mehr […] als paulinisches Denken« identifizierbar seien, und angefragt, ob

»aus dem jesuanischen und paulinischen Messianismus nicht gerade das Dementi zur

Rede von der Unrettbarkeit und heillosen Verlorenheit der Welt«189 spreche. Die vor-

liegende Untersuchung schließt sich dieser Einschätzung an – aber sie versucht, auch

den Grund dafür anzugeben, dass Agambens Überlegungen zur Unrettbarkeit nicht als

paulinisch identifiziert werden können: Das Leitmotiv der Unrettbarkeit, das in dieser

Untersuchung verfolgt wird, legt nahe, dass Agamben für den Begriff eher auf seine

eigenen als auf die paulinischen Texte zurückgreift – Unrettbarkeit ist kein paulinisches

Thema, sondern ein Thema Agambens. Das bedingt, dass das Messianische in Agam-

bens Fassung in der Tat soteriologisch paradox funktioniert und insofern theologisch-

traditionell schwerlich zu rezipieren sein dürfte.

Aus theologischer Perspektive ist aber von Interesse, dass die Zuordnungen in der

zuletzt zitierten Passage auch den Gottesbegriff betreffen: Offenbar wird hier eineWelt

ohne Gott, oder präziser: ohne Bezug auf einen Gottesbegriff gedacht. Aber gerade der in

Agambens Fassung des Messianischen fehlende Bezug auf Transzendenz ist, wie oben

nahegelegt, nicht als Mangel oder Fehlen zu interpretieren, ist nicht bitter: Stattdes-

sen führt Agambens Messianisches in eine vollkommen profane Welt ohne Gott, in der

Transzendenz nicht einmal im Modus der Verneinung vorausgesetzt wird: Wie für die

Offenbarung argumentiert, ist ihr Ausbleiben in derWelt ebenso wenig zu beklagen wie

die Profanität der Welt – vielmehr wird gerade dies zum eigentlich Göttlichen umco-

diert (vgl. oben Kapitel II.2.f). DasOhne-Gott-Sein der Welt ist demgemäß, wie zitiert, in

keiner Weise zu verdecken. Dass dabei nicht einmal der »Schein der Rettung zu retten«

187 Benjamin, Passagen-Werk, 592.

188 Vgl. auch die Aufnahme der Figur der Unrettbarkeit mit Bezug auf Paulus in Agambens Text L’av-

ventura von 2015: »Dass wir laut den Worten des Apostels ›in der Hoffnung gerettet worden sind‹

(Röm8,24), ist deshalb zugleichwahr und nicht wahr.Wenn der Gegenstand derHoffnung das Un-

erfüllbare ist, können wir nur als Unrettbare – schon Gerettete – auf Rettung hoffen«, AF 68. Auch

in dieser nochmals anders gewendeten Zuordnung sind wir als Unrettbare gerettet. Vgl. die For-

mulierung in Idee der Prosa von 1985, dass »die menschliche Überlieferung […] nicht nur das retten

will, was zu retten ist (die Wesensmerkmale der Spezies), sondern auch das, was schlechterdings

unrettbar ist, was je schon verloren ist, was niemals als ein Eigentum besessen werden kann und

ebendarum unvergeßbar bleibt«, IP 94.

189 Höhn, Messianische Zeit, 311f. Weniger einleuchtend scheint die Auslegung von Dausner, Chris-

tologie, der im Kontext eines Kommentars zu den Ausnahmezustandsbegriffen bei Schmitt und

Benjamin auch aus Agambens Beschreibung der messianischen Rettung zitiert und anschließt:

»Gerade darum aber werde der Unterschied zwischen Rettung und Katastrophe bis zur Unkennt-

lichkeit nivelliert«, ebd., 290. In Bezug auf die beiden Ausnahmezustände dürfte es jedoch, siehe

unten Kapitel III.1.c.b, in der Tat eine Differenz zwischen beiden geben; abgesehen davon scheint

die Unrettbarkeit nicht katastrophisch oder apokalyptisch gedacht zu sein und nicht imModus ei-

ner Ununterscheidbarkeit zur Rettung zu führen. Vielmehr ist das Sich-Verlieren im Unrettbaren

wie zitiert die Form, in der Rettung betrachtet werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 215

(Zdb 54) ist, kann als Variation auf Agambens Kafka-Bezug zur Frage der Erlösung ge-

lesen werden (vgl. KG 97 und oben Kapitel II.2.f): Rettung gibt es – aber es gibt sie erst

durch die vollständige Unrettbarkeit, also nie für uns.190 Bereits der Schein einer Ret-

tung würde die Unrettbarkeit nicht radikal genug denken; und sobald man weiß, dass

man gerettet ist, ist man es nicht mehr. Gerade dies dürfte, nochmals, die Verwendung

theologischer Begriffe anleiten, denn sie werden weder ausgeschlossen noch verneint,

sondern imModus eines anderen Gebrauchs umcodiert: Dies allerdings wird durch das

Ohne-Gott-Sein der Welt erst ermöglicht.

Dafür steht auch der Bonhoeffer-Bezug der zitierten Passage. Für seineÜberlegung,

dass dasmessianische Subjekt »nun […] wirklich in einerWelt ohne Gott lebenmuß und

[…] in keiner Weise dieses Ohne-Gott-Sein der Welt verdecken darf, daß der Gott, der

ihn rettet, der Gott ist, der ihn verläßt« (Zdb 54), verweist Agamben auf die »Wort[e]

Bonhoeffers« (Zdb 54). Ein präzises Zitat oder eine Quellenangabe fehlen; gemeint ist

offenbar die bekannte Formulierung in dem Brief aus Bonhoeffers Tegeler Haft vom 16.

Juli 1944: »Gott gibt uns zu wissen, daß wir leben müssen als solche, die mit dem Leben

ohne Gott fertig werden. Der Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der uns verläßt«191

Agambens Text lässt sich als Palimpsest zu den Formulierungen Bonhoeffers lesen

– allerdings verschiebt er sie auch. In dem zitierten Brief Bonhoeffers heißt es außer-

dem: »Und eben dies erkennen wir – vor Gott! […] Vor und mit Gott leben wir ohne

Gott«192. Vor und mit Gott ohne Gott – Agambens Version omittiert den ersten Teil die-

ser Zuordnung. Analog ist für Bonhoeffer der »Gott, der mit uns ist, […] der Gott, der

uns verläßt«, während Agamben die Formulierung auf die Rettung hin auslegt und über

denjenigen, der in der messianischen klēsis bleibt, schreibt, »daß der Gott, der ihn ret-

tet, der Gott ist, der ihn verläßt« (Zdb 54): Bonhoeffers Verschränkung des Gottes, der

mit uns istmit dem Gott, der uns verlässt wird bei Agamben zur Rettung durch einen Gott,

der die Welt ihrem »Ohne-Gott-Sein« (Zdb 54) überlässt.193 Umso weniger naheliegend

dürfte eine theologisch-traditionelle Lesart von Agambens Soteriologie sein.194 Darauf

190 Vgl. den Rekurs auf das Unrettbare bei Zdb 69f, der, wiederum mit Benjamin eingeführt, den

Rest als »jenes Unrettbare, aus dessen Perspektive allein eine Rettung erreichbar ist«, Zdb 69, be-

schreibt. Unmittelbar anschließend zitiert Agamben Kafkas Aphorismus über die Hoffnung, die

es für uns nicht gibt, und erklärt ihn mit den Überlegungen zur Unrettbarkeit.

191 Bonhoeffer, Dietrich:Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Herausgege-

ben von Eberhard Bethge. Mit einem Nachwort von Christian Gremmels, Gütersloh: Gütersloher

Verlagshaus 212013, 192.

192 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 192.

193 Die markierte Differenz lässt sich auch an Bonhoeffers Äußerung im Brief vom 5. Dezember 1943

spiegeln: »nur wennman das Leben und die Erde so liebt, daßmit ihr alles verloren und zu Ende zu

sein scheint, darf man an die Auferstehung der Toten und eine neue Welt glauben«, Bonhoeffer,

Widerstand und Ergebung, 87. Mit der Erde scheint für Bonhoeffer alles verloren, während Agam-

ben von einer explizit »unrettbar verlorenenWelt« ausgeht, sodass für ihn, umgekehrt, der »Schein

der Rettung« nicht zu retten ist, Zdb 54:Während also bei Bonhoeffer der Glaube an eine neueWelt,

wenngleich unter der angegebenen Bedingung, möglich scheint, geht Agamben davon aus, dass

die »gerettete mit der unrettbar verlorenen Welt identisch ist«, ebd.

194 Vgl. aber auch die Interpretation dieser Passage von RenéDausner: »Die Komplexität des Denkens

wird deutlich, wenn man sich vor Augen führt, dass Agamben als Referenz dieser Wendung Diet-

rich Bonhoeffer angibt. Die Aussage ›ohne Gott‹ ist somit keine atheistische Position, sondern eine

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Das Messianische

ist weiter unten genauer einzugehen. Zunächst muss die thematische Linie von Agam-

bens Bartleby-Interpretationen um zwei weitere Texte ergänzt werden.

II.5 Die Aporien der Souveränität, die Aporien der aristotelischen Ethik

Wie erwähnt hat Bartleby auch in den Bänden des Homo-sacer-Projekts Gastauftritte,

die die Deutung der Figur den veränderten Kontexten entsprechend anpassen. In den

beiden hier zu untersuchenden Texten hat Bartleby es mit Aporien zu tun: Im ersten

Band des insgesamt neunbändigen Projekts,Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita von

1995195, geht es politisch-philosophisch zugespitzt um Bartlebys Verhältnis zu den Apo-

rien der Souveränität; im fünften Teilband des zweiten Teils,OpusDei. Archeologia dell’uf-

ficio196 aus dem Jahr 2012, werden die Aporien der aristotelischen Ethik untersucht. In

beiden Fällen steht Bartlebys Auftritt im Kontext einer Diskussion des Verhältnisses von

Akt und Potenz, sodass die Figur mit dem philosophischen Thema verbunden bleibt.

In der zwei Jahre nach dem Bartleby-Essay publizierten Monographie Homo sacer

wird der politisch-philosophische Ansatz in dem Kapitel Potenz und Recht (Potenza e di-

ritto) (HS 50-59/46-56) in Beziehung zur Ontologie gesetzt.197 Das Scharnier der Argu-

theologisch gewendete Aussage über die Welt in ihrer Differenz zu Gott«, Dausner, Christologie,

355. Abgesehen davon, dass Agamben Bonhoeffers Äußerungen wie gezeigt in einer spezifischen

Interpretation verwendet, wäre anzufragen, ob bereits der Bezug auf einen Theologen Agambens

These zu einer theologisch gewendetenmacht.Dausner argumentiert entsprechend, dassAgambens

Überlegungen nicht auf einen »Atheismus, der Gottes Existenz bestreitenwürde«, ebd., hinauslie-

fen, sondern stattdessen die »Differenz zwischen Gott und Welt, Transzendenz und Immanenz«,

ebd., radikal zugespitzt dächten. Tatsächlich vertritt Agamben keinen expliziten Atheismus, der

Transzendenz ausschließend einschließen und wiederum eine These über Transzendenz darstel-

len würde; vielmehr akzentuiert er – mithin a-theologisch im skizzierten Sinne – die Profanität

der Welt. Dennoch fragt sich, wie eine Theologie in einer Welt ohne Gott – und nicht in der Dop-

pelung vor und mit Gott ohne Gott – von Gott sprechen könnte. Dausner legt eine Deutung unter

Rückgriff auf das hōs mē und die phänomenologisch eingeführte signifikative Differenz vor und

schreibt: »Demnach wäre die ›Welt ohne Gott‹ eine Welt, in der ›Gott als Gott‹ erscheint – in einer

Differenz, die zeittheoretisch zu bestimmen ist: als Diachronie oder als Parusie«, ebd., 356. Dies

ist theologisch überzeugend; es fragt sich allerdings, wie Agambens Überlegungen zur Profanität

derWelt dezidiert ohneGottmit dieser ErscheinungGottes als Gott in derWelt zu verbindenwären.

195 Die deutsche Ausgabe erschien 2002 unter demTitelHomo sacer.Die souveräneMacht und das nackte

Leben. Aus dem Italienischen von Hubert Thüring, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002; daraus wird im

Folgendenmit der Sigle HS und Seitenangabe im Fließtext zitiert. Seitenzahlen nach dem Schräg-

strich verweisen auf die italienische AusgabeHomo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Turin: Giulio

Einaudi 1995.

196 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel Opus Dei. Archäologie des Amts. Aus dem Italie-

nischen von Michael Hack, Frankfurt a.M.: S. Fischer 2013. Aus dieser Ausgabe wird mit der Sigle

OD und Seitenangabe im Fließtext zitiert. Die italienische Ausgabe Opus Dei. Archeologia dell’uffi-

cio, Homo sacer, II, 5, Turin: Bollati Boringhieri 2012 wird mit Seitenangabe nach dem Schrägstrich

zitiert.

197 Zur Kritik der Verbindung von Politik und Ontologie vgl. z.B. die Überlegungen bei Geulen, Agam-

bens Politik, v.a. 66, die urteilt: »Es führt aber weder einWeg direkt von der Ontologie in die Politik

noch einer von der Politik in die Ontologie. Das Argument bleibt hier selbst die Beziehung seiner

Elemente schuldig«, ebd. Wie weiter oben zitiert ist der Ausgriff von der aristotelischen Diskussi-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 217

mentation bildet der Rekurs auf einen Text von Antonio Negri. Gegen Negri versucht

Agamben zu zeigen, dass die Beziehung von konstituierender und konstituierter Ge-

walt als eine Beziehung von »Bann und Verlassenheit« (HS 54) zu denken ist, als ei-

ne Beziehung der einschließenden Ausnahme also, die beide Gewalten eng aneinan-

der bindet. Die konstituierende Gewalt sei nicht unabhängig von der konstituierten zu

denken, vielmehr seien beide vermittels der Struktur der Souveränität verschränkt.198

Agamben folgt einem Hinweis Negris auf die Beziehung von politischer Philosophie

und Ontologie und argumentiert, dass die Struktur der Souveränität ihren privilegier-

ten Ort im Verhältnis von Akt und Potenz habe. Die aristotelische Beschreibung dieses

Verhältnisses habe nämlich, so argumentiert Agamben,

»der abendländischen Philosophie das Paradigma der Souveränität (il paradigma del-

la sovranità) gestiftet. Denn der Struktur der Potenz, die genau über ihr Nicht-sein-

Können, mit dem Akt in Beziehung bleibt (si mantiene in relazione con l’atto precisamente

attraverso il suo poter non essere), entspricht (corrisponde) jene des souveränen Banns, der

sich auf die Ausnahme anwendet, indem er sich abwendet. Die Potenz (in ihrem dop-

pelten Aspekt von Potenz zu und Potenz nicht zu) ist die Weise, auf die sich das Sein

souverän gründet (La potenza (nel suo duplice aspetto di potenza di e potenza di non) è il modo

attraverso cui l’essere si fonda sovranamente)« (HS 57/54, Hervorhebung im Original).

In dieser Fassung der Diskussion bleibt die Potenz imModus ihrer eigenen Abwendung

mit dem Akt in Verbindung und entspricht insofern der souveränen Bannstruktur, die

konstituierende und konstituierte Gewalt miteinander verschaltet. Entsprechend deu-

tet Agamben an, dass das politisch-philosophische Problem des Verhältnisses der bei-

den Gewalten im ontologischen Paradigma angegangen werden könne: Eine jenseits

des Souveränitätsprinzips gedachte politische Philosophie sei nur zu entwickeln, wenn

die Denkform der Ontologie, die die Potenz in der Unterordnung an den Akt binde,

durch eine »neue und kohärente Ontologie der Potenz« (una nuova e coerente ontologia

della potenza) (HS 55/51) ersetzt worden sei. Bisherige Versuche, ein Denken des Seins

jenseits der Struktur der Souveränität zu entwickeln, hätten sich jedoch nicht vollstän-

dig von ihr lösen können. Dass in der sich anschließenden Aufzählung – neben Bataille

und demBegriff désœuvrement, der im nächsten Kapitel zu behandeln ist – auch Bartleby

genannt wird, bedingt offenbar, dass dieser hier nicht als Vorbild politischen Handelns

eingeführt wird. Auch hier fokussiert Agamben souveränitätstheoretisch zugespitzt die

ontologische Frage nach dem Verhältnis der Modi der Potenz:

»Der stärkste Einwand gegen das Prinzip der Souveränität steckt in Herman Melvilles

Bartleby, demSchreiber, dermit seinem ›ichmöchte lieber nicht‹ jeder Entscheidungs-

möglichkeit zwischen Potenz zu und Potenz nicht zu widersteht (resiste a ogni possibilità

on von Potenz und Akt auf die politische Philosophie bereits in dem TextDieMacht des Denkens von

1986 angelegt: Dort hatte Agamben die Notwendigkeit unterstrichen, »in der Politik, das Problem

des Erhalts der konstituierenden Macht in der konstituierten Macht neu zu konzipieren«, MdD

329.

198 Zu dem Text von Negri und der Auseinandersetzung vgl. die luzide Rekonstruktion der Argumen-

tation Agambens sowie der verschiedenen Antworten Negris bei Neilson, Brett: Potenza Nuda?

Sovereignty, Biopolitics, Capitalism, in: Contretemps 5 (2004), 63-78.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Das Messianische

di decidere fra potenza di e potenza di non). Diese Figuren treiben die Aporie der Souverä-

nität (l’aporia della sovranità) an die Grenze, doch gelingt es ihnen dennoch nicht, sich

vollends aus ihrem Bann zu lösen« (HS 59/56, Hervorhebung in der Übersetzung).

Im Kontext der Exposition der Struktur der Souveränität erscheint Bartleby nicht als

Messias der Entschöpfung: Er steht an der Grenze der Souveränität, ohne sich aus ihrem

Bann lösen und eine Ontologie vollständig jenseits von ihr ermöglichen zu können.Wie

diese veränderte Deutung zu erklären ist, wird nicht reflektiert; offenbar bleibt Bartleby

trotz seines Widerstands gegen die Entscheidung zwischen den beiden Aspekten der

Potenz noch in einer Beziehung zum Akt. Möglicherweise liegt der Grund darin, dass

er, weil er nicht schreibt, tatsächlich eine bestimmte Potenz-nicht-zu aktualisiert – ein

Denken »jenseits aller Figuren der Beziehung […], selbst jenseits jener Grenzbeziehung,

die der souveräne Bann ist« (HS 58), wird dadurch noch nicht realisiert. Vor allem aber

ist Bartleby in der Argumentation inHomo sacer keine explizit messianische Figur – eine

messianische Aufgabe übernimmt in diesem Zusammenhang, wie im nächsten Kapitel

zu zeigen ist, eine andere literarische Figur: der Mann vom Lande aus Kafkas Vor dem

Gesetz.

Die Frage des Verhältnisses von Potenz undAktwird indessen imHomo-sacer-Projekt

ein weiteres Mal mit Bartleby exemplifiziert: In Opus Dei illustriert Bartleby als Chiffre

(cifra) die Aporien der aristotelischen Ethik (vgl. OD 157/113). Agambens Ansatz ist hier

ebenfalls ein ontologischer, insofern seine, so mit dem Untertitel der Studie, Archäologie

des Amts die Entwicklung der »Ontologie der Operativität« (OD 102/74) kritisch rekon-

struiert. Seine Archäologie zielt darauf, den Einfluss der Kategorie derWirkmächtigkeit

auf die Ontologie zu untersuchen, also zu zeigen, dass und wie das Sein zunehmend

als Praxis gedacht worden sei. Das Forschungsfeld wird explizit als theologisches be-

schrieben: Mit der Liturgie habe die Theologie ein »neues ontologisch-praktisches Para-

digma« (OD 107/78) entwickelt: Die Liturgie fasst Agamben entsprechend als eine Art

strategischen Operator auf, der, mit den »Vorstellungen von effectus und opus operatum«

(OD 102/74), eine bestimmte Art der Praxis denkbar gemacht habe: die »Wirklichkeit«

(l’effettualità) (OD 107/78).199Wird das Sein in dem von Agamben rekonstruierten theolo-

gisch-liturgischen Paradigma gedacht, so wird es in Form einer Verwirklichung gedacht

(vgl. auch HA 10f).

199 Der Ansatz von Opus Dei ist bereits in Agambens erstem Buch DerMensch ohne Inhalt angelegt, vgl.

dort die Untersuchung des Diskurses über das menschliche Tun im Kapitel Poiesis und Praxis, MoI

91-124: »Die westliche Metaphysik empfängt dieses Verständnis des Seins als Wirkung und Akt

als ein Vermächtnis der christlichen Theologie, welche das höchste Wesen als actus purus dach-

te. […] Das ›Tun‹ des Menschen wird ab nun verstanden als eine Aktivität, die eine reale Wirkung

hervorbringt (das opus des operari, das factum des facere, den actus des agere), eineWirkung, deren

Wert sich nach demWillen bestimmt, der sich in ihr ausdrückt«, MoI 93. Vgl. auch die Bemerkun-

gen in Agambens Text Das unsagbare Mädchen, in dem er auf Odo Casels Beschreibung der Liturgie

als Mysterium verweist, vgl. UM 29, jedoch einen Unterschied von heidnischem Mysterium und

christlicher Liturgie in Bezug auf dieWirksamkeit namhaft macht: »Die Wirksamkeit der christli-

chenMysterien ist in jedem Fall und in jeder möglichen Situation garantiert, denn sie ist nicht das

Werk der Menschen, sondern von Gott. Nichts ist weiter von dieser irreduziblen Wirksamkeit der

Liturgie entfernt als das heidnische Mysterium«, ebd., 30.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Potenzialität und Profanität – Bartleby und das Experiment der Kontingenz 219

AgambensUntersuchung dermodernen, christlich-theologisch beeinflusstenOnto-

logie versucht dabei, den Boden zu bereiten, auf dem eine neu gedachte Ontologie, aber

auch, gemäß den Übergängen zwischen den Diskursen, eine andere Ethik und Politik

entwickeln werden könnten: eine »Ontologie jenseits der Operativität und des Gebots

[…] und eine Ethik und eine Politik, die von den Begriffen der Pflicht und des Willens

befreit sind« (OD 202/147). Diese Ontologie jedoch bleibt der kommenden Philosophie (vgl.

OD 202/147) vorbehalten und als Aufgabe zugewiesen. Mit der untersuchten Zeitstruk-

tur des Kommenden im Gegensatz zum Zukünftigen kann Agambens eigener Text als das

Kommenlassen einer solchen Philosophie verstanden werden, die das in seiner Archäo-

logie ans Licht gebrachte Potenzial ergreifen könnte.

Auch in Opus Dei behandelt Agamben Potenz und Akt als Kategorien des Seins (vgl.

OD 150/108), auch hier fragt er nach dem Übergang von Vermögen zu Verwirklichung.

Diese Frage führt er vor allem auf die aristotelische Lehre vom Habitus oder der hexis

(OD 150/108) als der »Instanz« (qualcosa), die diesen Übergang reguliert, eng. Da je-

de Potenz für Agambens Aristoteles im doppelten Modus einer Potenz-zu und einer

Potenz-nicht-zu gegeben ist, bleibt die Frage, aus welchen Gründen der Habitus den

Übergang durchführt oder eben nicht durchführt (vgl. OD 152/110): Das Problem stellt

sich somit als die Frage dar, wie der Habitus genau zu bestimmen ist (vgl. OD 154/111).

Die aristotelische Tugendlehre führe jedoch, so Agambens These, bei der Antwort auf

diese Frage zu einer Aporie: Der Begriff der Tugend als Bestimmung des Habitus bleibe

bei Aristoteles ambivalent, weil er einerseits ontologisch, andererseits praktisch funktio-

niere, also ebenso ein Sein wie ein Tun betreffe (vgl. OD 155/111). So jedoch könne der

Übergang von Potenz zu Akt durch den Begriff der Tugend nicht überzeugend geklärt

werden. Mit dem Akzent auf die Tugend nimmt Agambens Diskussion des Problems

eine andere Wendung – und dies betrifft die Figur Bartleby:

»Melvilles Bartleby, der Mann also, der per definitionem die Fähigkeit zu schreiben

besitzt, sie aber nicht ausüben kann (che ha la potenza di scrivere, ma non può esercitarla),

ist die vollkommene Chiffre für die Aporien der aristotelischen Ethik (la cifra perfetta

delle aporie dell’etica aristotelica)« (OD 157/113).

Hier wird eine völlig andere Deutung vorgelegt: Bartleby kann seine Schreibfähigkeit

nicht ausüben – exemplifiziert also die markierte Aporie der aristotelischen Ethik in

der Frage nach der Umsetzung eines Vermögens in eine Tätigkeit. Insofern erscheint

er nicht als Figur, die der Unterscheidung von Potenz-zu und Potenz-nicht-zu wider-

steht oder experimentell die Potenz als solche zu verifizieren sucht, und noch weniger

als Studierender oder alsmessianische Figur der Entschöpfung. Vielmehr fehlt ihm jede

Möglichkeit, überhaupt eine Potenz in den Akt umzusetzen. Textstrategisch muss sich

Bartleby in einer ausweglosen Situation befinden, um die beschriebene Aporie emble-

matisch veranschaulichen zu können. Dies dürfte jedoch eine Variation von Agambens

bisher referierten Interpretationen darstellen: Zwar bleibt der Diskurszusammenhang

der Frage nach Akt und Potenz in den in diesem Kapitel vorgestellten Texten ähnlich,

aber Bartlebys Funktion ändert sich von einer messianisch konnotierten Figur zu einer

Figur, die die Aporien illustriert, aus denen stattdessen die kommende Philosophiemit ei-

ner neu gedachten Ontologie entkommen würde. Diese neu gedachte, kommende On-

tologie könnte sich – gemäß Agambens kritischer Rekonstruktion einer Ontologie und

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Das Messianische

Ethik der Operativität – offenbar auf eine spezifische Form der Inoperativität beziehen.

Dies ist mit der Untersuchung von Agambens Überlegungen zur Untätigkeit (inoperosi-

tà), auch und zumal als messianischer Praxis (vgl. HH 297), im nächsten Kapitel genauer

zu präzisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

