Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das
Experiment der Kontingenz

Die bisherigen Uberlegungen haben die These vertreten, dass Agambens Bezug auf eine
messianische Figur in seinen Diskursen iiber Zeit oder Bild theoretisch unterbestimmt
bleibt und durch die Frage nach den Modalititen messianischer Zeiterfahrung iiber-
lagert wird. Tatsdchlich wird ein Subjekt Messias vorausgesetzt, etwa durch den pau-
linischen Bezug oder die zitierte Formulierung Benjamins, dass jede Sekunde - oder
jedes Bild — Pforte fiir den Eintritt dieses Messias sein konnte. Im Rahmen der Zeit-
reflexionen schien jedoch eher eine bestimmte Praxis messianisch bestimmt zu sein:
Die Praxis namlich, die darin besteht, messianische Zeit im kairés zu ergreifen, oder —
wie bei Debord oder dem historischen Subjekt — eine bestimmte Arbeit an Bildern und
ihrer zeitlichen und begrifflichen Ladung vorzunehmen. Allerdings benennt Agamben
auch konkrete messianische Figuren. In diesem und im nichsten Kapitel interessieren
zwei solcher Pridikationen: Bartleby, die Figur des Schreibers aus Melvilles gleichna-
miger Erzihlung, erscheint in einem Text von 1993 als »neuer Messias« (nuovo Messia) (B
71/87) und der Mann vom Lande aus Kafkas Parabel Vor dem Gesetz erhilt in Homo sacer
von 1995 eine weiter unten genauer zu bestimmende messianische Aufgabe. Gemif der
skizzierten Ubergingigkeit der Beziige handelt es sich um literarische Figuren, die mit
dem theologischen Begrift gedeutet werden — oder, in umgekehrter Perspektive, um
eine Deutung des theologischen Begriffs anhand literarischer Figuren.

Bei den bisherigen Uberlegungen wurden einige Fragen als Problemiiberhinge
markiert; etwa die Prizisierung des Begrifts der Dekreation oder Entschopfung und die
Frage danach, wie die Erschlieffung einer Moglichkeit oder Potenz fiir die Vergan-
genheit gedacht werden kann. Diese Uberhinge werden im rekursiven Gang dieses
Kapitels aufgegriffen. Es schligt eine Konstellation von Texten Agambens aus den
Jahren 1985 bis 2012 vor und kommentiert das Messianische anhand der Beziige auf
die literarische Figur Bartleby. Dabei geht es weniger um die leicht differierenden
Bartleby-Deutungen als mehr um die je konkrete messianische Qualifizierung: In
welchen Kontexten wird Bartleby messianisch konnotiert, wo fehlt eine solche Kon-
notation, wo erscheint sie verschoben? Zugleich kénnen von der Figur Bartleby aus
andere theologisch einschligige Begriffe Agambens — neben der Entschipfung etwa die

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Das Messianische

Unrettbarkeit — erschlossen werden. Insbesondere ermoglicht Bartleby einen Zugang
zu einem weiteren Begriff aus Agambens eingangs zitierter Bestimmung des Messia-
nischen, nimlich dem Begrift des Vermdgens oder der Potenz (potenza): In nahezu allen
Texten Agambens spielt die Idee der Potenz eine wichtige Rolle und verbindet als Relais
verschiedenste Diskurszusammenhinge, wobei Agamben sie in den meisten Fillen
unter Verweis auf die aristotelische Unterscheidung von Potenz (dynamis) und Akt (en-
érgeia) diskutiert.' Leland de la Durantaye urteilt, dass Agambens Fassung des Begriffs
der Potenz seine »central idea«* darstelle; entsprechend ausfiihrlich ist dieser Aspekt
in der Sekundirliteratur behandelt worden.? Die vorliegende Untersuchung schligt
zusitzlich die Uberlegung vor, dass diese Zentralitit an die — méglichen, potenziellen
- Uberginge in andere Diskurszusammenhinge gebunden ist: Die Denkfigur, die
Agamben im Kontext seiner Aristoteles-Diskussion als Potenz oder Vermigen entwickelt,
steht in engem Bezug zu anderen Begriffen — und dies realisiert formal wie material
eine Potenz auf der Ebene der Texte.

Neben der Potenz geht es in diesem Kapitel um einen weiteren Aspekt: In der Ein-
leitung zu dieser Untersuchung wurde vorgeschlagen, die Zuordnung von Messiani-
schem und Profanem in Agambens Uberlegungen zur Krippe vor der Hintergrundfo-
lie von Benjamins Theologisch-politischem Fragment zu lesen.* Wurde im ersten Kapitel
vor allem der Bezug Agambens auf Benjamins Thesen untersucht, so werden in die-
sem zweiten Kapitel Agambens Begriff der Unrettbarkeit ebenso wie seine Uberlegungen
zum Verhaltnis von Immanenz und Transzendenz vor dem Hintergrund von Benjamins
Verhiltnisbestimmung von Messianischem und Profanem gelesen: Als Aufnahme von
Benjamins Zuordnung ebenso wie als aktualisierende Fortschreibung, als Kommentar
ebenso wie als Transfer in andere Kontexte.

In anderem Zusammenhang charakterisiert Clemens Pornschlegel Agambens Be-
griff der Lebens-Form als den »Versuch eines profanen Messianismus<® und verweist eben-

1 Vgl. vor allem Die Macht des Denkens im gleichnamigen Sammelband, MdD 313-330, sowie z.B. B 23-
27, HS 50-59, KG 37-40, Zdb 111, NA 77f oder auch EuF 40ff. Vgl. dazu den einleitenden Essay von
Daniel Heller-Roazen zu der 1999 von ihm herausgegebenen Sammlung von Aufsidtzen Agambens
unter dem Titel potentialities: Heller-Roazen, What Was Never Written. Bereits hier ist anzumer-
ken, dass die 2005 erschienene Aufsatzsammlung La potenza del pensiero. Saggi e conferenze, Vicenza:
Neri Pozza 2005, die fast alle Aufsitze aus potentialities enthélt und um einige zusatzliche Texte
erweitert ist, in deutscher Ubersetzung 2013 unter dem fiir Agambens Begriffsverwendung eher
irrefiihrenden Titel Die Macht des Denkens erschienen ist, vgl. MdD. Um der Differenzierung von
potenza und potere und dem aristotelischen Bezug beim Gebrauch des ersteren Begriffs Rechnung
zu tragen, wire die Ubersetzung des Titels mit Das Vermogen des Denkens wohl angemessener.

2 Durantaye, Agamben, xix.

3 Vgl. z.B. den prézisen Artikel von Attell, Kevin: Art. Potentiality/Impotentiality, in: Murray, Alex/
Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben Dictionary, Edinburgh: University Press 2011,159-162, der eben-
falls von der »centrality of this doctrine of potentiality« fiir Agamben spricht, ebd., 162. Vgl. auch
Heller-Roazen, What Was Never Written, v.a. 14-18, sowie die konzise Deutung bei Durantaye,
Agamben, 4-7. Auch Colebrook und Maxwell halten die Potenz fir das bei Agamben dominieren-
de Konzept, vgl. Colebrook/Maxwell, Agamben, 29.

4 Vgl. zu Agambens Rezeption des Theologisch-politischen Fragments nochmals z.B. Durantaye, Homo
profanus, v.a. 32-48, sowie Durantaye, Agamben, 372-382.

5 Pornschlegel, Die Ausnahme und die Regel, 189.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

falls auf Benjamins Theologisch-politisches Fragment. Tatsichlich denkt Agamben, wie be-
reits angedeutet, Profanes und Messianisches nicht nur mit dem Bild zweier Pfeil-
richtungen eng zugeordnet, sondern scheint beides tendenziell zu vermischen, sodass
Pornschlegels Formulierung zutreffend sein diirfte. Dazu kommt indessen ein weite-
rer Aspekt: Uber das Theologisch-politische Fragment schreibt Irving Wohlfahrt, der Pfeil
des Profanen sei »[m]it einem Wort: [...] profan, nicht profanierend«6. Vivian Liska hat
sich auf diese Formulierung bezogen, um Agambens Fassung des Messianischen von
Benjamin zu unterscheiden: Sie kritisiert Agambens Rede von einer Strategie des Man-
nes vom Lande bei Kafka und setzt dagegen die These, dass Benjamin »nicht die ziel-
strebige — also >strategische« — Deaktivierung des Gesetzes im Blick [habe]. Nicht an
dessen profanierender Ungilltigkeitserklirung ist die Herbeifithrung des Reichs aus-
zurichten, sondern am profanen und irdischen Gliickstreben der Menschheit selbst«”.
Mit der Differenzierung von Profanem und Profanierendem ist ein zentraler Punkt zur
Bestimmung von Agambens Messianismus berithrt: Tatsichlich geht es offenbar, wie
vor allem im dritten Kapitel dieser Untersuchung zu zeigen ist, um eine bestimmte
Titigkeit, die unter anderem als Deaktivierung oder Entschépfung beschrieben werden
kann. Dann ginge es auch darum, das Profane aktiv herzustellen und auf diese Weise
eine messianische Lebensform zu realisieren — also um einen dezidiert profanierenden
Messianismus.

Bevor dem weiter nachgegangen werden kann, muss zunichst Agambens Denken
der Potenz skizziert werden; das Referat im Folgenden stiitzt sich primir auf die Fas-
sung der Diskussion in Homo sacer. Agamben geht davon aus, dass »Potenz und Akt [..]
fiir Aristoteles vor allem Kategorien der Ontologie (categorie dell'ontologia) [sind], zwei
Modi, »in denen das Sein gesagt wird« (due modi >in cui lessere si dice« (HS 59/55).% Auf
diese Weise wird das Vermégen, wird die Potenz nicht lediglich als logische Vorausset-
zung eines Akts, einer Verwirklichung, gedacht, sondern erhilt die ontologische Qua-
litit einer Seinsmodalitit — eine Aristoteles-Interpretation, die, so Eva Geulen, eine
»keineswegs kanonische« ist.” Diese ontologische Lesart der Potenz stellt zugleich die
Frage nach der Qualifizierung ihrer Existenz als solcher, unabhingig von ihrer Ausrich-
tung auf den Akt. Diese Perspektive nimmt der fiinfte Teilband des zweiten Teils von
Homo sacer auf, die 2012 unter dem Titel Opus Dei publizierte Archiologie des Amts, die ei-
ner »kommenden Philosophie« (filosofia che viene) (OD 202/147) die Aufgabe zuweist, eine
»Ontologie jenseits der Operativitit und des Gebots zu denken« (OD 202/147). Damit
wird eine Ontologie anvisiert, die nicht von dem her denkt, was operativ ausgefiihrt,
ins opus gesetzt wird.

Wie aber liefe sich das Vermdogen als solches und autonom (vgl. HS 55/52) denken? Tat-
sichlich muss der Potenz, dem Vermogen, offenbar eine Existenz unabhingig von der
konkreten Verwirklichung eignen: Das Vermogen miisste auch dann existieren, wenn

6 Wohlfahrt, Nihilistischer Messianismus, 182.

7 Liska, Als ob nicht, 81.

8 Vgl. auch die dhnliche Bestimmung in Opus Dei: »In diesem Sinne ist die Unterscheidung von Po-
tenz und Akt bei Aristoteles zweifelsohne ontologisch (dynamis und energeia sind >zwei Weisen,
vom Seienden zu sprechen<«, OD 99/72.

9 Ceulen, Agamben, 46.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

141


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Das Messianische

es nicht zu einer Handlung fithrt. So behalte etwa ein Kitharaspieler das Vermdgen zu
spielen auch dann, wenn er nicht spielt (vgl. HS 55, B 13f, MdD 317f) — seine Potenz
zu spielen muss ihm also unabhingig von der konkreten Aktualisierung zugeschrie-
ben werden kénnen. Bereits hier deutet sich an, inwiefern Bartleby, der Schreiber, der
sein Schreibvermdégen nicht umsetzt, Emblem fiir Agambens Potenzdenken sein kann:
Bartleby kann potenziell auch dann schreiben, wenn er es aktuell vorzieht, dies nicht zu
tun.

Wie ist diese Existenz des Vermodgens zu denken? Agamben zufolge besitzt die Po-
tenz bei Aristoteles einen »doppelten Aspekt« (HS 57/54): Einerseits ist sie die positi-
ve Potenz-zu einer Handlung, ist also ein Vermdgen, das sich in einem Akt realisieren
kann. Zugleich muss jedoch denkbar sein, dass sich diese Potenz auch nicht in den ent-
sprechenden Akt umsetzt — nur dann nimlich handele es sich um eine Potenz, um eine
Moglichkeit, und keine Notwendigkeit. Jede Potenz-zu muss demnach zugleich auch als eine
»Potenz nicht zu (tun oder sein)« (HS 56/52), eine »adynamia« (HS 56/52), gedacht werden
(vgl. B 23f, KG 37). Diese adynamia als negative Potenz ist nicht als Impotenz oder Ohn-
macht zu verstehen:'® Vielmehr handele es sich um das Vermégen, einen konkreten Akt
nicht zu setzen (vgl. MdD 322f), um eine Potenz-nicht-zu. Nur in diesem doppelten Modus
kann Potenz als solche, als Potenz, verstanden werden: Wire sie lediglich Potenz-zu, so
wiirde sie sich immer in einen Akt umsetzen miissen — und wire mithin von dem Akt,
auf den sie sich richtet, nicht zu unterscheiden (vgl. B 13f, 23f). Gerade dann hitte sie
aufgehort, Potenz im Gegensatz zur Notwendigkeit zu sein: Die Potenz, so formuliert
Agamben, »vermay [...] den Akt, indem sie vermag, ihn nicht zu verwirklichen, sie ver-
mag die eigene Impotenz souverin« (pud latto potendo non realizzarlo, pud sovranamente
la propria impotenza) (HS 56/52f, Hervorhebungen im Original).

Dann allerdings muss bestimmt werden, wie sich der doppelte Aspekt der Potenz
beim Ubergang in den Akt darstellt, wie sich also {iberhaupt ein Ubergang zum Akt
vollziehen kann. Agamben verweist auf eine Formulierung aus der aristotelischen Me-
taphysik, die er als Beschreibung dieses Ubergangs liest, und legt die Umsetzung einer
Potenz in den Akt als Ablegen der negativen Potenz aus:* »Das Vermégende kann erst
dann zum Akt iibergehen, wenn es die Potenz, nicht zu sein (seine adynamia), ablegt«
(HS 56/53, vgl. B 58/79). Mit diesem Ablegen der Potenz-nicht-zu bezieht sich die Po-
tenz auf sich selbst: Sie vermag den Aspekt der Potenz-nicht-zu; im Ubergang zum Akt
vermag sie es, »nicht nicht zu kénnen« (non non-potere) (B 58/79). Nur auf diese Weise
ist Potenz als Potenz im Gegensatz zur Notwendigkeit einerseits und zur Unmoglichkeit
andererseits gedacht — denn

»[d]ieses Ablegen der Impotenz bedeutet nicht ihre Zerstérung, sondern im Gegenteil
ihre Erfillung; die Potenz wendet sich auf sich selbst zuriick, um sich sich selbst zu

10 Darauf weist z.B. Attell, Potentiality/Impotentiality, 160, hin. Durantaye, Agamben, 5, argumen-
tiert aufRerdem, dass die negative Potenz gerade deshalb nicht als Unvermdgen oder Mangel zu
verstehen ist, weil sie gar nicht vom Akt her, also nicht als der Verwirklichung untergeordnet, zu
denken ist.

11 Vgl. in der Metaphysik 1047a, 24-26: Aristoteles: Metaphysik. Schriften zur Ersten Philosophie. Uber-
setzt und herausgegeben von Franz F. Schwarz, Stuttgart: Reclam Verlag 2000, 225, und die Zitate
bei Agamben, HS 56/53, B 57/79 oder auch MdD 326.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

geben« (Questa deposizione dell’'impotenza non significa la sua distruzione, ma ¢, al contrario,
il suo compimento, il rivolgersi della potenza su se stessa per donarsi a se stessa) (HS 56/53).'>

Wie angedeutet versteht Agamben den aristotelischen Begriff der dynamis auch im Sin-
ne einer Mdglichkeit: In dem Text Die Macht des Denkens (La potenza del pensiero, MdD
313-330) von 1986 weist er darauf hin, dass die Bedeutungen Potenz und Mdaglichkeit
nicht zu trennen seien (vgl. MdD 316). Entsprechend interpretiert er das Verhiltnis von
Potenz und Akt je nach dem Kontext seiner konkreten Untersuchung nuanciert anders:
In Die Macht des Denkens akzentuiert er vor allem die Tatsache, dass die Potenz im Akt
nicht abgeschafft, sondern im skizzierten Sinne einer Selbstgabe erhalten und vervoll-
kommnet wird. Die Folgen eines solchen Verstindnisses deutet Agamben in wenigen
Sitzen fiir Philosophie, Asthetik, Politik und schliefilich fiir das Verstindnis des Le-
bens als solchem an - die skizzierte Denkfigur wird also strukturell in verschiedenste
Kontexte transferiert, in denen sie ihre Valenz entfalten kann:

»Die Konsequenzen dieser Cestalt der Potenz, die sich erhilt und im Akt vermehrt, in-
dem sie zur Selbst(zu)gabe wird, miissen wir erst noch ermessen. Sie zwingt uns dazu,
nicht nur das Verhiltnis zwischen Akt und Potenz, zwischen Méglichem und Wirkli-
chem, von Grund auf neu zu durchdenken, sondern ebenfalls, in der Asthetik, den Sta-
tus des kiinstlerischen Aktes und des Kunstwerks sowie, in der Politik, das Problem
des Erhalts der konstituierenden Macht in der konstituierten Macht neu zu konzipie-
ren. Die gesamte Auffassung vom Leben muss hinterfragt werden, wenn das Leben
tatsachlich als Vermogen gedacht werden soll, das seine eigenen Formen und Verwirk-
lichungen stets tibersteigt« (MdD 329f).

In Bartleby oder die Kontingenz von 1993 spitzt Agamben die Argumentation zur Frage
zu, wie angesichts des Ablegens der Potenz-nicht-zu beim Ubergang zum Akt das zu
denken ist, »das nicht sein konnte, sobald das Mégliche Wirklichkeit geworden ist« (B
58/79). Wie zu zeigen ist, iibernimmt in diesem Text Bartleby als messianische Figur die
soteriologische Funktion der Rettung dieser nicht realisierten Moglichkeiten, indem er
eine Art »Gleichgewicht [...] zwischen dem Sein-Kénnen und dem Nicht-sein-Kénnen«
(bilico [...] tra il poter essere e il poter non essere) (B 64/83) herstellt: Agambens Interpretation
des Verhiltnisses von Akt und Potenz ermdglicht es, jeden gesetzten Akt, jede Wirk-
lichkeit mit der jeweils eigenen Potenz in Verbindung zu bringen.

In Homo sacer von 1995 fithrt Agamben die Diskussion im politisch-philosophischen
Zusammenhang der Beziehung von konstituierender und konstituierter Gewalt ein und
interpretiert das Verhiltnis wiederum anders:**

12 In Die Macht des Denkens formuliert Agamben analog, dass nur»derjenige wirklich vermégend [ist],
der im Augenblick des Ubergangs zum Akt sein eigenes Vermégen-nicht-zu weder schlichtweg
auflést noch hinter sich zurtickldsst, sondern vielmehr das Vermogen-nicht-zu als solches in den
Akt (ibergehen lésst; allein derjenige also, der fahig ist, seine Potenz nicht nicht zu aktualisierenc,
MdD 328.

13 Wie erwihnt diirfte die Ubersetzung von La potenza del pensiero mit Die Macht des Denkens nicht
ganz prazise sein; angemessener wire wohl die Ubersetzung Das Verméogen des Denkens. Vgl. die
englische Ubersetzung von Daniel Heller-Roazen unter dem Titel On Potentiality, PO 177-184.

14 Eva Geulen hat iiberzeugend argumentiert, dass »Agambens Uberfithrung erkenntnistheoreti-
scher bzw. fundamentalontologischer Motive in politische und umgekehrt, argumentative Ver-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

143


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Das Messianische

»Wahrend er das authentische Wesen der Potenz beschrieb, hat Aristoteles in Wirk-
lichkeit der abendldndischen Philosophie das Paradigma der Souveranitét (il paradig-
ma della sovranita) gestiftet. Denn der Struktur der Potenz, die genau tber ihr Nicht-
sein-Kénnen, mit dem Akt in Beziehung bleibt, entspricht jene des souverdnen Banns
(bando sovrano), der sich auf die Ausnahme anwendet, indem er sich abwendet. Die
Potenz (in ihrem doppelten Aspekt von Potenz zu und Potenz nicht zu) ist die Weise,
auf die sich das Sein souverdn griindet (La potenza (nel suo duplice aspetto di potenza di e
potenza di non) ¢ il modo attraverso cui I'Essere si fonda sovranamente)« (HS 57/54).

Dem ist in diesem Kapitel genauer nachzugehen. Um Potenzialitdt und Profanitit in ihrer
Beziehung zum Messianischen zu bestimmen, geht die Untersuchung folgendermafen
vor: Zunichst werden zwei Texte aus Agambens Buch Idea della prosa von 1985 diskutiert
(IL.1). Es folgen Uberlegungen zu La comunita che viene von 1990, die neben Bartleby auch
die Figuren Robert Walsers behandeln (II.2). Von besonderem Interesse ist Agambens
Essay Bartleby o della contingenza von 1993, dem Bartleby nicht nur den Titel gibt, son-
dern der die literarische Figur dezidiert als neuen Messias entwickelt (I1.3). Die vorlie-
gende Untersuchung schligt auferdem vor, den im Romerbriefkommentar als messia-
nische Modalitit beschriebenen Begrift der Erfordernis (esigenza) vor dem Hintergrund
des spezifischen Vergangenheitsbezugs Bartlebys zu interpretieren (I1.4). Im Anschluss
werden die variierten Bartleby-Deutungen in Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita
von 1995 sowie in Opus Dei. Archeologia dell'ufficio von 2012 referiert (I1.5). Dass Bartleby
seine messianische Funktion in Homo sacer an eine andere literarische Figur, nimlich
Kafkas Mann vom Lande, abtreten wird, leitet zum nichsten Kapitel dieser Arbeit iiber.

Il.1 Bartleby als Student und seine limbische Natur

Melvilles Figur Bartleby tritt in zwei der insgesamt 33 kurzen Texte in Agambens Idea
della prosa® auf. In beiden Fillen handelt es sich um einen Verweis gegen Ende des je-
weiligen Textes, der die literarische Figur einfithrt, um die Argumentation zuzuspitzen

werfungen zeitigt, deren kumulativer Effekt in der Ausbildung von Aporien besteht«, Geulen, Eva:
Agambens Politik der Nicht-Beziehung, in: Borso, Vittoria/Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte,
Bernd (Hg.): Benjamin — Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabba-
lah, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2010, 59-69, hier 59. Auf das Problem weist auch Duran-
taye, Agamben, 234, hin. In der Perspektive dieser Untersuchung ist vor allem Geulens Rede von
der Uberﬁihmng verschiedener Motive von Interesse, denn genau dieses Verfahren versucht die
vorliegende Untersuchung auch mit Bezug auf Agambens Gebrauch theologischer Begriffe nach-
zuzeichnen.

15 Das Buch erschien im italienischen Original 1985 und 2002 in einer um drei Texte erweiterten und
illustrierten Neuausgabe. Eine deutsche Ubersetzung erschien zunichst 1987; 2003 folgte eine
Neuausgabe, die auch die Illustrationen der italienischen Ausgabe tibernimmt, unter dem Titel:
Idee der Prosa. Aus dem Italienischen von Dagmar Leupold und Clemens-Carl Harle, Frankfurta.M.:
Suhrkamp 2003. Aus dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle IP und Seitenangabe im
Flief3text zitiert; Seitenangaben nach dem Schragstrich zitieren die zweite Auflage der italieni-
schen Neuausgabe: Idea della prosa. Nuova edizione illuminata e accresciuta, Macerata: Quodlibet
22013 (2002).

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

oder auf einen anderen Horizont hin zu 6ffnen'® — und auffilligerweise wird sie in
beiden Fillen in einen im weitesten Sinne religiésen oder theologischen Zusammen-
hang eingespannt: In der Idee des Studiums (Idea dello studio) (IP 51-54/43ff) steht Bartleby
fiir die Selbstitberschreitung der »messianische[n] Spannung des Studiums« (IP 54); in
der Idee der Politik (Idea della politica) (IP 671t/59f) erscheint die »vorhoéllische Natur« des
limbus puerorum als das »Geheimnis Bartlebys« (IP 68). Beide Zusammenhinge und die
Relation von Bartleby zur jeweiligen Idee sind im Folgenden zu prizisieren."
Il.1.a) Jenseits der Vollendung - Bartleby und die messianische
Spannung des Studiums

Die Idee des Studiums entwickelt Agamben, unter Verweis auf die jiidische Geschich-
te ebenso wie auf die aristotelische Unterscheidung von aktiver und passiver Potenz,
als eine spezifische Polaritit: Studium ist auf Vollendung, auf Umsetzung in ein Werk
ausgerichtet — zugleich aber als solches »unendlich und unvollendbar« (in sé intermina-
bile) (IP 52/44). Diese Spannung iberschreitet sich, so argumentiert Agamben gegen
Ende des Textes, in der literarischen Figur des Schreibers Bartleby — sodass das Stu-
dium »zu seiner wahren Natur zuriick« (IP 54/45) finden kénne. Aber warum ist das
Studium durch eine messianische Spannung charakterisierbar und wie ist ihre Selbst-
iberschreitung zu beschreiben? Mit dem Hinweis, dass der Begriff Talmud tibersetzt
Studium bedeutet, verortet Agamben die Praxis des Studiums zunichst im Kontext der
judischen Religionsgeschichte: Wihrend des babylonischen Exils und potenziert nach
der Zerstorung des Zweiten Tempels sei, so referiert Agamben, weniger die Ausiibung
des Kults als vielmehr sein Studium identititsstiftend geworden.'® So vermittelt kann
Agamben die Figur des Studierenden soteriologisch deuten; der aufgerufene Kontext
der judischen Geschichte legt dabei die messianische Interpretation nahe:

»Der Gestalt des Studierenden, in jeder Tradition geehrt, wiachst so eine messianische
Bedeutung (un significato messianico) zu, die in der heidnischen Welt unbekannt ist: da

16 Alex Murray identifiziert fiir Agambens Verweise auf Kafkas Spule Odradek tiberzeugend die dop-
pelte Perspektive einer Lektiire und Transformation eines literarischen Textes, vgl. Murray, Agam-
ben, 102. Von Bedeutung fiir diese Untersuchung ist der Hinweis deshalb, weil diese Doppelung
Agambens Rekurse nicht nur auf literarische, sondern auch auf theologische Texte orientieren diirf-
te.

17 Die Originalausgabe von Idea della prosa von 1985 umfasste nur 30 Texte; fiir die Neuausgabe 2002
wurden unter anderem Idee des Studiums und Idee der Politik hinzugefiigt. Da die im Folgenden zu
behandelnden Texte also nachtraglich hinzugefiigt wurden, stellt sich die Frage nach der Plau-
sibilitat der in diesem Kapitel vorgeschlagenen chronologischen Abfolge. Alle drei zusitzlichen
Texte erschienen aber bereits in der deutschen Ubersetzung von 1987, vgl. Agamben, Giorgio: Idee
der Prosa. Aus dem lItalienischen von Dagmar Leupold und Clemens-Carl Harle, Miinchen/Wien:
Carl Hanser 1987, 38-41, 53ff sowie 93-96. Vgl. dazu Durantaye, Agamben, 410, der darauf hinweist,
dass die drei Kapitel nicht nurin der deutschen, sondern auch in der englischen und franzdsischen
Ubersetzung bereits vor der italienischen Neuausgabe publiziert wurden.

18 Den Hinweis auf das Studium der Torah, das an die Stelle der Opferriten trete, nimmt Agamben
2012 in Opus Dei im Rekurs auf Guy Stroumsa wieder auf, legt ihn aber in diesem Kontext unter
Bezug auf die Liturgie aus, vgl. OD 33/26.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

145


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Das Messianische

es bei der Cestalt des Studierenden um die Frage der Erl6sung geht (¢ in questione la
redenzione), verbindet sich sein Anspruch unmittelbar mit dem Heilsanspruch des Ge-
rechten (la sua pretesa si confonde con quella del giusto alla salvezza)« (IP 51f/43).

Allerdings ist diese soteriologische Ausrichtung des Studiums fiir Agamben nicht le-
diglich religionsgeschichtliche Besonderheit; vielmehr entwickelt er sie als Hinterlas-
senschaft und reichert auf diese Weise die Idee des Studiums begrifflich an: Die »soterio-
logische Polaritit des Studiums« (IP 51/43) gehdre demzufolge zu den »Vermdichtnissen
des Judentums« (IP 51/43, Hervorhebung: HR), sodass der Studierende von einem »mes-
sianische[n] Erbe, fiir das er einsteht« (IP 52/44, Hervorhebung: HR), angeleitet werde.
Dieser messianisch konnotierten Ausrichtung auf Vollendung steht andererseits entge-
gen, dass das Studium als solches nicht vollendet werden kénne. Agamben plausibili-
siert diesen Aspekt unter Rekurs auf konkrete Erfahrungen:

»Wer das stundenlange Vagabundieren in Biichern kennt, bei dem jedes Bruchstiick,
jede Chiffre, jedes Initial, auf das man stoRt, einen neuen Weg zu eréffnen scheint, der
indes einem neuen Fund zuliebe sogleich wieder aufgegeben wird [...], der weif3, dafd
das Studium nicht nur kein Ende haben kann, sondern auch keines wiinscht (lo studio
non soltanto non puo propriamente aver fine, ma nemmeno desidera averla)« (IP 52/44).

Die religionsgeschichtlich eingefiithrte Hinterlassenschaft der Ausrichtung auf Voll-
endung und die konkrete Erfahrung der Endlosigkeit des Studiums erzeugen eine
Spannung, die Agamben philosophisch einholt: Er vergleicht das Studium mit der
Potenz, dem Vermdgen (potenza) (vgl. IP 52/44) der aristotelischen Unterscheidung von
Potenz und Akt. Die Spannung des Studiums erscheint so der Differenzierung von
potentia passiva und potentia activa analog: Erstere ist »reine Leidenschaft und virtuell
unendlich« (IP 53/44), entspricht also der beschriebenen Erfahrung, letztere ist, wie das
messianische Erbe, auf die Umsetzung in einen Akt ausgerichtet. Das Studium wird
auf diese Weise als Zeitraum der Potenz, des Vermdgens entwickelt — und unterhilt eine
problematische Beziehung zum Akt: »[W]enig ist bitterer als der allzu lange Aufenthalt
in der Sphire der reinen Potenz« als einem Zustand des »fortwihrenden Aufschubls]
des Aktes« (IP 53/45).

Uberlegungen zum Begriff des Vermdgens oder der Potenz durchziehen auch Idee
der Prosa in unterschiedlichen Variationen. Die Schwelle, die das Buch eroffnet, fithrt
als literarisch angelegter Text zu diesem Begriff: Damaskios, das letzte Oberhaupt der
neuplatonischen Schule, arbeitet, so erzihlt es Agamben, an einem Buch iiber das erste
Prinzip und den »Ursprung des Denkens« (IP 11). Wihrend Damaskios einen Gedanken
auf seiner Schreibtafel notieren will, erinnert er sich an die Passage aus De anima, in der
Aristoteles »den passiven Verstand mit einer Tafel vergleicht, auf der nichts geschrieben
steht« (IP 12/11f). Mit diesem Bild kann Agambens Damaskios schliefRen:

19 Leland de la Durantaye stellt das Idee der Prosa gewidmete Kapitel seiner Agamben-Monographie
entsprechend unter den Titel The Pure Potentiality of Representation, vgl. Durantaye, Agamben, 121-
155; dieser Titel diirfte Agambens Verweis auf das »reine Vermogen der Darstellung« (la pura po-
tenza della rappresentazione), |P 13/12, zitieren.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

»Die duflerste Grenze, die das Denken erreichen kann, ist nichts Seiendes, kein Ort
oder Ding, selbst ohne alle Eigenschaft, sondern sein eigenes absolutes Vermogen,
das reine Vermdogen der Darstellung selbst (la propria assoluta potenza, la pura potenza
della rappresentazione stessa): die Tafel zum Schreiben! Was er [d.i. Damaskios, HR] bis
dahin fiir das Eine und schlechthin Andere des Denkens gehalten hatte, war also nur
die Materie, nur das Vermégen des Denkens (soltanto la materia, soltanto la potenza del
pensiero)<*° (IP13/12).

Der Bezug zur Idee des Studiums verliuft nicht lediglich terminologisch itber den Begriff
der Potenz oder des Vermogens — vielmehr verweist leitmotivisch auch die noch lee-
re Schreibtafel des Damaskios auf Bartleby voraus: Denn als Schreiber, der nicht mehr
schreibt, hat auch Bartleby eine solche vor sich.?* Méglicherweise plausibilisiert der
Bezug zu Bartleby auch die Formulierung, mit der Agamben die Folgerung aus der Ent-
deckung des Damaskios beschreibt: »er konnte jetzt die Tafel zerbrechen und aufhéren
zu schreiben« (IP 13). Konsequenterweise kehrt der aristotelische Vergleich mit der un-
beschriebenen Schreibtafel auch in dem Aufsatz iiber Bartleby von 1993 wieder (vgl. B
10f). Seine Entdeckung ermdglicht es Damaskios in Agambens Fassung indessen nicht
nur, das Schreiben aufzugeben, sondern vielmehr »wirklich [zu] beginnen« (IP 13/12) —
und analog beginnt auch Agambens Reihe der 33 Ideen unmittelbar nach diesem Text,
mit dem Ubertritt iiber die Schwelle.?? Liest man Idee der Prosa von dieser Schwelle aus,
geht es weniger um das in jeder Idee konkret Dargestellte, als mehr um das Vermdigen
zur Darstellung. Es ist dieses Vermogen, das die einzelnen Texte auf unterschiedliche
Weise wiederum: darstellen”® und dem der spannungsvolle Moglichkeitsraum des Stu-
diums als Raum der Potenz entspricht. Fraglich wird damit, ob dieser potenzielle Raum
nicht verlassen wird, wenn die Potenz sich, fir den philosophischen Kontext formuliert,
in einen Akt umsetzt oder das Studium zum Werk wird — denn immerhin legt Agamben
seinen eigenen Text als Schrift vor. Wie wire also eine Existenz des Raums der Potenz
unabhingig vom Akt oder nach der konkreten Verschriftlichung denkbar? Wire, wie

20 Die Formulierung la potenza del pensiero (das Vermogen des Denkens) leiht offenbar dem im Jahr
2005 erschienenen Aufsatzband Agambens La potenza del pensiero den Titel.

21 Aufdie leere Schreibtafel als Bild fiir die Beziehung von Potenz und Akt und die Bedeutung dieses
Bilds fir Agamben weist in seinem Kommentar zur Erzdhlung von Damaskios auch Durantaye,
Agamben, 123, hin.

22 Die Interpretation von Bernd Witte, dass Agamben sich mit der Erzdhlung von Damaskios seine
eigene Identitat als ein »letzte[r]< Philosoph« zuschreibe, ist insofern iiberzeugend, Witte, Bernd:
Uber einige Motive bei Giorgio Agamben, in: Borso, Vittoria/Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte,
Bernd (Hg.): Benjamin — Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabba-
lah, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2010, 23-33, hier 32. Auf der Linie der Selbstreferenz
wire auferdem die in Idee des Ritsels eingefiihrte Figur eines Philosophen zu nennen, der die »tra-
ditionellen Formen wie Fabel, Mdrchen und Legende (I'apologo, la favola, la leggenda) « fir die »einzig
legitime Form der Darstellungx, 1P 111/97, hélt. In der unmittelbar anschlieflenden Idee des Schwei-
gens ist von einer Fabel in einer Mirchensammlung (»raccolta di favole tardo-antiche, si legge questo
apologo«), IP 115/99, Hervorhebungen: HR, die Rede, in der Idee der Sprache Il entsprechend von
einer Legende (leggenda), vgl. IP 121/105: Alle drei Darstellungsformen des ungenannt bleibenden
Philosophen begegnen auch bei Agamben.

23 Vgl. dhnlich auch Durantaye, Agamben, 121 und ebd., 127.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

147


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Das Messianische

bereits angedeutet, eine Ontologie der Potenz moglich, die sie autonom und ohne die
Ausrichtung auf Umsetzung oder praktische Anwendung behandelt?

Gegen Ende der Idee des Studiums 6ffnet Agamben einen weiteren Bezugsraum. We-
niger argumentativ als illustrativ fithrt er mehrere literarische Figuren als »3duflerste,
exemplarischste Verkorperung des Studiums in unserer Kultur« (Pultima, pitt esemplare
incarnazione dello studio nella nostra cultura) (IP 54/45) ein — niamlich die Studentenfigu-
ren bei Kafka, Robert Walser und Herman Melville.># Als die »qualvollste Ausprigung«
(figura pin stremata) (IP 54/45) des Studiums wiederum erscheint Bartleby — wobei die
Formulierung verdeckt, dass Bartleby in Melvilles Erzihlung nicht als Student in dem
von Agamben beschriebenen Sinne erscheint. Der Zusammenhang — und der Grund
fir Bartlebys Auftritt in Idee des Studiums — diirfte stattdessen tiber sein Verhiltnis zur
Potenz und sein Verharren in der Mdglichkeit jenseits der schreibenden Verwirklichung
vermittelt sein. Bartleby wird als Ausprigung des Studiums eingefiihrt, sodass Agamben
an seiner Gestalt den doppelten Ansatz der Idee spiegeln und die itber das Studium des
Kultes nahegelegte messianische Spannung auf ihn iibertragen kann - religions- und
philosophiegeschichtlicher Kontext werden dabei, wie im folgenden Zitat ersichtlich,
beigeordnet. Zugleich fithrt Bartleby Agambens Argumentation aber auch weiter, denn
in ihm habe

»die messianische Spannung des Studiums sich umgekehrt, oder besser, sich selbst
berschritten. Seine Ceste ist die einer Potenz, die dem Akt nicht vorausgeht, sondern
folgt, die ihn fiirimmer hinter sich [af3t; eines Talmuds, der auf den Wiederaufbau des

24  Die Verkérperung des Studiums leistet in der deutschen Ubersetzung iiberraschenderweise eine
zweite Figur, die nichtrechtin den Kontext der Argumentation zu passen scheint: »der Student, der
Gehilfe, wie erin Romanen Kafkas und Robert Walsers auftritt«, IP 54. Der Vergleich mit Agambens
italienischem Original zeigt, dass der Cehilfe eine Interpolation der deutschen Ubersetzung ist; die
Passage lautet im Original: »lo studente, quale appare in certi romanzi di Kafka o di Walser«, Agamben,
Idea della prosa, 45. Die Einfiigung des »Gehilfe[n]« steht bereits in der deutschen Ubersetzung
von 1987, vgl. Agamben, Idee der Prosa, 41. In der englischen ebenso wie in der franzésischen
Ubersetzung fehlt der Einschub dagegen, vgl. Agamben, Giorgio: Idea of Prose. Aus dem Italieni-
schen von Michael Sullivan und Sam Whitsitt, Albany, New York: State University of New York Press
1995, 65, sowie ders., Idée de la prose. Aus dem Italienischen von Gérard Macé, Paris: Christian Bour-
gois 1998, 47. Fiir diese Einfligung in der deutschen Version sind mehrere Erklarungen denkbar:
Méglicherweise versucht die deutsche Ubersetzung einen Bezug auf Walsers Roman Der Gehiilfe
herzustellen, vgl. Walser, Robert: Der Gehiilfe. Roman. Simtliche Werke in Einzelausgaben, zehnter
Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp '52016. Der Protagonist dieses Romans ist indessen kein Student
in der von Agamben skizzierten Weise, sodass der Einschub die Argumentation tendenziell ver-
unklart. Stattdessen konnte sich Agamben auf Walser Prosastiick Der Student beziehen, vgl. Wal-
ser, Robert: Der Spaziergang. Prosastiicke und Kleine Prosa. Simtliche Werke in Einzelausgaben,
herausgegeben von Jochen Greven, fiinfter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 42016, 207-212. Die
Verbindung von Gehilfen und Studenten begegnet allerdings, so eine zweite mogliche Erklarung,
auch in Benjamins Kafka-Essay: »Diese Gehilfen gehdren einem Gestaltenkreis an, der das ganze
Werk Kafkas durchzieht. Von ihrer Sippe ist so gut der Bauernfanger [..] wie der Studentx, Benja-
min, GS 11, 414. In diesem Kontext wiederum verweist Benjamin auf Walsers Der Gehiilfe, sodass
mindestens die Doppelung von Walser und Kafka bei Agamben ihr Vorbild bei Benjamin haben
koénnte; vermutlich handelt es sich entsprechend bei der Einfliigung des »Gehilfe[n]« in der deut-
schen Ubersetzung um einen Bezug auf Benjamins Kafka-Aufsatz. Vgl.im Ubrigen auch Agambens
Text Die Gehilfen, PR 23-29, mit Verweisen unter anderem auf Kafka, Benjamin und Walser.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Tempels nicht nur verzichtet, sondern ihn schlechtweg vergessen hat« (Qui la tensione
messianica dello studio si e rovesciata, o, piuttosto, e andata oltre se stessa. Il suo gesto e quello
di una potenza che non precede, ma segue il suo atto, se I'¢ lasciato per sempre alle spalle; di
un Talmud che non soltanto ha rinunciato alla riedificazione del Tempio, ma lo ha addirittura
dimenticato) (IP 54/45).

In erstens der aristotelischen Terminologie verbleibt Bartleby in der Potenz, ohne zu
handeln - aber auf eine Weise, die nicht den unendlichen Aufschub des Aktes bedingt,
sondern sich jenseits des Aktes, jenseits der Ausrichtung auf Vollendung situiert. Ana-
log steht zweitens — religionsgeschichtlich vermittelt — der Talmud Bartlebys jenseits
jeder soteriologischen Ausrichtung auf den Wiederaufbau des Tempels. Hier wird eine
Potenz jenseits der Relation zum Akt und eine Praxis ohne Ausrichtung auf zukiinftige
Vollendung anvisiert — allerdings wird beides im literarischen Paradigma beschrieben,
sodass sich der religionsgeschichtliche und der philosophische Bezug auch innerhalb
von Agambens Text itberlagern. Das Vergessen als Begriindung fiir den Verzicht auf den
Wiederaufbau grundiert auch Bartlebys zweiten Auftritt innerhalb von Idee der Prosa,
nimlich in dem Text Idee der Politik, der den theologischen Topos des Limbus kommen-
tiert. Zusitzlich stellt eine im italienischen Original von Idee des Studiums unmittelbar
an die zuletzt zitierte Passage angefiigte und in der deutschen Ubersetzung nicht iiber-
nommene Parenthese einen weiteren Bezug zwischen beiden Texten her, indem sie ex-
plizit auf das Studium der ungetauften Kinder und der paganen Philosophen im Limbus
verweist.”5 Den Limbus erwihnen indessen nicht nur die italienische Version von Idee
des Studiums und Idee der Politik, sondern er wird auch im Text Vom Limbus (Dal Limbo)
in La comunita che viene mit wortlichen Ubernahmen aus Idee der Politik diskutiert.2® In
Vom Limbus folgt ein Verweis auf den Zustand der Welt nach dem Jingsten Tag (vgl.
KG 13/12), der in dieser Welt jedoch nicht Bartleby oder ungetaufte Kinder, sondern die
Figuren Robert Walsers ansiedelt, die wiederum mit einer Figur Kafkas verglichen wer-
den. In mehrfacher Hinsicht sind die entsprechenden Texte motivisch und referenziell
eng verwoben.

Die messianische Konnotation wird in Idee des Studiums durch den Verweis auf die
judische Religionsgeschichte plausibel. Allerdings gibt es noch einen weiteren Bezug,
der das messianische Begriffsregister erkliren kénnte. Zumal der Bezug auf Kafka und
Walser deutet nimlich an, dass sich der Text, wie Vivian Liska iiberzeugend gezeigt
hat, auch als Variation auf eine Passage in Benjamins Kafka-Essay lesen lisst.?” Benja-
min verweist auf Kafkas neuen Advokaten Doktor Bucephalus, der die Gesetzbiicher zwar

25  Die Parenthese lautet: »(Questi studenti studiano come, dopo la fine dei tempi, potrebbero stu-
diare, nel limbo, i bambini non battezzati o i filosofi pagani, che non hanno pitt nulla da sperare, né
dal futuro né dal passato.)«, Agamben, Idea della prosa, 45; also etwa: »Diese Studenten studieren
so, wie, nach dem Ende der Zeit, im Limbus, die ungetauften Kinder oder die heidnischen Philo-
sophen studieren konnten, die weder von der Zukunft noch von der Vergangenheit noch etwas zu
erhoffen haben«. Die Passage fehlt auch in der ersten deutschen Ubersetzung von 1987.

26  Aufden Limbusverweist Agambenim Ubrigen auch 2019 in seinem Text iiber Peter Handkes Zeich-
nungen, vgl. ZuB 11, in dem er Handkes Zeichnungen als Marginalien bezeichnet, die am Rand des
Textes und zugleich »wie der Limbus nach der Ansicht der Theologen [..] in ora inferni, am Rand
der Holle stehen«, ebd.

27 Vgl. Liska, Als ob nicht, v.a. 82-86, und Liska, The Messiah before the Law, v.a. 171ff.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

149


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150  Das Messianische

studiert, die Gesetze jedoch nicht mehr anzuwenden scheint. Das Motiv eines nicht
ausgefithrten, sondern studierten Rechts kommentiert Benjamin folgendermafien:

»Das Recht, das nicht mehr praktiziert und nur studiert wird, das ist die Pforte der
Gerechtigkeit. Die Pforte der Gerechtigkeitistdas Studium. Und doch wagt Kafka nicht,
an dieses Studium die VerheifRungen zu kniipfen, welche die Uberlieferung an das der
Thora geschlossen hat. Seine Gehilfen sind Gemeindediener, denen das Bethaus, seine

Studenten Schiiler, denen die Schrift abhanden kam«?2.

In der Diskussion iiber den Kafka-Essay im Briefwechsel mit Scholem entwickelt Ben-
jamin das Studium aulerdem als messianische Kategorie:

»Hiermit hdangt die Frage der Schrift zusammen. Ob sie den Schiilern abhanden ge-
kommen ist oder ob sie sie nicht entrdtseln kdnnen, kommt darum auf das gleiche
hinaus, weil die Schrift ohne den zu ihr gehorigen Schlissel eben nicht Schrift ist son-
dern Leben. Leben wie es im Dorf am Schlof3berg gefiihrt wird. [..] Dafs ich den Aspekt
der Offenbarung fiir Kafkas Werk nicht leugne geht schon daraus hervor, daf} ich —
indem ich sie fiir >entstellt®® erklire — den messianischen fiir sie anerkenne. Kafkas
messianische Kategorie ist die >\Umkehr< oder das >Studium«3°.

Auf das Motiv des studierten Gesetzes rekurriert Agamben in spiteren Texten mit mes-
sianischer Konnotation (vgl. z.B. AZ 76f und v.a. HH 200 sowie Kapitel IIl.1.e dieser
Untersuchung); die Kontroverse Benjamins mit Scholem um die Frage nach der ab-
handen gekommenen Schrift kommentiert er in Homo sacer (vgl. HS 61-66 und unten
Kapitel IT1.1.c). Fiir die Idee des Studiums ist die Uberlegung von Interesse, dass Agamben
die messianische Qualifizierung des Studiums, wie Liska nahelegt, aus der Diskussion
um Benjamins Aufsatz tibernehmen konnte. Wihrend aber fiir Benjamin Umkehr oder
Studium messianische Kategorien darstellen, so scheint Agamben, wie zitiert, mit einer
signifikanten Verschiebung eine Umkehrung der messianischen Spannung im Studium
zu entwickeln: Das Studium Bartlebys ist von Verheiffungen befreit — und zwar kon-
kret deshalb, weil ihm die Ausrichtung aufs Werk fehlt, weil es als Aufenthalt in der

28  Benjamin, GSII, 437.

29 Vgl. dazu nochmals Benjamins oben bereits zitierte Fassung der messianischen Verriickung im
Kafka-Aufsatz, in dem es um »die Entstellungen, die der Messias zurechtzuriicken einst erschei-
nen werde«, Benjamin GS |1, 433, geht: Die entstellte Offenbarung ist auf das Zurechtriicken durch
den Messias beziehbar. Vgl. die Anmerkungen zur Kontroverse mit Scholem bei Weigel, Sigrid: Zu
Franz Kafka, in: Lindner, Burkhardt (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stutt-
gart: ].B. Metzler 2011, 543-557, v.a. 550ff. Weigel weist auf die Differenz in der Formulierung der
Legende von der messianischen Verriickung zwischen einer »Entstellung« und dem minimalen
Unterschied hin, den sie unter anderem auf die unterschiedlichen Sprachtheorien Scholems und
Benjamins bezieht und als »Miflverstindnis«, ebd., 551, bezeichnet. Vgl. zur Frage der Offenba-
rung auch den Hinweis von Eli Friedlander, dass Scholem einen Unterschied zwischen einem »Zei-
chen fir die Existenz des Goéttlichen«, ndmlich der nicht zu entratselnden Schrift, und dem Inhalt
der Offenbarung aufrecht erhalte. Diesen Unterschied lehne Benjamin, so Friedlander, ab, weil ein
»bloRes inhaltsleeres Zeichen der Existenz [...] fir ihn keine Offenbarung sein« kénne, Friedlander,
Eli: Walter Benjamin. Ein philosophisches Portrait. Aus dem Englischen von Christa Kriiger, Miinchen:
C.H. Beck 2013, 248f.

30 Benjamin/Scholem, Briefwechsel, 167.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Potenz ohne Akt gedacht wird. Insofern korreliert es dem Studium des Gesetzes oh-
ne dessen Anwendung. Messianisch ist weniger die Ausrichtung auf das Kommende,
sondern eher deren Fehlen, das, zeittheoretisch formuliert, ins Jetzt fithrt.

In ihrem Vergleich der Qualifizierungen des Studiums in Benjamins Kafka-Aufsatz
und Agambens Idee des Studiums markiert Vivian Liska eine Differenz, die Agambens Be-
schreibung genauer zu bestimmen erlaubt. Was namlich passiert mit dem Gegenstand
des Studiums, mit der Schrift oder dem Gesetz? In markantem Gegensatz zu Benjamin,
so argumentiert Liska, sei »Agambens messianische Hoffnung mit dem Ende des Stu-
diums der Schrift<*! verbunden. Die Messianitit des Studiums werde insofern auf ein
Ende des Studiums, aber auch auf ein Ende der Schrift hin verschoben: Liska spricht
fiir Agamben von einer »Aufhebung der Schrift<** und bilanziert: »Bei Agamben soll
das Gesetz zunichst studiert statt praktiziert, aber zuletzt [...] >von Kopf bis Fufd zer-
stort« werden. [...] Doch den Schritt Agambens vollzieht Benjamin nicht«*3. Allerdings
liest Liska Idee des Studiums mit dem spiteren Aufsatz Bartleby oder die Kontingenz, der, so
die These der vorliegenden Untersuchung, eine wiederum variierte Bartleby-Deutung
und entsprechend einen anderen Gesetzesbezug vorschligt. Tatsichlich ist dort, ver-
mittelt iiber die Kabbala, von einer Zerstérung der Torah die Rede (vgl. B 72); der Kon-
text scheint jedoch, so wird die vorliegende Untersuchung argumentieren (vgl. Kapitel
11.3.c), schopfungstheologisch grundiert und auf die unter Bezug zur Potenz erfolgen-
de Einfithrung des Begriffs der Entschopfung ausgerichtet zu sein. Ein direkter Bezug
zum Studium fehlt in diesem Text — und umgekehrt fehlen in Idee des Studiums Hinweise
auf die Zerstérung des Gegenstands des Studiums.>* Aufgehoben und vergessen wird
stattdessen, so die hier vorgeschlagene Interpretation, die Ausrichtung auf Vollendung,
auf das Werk, auf den Akt - also in diesem Sinne die Spannung des Studiums. Und
aufgehoben wird, im Hinblick auf den neuen Advokaten formuliert, die Anwendung des

31 Liska, Als ob nicht, 82.

32 Liska, Als ob nicht, 84.

33 Liska, Als ob nicht, 85.

34  Moglicherweise gibt es flir die vorgeschlagene Interpretation auch ein Indiz bei Liska selbst. Im
Haupttext wurde bereits ihre These zitiert: »Bei Agamben soll das Gesetz zunichst studiert statt
praktiziert, aber zuletzt [..] »von Kopf bis Fufs zerstort« werden. [..] Doch den Schritt Agambens
vollzieht Benjamin nicht, Liska, Als ob nicht, 85, Hervorhebung: HR. In einem englischsprachi-
gen Aufsatz formuliert Liska: »According to Agamben, the messianic task of Kafka’s students no
longer lies in practicing or observing the law, but in studying it, in order to deactivate it and ulti-
mately let it disappear into oblivion. This last step is absent in Benjamin’s reflections, Liska, The
Messiah before the Law, 172, Hervorhebungen: HR. Die Zerstorung wird also in der englischen Fas-
sung der Argumentation durch eine Deaktivierung und ein schlielliches Vergessen ersetzt. In der
Tat ist die Deaktivierung eine Formulierung, die Agamben in spateren Texten haufig verwendet
und die sich, als De-Akt-ivierung, auf das von ihm beschriebene Verhaltnis von Potenz und Akt
bezieht. Wie weiter unten zu zeigen ist, korreliert die Deaktivierung insofern auch der Entschip-
fung. Allerdings ist wiederum fraglich, ob das Vergessen des Gesetzes eine schliissige Deutung von
Idee des Studiums ist: Vergessen wird, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Interpretation,
der Wiederaufbau des Tempels, also wiederum: die Ausrichtung der Potenz auf einen Akt.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

151


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Das Messianische

Gesetzes, seine Realisierung — aber nicht das Gesetz selbst.?® Studium erscheint bei
Agamben eher als die Praxis eines Gebrauchs, der den jeweiligen Gegenstand weder
zerstort noch vergisst, sondern eine andere Beziehung zu ihm erprobt.

Dem entspricht ein weiteres: Liska zeigt iiberzeugend, dass Benjamin am Ende sei-
nes Kafka-Aufsatzes davon spricht, dass Kafka ein Gesetz gefunden habe. Er habe es
»einer Niederschrift anvertraut, die nicht nur darum seine vollendetste wurde, weil sie
eine Auslegung ist«*®; gemeint ist Kafkas Text Die Wahrheit iiber Sancho Pansa. Ein Bezug
zum Gesetz im Modus einer Auslegung also — und wenn Liskas Deutung, dass Agamben
in Idee des Studiums Benjamins Kafka-Aufsatz kommentiert, zutrifft, so wire Agambens
Text gerade deshalb selbst als Auslegung zu lesen. Auslegung und Studium sind dann
genau das, was er selbst in seinem Text performiert: Im Modus einer kommentierenden
und variierenden Auslegung ist seine Idee des Studiums selbst Studium eines Textes.3”

In Idee des Studiums stehen also, so die hier vorgeschlagene Interpretation, die Um-
kehrung des Verhiltnisses von Akt und Potenz und das Vergessen der soteriologischen
Vollendung fir die Selbstiiberschreitung der messianischen Spannung des Studiums.
So hat Bartlebys Geste fiir Agamben auch befreiendes Potenzial:

»In ihr befreit sich das Studium von der Trauer (lo studio si libera dalla tristezza), die
es entstellte, und findet zu seiner wahren Natur zuriick. Diese liegt nicht im Werk,
sondern in der Inspiration, an der die Seele sich ndhrt (non é l'opera, ma l'ispirazione,
l'autonutrimento dell’anima)« (1P 54/45).

Auch der hier nicht geklirte Begrift der Inspiration begegnet in Idee der Prosa an meh-
reren anderen Stellen, wire also ebenfalls in dem dichten Verweisungszusammenhang
des Buches zu interpretieren.3® Fiir diese Untersuchung ist die These wichtiger, dass
die als jiidische Hinterlassenschaft eingefiihrte messianische Spannung des Studiums
in Bartleby tiber sich selbst hinaus getreten ist: Sie wird nicht abgeschafft oder aufge-
16st, sondern im Modus der Selbstiiberschreitung beschrieben — und zeigt gerade so
ihr befreiendes Potenzial. Dass Bartleby dabei als Ausprigung der Idee des Studiums ein-
gefithrt wird, stellt die Frage nach seiner Funktion fiir Agambens Texte: Ist Bartleby
Paradigma in dem Sinne, dass seine Handlung in irgendeiner Weise vorbildlich wire?

35 Die Bestimmung der Relation wird dadurch verkompliziert, dass Agamben den Schreiber Bartleby
als Studenten bezeichnet: Wie dessen Schreiben und sein Studieren zuzuordnen sind, wird nicht
ganz klar.

36  Benjamin, GS I, 437.

37  Dassdas Studium keine Ausrichtung auf ein Ziel hat, (ibertragt Alex Murray auf einen anderen As-
pekt von Benjamins Kafka-Aufsatz: Dieser wendet sich gegen psychoanalytische und theologische
Interpretationen von Kafkas Werk, vgl. Benjamin, GS Il, 425. Murray kommentiert: »Both the psy-
choanalyticand the religious readings of Kafka which Benjamin rejects are also forms of study, yet
importantly they investin something like a telos, a point beyond the present—the analysand cured,
the coming messianic kingdom — upon which we can focus. To study the law with no possibility
of practice, as Dr Bucephalus does in Kafka’s sThe New Advocates, is to divest the law of its power,
to deactivate it«, Murray, Agamben, 101. Das Studium im Sinne der Deaktivierung wire insofern
nicht als telos zu verstehen, es besteht lediglich in seiner Performanz. Die fehlende Ausrichtung
auf ein zukiinftiges Ziel lasst sich dabei auch messianisch-zeitlich lesen.

38 Vgl.IP27/24,47/39,112/97.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Oder erscheint die Figur textstrategisch als eine Art Relais, das Agamben die Expo-
sition eines anderen Potenzbegriffs ermdglicht? Beide Interpretationen sind méglich.
Theologisch werden diese Fragen wichtiger, wenn sie an die messianische Qualifizie-
rung adressiert werden: Bartleby wird zwar hier nicht explizit als messianische Figur
gezeichnet, aber in der Form einer Umkehrung der Spannung — oder, wie Agamben
hinzufugt, »besser« (piuttosto) (IP 54/45) ihrer Selbstiiberschreitung — nimmt der Text
ein messianisches Moment auch fiir Bartleby in Anspruch. Der Verweis auf den litera-
rischen Text ermoglicht es, eine Potenz jenseits des Verhiltnisses zum Akt zu denken,
die zumindest in messianisch konnotiertem Kontext steht — und diese Denkfigur wird
in Agambens Bartleby-Text von 1993 aufgenommen.>®

Zugleich lisst sich hier ein Riickbezug auf die Zeitreflexionen Agambens herstellen:
Dann bestiinde der ausschlaggebende Aspekt der messianischen Spannung im Modus
ihrer Selbstiiberschreitung auch darin, dass sie nichts mehr in die Zukunft verschiebrt,
nichts mehr von einer gegenwirtig noch ausstehenden Vollendung erwartet, keinen zu-
kiinftigen rettenden Eingriff erhofft — also nicht im Aufschub, sondern jetzt lebt.*° Die
beschriebene Umkehrung der messianischen Spannung lasst sich insofern auch als In-
version der messianischen Hoffnung beschreiben: Sie impliziert auch ein Jenseits des
Gedankens von Vollendung. Dem ist weiter unten genauer nachzugehen. Indessen hat
sich die Dynamik der messianischen Spannung auch im Ablauf des Textes selbst iiber-
schritten: Das Messianische ist aus dem religidsen Kontext, in dem es eingefiithrt wurde,
tiber das Bild der Hinterlassenschaft oder des Erbes in den literarischen Kontext verscho-
ben worden, hat sich auf eine literarische Figur hin diberschritten. Dies fithrt nochmals
zu der bereits angedeuteten Anfrage: Unklar bleibt nimlich, wie sich Agambens eigene
Texte zu dem entwickelten Gedanken einer Potenz jenseits des Akts verhalten — denn
sie werden als verwirklichte Texte vorgelegt. Das gilt zumal fir die Figur Bartleby: War-
um Agamben dessen Beispiel, das Schreiben einzustellen, nicht folgt, sondern diesen
Gedanken vielmehr selbst im Medium der Schrift entwickelt, wird nicht eigens begriin-
det. ¥

39  Dagegen sprichtindessen innerhalb von Idee der Prosa die eher negative Konnotation der Potenz in
Idee der Macht; dort heifdt es etwa: »Aus dieser Bestimmung folgt, daf das Vermogen das Gegenteil
der Lust ist. Es ist dasjenige, das niemals in Verwirklichung ist, das kein Ende hat, mit einem Wort:
der Schmerz, IP 59.

40  Von einem »Raum der Gegenwart [...] frei vom Mythos einer Realisierung in der Zukunft« spricht
daher liberzeugend Borso, Gesten des Lebens, 43. Borso verweist auf das »nicht vollendbare Stu-
dium der Thora, das im Judentum entstandc, ebd.; demgegeniiber geht die hier vorgelegte Inter-
pretation davon aus, dass das Uberschreiten der Messianitit des Studiums das Drehmoment von
Agambens Text darstellt: Erst durch das Vergessen des Wiederaufbaus des Tempels wird die Potenz
des Studiums von der Trauer befreit.

41 Eine dhnliche Anfrage formuliert Witte, Uber einige Motive, 33, spitzt sie allerdings starker mit
Bezug auf die Erzahlung von Damaskios zu: Witte akzentuiert, ahnlich wie Liska, den Aspekt einer
»Vernichtung der Schrift«, ebd. Allerdings scheint der Bezug unklar: Witte bezieht den Gedanken
einer Vernichtung der Schrift offenbar aus der Passage, der gemafd Damaskios nach seiner Erkennt-
nis die Schreibtafel zerbrechen und das Schreiben beenden kénne, vgl. das Zitat von IP 13 bei Witte,
Uber einige Motive, 32. Allerdings fiigt Agamben noch einen Satz an, den Witte nicht zitiert: »er
konnte jetzt die Tafel zerbrechen und aufhéren zu schreiben. Oder vielmehr wirklich beginnenc,
IP13. Die vorliegende Untersuchung geht davon aus, dass es Agamben um einen bestimmten und

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

153


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Das Messianische

Fiir Idee der Prosa lisst sich eine Antwort andeuten — und zwar mit Bezug auf die
eigenwillige methodische Vorgehensweise des Buchs:** Wie erwihnt besteht Idee der
Prosa aus 33 kurzen Texten, die durch eine Schwelle (Soglia) ein- und ausgeleitet werden.
Jeder der Texte kiindigt durch seinen Titel die Beschiftigung mit der Idee eines Begrif-
fes an. Uberraschenderweise werden diese Ideen jedoch in den meisten Fillen nicht mit
einer philosophischen Argumentation erschlossen, wie der Anklang an Platon vermu-
ten lassen konnte.** Stattdessen folgen Miniaturen, deren Bezug zum jeweiligen Titel
interpretativ erschlossen werden muss. So lassen sich aber auch Agambens skizzierte
Uberlegungen zur Unvollendbarkeit des Studiums selbstreferenziell auf die Rezeption
seines eigenen Buches beziehen, das von einem Netz terminologischer Querverbindun-
gen zwischen den Texten und den — unkommentiert als weitere mediale Schicht einge-
fiigten — Illustrationen durchzogen ist: Die Offnung der Texte auf ihre Potenz wird in
die Rezeption verschoben. Zugleich legt sich ein Riickbezug zu den im ersten Kapitel
dieser Untersuchung diskutierten Uberlegungen Agambens zur Medialitit der Sprache
nahe, der in Idee der Prosa selbst hergestellt wird und daher im folgenden Abschnitt zu
skizzieren ist.

I.1.b) Jenseits der Sprachverwirrung - die Sprache der messianischen Welt

Die Formulierung Idee der Prosa gibt nicht nur der Sammlung der 33 Ideen den Titel,
sondern auch einem einzelnen Text (vgl. IP 21-24/19ff). Auch dieser Text legt, anders
als sein Titel vermuten lassen kénnte, zunichst keine Definition von Prosa vor, sondern
fragt stattdessen nach deren Gegenteil, nach der Definition des Verses. Dieser wird, wie
oben bereits skizziert (vgl. Kapitel 1.3.f), anhand des Enjambements als Gegensatz von
syntaktischer und metrischer Einheit definiert, der in poetischer Rede, nicht aber in
Prosa-Texten moglich ist (vgl. IP 21). Wird in einem Gedicht ein Zeilensprung verwen-
det, so ist die syntaktische Einheit des Satzes mit der metrischen Einheit des Verses
noch nicht beendet: Der Zeilensprung markiert die

»zweideutige Bewegung, die gleichzeitig in entgegengesetzte Richtungen weist, riick-
warts (Vers) und vorwarts (pro-vorsa, Prosa). Dieses Schweben (pendenza), dieses erha-
bene Zégern zwischen Bedeutung und Klang, ist die poetische Erbschaft, an der sich

noch genauer zu qualifizierenden Bezug auf die Schrift geht, der eine Deaktivierung, aber keine
Vernichtung beinhaltet. Die Frage nach der Vernichtung wird daher weiter unten in Bezug auf das
Gesetz wieder aufgenommen.

42 Die Textpraxis von ldee der Prosa ist haufig und ausfiihrlich kommentiert worden. So hat Jason Max-
well vorgeschlagen, die Kombination von jeweiligem Titel und Text als die praktische Ausfithrung
einer Kritik zu lesen, die die Spaltung von Philosophie und Poesie durch eine Art Verschrankung
beider Diskurse iberwindet, wie sie Agamben in fritheren Biichern theoretisch entwickelt hat,
Maxwell, Jason: Art. Aesthetics, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben Dictionary, Ed-
inburgh: University Press 2011, 20ff, hier 21. In seiner genauen Analyse entwickelt Leland de la
Durantaye ein dhnliches Argument; zusatzlich unterscheidet er zwischen exoterischem und esote-
rischem Inhalt der in Idee der Prosa gebotenen Texte, sodass er die Beziehung von Titel und Inhalt
mit Benjamin als allegorisch bezeichnen kann, vgl. Durantaye, Agamben, 124f.

43 Darauf weist Maxwell, Aesthetics, 21, hin.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

das Denken zu messen hat (questa sublime esitazione fra il senso e il suono é I'eredita poetica,
di cui il pensiero deve venire a capo)« (IP 23f/20f).

Mit dem Verweis auf das Zigern zwischen Bedeutung und Klang diirfte Agamben auf die
Definition Valérys anspielen, die er auf das Denken iibertragt. Ein Denken, das die Erb-
schaft dieses Zogerns oder Schwebens nicht ausschligt, miisste demzufolge eine Art
Zwischenraum offen halten, der weder von der einen noch der anderen Seite her ab-
geschlossen wird. Entsprechend blicke auch Platon, so fithrt Agamben den Gedanken
auf die Sprache eng, »auf jene Idee der Sprache (quell’idea del linguaggio) hin, die fir ihn
[...] weder Poesie noch Prosa, sondern deren Mitte war« (IP 24/21). Der kurze Text Idee
der Prosa klingt so mit dem Verweis auf eine Idee der Sprache in der Mitte von Poesie und
Prosa aus: Eine Sprache in einem Zwischenraum, wie ihn die Texte des Bandes Idee
der Prosa auf unterschiedliche Weise exponieren. So realisieren sie das Zigern zwischen
Bedeutung und Klang, an das die Interpretation verwiesen bleibt.

Im ersten Kapitel dieser Untersuchung wurde verfolgt, wie Agamben die Definiti-
on Valérys auf die Strategie des Gedichts hin auslegt, die Sprache selbst zur Sprache
zu bringen (vgl. EoP 115 sowie Kapitel 1.3.f). Strukturell analog argumentiert die sich
in Idee der Prosa unmittelbar an den gleichnamigen Text anschliefende Idee der Zisur (1P
25ff): Durch die Zisur als poetisches Mittel erscheine, so argumentiert Agamben mit
Rekurs auf Holderlin, »nicht mehr der Wechsel der Vorstellung, sondern die Vorstel-
lung selber« (IP 26), auch hier also fithrt die poetologische Untersuchung zum Hinweis
auf Medialitit. Trifft es zu, dass die Sammlung Idee der Prosa formal einldst, was in dem
in ihr enthaltenen Text Idee der Prosa anvisiert wird — ein Denken, das sich an der poe-
tischen Erbschaft des Zogerns zwischen Klang und Bedeutung misst, eine Sprache in
der Mitte von Poesie und Prosa —, so kann dies auch als Exposition der Medialitit der
Reprisentation gelesen werden: Idee der Prosa wire dann eine Prosa, die ihr Vermo-
gen zur Darstellung, ihre Potenz zur Reprisentation nicht in der konkreten Bedeutung
aufgehen lisst, sondern zeigt: Eine Sprache mithin, die sich selbst als Sprache jenseits
jeder konkreten Bedeutung, im Zoégern von Bedeutung und Klang, erfahren lisst.

Damit ist ein weiterer Hinweis auf die eingangs zitierte Bestimmung des Messiani-
schen gegeben: Das Messianische entwickelt Agamben als eine »Erfahrung des Wortes«
(Zdb 151). Diese wird in der sich anschlieRenden Parenthese mit einander zugeordneten
Verneinungen genauer qualifiziert: Eine Erfahrung des Wortes, »ohne denotativ an die
Dinge gebunden zu sein und ohne selbst als ein Ding zu gelten; ohne in seiner Offenheit
unbestimmt aufgehoben zu sein und ohne sich im Dogma zu schlieRen« (Zdb 151). In
dem Zwischenraum zwischen unbestimmter Offenheit und dogmatischer Schliefiung,
zwischen denotativer Bindung an die Dinge und Verdinglichung, kann man, so die The-
se dieser Untersuchung, eine Variation auf das in Idee der Prosa beschriebene Schweben
und Zoégern, auf die Sprache im Zwischenraum lesen. Dies liegt umso niher, als die
Erfahrung des Wortes in Agambens Bestimmung des Messianischen auch als eine »rei-
ne und allgemeine Potenz des Sagens« (Zdb 151) bezeichnet wird, sodass auch hier der
Gedanke der Potenz der Reprisentation aufgenommen zu sein scheint. Dem ist weiter
unten genauer nachzugehen (vgl. Kapitel IV.1); vorliufig sei hier die These vertreten,
dass Agamben in seinem ROmerbriefkommentar fiir die Beschreibung der Erfahrung

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

155


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Das Messianische

des Wortes auf theoretische Bausteine zuriickgreift, die er in fritheren Texten entwickelt
und die mindestens implizit seine eigene Textpraxis beschreiben.

Allerdings kann aus der Formulierung, die Agambens Buch den Titel gibt, noch ein
weiterer Bezug zum Messianischen erschlossen werden: Agamben legt diesen Bezug
nicht offen; es handelt sich um einen potenziellen Bezug. Bei der Formulierung Idee der
Prosa diirfte es sich nidmlich, wie hiufig angemerkt wurde, erneut um ein Benjamin-
Zitat handeln.** Eine »Idee der Prosa« begegnet in mehreren Notizen aus dem Umfeld
von Benjamins Thesen. In Ms 441 heif3t es beispielsweise:

»Die messianische Weltist die Welt allseitiger und integraler Aktualitat. Erstin ihr gibt
es eine Universalgeschichte. Was sich heute so bezeichnet, kann immer nur eine Sorte
von Esperanto sein. Es kann ihr nichts entsprechen, eh die Verwirrung, die vom Turm-
bau zu Babel herriihrt, geschlichtet ist. Sie setzt die Sprache voraus, in die jeder Text
einer lebenden oder toten ungeschmalert zu (ibersetzen ist. Oder besser, sie ist diese
Sprache selbst. Aber nicht als geschriebene sondern vielmehr als die festlich begange-
ne. Dieses Fest ist gereinigt von aller Feier und er [sic] kennt keine Festgesdnge. Seine
Sprache ist die Idee der Prosa selbst, die von allen Menschen verstanden wird wie die

Sprache der Vogel von Sonntagskindern«*>.

Entsprechend fillt laut Ms 470 die »Idee der Prosa [...] mit der messianischen Idee der
Universalgeschichte zusammen«*®. Idee der Prosa ist mit Benjamin die Sprache des Fests
ohne Feier in der messianischen Welt. Vor diesem Hintergrund gelesen unterhilt Agam-
bens Titel einen subkutanen Bezug zum Messianischen.*” Wie ist dieser Bezug zu in-
terpretieren? Weist Agambens Idee der Prosa mit ihrer speziellen Form lediglich auf diese
messianische Welt hin, greift auf ihre Prosa aus, um sie auf die vermittelte Weise dar-
zustellen, die ihr jetzt — vor der Schlichtung der babylonischen Sprachverwirrung —
entsprechen kann? In dieser Hinsicht wire Agambens Buch wiederum als ein ausfiihr-
licher Kommentar zu Benjamins Notiz zu lesen. Niher scheint die These zu liegen, dass
Agambens Text diese Idee der Prosa in gewisser Weise performiert, also jetzt diesen Aspekt
der messianischen Welt im Modus einer spezifischen Textpraxis zu realisieren sucht.
Dann freilich wiirde das Messianische, dhnlich wie im ersten Kapitel dieser Untersu-
chung fiir das Verhiltnis von Jetztzeit und messianischer Zeit dargestellt, erstens in die

44 Darauf weisen z.B. Geulen, Agamben, 25, Durantaye, Agamben, 143f, oder ders., Homo profanus,
33f, hin.

45  Benjamin, GS1,1239, Hervorhebung: HR. Vgl. auch das Zitat dieses Textes als Motto von Agambens
Kirche und Reich: KR 6.

46  Benjamin, GS |, 1238, vgl. Ms 484 und 490, ebd., 1234f, sowie Benjamin, Uber den Begriff der Ge-
schichte, 109, 124f, 136, 140.

47  DassdasZitatsich keinerzufilligen Gleichheit der Formulierungen verdanken dirfte, legt der zwei
Jahre vor Idea della prosa publizierte Aufsatz Sprache und Geschichte. Sprachliche und geschichtliche Ka-
tegorien im Denken Benjamins, vgl. MdD 41-63, nahe, den Durantaye, Agamben, 143f, zur Deutung
des Titels heranzieht, und in dem Agamben eine Interpretation von Benjamins Ms 441 vorlegt. In
diesem Aufsatz wird die »messianische Perspektives, in die die Sprache bei Benjamin gestellt wer-
de, ebd., 51, mehrfach unterstrichen; dass bereits in diesem Text der Verweis auf die platonische
Vorstellung von Sprache »als »ein Mittleres zwischen Prosa und Poesie«, MdD 58, vgl. IP 24/21,
begegnet, unterstreicht die Verbindung der Texte zusatzlich.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Gegenwart iibertragen, also in das heute, fir das Benjamin in der zitierten Passage le-
diglich »eine Sorte von Esperanto« gelten lisst. Und zweitens wiirde das Messianische
entgegen einem traditionellen theologischen Verstindnis interpretiert, als Qualifizie-
rung einer Methode nimlich, als eine Sprachpraxis: Messianische Sprache im Sinne der
Idee der Prosa wire dann jeweils jetzt zu realisieren und ein messianisches Ereignis er-
neut theoretisch weniger im Blick.

Aber ist es wirklich eine schliissige Uberlegung, dass Agamben an einer in dieser
Weise messianisch zu qualifizierenden Sprachauffassung arbeitet? Dies konnte sei-
ne Auslegung von Benjamins Ms 441 in dem erwihnten Aufsatz Sprache und Geschich-
te. Sprachliche und geschichtliche Kategorien im Denken Benjamins (MdD 41-63) nahelegen:
Agamben entwickelt den Begriff einer »Universalsprache der messianischen Mensch-
heit« (MdD 51) als Sprache, »die keine Sprache mehr voraussetzt und die, da sie in
sich jede Voraus-setzung und jeden Namen verbrannt hat, wirklich nichts mehr zu sa-
gen hat, sondern einfach spricht« (MdD 59). In dieser Idee der Sprache scheinen, so
Agamben mit Bezug auf Ms 441, die konkreten menschlichen Sprachen »wirklich an ihr
messianisches Ende gelangt zu sein« (MdD 59f). Dieses messianische Ende prizisiert er,
indem er es — grammatisch mit Wechsel in die erste Person Plural — als Abschied von
unserem Sprachverstindnis beschreibt:

»Was hier aber endet, ist nur eine bestimmte Auffassung der Sprache und eine be-
stimmte Auffassung von Kultur: Jene, an die wir uns gewdhnt haben, welche jedes
Werden und jede historische Uberlieferung auf die unheilbare Spaltung zwischen der
mitzuteilenden Sache und dem Akt der Mitteilung, zwischen Namen und Worten griin-
deten, und die, um diesen Preis, die Unendlichkeit und Kontinuitit des historischen
(und sprachlichen) Prozesses garantierten« (MdD 60).

Mit dieser Deutung wire es denkbar, der gewohnlichen Auffassung von Sprache eine
andere Auffassung entgegenzusetzen und die als Sprache der messianischen Welt be-
schriebene Idee der Prosa zu verwirklichen. Agamben riumt zwar ein, dass es sich dabei
um eine »schwierige Aufgabe« (MdD 61) handle — aber »das ist es, und nichts weniger
als das, was ein Denken denken muss, das seinem eigenen Problem gewachsen sein
mochte« (MdD 61). Genau dieses Denken scheint Agamben in seiner Idee der Prosa zu
erproben. Signifikanterweise gibt er ein Beispiel fiir ein solches Denken durch den Be-
zug auf einen Literaten an — auch hier scheint also »Dichtung zu einem Laboratoriumc
(N 97) zu werden. Unter Rekurs auf Antonio Delfini beschreibt Agamben den Ausblick
auf eine Nihe — hier von Mensch und Sprache -, die keinen Raum fiir Bilder, fiir Re-
prasentationen, bietet, und legt damit eine Variante der Schlusswendungen vor, die in
den spiteren Texten Difference and Repetition und Nymphae wie skizziert unter Verweis
auf Benjamin eine Zuflucht der Bilder in Aussicht stellen:

»In diesem Ende der Erinnerung, in dieser unerhérten Nahe zwischen dem Menschen
und seiner Sprache, in der es keinerlei Platz mehr fiir Bilder, Buchstaben oder Gram-
matik gibt, miissen wir vielleicht die wahre Figur der Universalsprache der Menschheit
sehen« (MdD 62).

Folgt man diesen Verweisen, so ist nicht behauptet, Agamben wiirde messianische Pro-
sa im theologischen Sinne praktizieren. Vielmehr sind die potenziellen Beziige als mig-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

157


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Das Messianische

liche Interpretationsriume zu lesen, sodass seine Prosa sich in einer Tradition verortet
— die ihrerseits auf Traditionen zuriickgreift —, in der sie auch als messianische be-
zeichnet werden kann.

I.1.c) Jenseits des Vergessens Gottes - Bartleby und der Limbus

Der zweite Verweis auf Bartleby in Idee der Prosa erfolgt zur Qualifizierung der Idee der
Politik (Idea della politica) (IP 67{t/59f). Auch hier legt Agamben keine Definition von Poli-
tik vor, sondern tiberldsst es der Interpretation, den Zusammenhang von Titel und Text
zu bestimmen. Wie in der Idee des Studiums wird die literarische Figur auch hier mit ei-
nem religidsen Paradigma kombiniert: Der kurze Text behandelt zunichst das theolo-
gische Thema der ungetauft verstorbenen Kinder im Limbus, bevor Bartleby im letzten
Absatz erwihnt wird. Auffilligerweise hat die Idee der Politik, wie bereits erwdhnt, ein
Double in Die kommende Gemeinschaft, in dem die Argumentation auf andere literarische
Figuren zugespitzt wird. Agambens Kommentar zum Limbus beginnt mit einem Ver-
weis auf die theologische These, dass das »Vergessen Gottes« (IP 67/59) die schlimmste
Strafe sei: Noch der Zorn Gottes stelle eine Beziehung dar; wer hingegen von Gott ver-
gessen wurde, befinde sich in diesem »gottliche[n] Vergessen« (dimenticanza divina) (IP
67/59) unterhalb der géttlichen Allwissenheit und damit jenseits jeder Moglichkeit von
Rettung. Allerdings stellt, so Agamben, die theologische Tradition zugleich einen Ort
bereit,

»wo dieser Zustand nicht mehr als ein Frevel erscheint und sogar eine besondere Selig-
keit (speciale letizia) mit sich fihrt: den der ungetauften Kinder (fanciulli non battezzati),
die ohne Schuld — mit Ausnahme der Erbsiinde — gestorben sind und in Gesellschaft
der gerechten Heiden und Wahnsinnigen fiirimmer in der Vorholle weilen« (IP 67/59).

Die Frohlichkeit*® der Kinder im Limbus hat ihren Grund in einem speziellen Unwissen:
Da sie die Taufe nicht empfangen haben, fehlt ihnen jede tibernatiirliche Erkenntnis —
und damit auch das Wissen, dass sie »des hochsten Gutes beraubt sind« (IP 68/60). So
kehrt sich der genitivus subiectivus, mit dem das Vergessen Gottes eingefiithrt wurde, in
einen genitivus obiectivus um: »[E]s ist nicht Gott, der sie vergafy, sondern sie haben
ihn je schon vergessen, und iiber dieses Vergessen hat das gottliche Vergessen keine

48  Die vorliegende Untersuchung schligt eine Korrektur der zitierten deutschen Ubersetzung vor:
Die »speciale letizia«, die den Zustand der Kinder im Limbus beschreibt, wird in der deutschen
Ubersetzung als »besondere Seligkeit« wiedergegeben; analog wird im Verlauf des Textes »na-
turale letizia« mit »Zustand natirlicher Seligkeit«, IP 68/60, libersetzt. Beides durfte allerdings
unprazise sein, weil das italienische Original terminologisch zwischen der letizia der Kinder und
den Seligen (beati) unterscheidet. Dafiir spricht auch die Tatsache, dass die Kinder im Limbus fir
Agamben gerade »[w]eder selig wie die Erwahlten« (Né beati come gli eletti), ebd., sind, wihrend
ihr Korper mit dem der Seligen verglichen werden kann, namlich »wie der der Seligen ohne Emp-
findung« (come quelli dei beati, impassibili), ebd., ist. Im deutschen Text steht beides in Spannung
zur Ubersetzung von letizia mit Seligkeit. Entsprechend gibt Andreas Hiepko in der Ubersetzung
der Parallelstelle in Die kommende Gemeinschaft die Formulierung »naturale letizia« mit »natiirli-
cher Frohlichkeit«, KG12/11, Hervorhebung: HR, wieder; die vorliegende Untersuchung tibernimmt
diese Ubersetzung auch fiir Idea della prosa.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Gewalt (contro il loro oblio resta impotente la dimenticanza divina)« (IP 68/60). Das Vergessen
Gottes — als genitivus subiectivus — wird als Strafe irrelevant und der Topos des Lim-
bus zum Ort »natiirlicher Frohlichkeit« (IP 68). Das Motiv des Vergessens schligt eine
Briicke zuriick zur Idee des Studiums: Der spezielle Talmud der Geste Bartlebys hatte den
Wiederaufbau des Tempels vergessen und gerade so das Studium von der Trauer be-
freit (vgl. IP 54). Wie die Studierenden in Agambens Interpretation befinden sich auch
die Kinder im Limbus in einem Raum, der auf keinerlei Vollendung ausgerichtet ist,
in dem kein Mangel mehr beseitigt werden, kein Akt gesetzt werden miisste. Dieser
Zwischenraum steht jenseits der Alternative von géttlichem Zorn oder géttlichem Er-
barmen - und die Kinder in ihm befinden sich jenseits der Aufteilung in Selige oder
Verdammte.

Entsprechend fithrt Agamben einen Vergleich ein, der den Auftritt Bartlebys vorbe-
reitet. Er schreibt iiber die Kinder im Limbus: »Wie Briefe, die ohne Empfinger (senza
destinatario) blieben, sind diese Auferstandenen ohne Schicksal (senza destino) geblie-
ben« (IP 68/60). In Melvilles Erzihlung wird gegen Ende enthillt, dass Bartleby vor
seiner Titigkeit als Kanzleikopist im Amt fiir unzustellbare oder tote Briefe gearbeitet
habe.* Auch diese Briefe befinden sich in einer Art Limbus, sind ohne Ziel unterwegs,
in einem Zwischenraum ohne Moglichkeit einer Ankunft. Ditrfte die Wahl gerade die-
ses Beispiels auf Melvilles Erzahlung verweisen, so 6ffnet das theologische Beispiel des
Limbus umgekehrt auch eine Interpretationsperspektive fiir die literarische Figur:

»Diese vorhollische Natur ist das Geheimnis Bartlebys (Questa natura limbale é il segreto
di Bartleby), der antitragischsten aller Figuren Melvilles (auch wenn in unseren Augen
nichts verzweiflungswiirdiger scheintals sein Schicksal). Und es ist diese unaustilgbare
Wurzel des»lieber nichts, an der die géttliche und menschliche Vernunft zerbricht (con
la divina, anche ogni umana ragione)« (1P 68f/60).

Wie Agamben den Zustand der Limbusbewohner als natiirliche Frohlichkeit interpre-
tiert hatte, so ermoglicht der Schluss von diesem Paradigma auf die Figur des Schrei-
bers, ihn gegen menschlichen Augenschein und menschliche Vernunft — und gegen die
Deutung, die Melvilles Erzihler nahezulegen scheint - als antitragische Figur zu entwi-
ckeln. Wie die Kinder im Limbus einen Zwischenraum besetzen, so scheint Bartlebys
Ablehnung der Schreibertitigkeit einen analogen Raum jenseits einer Aktualisierung
der Potenz zu 6ffnen. Wihrend sich indessen die ungetauft verstorbenen Kinder als
Beispiel aus der theologischen Tradition jenseits des Vergessens Gottes befinden, so zer-
bricht mit dem literarischen Beispiel Bartlebys mit der gottlichen auch die menschliche
Vernunft.

Was haben die Bewohner des Limbus und Bartleby mit der Idee der Politik zu tun?
Jakob Helmut Deibl argumentiert iiberzeugend, dass der Text auf eine Politik zielt, die
jenseits des Vergessens Gottes operieren wiirde, also weder mit Bezug auf Gott noch
dezidiert ohne ihn — eine Politik, »die auf den Verweis auf Gott (das Absolute) genau-
so verzichten miisse wie auf den aus seiner Ablehnung einmal geflossenen ethisch-

49  Vgl. die Rede vom »Dead Letter Office at Washington«, Melville, Herman: Bartleby, in: ders.: Billy
Budd, Sailorand other Stories. Selected and Edited with an Introduction by Harold Beaver, London:
Penguin Books 1985, 57-99, hier 99.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

159


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Das Messianische

politischen Impuls«®®. Fiir die Vernunft einer solchen Politik kommen, anders formu-
liert, metaphysische Annahmen ebenso wenig in Frage wie dezidiert antimetaphysische
Grundlagen. Deibl fragt allerdings zu Recht an, warum Agamben dies gerade unter
Verwendung theologischer Bilder beschreibt,> warum also die theologische Tradition
gebraucht wird, um eine Politik jenseits von ihr anzudeuten. Im Riickgriff auf die bis-
herigen Uberlegungen liegt zunichst der Rekurs auf Agambens Text Zeit und Geschichte
und die in ihm angewandte Methode nahe: Demnach lagen die »Elemente einer ande-
ren Zeiterfahrung [...] verstreut in den Falten und Schatten der kulturellen Tradition
des Westens« (KuG 145) und mussten lediglich beleuchtet werden. Analog entnimmt
Agamben hier den Falten und Schatten der christlich-theologischen Tradition ein solches
Element, beleuchtet es und kann die Tradition selbst von diesem »Bruchstiick[...] einer
Mitteilung« (KuG 145) aus kritisch lesen. Weder ersetzt er die Tradition, noch zerstort
er sie — sondern er studiert sie und legt eine in ihr potenziell enthaltene Deutung vor,
die sich gegen die Tradition selbst wendet. Diese dekonstruktive Lektiire der christli-
chen Tradition gebraucht einen ihrer Topoi als Widerlager gegen sie, entwickelt also
den Ansatz der Traditionskritik aus der Tradition selbst.

Auflerdem ist auffillig, dass Idee der Politik — ebenso wie Idee des Studiums — mehre-
re Paradigmen kombiniert und mehrere Bezugsriume ineinander schachtelt: Die Be-
schreibung des theologischen Beispiels des Limbus fithrt zu Bartleby als literarischer
Figur. Insofern muss Idee der Politik nicht ausschliefilich religionskritisch verstanden
werden: Nicht nur die géttliche, sondern mit ihr auch die menschliche Vernunft zer-
bricht an Bartlebys Formulierung. Theologisches und literarisches Paradigma werden,
wie zu zeigen ist, strukturell dhnlich auch in den Texten von Die kommende Gemeinschaft
vielfach kombiniert. Liest man Idee der Politik von dieser Doppelung aus, dann geht es
nicht blof um das Vergessen Gottes, sondern um die politisch einschligige Exposition
des Zwischenraums eines Zustands jenseits einer Ausrichtung auf dieses oder jenes Ziel
— ginge also, mit Idee des Studiums gelesen, um den Talmud, der den Wiederaufbau des
Tempels vergessen hat, ebenso wie um die Potenz, die dem Akt folgt. Diese Linie der
Verbindung von Potenz und Politik kann bis zu Agambens politisch-philosophischen
Uberlegungen in Homo sacer ausgezogen werden:

»Solange nicht eine neue und kohirente Ontologie der Potenz [...] die auf dem Primat
des Akts und seiner Beziehung zur Potenz gegriindete Ontologie ersetzt hat, bleibt
eine politische Theorie, die sich den Aporien der Souverénitit entziehen kdnnte, un-
denkbar« (HS s55).

Zugleich ist Agambens Text aber auch als Variation auf ein Thema lesbar, das Benjamins
Theologisch-politisches Fragment intoniert: Gerade als Idee der Politik kann Agambens Text
auf Benjamins Rede von der »Weltpolitik, deren Methode Nihilismus zu heiflen hat«*2,
oder die »Ordnung des Profanen«®> bezogen werden. Mit dem theologischen Ort des

50 Deibl, Fehl und Wiederkehr, 27.

51 Vgl. Deibl, Fehl und Wiederkehr, 28.
52 Benjamin, GS I, 204.

53  Benjamin, GS I, 203.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz 161

Limbus stellt sich erneut die Frage nach dem Status der Theologie fiir Agambens Uber-
legungen. Dem ist im Folgenden anhand einiger Texte aus La comunitd che viene nach-
zugehen.

1.2 Eschatologische Heterotopien und ihre Bewohner

I.2.a) Das paradis der fornuftigin sele - die Mottos
der kommenden Gemeinschaft

Die Frage nach der Funktion der Theologie in Agambens Texten stellt sich zumal fiir La
comunita che viene, das erstmals 1990 und in einer um eine Postille erweiterten Neuausga-
be 2001 erschien.* Dass Die kommende Gemeinschaft neben philosophiegeschichtlichen
und literarischen Beispielen auch anhand einer Reihe christlich- wie jiidisch-theologi-
scher Beziige beschrieben wird, deuten bereits die beiden Zitate an, die dem Buch ohne
Quellenangabe vorangestellt sind:

»Dit buchelin heizit ein paradis der fornuftigin sele, paradisus animae intelligentis.
Quodlibet est in quolibet et nihil est extra se« (KG 7/7).

Paradisus anime intelligentis ist der Titel einer Sammlung von deutschsprachigen Predig-
ten aus der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts, von denen ein grofRer Teil von Meister
Eckhart stammen diirfte.> Dit buchelin heizit ein paradis der fornuftigin sele ist der — of-
fenbar urspriinglichere — deutsche Titel dieser Kompilation.’® Dass Agamben seinem
Buch den Titel einer Predigisammlung als Motto voranstellt, korrespondiert mit dessen
formaler Anlage: Die kommende Gemeinschaft besteht aus einer Reihe von neunzehn kur-
zen Texten, denen ein etwas lingerer dreiteiliger Text unter dem Titel Das Irreparable
(Lirreparabile) (KG 81-100/71-88) sowie in der Neuausgabe von 2001 die Postille Tigqun
de la noche (KG 101-105/89-93) folgen. Die einzelnen Texte sind durch ein Netz von ter-
minologischen und inhaltlichen Vor- und Riickgriffen verbunden und kommentieren
sich gegenseitig. Fiir diese Untersuchung ergibt sich die Notwendigkeit, dieses Geflecht
moglichst ausfithrlich beschreiben zu miissen, um die theologischen Beziige aufzeigen
zu konnen. Dabei konzentriert sie sich unter den méglichen theologischen Anschliissen
auf die Aspekte, die anhand der Figur Bartlebys sowie des Messianischen erschlossen
werden konnen.

Formal hat Agambens Buch also tatsichlich eine gewisse Ahnlichkeit mit einer
Sammlung von Predigttexten. Dass die Predigtsammlung — und damit implizit auch

54  Aus der deutschen Ubersetzung Die kommende Gemeinschaft. Aus dem Italienischen von Andreas
Hiepko, Berlin: Merve 2003, wird mit der Sigle KG und Seitenangabe im FliefStext zitiert. Seitenan-
gaben nach dem Schragstrich verweisen auf die italienische Ausgabe: La comunita che viene, Turin:
Bollati Boringhieri 2001, Nachdruck: 2017.

55  Vgl. dazu Hasebrink, Burkhard/Palmer, Nigel F./Schiewer, Hans-Jochen (Hg.): >Paradisus anime in-
telligentis<. Studien zu einer dominikanischen Predigtsammlung aus dem Umbkreis Meister Eckharts, Ti-
bingen: Niemeyer 2009, vgl. dort v.a. Steer, Georg: Die dominikanische Predigtsammlung >Paradisus
anime intelligentis<. Uberlieferung, Werkform und Textgestalt, 17-68, hier17.

56  Vgl. Steer, Predigtsammlung, 29.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Das Messianische

Agambens Buch, denn Dit buchelin heizit — als paradis/paradisus bezeichnet wird, legt
indessen auch einen inhaltlichen Akzent: Die im Buch beigebrachten Beispiele illustrie-
ren die kommende Gemeinschaft hiufig anhand von theologischen Spekulationen iiber
im Vergleich mit dieser Welt anderen Orten und entwickeln sie nicht zuletzt topologisch:
Neben dem Limbus (KG 11ff) werden auch die »Gehenna« (KG 18), der Garten Eden (KG
26), das »Gehinnom« (KG 26-29 und 34) oder das »Reich des Messias« (KG 51) erwihnt,
wird nach dem Zustand der Natur nach dem Jiingsten Gericht (KG 41f) gefragt und das
Leben nach dem Jingsten Tag beschrieben (KG 13). Fiir die kommende Gemeinschaft
fragt sich in theologischer Perspektive, ob ihr Kommen diesen Verweisen entsprechend
eschatologisch angelegt ist: Entsteht sie im Reich des Messias, oder nach dem Jiingsten
Gericht, oder kann man bereits jetzt — und vor allem: hier — zu ihr gehéren?

Wihrend das erste Motto aus christlich-theologischem Kontext stammt, verweist
das zweite Motto auf die Kabbala: Es handelt sich um eine Formel aus der von Flavius
Mithridates angefertigten lateinischen Ubersetzung von Abraham Abulafias Sitre Tora.
Wie Chaim Wirszubski in einer Studie tiber Pico della Mirandola und die Kabbala ge-
zeigt hat, steht der Satz Quodlibet est in quolibet et nihil est extra se allerdings nicht in Abula-
fias Original, sondern wurde von Mithridates bei der Ubersetzung eingefiigt.”’ Dabei
kombiniert diese Interpolation, so zeigt Wirszubski, zwei verschiedene Quellen: Der
erste Teil, Quodlibet est in quolibet, zitiert De docta ignorantia des Cusanus, der seinerseits
auf Anaxagoras verweist.>® Den zweiten Teil der Formel, nihil est extra se, fithrt Wirs-
zubski auf einen Traktat des Kabbalisten Azriel von Gerona zuriick, den Mithridates
ebenfalls ins Lateinische iibersetzt hatte.’® Dem mit diesem zweiten Motto aufgerufe-
nen Kontext der Kabbala — oder der Kabbala in christlicher Rezeption — entspricht zum
Beispiel, dass Agamben in Die kommenden Gemeinschaft auch »jen[e] Stinde« erwihnt,
»die die Kabbalisten >Absonderung der Schechina< nennen« (KG 74/64). Der Begriff ti-
qqun im Titel des Nachworts von 2001 diirfte ebenfalls die kabbalistische Fiillung die-
ses Begriffs voraussetzen.®® Moglicherweise geht es Agamben mit dem zweiten Motto
gerade um den komplexen Ubersetzungs- und Verweisungszusammenhang, den der
Satz als Kombination des Anaxagoras-Zitats bei Cusanus mit dem Traktat Azriels von
Gerona als Interpolation bei der Ubersetzung eines kabbalistischen Texts ins Lateini-
sche eréffnet — denn dhnliche Kombinationen und Verweisungszusammenhinge legen
seine Texte in Die kommende Gemeinschaft selbst an. Der Kombination der beiden Mot-
ti entspricht formal die Kombination jidisch- wie christlich-theologischer Referenzen
mit anderen Kontexten, konkret vor allem mit literarischen Verweisen. Umso wichti-
ger wird die Frage, welche Funktion die theologischen Beziige zur Qualifizierung der
kommenden Gemeinschaft haben.

57  Vgl. dazu und zum Folgenden Wirszubski, Chaim: Pic de la Mirandole et la cabale. Aus dem Engli-
schen und Lateinischen von Jean-Marc Mandosio, Paris/Tel Aviv: Editions de I’éclat 2007, 151-162,
v.a. 155-158, sowie Miernowski, Jan: Le Dieu Néant. Théologies négatives a 'aube des temps modernes,
Leiden: Brill 1998, 113ff.

58  Vgl. Wirszubski, Pic de la Mirandole, 156.

59  Vgl. Wirszubski, Pic de la Mirandole, 156ff.

60 Vgl. fir den Gedanken des Exils oder der Absonderung der Schechina z.B. Scholem, Gershom: Die
jlidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 253 und 302, fiir den Be-
griff tigqqun in der lurianischen Kabbala ebd., v.a. 291ff; vgl. unten Kapitel Il.2.g.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz
I.2.b) Jenseits des Jiingsten Tags - das Unrettbare

Die Verbindung des theologischen Beispiels des Limbus mit der literarischen Figur
Bartleby aus Idee der Politik hat, wie erwihnt, ein Double im zweiten Text aus Die kom-
mende Gemeinschaft: Vom Limbus (Dal Limbo) (KG 11ff/11f). Dieser Text iibernimmt einige
Passagen aus Idee der Politik wortlich,® ersetzt den knappen Verweis auf Bartleby gegen
Ende aber durch einen ausfithrlicheren Bezug auf die Figuren Robert Walsers und, er-
neut, Kafkas. Allerdings wird Vom Limbus mit einer Frage eingeleitet, die den Bezug des
theologischen Beispiels zur kommenden Gemeinschaft deutlicher hervortreten lisst.
Im ersten Text des Buches hatte Agamben den Begriff der beliebigen Singularititen ein-
gefithrt; die Untersuchung des theologischen Beispiels des Limbus setzt, topologisch
formuliert, mit der Frage nach ihrem Herkunftsort ein: »Woher kommen die beliebigen
Singularititen, was ist ihr Reich? (Da dove provengono le singolariti qualunque, qual é il loro
regno?) Die Fragen des Thomas zum Limbus enthalten die Elemente fiir eine Antwort«
(KG 11/11). Die sich anschlieRende Beschreibung der ungetauft verstorbenen Kinder im
Limbus iibernimmt die Beschreibung aus Idee der Politik fast wortlich.®* Eine inhalt-
lich signifikante Anderung im italienischen Text besteht darin, dass die unausléschliche
Hoffnung (speranza per sempre inesitabile) (IP 68/60) der Kinder im Limbus in eine unaus-
loschliche Freude (letizia per sempre inesitabile) (KG 12/12) gedndert wird: In der Tat scheint
die Freude den Zustand der Limbusbewohner in doppelter Hinsicht jenseits des Verges-
sens Gottes schliissiger zu beschreiben als eine Hoffnung, bei der unklar bliebe, worauf
sie sich richtet. Auch den am tertium comparationis des fehlenden Schicksals prizi-
sierten Vergleich der Limbusbewohner mit den nicht zugestellten Briefen tibernimmt
Vom Limbus; wegen des unterbleibenden Verweises auf Bartleby wirkt die Analogie aller-
dings eher unklar. Der Ubergang zum literarischen Paradigma vollzieht sich in beiden
Texten parallel: In Idee der Politik heif3t es: »Diese vorhollische Natur ist das Geheimnis
Bartlebys« (Questa natura limbale ¢ il segreto di Bartleby) (IP 68/60); in Vom Limbus lautet
der Ubergang: »Diese vorhéllische Natur ist das Geheimnis von Walsers Welt« (Questa
natura limbale ¢ il segreto del mondo di Walser) (KG 12/12).

Worin genau besteht die Beziehung von theologischem und literarischem Paradig-
ma? Hatte Agamben den Limbus als einen Ort beschrieben, dessen Bewohner sich jen-
seits von Heil und Verdammnis befinden, so fithrt er die »Geschdpfe« (KG 12/12) Walsers
mit einer analogen topologischen Qualifizierung ein: Sie haben sich, so Agamben, »un-
wiederbringlich verirrt« (irreparabilmente smarrite), und zwar in »Regionen, die jenseits
von Verdammnis und Heil liegen« (in una regione che sta al di la della perdizione e della
salvezza) (KG 12/12).%® Wahrend die Kinder im Limbus jenseits des gottlichen Heils ste-

61 Darauf weist z.B. auch Salzani, Carlo: Art. Inoperative/Deactivation, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica
(Hg.): The Agamben Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 106ff, hier 106, hin.

62 Diedeutschen Ubersetzungen differieren in einigen Details; im Original sind die Texte aber weit-
gehend identisch, vgl. Agamben, Idea della prosa, 59f und Agamben, La comunita che viene, 11f.

63 Auf welche Figuren Walsers er sich konkret bezieht, gibt Agamben nicht an; in dem Aufsatz tiber
Bartleby nennterin anderem Zusammenhang Simon Tanner, vgl. B 9. Vgl. parallel zum Vergessen
Cottes der Limbusbewohner auch die Gedanken der Klara Agappaia aus Geschwister Tanner: »Gott
will nicht, daf man so sehr an ihn glaubt, er will, dafd man ihn vergifit, es freut ihn sogar, wenn er
geschmiht wird; denn er ist iiber alle Begriffe giitig und grof3«, Walser, Robert: Geschwister Tanner.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

163


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Das Messianische

hen, verhalten sich die Figuren Walsers dem Heil gegeniiber indifferent. Dabei spitzt
Agamben seine Beschreibung der literarischen Figuren zu, indem er den Begriff der
Unrettbarkeit einfithrt. Fir die Figuren Walsers ist nimlich ihre

»Neutralitit gegeniiber dem Heil (neutralita rispetto allasalvezza) [..] der radikalste Ein-
wand, der gegen die Idee der Erlésung erhoben werden kann (idea stessa della reden-
zione). Im eigentlichen Sinn unrettbar ist ndmlich nur das Leben, in dem es nichts zu
retten gibt und an dem die machtige theologische Maschinerie christlicher oikonomia
scheitert (Propriamente insalvabile ¢, infatti, la vita in cui non vie nulla da salvare e contro di
essa naufraga la poderosa macchina teologica dell'oikonomia cristiana)« (KG 12/12).

Der Begrift unrettbar (insalvabile) begegnet in mehreren Texten Agambens und ist als ter-
minus technicus seines Denkens zu qualifizieren (vgl. Kapitel I1.4.d, III.2.f und I11.2.g
dieser Untersuchung). Wie unten zu zeigen ist, wird er auch im Rémerbriefkommentar
und mit explizitem Bezug zur messianischen Berufung gebraucht, sodass das Unrett-
bare auch unmittelbar in den Diskurs tiber das Messianische fithrt. Wie genau konnte
der Begriff unrettbar zu verstehen sein? Agamben prizisiert ihn in der zitierten Passage
mit dem Verweis auf ein Leben, in dem es nichts zu retten gibt. Offenbar impliziert
dies keine derart griindliche Verdammnis, dass Rettung nicht mehr maoglich wire —
unrettbar ist vielmehr ein Leben, das aufgrund der dem Vergessen Gottes der Limbus-
bewohner analogen Neutralitit gegeniiber dem Heil nicht in den Kategorien von Rettung
oder Verdammnis gedacht wird, das also in dieser Hinsicht jenseits von Erlésung oder
Verdammnis steht. Entsprechend hatte in Idee der Politik noch der Zorn Gottes eine be-
stimmte Beziehung impliziert.®* An einem unrettbaren Leben dagegen scheitert die
Soteriologie, weil sie nichts Rettungsbediirftiges in ihm angeben kann. Der »Einwand
[...] gegen die Idee der Erlosung« betrifft die Erlosungsbediirftigkeit, ein Denken, das die
»Regionen [...] jenseits von Verdammnis und Heil« (KG 12) auf dem einen oder anderen
Weg zu verlassen sucht.

Zugleich fragt sich, ob Agamben sich fiir den Begriff unrettbar auf eine Vorlage be-
ziehen konnte. In der Aufnahme des Begriffs im Romerbriefkommentar referenziert er
zweimal auf Benjamin (vgl. Zdb 54 und 69), gibt aber keine genaue Quelle an. Offenbar
bezieht er sich auf Fragment N 9,7 der Passagenarbeit, einen Text zum dialektischen
Bild und dem Jetzt der Erkennbarkeit:

»Das dialektische Bild ist ein aufblitzendes. So, als ein im Jetzt der Erkennbarkeit auf-
blitzendes Bild, ist das Gewesene festzuhalten. Die Rettung, die dergestalt — und nur
dergestalt — vollzogen wird, lafst immer nur an dem, im nachsten Augenblick schon
unrettbar verlornen <sich> vollziehen<®.

Roman. Samtliche Werke in Einzelausgaben, herausgegeben von Jochen Greven, neunter Band,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, 96.

64  Diese Logik entspricht strukturell der einschlieflenden Ausnahme, die Agamben in Homo sacer er-
lautert und die auch qua Ausschliefung einen — negativen — Bezug impliziert. Das Vergessen Got-
tes steht in Idee der Politik jenseits von Erbarmen und Zorn, iberschreitet also die binidre Logik.

65  Benjamin, Passagen-Werk, 591f. Vgl. zu Benjamins Begriff der Rettung ausfiihrlich Kaulen, Rettung.
Kaulen weist auf die »semantische Polyvalenz«, ebd., 621, des Begriffs Rettung bei Benjamin mit
Beziigen zu Erkenntnistheorie, Theologie und Literaturkritik hin, vgl. ebd., 620: Benjamin setze

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Die augenblickshafte Konstellation ist in jedem Jetzt eine spezifische, die im nichsten
Jetzt bereits verloren wire. Der Begriff des unrettbar verlornen markiert offenbar, dass
jede Konstellation einmalig ist und nicht ex post wiederhergestellt, nicht gerettet wer-
den konnte. Rettung hingt insofern an dem Zeitmoment des instantan aufblitzenden
dialektischen Bilds. In spiteren Texten wird Agamben beides iiberlagern und die geret-
tete Nacht als Beziehung zu einem Unrettbaren (vgl. O 89f und Kapitel III.2.f) oder die
Denkfigur einer Rettung durch Unerldsbarkeit (vgl. B 75 und Kapitel I1.3.d) entwickeln.
Entsprechend erscheint im Romerbriefkommentar der Rest als »das Unrettbare, das die
Rettung moglich macht« (Pinsalvabile che rende possibile la salvezza) (Zdb 70/58, vgl. Kapitel
11.4.d).

Neben diesem moglichen Bezug auf Benjamin ldsst sich fiir den Begriff unrettbar al-
lerdings auch ein Bezug auf Bartleby rekonstruieren: Als Bartleby in Melvilles Erzihlung
das erste Mal auftritt, bezeichnet der Anwalt ihn als »incurably forlorn«®®. Fiir Agam-
bens Begriff ergibt sich damit eine doppelte mégliche Referenz — und dem korrespon-
diert, dass die Unrettbarkeit, variiert zur Beschreibung einer Kreatur als »gerettet, weil
unerldsbar« (salva perché irredimibile) (B 75/89), auch im Bartleby-Text von 1993 begegnet.
Am unrettbaren Leben, so Agamben, zerbricht (naufraga) die »michtige theologische
Maschinerie christlicher oikonomia« (poderosa macchina teologica dell’oikonomia cristiana)
(KG 12/12).87 Motivisch entspricht dem Bild eine ganz andere und sehr konkrete Ma-
schine, denn Agamben schreibt iiber die Figuren Walsers:

»Wie der Verurteilte in Kafkas Strafkolonie, der befreit wird und so die Zerstérung der
Maschine iiberlebt, die ihn bestrafen sollte, haben auch sie der Welt der Schuld und
der Gerechtigkeit den Riicken zugekehrt (si sono lasciati alle spalle il mondo della colpa e
della giustizia)« (KG 13/12).

Anders als die theologische Maschine des Heils dient die Maschine dieses literarischen
Beispiels zur Bestrafung; ihre Wirkungsweise markiert jedoch — in Kafkas Erzihlung
markiert sie im Wortsinne — »Schuld« und »Gerechtigkeit«, nimmt also eindeutige Zu-
ordnungen vor. Dass der Verurteilte bei Kafka nach der Zerstérung der Maschine wei-
terlebt, ermoglicht es Agamben, auch die Figuren Walsers nicht lediglich rdumlich in
den »Regionen« jenseits von Heil und Verdammnis zu verorten, sondern sie auch mit
einem temporalen Index zu versehen. Uberraschenderweise fithrt er dazu wiederum ein
theologisches Paradigma an:

»je nach Kontext ganz unterschiedliche semantische Akzente«, ebd., 629. Vgl. zu dem zitierten
Fragment Benjamins ebd., 649f.

66  Melville, Bartleby, 66; in deutschen Ubersetzungen heifdt es z.B. »rettungslos verlassen«, Melville,
Herman: Bartleby, der Schreiber. Eine Geschichte aus der Wall Street. Aus dem amerikanischen Englisch
iibersetzt und mit Erliuterungen versehen von Jiirgen Krug, Berlin: Insel Verlag 2016, 21.

67  DasBild der Maschine, zumal der theologisch-6konomischen Maschine, weist auf spatere Texte Agam-
bens voraus, die im dritten Kapitel dieser Untersuchung diskutiert werden: In Herrschaft und Herr-
lichkeit spricht Agamben von der »Gliederung der Regierungsmaschine (macchina governamenta-
le)«, HH 11/9. Vgl. auch Das Offene. Der Mensch und das Tier, vor allem Kapitel 9, Anthropologische
Maschine (Macchina antropologica), O 42-48/38-43.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

165


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Das Messianische

»Uber ihr Antlitz ergieRt sich —unwiederbringlich (irreparabile) — das Licht der Morgen-
diammerung, die auf den novissima dies des Gerichtes folgt (che segue alla novissima dies
del giudizio). Das Leben aber, das nach demJiingsten Tag die Erde erfiillt, ist schlicht das
menschliche Leben (semplicemente la vita umana)« (KG 13/12).

Das schlicht menschliche Leben ist unrettbar, insofern das letzte Gericht bereits hinter
ihm liegt, insofern es nicht mehr auf eine zukiinftige Ent-Scheidung wartet.®® Das es-
chatologische Paradigma plausibilisiert die fehlende Zukunftsorientierung: In der hier
anvisierten Zeit ist theologisch keine Verinderung durch gottlichen Eingriff mehr zu
erwarten; was nach dem Jiingsten Gericht lebt, ist in der Tat nicht mehr rettbar, ist kei-
ner Rettung mehr bediirftig. So lebt dieses menschliche Leben nicht nur topologisch
jenseits der Einteilung von Heil und Verdammnis, sondern auch temporal nach dem
Gericht. Ein solches Leben ist, formuliert mit einer motivischen Linie, die Agamben
in anderen Texten variiert aufnimmt, in soteriologisch paradoxer Weise gerettet — als
Unrettbares oder Unerlosbares, in der Beziehung zu etwas Unrettbarem, oder als das »Un-
rettbare, das die Rettung moglich macht« (Zdb 70).%9

Die Kombination von eschatologischer Frage und Antwort mit Robert Walser be-
gegnet auch in weiteren Texten in Die kommende Gemeinschafi: In Irreparabel (Irreparabi-
le) (KG 41f/37f) etwa liefert Agamben, nachdem er in Vom Limbus die Figuren Walsers
nach dem Jingsten Gericht beschrieben hatte, das entsprechende Theoriestiick fir die
Natur nach, indem er mit Thomas nach dem »Zustand der Natur nach dem Jiingsten
Gericht« (KG 41/37) fragt und unter Verweis auf Walsers Spaziergang antwortet. In Di-
monisch (Demonico) (KG 34ff/31f) wird die Welt Walsers wiederum nach dem Ende der
Heilsgeschichte eingeordnet: »Erst wenn auch der letzte Dimon aus dem Gehinnom in
den Himmel zuriickgekehrt und der Prozess der Heilsgeschichte an sein Ende gelangt
ist (il processo della storia della salvezza si é concluso senza residui), hebt sich der Vorhang: vor
uns liegt Walsers Welt« (KG 34/31).

[.2.c) Jenseits von Universalem und Partikularem - Beispiele

Theologisch fragt sich nochmals, wie die theologischen Beziige der Argumentationen
bewertet werden kénnen: Offenbar geht es Agamben darum, analog zur oben beschrie-
benen Ausarbeitung der Kairologie, die kommende Gemeinschaft anhand tiberlieferter,
aber in der Tradition versteckter Elemente zu exemplifizieren. Die theologischen Topoi

68  Vgl. Durantaye, Homo profanus, 53f und ders., Agamben, 198f.

69  Vgl. auch Agambens Basilides-Lektiire, die dessen Kommentar zur Figur der apokaradokia tes kti-
seos, vgl. Rom 8,18-22, untersucht: Die Beschreibung der Erlosung, die Agamben zitiert, erinnertan
die Beschreibung der Kinder im Limbus; auch hier geht es um »Raumex, zitiert nach O 98, wobei
in den unteren Raumen aufgrund einer»groflen Unwissenheit« keine Kenntnis der oberen Raume
vorhanden ist. Dies entspricht dem Vergessen Gottes der Limbusbewohner — und konsequenter-
weise rekurriert Agamben auch hier auf die Unrettbarkeit: »Basilides hat in der Vorstellung dieses
unrettbaren und von jedem geistigen Element vollig verlassenen naturlichen Lebens (questa vita
naturale insalvabile e completamente abbandonata da ogni elemento spirituale), das gleichwohl durch
»grofie Unwissenheitc« vollkommen gliickselig ist (perfettamente beata per effetto della sgrande igno-
ranzac), eine grandiose Kontrafaktur der wiedergefundenen Animalitat des Menschen am Ende
der Geschichte erdacht«, O 98/92.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

bilden dabei einen paradigmatischen Zusammenhang mit den literarischen oder philo-
sophiegeschichtlichen Beispielen, wobei sie das Bild der kommenden Gemeinschaft nicht
schlichtillustrieren, sondern dieses Bild aus dem Zusammenhang erst emergiert. Dafir
gibt es einen methodischen Anhaltspunkt im Buch, auf den Leland de la Durantaye auf-
merksam gemacht hat:”° Die beliebigen Singularititen, die die kommende Gemeinschaft
bilden, stehen, so Agambens Beschreibung, jenseits der Alternative von verstindlichem
Allgemeinbegriff einerseits und unbeschreiblichem Individuellen andererseits (vgl. KG
9/9), und insofern auch jenseits der Unterscheidung von Universalem und Partikula-
rem.” Fiir diese besondere Struktur gibt Agamben im dritten Text des Buches ein Bei-
spiel — namlich das Beispiel (Esempio) (KG 14ff/13f). Wenn ein Beispiel verwendet, also
als Beispiel gegeben wird, werde, so Agamben, eine komplizierte Handlung ausgefiihrt:
Das Beispiel werde einerseits als partikularer Einzelfall aus einer Menge herausgegrif-
fen — umgekehrt werde es jedoch nicht als besonderer Fall gewertet, weil es dann seine
Beispielhaftigkeit verlieren wiirde (vgl. KG 15/14). Das Beispiel ist nicht einfach einer
Menge subsumierbar, weil es kein Element einer Menge, sondern Beispiel ist — aber
umgekehrt steht es auch nicht jenseits der Menge, denn dann kdnnte es kein Beispiel
sein.

Durantaye hat gezeigt, dass das Beispiel mit dieser strukturellen Uberlegung mate-
rialiter Beispiel fiir die kommende Gemeinschaft sein kann, aber dass Agambens Buch
konsequenterweise auch formal aus Beispielen besteht.”” Wenn die beliebige Singulari-
tit dem Beispiel in Bezug auf das Verhiltnis von Universalem und Partikularem — aber
auch, politisch zugespitzt, von Individuum und Gemeinschaft — strukturanalog ist, so
liegt es nahe, dass die kommende Gemeinschaft nur an Beispielen entwickelt werden
kann. Insofern wird, so legt Durantaye nahe, in dem Text »Beispiel« nicht nur ein sol-
ches gegeben, sondern auch die Methode des Buches beschrieben. Dementsprechend
kann der Text allerdings, so die These dieser Untersuchung, nochmals anders gewen-
det werden, um den Zusammenhang der im Buch behandelten Topoi zu bestimmen.
Agamben fiihrt den griechischen Terminus Paradigma als Ubersetzung fiir Beispiel ein
und legt ihn topologisch auf:

»Nun geht auch der tiefere Sinn jenes Wortes auf, das im Griechischen Beispiel bedeu-
tet: para-deigma, was sich daneben zeigt (was im deutschen Wort Bei-spiel ebenfalls an-

70  Vgl. Durantaye, Agamben, 163f.

71 Vgl. fir das Verhiltnis von Universalem und Partikularem auch Agambens Diskussion von Badious
These zu Paulus als Begriinder des Universalismus, vgl. Zdb 64ff. Die Qualifizierung des Zwischen-
raums von Universalem und Partikularem kehrt dhnlich auch in seiner Untersuchung der monas-
tischen Regeln wieder: Am »exemplarischen Fall«, HA 9, der Ménchsorden sucht Agamben den
Begriff einer Lebensform zu entwickeln; dabei werden Dichotomien wie die zwischen »Regel und
Leben, Allgemeinem und Besonderem, Notwendigkeit und Freiheit«, HA 104, fraglich. Die mo-
nastische Lebensform erscheint als Beispiel, das die Struktur der beliebigen Singularitit einlost,
zugleich aber, aufgrund der Beispielhaftigkeit des Beispiels, selbst als Paradigma: » Forma bedeutet
hier>Beispiel, Paradigmac doch die Logik, dem [sic] das Beispiel folgt, ist nicht einfach die Anwen-
dung eines allgemeinen Gesetzes [...]. Forma vitae bezeichnet eine Lebensweise, die, da sie sich eng
an eine Form oder ein Muster hilt, von dem sie nicht getrennt werden kann, selbst zum Beispiel
wird«, HA 132, vgl. SR 26.

72 Vgl. Durantaye, Agamben, 157 und 163f.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

167


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Das Messianische

klingt). Denndereigentliche Ort des Beispielsistimmer nebenihm, im leeren Raum, in
dem sich sein qualititsloses, unvergessliches Leben abspielt (il luogo proprio dell’esem-
pio & sempre accanto a se stesso, nello spazio vuoto in cui si svolge la sua vita inqualificabile e
indimenticabile)« (KG 15/14).

Der Ort (luogo) des Beispiels ist der leere Raum (spazio vuoto) — und diese Angabe fithrt zu
den theologisch eingefithrten Riumen in Die kommende Gemeinschaft zuriick: Die Me-
thodenreflexion Agambens kann insofern den Rekurs auf Riume, auf das paradisus, den
Limbus und die Regionen jenseits des Heils, erklirbar machen. Zugleich lisst sich auf
diese Weise die Funktion der Theologie fiir die Argumentation genauer angeben: Wenn
es zutrifft, dass die einzelnen Kapitel des Buches Beispiele fiir die kommende Gemein-
schaft geben, so haben auch die theologischen Verweise textstrategisch den Status von
Beispielen, kénnen darum aber auch mit literarischen Beispielen kombiniert werden.
Agamben entnimmt der theologischen — und zwar, wie die beiden dem Buch vorange-
stellten Motti angedeutet haben, der christlich- wie der jiidisch-theologischen — Tra-
dition Beispiele. Auch sie stehen in dem leeren Raum des Para-digmas, sind zwischen
Universalem und Partikularem verortet, geben darum aber auch keine allgemeingiilti-
ge Regel an, nach der etwa die kommende Gemeinschaft theologisch zu bestimmen oder
umgekehrt als Sikularisierung theologischer Argumentationen zu verstehen wire: Vor
dem Hintergrund von Agambens Uberlegungen zum Beispiel scheint es um eine kom-
plexere topologische Zuordnung der Kontexte zu gehen.

Dafiir dringt sich erneut der Vergleich mit den Bildtafeln Aby Warburgs auf: Die
einzelnen Texte in Die kommende Gemeinschaft ebenso wie die in ihnen kombinierten Pa-
radigmen exponieren die Gemeinschaft. Dementsprechend legt Agamben keine Theolo-
gie im Sinne etwa einer eschatologischen Spekulation vor, sondern entwickelt die Welt
nach dem Jiingsten Gericht als einen anderen Ort, an dem eine minimale Verinderung
des Gegenwirtigen ihr Maf nehmen kénnte. Dass in Die kommende Gemeinschaft ausge-
rechnet eschatologische Topoi aufgerufen werden, reichert Agambens Text wiederum
gewissermafien energetisch an: Implizit erscheint die kommende Gemeinschaft als ei-
ne auch theologisch vollendete Gemeinschaft, ihre Beschreibung zehrt implizit von den
theologischen Begriffsinhalten, obwohl sie zugleich explizit eine Neutralitit gegeniiber
dem Heil, eine Indifferenz gegeniiber der Verdammnis entwickeln. Umso dringlicher
wird die Frage, wie Eschatologie und das Kommen der kommenden Gemeinschaft zuzuord-
nen sind. Kommt diese Gemeinschaft als eschatologische? Ist ihr Kommen schon und
noch nicht gegeben, jetzt und hier zu artikulieren? Bevor darauf weiter eingegangen
werden kann, muss die Argumentation dieses Kapitels nochmals auf die Figur zuriick-
gefithrt werden, die die Auswahl der Texte in ihm bestimmt.

I.2.d) Bartleby und der Engel Feder

Nachdem die Figur des Schreibers Bartleby durch den Vergleich der Kinder im Limbus
mit den nicht zugestellten Briefen — und formal durch die Korrespondenzen zwischen
Vom Limbus und Idee der Politik — im zweiten Text von Die kommende Gemeinschaft bereits
verschwiegen anwesend war, trigt der neunte Text, Bartleby (KG 37-40/33ff), seinen Na-
men im Titel. Ahnlich wie in Idee der Politik erscheint Bartleby als eine Art Emblem der

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

vorangehenden philosophischen Argumentation; auch hier wird die Figur mit einem im
weitesten Sinne theologischen Topos verbunden. Dabei rekurriert die Diskussion auf
die beispielhaften, beliebigen Singularititen, aus denen die kommende Gemeinschaft
besteht: Das »beliebige Sein« hat fiir Agamben »potentiellen Charakter« (KG 37/33). Die-
ser zeige sich daran, dass das beliebige Sein »die Potenz zur Impotenz hat, sein eigenes
Unvermogen vermag« (KG 37/33), sich also im oben skizzierten Sinne auf die eigene
Potenz zuriickbeziehen kann. Eine Potenz, die ihre eigene Potenz-zu ebenso wie ihre
Potenz-nicht-zu vermag, bezeichnet Agamben als »potentia potentiae« oder als »hochs-
te Potenz« (KG 38/34). Analog bestimmt er das Denken als reine Potenz, unabhingig
vom je konkret gedachten Gegenstand. Unter Verweis auf De anima gebraucht er fiir
das Vermogen des Denkens das Bild der noch unbeschriebenen Schreibtafel:

»Nur dank der Potenz nicht zu denken vermag das Denken, sich auf sich selbst (auf sei-
ne reine Potenz) zu richten (rivolgersi a se stesso (alla sua pura potenza)) und, auf seinem
Hohepunkt, Denken des Denkens (pensiero del pensiero) zu sein. In diesem Fall denkt es
also keinen Cegenstand, kein Im-Akt-Sein, sondern jene Wachsschicht [der Schreibta-
fel, HR], jenes rasum tabulae, das nichts anderes ist als die Passivitit selber, die reine
Potenz (nicht zu denken): In der Potenz, die sich selbst denkt, sind Handeln und Erlei-
den eins und die Schreibtafel schreibt von selbst, oder besser, sie schreibt ihre eigene
Passivitat (nella potenza che pensa se stessa, azione e passione si identificano e la tavoletta per
scrivere si scrive da sé o, piuttosto, scrive la sua propria passivita)« (KG 39/34f).

Die Wachsschicht der Schreibtafel steht fiir die reine Potenz — und das Denken des Den-
kens, das Denken dieser Wachsschicht, wird als Doppelung von Aktivitit und Passivi-
tit beschrieben, sodass die Schreibtafel von selbst schreibt. Auf diese Weise hat Agamben
nicht mehr die Potenz vom Akt aus bestimmt — sondern umgekehrt den reinen Akt (atto
puro) (KG 40/35) von der Potenz aus gedacht und iber die Denkfigur der Potenz einer
Potenz erklirt. Daran schliefft er mit einem Bezug an, der das Leitmotiv der Schreibta-
fel mit dem Verweis auf eine Schreib-Feder variiert: »Deshalb hat der wirkende Intellekt
in der arabischen Tradition die Gestalt eines Engels, dessen Name Qalam, Feder, lautet,
und dessen Ort eine unergriindliche Potenz ist (cui luogo ¢ una potenza imperscrutabile)«
(KG 40/35, vgl. B 16f/54). Vom Engel Feder aus kann Agamben auf Bartleby schliefen und
ihn im Riickgriff auf die Denkfigur der von selbst schreibenden Schreibtafel interpre-
tieren:

»Mit Bartleby, also jenem Schreiber, der nicht einfach aufhért zu schreiben, sondern
slieber nichtcschreibt, erhilt die Gestalt dieses Engels ihre dufRerste Auspragung: Denn
er schreibt nichts anderes als seine Potenz nicht zu schreiben« (Bartleby, cioe uno scri-
vano che non cessa semplicemente di scrivere, ma spreferisce di no<, ¢ la figura estrema di que-
st'angelo, che non scrive nient’altro che la sua potenza di non scrivere) (KG 40/35, vgl. auch B
18/55).

Damit ist vor dem Hintergrund des Potenzbegriffs eine andere Bartleby-Deutung vor-
gelegt als in Idee des Studiums: Bartleby realisiert nicht einfach seine Potenz-nicht-zu,
indem er das Schreiben beendet — vielmehr schreibt er lieber nicht, er schreibt, indem
er sich auf seine Potenz-nicht-zu zuriickwendet und diese vermag. So beinhaltet der
potenzielle Charakter des beliebigen Seins, dessen Konturen Agamben in Die kommende

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

169


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Das Messianische

Gemeinschaft umreifst, weder das konkrete Vermégen zu einem bestimmten Akt, noch
auch das Vermogen zu jedem moglichen Akt (vgl. KG 37) — vielmehr vermag das beliebige
Sein sein eigenes Unvermogen.”>

Leland de la Durantaye hat das aristotelische Bild der leeren Schreibtafel auferdem
iiberzeugend mit Benjamins im ersten Kapitel dieser Untersuchung bereits zitierter Be-
stimmung der historischen als philologischer Methode verbunden und damit den moti-
vischen Zusammenhang noch enger gekniipft:”* Benjamin zitiert Hofmannsthals For-
mulierung »Was nie geschrieben wurde, lesen«”® und weist diese Aufgabe dem wahren
Historiker zu. Wenn die leere Schreibtafel fiir die reine Potenz steht, dann kann man auf
ihr tatsichlich im Wortsinn das lesen, was nie geschrieben wurde. Die damit angedachte
interpretative oder hermeneutische Arbeit beschreibt Durantaye als ein »Denken tiber
Potenzialitit«7®. Es bezieht sich, wie er anschlieft, auf das Denken wie auf das Leben,
in dem nicht realisierte, aber — potenziell — vorhandene Méglichkeiten gelesen werden
konnen: »To read what was never written is a way of reading the potentiality inhering
in thought and life.«”” Dass dabei, so bei Durantaye konkreter fiir die Praxis des Lesens
formuliert, auch der aktuell vorhandene Text mit der Potenz des Denkens der Leser:in
verbunden wird, mache die Lektiire dessen, was nie geschrieben wurde, zugleich zu
einer kreativen Lektiire — genau der Lektiire, die Agamben selbst performiert.”® Neben
diesem hermeneutischen Aspekt ist der Potenzbegriff, wie hiufig angemerkt wurde,
auch ethisch einschligig. Im Kapitel Ethik (Etica) (KG 43fF/39f) formuliert Agamben:”°

»[Dlie einzige ethische Erfahrung (die, als solche, weder eine Pflicht noch eine sub-
jektive Entscheidung sein kann) ist die Erfahrung (der eigenen) Potenz, (der eigenen)
Moglichkeit zu sein, d.h. in jeder Gestalt die eigene Gestaltlosigkeit und in jedem Akt

73 Vgl. fur eine politisch-philosophische Deutung des Zusammenhangs von Bartleby und der Potenz
auch Durantaye, Agamben, 169-172, wo Agambens Bartleby-Lektire mit dem Kapitel Tiananmen
(Tienanmen) aus Die kommende Gemeinschaft, vgl. KG 78ff/67ff, politisch gelesen wird. Bartlebys
Handeln erscheint dabei als »a one-man sit-in of the most radical sort«, Durantaye, Agamben, 171:
Bartleby steht fiir Durantaye insofern philosophisch fiir ein Denken der Potenz, ist aber politisch
auch Paradigma fiir konkreten Widerstand, vgl. ebd., 171f.

74  Vgl. Durantaye, Agamben, 152.

75  Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 124, vgl. auch Benjamin, GS |, 1238.

76  Durantaye, Agamben, 152, Ubersetzung: HR, Hervorhebung im Original.

77  Durantaye, Agamben, 152. Vgl. auch die nuanciert andere Deutung bei Heller-Roazen, What Was
Never Written, v.a. 22f: Mit der spezifischen Verbindung von Sprache und Potenz, die Heller-
Roazen bei Agamben nachzeichnet, schliefdt er, dass das, was nie geschrieben wurde, »the fact
that there is language«, ebd., 22, sei: Dass es Sprache gibt, kénne, so Heller-Roazen, exponiert
werden und als Existenz einer Potenz verstanden werden: »To read what was never written«<is in
this sense [..] to return everything that has ever been said to the event of its taking place in its
pure potential to be said (or not to be said)«, ebd.

78  Vgl. Durantaye, Agamben, 152f.

79  Vgl. auch, in Bezug auf Agambens politische Philosophie, die Gberzeugende Einschiatzung von
Thomas Khurana, dass»die positiven Figuren Agambens letztlich nichtals politischer Entwurf funk-
tionieren, sondern zundchstund in erster Linie eine ethische Wendung des Bestehenden anstreben,
Khurana, Desaster und Versprechen, 34. Es ginge dann um »eine andere Art, sich zu den existie-
renden Strukturen, Institutionen und Systemen zu verhalten«, ebd., Hervorhebungen im Original.
Diese Linie wird in den nachsten Kapiteln dieser Untersuchung weiter verfolgt.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

die eigene Untatigkeit auszustellen« (I'unica esperienza etica (che, come tale, non puo essere
compito né decisione soggettiva) e di essere la (propria) potenza, di esistere la (propria) possibi-
lita; di esporre, cioe, in ogni forma la propria amorfia e in ogni atto la propria inattualita) (KG
44/40).

GemiR der Ubersetzung des aristotelischen Potenzbegriffs mit Potenz oder Méglichkeit,
die Agamben in Die Macht des Denkens unterstreicht (vgl. MdD 316), werden auch hier
Potenz (potenza) und Moglichkeit (possibilitd) genannt. Die je eigene Potenz oder Mog-
lichkeit ist, erneut, einer Erfahrung (esperienza) zuginglich: Auch hier diirfte es darum
gehen, dass diese Potenz experimentell erprobt wird — dass, anders gesagt, die Lektiire
des nie Geschriebenen nicht von vornherein ihre eigenen Prinzipien kennt. Sie miiss-
te dann, dhnlich wie das Erfassen der messianischen Zeit, performiert, miisste erfahren
werden. Mit der Formulierung »d.h.« (cioé) schlief3t Agamben in der zitierten Passage
eine Art Handlungsanweisung an, die wiederum auf Bartleby verweisen konnte: Ein
Ausstellen einer Untiitigkeit (inattualitd) praktiziert dieser in der Tat beispielhaft. Aber
auch hier geht es nicht einfach um eine Ablehnung jeder Tatigkeit, die lediglich den As-
pekt der Potenz-nicht-zu aktualisieren witrde. Stattdessen ist die Untitigkeit in jedem
Akt zu exponieren, ist, anders gesagt, ethisch so zu agieren, dass die — jeweils eigene
- Potenz-nicht-zu in irgendeiner Weise in der Handlung erfahrbar bleibt. Im ersten
Kapitel dieser Untersuchung wurde gezeigt, dass das Realisieren einer Moglichkeit fir
die Vergangenheit bei Agamben, vermittelt iber das Eingedenken und die Inversion des
Abgeschlossenen und Unabgeschlossenen, auch messianisch konnotiert ist (vgl. Kapitel
L.3.e, .4.c). Entsprechend wird weiter unten argumentiert, dass Agambens Uberlegun-
gen zur messianischen Berufung mit den Uberlegungen zur Ethik und zur wesenhaften
Werklosigkeit des Menschen verbunden werden konnen (vgl. Kapitel I11.2.e). Auch hier
scheint eine Denkfigur beschrieben zu sein, die in messianisch konnotiertem Kontext
entwickelt werden kann - oder nicht.

I.2.e) Die kleine Verriickung, zweiter Rekurs

Bei der Untersuchung von Agambens Diskurs tiber die messianische Zeit wurde die
zeittheoretische Auslegung der Denkfigur der kleinen Verriickung (vgl. Zdb 82£/69, KG
52/45 und oben Kapitel 1.3.a) skizziert: Der kleine Unterschied zwischen dieser und der
messianischen Welt entspringe der Tatsache, »daf ich meinen Bruch mit der chronologi-
schen Zeit ergriffen habe« (Zdb 82f). In Die kommende Gemeinschaft verbindet Agamben
die kleine Verriickung in Aureolen (Aureole) (KG 51-55/45ff) mit der thomanischen Theorie
des Glorienscheins, greift zur Erklirung zusitzlich aber auch auf seine Interpretation
der Potenz zuriick. Wie oben beschrieben zitiert Agamben die Denkfigur dabei in den
Fassungen von Bloch und Benjamins In der Sonne. In der Folge legt er den messianischen
Unterschied anhand von mehreren Beziigen aus, die auf in anderen Texten von Die kom-
mende Gemeinschaft entfaltete Motive zuriickgreifen: Ansatzpunkt ist die These, dass die
Verriickung nicht einfach die faktischen Gegebenheiten durch eine substanzielle Ver-
wandlung abindere, sondern eher den »Sinn und die Grenzen der Dinge« (il suo senso e i
suoi limiti) (KG 52/46) betreffe. Offenbar fiigt sie den Dingen (cose) weder etwas Wesent-
liches hinzu, noch veridndert oder zerstort sie sie: »Die Verdnderung findet nicht in den

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

m


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Das Messianische

Dingen, sondern an ihrem Rand®® statt (non ha luogo nelle cose, ma alla lovo periferia), in
jenem Spielraum [...], der zwischen jedem Ding und ihm selber liegt« (KG 52/46). Dieser
Interpretation gemafd wird die Verriickung also in dem paradox bestimmten Zwischen-
Raum zwischen einer Sache und sich selbst vorgenommen. Strukturell verweist dies auf
Agambens auch methodisch einschligige These, der »eigentliche Ort des Beispiels ist
immer neben ihm, im leeren Raum« (KG 15). Zur Exemplifizierung zieht er einen wei-
teren Topos heran, nimlich die thomanische Theorie der Aureole; auch hier wird von
der Vorstellung einer Vollendung ausgegangen, die dann argumentativ zuriickgewen-
det wird. Der Heiligenschein sei, so interpretiert Agamben Thomas, eine Art »Erzittern
(tremare) dessen, was zu seiner Vollendung gekommen ist, nicht mehr als ein Schillern
an seinen Riandern (un iridarsi dei suoi limiti)« (KG 53/46). Was vollendet ist, wird nicht
verindert oder ersetzt — es zittert. Der topologischen Konnotation entsprechend be-
schreibt Agamben den Heiligenschein als eine Zone der Ununterscheidbarkeit, indem
er auf die skizzierte Interpretation des Verhiltnisses von Potenz und Akt zuriickgreift:

»Man muss sich die Aureole als eine Zone vorstellen, in der Moglichkeit und Wirklich-
keit, Potenz und Akt, ununterscheidbar werden (Si puo pensare, in questo senso, I'aureo-
la come una zona in cui possibilita e realtd, potenza e atto diventano indistinguibil) 8" Dem
Sein, das an sein Ende gelangt ist, das alle seine Méglichkeiten erschépft hat, wird so
die Gabe einer supplementdren Moglichkeit (una possibilita supplementare) zuteil« (KG
54/47).

Das vollendete Sein wird, in der Ununterscheidbarkeit von Potenz und Akt, durch eine
Maglichkeit qualifiziert, die ihm in der Vollendung zukommt. Entsprechend hatte Agam-
ben zuvor argumentiert, dass das Gleichnis von der messianischen Welt »dort, wo alles
vollkommen ist, die Moglichkeit (una possibilitd)« (KG 52/46) einfiihre. In der messiani-
schen Welt geht es demnach - dhnlich wie bei der Geste des Studiums von Bartleby in
Idee des Studiums — um eine »Potenz, die sich erst nach dem Akt einstellt« (una potenza che
viene solo dopo latto) (KG 55/47). Zum Ende seiner kombinierten Auslegung der Theologie
der Aureole und des Gleichnisses iiber das messianische Reich rekapituliert Agamben
die verschiedenen Topoi, die er im Zuge seiner Auslegung aufgesucht hat: In wenigen
Sitzen bringt er das Messianische der kleinen Verriickung, die Aureole, das Zittern an
den Rindern, die Beliebigkeit und die Potenz in einen dichten Zusammenhang, in dem
die einzelnen Aspekte sich gegenseitig erhellen:

»Dieses unwahrnehmbare Zittern des Vollendeten (impercettibile tremito del finito), das
seine Grenzen unbestimmbar werden lasst und ihm aus der Fassung zu geraten, be-
liebig zu werden erlaubt, ist die geringfigige Verriickung, die jede Sache in der mes-

80 Diese Formulierung konnte sich auf Satz 6.43 aus Wittgensteins Tractatus beziehen; vgl. Witt-
genstein, Ludwig: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-philosophicus. Kritische Edition.
Herausgegeben von Brian McGuinness und Joachim Schulte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, 172,
sowie den Bezug auf Wittgenstein bei KC 85 und Kapitel II.2.f dieser Untersuchung.

81 Imitalienischen Original wird, wie ersichtlich, die Formulierung in questo senso hinzugefiigt, die in
der Ubersetzung fehlt. Sie unterstreicht, so die These dieser Untersuchung, den paradigmatischen
Zusammenhang der Beziige: Die Aureole ist nicht einfach eine Zone der Ununterscheidbarkeit,
aber sie kann in einem bestimmten Sinne als Zone der Ununterscheidbarkeit gedacht werden.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

sianischen Welt vollziehen muss (il piccolo spostamento che ogni cosa dovra compiere nel
mondo messianico). lhre Glickseligkeit ist die einer Potenz, die sich erst nach dem Akt
einstellt (una potenza che viene solo dopo ['atto), die einer Materie, die nicht in der Form
eingeschlossen ist, sondern sie umgibt und erstrahlen lasst« (KG 54f/47).

Am Topos der kleinen Verriickung wird auch hier eine Verschiebung vorgenommen:
Fiir diese Verriickung ist kein Messias zustindig; »jede Sache« muss sie selbst »vollzie-
hen«. Die Erschliefung einer Méglichkeit nach dem Akt, nach der Vollendung, nach dem
Jingsten Tag kann entsprechend gegenwirtig ausgelegt werden: Wenn keine Moglich-
keit, keine Potenz mehr gegeben zu sein scheint, eréffnen die als beliebige verstandenen
Dinge eine supplementire Moglichkeit. Diese als das leichte Zittern an den Rindern
der Dinge, die Inversion des abgeschlossen Scheinenden, aufzufassen, versetzt in die
messianische Welt.5>

1.2.f) Erldsung, Offenbarung, Transzendenz im Profanen -
theologische Begriffe in Spannung zu sich selbst

Weiter oben wurde die Figur der Unrettbarkeit eingefiihrt, auf die auch in den folgenden
Abschnitten dieser Untersuchung rekurriert wird. Hier ist eine dhnliche Denkfigur zu
skizzieren, die in einem weiteren Text aus Die kommende Gemeinschaft entwickelt wird:
Die Idee einer Erlosung (redenzione), die soteriologisch paradox an Verlust und Profanie-
rung gebunden ist, oder die geschieht, wenn der Wunsch nach Erlésung aufgegeben
wird — eine Rettung also, die auf kontraintuitive Weise realisiert wird. Im Anschluss
sind zwei weitere paradoxe Zuordnungen zu untersuchen, die mit der Offenbarunyg (vi-
velazione) und dem Verhiltnis von Immanenz und Transzendenz wiederum theologisch
einschligige Themen behandeln und in Spannung zum traditionell vorgesehenen Be-
griffsinhalt bringen.

Am Schluss von Die kommende Gemeinschaft steht ein lingerer Text mit dem Titel »Das
Irreparable« (Lirreparabile) (KG 81-100/71-88)%3, der ebenfalls mit einer Reihe von Topoi
arbeitet, die an anderer Stelle entwickelt wurden und im Modus einer Rekapitulation

82  Uberzeugend verbindet Thomas Khurana die messianische Verriickung mit seinen Uberlegungen
zur reflexiven und relationalen ethischen Distanzierung: »Diese Verschiebung hat statt in dem
Spielraum, der zwischen jedem Ding und ihm selbst liegt, in der Selbst-Distanz, die auch durch
die relationale und reflexive Distanz des Ethos auf besondere Weise exponiert wird. Wie der Mes-
sias vorgeht, um diese Verrlickung zu erreichen, ist naturgemaf nicht transparent und — gewiss
flir uns nicht einfach nachzuvollziehen«, Khurana, Desaster und Versprechen, 39. Dem ist hier die
These hinzuzufiigen, dass in Agambens Fassung nicht der Messias diese Verriickung durchfihrt,
sondern dass sie eher als Paradigma fiir menschliches Handeln, in genau dem Sinn, den Khurana
beschreibt, zu verstehen ist: Dafiir stehen die markierten Beziige auch zu Agambens Uberlegun-
gen zur Ethik.

83  DerTextist nichtin die Zdhlung der neunzehn kurzen Texte aufgenommen; in der englischen Aus-
gabe wird er daher als Anhang bezeichnet, vgl. »Appendix: The Irreparable«bei Agamben, Giorgio:
The Coming Community. Ubersetzt von Michael Hardt, Minneapolis: University of Minnesota Press
42003, 89-105.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

173


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 Das Messianische

anders gedeutet werden. Den Begriff der Erlosung (redenzione) verbindet Agamben dabei
mit dem Begriff des Irreparablen, des Unwiederbringlichen (vgl. KG 41f), und erklirt:34

»Die Erlésung ist kein Ereignis, in dem das Profane heilig und das Verlorene wiederge-
funden wird. Die Erl6sung ist im Gegenteil der unwiederbringliche Verlust des Verlo-
renen, die endgiiltige Profanierung des Profanen« (La redenzione non é un evento in cui
cio che eva profano diventa sacro e cio che era stato perduto viene ritrovato. La redenzione ¢, al
contrario, la perdita irreparabile del perduto, la definitiva profanita del profano) (KG 97/85).

Erlésung wird hier nicht als Wiederherstellung von Gefallenem oder Verlorenem ge-
dacht, hier wird kein als bedringend erfahrener Zustand zum Heil gefiihrt, nicht aus ei-
ner unheilvollen Situation gerettet. Stattdessen wird der Verlust oder die Profanierung
radikalisiert — und zwar unwiederbringlich (irreparabile) und endgiiltig (definitiva). Auch
hier diirfte es darum gehen, das Bediirfnis nach Erlosung aufzugeben, den Gedanken an
ein Wiederfinden des Verlorenen zu verwerfen — dann aber geschieht in der Tat etwas,
was als Erlosung bezeichnet werden kann.® Erlosung wird dabei an zwei Aspekten ver-
anschaulicht, die in dieser Untersuchung weiter unten nochmals thematisiert werden:
Zum Einen wird hier kein Wiederfinden von Verlorenem, sondern der vollstindige Verlust
gedacht. Eine dhnliche Denkfigur wird Agamben, so die These dieser Untersuchung,
auch mit der messianischen Modalitit der Erfordernis vorlegen (vgl. Kapitel I1.4). Zum
Anderen spricht Agamben von der Profanierung des Profanen, die der Heiligung ent-
gegengesetzt wird. Innerhalb der vorliegenden Untersuchung weist die Formulierung
zuriick auf die Uberlegungen zur in der Krippe dargestellten profanen Welt; zugleich
weist sie voraus auf die Strategie der Profanierung, die Agamben in seinem Text Lob
der Profanierung entwickelt und die dezidiert gegen die AusschlieRungsmuster der Sa-
kralitit gerichtet ist (vgl. unten Kapitel I11.1.£.b). Zusitzlich kann diese terminologische
Linie innerhalb von Agambens Werk wie mehrfach angedeutet auf das Theologisch-poli-
tische Fragment bezogen werden: Wie bei Benjamin »die profane Ordnung des Profanen
das Kommen des messianischen Reiches«®® zu befordern vermag, so fithrt bei Agam-
ben Profanitit zur Erlosung. Allerdings spricht Agamben von einer Profanierung und
denkt damit eine Aktivitit, wihrend in Benjamins Text »nichts Historisches von sich
aus sich auf Messianisches beziehen wollen«®” kann: Weiter oben wurde bereits darauf
verwiesen, dass Vivian Liska Benjamins Rede vom Profanen iiberzeugend von Agam-

84  Vgl. zum Irreparablen auch die Bemerkungen in Agambens Pulcinella-Buch, wo er von der »ldee
des Irreparablen, die fiir mich so wichtig war und ist« spricht und dem Begriff eine andere Wen-
dung gibt: »Dass jemand oder etwas irreparabel so ist, wie es ist: Das ist Pulcinella«, PUL 53, vgl.
auch ebd., 77 und 102f.

85 Vgl die Uberlegung von Sergei Prozorov: Dass die Welt, wie hier vorausgesetzt, profan ist, ist ir-
reparabel; diese Tatsache kann weder riickgidngig gemacht werden noch sollte sie beklagt wer-
den. Wenn aber die irreparable Profanitit radikal genug gedacht wird, vollzieht sich Erlésung, vgl.
Prozorov, Sergei: Art. Redemption, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben Dictionary,
Edinburgh: University Press 2011, 166ff, hier 167.

86  Benjamin, GS I, 204.

87  Benjamin, GS I, 204.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

bens strategischer Deaktivierung unterscheidet und damit Profanes und Profanierendes
differenziert.5®

Agamben beschreibt also in der Tat eine Erlosung, liest sie jedoch jenseits traditio-
neller Erldsungsvorstellungen. Wie ist Erlésung dann itberhaupt aussagbar? Eine Ant-
wort deutet Agamben fiir den Begriff salvezza an, indem er auf ein Kafka-Zitat anspielt.
Er schreibt: »Das eigenste Merkmal der Erlosung (salvezza) ist, dass sie uns erst in dem
Moment zuteil wird, in dem wir uns nicht mehr wiinschen, erlst zu werden. In diesem
Moment gibt es Erlosung — jedoch nicht fiir uns (¢’ salvezza — ma non per noi)« (KG 97/85).
Kafkas AuRerung zur Hoffnung — die es gibt, jedoch nicht fiir uns - wird hier variiert
und auf die Rettung hin ausgelegt:3 Diese vollzieht sich an uns demnach dann, wenn
der Wunsch nach Rettung aufgegeben wird. Allerdings kann diese Rettung nicht mehr
ausgesagt werden — wer von ihr weif3, steht jenseits von ihr. Ahnlich deutet Agamben
auch die Kategorie der Offenbarung unter Riickgriff auf die Begriffe des Profanen und
des Irreparablen:

»Offenbarung bedeutet nicht Offenbarung der Heiligkeit der Welt, sondern Offenba-
rung ihres unabidnderlich profanen Charakters (Rivelazione non significa rivelazione della
sacralita del mondo, ma soltanto rivelazione del suo carattere irreparabilmente profano). [...]
Die Offenbarung liefert die Welt der Profanierung und der Verdinglichung aus« (KG
83/73).

Offenbarung ist damit nicht als Selbstmitteilung Gottes bestimmt; vielmehr fihrt sie
zu einer Aussage iiber die Welt: Mit der biniren Codierung von Profanitit und Heilig-
keit formuliert zeigt Offenbarung die irreparable Profanitit. Aber vermittelt tiber diese
Profanitit wird sie wiederum an Rettung und Erlésung gebunden: »Rettung (salvezza) ist
nur in diesem Punkt moglich - sie ist Erlosung (salvazione) der Profanitit der Welt, ih-
res So-Seins« (KG 83/73). Auch diese Bestimmung scheint einen Gedanken Benjamins
zu variieren, denn wie im Theologisch-politischen Fragment das »Profane [...] zwar keine
Kategorie des Reichs, aber eine Kategorie, und zwar der zutreffendsten eine, seines
leisesten Nahens«®© darstellt, so wird bei Agamben die Welt als profane erlost. Dem ent-
spricht die Erlduterung, wie die Profanitit der Welt verstanden werden solle: Sie stelle
keinen Mangel dar, der zu beheben wire, weil die Welt »nur insofern erlst wird, als sie
profan« sei (¢ proprio in quanto profano che esso sard salvato) (KG 83/73). Gerade deshalb sei
es auflerdem nicht geboten, die profane Welt wieder heiligen zu wollen, denn so kénne
sie nicht gerettet werden. Nicht nur die Heiligung der Welt diirfte dabei abgelehnt sein,
sondern auch der Gedanke, Heiliges im Sinne einer Transzendenz vorauszusetzen oder,
konkreter, einen Gottesbegriff einzufithren, zu dem die profane Welt in ein Verhiltnis
gesetzt werden konnte. Erlosung und Offenbarung sind damit zu Kategorien der Sicht auf

88  Vgl. nochmals Liska, Als ob nicht, 81, mit Bezug auf Wohlfahrt, Nihilistischer Messianismus, 182.

89  Die AuRerung aus einem Gesprich mit Max Brod zitiert Benjamin im Kafka-Aufsatz: »So gibe es
auflerhalb dieser Erscheinungsform Welt, die wir kennen, Hoffnung?«— Er lachelte: >Oh, Hoffnung
genug, unendlich viel Hoffnung — nur nicht fir uns.«, Benjamin, GS I, 414. Vgl. auch das Zitat der
Formulierung Kafkas bei Zdb 69 oder AF 64; auf das Kafka-Zitat verweist auch Durantaye, Agam-
ben, 197.

90 Benjamin, GS I, 204.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

175


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Das Messianische

die Welt geworden: Mit einer iiberzeugenden Formulierung von Sergei Prozorov geht
es um eine Erlésung »from the irreparability of the world perceived as oppressive ne-
cessity to its irreparability grasped as immanent transcendence«®*. Agambens Text zielt
insofern, wie Prozorov zu Recht andeutet, darauf, eine bestimmte, kleine Verriickung in
der Sicht der Welt vorzunehmen.* Aber diese Verriickung der Sicht wird signifikanter-
weise an einer kleinen Verriickung theologischer Begriffe erprobt: Auch diese Begriffe
sind gleich geblieben, sie sind so wie hier, nimlich in dem Raum, den der theologische
Diskurs darstellt — und sind doch ein klein wenig anders.

Dem Begriff der Offenbarung fiigt Agamben eine Parenthese an, wenn er schreibt,
dass »die Welt von der Offenbarung (der Sprache) (dalla rivelazione (dal linguaggio)) unwi-
derruflich dem Bereich des Profanen (sfera profana) ausgeliefert wurde« (KG 83/73). Mit
der so angedeuteten Nihe von Sprache und Offenbarung rekurriert Agamben auf einen
Aspekt, der ebenfalls in mehreren Texten entwickelt wird: In Die Idee der Sprache von 1984
(vgl. MdD 27-40) erarbeitet er unter Bezug auf die theologische Tradition einen Begriff’
von Offenbarung, dem gemift diese die Sprache als solche offenbart.” Dieser Aspekt
wird in einem weiteren Text aus Die kommende Gemeinschaft forciert und gegen Ende von
Agambens Romerbriefkommentar mit der These »Jede Offenbarung ist immer zualler-
erst Offenbarung der Sprache selbst« (Zdb 150) wieder aufgerufen (vgl. unten Kapitel
IV.1). Die genaue Verbindung von Sprache und Offenbarung kann hier nicht genauer
behandelt werden;** wichtiger ist die Frage, warum Agamben den theologischen Be-

91 Prozorov, Redemption, 167, Hervorhebungen im Original.

92 Vgl. Prozorov, Redemption, 167.

93 Dabei fithrt der Akzent auf die Sprache selbst zuriick auf die Uberlegungen zur Exposition der Me-
dialitat der Sprache, etwa im Zégern zwischen Klang und Bedeutung im Cedicht oder auch im
Erscheinen der Kunst in den Skulpturen Twomblys. Vgl. Agambens Uberlegung aus Die Idee der
Sprache: »Der Inhalt der Offenbarung ist keine Wahrheit, die kraft sprachlicher Aussagen iiber das
Seiende (und sei dieses auch das hochste Seiende) ausgedriickt werden kénnte, sondern vielmehr
eine Wahrheit, die die Sprache selbst betrifft, die Tatsache als solche, dass es Sprache (und mit-
hin Erkenntnis) gibt. Der Sinn der Offenbarung ist, dass der Mensch zwar das Seiende durch die
Sprache offenbaren kann, nicht aber die Sprache selbst«, MdD 28.

94  Vgl. aber die iiberzeugenden Uberlegungen zu Agambens Offenbarungsbegriff bei Durantaye,
Agamben, 143 sowie 178ff, und, theologisch perspektiviert, in dem Aufsatz Immanence as Revela-
tion von Colby Dickinson bei Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 87-110, v.a. 101-106, sowie bei
Dickinson, Theology, 21-24, derim Bezug auf den Rémerbriefkommentar formuliert, dass religiose
Inhalte in Agambens messianischem Diskurs weniger wichtig seien, weil sie jeweils mit der funda-
mentaleren Offenbarung von Sprache als Sprache verbunden seien: Religion, so Dickinson, driicke
insofern eine grundlegende Wahrheit iiber unsere Realitit aus, die sie jedoch zugleich verberge,
vgl. ebd., 22. Durantaye legt eine luzide Analyse des Texts Schechina, KG 72-77/63-66, vor, der die
Verbindung von Sprache und Offenbarung wiederum anders fasst; vgl. zum Folgenden Durantaye,
Agamben, 172-183: In Schechina wird Debords Analyse der Spektakelgesellschaft mit dem kabba-
listischen Topos der Absonderung der Schechina (visolamento della Schechina<), KG 74/64, verbunden,
indem beide Paradigmen dezidiert sprachphilosophisch ausgelegt und dadurch verkniipft wer-
den: In der Spektakelgesellschaft offenbart das Wort, so Agambens Interpretation, nichts mehr
und entspricht deshalb der abgesonderten Schechina als Wort, das von der Erkenntnis getrennt
sei. Das Wort kann so unabhéngig von seinem Inhalt existieren, vgl. KG 75/65, es offenbart nichts
mehr, »oder besser, das Nichts aller Dinge« (nemmeno rivela piii nulla—o, meglio, vivela il nulla di tutte
le cose), KG 76/66. Gerade dieser Zustand enthalt fiir Agamben das Potenzial zum Umschlag, weil
Sprache als Sprache, als solche, exponiert werden kann. Das ist offenbarungstheologisch von Inter-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

griff Offenbarung tiiberhaupt gebraucht. In dieser Sache gibt es einen Hinweis, der eine
Rekonstruktion zuldsst.

Agamben weist den Text Das Irreparable in einer Vorbemerkung nimlich als Kom-
mentar zu § 9 von Heideggers Sein und Zeit sowie zu Satz 6.44 aus Wittgensteins Tracta-
tus (vgl. KG 82/72) aus. Damit kann der Rekurs auf den Begriff Offenbarung interpretiert
werden: Agamben kommentiert, so die These der vorliegenden Untersuchung, nicht nur
die genannte Proposition 6.44, die folgendermafien lautet: »Nicht wie die Welt ist, ist
das Mystische, sondern dafs sie ist«®>. Auch dariiber kénnen in seinem Text Beziige zum
Tractatus, zumal zum Begrift Offenbarung, rekonstruiert werden. Agamben schreibt:

»Der Satz, demzufolge Gott sich nicht in der Welt offenbart, lasst sich auch anders aus-
driicken: dass die Welt Gott nicht offenbart, ist das eigentlich Géttliche. (Es handelt
sich also nicht um den >bittersten< Satz des Tractatus.)« (La proposizione, secondo cui Dio
non si rivela nel mondo, si potrebbe anche esprimere dicendo: che il mondo non riveli Dio, que-
sto ¢ propriamente divino. (Dunque essa non é la proposizione >piti amarac del Tractatus)) (KG
84/74, Hervorhebung im Original).

Bei dem Satz Wittgensteins, auf den die Parenthese anspielt, handelt es sich offenbar
um Satz 6.432: »Wie die Welt ist, ist fiir das Hohere vollkommen gleichgiiltig. Gott offen-
bart sich nicht in der Welt«®®. Paradoxerweise wird in dem Reformulierungsvorschlag,
den Agamben fiir diese Proposition unterbreitet, das Fehlen der géttlichen Offenba-
rung in der Welt selbst als gottlich ausgewiesen; dass gottliche Offenbarung ausbleibt,
ist weder Mangel noch Grund fiir Bitternis — sondern das Gottliche (divino). Entspre-
chend variiert Agamben auch das Subjekt der Offenbarung: Wihrend bei Wittgenstein
Gott Subjekt der unterbleibenden Offenbarung ist, ist es in Agambens Fassung die Welt.
Der Subjektwechsel markiert die Profanitit der Welt: Hier wird kein Gott vorausge-
setzt, der sich offenbart oder nicht offenbart — Offenbarung fithrt zu nichts anderem
als in diese Welt. So aber ist es denkbar, dass Agamben den Begriff Offenbarung in sei-
nem Text auch mit Bezug auf Wittgenstein einfithrt: Dann kénnen seine Uberlegungen
nicht nur als Kommentar zum theologischen Begrift gelesen werden, sondern zugleich
als Kommentar zu Wittgensteins Begriff. Auch hier scheint es um die doppelte mégliche
Referenz zu gehen.%’

esse: Es ginge fiir Agamben demgeméaf darum, das »Offenbarende im Nichts, das es offenbart«
(il rivelante [...] nel nulla che rivela) zu zeigen, also »die Sprache selber zur Sprache [zu] bringen«, KG
77/66. Hier wird der Offenbarungsbegriff sprachphilosophisch verschoben, auch wenn mit dem
Topos der abgesonderten Schechina ein theologisches Paradigma aufgerufen wird.

95  Wittgenstein, Tractatus, 174.

96  Wittgenstein, Tractatus, 174.

97  Vgl.im Ubrigen die bei Agamben unmittelbar anschlieRende Passage, die Wittgensteins Satz 6.43
kommentieren dirfte. Wittgenstein spricht von einer Veranderung der »Grenzen der Welt« und
legt die These vor: »Die Welt des Cliicklichen ist eine andere als die des Ungliicklichen«, Witt-
genstein, Tractatus, 172. Agamben greift die Vorstellung einer Verdnderung an den Crenzen der
Welt auf, die er als Verdnderung an den Grenzen der Dinge wiedergibt. Wie bereits zitiert weist er
auch bei seiner Interpretation der messianischen Verriickung auf eine Veranderung an den Gren-
zen der Dinge hin, vgl. KG 52, und exemplifiziert diese mit der Aureole. Dem theologischen Topos
des Glorienscheins entspricht, dass Agamben nicht nur den Gliicklichen und den Ungliicklichen aus
Wittgensteins Satz zitiert, sondern auch den Gerechten (giusto) und schliellich den Erldsten (salvo)

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

77


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Das Messianische

Offenbarung offenbart die Profanitit der Welt, Erlésung geschieht jenseits des
Wunsches nach Erlésung. Aus theologischer Sicht werden die Gehalte der Konzepte
Offenbarung und Erlosung damit vollstindig reformuliert. Agambens Insistieren
auf der Profanitit korrespondiert dabei seiner Zuordnung von Transzendenz und
Immanenz, die letztere als Bedingung der ersteren liest: »In dem Moment, in dem
wir wahrnehmen, dass die Welt irreparabel ist (percepisci I'irreparabilita del mondo), wird
sie transzendent (¢ trascendente)« (KG 100/88). Auch hier geht es um eine Wahrnehmung
(percepisci) der Welt, die sie instantan — wohl im Sinne einer Erfahrung - transzendiert.
Insofern wendet Agamben den Begrift Gott auf die Welt an: »Die Welt — als absolut
und unabinderlich profane — ist Gott« (Il mondo — in quanto assolutamente, irreparabil-
mente profano — é Dio) (KG 83/74). Nicht nur ist die Tatsache, dass die Welt Gott nicht
offenbart, als gottlich zu qualifizieren — sondern der Begriff Gott kann die irreparabel
profane Welt sogar bezeichnen.®® Wie aber kénnen diese Formulierungen theologisch
eingeordnet werden? Geht es hier um eine Art profaner Theologie? Colby Dickinson
kommentiert Agambens Wittgenstein-Variation, dass die Welt Gott nicht offenbare, sei
das Gottliche, folgendermafien:

»Not the >bitterest« proposition, perhaps, because it leaves open the chance that God
still does exist, though there is no way of knowing whether or not any such conjecture
is possible. [...] Thus also are the terms traditionally reserved for theological dogma
displaced and inverted, illustrating again the proximity of Agamben’s thought to the-

ology but also his absolute distance«®®.

Damit wird eine andere Deutung fiir Agambens These, Wittgensteins Satz iiber die
ausbleibende Offenbarung Gottes sei nicht der mbitterst[e]< Satz« des Tractatus, vor-
geschlagen: Fir Dickinson ist der Satz deshalb nicht bitter, weil die Existenz Gottes
trotz mangelnder Offenbarung noch méglich scheint, sodass Theologie nicht ginzlich
ausgeschlossen wird — obwohl iiber den eigentlichen Gegenstand einer Gott-Rede kei-
nerlei Auflerungen méglich sind. Demgegeniiber liest die vorliegende Untersuchung,
wie argumentiert, ganz anders: Der Satz ist deshalb nicht bitter, weil das Fehlen der
Offenbarung in der Welt nicht als bitter zu qualifizieren ist, sondern Agambens Re-
formulierung vielmehr in der Tat von einem Géttlichen sprechen kann. Der Begriff des

und Verdammten (perduto) einfithrt: »Der Erloste und der Verdammte haben dieselben Glieder (I
salvo e il perduto hanno le stesse membra). Der Korper des Seligen (corpo glorioso) und der sterbliche
Korper sind ein und derselbe. Was sich verdndert, sind nicht die Dinge, sondern ihre Grenzen. Es
ist, als ob liber ihnen etwas wie eine Aureole, ein Glorienschein (qualcosa come un'aureola, una gloria)
schwebte«, KG 85/75.

98  Aufden Aspekt der absoluten und irreparablen Immanenz der Welt, die ohne Bezug zur Transzen-
denz gedacht wird, weisen Colby Dickinson und Adam Kotsko in den sehr genauen und tiberzeu-
genden Beitragen ihres Bands (iber Agambens Theologie mehrfach hin, vgl. z.B. Dickinson/Kotsko,
Coming Philosophy, 22. Colby Dickinson hat angedeutet, dass die entsprechenden Formulierun-
gen Agambens im Sinne einer pantheistischen oder panentheistischen Theologie — oder zumin-
dest einer Offenheit fiir diese Position —ausgelegt werden kdnnen, ohne aber Agamben selbst als
Pantheisten zu bezeichnen, vgl. z.B. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 87ff, 106, 131f, 210, oder
Dickinson, Theology, 174. Darauf ist in dieser Untersuchung weiter unten nochmals einzugehen,
vgl. Kapitel IV.3.

99  Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 105.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Gottlichen wird gebraucht, aber er wird gegeniiber der theologischen Verwendung voll-
stindig umcodiert: Eine Welt ohne den Anspruch einer Offenbarung Gottes in ihr wire
der Begriffsgehalt, fur den das Adjektiv gottlich anwendbar ist. Dass Gott tatsichlich
existieren konnte, wie Dickinson liest, wird von Agambens Text in der Tat nicht expli-
zit ausgeschlossen; allerdings diirfte eine Rede von Gott mit den offenbarungstheologi-
schen und soteriologischen Reformulierungen kaum méglich sein. Insofern scheint die
Distanz von Agambens Denken zur Theologie, die Dickinson am Ende der zitierten Pas-
sage beschreibt, in der Perspektive dieser Untersuchung die schliissigere Beschreibung
zu sein als die Nihe, von der er kurz vorher spricht. Diese Nihe artikuliere sich, wie
Dickinson formuliert, auch in der Verwendung theologisch-traditioneller Begriffe, die
»displaced and inverted« erscheinen. Dass indessen die Begriffe Offenbarung und Gott
wie oben argumentiert auch in dem Text Wittgensteins begegnen, den Agamben explizit
kommentiert, bedingt, dass sie nicht unmittelbar als theologische Begriffe interpretiert
werden miissen.

Entsprechend liest die vorliegende Untersuchung die zitierten Formulierungen
Agambens nicht als theologische Aussagen, auch nicht im pantheistischen Sinne,
sondern als, mit Dickinson, Inversionen theologischer Begriffe. Dabei werden diese tra-
ditionell iiberlieferten Begriffe nicht einfach abgelehnt oder ausgeschlossen, sondern
es wird im Modus eines anderen Gebrauchs diskursiv erprobt, inwieweit sie anders
verwendet werden konnen. Die These dieser Untersuchung betrifft also, nochmals, den
Gebrauch der Begriffe: So scheint der Begriff Gott fiir Agamben keinen anderen Gehalt zu
haben als die irreparabel profane Welt, so vollzieht sich Erlosung durch den Verzicht
auf Erlosungsbediirfrigkeit, so offenbart Offenbarung keine iiberweltliche Wahrheit,
sondern die Welt als solche, als profane. Transzendenz verweist entsprechend nicht auf
Gott, sondern stellt sich ein, wenn die Welt als vollkommen irreparabel wahrgenommen
wird.1%°

Dies kann mit Bezug auf Agambens im Rémerbriefkommentar angestellte Uberle-
gungen zum paulinischen hos me, zum als-ob-nicht, gelesen werden: Wie weiter unten
zu zeigen ist, entwickelt Agamben die Formulierung aus dem Ersten Korintherbrief
als einen »Spannungserzeuger besonderer Art«, der Begriffe »in bezug auf sich selbst
in Spannung versetzt« (Zdb 35). Insofern schligt die vorliegende Untersuchung vor,
Agambens Gebrauch von Begriffen wie Erlosung, Gott, Offenbarung — aber auch Messias
— als Erzeugung einer Spannung zum theologisch-traditionell eingeiibten Begriffsge-
halt zu interpretieren: Erlosung geschieht jenseits des Wunsches nach Erlésung — als ob
nicht. Die Spannung der Begriffe auf sich selbst kann, wie unten zu zeigen ist, auf die
Denkfigur eines Rests der Potenz bezogen werden, der »sich im Akt nicht erschépft, son-
dern immer wieder bewahrt wird« (Zdb 152, vgl. dazu Kapitel IV.1). Im Begriff selbst,
so die These dieser Untersuchung, besteht ein doppelter Rest: Der Rest einerseits eines

100 Durantaye, Agamben, 199, argumentiert, dass die Akzeptanz der Welt als irreparabel die Bedin-
gung dafiir sei, sie dndern zu konnen. Durantayes Argumentation iiberzeugt; die entsprechende
Verinderung und die Kriteriologie, nach der eine solche vorzunehmen wire, scheinen allerdings in
den entsprechenden Passagen bei Agamben weniger deutlich ausgearbeitet zu sein und gegen-
iber der Konturierung einer anderen Sicht auf die Welt weniger Gewicht zu haben: Jedenfalls aber
wire die Verdnderung der Welt nicht von gottlichem Eingriff zu erwarten.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

179


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Das Messianische

potenziell anderen Gebrauchs, der eine andere als die traditionelle theologische Be-
griffsverwendung erméglicht.’®! So kénnen Agambens Texte als Diskurs iiber die Mog-
lichkeit gelesen werden, theologische Begriffe ohne Transzendenzbezug zu gebrauchen.
Allerdings tragen die theologischen Begriffe andererseits als Rest zugleich das Wasser-
zeichen ihres traditionellen Gebrauchs und der in ihnen kristallisierten Geschichte.'®*
Wie bereits erwihnt verweist dies die Texte an ihre theologische Auslegung und lidt
sie insofern mit begrifflicher Energie auf — aber zugleich erméglicht dieser Rest auch
theologische Rezeption.

Indessen fithren Agambens Uberlegungen zur irreparabel profanen Welt wiederum
in diese Welt in ihrer Immanenz, in der Offenbarung, Erlésung und Transzendenz im
Bezug auf die Profanitit ausgesagt werden konnen. Dies nimmt, wie angemerkt, eine
Form der messianischen Verriickung der Sicht auf die Welt vor: Die Welt bleibt die glei-
che - aber sie dndert sich, insofern Erlosung und Offenbarung geschehen. Durantaye
argumentiert daher tiberzeugend:

»What Agamben enjoins his readers to do is to interpret this revelation differently: not
as>the Nothing of all things<— the meaninglessness of existence — but as the absence
of final revelation and the falseness of the idea that human history is unfolding with a

progressive purpose in view«'%3.

Dem entspricht ein weiterer Aspekt: Durch die komplexen Zuordnungen von Profanitit
und theologischen Begriffen, die, wie angedeutet, ein Vorbild in Benjamins Theologisch-
politischem Fragment haben diirften, werden die theologischen Begriffe und wird die Re-
de von Transzendenz nicht abgeschafft: Agamben behandelt die Profanitit nicht im
Sinne einer ausgeschlossenen Transzendenz, die als Mangel interpretiert werden kénn-
te. Analog wurde weiter oben fiir den Begriff der Atheologie argumentiert, dass es nicht
um die binire Codierung von Transzendenz und Immanenz oder Gott und Mensch
geht, sondern vielmehr um ihre Ununterscheidbarkeit: Eine Ablehnung der Transzen-
denz wiirde die Spaltung perpetuieren, Transzendenz im Modus der Negation voraus-

setzen.%

101 Vgl. nochmals die Uberlegung von Durantaye, der Agambens Offenbarungsbegriff luzide mit der
Potenz zusammenliest: »A true revelation is a revelation of possibilities, an opening of the field
of possibility rather than its narrowing«, Durantaye, Agamben, 143. Zusatzlich schlagt die vorlie-
gende Untersuchung vor, die Potenz fiir den Begriff der Offenbarung in Anschlag zu bringen, sie
also gewissermafien zeichentheoretisch zu wenden: Dann geht es um die Méglichkeiten, die im
Begriff noch potenziell enthalten sind.

102  Wenn Oliver Marchart Kritik an der »nostalgisch-religios kodierten semantischen Auffiillung,
Marchart, Zwischen Moses und Messias, 23, von Agambens Begriffen anmeldet, dirfte dies be-
rechtigt sein: Die vorliegende Untersuchung bezieht Marcharts Kritik konkret auf den Rest der tra-
ditionellen Begriffsverwendung, denn die Energien, die in die entsprechenden Bilder im Sinne
der oben behandelten Dynamogramme eingespeist wurden, scheinen einer konkreten, etwa po-
litisch-philosophischen Rezeption eher entgegenzustehen.

103 Durantaye, Agamben, 179.

104 Aufdiesen Aspektistin der Agamben-Rezeption hiufig hingewiesen worden, vgl. etwa die Uberle-
gungen von Colebrook und Maxwell: Anstatt die These zu vertreten, dass es nur das Sakulare gibe,
nennt Agamben die Welt als solche und als irreparable Cott, denn eine Fokussierung auf das Sa-
kulare hielte die Trennung aufrecht, vgl. Colebrook/Maxwell, Agamben, 42. Ahnlich argumentiert

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Dies fithrt anders zur Theologie zuriick: Zu einer Theologie, die weniger material
mit Agambens Zuordnungen arbeitet, als mehr formal den Modus des hos mé erprobt.
Eine Theologie also, die ihre eigenen Begriffe in Spannung zu sich selbst setzt, die dar-
um nicht via negationis verfihrt, sondern als-ob-nicht. Zwei theologische Spannungser-
zeuger betreffen die Relativitit, in der zumal der Begriff Messias steht: Die Relativitit,
die dadurch markiert wird, dass eine andere Religionsgemeinschaft diesen Begriff in
Interpretation der Heiligen Schriften Israels anders gebraucht; die Relativitit schlief3-
lich, die alle theologisch-begriffliche Arbeit an die noch ausstehende Wiederkunft die-
ses Messias verweist. Darauf ist weiter unten nochmals einzugehen.

I.2.g) Das Kommen der Gemeinschaft und der Tigqun der Nacht

Agamben hat Die kommende Gemeinschaft 2001 mit einer Postille unter dem Titel Tigqun
de la noche versehen (vgl. KG 101-105/89-93). In diesem kurzen Text deutet er das Buch
zumal in der Perspektive des im Jahr zuvor publizierten Romerbriefkommentars'> —
dafiir steht die Verwendung von Begriffen wie Rest, klésis, pléréma, katargesis oder Sabbat
und die Tatsache, dass Agamben seine eigene Gegenwart als »beispiellose Verallgemei-
nerung der messianischen Situation« (KG 104/92) bezeichnet. Zugleich reflektiert er in
diesem Text das Genre einer Postille und damit selbstreferenziell die eigene Geste, ein
fritheres Buch mit einem Nachwort zu versehen: Er bezeichnet das Nachwort als Pa-
radigma — und zwar als »Paradigma der Endzeit« (paradigma del tempo della fine) (KG
103/91, Hervorhebung im Original). Auch wenn der Begriff messianisch erst im weiteren
Verlauf der Postille fillt, ist die messianische Zeit durch diese Formulierung implizit
bereits aufgerufen: Im Romerbriefkommentar nimlich qualifiziert Agamben das Mes-
sianische als »die Zeit des Endes« (il tempo della fine) (Zdb 75/63, Hervorhebung im Ori-
ginal). Wie in der messianischen Zeit geht es auch in Agambens Postille darum, »zu
srekapitulierenc (di >recapitolareq), auseinander zu nehmen und das Ganze zu retten (sal-
vare il tutto)« (KG 103/91). Die Anfithrungszeichen beim Begriff rekapitulieren diirften ihn
an die spezifische Interpretation verweisen, die Agamben im Rémerbriefkommentar
entwickelt hat. In der Perspektive dieser Untersuchung interessieren an dieser Rekapi-
tulation drei Aspekte: Zunichst ist zu zeigen, dass Agamben Die kommende Gemeinschaft
zumal mit dem Begriff der Untitigkeit (inoperosita) rekapituliert und die These vertritt,
dass die »Arbeit dieses Buches [...] in der Ausstellung dieser Untitigkeit« (Lesposizione
di questa inoperosita eva l'opera del libro) (KG 105/93) bestiinde.%¢ Zweitens ist vom Begriff

Durantaye, dass eine profane Welt als vergiangliche gar keine Moglichkeit beinhaltet, iberhaupt
eine transzendente oder heilige Sphare (iber sie hinaus anzunehmen, vgl. Durantaye, Agamben,
198. Hier kommt es wiederum auf die Sicht an, die das Fehlen der Transzendenz nicht als Mangel
oder Verlust interpretiert, sondern Immanenz und Transzendenz ununterscheidbar macht.

105 Darauf, dass das Nachwort das Buch deutlicher mit messianischer Terminologie interpretiert,
weist Salzani, Carlo: Art. Coming Community, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben
Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 44ff, hier 45, hin: Damit werde das Buch, so Salzani
zu Recht, in die Perspektive von Agambens Philosophie ab Homo sacer eingeordnet.

106 Die Formulierung im Original setzt I'opera (das Werk) des Buches und die in ihm exponierte inope-
rosita (Untitigkeit) in Spannung zueinander: Das Buch unternimmt insofern das Werk, eine Werk-
losigkeit, oder die Tdtigkeit, eine Untdtigkeit zu behandeln.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

181


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Das Messianische

der Untitigkeit aus nochmals die Frage nach der zeitlichen Struktur des Kommens der
Gemeinschaft anzugehen. Der Begriff Tigqun im Text wie im Titel der Postille lisst drit-
tens nach dessen Bestimmung fragen.

Dass Agamben sein Nachwort als Paradigma der Endzeit vorstellt, korrespondiert
dem Rekurs auf den Sabbat, der im Romerbriefkommentar, wie skizziert, als Modell der
messianischen Zeit erschien. Agamben fokussiert in diesem Kontext die Frage, welche
Tatigkeiten der Sabbatruhe entsprechen: Zwar seien produktive Titigkeiten am Sabbat
untersagt; eine »Aktivitit von vollkommen destruktivem oder entschépfendem Cha-
rakter (un carattere perfettamente distruttivo o decreativo)« (KG 104f/92) sei jedoch zulidssig.
Die Untitigkeit am Sabbat sei insofern der Verzicht auf produktive Titigkeiten, aber
nicht einfach Abwesenbheit jeglicher Titigkeit oder gar »Trigheit« (KG 105/92): Akte der
Entschdpfung oder Dekreation als relationale Praktiken sind in Agambens Fassung denk-
bar.™®7 Fiir diese Untersuchung ist von Interesse, wie die Untitigkeit der Sabbatruhe
wiederum in Ubergingen inszeniert wird: Zunichst verschiebt Agamben seine Uberle-
gungen ins politische Paradigma, um im Anschluss unmittelbar den Begriff Tikkun'®®
und die Perspektive der Erldsung (redenzione) einzufithren:

»Nicht die Arbeit, sondern die Untatigkeit und die Entschépfung sind insofern das Pa-
radigma der kommenden Politik (wobei kommend nicht mit zukiinftig verwechselt wer-
den darf). Die Erlésung (Tikkun), von der das Buch handelt, ist kein Werk, sondern eine
besondere Art der Sabbatruhe. Selber unrettbar, ermoglicht sie die Rettung, selber ir-
reparabel, ldsst sie die Erlosung geschehen« (Non il lavoro, ma inoperosita e decreazione
sono, in questo senso, il paradigma della politica che viene (che viene non significa futura). La
redenzione, il tiqqun che ¢ in questione nel libro, non & un'opera, ma una specie particolare di
vacanza sabbatica. Essa é 'insalvabile, che rende possibile la salvezza, I'irreparabile, che lascia
avvenire la redenzione) (KG 105/92).

Ahnlich wie oben skizziert wird Erlésung hier unter Rekurs auf die Begriffe des Un-
rettbaren ('insalvabile) und Irreparablen (Iirreparabile) beschrieben. Mit der Betonung der
Untitigkeit wird die oben vorgeschlagene Interpretation des Erlosungsbegriffs leicht
variiert: Hier scheint es weniger um eine Sicht der Welt oder der Dinge als unrettbar

107 Vgl. bereits hier die Uberlegungen zur Untitigkeit vor allem in Herrschaft und Herrlichkeit, wo die
Sabbatruhe auch anthropologisch einschlagig wird, also als im religiésen Paradigma formulier-
ter Funktor des Humanen erscheint: »Die eigentlich menschliche Praxis ist die Sabbatruhe (un
sabatismo), die, indem sie die spezifischen Funktionen des Lebewesens aufier Kraft setzt (rendendo
inoperose), es der Moglichkeit 6ffnet. Insofern sind Kontemplation und Untatigkeit (Contemplazio-
ne e inoperositd) metaphysische Operatoren der Anthropogenese«, HH 299/274, vgl. unten Kapitel
I11.3.e. Vgl. auch die Bemerkung bei EMK 40, dass die »Anthropogenese, die Menschwerdung des
Tieres, [...] sich nicht in grauer Vorzeit ein fiir alle Mal vollzogen [habe]; sie ist ein Ereignis, das
unablissig geschieht, ein nicht abgeschlossener Prozess, in dem sich entscheidet, ob der Mensch
menschlich wird oder nicht menschlich bleibt beziehungsweise wieder wird«, EMK 40, vgl. auch
TCH. Auf die Uberlegungen zur Sabbatruhe greift Agamben dhnlich auch in seinem Text Ochsen-
hunger. Betrachtungen iiber den Sabbat, das Fest und die Untitigkeit, NA 173-187, zuriick, vgl. dort v.a.
173ff.

108 Inderdeutschen Ubersetzung wird der Begriff im Text Tikkun transliteriert, in der Uberschrift des
Textes Tigqun, vgl. KG103 und 105; dasitalienische Original verwendet beide Male die Schreibweise
Tiqqun.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

und irreparabel zu gehen; stattdessen wird die Untitigkeit paradoxerweise als Titigkeit,
als Entschépfung, qualifiziert, die Erlosung geschehen lisst. Wie genau diese Titigkeit
zu vollziehen ist, wird nicht explizit gemacht; offenbar scheint es, wie oben mit Thomas
Khurana argumentiert, auch bei der Entschopfung um eine Form des distanzierenden
Bezugs zu gehen.' Auflerdem beschreibt Agamben die Untitigkeit als eine Praxis, »in
der das Wie das Was vollkommen ersetzt hat, in der das formlose Leben und die un-
belebte Form in einer Lebensform zusammentfallen (coincidono in una forma di vita)« (KG
105/92f, Hervorhebungen im Original). Hier interessiert die spezielle Zeitstruktur, in
die Sabbatruhe und Untitigkeit eingeordnet werden: Gemif der im Rémerbriefkom-
mentar gezogenen Relation von messianischer Zeit und Sabbat diirfte die Sabbatruhe
jeweils jetzt zu vollziehen sein™® — dann namlich, wenn Untitigkeit praktiziert oder
die Unrettbarkeit der Welt realisiert wird."™ Dafiir steht die Parenthese in der weiter
oben zitierten Passage, der gemifd »kommend nicht mit zukiinftig verwechselt werden
darf« (KG 105) und entsprechend das Kommen der Gemeinschaft oder der anvisierten
Politik nicht erst von der Zukunft zu erwarten ist: Ihr Kommen ist, wie Carlo Salzani
urteilt, ohne Spannung oder Ausrichtung auf Zukunft zu denken, ja steht itberhaupt
jenseits des linear-chronologischen Zeitverstindnisses, das etwa auf einen Fortschritt
hin zum Kommen der Gemeinschaft setzen wiirde."” Zugleich kann der Hinweis, dass
die kommende Gemeinschaft nicht zukiinftig ist, als Kritik an Derrida verstanden wer-
den, was Agambens Uberlegungen beispielsweise im Romerbriefkommentar (vgl. Zdb
116f und unten Kapitel I11.1.c.d) korrespondiert. Umgekehrt markiert die Verbindung
mit der messianischen Zeit auch, dass die kommende Politik und die kommende Ge-
meinschaft nicht einfach zu einem bestimmten Zeitpunkt gegenwirtig sind — was nicht

109 Vgl. nochmals die Uberlegungen bei Khurana, Desaster und Versprechen, v.a. 34f.

110 Die Verbindung der kommenden Gemeinschaft und der Reflexion zur messianischen Zeit im Rémer-
briefkommentar schlagt der luzide Artikel Salzani, Coming Community, hier v.a. 46, vor; vgl. hn-
lich auch Durantaye, Homo profanus, 60.

111 Catherine Mills vertritt die These, dass die kommende Gemeinschaft »essentially a messianic com-
munity of humanity restored to its own potentiality«, Mills, Catherine: Agamben’s Messianic Politics:
Biopolitics, Abandonment and Happy Life, in: Contretemps 5 (2004), 42-62, hier 52, sei und kritisiert
entsprechend die Interpretation von Thomas Carl Wall, die die »messianic gesture« des Buches
nicht deutlich genug akzentuiere, ebd., 60. Der Verweis auf die Potenzialitdt ist inhaltlich iber-
zeugend; allerdings scheint die explizit messianische Terminologie in Die kommende Gemeinschaft
weniger prominent zu sein. So wird lediglich im Kapitel iiber die Aureole und in der spateren Pos-
tille messianisch formuliert, stattdessen aber — und das diirfte Mills’ These zunichst stiitzen —
wie gezeigt mit einer Reihe von Denkfiguren gearbeitet, die an jeweils anderer Stelle messianisch
instrumentiert werden. Dies fihrt zur Frage nach dem Cebrauch des Begriffs zuriick: Die These
dieser Untersuchung lautet, dass Die kommende Gemeinschaft nicht streng terminologisch messia-
nisch und nicht unmittelbar als messianische entwickelt wird, wie Mills nahelegt. Mills scheint
vorauszusetzen, dass Agambens Philosophie gewissermafien genetisch von einem Messianismus
durchzogen sei; sie schreibt von der »formulation of messianism that underpins Agamben’s con-
ceptions of life, politics and historical transformation«, ebd., 52. Dagegen geht diese Untersuchung
davon aus, dass der Messianismus ein Paradigma ist, das Agamben gebraucht, wenn die jeweilige
Bezugstradition den Begriff verwendet. Dann wére die Funktion der Theologie dynamischer zu
bestimmen: Agambens Philosophie wire nicht messianisch grundiert, aber sie kann messianisch
konnotiert sein.

112 Vgl. Salzani, Coming Community, 46.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Das Messianische

zuletzt die theoretische Beanspruchung eschatologischer Orte markiert. Wann und wie
aber kommt die kommende Gemeinschaft, die kommende Philosophie, die kommende
Politik? Offenbar geht es auch hier um die Potenzialitit, in der das, was jeweils jetzt und
jeweils hier reale Moglichkeit ist, wie die messianische Zeit ergriffen werden muss.'
Alex Murray spricht insofern von einer Gemeinschaft, die bereits potentialiter prisent,
aber noch nicht realisiert ist.'* Sie wire dann im Modus einer Potenz, die sich im Akt
nicht erschopft und in ihm als Rest bleibt (vgl. z.B. Zdb 152), gegeben: Sie ist, wie Murray
zu Recht formuliert, »always in the process of coming«'>.

Agamben stellt seine Postille wie zitiert unter den Titel Tigqun de la noche, Tiqqun der
Nacht. Wie kann dieser Titel interpretiert werden? Einen ersten Hinweis gibt Agam-
ben selbst, wenn er von einer »Erlosung (Tikkun)« (La redenzione, il tigqun) (KG 105/92)
spricht, die eine besondere Form der Ruhe am Sabbat geschehen lisst. Die Beiord-
nung von Erlésung und Tikkun verweist den Begriff erstens an eine religiose Tradition
- niamlich an die lurianische Kabbala, in der Tikkun eine »Erlosung [...] als Wiederher-
stellung des urspriinglichen Ganzen«!® bezeichnet, einen Prozess der Restitution des
urspriinglich anvisierten Schépfungszustandes, die Agamben freilich, wie gezeigt, an-
ders interpretiert: Dann kann die von Agamben in der Postille beschriebene Untitigkeit
als Sabbatruhe ein Modus oder eine Praxis des Tikkun sein — dann kann aber auch die
Postille als solche auf die Restitution seiner eigenen Schopfung, seines Buches, bezogen
werden. Dariiber hinaus ist zweitens ein Bezug auf das franzésische Autorenkollektiv
Tiqqun, insbesondere dessen Théorie du Bloom, denkbar: Dass Agamben in der Postille
en passant und ohne genaue Erklirung den Begriff bloom erwihnt (vgl. KG 104/92), legt
eine absichtsvolle Referenz nahe.™ Einen dritten Hinweis gibt die Formulierung des
Titels, die von einem Tiqqun der Nacht spricht. Dies diirfte einen Rekurs auf Tikkun
Hazot, das mitternichtliche Gebet darstellen, das in der lurianischen Kabbala forma-

113 Vgl. Salzani, Coming Community, 46.

114 Vgl. Murray, Agamben, 2. Ahnlich urteilt Salzani, Coming Community, 45: »Coming< thus means
never present in the first place«.

115 Murray, Agamben, 51, dhnlich Salzani, Coming Community, 45f. An den entsprechenden Formu-
lierungen hat Oliver Marchart Kritik geiibt: »Die Idee einer kommenden Politik oder einer kommen-
den Gemeinschaft bringt wenig, wenn nicht in Rechnung gestellt wird, dass diese Politik immer
im Hier und Jetzt, und das heifdt notwendigerweise strategisch und gegen Widerstinde aktuali-
siert werden muss«, Marchart, Zwischen Moses und Messias, 23. Tatsichlich scheint Agambens
Rede von der kommenden Politik oder Gemeinschaft genau dieses Hier und Jetzt zu betreffen;
problematisch bleibt allerdings, dass seine Beschreibung dieser Politik oder Gemeinschaft, zumal
in der Ubergingigkeit der Verweise auf die literarische, theologische oder philosophische Tradi-
tion, kaum handlungsleitend ist. Die jeweilige Potenz jeder Situation kann indessen nie genau
angegeben werden; offenbar geht es auch hier darum, sie in gewisser Weise zu erfahren. Dass dies
keine konkreten politischen Strategien beinhaltet, steht einer unmittelbar politisch-philosophi-
schen Rezeption der Texte Agambens aber in der Tat wohl eher entgegen.

116 Scholem, Die jidische Mystik, 294.

117 Daflr spricht ein weiterer Aspekt: In einem Interview aus dem Jahr 1999, also zwei Jahre vor der
Postille zu Die kommende Gemeinschaft, verweist Agamben fiir den Begriff Tigqun explizit auf die
lurianische Kabbala, bezieht sich aber auch auf das Kollektiv Tigqun sowie die Theorie vom bloom
und stellt eine Publikation der Gruppe in explizit messianischen Zusammenhang: vgl. BM 8.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

lisiert wurde und zur Erinnerung an die Zerstérung des Tempels gesprochen wird.™8
Damit dndert sich die Perspektive nochmals: Dann ist der Begriff Tikkun nicht nur als
Verweis auf den kabbalistischen Begriff oder das Pseudonym eines Autorenkollektivs
lesbar, sondern betrifft nochmals anders das Genre der Postille: Diese erscheint nicht
nur als Paradigma der Endzeit, sondern realisiert als solche auch eine bestimmte Zeit-
einheit — namlich das mitternichtliche Gebet. Mit dieser Interpretation ginge es nicht
nur im Text um Erlésung, sondern der Text selbst stellte ein Paradigma eines Gebets
dar - die inhaltlich mehr oder weniger prizise theoretische Bestimmung der Untitig-
keit und des Tikkun sowie die formale performance einer profanen Form des Tikkun Hazot
koinzidierten im Raum des Textes.™® Offenbar geht es Agamben — wie bei den Motti,
die dem Buch Die kommende Gemeinschaft vorangestellt sind — auch im Nachwort zu die-
sem Buch um die potenziell mehrfachen Beziige und damit, nochmals, um das Offnen
verschiedenster Referenzriume.

1.3 Bartleby, ein neuer Messias

Die bisherigen Ausfithrungen haben gezeigt, wie Agamben die Figur des Schreibers
Bartleby in Idee der Prosa und Die kommende Gemeinschaft in verschiedenen Kontexten
auftreten ldsst und sie textstrategisch als Verkorperung und Auspragung in mit theolo-
gischen Motiven verbundene Zusammenhinge setzt. Agamben hat Bartleby auflerdem
einen ausfithrlichen Essay gewidmet, der 1993 unter dem Titel Bartleby o della contingenza
gemeinsam mit einem Text von Gilles Deleuze publiziert wurde.'*° Fiir diese Untersu-
chung ist der Text nicht nur deshalb von besonderem Interesse, weil Agamben auch
hier zahlreiche theologische Topoi verwendet, sondern vor allem, weil er Bartleby de-
zidiert als Messias-Figur interpretiert. Bartlebys messianische Funktion verdankt sich
dabei, so die These im Folgenden, vier Aspekten, die im Aufsatz entwickelt und in der
messianischen Deutung zusammengefasst werden: Erstens hat Bartleby als Messias ei-
ne spezielle soteriologische Funktion — anders als Jesus kommt er nicht, »um das zu
erlosen, was gewesen ist, sondern um das zu retten, was nicht gewesen ist« (egli non
viene, come Gesu, per redimere cio che ¢ stato, ma per salvare cid che non ¢ stato) (B 71/87). Wie

118  Vgl. Arzi, Abraham: Art. Tikkun Hazot, in: Skolnik, Fred/Berenbaum, Michael (Hg.): Encyclopaedia
Judaica, Second Edition, Volume 19, Farmington Hills: Thomson Gale 2007, 722f.

119 Dass die Rituale der lurianischen Kabbala, wie auch das mitternachtliche Cebet, den Tikkun zu
beférdern suchten, schreibt Dan, Joseph: Die Kabbala. Aus dem Englischen lbersetzt von Christian
Wiese, Stuttgart: Reclam Verlag 22012, vgl. v.a. 118f. Fiir die Interpretation von Agambens Text
legt das nahe, dass auch sein Tigqun de la noche als eine Art Mitarbeit am Tikkun lesbar wird, also
eine performative Dimension hat. Diese besteht, so die These dieser Untersuchung, darin, dass er
auf die Untatigkeit als Praxis hinweist, die dann je individuell oder in der kommenden Politik zu
realisieren wire —und damit den Tikkun in der Untatigkeit performiert.

120 Die deutsche Ubersetzung erschien unter dem Titel: Bartleby oder die Kontingenz gefolgt von Die
absolute Immanenz. Aus dem lItalienischen von Maria Zinfert und Andreas Hiepko, Berlin: Merve
1998; aus dieser Ausgabe wird mit der Sigle B und Seitenangabe im FlieRtext zitiert. Seitenangaben
nach dem Schrigstrich verweisen auf die italienische Originalausgabe: Bartleby o della contingenza,
in: Deleuze, Gilles/Agamben, Giorgio: Bartleby. La formula della creazione, Macerata: Quodlibet
2012 (1993), 45-89.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Das Messianische

ersichtlich werden die Verben redimere/erlésen und salvare/retten unterschieden, wobei
die erstere Titigkeit Jesus, die letztere Bartleby iibertragen wird. Dieser Unterschied
diirfte nicht zufillig sein, denn er betrifft auch die Rettungsfigur der letzten Sitze des
Textes.

Zweitens ist der Bezug des Messias zum Gesetz, den Agamben in anderen Texten
genauer ausarbeitet (vgl. Kapitel I11.1), auch in dieser messianischen Deutung ange-
legt. Bartleby kommt demnach »nicht, um eine neue Gesetzestafel zu bringen, sondern
[...], um die Tora zu vollenden, indem er sie vollstindig zerstort (portare a compimento la
Torah distruggendola da cima a fondo)« (B 71f/88). Dabei diirfte der Gedanke einer Zersts-
rung des Gesetzes, so die These der vorliegenden Untersuchung, das Gesetz der Schip-
fung betreffen, also nicht rechts- oder politisch-philosophisch zugespitzt sein: Vor dem
Hintergrund des Verhiltnisses von Akt und Potenz erscheint die Zerstérung des Ge-
setzes eher als Denkfigur, die die faktisch aktualisierten Méglichkeiten auf ihre Potenz
zuriickfithrt. Mit dieser schépfungstheologischen Interpretation des Gesetzes steht ein
dritter Aspekt im Einklang: Bartleby als messianischer Retter der Dinge, die nicht ge-
wesen sind, ist zugleich Exponent einer zweiten Schopfung, die Agamben mit dem
bereits erwihnten Begriff als »Ent-Schépfung« (decreazione) (B 72/88) bezeichnet. Vier-
tens setzt Agamben in den letzten Sitzen seines Textes eine Schlusspointe, die den
soteriologischen Aspekt der Messianitit Bartlebys komplexer fasst und zugleich eine
Briicke zu den bereits diskutierten Uberlegungen zu den Limbusbewohnern und den
Figuren Robert Walsers schligt: Die ent-schopfte neue Kreatur erweist sich als »sicher,
weil unerldsbar« (salva perché irvedimibile) (B 75/89)."*!

Signifikant ist allerdings, dass Agamben die messianische Deutung Bartlebys nicht
selbst vorschligt: Vielmehr bezieht er sich auf eine vorliegende Deutung und gibt die
Bedingungen an, unter denen diese annehmbar ist. Darin hat die Einfithrung des Be-
grifts Messias in Bartleby oder die Kontingenz eine auffillige Parallele zur messianischen
Deutung des Mannes vom Lande aus Kafkas ProcefS, die Agamben in Homo sacer disku-
tiert.'®* In Bartleby oder die Kontingenz heifit es:

»WieinJoseph K. haben die Kritikerin Bartleby eine Christus-Gestalt gesehen (Deleuze
sagt: >ein neuer Christus<), die gekommen ist, um das alte Gesetz abzuschaffen und
ein neues Gebot einzusetzen [...]. Aber wenn Bartleby ein neuer Messias ist, kommt er
nicht, wie Jesus, um das zu erlésen, was gewesen ist, sondern um das zu retten, was
nicht gewesen ist. [..] Und er kommt nicht, um eine neue Gesetzestafel zu bringen,
sondern, wie in den kabbalistischen Spekulationen {iber die messianische Herrschaft,
um die Tora zu vollenden, indem er sie vollstindig zerstort« (Come in Josef K., anche in
Bartleby i critici hanno visto una figura di Cristo (Deleuze dice: >un nuovo Cristo), che viene

121 Wie ersichtlich beinhaltet die deutsche Ubersetzung offenbar eine bestimmte Interpretation.
Agamben bezieht sich, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Deutung, nicht auf eine Si-
cherheit der Kreatur, sondern darauf, dass sie gerettet ist—auch hier wird das Retten (salvare, salva)
dem Erlosen (redimere, irredimibile) gegeniibergestellt, das in der Form einer UnerlGsbarkeit die
Grundlage der Rettung darstellt: Die Kreatur ist deshalb gerettet, weil sie nicht erlosbar ist. Vgl. die
englische Ubersetzung, in der die Passage als »saved in being irredeemable«, PO 271, wiederge-
geben wird.

122 Vgl. dazu HS 66ff, sowie unten Kapitel I11.1.c dieser Untersuchung.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

ad abolire la vecchia Legge e a inaugurare un nuovo mandato [...]. Ma se Bartleby & un nuovo
Messia, egli non viene, come Gesli, per redimere cio che € stato, ma per salvare cio che non &
stato. [...] Ed egli non viene a portare una nuova tavola della Legge, ma, come nelle speculazioni
cabalistiche sul regno messianico, per portare a compimento la Torah distruggendola da cima
a fondo) (B 71f/87f).

Wihrend die Interpretation der nicht niher genannten Kritiker sowie die zitierte von
Deleuze von einer Christus-Gestalt sprechen, tibersetzt Agamben diesen Begriff unmit-
telbar mit Messias und argumentiert im Folgenden mit diesem Begriff. Diese Moglich-
keit verdankt sich indessen einer kleinen Verriickung. Agamben dndert nimlich im
Deleuze-Zitat den bestimmten in einen unbestimmten Artikel: Fiir Deleuze ist Bartle-
by »der neue Christus«'??, entsprechend heifit es in der italienischen Ubersetzung von
Deleuzes Text »il nuovo Cristo«**4. Dass Agamben das Zitat als »Deleuze sagt: »ein neu-
er Christus« (Deleuze dice: sun nuovo Cristo<) (Hervorhebungen: HR) wiedergibt, ermég-
licht die bereits zitierte Gegeniiberstellung von Bartleby und Jesus und die invertierte
Soteriologie. Agamben iibernimmt insofern eine Deutung und prizisiert sie in seinem
eigenen Diskurs.

Um die Messianitit Bartlebys genauer bestimmen zu kénnen, werden im Folgenden
die bereits markierten Aspekte untersucht. Der Argumentation von Agambens Text fol-
gend geht es zunichst um den Zusammenhang von Schrift, Potenz und Schopfung
(I1.3.2) und im Anschluss um die Frage, wie eine Potenz im Sinne einer Art >retrograder
Kontingenz« fiir die Vergangenheit realisiert werden kann (I1.3.b). Vor diesem Hinter-
grund kann der Begriff der Ent-Schopfung erliutert werden (I1.3.c), bevor die Frage
nach dem Verhiltnis von Rettung und Erlésung und nach der soteriologischen Valenz
der Unerlosbarkeit gestellt wird (I11.3.d).

I.3.a) Schrift, Potenz und Schopfung

Agamben stellt Bartleby in eine philosophische Konstellation (vgl. B 9), die eine Reihe
der in dieser Untersuchung bereits behandelten Topoi, vor allem das Motiv der Schreib-
tafel und den Vergleich der leeren Tafel mit dem Denken in Potenz, aufruft.’*> Die ange-
legte Konstellation beinhaltet aber auch theologische Topoi — neben dem Begriff Messias
vor allem schépfungstheologische Uberlegungen aus der jiidischen, christlichen und
muslimischen Tradition. Dafiir steht bereits der dem Essay als Motto vorangestellte
Text (vgl. B 7/47) aus dem Liber Scalae Machometi, der die Leitmotive der Schreibtafel,

123 Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel. Aus dem Franzdsischen von Bernhard Dieckmann, Berlin:
Merve 1994, 60, Hervorhebung: HR.

124 Deleuze, Gilles: Bartleby o la formula, in: ders./Agamben, Giorgio: Bartleby. La formula della crea-
zione, Macerata: Quodlibet 2012 (1993), 7-44, hier 44.

125 Das Motiv des Schreibens verbindet eine Reihe der beigebrachten Traditionsbeziige: So kann etwa
Nietzsches ewige Wiederkunft, die Agamben, wie gezeigt, an anderer Stelle mit der messiani-
schen Verriickung verbindet, vgl. MoZ 70, mit der Konstellation um Bartleby verkniipft werden:
Agamben verweist auf Benjamins Vergleich der ewigen Wiederkunft mit der Strafe des Nachsit-
zens: »die Menschheit hat ihren Text in unzihligen Wiederholungen nachzuschreiben«, Benjamin,
CS I,1234, Hervorhebung: HR, vgl. das Zitat bei B 67 — gerade dies lehnt der Schreiber, der nicht
schreibt, ab. Auch in diesem Fall erweist sich Agambens Text als motivisch konsequent.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

187


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Das Messianische

der Schreibfeder und der gottlichen Schopfung (vgl. B 7) aufruft. Entsprechend verweist
Agamben zu Beginn seiner Argumentation wiederum auf den aristotelischen Vergleich
des Denkens in Potenz mit der noch leeren Schreibtafel (vgl. B 11/50). Die Buchstaben,
die auf die Tafel geschrieben werden, entsprechen den Denkakten — oder, theologisch
tingiert, den Schopfungsakten: Unmittelbar anschliefend erweitert Agamben die Kon-
stellation, indem er unter Verweis auf Abraham Abulafia auch den Akt des Schreibens
zur gottlichen Schopfung in Bezug setzt. Das Schépfungswort gleicht demnach einem
Schreiber, »der seine Feder fithrt« (B 14/53): Schreibakt und Schépfung sind einander
angendhert. Damit ist eine fiir die Argumentation wichtige Voraussetzung eingefiihrt
— denn unter dieser Primisse kann Agamben gegen Ende der Argumentation dem moti-
vischen Transfer gewissermaflen invertiert folgen und Bartleby, der nicht schreibt, zum
Exponenten der Ent-Schépfung machen.2

Mit der Deutung der Schopfung als Schreibakt stellt sich die Frage, wie die reine
Potenz Gottes beim Schopfungsakt vorzustellen ist — wie also die leere Schreibtafel
Gottes aussieht. Da eine Potenz fiir Agamben, wie skizziert, doppelt gefasst ist und
neben dem Aspekt der Potenz-zu auch den Aspekt der Potenz-nicht-zu beinhaltet, kann
er das nihilo, aus dem Gott schopft, als reine Potenz im doppelten Modus beschreiben:

»Gerade die gottliche Potenz ist umgekehrt die dunkle Materie, die die Mystiker und
Kabbalisten fir die Schépfung voraussetzten. Der Schopfungsakt ist das Hinabsteigen
Cottesin einen Abgrund, der nichts anderes ist als der seines eigenen Vermdgens oder
Unvermogens, seiner Macht und seiner Macht des Nicht (la discesa di Dio in un abisso che
non éaltro che quello della sua propria potenza e impotenza, del suo potere e del suo poter non)«
(B 30/63).

Allerdings 6ffnet Agamben anschlieflend einen weiteren Bezugsraum: Er verschiebt die
Charakterisierung der gottlichen Schopfung durch einen grammatischen Wechsel in die
erste Person Plural, weist also auf unser Schopfen als menschliche Titigkeit hin:

»Einzig in dem Moment, in dem es uns gelingt, in diesen Tartarus hinabzusteigen und
die Erfahrung unseres eigenen Unvermaogens zu machen (far esperienza della nostra stes-
sa impotenza), werden wir fahig zu schaffen, werden wir Poeten (diventiamo poeti). Und
das schwierigste an dieser Erfahrung ist nicht das Nichts und seine Finsternis, wo je-
doch viele fir immer gefangen bleiben — das schwierigste ist, fahig zu sein, dieses
Nichts zu vernichten, um aus dem Nichts etwas entstehen zu lassen (annientare questo
nulla per far essere, da nulla, qualcosa) « (B 31/63, Hervorhebung im italienischen Original,
in der Ubersetzung nicht iibernommen).

Der Vergleich von menschlichem Schreibakt und géttlichem Schépfungsakt wird wie-
der invertiert: Agambens Bartleby-Lektiire wird damit auch als Diskurs dariiber lesbar,
wie und unter welchen Bedingungen wir schopferisch titig sein konnen. Signifikant
ist dabei der Hinweis auf eine Erfahrung (esperienza) der eigenen Potenz-nicht-zu, die
der Schépfung vorausgeht. Allerdings bleibt unklar, worin genau diese Erfahrung be-
stehen witrde, zumal die metaphorische Formulierung vom Hinabsteigen in den Tartarus

126 Auch in diesem Zusammenhang greift Agamben auf das Bild des Engels Feder zuriick, das er im
Bartleby-Kapitel von Die kommende Gemeinschaft verwendet, vgl. KG 40 und B 16f/54.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

fiir uns eigens ausgelegt werden miisste.”?” Denkbar wire, dass die gemeinte Erfahrung
der eigenen Potenz-nicht-zu bedingt, dass das eigene Vermdgen im oben skizzierten
Sinne als Vermigen erfahren werden kann: Die Potenz ist erst dann als Potenz im Ge-
gensatz zu Notwendigkeit oder Unmoglichkeit erfahren, wenn sie auch nicht in einen
Akt umgesetzt werden kénnte.

Agambens Uberlegungen kénnen demgemify sowohl fiir die menschliche wie fiir
die gottliche Potenz ausgelegt werden — und diese Doppelung ist im Hinblick auf die
Messianitit Bartlebys von Interesse: Seine ent-schopfende Titigkeit wird zunichst in
theologischen Begriffen formuliert — aber sie kann, so die These dieser Untersuchung,
auch exemplarisch fiir menschliches Handeln stehen. Fraglich ist dann allerdings, war-
um Bartleby als eine Figur der reinen und vollkommenen Potenz entwickelt wird, warum
seine Ablehnung der Kopistentitigkeit also nicht lediglich die Potenz-zu ablehnt und
umgekehrt die Potenz-nicht-zu aktualisiert: Offenbar miissen beide Modi der Potenz
in Spannung gehalten werden. Dies legt Agamben in seiner Untersuchung der Aufie-
rung I would prefer not to nahe, mit der Bartleby in Melvilles Erzihlung Arbeitsauftrige
beantwortet: Bartlebys Formel eréffne, so Agamben, eine Art Zwischenraum zwischen
Verweigerung und Zustimmung, den er nicht positiv beschreibt, sondern durch dop-
pelte Negation indirekt ausleuchtet: Bartleby »stimmt zwar nicht zu, aber er verweigert
auch nicht einfach, und nichts liegt ihm ferner als das heldenhafte Pathos der Vernei-
nung« (B 37f/67). Um dies genauer zu fassen, unterbreitet Agamben im Rekurs auf De-

leuze®

eine These, die die Zustimmung oder Verneinung mit dem doppelten Modus
der Potenz verbindet. Demnach er6ffne Bartleby mit seiner Formulierung »eine Zone
der Unbestimmbarkeit [..] zwischen dem Ja und dem Nein, [..] zwischen der Potenz
zu sein (oder zu tun) und der Potenz nicht zu sein (oder nicht zu tun)« (B 37/66). Bart-
leby, in dessen Auferung die beiden Aspekte der Potenz nicht unterscheidbar seien,
besetzt gewissermafien eine Mittelposition zwischen Potenz-zu und Potenz-nicht-zu,
realisiert also insofern eine Potenz der Potenz. Daher beschreibt Agamben Bartlebys

Praxis als einen Versuch (prova) und als Experiment (esperimento):

»Fahig zu sein, in einer reinen Potenz, das >lieber nicht<jenseits des Seins und des
Nicht-Seins zu ertragen, bis ans Ende in der unvermégenden Mdglichkeit zu verhar-
ren, die beide Gberschreitet — das ist das Experiment von Bartleby« (Essere capaci, in
una pura potenza, di sopportare il snon piuttostoc< al di la dell’essere e del nulla, dimorare fino

127 Auch dieses Motiv zeigt die konsequente Komposition von Agambens Lektire: Dem Abstieg in ei-
nen Abgrund entspricht im weiteren Verlauf des Essays der»piranesische Kerker oder vielmehr das
agyptische Mausoleumc, die »Pyramide der moglichen Welten«, B 61/81, bei Leibniz, die Agamben
als einen weiteren Aspekt der Konstellation einfiihrt—denn»[d]er Tartarus, in den er [d.i. Bartleby,
HRY], der neue Retter, hinabsteigt, ist das tiefste Untergeschof$ des Palasts der Schicksale«, B 71/87f.
Dass Bartleby in Melvilles Erzihlung in ein Gefangnis gebracht wird, bei dem Melville explizit vom
»agyptische[n] Charakter des Mauerwerks« spricht und das er mit dem »Inneren der ewigen Pyra-
miden«, Melville, Bartleby, der Schreiber, 72, vergleicht, also in einem der Leibniz’schen Pyramide
dhnlichen Mausoleum endet, ist ein Hinweis auf die Konsistenz der Motive der angelegten Kon-
stellation. Vgl. auch die Formulierungen in Melvilles englischem Original: »The Egyptian character
of the masonry«sowie »The heart of the eternal pyramids«, Melville, Bartleby, 98.

128 Vgl. Deleuze, Bartleby, 31.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

189


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Das Messianische

all'ultimo nell'impotente possibilita che li eccede entrambi — questa é la prova di Bartleby) (B
45f/72).

Entsprechend erscheint Bartlebys Arbeitsplatz, dezidiert ontologisch formuliert, als La-
boratorium, »in dem die Potenz [...] das Experiment vorbereitet, in der [sic] sie [...] ihre
eigene Ontologie schafft« (B 46/72). Bartleby ginge es in diesem Experiment nicht um
die Wahrheit von Aussagen, sondern um »die Art seines Existierens« (B 49/73), wohl
auch um einen ethischen Aspekt im skizzierten Sinne (vgl. KG 43f). Das deutet auch
der Begriff des Experiments an, der impliziert, dass ein solches Experiment wiederhol-
bar wire, dass die entsprechende Art des Existierens realisierbar sein konnte.® Damit
ist auch eine Interpretation der messianischen Deutung Bartlebys nahegelegt: Bartleby
wire dann Messias nicht in dem Sinne, dass er mit seiner ein fir allemal vollzogenen
messianischen Handlung eine Befreiung erwirkt hitte — vielmehr erscheint er als mes-
sianisches Vorbild, dessen Realisierung der reinen Potenz in der je eigenen Existenz
nachzuahmen wire.

[.3.b) Retrograde Kontingenz

In Bartlebys Experiment steht eine Erfahrung zur Debatte, nimlich »die Erfahrung, da®
etwas wahr sein und gleichzeitig nicht wahr sein kann« (B 50/74, Hervorhebung im Ori-
ginal). Mit dieser Bestimmung kann Agamben einen weiteren Begriff in seinen Diskurs
einfithren, niamlich den Begriff der Kontingenz. Er schreibt: »Ein Sein, das sein kann
und gleichzeitig nicht sein, heifdt in der philosophia prima kontingent. Das Experiment,
das Bartleby wagt, ist ein Experiment de contingentia absoluta (un esperimento de con-
tingentia absoluta)« (B 50/74). Aber wie konnte ein Sein, das vollstindig und absolut
kontingent ist, also »zu jeder Zeit und ohne Beschrinkungen seine Potenz nicht zu sein
bewahrt« (B 51/75), gedacht werden? Kénnte eine Kontingenz im Sinne einer gewahrten
Potenz-nicht-zu auch fiir Ereignisse der Vergangenheit angenommen werden? Solche
Fragen scheint Bartleby mit seinem Experiment der absoluten Kontingenz anzugehen
- denn dieses Experiment beziehe sich, so Agamben, auf eine Potenz als solche und in
ihrem doppelten Aspeke (vgl. B 62/82).13°
Vergangene namhaft gemacht werden und damit eine Kontingenz der Vergangenheit

Diese Potenz miisste demgemif auch fiir das

denkbar machen kénnen:

»Den Sinn des Arguments de praesenti ad praeteritum umdrehend, setzt er [d.i. Bartle-
by, HR] eine allerneueste quaestio disputata ein, die der >kontingenten Vergangenhei-
ten«. Die notwendige Wahrheit der Tautologie: sSextus-wird-nach-Rom-zuriickkehren-

129 Vgl. die Uberlegung von Janine Bockelmann: »Konsequenter Weise wire damit Melvilles Figur
Bartleby fiir uns eine Ubung in ethischer Disziplin«, Bockelmann, Der Begriff des Lebens, 146; vgl.
etwas anders auch Khurana, Desaster und Versprechen, 41, der darauf hinweist, dass der von ihm
bei Agamben analysierte »Moment des Umschlags von Desaster in Versprechen [...] durch die rela-
tionale und reflexive Distanz eines Ethos erméglicht und in immer neuem [sic] Ubungen gewon-
nen werden muss«.

130 Vgl. die Formulierung in Was von Auschwitz bleibt: »Die Kontingenz ist keine Modalitit neben den
anderen, neben dem Moglichen, Unmoglichen und Notwendigen: sie ist das tatsichliche Gege-
bensein einer Moglichkeit, die Weise, in der eine Potenz als solche existiert«, WAb 127.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

oder-wird-nicht-dorthin-zurlickkehrens, retro-agiert auf die Vergangenheit nicht, um
sie notwendig zu machen, sondern um sie zu ihrer Potenz nicht zu sein zurtckzufiih-
ren (retroagisce sul passato non per renderlo necessario, ma per restituirlo alla sua potenza di
non essere)« (B 63/82).

In dieser Interpretation erreicht Bartlebys Verhalten eine Art >retrograder Kontingenz,
die jedes vergangene Ereignis im Gegenlicht der eigenen Potenz-nicht-zu-sein deutet
und seine Kontingenz dadurch versichert. Wie genau dies zu denken wire, bleibt des-
halb eher unklar, weil sich Bartleby in der Erzihlung Melvilles nicht auf die Vergangen-
heit zu beziehen scheint: Wodurch genau er also seine »allerneueste quaestio disputata«
einsetzt, wire genauer zu prizisieren. Zugleich ist mit dem spezifischen Vergangen-
heitsbezug Bartlebys textstrategisch seine Messianitit vorbereitet: Er rettet und ent-
schopft nicht lediglich seine Gegenwart, sondern die gesamte Vergangenheit. Bleibt
also Bartlebys Bezug zum Vergangenen zunichst eher undeutlich, so fithrt Agamben
im weiteren Verlauf der Argumentation ein Paradigma ein, das diesen genauer erliu-
tert, zugleich aber subkutan auch den Gedanken einer Erlésungsbediirftigkeit der Ver-
gangenheit deutlicher akzentuiert — und damit impliziert, dass eine Riickfithrung zur
Potenz iiberhaupt nitig wire.

Diesen Aspekt legt Agamben durch eine Leibniz-Interpretation nahe: Er verweist
auf das Bild des »Palast[s] der Lose des Lebens, eine ungeheuer grofle Pyramide« (B
59/80), aus Leibniz’ Theodizee. Die einzelnen Riume dieser Pyramide zeigen, so refe-
riert Agamben, die moglichen, aber nicht realisierten Varianten der Vergangenheit, die
nicht in einen Akt ibergegangenen Potenzen. In Agambens Deutung wird diese Pyra-
mide allerdings erfiillt von dem »unaufhérlichen Wehklagen (incessante lamentazione) |...]
von allem, was hitte sein konnen und sich nicht verwirklicht hat, von allem, was hitte
anders sein konnen und geopfert werden mufite (ha dovuto essere sacrificato), damit die
Welt sei wie sie ist« (B 61f/82). Signifikant ist die Metaphorik: Die jeweils anderen Mog-
lichkeiten mussten geopfert (sacrificato) werden, um die gegenwirtige Welt entstehen zu

31 Scheint der Verweis auf die

lassen und erheben daher ein Wehklagen (lamentazione).
Pyramide der Schicksale argumentativ nicht unbedingt zwingend, so ist er, wie bereits
erwdhnt, als Melville-Lektiire motivisch konsequent: Denn gegen Ende von Melvilles Er-

zihlung befindet sich auch Bartleby »im Inneren der ewigen Pyramiden«’3?. Dariiber

131 Wenigspater verwendet Agamben eine dhnliche Formulierung, wenn er davon spricht, dass Nietz-
sche »vollkommen das Wehklagen dessen [vergifit], das nicht gewesen ist oder hitte anders sein
koénnen« (Nietzsche dimentica completamente il lamento di cio che non é stato o che poteva essere altri-
menti), B 65/84.

132 Melville, Bartleby, der Schreiber, 72. Agamben diirfte die Korrespondenz des Bilds von Leibniz und
Melvilles Rede von den Pyramiden unterstreichen, wenn er im Anschluss an sein Leibniz-Referat
schreibt: »In der>agyptischen Architektur< (nell>architettura egizia<) dieses Palastes der Schicksa-
le bereitet Bartleby sein Experiment (il suo esperimento) vor«, B 62/82. Die dgyptische Architektur
wird durch Anfiihrungszeichen als Zitat ausgewiesen, es wird jedoch keine Quelle angegeben.
Aufgrund des Kontexts scheint die Formulierung sich auf Leibniz zu beziehen; tatsdchlich dirf-
te Agamben hier jedoch Melville zitieren: Der Anwalt beschreibt das Gefangnis Tombs (!), in dem
Bartleby inhaftiert ist, folgendermafien: »Der dgyptische Charakter des Mauerwerks bedriickte
mich mit seiner DUsterheit«, Melville, Bartleby, der Schreiber, 72, sowie im Original: »The Egypti-
an character of the masonry weighed upon me with its gloom«, Melville, Bartleby, 98.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

191


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Das Messianische

hinaus liuft Agambens Argumentation darauf zu, dass Bartleby als »der neue Retter«
in den »Tartarus, »das tiefste Untergeschof3 des Palasts der Schicksale« (B 71/87f), hin-
absteigt — also, motivisch, genau die Bewegung vollzieht, die am Beginn von Agambens
Text sowohl Gott als auch wir zur Schépfung vollziehen miissen. Der Verweis auf die
Potenz, die Mdglichkeit, entspricht aber auch den Uberlegungen zu Debords Arbeit an
und mit Bildern: Dabei ging es darum, durch kiinstlerische Arbeit das jeweils Faktische
zu entschépfen. In dieser Hinsicht stellt Bartleby — zumal vor dem Hintergrund des
Verweises auch auf unsere Kreativitit — ein anderes Paradigma fir die Praxis dar, die
der Debord-Text dem Kiinstler zuschreibt.

Bartlebys Verhalten fiithrt, wie zitiert, die Vergangenheit zu ihrer Potenz-nicht-zu-
sein zuriick und markiert dadurch ihre Kontingenz. Als Paradigma fiir einen solchen
Vergangenheitsbezug verweist Agamben auf das in dieser Untersuchung bereits mehr-
fach zitierte Fragment N 8,1 aus der Passagenarbeit. Benjamin habe, so Agamben, »die
Aufgabe der Erlésung [...] ins Gedachtnis« (il compito di redenzione, che egli affidava alla me-
moria) (B 63/83) verlegt und »in Form einer theologischen Erfahrung ausgedriicke, die
die Erinnerung™? mit der Vergangenheit macht« (nella forma di uresperienza teologica che
il ricordo fa col passato) (B 63/83). Mit dem Rekurs auf Benjamin in diesem Kontext kann
Agamben dessen Rede vom Eingedenken einerseits im Rickgriff auf seine Fassung des
Potenzbegriffs auslegen, also eine Interpretation vorlegen, die die genaue Modalitit der
Inversion von Abgeschlossenem und Unabgeschlossenem priziser fasst — wihrend das
Eingedenken andererseits als Paradigma fiir den zur Debatte stehenden Vergangen-
heitsbezug erscheint:

»Die Erinnerung'>*

stellt fiir die Vergangenheit die Moglichkeit wieder her, indem sie
das, was sich ereignet hat, ungeschehen macht und das geschehen sein 1d3t, was nicht
gewesen ist. Die Erinnerung ist weder das Ungeschehene noch das Geschehene, son-
dern ein Emporheben zur Potenz, eine Art beides wieder moglich werden zu lassen«
(I vicordo restituisce possibilita al passato, rendendo incompiuto I'avvenuto e compiuto cio che
non ¢ stato. Il ricordo non é né l'avvenuto, né l'inavvenuto, ma il loro potenziamento, il loro

vidiventare possibili) (B 63f/83).

Das Eingedenken potenziert demnach die Vergangenheit insofern, als es sowohl das Ab-
geschlossene als auch das Unabgeschlossene wieder méglich werden lisst: Was notwen-
dig, unabanderlich schien, wird in der Erfahrung des Eingedenkens wieder potenziell,
kontingent. Agambens Formulierung lisst sich auf verschiedene Weisen deuten: Einer-
seits konnte der Vergangenheitsbezug des Eingedenkens einen Begriff von Geschichte
implizieren, die die Vergangenheit studiert, um in ihr Chancen zur - revolutioniren
— Verinderung der jeweiligen Gegenwart aufzuspiiren, und zwar auf individueller wie
kollektiver Ebene. Unabhingig von den Entscheidungen und Festlegungen einer abge-
schlossenen, nimlich traditionell kodifizierten Deutung konnte also ein Potenzial der
Vergangenheit erschlossen und sie auf eine andere Gegenwart hin geéffnet werden.

133 ImOriginal dieser Passage steht der Begriff ricordo; bei der Riickiibersetzung ins Deutsche wére es,
um den Bezug zu Benjamins Fragment deutlich zu machen, wohl angemessener, mit Eingedenken
zu Ubersetzen.

134  Auch hier und im folgenden Satz ware ricordo wohl eher mit Eingedenken zu (ibersetzen.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz
Eine solche Interpretation legen auch Agambens Uberlegungen zur Methode nahe.’®
Andererseits deutet die zitierte Passage eine Sichtweise auf die Vergangenheit an, die
sie, in Ubereinstimmung mit den referierten Uberlegungen zur Unrettbarkeit, von je-
der Notwendigkeit im Sinne einer zielgerichteten geschichtlichen Entwicklung befreit
und so auf die jeweilige Gegenwart als vollstindig kontingente 6ffnet: Beide Interpre-
tationen fithren insofern in die Gegenwart.

Von Benjamins Eingedenken schliefdt Agamben auf Bartleby zuriick und tibertrigt
das Paradigma - »[iln diesem Sinn« (in questo senso) (B 64/83) — auf seine Melville-
Deutung. Wurde das Eingedenken als Emporheben zur Potenz beschrieben, so wird diese
Praxis wiederum Bartleby iibertragen, oder priziser: an Bartleby exemplifiziert:

»In diesem Sinn stellt Bartleby die Vergangenheit in Frage, und ruft sie zuriick (E in
questo senso che Bartleby revoca in questione il passato, lo richiama): nicht einfach um das
was gewesen ist zu erldsen (per redimere cio che e stato), um es erneut sein zu lassen,
sondern um es der Potenz und der indifferenten Wahrheit der Tautologie zurlickzuge-
ben. Das»ich mochte lieber nicht<ist die restitutio in integrum der Moglichkeit, die sie
im Gleichgewicht hilt zwischen dem Geschehen und dem Nicht-CGeschehen, zwischen
dem Sein-Kénnen und dem Nicht-sein-Kénnen. Es ist die Erinnerung an das, was nicht
war (il ricordo di cio che non é stato)« (B 64/83).

Insofern akzentuiert Agamben in diesem Kontext die Inversion des Abgeschlossenen und
Unabgeschlossenen weniger stark als ihr Gleichgewicht in der Potenz, also die span-
nungsvolle Balance der Ununterscheidbarkeit von Sein und Nicht-Sein oder von Sein-
Koénnen und Nicht-sein-Kénnen. Damit wird auch das Eingedenken besonders inter-
pretiert: Hier steht nicht das Eingedenken an die Dinge, die gewesen sind, in Frage,
sondern, wie zum Schluss der Passage zitiert, die Erinnerung an das, was nicht war. Auch
dies diirfte implizit Benjamins Formulierung iber den wahren Historiker aufgreifen, der

136

das liest, was nie geschrieben wurde.”® Mit der skizzierten Interpretation der Potenz

135 Vgl. vorallem den 2008 publizierten Band Signatura rerum. Sul metodo, dort vor allem den Aufsatz
zur philosophischen Archdologie, SR 101-138, sowie weiter unten Kapitel I11.3.d.

136 Vgl. nochmals Benjamin, Uberden Begriff der Geschichte, 124, und Benjamin, GS 1,1238. Alex Mur-
ray verweist in anderem Zusammenhang darauf, dass Agamben gegen Ende seines Buches Die
Sprache und der Tod ein Gedicht Capronis interpretiert, in dem es heif3t: »Ich bin wieder da, | wo ich
niemals war. | Nichtsistanders, als es nichtwar. | [..] | Alles geblieben, wie | ich es niemals verlief«,
zitiert nach der Ubersetzung bei SuT 160. Den Verweis auf den Ort, an den man zuriickkehrt, ohne
jeanihm gewesen zu sein, verbindet Murray iiberzeugend mit der messianischen Verriickung, vgl.
Murray, Agamben, 19: Auch die messianische Welt ist genau gleich und vollstandig verdndert. Fir
das Verhiltnis von Benjamins Begriff des Eingedenkens zu Prousts mémoire involontaire vgl. z.B.
Schottker, Detlev: Erinnern, in: Opitz, Michael/Wizisla, Erdmut (Hg.): Benjamins Begriffe. Erster
Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, 260-297, v.a. 262-267. Dabei macht Schottker darauf auf-
merksam, dass Benjamin in seinem Text Aus einer kleinen Rede iiber Proust, an meinem vierzigsten
Geburtstag gehalten, die auch Agamben an anderer Stelle, vgl. MdD 269ff, zitiert, Prousts Begriff
der Erinnerung behandelt, aber dabei eine Akzentverschiebung vornimmt: Benjamin fokussiere
demnach weniger die Situation, in der die Bilder der Erinnerung, vermittelt bei Proust iiber eine
Sinneswahrnehmung, auftauchen, sondern vielmehr ihre Art, vgl. Schottker, Erinnern, 265. Dabei
schreibt Benjamin, bei den Bildern der Erinnerung handele es sich um solche, »die wir nie sahen,
ehe wir uns ihrer erinnertenc, zitiert nach ebd. Die gleiche Passage zitiert Agamben — unmittel-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

193


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Das Messianische

wird genauer bestimmbar, was der wahre Historiker liest: Es ist die leere Schreibtafel,
es sind die in der Vergangenheit nicht realisierten, die jeweils geopferten Moglichkei-
ten (vgl. B 62), die er erschlieft und als Potenzial zur Uberwindung des gegenwirtig
Faktischen nutzbar macht.'”

Vor dem Hintergrund der Konstellation von Potenz, Schéopfung und Schreibakt
kann Agamben ein weiteres Detail von Melvilles Erzihlung deuten: Die auf die leere
Schreibtafel der Potenz als Schopfungs-Akte geschriebenen Buchstaben (letters) kénnen

138 mit den unzustellbaren Briefen

aufgrund der Homonymie des englischen Worts
(letters) verbunden werden, mit denen Bartleby bei seiner fritheren Titigkeit im »Amt
fiir >tote Briefe« (ufficio delle Lettere morte) (B 68/85)"° zu tun hatte. Agamben bezeichnet
diese Briefe als die »Chiffren der gliicklichen Ereignisse [...], die sein hitten kénnen, die
sich aber nicht verwirklicht haben. Das was sich verwirklicht hat, ist die gegensitzliche
Moglichkeit (la possibilita contraria)« (B 69/86). Damit ist eine Zuspitzung der Inter-
pretation angelegt: Jeder Buchstabe, jeder Akt, der eine bestimmte Potenz realisiert,
schlieft eine andere Moglichkeit aus — so »kennzeichnet jeder Buchstabe auch die
Nicht-Verifizierung von etwas, er ist, in diesem Sinn, immer s>toter Brief« (B 69/87).
Auf diese Weise erscheinen nicht nur, wie in Melvilles Erzahlung, die nicht zustellbaren
Briefe, sondern jeder Brief und jeder Buchstabe als toter Brief oder Buchstabe; jeder
Buchstabe oder Brief steht fiir einen jeweils anderen, der nicht geschrieben wird.
Dann aber kann die Unterbrechung des Schreibaktes als Realisierung der Potenz und
theologisch als Rettung erscheinen: Jeder Brief, jeder Buchstabe und jeder Schopfungsakt
produzieren nicht realisierte Moglichkeiten und entsprechen so strukturell der in
jedem Denkvorgang produzierten operativen — als der messianischen — Zeit. Aber
daher kann die Erlésung der Dinge, die nicht gewesen sind, nicht in einem Schreibakt
vollzogen werden, der wiederum andere Moglichkeiten ausschlieRen wiirde, sondern
kann sich nur in der Sistierung des Schreibens — seinem Stillstand - ereignen.

I.3.c) Bartlebys Ent-Schopfung

Dies bedingt, dass Erlésung in Agambens Bartleby-Text nicht als zweite Schopfung,
sondern vielmehr als Ent-Schopfung entwickelt wird, die das Geschaffene auf die Potenz

zuriickfithrt, aus der es geschaffen wurde.’® Die Einfithrung des Begriffs der Ent-

bar nach einem Verweis auf die Formulierung Was nie geschrieben wurde, lesen — bei MdD 269 und
spricht in der Folge von der »paradoxen Form dieses Gedachtnisses, das erinnert, was niemals ge-
sehen wurdec, in der »sich die Erl6sung der Vergangenheit«vollziehe, ebd., 270: Mit diesem Bezug
durfte Agambens Rede von der Erinnerung an das, was nicht war, im Bartleby-Text sowohl auf das
Hofmannsthal-Zitat bei Benjamin als auch auf dessen Rede iiber Proust anspielen.

137 Vgl. nochmals Durantaye, Agamben, 152f.

138 Vgl. die Anmerkung der deutschen Ubersetzerin Maria Zinfert bei B 68.

139 In Melvilles Original steht »Dead Letter Office«, Melville, Bartleby, 99.

140 Dass der Begriff der Entschopfung oder Dekreation innerhalb von Agambens Werk zum ersten Mal
im Bartleby-Text verwendet wird, vermerkt Durantaye, Agamben, 23. Dabei diirfte er den Begriff,
wie Durantaye iiberzeugend argumentiert, von Simone Weil ibernehmen, iber die Agamben sei-
ne universitare Abschlussarbeit geschrieben hat, Weils Begriff der décréation begrifflich allerdings
anders fiillen, vgl. Durantaye, Agamben 22f. In Agambens Textregie mit den schopfungstheologi-
schen Verweisen ist die Ubernahme gerade dieses Begriffs indessen schliissig.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

schopfung oder Dekreation ist der Verbindung von Schreibakt und Schépfung bereits
im Motto des Bartleby-Textes entsprechend konsequent. Dass Agamben die Schopfung
sowohl mit Bezug auf den gottlichen Schopfungsakt als auch auf unsere kreative Titig-
keit auslegt, bedingt, dass Entschdpfen auch Paradigma fiir menschliches Handeln sein
kann - in diesem Sinne wurde der Begriff in dieser Untersuchung bereits in der Ver-
wendung fir Debord (vgl. DR 318) und Twombly (vgl. FS 15) markiert. Wieder scheint es

141 der verschiedene Anschliisse an den Begriff der

um den Ubergangsraum zu gehen,
Kreation ermoglicht, sodass Bartleby, die Kiinstler:in, die Historiker:in, aber auch wir
eine entschopfende Praxis ausiiben kénnen.

Wie aber wird Bartleby zum Messias? Als ein weiterer Aspekt ist dafiir die Kombina-
tion der Entschépfung mit dem Gesetz einschligig, die Agamben uiber die Entzifferung
eines versteckten Paulus-Zitats einfiihrt. In Melvilles Formulierung tiber die Briefe, die
ihre Adressaten nicht erreichen, liest Agamben einen Verweis auf den Romerbrief: Mel-
ville schreibt: »on errands of life, those letters speed to death« (zitiert nach B 70); Agamben
deutet diese Passage als Zitat von Rém 7,10: »And the commandment, which was ordained to
life, I found to be unto death« (zitiert nach B 70). Der Auftrag (errand) des Lebens, in dem die
Briefe in Melvilles Erzihlung auf den Tod zueilen, ist fiir Agamben Zitat des paulini-
schen Begriffs entole — und entspricht so dem Auftrag des Gesetzes, der zum Leben hitte
fithren sollen, aber den Tod bringt. Auf diese Weise kann Agamben seine Argumentati-
on - vermittelt iiber den Buchstaben auf der Schreibtafel wie den Buchstaben des Geset-
zes — gesetzestheoretisch auslegen. Aber um welches Gesetz geht es dabei? Handelt es
sich, wie der paulinische Bezug nahelegt, um einen religidsen Gesetzesbegriff oder um
das Gesetz im juridisch-politischen Sinne, fiir das der Anwalt, Melvilles Erzihler, steht?
Die vorliegende Untersuchung vertritt die These, dass Agamben den Gesetzesbegrift
in Fortfithrung seiner Argumentation wiederum schipfungstheologisch auflegt. Mit dem
paulinischen Rekurs kann er Bartlebys Tatigkeit in einer Anwaltskanzlei als Auswirkung
auf das Gesetz lesen:

»Bartleby ist ein law-copist, ein Schreiber im Sinne der Evangelien, und seine Absage an
die Kopie ist auch eine Absage an das Gesetz, eine Art sich von demalten Buchstabenc<
zu befreien (una rinunciare alla Legge, un affrancarsi dalla>vetusta della lettera<)« (B 71/87).

Wenn jedoch, wie vorgeschlagen, nicht nur der Buchstabe des Gesetzes totet, sondern
jeder Buchstabe, so kann dieses Argument wiederum auf die Schopfung bezogen wer-
den: Dann wiirde der Akzent vom juristischen Gesetzesbegriff hin zur Doppelung von
Schreibakt und Schopfungsakt verschoben und wire die Absage an das Gesetz nicht
etwa die Realisierung eines Ausnahmezustands, sondern hitte Auswirkungen auf die
Schépfung. Diese Interpretation scheint Agamben mit seinem kabbalistischen Bezug
nahezulegen:4*

141 Vgl. nochmals den Begriff Ubergangsraum bei Borso, Gesten des Lebens, 44, die Agambens ganzes
Werk als solchen Ubergangsraum zu lesen vorschligt.

142 Agamben gibt im Bartleby-Text keine Quellenangabe fiir seinen Rekurs auf die Kabbala an; eine
solche findetsich aberin seinem Aufsatz Der Messias und der Souverdn, der1992 als Vortrag gehalten
und 1998 publiziert wurde: Agamben verweist hier auf Scholems Essay Der Sinn der Tora in der jiidi-
schen Mystik und fihrt die Vorstellung von »Thora beri'‘a« und »Thora aziluth« auf den Sohar zuriick,
MdD 291f. Vgl. zu den beiden Begriffen in Bezug auf die sabbatianische Bewegung auch Scholem,

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

195


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Das Messianische

»Die Schriftist das Gesetz der ersten Schépfung (die die Kabbalisten Tora de-Beri’a nen-
nen) (La Scrittura ¢ la legge della prima creazione (che i cabalisti chiamano >Torah di Beriah<)),
wo Gott die Welt aus ihrer Potenz zu sein geschaffen hat, indem er sie von ihrer Potenz
nicht zu sein getrennt hielt. Deshalb ist jeder Buchstabe der Tora ebenso sehr an das
Leben gerichtet wie an den Tod, bezeichnet genauso gut den Ring wie den Finger fiir
den er gemacht war und der im Grab modert, genauso gut das, was gewesen ist, wie
das, was nicht sein konnte« (B 72/88).

Bartlebys messianische Funktion besteht insofern nicht darin, das Gesetz durch ein
neues Gesetz zu ersetzen, sondern, wie Agamben ohne genauere Referenz formuliert,
»wie in den kabbalistischen Spekulationen iiber die messianische Herrschaft«, darin,
»die Tora zu vollenden, indem er sie vollstindig zerstort« (B 71f/88). Bartlebys Verhalten
bezieht sich dabei offenbar weniger auf den nomos, als auf die Schopfung: Indem er den
Schreibakt sistiert, schopft er nicht, realisiert er keine Potenz-zu, schlieft damit aber
auch keine je anderen Moglichkeiten aus und experimentiert auf diese Weise mit einer
absoluten Kontingenz. Insofern erscheint seine Praxis als »eher eine Ent-Schopfung«
(piuttosto, una decreazione) (B 72/88), die nicht als Zerstorung, sondern, wie das Prifix
Ent-/de- andeuten diirfte, als Relation zur Schépfung zu deuten ist. Wie genau vollzieht
sich eine solche Entschépfung?

»Die Unterbrechung des Schreibens kennzeichnet den Ubergang zur zweiten Schép-
fung, wo Gott ihre Potenz nicht zu sein zu sich zurtckruft und aus dem Punkt der In-
differenz von Vermégen und Unvermaégen schopft (dal punto di indifferenza di potenza e
impotenza). Die Schopfung, die sich jetzt vollendet, ist weder eine Wieder-Schopfung
noch eine ewige Wiederholung, sondern eher eine Ent-Schépfung (non é una ricreazione
né una ripetizione eterna, ma, piuttosto, una decreazione), wo das, was geschehen ist und
das, was nicht gewesen ist, seiner urspriinglichen Einheit im Ceiste Gottes zurlckge-
geben wird und wo das, was nicht sein hitte kénnen und gewesen ist, in dem verfliegt,
was hatte sein kdnnen und nicht gewesen ist« (B 72/88).

Die Ent-Schépfung verweist alles Realisierte, alles Geschaffene auf die je eigene Kon-
tingenz, vermittelt die aktualisierte Potenz-zu an die jeweilige Potenz-nicht-zu und
stellt in dieser Hinsicht eine Zone der Ununterscheidbarkeit her. Beschrieben wird die
Ent-Schopfung hier im theologischen Paradigma, denn sie fithrt zur Einheit im »Geis-
te Gottes« (mente di Dio). Wie zitiert hatte Agamben die theologische Qualifizierung des
Schopfungsakts zuvor aber auch auf die — im weitesten Sinne poetische — mensch-
liche Schopfung geéfinet, fiir die demgemiR ebenfalls eine Ent-Schépfung denkbar
wire. Mit dem Text iiber Debord formuliert hiefde ent-schépfen demnach »decreating
what exists, de-creating the real, being stronger than the fact in front of you« (DR 318).
Auch wenn die juridisch-politische Lesart fiir den Gesetzesbegrift in Bartleby oder die
Kontingenz weniger nahe zu liegen scheint, ist die Entschopfung aufierdem politisch
lesbar: Denn gemaf} der Postille zu Die kommende Gemeinschaft sind, wie bereits zitiert,
»[n]icht die Arbeit, sondern die Untitigkeit und die Entschépfung [...] das Paradigma

Gershom: Judaica 5. Erlosung durch Siinde. Herausgegeben, aus dem Hebriischen iibersetzt und mit
einem Nachwort versehen von Michael Brocke, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, dort v.a. 63ff und
71-89; vgl. auch Dan, Kabbala, 131.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

der kommenden Politik« (KG 105). Das messianische Moment Bartlebys wird dabei, wie
skizziert, aus Deleuzes Beschreibung von Bartleby als dem neuen Christus ibernommen,
iibersetzt und anschliefend mit den paulinischen Zitaten ebenso wie mit dem kabba-
listischen Rekurs (vgl. B 71f) kombiniert. Bezieht man andere Texte in die vorausset-
zungsreiche Konstellation ein, in die Agamben den Begriff Messias einspannt, so wird
der Begriff gedffnet: Was im Bartleby-Text als messianische Handlung, was theologisch
tingiert als Entschépfung entwickelt wird, kann auch in anderen Zusammenhingen
stehen.'®

Dass Bartlebys Praxis nimlich auch im Sinne einer Ethik verstehbar ist, hat Janine
Béckelmann iiberzeugend argumentiert;*** dafiir stehen Begriffe wie Laboratorium oder
Experiment. Entschopfung erscheint in dieser Hinsicht als eine Art experimenteller Pra-
xis, die die in jeder Schopfung bleibend enthaltene Potenzialitit zu bedenken versucht,
als Erproben einer spannungsvollen Relation zum jeweils Aktuellen, Faktischen.™* In
der vorliegenden Untersuchung wird insofern auch das Messianische als Figur einer
Beziehung auf das je Faktische, je Abgeschlossene, je Tradierte interpretiert, das als
potenziell, unabgeschlossen, offen erscheinen kann. Eine Kriteriologie, die solche ent-
schopfenden Relationen orientieren konnte, bleibt bei Agamben in den entsprechenden

143 Eine theologische Lektire legt z.B. Colby Dickinson vor, wobei allerdings Anfragen an seine Ar-
gumentation moglich sind: Dickinson referiert zunachst einleuchtend Agambens Potenzdenken,
schliefst aber den Verweis auf Agambens These an, »that this is also what inspired Saint Paul to
identify Jesus as a sort of Bartleby figure who refuses to copy the>dead letter<of the law before him,
opting to save what was not, rather than redeem what was, hence to affirm our pure potentiality
without its becoming any sort of actuality«, Dickinson, Theology, 44. Dabei wirkt die Uberlegung,
Paulus habe Jesus als »a sort of Bartleby figure«identifiziert, eher unklar, zumal die oben skizzierte
Gegeniiberstellung von Jesus und Bartleby innerhalb von Agambens Text nicht beriicksichtigt wird.
In der Folge scheint Dickinson die theologischen Rekurse von Agambens Argumentation unver-
mittelt als theologische Thesen auf Jesus zu (ibertragen —zumal der Begriff Messias scheint dabei
den Transfer seiner spezifischen begrifflichen Fiillung fiir Bartleby auch aufJesus zu erméglichen.
Dickinson deutet namlich an, Agamben wiirde nicht etwa die Handlungen Bartlebys, sondern die
Handlungen Jesu beschreiben: »In this way, Jesus’ actions are perceived by Agamben as intend-
ing to lead us back to an original unity with God through a second creation that is an apocalyptic
»decreation< of sorts«, Dickinson, Theology, 44f. Agamben spricht indessen nicht von den Hand-
lungen Jesu, zumal theologisch genauer zu begriinden wire, dass und wie Jesus eine Art von apo-
kalyptischer Entschopfung durchfithrt. Zudem nimmt Dickinson eine Verschiebung des Arguments
vor: Agamben spricht nicht von unserer urspriinglichen Einheit mit Gott, die Jesus apokalyptisch-
dekreativ wieder herstellte, sondern davon, dass das Gewesene und das Nicht-Gewesene ihrer
Einheit im Ceiste Gottes zuriickgegeben werden: Diese theologische Interpretation muss insofern
Agambens Text verandern.

144 Vgl. nochmals Béckelmann, Der Begriff des Lebens, 146. Sie verweist zunachst auf die in dieser
Untersuchung bereits zitierte Passage zur einzig moglichen ethischen Erfahrung als der Erfah-
rung der Potenz, vgl. KG 44, und schlieft mit der These an, dass Bartleby »fiir uns eine Ubung in
ethischer Disziplin, Bockelmann, Der Begriff des Lebens, 146, darstellen kénne. Allerdings gibt
Bockelmann zu Recht zu bedenken, dass »dieser Begriff von Ethik schlechterdings nicht« hand-
lungsanweisend sei, ebd.; er bezieht sich eher auf die ethische Erfahrung, die Bartleby offenbar
macht.

145 Vgl. nochmals die Uberlegungen bei Khurana, Desaster und Versprechen, 35, dass »die Figuren des
Versprechens bei Agamben [..] einen solchen relationalen und riickbeziglichen Charakter besit-
zen«.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

197


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Das Messianische

Passagen eher unterbestimmt; offenbar geht es mehr um die Mdglichkeit als solche als
um das, was jeweils moglich wird. In theologischer Perspektive sind die Konturen sol-
cher Moglichkeiten jedoch prizisierungsbediirftig. Hans Blumenberg verweist auf die
Ankiindigung des Engels an Maria im Lukasevangelium: Diese Szenerie beinhalte »das
grofRe Wort der Theologie [...]: Denn bei Gott ist kein Ding unmiglich«<*4®
lerdings liest die Formulierung des Engels als »Schliisselwort [...] auch zur Passion« —

. Blumenberg al-

denn auch die Passion Jesu ist bei Gott moglich. Theologisch wire also jeweils genauer
zu bestimmen, was jeweils wie moglich werden kann. Gerade deshalb scheint der Ge-
danke der Relation, das Ent- im Begrift Entschopfung, entscheidend zu sein: Es geht dann
nicht um die Promulgation eines neuen Gesetzes, um die Angabe von handlungsleiten-
den Maximen, sondern um das je Unabgeschlossene, das Agambens Lektiiren selbst
performieren.

[1.3.d) Die unerlosbare Kreatur

Seinen Uberlegungen zur Entschépfung fiigt Agamben eine soteriologische Schluss-
pointe an, die den Gedanken der Unerlosharkeit einfithrt. Die Entschopfung finde nim-
lich »an dem Punkt statt« (ha luogo nel punto) (B 75/89), an dem sich Bartleby gegen Ende
von Melvilles Erzahlung befindet:

»Hierendetendgiiltig die Reise des Buchstabens, der, vom Leben beauftragt, zum Tode
eilt. Und hierschlieRlich ist die Kreatur zuhause, sicher,"*” weil unerlsbar (salva perché
irredimibile). Deshalb ist der von Mauern umgebene Hof gar kein so trauriger Ort. Da
istder Himmel und da ist der Rasen. Und die Kreatur weif ganz genau, >wo sie sich be-
findet< (Per questo il cortile murato >non e poi un luogo cosi triste«. C¢ il cielo e c'¢ I'erba. E la
creatura sa perfettamente >dove si trova<)« (B 75/89).

Die ent-schépfte Kreatur ist also nicht etwa erldst, sondern unerlosbar — und gerade des-
halb gerettet. Im italienischen Original werden, wie ersichtlich, zwei Formulierungen als
Zitate gekennzeichnet, wihrend die deutsche Ubersetzung die Anfithrungszeichen nur
einmal setzt. Tatsichlich handelt es sich zusitzlich wohl auch beim Verweis auf den
Himmel und den Rasen, den Agamben im italienischen Original nicht mit Anfithrungs-
zeichen versieht, um ein Zitat aus Melvilles Text: Die Uberlegung, dass der Innenhof
des Gefingnisses »kein so trauriger Ort« sei, stellt der Anwalt Bartleby gegeniiber an,
es folgt bei Melville der Hinweis »Sehen Sie, dort ist der Himmel, und hier wichst das

Gras«8

, den Agamben ebenfalls iibernimmt. In der Folge nimmt Agamben indessen
eine Verschiebung vor: Dass die Kreatur weifs, wo sie sich befindet, ist bei Melville nicht die
Fortfithrung des Gedankengangs, wie Agambens Anschluss mit »Und« (E) suggeriert,
sondern vielmehr Bartlebys Antwort auf die Worte des Anwalts: »Ich weif3, wo ich bins,

erwiderte er; doch weiter wollte er nichts sagen«**?. Tendenziell gegen Melvilles Text

146 Blumenberg, Matthiuspassion, 10, Hervorhebungen im Original, das folgende Zitat ebd.

147 Wie bereits erwihnt diirfte hier die Ubersetzung gerettet, weil unerldshar priziser sein.

148 Beide Zitate Melville, Bartleby, der Schreiber, 69. In Melvilles Original heifit es: »Look, there is the
sky, and here is the grass.«, Melville, Bartleby, 96.

149 Melville, Bartleby, der Schreiber, 69.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

erscheint diese Entgegnung bei Agamben also als Weiterfithrung der tréstenden Worte
—und dies dndert die Bewertung des Orfes: In Agambens Fassung ginge es, topologisch
gewendet, darum, zu wissen, an welchem Ort man sich befindet, und diesen Ort, mit
Himmel und Rasen, als solchen, als irreparabel und profan wahrzunehmen®° — und
keine Erlésung von einem anderen Ort her oder zu einem anderen Ort hin zu erwar-
ten. Dann konnte die Unerlosbarkeit, die jeden konkreten Ort messianisch ver-ricke,
Rettung vollziehen.'!

Liest man, wie oben vorgeschlagen (vgl. Kapitel I1.2.b), auch die Unerlosbarkeit als

152 50 ergibt sich eine weitere Perspektive: Die Kreatur weifd im Mo-

Verweis auf Melville,
ment der Ent-Schépfung genau, wo sie sich befindet, nimlich an einem Ort, der nicht

so traurig ist, weil er als irreparabel profaner auf keine externe Rettung ausgerichtet ist.

150 Dies zumal deshalb, weil die Unerldsbarkeit dieser Passage auf Agambens Text (iber den irrepa-
rablen Zustand der Natur nach dem Jiingsten Tag in Die kommende Gemeinschaft bezogen werden
kann. Dort wird, unter Verweis auf Robert Walser, neben der»gute[n], treue[n] Erde« unter ande-
rem auch das msaftige Cras« genannt, KG 41, vgl. das letztere Zitat bei Walser, Der Spaziergang,
28.

151 Vgl. die Bartleby-Lektiire von Han, Byung-Chul: Miidigkeitsgesellschaft, Berlin: Matthes & Seitz
32010, 46-53: Anhand einer Reihe von Zitaten aus Melvilles Text kritisiert Han Agambens Ausle-
gung und formuliert prononciert: »Die Erzdhlung 6ffnet sich nicht auf die messianische Hoffnung
hin. [..] Bartlebys Formel >I would prefer not to< entzieht sich jeder christologisch-messianischen
Interpretation. Diese >Geschichte aus der Wall Streetc ist keine Geschichte der >Ent-Schopfung,
sondern eine Geschichte der Erschopfung«, ebd., 53. Entsprechend nennt Han den Verweis auf Him-
mel und Gras in den letzten Sitzen von Agambens Text und geht davon aus, dass dieser sie als
»messianische Zeicheng, ebd., 51, interpretiere. Dagegen setzt Han seine eigene Interpretation
des Rasens, der eher »die hoffnungslose Leere«, ebd., des Gefangnisses unterstreiche. Wie weiter
oben angemerkt, verschiebt Agamben in der Tat die Tendenz von Melvilles Erzahlung: Dass Bart-
leby weif}, wo er sich befindet, erscheint bei Agamben als Fortfithrung der Argumentation des
Anwalts; dagegen ist Hans Interpretation des Dialogs, der von einem »[g]anz hilflos[en]« »tros-
tende[n] Wort des Anwalts«, ebd., 51, und einer »unbeeindruckt[en]« Antwort Bartlebys schreibt,
liberzeugender. Hans Kritik fithrt zur Frage nach der Bestimmung des Messianischen in Agambens
Interpretation. Die vorliegende Untersuchung versucht zu zeigen, dass Agambens Diskurs das
Messianische aus der Interpretation von Deleuze iibernimmt, aber gegeniiber einer traditionel-
len Deutung des Begriffs deutliche Umstellungen vornimmt: Rasen und Gras stiinden insofern fiir
dieirreparable Profanitiat der Weltjenseits ihrer Erl6sbarkeit, die in Agambens Interpretation mes-
sianisch konnotiert werden kann. Sie sind kein Ausweis messianisch erldsten, sondern unerlésbaren
Lebens. Entsprechend 6ffnet auch Agamben die Erzahlung weniger auf eine messianische Hoff-
nung hin, sondern aufein Leben, das die Kontingenz der Weltjejetzt wahrnimmt—und, erneut, bei
Agamben als messianisches Leben erscheinen kann. Hans Kritik betrifft insofern auch den Status
der Figur Bartleby: Die vorliegende Untersuchung vertritt die These, dass Agambens Interpretati-
on Bartleby weniger als messianische Figur pradiziert, die die entsprechende Ent-Schépfung ein
fur allemal — wenngleich intradiegetisch — rettend vorgenommen hitte, sondern ein Paradigma
experimentellen menschlichen Handelns an Bartleby entwickelt, das, gerade in den Traditions-
bezligen der angegebenen Konstellation, auch theologisch-messianisch formuliert werden kann,
zugleich aber, wie bereits gezeigt, auch kiinstlerische Praktiken beschreiben kann. Dass ein solches
Handeln im Fall von Bartleby zu dessen Tod fiihrt, macht indessen eine konkrete Adaption nicht
einfacher.

152 Vgl. nochmals die Beschreibung Bartlebys als »incurably forlorn«, Melville, Bartleby, 66, die in der
deutschen Ubersetzung z.B. als »rettungslos verlassen«, Melville, Bartleby, der Schreiber, 21, wie-
dergegeben wird.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Das Messianische

Gerade mit der Gegeniiberstellung von Jesus und Bartleby sowie der terminologischen
Differenzierung von Rettung und Erlosung scheint auch hier die Rettung tendenziell aus
der Erlosungsbediirftigkeit zu retten. Allerdings ist nochmals die weiter oben bereits
geduflerte Anfrage an Agambens Bartleby-Deutung zu stellen: Auch Agamben schreibt,
legt also mit seiner Interpretation einen Schopfungsakt vor.’>> Dass der Text im Origi-
nal gemeinsam mit dem Text Deleuzes publiziert wurde, ist insofern konsequent, denn
der Verweis auf eine je andere potenzielle Interpretation ist dadurch bereits formal ge-
geben. Nichtsdestotrotz wire zu kliren, wie sich Agambens eigene Textpraxis zu sei-
ner Deutung verhilt: Auch er miisste seinen eigenen Text ent-schopfen, das Schreiben
unterbrechen, oder mindestens die Relativitit der Faktur des eigenen Textes reflektie-
ren.’>* In einem anderen Text hat Agamben diese Entschépfung explizit in die Rezeption
seiner Texte verschoben. Dies ist im folgenden Abschnitt zu skizzieren.

I.3.e) Entschopfung als Rezeption, Rezeption als Entschdpfung

In einer Postille, die Agamben 1993 der Neuausgabe seines erstmals 1977 erschienenen
Buches Stanze. La parola e il fantasma nella cultura occidentale angefiigt hat (vgl. S 249ff/191-
194), rekurriert er ebenfalls auf den Begrift der Entschopfung. Der zeitlichen Nihe zum
1993 publizierten Aufsatz Bartleby oder die Kontingenz entspricht, dass einige Formulie-
rungen in beiden Texten iibereinstimmen. Fiir diese Untersuchung ist die Postille von
Interesse, weil sie ein weiteres Paradigma der Entschopfung vorlegt: Diese ist nicht nur
Aufgabe des Messias, sondern auch der Rezeption von Texten. Inhaltlich verweist Agam-
ben auch hier auf die Leibniz’sche Vorstellung der Pyramide der Schicksale, deutet sie
jedoch dem Genre eines Nachworts entsprechend. Die Pyramide bewahrt in diesem Fall
die alternativen Optionen bei der Abfassung eines Buches auf und ist entsprechend
nicht etwa ein Gefingnis, sondern eine Bibliothek: Die »Bibliothek der Schicksale« (Bi-
blioteca dei destini<) (S 250/193) ist der Ort, der die potenziell méglichen, aber nicht ge-
schriebenen Biicher enthilt. Thre Bedeutung erweist sich im Modus einer bleibenden
Aufgabe: Bei jedem Werk ginge es, unter Rickgriff auf die Unterscheidung von Potenz

153 Vor diesem Hintergrund ist von Interesse, dass Agamben nicht nur seinen Romerbriefkommentar
auf Seminare zuriickfithrt, sondern auch sein Buch Die Sprache und der Tod bereits in dessen Un-
tertitel explizit als Seminar ausweist. Agamben schreibt in einer Vorbemerkung zu diesem Buch:
»Schriftlich wiederzugeben, was im Laufe einer langen guvouaia [synusia] mit der >Sache selbst<
gesagtworden ist, ist schlechterdings nicht moglich«, SuT 9. Dass Agamben seinen Text als Seminar
inszeniert, dirfte nicht nur formale, sondern auch inhaltliche Griinde haben, weil sich das Buch
ausfihrlich mit der Stimme befasst. Vgl. v.a. auch die Derrida-Kritik ebd., 70-73.

154 Vgl. aber die Uberlegungen bei Schossler, Raum und Bild, 298: »Agamben begreift das Schreiben
(seines eigenen Buches) als Ent-Schopfung, nicht als Ubergang von Potenz in den Akt (im em-
phatischen Sinne von Schopfung), sondern das Schreiben lasst als ahistorischer Raum das, was
gewesen ist, und das, was nicht gewesen ist, zusammenfallen, hebt also die unwiderrufliche Ce-
schichte im Namen der Potenz auf, nimmt die Schopfung, die Setzung, zuriick«. Schéssler verlegt
die Ent-Schépfung in Agambens eigenen Schreibakt, was, vor dem Hintergrund der weiter oben
dargestellten Uberlegungen zur Performativitit von Agambens eigenen Texten, iiberzeugend ist.
Gerade fiir den Bartleby-Text und die motivische Konstellation von Schépfung und Schreiben stellt
sich die Frage aber auf anderer Ebene wieder: Agambens schreibende Entschépfung liegt wieder-
um aktualisiert vor, miisste also erneut und als solche entschopft werden.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

und Akt formuliert, um das, »was in ihm Potenz geblieben war (rimasto in potenza)«,
um die »Moglichkeiten, die es jenseits des Akts zu bewahren (zu sretten<) (conservare
(salvare<)) verstanden hatte (und die in ihm als Aufgabe fortlebten)« (S 250/194).

Auch hier geht es darum, das je Vergangene — das Buch, das Agambens Nachwort
kommentiert — »nicht einfach in Notwendigkeit« zu verwandeln, sondern seine Mog-
lichkeiten zu heben, konkret »auch und vor allem die Méglichkeit, nicht zu sein (oder
anders zu sein), das heiflt die Kontingenz (cioé la contingenza)« (S 250f/194). Die Kontin-
genz der Vergangenheit verbindet Agamben auch hier mit dem Begrift der Entschipfung
und verwendet beinahe wortlich die Formulierung, die im Bartleby-Text dessen Unter-
brechung des Schreibens qualifiziert. In Stanzen bezieht er die Formulierung indessen
auf den schopferischen Akt des Menschen. Jeder schopferische Akt enthalte nimlich

»in seinem Kern einen Akt der Entschopfung (un atto di decreazione), in dem das, was
gewesen ist, und das, was nicht gewesen ist, ihrer urspriinglichen Einheit im Verstande
Cottes zurlickerstattet werden (vestituiti alla loro unita originaria nella mente di Dio) und
das, was nicht sein konnte und gewesen ist, mit dem verschwimmt, was hatte sein kon-
nen und nicht gewesen ist« (S 251/194, Hervorhebung im Original, vgl. B 72/88, zitiert
oben in Kapitel 11.3.c).

Beim Transfer dieser Formulierung zwischen den Kontexten scheint sie indessen nicht
vollstindig angepasst worden zu sein: Uberraschenderweise findet die Einheit des Rea-
lisierten und des Nicht-Realisierten ihren Ort nicht etwa im Verstand des Autors oder des
schopferischen Menschen, sondern auch hier im Verstande Gottes (mente di Dio). Dennoch
ist Entschopfung hier keine messianische Tatigkeit, sondern wird bereits im Kern des
schopferischen Aktes verortet (vgl. auch FS 15). Daher ermoglicht gerade dieser Aspekt
der Entschopfung die Rezeption des Werkes: Weil das Werk nicht notwendig so entste-
hen musste, wie es entstanden ist, kann jede neue Lektiire nicht realisierte Potenzen in
ihm erschlieRen — und kann umgekehrt die Rezeption als Entschépfung beschrieben
werden:

»Dieser Akt der Entschopfung ist recht eigentlich das Leben des Werks (Quest’atto di
decreazione &, propriamente, la vita dell'opera), das, was seine Lektiire, Ubersetzung und
Kritik gestattet, das, was es in diesen jedes Mal zu wiederholen gilt (si tratta ogni volta
diripetere)« (S 251/194, Hervorhebung im Original).

Einen solchen Vergangenheitsbezug fithrt auch der Text durch, in dem Agamben diesen
Gedanken vorlegt — als Postille, als nachtriglicher Kommentar zum eigenen Werk. So
weist der Text in der Tat performativ iiber sich selbst hinaus.

Il.t  Das Unvergessliche und das Unrettbare - die messianische Modalitat
der Erfordernis

Die bisherigen Uberlegungen haben die Denkfigur einer Méglichkeit der Vergangen-
heit in verschiedenen Kontexten verfolgt und skizziert, wie Agamben ihre Realisierung
Bartleby, dem Eingedenken, aber auch der Rezeption von Texten anvertrauen kann; au-
Rerdem wurde der Begriff des Unrettharen in verschiedenen Texten markiert. Die bei-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

201


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Das Messianische

den thematischen Linien der Moglichkeit und der Unrettbarkeit schneiden sich an ei-
nem dezidiert messianisch konnotierten Punkt, nimlich in der argumentativ besonders
komplexen Passage des Romerbriefkommentars, in der die messianische Modalitit der
Erfordernis (esigenza) entwickelt wird. Die Interpretation der vorliegenden Untersuchung
versucht zu zeigen, dass und wie Agamben in seiner Argumentation Rickgriffe auf in
fritheren Texten behandelte Themen vornimmt und diese neu mit paulinischem Bezug
auslegt. Durch diese Doppelung erzeugt er ein dichtes referenzielles Geflecht. Dabei ar-
beitet dieses Kapitel der Untersuchung mit einer hermeneutischen Voraussetzung, die
mindestens anzugeben ist: Dass die entsprechende Passage des Romerbriefkommentars
in der Gesamtdramaturgie der Untersuchung gerade jetzt diskutiert wird, suggeriert,
dass der Begriff der Erfordernis in der Tat als Rekurs auf die bisher behandelten Texte
gelesen und mit Blick auf sie gedeutet werden kann. Wenn es aber zutrifft, dass Agam-
ben zur Bestimmung dieser Modalitit auf frithere Argumentationen zuriickgreift, so
ist auch die Erfordernis nicht nur als Paulus-Exegese zu lesen — zumal Agamben den
Begriff im paulinischen Text nicht namhaft macht —, sondern mindestens auch als Ak-
tualisierung der Philosophie Agambens in genau der Weise, in der sie sich an Paulus
entwickeln lasst. Dass fiir die Erfordernis ein méglicher Benjamin-Bezug rekonstruiert
werden kann, spricht ebenfalls dafiir. Der im Folgenden unterbreitete Interpretations-
vorschlag hat es insofern mit Rekursionen zu tun, die er nicht nur bei Agamben zu
markieren versucht, sondern die er selbst durchfiihrt.

Il.4.a) Die Wirklichkeit der Erldsung - zu Agambens Adorno-Kritik

Nach den bisherigen Uberlegungen stellt sich zunichst die Frage nach der Wirklichkeit
von Erlosung: Geschieht sie — und wenn ja, wie? Diese Frage ldsst sich anhand der im
Romerbriefkommentar unter Berufung auf Jacob Taubes entwickelten Kritik Agambens
an Adorno angehen, die zugleich seine eigene Position ex negativo bestimmbar macht.
Adornos Aphorismus Zum Ende, der Philosophie im Angesicht der Verzweiflung als den
Versuch fasst, »alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlosung aus
sich darstellten«<'>®, bezeichne Taubes, so referiert Agamben, als eine »Asthetisierung
des Messianischen in der Form des Als-ob« (Zdb 46).2 Dass Agamben die Formulierung
Als-ob aus der Adorno-Kritik von Taubes itbernimmt, bringt seine eigene Interpretation
des paulinischen has mé, des Als-ob-nicht, gegen Adorno in Stellung.”’

Erstens geht es um die Frage, ob Erlésung tatsichlich stattfindet oder lediglich im
Modus des Als-ob betrachtet wird, sodass »die Frage nach der Wirklichkeit oder Unwirk-

155 Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben. Gesammelte Schriften
Band 4, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 281.

156 Vgl. dazu Taubes, Die politische Theologie des Paulus, 103. Taubes unterstreicht den Aspekt, in-
dem er die Formulierung auf Franzésisch wiederholt und fiir Adorno von der »ganze[n] messiani-
sche[n] Sache«als einer »comme-si-Sache« spricht, ebd. Den Vorwurf einer Asthetisiemng, namlich
derTheologie der Herrlichkeit, macht Agamben im Ubrigen in einem spiteren Text auch Karl Barth
und Hans Urs von Balthasar, vgl. HH 253f.

157  Darauf weist auch Prozorov, Redemption, 167, hin. Vgl. zum hos meé 1Kor 7,29-31 sowie v.a. Zdb 34ff
und unten Kapitel Ill.1.f.a dieser Untersuchung.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

lichkeit der Erlosung selber fast gleichgiiltig«*>® wiirde. Zweitens stellt das Als-ob-nicht
in Agambens Interpretation selbst einen Operator des Messianischen dar: Erlgsung ge-
schieht in der Tat — aber sie geschieht nicht als-ob, sondern im Modus des Als-ob-nicht.
Das paulinische hos mé stellt fiir Agamben die »Formel des messianischen Lebens« (la
formula della vita messianica) (Zdb 34/29) dar: Ein Denken, das Erlosung lediglich als-ob
betrachtet, witrde dem so bestimmten Messianischen nicht gerecht werden kénnen.
Entsprechend kulminiert Agambens Kritik in der These, dass Adornos negative Dialek-
tik »— dem Anschein zum Trotz — ein absolut nichtmessianisches Denken (un pensiero
assolutamente non messianico)« (Zdb 50/41) sei.

Dieser Schluss hingt allerdings von mehreren argumentativen Ziigen ab: Zunichst
schligt Agamben vor, Adornos Zum Ende mit den ersten Sitzen der Negativen Dialektik
zu verbinden.'® Umso schirfer kann er schliefien, dass die Philosophie Adornos eine
nicht verwirklichte Philosophie sei, die auf den »Schein der Erlosung« (Zdb 49/41) festge-
legt bleibe — Erlosung wire, mit dieser Zuspitzung, tatsichlich lediglich Betrachtungs-
weise.'®® Dass die Formulierung von Agambens Kritik seine eigene Position implizit
vorwegnimmt, wird an einer weiteren Fokussierung deutlich: Er beschreibt Adornos
Philosophie auch unter Rekurs auf den linguistischen Begriff des Impotentialis, der im
Text unvermittelt eingefithrt wird und zunichst lediglich illustrative Funktion zu haben
scheint. Allerdings kann dieser Begriff, wie ersichtlich, etymologisch auf die Potenz be-
zogen werden — und meinte dann eine Art Verneinung der Moglichkeit, des Vermdogens.
Was in der Verbform eines Impotentialis formuliert wird, so referiert Agamben, werde
sich nie verwirklichen kénnen, werde immer unméglich bleiben: Die grammatische Ka-
tegorie selbst beinhalte »eine Art steleologischer Unwirksamkeit« (Zdb 49). Vermittelt
iiber diesen Hinweis insinuieren Agambens beigebrachte Paradigmen, dass Erlosung
fiir Adorno nicht nur lediglich Betrachtungsweise ist, sondern auch bleiben muss:

»Die ganze Philosophie Adornos ist in diesem Impotentalis [sic] verfafdt, und das Als-
ob ist in diesem Sinne das Zeichen der inneren Modalitit seines Denkens (di questa
intima modalita del suo pensiero). Die Philosophie war dabei, sich zu verwirklichen, aber
der Philosoph hat den Augenblick ihrer Verwirklichung verfehlt. [..] Die Erlésung ist
konsequenterweise nur ein >Standpunkt« (La redenzione &, per conseguenza, soltanto un
spunto di vista<« (Zdb 49/41).

158 Adorno, Minima Moralia, 281.

159 Agamben zitiert die Passage: »Philosophie, die einmal Giberholt schien, erhilt sich am Leben, weil
der Augenblick ihrer Verwirklichung versiumt ward«, Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Jar-
gon der Eigentlichkeit. Gesammelte Schriften Band 6. Herausgegeben von Rolf Tiedemann, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 31984, 15; vgl. Zdb 48f.

160 Ob diese Adorno-Kritik gerechtfertigt ist, kann hier nicht diskutiert werden; hier ist lediglich auf
die Konstruktion von Agambens Argumentation hinzuweisen. Kurioserweise stellt Agamben seine
eigene Kritik unter das Zeichen eines Als-ob: »Kehren wir nun zu Adorno zuriick und zu dem ProzeR,
der ihm vom [sic] Taubes mit der Anklage der Asthetisierung des Messianismus (estetizzazione
del messianico) gemacht wurde. Wenn ich in diesem ProzeR die Rolle des Ankldgers iibernehmen
miifste, so wiirde ich vorschlagen [..]«, Zdb 48/40f —auch die Kritik wird im Konjunktiv registriert,
wird in Form der Rollenfiktion von Agamben als Anklager vorgetragen. Das Urteil in diesem Prozess
sei indessen, so formuliert Agamben im Bild, eines, das »der Philosoph schon selbst (ber sich
selbst gesprochen hat, Zdb 49/41.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

203


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Das Messianische

Adornos Rede von einer fast gleichgiiltigen Frage nach der Wirklichkeit oder Unwirklich-
keit von Erlésung setzt zwar nicht voraus, dass Erlosung nicht stattfindet — aber genau
dies legt Agambens komplizierte Verbindung der Beziige nahe. Weiter oben wurde ge-
zeigt, dass Agambens eigene Position mit einer Potenzialitit der Vergangenheit zu tun
hat: Der Verweis auf den Impotentialis unterstreicht insofern einerseits Agambens Kritik
an Adorno, beinhaltet aber andererseits begrifflich den Bezug zur Potenzialitit. Genau
diesen Aspekt forciert Agamben, wenn er die These vertritt, Adorno kénne sich »nicht
einmal vorstellen, daf} es moglich wire, dem Geschehenen seine Moglichkeit zuriick-
zugeben (immaginare che sia possibile restituire possibilita all'accaduto)« (Zdb 49/41). Damit
wird erneut die Denkfigur einer Moglichkeit der Vergangenheit eingespielt. Aber wie

genau ist diese zu denken?'®!

I.4.b) Erfordernis und Mdglichkeit

Gegen das, seiner Argumentation folgend, nichtmessianische Denken Adornos setzt
Agamben eine messianische Alternative — die Erfordernis (esigenza) als »messianische
Modalitit« (modalita messianica) (Zdb 50/42). Hier ist zunichst von Bedeutung, dass
diese Modalitit auch in Bezug zur Philosophie gefasst wird:

»Diese Modalitat — die als solche in der Geschichte der Philosophie kaum je thema-
tisiert worden ist, die fir sie aber so grundlegend ist, daf} man sagen kann, daR sie
mit der Moglichkeit von Philosophie selbst zusammenfallt (il suo darsi coincida con la
possibilita stessa della filosofia) —ist die Erfordernis« (Zdb 50/42).

Damit zielt die Diskussion der Erfordernis itber den paulinisch-messianischen Kontext
hinaus auf die Méglichkeitsbedingung von Philosophie. Konsequenterweise enthilt der
2016 publizierte Band Agambens, der die von Deleuze und Guattari gelichene Frage

161 Vgl. im Ubrigen Hans-Joachim Héhns Konturierung einer messianischen Vernunft, die er im An-
schluss an eine kritische Lektire von Agambens Rdmerbriefkommentar vorlegt, Hohn, Messia-
nische Zeit, v.a. 318f. Hohn zitiert Adornos Zum Ende, also genau den Text, den Agamben seiner-
seits als Ausweis fiir »absolut nichtmessianisches Denken«, Zdb 50, bezeichnet. Auf Agambens
Adorno-Kritik geht Hohn nicht eigens ein; seine Bestimmung der messianischen Vernunft legt
aber einen Begriff des Messianischen zugrunde, der in mehreren Hinsichten deutlich von Agam-
bens Begriffsbestimmung differiert: Dies betrifft die »Zeitsignatur«, Hohn, Messianische Zeit, 318,
die mit der Erldsungshoffnung einen stirkeren Zukunftsindex setzt als Agambens Uberlegungen
zum messianischen Jetzt; dies betrifft entsprechend auch die Wahrnehmung von»dem, >was fehlt
und passt«, ebd., 319, was also gegenwirtig noch auf Vollendung ausgerichtet bleibt. Drittens wa-
re auch der Bezug der messianischen Vernunft »auf etwas »auRerhalb<ihrer selbst«, ebd., im Licht
von Agambens Uberlegungen zur irreparablen Profanitit der Welt kaum moglich, zumal seine
Bestimmung der messianischen Berufung die Welt dezidiert ohne Gott liest. In Hohns Fassung
der messianischen Vernunft wird Adornos als-ob indessen nicht, wie bei Agamben, zum bloRen
Standpunkt oder zum Asthetizismus, sondern zum Ausweis gegenwirtig noch ausstehender Voll-
endung, die im Modus der Hoffnung zugleich zu einer bestimmten Praxis anhélt. Dieses als-ob hat
insofern eine spezifische Zeitsignatur und diirfte zumindest in christlich-theologischer Perspektive
liberzeugender sein als Agambens Bestimmung.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Was ist Philosophie? (Che cos’ la filosofia?)'®? im Titel tragt, auch einen Text Zum Begriff
des Erfordernisses (WiP 51-61). Explizit nennt Agamben in diesem Text »das Erfordernis
[...] das Element der Philosophie« (WiP 53). Aber warum diskutiert er die messianische
Modalitit der Erfordernis dann éiberhaupt in seinem Rémerbriefkommentar, obwohl er
den Begrift als solchen nicht auf Paulus zuriickfithrt? Die vorliegende Untersuchung
schlagt vor, auch hier einen Benjamin-Bezug zu lesen. In dessen II. These heifit es:

»Dann ist uns wie jedem Geschlecht, das vor uns war, eine schwache messianische Kraft
mitgegeben, an welche die Vergangenheit Anspruch hat. Billig ist dieser Anspruch

nicht abzufertigen«®3.

164

In der von Renato Solmi herausgegebenen italienischen Benjamin-Ausgabe™®* wird der

deutsche Begriff Anspruch bei der zweiten Verwendung mit esigenza tibersetzt:

»A noi, come ad ogni generazione che ci ha preceduto, é stata data in dote una debole
forza messianica, su cui il passato ha un diritto [!']. Questa esigenza [!] non si lascia
soddisfare facilmente«.'6>

Auch wenn diese Ubersetzung in anderen italienischsprachigen Benjamin-Ausgaben
nicht iibernommen wird™®, ergibt sich eine These zur Diskussion der Erfordernis als
spezifisch messianischer Modalitit: Mit Rekurs auf Benjamins Text konnte es sich bei der
esigenza um eine Ubersetzung des Anspruchs handeln, den die Vergangenheit an die uns
mitgegebene messianische Kraft stellt — und genau diesen Aspekt entwickelt Agamben,
wie zu zeigen ist, in der Folge: Die Vergangenheit adressiert eine Erfordernis an unsere
messianische Kraft, erfordert messianische Erlosung. Dass in These 11, wie zitiert, von
der schwachen messianischen Kraft die Rede ist, die Agamben an anderer Stelle kom-
mentiert (vgl. Zdb 154-158, v.a. die Reproduktion der These aus Benjamins Handexem-
plar ebd., 156f), diirfte ebenfalls dafiir sprechen, dass die Uberlegungen zur Erfordernis
auch als Benjamin-Kommentar zu lesen sind.’” Mit dieser philologischen Rekonstruk-
tion geht die vorliegende Untersuchung davon aus, dass die esigenza bei Agamben eher
im Rekurs auf Benjamin zur messianischen Modalitit wird als im Rekurs auf Paulus.
Wie ist diese Erfordernis genau zu bestimmen? Wie in seinem Bartleby-Aufsatz
(vgl. B s0of und oben Kapitel I1.3.b) verweist Agamben auch im Rémerbriefkommentar

162 Vgl. Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Was ist Philosophie? Aus dem Franzosischen von Bernd Schwibs
und Joseph Vogl, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

163 Benjamin, GS 1, 694.

164 Vgl. nochmals Agambens Aussage in einem Interview aus dem Jahr 1985, er habe Benjamin zuerst
in dieser Ausgabe gelesen, vgl. IGA.

165 Benjamin, Angelus Novus, 76.

166 Vgl. die Einaudi-Ausgabe von 2006, die Anspruch beide Male mit diritto wiedergibt: »Allora a noi,
come a ogni generazione che fu prima di noi, & stata consegnata una debole forza messianica, a cui
il passato ha diritto. Questo diritto non si pud eludere a poco prezzo«, Benjamin, Scritti 1938-1940,
484.

167 Im Ubrigen zitiert Agamben These Il in dem Aufsatz Walter Benjamin und das Dimonische. Gliick
und geschichtliche Erlsung im Denken Benjamins, MdD 237-273. Seine Zitation endet allerdings nach
der ersten Verwendung von Anspruch, die mit diritto (ibersetzt wird, sodass nicht geklart werden
kann, ob Agamben die zweite Verwendung hier moglicherweise mit esigenza wiedergibt, vgl. MdD
258/224.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

205


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Das Messianische

auf die modalen Kategorien bei Leibniz und formuliert eine »verbindliche Definition
der Erfordernis« (Zdb 51/42f) als Inversion einer Leibniz’schen Formulierung folgender-
maflen: »omne existens exigit possibilitatem suam, >alles Wirkliche erfordert seine eigene
Moglichkeit, erfordert, méglich zu werdenc« (-ogni esistente esige la propria possibilita, esige
di diventare possibile)« (Zdb 51/43, vgl. WiP 55 und EuF 69). Was faktisch existiert, soll
demgemifd maglich werden, auf seine eigene Moglichkeit zuriickgefithrt werden. Diese
Definition nimmt sprachlich auf die Formulierungen etwa im Bartleby-Aufsatz oder in
der Postille zu Stanzen Bezug (vgl. z.B. B 64/83 und S 250f/194); dem entspricht, dass
Agamben auch zur Klirung der Erfordernis auf den Begriff der Kontingenz zuriickgreift
und Moglichkeit und Kontingenz eng aneinander bindet: »Die Erfordernis ignoriert
die Kontingenz nicht, noch versucht sie, sie zu exorzieren« (Zdb 50f/42). Die Erforder-
nis besteht demgemifR darin, dass das jeweils realiter Existierende mit seiner eigenen
Moglichkeit, seiner Kontingenz, der eigenen Potenz-nicht-zu verbunden wird. Das be-
inhaltet nicht, dass statt der faktisch realisierten Moglichkeit eine je entgegengesetzte
Moglichkeit aktualisiert werden, noch auch, dass das Bestehende abgeschafft werden
miisse — aber es betrifft offenbar eine Auffassung des Faktischen.

Entsprechend fasst Agamben die Erfordernis als eine Relation und prazisiert sie un-
ter Angabe einer zeitlichen Abfolge. So wie die Potenz dem Akt — wie im Bezug auf
Aristoteles diskutiert — nicht logisch vor- oder unterzuordnen ist, so ist bei der Erfor-
dernis die herzustellende Moglichkeit nicht Voraussetzung der Wirklichkeit, sondern
sie folgt ihr vielmehr:

»Die Erfordernis ist eine Beziehung zwischen dem, was ist oder gewesen ist, und seiner
Moglichkeit, und diese geht der Wirklichkeit nicht voraus, sondern folgtihr« (Lesigenza
¢ una relazione fra cio che e —o € stato—e la sua possibilita —e questa non precede, ma segue la
realta) (Zdb 51/43).

Auffilligerweise wird hier sowohl fir die Gegenwart als auch fiir die Vergangenheit
formuliert: Die Erfordernis bezieht sich auf das, was ist ebenso wie auf das, was gewesen
ist. Die Denkfigur einer Moglichkeit, die der Wirklichkeit folgt, erinnert dabei an die
Geste des Studiums Bartlebys, in der, dhnlich formuliert, eine Potenz dem Akt folgt
(vgl. IP 54/45). Gerade so lisst sich die Erfordernis auf Agambens Philosophie-Begriff
beziehen, der dann als eine Praxis des entschopfenden Hinterfragens des Faktischen
bestimmt werden kann. So heifdt es in Was ist Philosophie? iiber die Erfordernis: »Denken
heift zu erkennen, dass das, was wirklich ist, wieder moglich zu werden fordert« (WiP
55).168 Philosophie und Messiasdiskurs sind, so die These dieser Untersuchung, deshalb

169

strukturanalog gedacht,'® weil beide mit einer Mdglichkeit zu tun haben. Dies heif3t

168 Vgl. auch die Bestimmung im Bartleby-Aufsatz: »In ihrer innersten Absicht ist die Philosophie in
der Tat eine standhafte Beanspruchung der Potenz, die Konstruktion einer Erfahrung des Mogli-
chen als solchem, B 23/58.

169 Auf die Ndahe von messianischem Diskurs und Philosophie weist — zumal in Bezug auf die Erfah-
rung des Wortes — auch Adam Kotsko hin, vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 225ff, 243 so-
wie 16 und 250, deutet diesen Befund jedoch nuanciert anders als die vorliegende Untersuchung
vorschlagt; vgl. dazu weiter unten Kapitel 1V.2. Vgl. auch die These Agambens in dem Aufsatz Der
Messias und der Souverdin: Weil einerseits der »vielleicht wesentlichste Charakter des Messianismus
[..] genau in seinem Verhdltnis zum Cesetz« liege und andererseits »die Auseinandersetzung mit

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

nicht, dass Agambens Philosophie ohne weiteres als messianische zu qualifizieren wire
— aber es zeigt an, dass sie im messianischen Paradigma entwickelt werden kann. Ein
weiterer Aspekt der Erfordernis ist im Folgenden gesondert zu behandeln.

Il.4.c) Das Unvergessliche

Neben der variierten Leibniz-Definition gibt Agamben einen weiteren Hinweis zur Be-
stimmung der Erfordernis, bei dem es sich allerdings, so die These dieser Untersu-
chung, nicht um einen Teil der Definition, sondern um ein Beispiel handelt — und diese
These hat Folgen fiir die theologische Rezeption. Signifikanterweise rekurriert Agam-
ben erneut auf Benjamin:

»Benjamin schreibt in seinem frithen Essay (iber Dostojevskijs Der Idiot, da® das Le-
ben des Fiirsten Myschkin unvergefilich bleiben mufs, auch wenn es von niemandem
erinnert wird (deve restare indimenticabile, anche se nessuno la ricorda). Das ist eine Erfor-
dernis (Questa e un'esigenza). [..] Sie sagt [..]: Obwohl dieses Leben de facto vollig ver-
gessen wurde, fordert es, unvergeRlich zu bleiben (questa vita, benché sia stata di fatto
totalmente dimenticata, esige di vestare indimenticabile)« (Zdb 50f/42, Hervorhebung in
der deutschen Ubersetzung, vgl. auch WiP 55).

Daraus ist, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Interpretation, nicht zu
schliefen, dass die messianische Modalitit der Erfordernis als solche mit Unvergess-
lichem zu tun hitte, oder dass sie die Erinnerung an Vergessenes erforderte. Hier
scheint eher der Gegensatz eines de facto (di fatto) stattgehabten Vergessens und der
dennoch erforderten Moglichkeit der Erinnerung gemeint zu sein, scheint also ein
Beispiel fiir eine Moglichkeit gegeniiber dem Faktischen eingefiihrt zu werden. Diese
Interpretation wird durch die Formulierung in Was ist Philosophie? gestiitzt: »Ein Pa-

radigma des Erfordernisses ist die Erinnerung« (WiP 55).17°

Aber wie genau lasst sich
die Erfordernis fiir das mit Benjamin eingefiithrte Unvergessliche beschreiben? Welchen
Bezug auf das je Vergessene schligt Agamben vor? Die prima facie naheliegende
Losung, dass etwas Vergessenes wieder erinnert werden miisse, schlief§t Agamben

explizit aus:

»Selbstredend bedeutet diese Erfordernis nicht einfach, dafd etwas, das vergessen wor-
denist, jetztin Erinnerung tiberfiihrt, erinnert werden muf (non significa semplicemente
che qualcosa—che era stato dimenticato—deve ora tornare alla memoria, essere ricordato). Sie
betrifft nicht eigentlich etwas, das erinnert werden, sondern etwas, das unvergefilich
bleiben mufd (Lesigenza concerne propriamente non 'essere ricordato, ma il restare indimenti-
cabile); sie bezieht sich auf all das, was sowohl im kollektiven als auch im individuellen

dem GCesetz ein konstitutives Anliegen der Philosophie« sei, bilde »der Messianismus den Punkt
grofiter Nahe zwischen Religion und Philosophie«, MdD 291.

170 Es folgt auch in diesem Text der Verweis auf die Inversion von Abgeschlossenem und Unabge-
schlossenem, der dadurch prazisiert wird, dass die Erinnerung »uns die Vergangenheit in gewis-
ser Weise erst noch ermdglicht«, WiP 55. Auch hier scheint die Ermaglichung den theoretischen
Hauptaspekt der Erfordernis darzustellen.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

207


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Das Messianische

Lebeninjedem Augenblick vergessen wird, auf die endlose Masse von dem, was in ihm
verlorengeht« (Zdb 51/43).

Entsprechend prizisiert Agamben, dass das Verlorengegangene und Vergessene als sol-
ches, als Vergessenes, erfordert, »in uns und mit uns zu bleiben, als Verlorenes — und
nur deshalb ist es unvergeRlich« (restare in noi e con noi in quanto dimenticato, in quanto per-
duto — e unicamente per questo, indimenticabile) (Zdb 52/43).”* So scheint das Unvergessliche
auch mit der in Die kommende Gemeinschaft geduflerten These zur Erlosung in Einklang
zu stehen:

»Die Erlésung ist kein Ereignis, in dem das Profane heilig und das Verlorene wiederge-
funden wird. Die Erl6sung ist im Gegenteil der unwiederbringliche Verlust des Verlo-
renen, die endgiiltige Profanierung des Profanen (La redenzione ¢, al contrario, la perdita
irveparabile del perduto, la definitiva profanita del profano)« (KG 97/85).

Liest man das Unvergessliche vor diesem Hintergrund, so zeigt das Prifix Un- nicht an,
dass Vergessenes in sein Gegentelil, in Erinnertes, zu invertieren wire, sondern dass
das Vergessene durch den irreparablen Verlust gewissermafien jenseits der Alternative

172 gtrukturell ditrfte dies der skiz-

von Vergessen oder Erinnerung stiinde (vgl. Zdb 52).
zierten These entsprechen, dass Bartleby keine neue, bessere Schépfung vornimmt, weil
eine neue Schopfung wiederum Moglichkeiten ausschliefen wiirde. Entsprechend geht

es im Romerbriefkommentar nicht darum, das Unvergessliche

»den Archiven oder Monumenten der Geschichte einzuschreiben oder, im Grenzfall,
eine andere Tradition und eine andere Geschichte fiir es zu errichten, eine der Un-
terdriickten und der Besiegten etwa, in der zwar Begriffe vorkommen, die jener der
herrschenden Klasse fremd sind, die sich gleichwohl nicht substantiell von ihr unter-
scheidet (chesiscrive con strumenti diversi rispetto a quella delle classi dominanti, ma che non
differisce sostanzialmente da essa)« (Zdb 52/43).

Jede Gegen-Geschichte oder Gegen-Schépfung entspricht strukturell der bereits erzahl-
ten, bereits geschaffenen, repetiert deren Logik.’”?> Aber wie kénnte ein Bezug zum Ver-
gessenen zu denken sein, der dieses nicht in Erinnerung tiberfithrt? Paradoxerweise ist

171 Der Libeskind-Bau des Jiidischen Museums Berlin beinhaltet leere Riume, sogenannte Voids, in
denen keine Ausstellungsstiicke platziert sind. Sie konnen als architektonischer Hinweis auf das
je Verlorene und Vergessene gelesen werden, als Raum, der nicht gefiillt werden kann: Die Leere
bleibt. Vgl. dazu z.B. die Informationen auf der Homepage des Jidischen Museums unter: https://
www.jmberlin.de/libeskind-bau (Abruf: 30.10.2019).

172 Vgl. allerdings die andere Tendenz der Formulierung in Agambens Text Die Gehilfen, PR 23-29:
»Aber wenn der Messias kommt, wird das Verbogene gerade, das Ungeschickte geschickt und das
Vergessen wird sich an sich selbst erinnern, PR 28.

173 Vgl. die dhnliche Passage in Agambens Text zur philosophischen Archiologie: »Und ebensowe-
nig geht es darum, in Verfolgung eines verbreiteten, aber langweiligen Paradigmas einer Histo-
riographie der beherrschten Klassen, eine Geschichte der Ausgeschlossenen und Unterlegenen zu
schreiben, die sich zu derjenigen der Sieger grundlegend homogen ist [sic]«, SR122. Entsprechend
diirften die Uberlegungen von Rahner, Die Zeit, die bleibt, 57, zur »Erlosung [...] als bergende[r] Er-
innerung und Wiedereinholung alles Vergangenen« oder Wohlmuth, Theologie als Zeit-Ansage,
83, fiir den die Erfordernis »bei Walter Benjamin das unmissverstidndliche Eintreten fiir die Ret-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau
https://www.jmberlin.de/libeskind-bau

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

fiir das Unvergessliche, das Agamben beschreibt, noch ein weiterer Aspekt von Bedeu-
tung: Denn es ist »weder untitig noch unwirksam. Ganz im Gegenteil handelt es in uns,
wenn auch auf ganz andere Weise« (Zdb 51/43). Das Vergessene erfordert daher, dass
man ihm in irgendeiner Weise treu bleibt, es fordert, »fiir uns noch irgendwie még-
lich zu sein« (di essere ancora — per noi — in qualche modo possibile) (Zdb 52/44). Wie sind
diese Treue und dieses Mdglich-sein zu denken? Ergibt sich an dieser Stelle nicht ein Be-
stimmungsproblem, weil Agamben eine Relation zu etwas denkt, das weder bestimmt
werden kann noch soll? Und um was genau geht es? Agamben gibt eine Erklirung, die
erneut grammatisch fir die erste Person Plural und fiir jeden Augenblick prazisiert:

»In jedem Augenblick Gbertrifft das MafS des Vergessens und der Zerstérung, der on-
tologische Verbrauch, den wir in uns tragen (la misura di oblio e di rovina, lo scialo onto-
logico che portiamo in noi stessi), die Barmherzigkeit unserer Erinnerungen und unseres
BewuRtseins bei weitem (la pieta dei nostri ricordi e della nostra coscienza)« (Zdb 51/43).

Wie konnte die angedachte Beziehung zu diesem Vergessenen als Vergessenem theo-
logisch zu interpretieren sein? Kurt Appel deutet Agambens Rede von der Treue zum
Unvergesslichen im Sinne einer »Asymmetrie von Vergangenem und Gegenwirtigem,
die respektiert werden will«!”4. Appel versteht das Vergessene und den ontologischen Ver-
brauch dabei als Verweis auf die Toten und Verlorenen und nimmt so eine gewissermaflen
ethisch gewendete Interpretation vor:

»Die Treue, von der Agamben spricht, ist wohl genau die Treue zu jenem Abstand, zu
jener Asymmetrie. Die Toten (und die Verlorenen) bleiben entzogen, aber es ist nicht
nur darauf zu achten, dass das Verlorene nicht einfach wiedergefunden wird, sondern

auch darauf, dass es nicht dem Nichts der Gedachtnislosigkeit anheimfillt<'7>.

In Form der von Appel beschriebenen Asymmetrie werden die Toten und Verlorenen
insofern, theologisch tiberzeugend, nicht vereinnahmt, die Unverfiigbarkeit des Ver-
gangenen wird gewahrt; dennoch werden sie umgekehrt auch nicht qua Gedichtnislo-
sigkeit vollstindig nichtig. Allerdings spricht Agamben in der Tat paradoxerweise von
der Treue zum vollkommen Vergessenen, von dem, was nicht lediglich durch einen Abstand
oder eine Asymmetrie abgetrennt ist, sondern was »uneinholbar vergessen ist« (incessan-
temente dimenticato) (Zdb 52/44), was »endgiiltig verlorengeht« (irrimediabilmente perduto)
(Zdb 51/43) und was, »[tlrotz der Anstrengung von Historikern, Schriftgelehrten und
Archivaren« (Zdb 51/43), nicht gerettet werden kann — was also wohl tatsichlich in das
fallen diirfte, was Appel das »Nichts der Gedichtnislosigkeit« nennt. Dem entspricht,
dass Appel in der zitierten Passage eine Verschiebung vornimmt: Wihrend Agamben
von der Fihigkeit spricht, »dem treu zu bleiben, das, obwohl es uneinholbar vergessen

tung des Verlorenen«bedeute, zwar theologisch (iberzeugend sein, aber keine genauen Agamben-
Paraphrasen darstellen.

174 Appel, Kurt: »Nur in der Geschichte der Zeugen kann Gott in seinem Christus geschichtlich wahr werden«.
Die messianische Gemeinschaft und der Homo sacer im Zeugnis von Giorgio Agamben und Johann Reiker-
storfer, in: Appel, Kurt/Metz, Johann Baptist/Tiick, Jan-Heiner (Hg.): Dem Leiden ein Gedachtnis
geben. Thesen zu einer anamnetischen Christologie. Festschrift fiir Johann Reikerstorfer, Gottin-
gen: V&R unipress 2012, 281-301, hier 294.

175 Appel, Die messianische Gemeinschaft, 294.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

209


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Das Messianische

ist, unvergefilich bleiben mufl« (Zdb 52), legt Appel diese Treue wie zitiert als »Treue
zu jenem Abstand, zu jener Asymmetrie« aus. Auf diese Weise wird ihr Objekt variiert:
Nicht dem Vergessenen ist treu zu bleiben, sondern dem Abstand von Vergangenem
und Gegenwirtigem. Diese Interpretation ist theologisch schliissig; dennoch kénnte
die Treue zum Unvergesslichen bei Agamben auch anders bestimmt werden.

Erwin Dirscherl legt in Bezug auf die zitierten Passagen eine andere Interpretati-
on vor, indem er nicht die Toten, sondern das Subjekt unter der messianischen Beru-
fung fokussiert. Die Erfordernis erscheint dabei als durch den »Messias in uns«7®
im Subjekt, verursacht, als eine Denkfigur, die das Vergessene als Vergessenes respek-

,je

tiert, messianisch aber eine Art Grenzbegriff der Erinnerung denkt. Dabei verbindet
Dirscherl die paradoxe Figur einer »Erinnerung an das Unerinnerbare« oder eines ent-
grenzten Bewusstseins »auf das hin, was vergessen wurdes, iiberzeugend mit Agam-
bens Uberlegungen zum paulinischen has mé. Das Verlorene, von dem Agamben spricht,
scheint aber bei Dirscherl auf spezifische Weise, nimlich als die je eigene, mogliche
Verlorenheit des Subjekts interpretiert zu sein. Er schreibt: »Das ist die Dislokation
des Subjekts, insofern es der Verlorenheit als seiner eigenen Verlorenheit inne wird. Es
kann nicht nur Dinge verlieren, auch sich selbst. Ruf und Widerruf bringen die Span-
nung einer verlierbaren, fragilen Beziehung zum Ausdruck, die nicht sicherer Besitz
ist!”’. Aus dieser moglichen Verlorenheit folgert Dirscherl auch die Méglichkeit der
Rettung; dass der Mensch sich vergessen oder verlieren kinnte, »fordert den Ruf nach

178 Entsprechend spricht er von unserer »(Moglichkeit der) Rettung. Agam-

Rettung«
ben scheint eine negativ-dialektische Spannung, fast wie Th. W. Adorno, zu denken, in
der allein die Moglichkeit des Verlorengehens die Moglichkeit der Rettung im Gefolge
hat«'7?,

Allerdings diirfte die Sinnspitze von Agambens Adorno-Kritik, wie oben skizziert,
darin bestehen, nicht die Mdglichkeit einer Rettung, sondern eine messianische Ret-
tung als solche zu denken, die sich nicht im Raum der Dislokation des Subjekts vollzie-
hen konnte, sondern im Modus dieser Dislokation vollzieht. Entsprechend argumentiert
Agamben, wie weiter unten zu zeigen ist, in der Folge im Riickgrift auf den bereits
dargestellten Begrift der Unrettbarkeit, dass in der messianischen Zeit »die gerettete
mit der unrettbar verlorenen Welt identisch ist« (Zdb 54): Die Welt ist bereits messia-
nisch gerettet — aber als unrettbare, in ihrer Verlorenheit. Demgemaif3 betrachtet das
messianische Subjekt, wie Agamben anschlief3t, die Rettung, indem es »sich im Un-
rettbaren verliert« (Zdb 54), also nicht gegen das Unrettbare und aus seiner méglichen
Verlorenheit gerettet wird.’8° Dirscherls Beschreibung des durch die Negation eréffne-
ten Raums der Moglichkeit ist einleuchtend; es scheint sich jedoch bei Agamben um die
Moglichkeit als Potenz zu handeln, nicht um die Méglichkeit einer Rettung oder eines

176  Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 153; die folgenden beiden Zitate ebd.

177 Dirscherl, Das menschliche Wort Cottes, 153.

178 Dirscherl, Das menschliche Wort Cottes, 154.

179  Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 155.

180 Zumal vor dem Hintergrund von Agambens Adorno-Kritik wire auch Dirscherls Vergleich mit
Adornos negativer Dialektik genauer zu begriinden.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Verlusts. Dirscherls subjekt- und zeittheoretisch fokussierte Interpretation ist theolo-
gisch tiberzeugend; anzufragen wire aber, ob sie der Rede Agambens vom de facto vollig
Vergessenen entspricht: Eine potenzielle Verlierbarkeit, die Rettung erfordert, scheint
bei Agamben nicht angedacht zu sein.

Die vorliegende Untersuchung schligt eine Lektiire von Agambens Text vor, die das
Unvergessliche mit Dirscherl unter Bezug auf das Als-ob-nicht und die Maglichkeit liest,
aber auf eine andere Art: Das je Verlorene versteht diese Untersuchung weder im Sinn
einer anamnetischen Solidaritit als Bezug auf die Opfer der Geschichte noch auch als
Verweis auf die — mogliche — Verlorenheit des Subjekts. Stattdessen wird die Passage
hier im Rekurs auf die Uberlegungen zur Méglichkeit gelesen, die Agamben in Bezug auf
Freud anstellt, wenn er die »Riickkehr des Verdrangten« unmittelbar mit der Formulie-
rung »d.h. die Riickkehr des Unmdglichen als solchem« (cioé il ritorno dell’impossibile come
tale) (Zdb 52/44, Hervorhebungen: HR) erklirt. Das Problem scheint darin zu bestehen,
dass — im psychoanalytischen Paradigma — das Verdringte als Unmdigliches behandelt,
also ausgeschlossen wird. Entsprechend den bisher referierten Uberlegungen geht es
dagegen darum, dass die Vergangenheit miglich wird — und zwar auch dann, wenn
sie so vollkommen vergessen wurde, dass sie jenseits der Alternative von Vergessen
und Erinnern steht. Dementsprechend wird das Unvergessliche in dieser Untersuchung
als Marker fiir die Kontingenz der — erneut je eigenen oder kollektiven — Erinnerung
verstanden: Das Unvergessliche soll weder erinnert noch auch als Unmdgliches ausge-
schlossen werden, sondern es steht fir die Tatsache, dass jede Erinnerung, jede Tradition
kontingent ist, sich auch anders hatte vollziehen kénnen. '8!

Die Treue zum vergessenen Unvergesslichen praktiziert, so die These dieser Un-
tersuchung, wer sich dieser Kontingenz bewusst bleibt, nach ihr handelt und insofern
die fixe Identitit des Subjekts, das sich unter Bezug auf je eigene Traditionen konstitu-
iert, disloziert.'82 Eine Erinnerung an Vergessenes und eine dementsprechend alternati-

181 Vgl. nochmals die messianische Vernunft, die Hans-Joachim Hohn, leicht anders bestimmt als ei-
ne »anamnetisch[e] Vernunft«, Hohn, Messianische Zeit, 318, an einer speziellen Zeitsignatur und
einem Modus des Erinnerns an die Opfer der Geschichte festmacht. Die messianische Vernunft
namlich »erinnert sich dieser Opfer nicht derart, »als ob<sie nur Opfer seien. Sie legt sie nicht dar-
auf fest und reduziert ihre Identitat nicht darauf, unter die Rader der Geschichte gekommen zu
sein«, ebd. Das verneinte als ob scheint auch hier, mit leicht anderem Fokus, eine Méglichkeit der
Vergangenheit, eine Potenzialitat der Erinnerung im Sinne einer moéglichen anderen Perspekti-
ve anzudeuten, die das Erinnerte nicht auf eine bestimmte Funktion festschreibt. Vgl. auch die
Uberlegungen von Sibylle Schmidt, die fiir Agambens Was von Auschwitz bleibt das Verhiltnis von
Erinnerung und Représentation behandelt: »Die Darstellung und Archivierung erscheint nur auf
den ersten Blick als Schutz gegen das Vergessen. Genauer betrachtet begiinstigt die wiederholte
Erinnerung in Form von Darstellung gerade das Vergessen — das Ereignis wird in der Erinnerung
immer mehr iberformt, bis es schlieftlich ganz durch die Darstellung ersetzt — und damit verges-
sen wird«, Schmidst, Fiir den Zeugen zeugen, 102. Dieser Aspekt kann mit Agambens Uberlegungen
zum Unvergesslichen in der hier vorgeschlagenen Interpretation verbunden werden: Das Unver-
gessliche fungiert dann als Operator, der die Potenzialitit in jeder Reprasentation markiert.

182 In dieser Hinsicht ist die weiter oben beriihrte Frage nach einem moglichen Bestimmungspro-
blem zumindest anzugehen: Offenbar scheint es, wie im Haupttext argumentiert, nicht darum
zu gehen, dass das je Vergessene (iberhaupt bestimmt wird. Die zitierte Formulierung tiber den
»ontologische[n] Verbrauch, den wir in uns tragen, Zdb 51, scheint sich auf alltdglich Vergessenes
zu beziehen, das in der Tat jenseits des Erinnerns steht. Die argumentationsstrategische Funkti-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

Al


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Das Messianische

ve Geschichtsschreibung wiirde wiederum andere potenzielle Erinnerungen vergessen.
Dann aber ist das je Vergessene nicht als solches im Blick, sondern im Bezug zur je-
weiligen Gegenwart: Das Unvergessliche markiert das Potenzielle in jeder Erinnerung,
ohne sie durch eine Alternative zu ersetzen. Es steht dafiir, dass die individuelle wie
kollektive Geschichte, auf die sich Identitit griindet, auch anders hitte erzihlt werden
konnen - und entspricht auf diese Weise einer Relation zum Subjekt: »Deswegen kann,
wer dem Verlorenen treu bleibt, nicht an irgendeine Identitit oder weltliche klésis glau-
ben« (Zdb 53/44). Das Unvergessliche fungiert als der Rest, der nie genau anzugeben ist
— aber der in die Gegenwart fithrt und in ihr jede Identitit verunklart.

[I.4.d) Das Unrettbare, zweiter Rekurs

Die Uberlegungen zur Erfordernis und zum Unvergesslichen bezieht Agamben unmit-
telbar auf Paulus und qualifiziert das Messianische als einen Ort der Erfordernis der
Erlésung (vgl. Zdb 52f/44). Diese Erlosung kann sich jedoch, gemifR Agambens Adorno-
Kritik, messianisch weder als Fiktion noch als dsthetische Betrachtung im Modus des
Als-ob darstellen, sondern vollzieht sich in der Doppelung von Berufung und Widerru-
fung, die Agamben in seiner Interpretation der messianische klesis entwickelt (vgl. v.a.
Zdb 30-39) und die in dieser Untersuchung weiter unten behandelt wird (vgl. Kapitel
I11.1.f.a). Es geht somit um die Beziehung von Existierendem und Méglichkeit — oder
darum, dass die je konkrete Berufung zugleich widerrufen wird, um sie als magliche
markieren zu kénnen:

»Die Ankunft des Messias (Lavvento del messia) bedeutet, dafl alle Dinge—und mitihnen
auch das Subjekt, das sie betrachtet — vom Als-ob-nicht eingenommen und mit einer
einzigen Geste zugleich berufen und widerrufen sind (sono prese nel come non, chiamate
e revocate nello stesso gesto). [..] Die messianische Berufung disloziert und annulliert
zuallererst das Subjekt (La vocazione messianica disloca e nullifica innanzi tutto il soggetto)«
(Zdb 53/44).

Das Ereignis der Ankunft des Messias scheint auch hier theoretisch unterbestimmt zu
sein, weil nicht ausgewiesen wird, wie und warum es die Berufung und Widerrufung
bedingen kann: Was also das Messianische als Ort der Erfordernis mit dem Messias zu tun
hat, wire theologisch genauer zu qualifizieren. Von Interesse ist hier, dass die messia-
nische Berufung keine neue Berufung darstellt, sondern alle Dinge ebenso wie das sie
betrachtende Subjekt in den Modus des Als-ob-nicht versetzt. Die Rettung oder Erlo-
sung, fur die Agamben argumentiert, hat also, wie Sergei Prozorov zu Recht anmerkt,
weder einen positiven Inhalt noch fiihrt sie restaurativ zu einer religiésen Tradition
zuriick.'®3 Wie weiter oben fiir die Entschépfung argumentiert, geht es eher um die
Riickfithrung zur Potenz, die paulinisch-messianisch das Als-ob-nicht artikuliert.’® Die

on des Unvergesslichen fiihrt in die Gegenwart, deren Kontingenz es markiert — dafiir aber muss
es als solches nicht bestimmt werden. Dabei diirfte die spezielle Treue zum Verlorenen zumal im
Modus der Praxis Bartlebys moglich sein: als Experiment.

183 Vgl. Prozorov, Redemption, 166.

184 Damit schlagt die vorliegende Untersuchung eine andere Interpretation vor als Héhn, Messiani-
sche Zeit, 311, derin Bezug auf Zdb 53 in der Doppelung von Berufung und Widerrufung tendenziell

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Erlésung ist in dieser Hinsicht, so Prozorov iiberzeugend, »no longer a fictitious per-
spective from which a subject contemplates the world, but rather a real condition of the
dislocation of the subject«'®°.

In der Folge bringt Agamben die Erlosung in einer dichten Passage mit der Zu-
ordnung von Rettung und Unrettbarkeit in Verbindung. In der an Paulus entwickelten
messianischen Fassung wird diese Denkfigur leicht variiert: Hier wird weniger die Ret-
tung qua Unerldsbarkeit oder im Modus des Verlusts akzentuiert, als mehr der Zusam-
menfall von Rettung und Unrettbarkeit, der der Struktur des Als-ob-nicht entspricht.186
Man ist im Modus des Als-ob-nicht gerettet und zugleich als-ob-nicht gerettet — und hier

aus diesem Grund: unrettbar.

»Derjenige, der in der messianischen Berufung bleibt, kennt kein Als-ob, verfiigt nicht
mehr Gber Gleichnisse. Er weif3, daf in der messianischen Zeit die gerettete mit der
unrettbar verlorenen Welt identisch ist (nel tempo messianico, il mondo salvato coincide
con quello irrimediabilmente perduto), dafd er nun, mit den Worten Bonhoeffers, wirklich
in einer Welt ohne Gott leben mufd (realmente nel mondo senza Dio) und daf er in kei-
ner Weise dieses Ohne-Gott-Sein der Welt verdecken darf, daf der Gott, der ihn rettet,
der Gott ist, der ihn verlafdt (il Dio che lo salva ¢ il Dio che lo abbandona), dafd die Ret-
tung vor den Reprédsentationen (vor dem Als-ob) nicht beanspruchen darf, auch noch
den Schein der Rettung zu retten. Das messianische Subjekt betrachtet die Welt nicht,
als ob sie gerettet wire. Vielmehr betrachtet es die Rettung, indem es sich — mit den
Worten Benjamins — im Unrettbaren verliert (contempla la salvezza solo mentre si perde
nell'insalvabile)« (Zdb 54/45, vgl. ebd., 69f).

Gegen die Rettung als-ob wird hier der Zusammenfall von Rettung und Unrettbarkeit,
die Koinzidenz von verlorener und geretteter Welt akzentuiert. Liest man dies vor dem
Hintergrund der oben angestellten Uberlegungen, so besteht die messianische Rettung
darin, dass jede Hoffnung auf irgendeine externe Rettung aufgegeben wird. Messia-
nisch-zeitlich formuliert ist keine bessere Zukunft zu erhoffen, die durch Fortschritt
erreicht oder durch gottlichen Eingriff eingeldutet witrde: Messianisch-zeitlich geht es
um das Jetzt, in dem die Welt unrettbar ist. Wie oben bereits nahegelegt, bezieht sich
Agamben mit dem Verweis auf Benjamin offenbar auf Fragment N 9,7 der Passagenar-
beit, in dem es heif3t: »Die Rettung, die dergestalt [...] vollzogen wird, lif3t immer nur an

den Aspekt der Widerrufung akzentuiert: »Entsprechend kargist seine [d.i. Agambens, HR] Sondie-
rung dessen, was nach der volligen Subtraktion aller alten Bestimmungen noch Bestand und Be-
deutung hat. [..] Was alle Bestimmungen und Bestimmbarkeiten verloren hat, ist zwar nicht mehr
unterscheidbar von etwas Anderem und darum auch nicht mehr maégliches Objekt von Diskrimi-
nierungen. Es ist aber auch nicht mehr identifizierbar«, ebd. Die messianische Berufung scheint
sich dagegen nicht nur als Subtraktion und Verlust von Bestimmungen darzustellen, sondern eine
spannungsvolle Relation zu ihnen zu ermdglichen: Sie werden mdglich — denn was ist oder war,
erfordert nicht Subtraktion, sondern seine Maglichkeit.

185 Prozorov, Redemption, 167.

186 Auch deshalb kann, wie Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 151f, Prozorov, Redemption, 167,
und Durantaye, Agamben, 382, anmerken, das paulinische hos me in Agambens Interpretation mit
der messianischen Verriickung verbunden werden.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

23


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Das Messianische

dem, im nichsten Augenblick schon unrettbar verlornen <sich> vollziehen«'3”. Agam-
ben nimmt jedoch eine Variation vor: Wihrend bei Benjamin das im néchsten Augenblick
Unrettbare gerettet wird, lisst Agamben beides zusammenfallen — denkt allerdings in
der Tat, nochmals, eine Rettung.lgs

Hans-Joachim Hohn hat eingewendet, dass die letzten Sitze der zitierten Passa-
ge »[n]icht mehr [..] als paulinisches Denken« identifizierbar seien, und angefragt, ob
»aus dem jesuanischen und paulinischen Messianismus nicht gerade das Dementi zur
Rede von der Unrettbarkeit und heillosen Verlorenheit der Welt«!®°

liegende Untersuchung schliefit sich dieser Einschitzung an — aber sie versucht, auch

spreche. Die vor-

den Grund dafiir anzugeben, dass Agambens Uberlegungen zur Unrettbarkeit nicht als
paulinisch identifiziert werden koénnen: Das Leitmotiv der Unrettbarkeit, das in dieser
Untersuchung verfolgt wird, legt nahe, dass Agamben fiir den Begriff eher auf seine
eigenen als auf die paulinischen Texte zuriickgreift — Unrettbarkeit ist kein paulinisches
Thema, sondern ein Thema Agambens. Das bedingt, dass das Messianische in Agam-
bens Fassung in der Tat soteriologisch paradox funktioniert und insofern theologisch-
traditionell schwerlich zu rezipieren sein diirfte.

Aus theologischer Perspektive ist aber von Interesse, dass die Zuordnungen in der
zuletzt zitierten Passage auch den Gottesbegriff betreffen: Offenbar wird hier eine Welt
ohne Gott, oder priziser: ohne Bezug auf einen Gottesbegriff gedacht. Aber gerade der in
Agambens Fassung des Messianischen fehlende Bezug auf Transzendenz ist, wie oben
nahegelegt, nicht als Mangel oder Fehlen zu interpretieren, ist nicht bitter: Stattdes-
sen fithrt Agambens Messianisches in eine vollkommen profane Welt ohne Gott, in der
Transzendenz nicht einmal im Modus der Verneinung vorausgesetzt wird: Wie fiir die
Offenbarung argumentiert, ist ihr Ausbleiben in der Welt ebenso wenig zu beklagen wie
die Profanitit der Welt — vielmehr wird gerade dies zum eigentlich Géttlichen umco-
diert (vgl. oben Kapitel I1.2.f). Das Ohne-Gott-Sein der Welt ist demgemif3, wie zitiert, in
keiner Weise zu verdecken. Dass dabei nicht einmal der »Schein der Rettung zu retten«

187 Benjamin, Passagen-Werk, 592.

188 Vgl. auch die Aufnahme der Figur der Unrettbarkeit mit Bezug auf Paulus in Agambens Text Lav-
ventura von 2015: »Dass wir laut den Worten des Apostels >in der Hoffnung gerettet worden sind<
(Rom 8,24), ist deshalb zugleich wahr und nicht wahr. Wenn der Gegenstand der Hoffnung das Un-
erfiillbare ist, konnen wir nur als Unrettbare — schon Gerettete — auf Rettung hoffen«, AF 68. Auch
in dieser nochmals anders gewendeten Zuordnung sind wir als Unrettbare gerettet. Vgl. die For-
mulierung in Idee der Prosa von 1985, dass »die menschliche Uberlieferung [...] nicht nur das retten
will, was zu retten ist (die Wesensmerkmale der Spezies), sondern auch das, was schlechterdings
unrettbar ist, was je schon verloren ist, was niemals als ein Eigentum besessen werden kann und
ebendarum unvergefibar bleibtx, IP 94.

189 HGohn, Messianische Zeit, 311f. Weniger einleuchtend scheint die Auslegung von Dausner, Chris-
tologie, der im Kontext eines Kommentars zu den Ausnahmezustandsbegriffen bei Schmitt und
Benjamin auch aus Agambens Beschreibung der messianischen Rettung zitiert und anschlieft:
»Cerade darum aber werde der Unterschied zwischen Rettung und Katastrophe bis zur Unkennt-
lichkeit nivelliert«, ebd., 290. In Bezug auf die beiden Ausnahmezustinde diirfte es jedoch, siehe
unten Kapitel l11.1.c.b, in der Tat eine Differenz zwischen beiden geben; abgesehen davon scheint
die Unrettbarkeit nicht katastrophisch oder apokalyptisch gedacht zu sein und nicht im Modus ei-
ner Ununterscheidbarkeit zur Rettung zu fithren. Vielmehr ist das Sich-Verlieren im Unrettbaren
wie zitiert die Form, in der Rettung betrachtet werden kann.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

(Zdb 54) ist, kann als Variation auf Agambens Kafka-Bezug zur Frage der Erlgsung ge-
lesen werden (vgl. KG 97 und oben Kapitel II.2.f): Rettung gibt es — aber es gibt sie erst

190 Bereits der Schein einer Ret-

durch die vollstindige Unrettbarkeit, also nie fiir uns.
tung wiirde die Unrettbarkeit nicht radikal genug denken; und sobald man weif3, dass
man gerettet ist, ist man es nicht mehr. Gerade dies diirfte, nochmals, die Verwendung
theologischer Begriffe anleiten, denn sie werden weder ausgeschlossen noch verneint,
sondern im Modus eines anderen Gebrauchs umcodiert: Dies allerdings wird durch das
Ohne-Gott-Sein der Welt erst ermdglicht.

Dafiir steht auch der Bonhoeffer-Bezug der zitierten Passage. Fiir seine Uberlegung,
dass das messianische Subjekt »nun [...] wirklich in einer Welt ohne Gott leben mufl und
[...] in keiner Weise dieses Ohne-Gott-Sein der Welt verdecken darf, daf$ der Gott, der
ihn rettet, der Gott ist, der ihn verlifit« (Zdb 54), verweist Agamben auf die »Wort[e]
Bonhoefters« (Zdb 54). Ein prizises Zitat oder eine Quellenangabe fehlen; gemeint ist
offenbar die bekannte Formulierung in dem Brief aus Bonhoefters Tegeler Haft vom 16.
Juli 1944: »Gott gibt uns zu wissen, daf wir leben miissen als solche, die mit dem Leben
ohne Gott fertig werden. Der Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der uns verlifit«'!

Agambens Text lisst sich als Palimpsest zu den Formulierungen Bonhoeffers lesen
— allerdings verschiebt er sie auch. In dem zitierten Brief Bonhoeffers heifit es aufler-
dem: »Und eben dies erkennen wir — vor Gott! [..] Vor und mit Gott leben wir ohne
Gott«'®%, Vor und mit Gott ohne Gott — Agambens Version omittiert den ersten Teil die-
ser Zuordnung. Analog ist fitr Bonhoeffer der »Gott, der mit uns ist, [...] der Gott, der
uns verlift«, wihrend Agamben die Formulierung auf die Rettung hin auslegt und iiber
denjenigen, der in der messianischen klesis bleibt, schreibt, »daf’ der Gott, der ihn ret-
tet, der Gott ist, der ihn verlaf3t« (Zdb 54): Bonhoeffers Verschrinkung des Gottes, der
mit uns ist mit dem Gott, der uns verlisst wird bei Agamben zur Rettung durch einen Gott,
der die Welt ihrem »Ohne-Gott-Sein« (Zdb 54) iiberlisst.’*> Umso weniger naheliegend
diirfte eine theologisch-traditionelle Lesart von Agambens Soteriologie sein.’** Darauf

190 Vgl. den Rekurs auf das Unrettbare bei Zdb 69f, der, wiederum mit Benjamin eingefiihrt, den
Rest als »jenes Unrettbare, aus dessen Perspektive allein eine Rettung erreichbar ist«, Zdb 69, be-
schreibt. Unmittelbar anschliefiend zitiert Agamben Kafkas Aphorismus iiber die Hoffnung, die
es fiir uns nicht gibt, und erklart ihn mit den Uberlegungen zur Unrettbarkeit.

191 Bonhoeffer, Dietrich: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Herausgege-
ben von Eberhard Bethge. Mit einem Nachwort von Christian Gremmels, Gutersloh: Giitersloher
Verlagshaus 22013, 192.

192 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 192.

193 Die markierte Differenz lasst sich auch an Bonhoeffers AuRerung im Brief vom 5. Dezember 1943
spiegeln:»nur wenn man das Leben und die Erde so liebt, dafd mitihr alles verloren und zu Ende zu
sein scheint, darf man an die Auferstehung der Toten und eine neue Welt glauben«, Bonhoeffer,
Widerstand und Ergebung, 87. Mit der Erde scheint fiir Bonhoeffer alles verloren, wihrend Agam-
benvon einerexplizit»unrettbar verlorenen Welt«ausgeht, sodass fiirihn, umgekehrt, der»Schein
der Rettung«nicht zu retten ist, Zdb 54: Wahrend also bei Bonhoeffer der Glaube an eine neue Welt,
wenngleich unter der angegebenen Bedingung, moglich scheint, geht Agamben davon aus, dass
die »gerettete mit der unrettbar verlorenen Welt identisch ist«, ebd.

194 Vgl. aberauch die Interpretation dieser Passage von René Dausner: »Die Komplexitit des Denkens
wird deutlich, wenn man sich vor Augen fithrt, dass Agamben als Referenz dieser Wendung Diet-
rich Bonhoeffer angibt. Die Aussage >ohne Cott<ist somit keine atheistische Position, sondern eine

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

215


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Das Messianische

ist weiter unten genauer einzugehen. Zunichst muss die thematische Linie von Agam-
bens Bartleby-Interpretationen um zwei weitere Texte erginzt werden.

IL5 Die Aporien der Souveranitat, die Aporien der aristotelischen Ethik

Wie erwihnt hat Bartleby auch in den Binden des Homo-sacer-Projekts Gastauftritte,
die die Deutung der Figur den veranderten Kontexten entsprechend anpassen. In den
beiden hier zu untersuchenden Texten hat Bartleby es mit Aporien zu tun: Im ersten
Band des insgesamt neunbindigen Projekts, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita von
19955 geht es politisch-philosophisch zugespitzt um Bartlebys Verhiltnis zu den Apo-
rien der Souverinitit; im fiinften Teilband des zweiten Teils, Opus Dei. Archeologia dell'uf-
ficio'® aus dem Jahr 2012, werden die Aporien der aristotelischen Ethik untersucht. In
beiden Fillen steht Bartlebys Auftritt im Kontext einer Diskussion des Verhiltnisses von
Akt und Potenz, sodass die Figur mit dem philosophischen Thema verbunden bleibt.
In der zwei Jahre nach dem Bartleby-Essay publizierten Monographie Homo sacer
wird der politisch-philosophische Ansatz in dem Kapitel Potenz und Recht (Potenza e di-
ritto) (HS 50-59/46-56) in Beziehung zur Ontologie gesetzt.®” Das Scharnier der Argu-

theologisch gewendete Aussage iiber die Welt in ihrer Differenz zu Gott«, Dausner, Christologie,
355. Abgesehen davon, dass Agamben Bonhoeffers AuRerungen wie gezeigt in einer spezifischen
Interpretation verwendet, wire anzufragen, ob bereits der Bezug auf einen Theologen Agambens
These zu einer theologisch gewendeten macht. Dausner argumentiertentsprechend, dass Agambens
Uberlegungen nicht auf einen »Atheismus, der Gottes Existenz bestreiten wiirde«, ebd., hinauslie-
fen, sondern stattdessen die »Differenz zwischen Gott und Welt, Transzendenz und Immanenz,
ebd., radikal zugespitzt ddchten. Tatsachlich vertritt Agamben keinen expliziten Atheismus, der
Transzendenz ausschlieflend einschlieflen und wiederum eine These liber Transzendenz darstel-
len wiirde; vielmehr akzentuiert er — mithin a-theologisch im skizzierten Sinne — die Profanitat
der Welt. Dennoch fragt sich, wie eine Theologie in einer Welt ohne Gott — und nicht in der Dop-
pelung vor und mit Gott ohne Gott — von Gott sprechen konnte. Dausner legt eine Deutung unter
Riickgriff auf das hos me und die phianomenologisch eingefiihrte signifikative Differenz vor und
schreibt: »Demnach wire die >Welt ohne Gott< eine Welt, in der>GCott als Gott< erscheint—in einer
Differenz, die zeittheoretisch zu bestimmen ist: als Diachronie oder als Parusie«, ebd., 356. Dies
ist theologisch liberzeugend; es fragt sich allerdings, wie Agambens Uberlegungen zur Profanitit
der Welt dezidiert ohne Gott mit dieser Erscheinung Gottes als Gott in der Welt zu verbinden wiren.

195 Diedeutsche Ausgabe erschien 2002 unter dem Titel Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte
Leben. Aus dem Italienischen von Hubert Thiiring, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002; daraus wird im
Folgenden mit der Sigle HS und Seitenangabe im Flief3text zitiert. Seitenzahlen nach dem Schrag-
strich verweisen auf die italienische Ausgabe Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Turin: Giulio
Einaudi1995.

196 Die deutsche Ubersetzung erschien unter dem Titel Opus Dei. Archiologie des Amts. Aus dem Italie-
nischen von Michael Hack, Frankfurt a.M.: S. Fischer 2013. Aus dieser Ausgabe wird mit der Sigle
OD und Seitenangabe im Fliefstext zitiert. Die italienische Ausgabe Opus Dei. Archeologia dell'uffi-
cio, Homo sacer, 11, 5, Turin: Bollati Boringhieri 2012 wird mit Seitenangabe nach dem Schragstrich
zitiert.

197  ZurKritik der Verbindung von Politik und Ontologie vgl. z.B. die Uberlegungen bei Geulen, Agam-
bens Politik, v.a. 66, die urteilt: »Es fithrt aber weder ein Weg direkt von der Ontologie in die Politik
noch einer von der Politik in die Ontologie. Das Argument bleibt hier selbst die Beziehung seiner
Elemente schuldig«, ebd. Wie weiter oben zitiert ist der Ausgriff von der aristotelischen Diskussi-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

mentation bildet der Rekurs auf einen Text von Antonio Negri. Gegen Negri versucht
Agamben zu zeigen, dass die Beziehung von konstituierender und konstituierter Ge-
walt als eine Beziehung von »Bann und Verlassenheit« (HS 54) zu denken ist, als ei-
ne Beziehung der einschlieRenden Ausnahme also, die beide Gewalten eng aneinan-
der bindet. Die konstituierende Gewalt sei nicht unabhingig von der konstituierten zu
denken, vielmehr seien beide vermittels der Struktur der Souverinitit verschrinkt.98
Agamben folgt einem Hinweis Negris auf die Beziehung von politischer Philosophie
und Ontologie und argumentiert, dass die Struktur der Souveranitit ihren privilegier-
ten Ort im Verhiltnis von Akt und Potenz habe. Die aristotelische Beschreibung dieses

Verhiltnisses habe nimlich, so argumentiert Agamben,

»der abendlandischen Philosophie das Paradigma der Souveranitat (il paradigma del-
la sovranita) gestiftet. Denn der Struktur der Potenz, die genau iiber ihr Nicht-sein-
K6énnen, mit dem Akt in Beziehung bleibt (si mantiene in relazione con 'atto precisamente
attraverso il suo poter non essere), entspricht (corrisponde) jene des souverdnen Banns, der
sich auf die Ausnahme anwendet, indem er sich abwendet. Die Potenz (in ihrem dop-
pelten Aspekt von Potenz zu und Potenz nicht zu) ist die Weise, auf die sich das Sein
souverin griindet (La potenza (nel suo duplice aspetto di potenza di e potenza di non) ¢ il modo
attraverso cui l'essere si fonda sovranamente)« (HS 57/54, Hervorhebung im Original).

In dieser Fassung der Diskussion bleibt die Potenz im Modus ihrer eigenen Abwendung
mit dem Akt in Verbindung und entspricht insofern der souveranen Bannstruktur, die
konstituierende und konstituierte Gewalt miteinander verschaltet. Entsprechend deu-
tet Agamben an, dass das politisch-philosophische Problem des Verhiltnisses der bei-
den Gewalten im ontologischen Paradigma angegangen werden konne: Eine jenseits
des Souverinititsprinzips gedachte politische Philosophie sei nur zu entwickeln, wenn
die Denkform der Ontologie, die die Potenz in der Unterordnung an den Akt binde,
durch eine »neue und kohirente Ontologie der Potenz« (una nuova e coerente ontologia
della potenza) (HS 55/51) ersetzt worden sei. Bisherige Versuche, ein Denken des Seins
jenseits der Struktur der Souverinitit zu entwickeln, hitten sich jedoch nicht vollstin-
dig von ihr l6sen konnen. Dass in der sich anschliefienden Aufzihlung - neben Bataille
und dem Begriff désceuvrement, der im nichsten Kapitel zu behandeln ist — auch Bartleby
genannt wird, bedingt offenbar, dass dieser hier nicht als Vorbild politischen Handelns
eingefithrt wird. Auch hier fokussiert Agamben souverinitatstheoretisch zugespitzt die
ontologische Frage nach dem Verhiltnis der Modi der Potenz:

»Der starkste Einwand gegen das Prinzip der Souveranitit steckt in Herman Melvilles
Bartleby, dem Schreiber, der mit seinemsich mochte lieber nicht<jeder Entscheidungs-
moglichkeit zwischen Potenz zu und Potenz nicht zu widersteht (resiste a ogni possibilita

on von Potenz und Akt auf die politische Philosophie bereits in dem Text Die Macht des Denkens von
1986 angelegt: Dort hatte Agamben die Notwendigkeit unterstrichen, »in der Politik, das Problem
des Erhalts der konstituierenden Macht in der konstituierten Macht neu zu konzipieren«, MdD
329.

198 Zu dem Text von Negri und der Auseinandersetzung vgl. die luzide Rekonstruktion der Argumen-
tation Agambens sowie der verschiedenen Antworten Negris bei Neilson, Brett: Potenza Nuda?
Sovereignty, Biopolitics, Capitalism, in: Contretemps 5 (2004), 63-78.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces

7


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Das Messianische

di decidere fra potenza di e potenza di non). Diese Figuren treiben die Aporie der Souvera-
nitat (I'aporia della sovranita) an die Crenze, doch gelingt es ihnen dennoch nicht, sich
vollends aus ihrem Bann zu Iésen« (HS 59/56, Hervorhebung in der Ubersetzung).

Im Kontext der Exposition der Struktur der Souverinitit erscheint Bartleby nicht als
Messias der Entschopfung: Er steht an der Grenze der Souverinitit, ohne sich aus threm
Bann l6sen und eine Ontologie vollstindig jenseits von ihr ermdglichen zu kénnen. Wie
diese verinderte Deutung zu erkliren ist, wird nicht reflektiert; offenbar bleibt Bartleby
trotz seines Widerstands gegen die Entscheidung zwischen den beiden Aspekten der
Potenz noch in einer Beziehung zum Akt. Moglicherweise liegt der Grund darin, dass
er, weil er nicht schreibt, tatsichlich eine bestimmte Potenz-nicht-zu aktualisiert — ein
Denken »jenseits aller Figuren der Beziehung [...], selbst jenseits jener Grenzbeziehung,
die der souveridne Bann ist« (HS 58), wird dadurch noch nicht realisiert. Vor allem aber
ist Bartleby in der Argumentation in Homo sacer keine explizit messianische Figur — eine
messianische Aufgabe iitbernimmt in diesem Zusammenhang, wie im nichsten Kapitel
zu zeigen ist, eine andere literarische Figur: der Mann vom Lande aus Kafkas Vor dem
Gesetz.

Die Frage des Verhiltnisses von Potenz und Akt wird indessen im Homo-sacer-Projekt
ein weiteres Mal mit Bartleby exemplifiziert: In Opus Dei illustriert Bartleby als Chiffre
(cifra) die Aporien der aristotelischen Ethik (vgl. OD 157/113). Agambens Ansatz ist hier
ebenfalls ein ontologischer, insofern seine, so mit dem Untertitel der Studie, Archiologie
des Amts die Entwicklung der »Ontologie der Operativitit« (OD 102/74) kritisch rekon-
struiert. Seine Archiologie zielt darauf, den Einfluss der Kategorie der Wirkmdchtigkeit
auf die Ontologie zu untersuchen, also zu zeigen, dass und wie das Sein zunehmend
als Praxis gedacht worden sei. Das Forschungsfeld wird explizit als theologisches be-
schrieben: Mit der Liturgie habe die Theologie ein »neues ontologisch-praktisches Para-
digma« (OD 107/78) entwickelt: Die Liturgie fasst Agamben entsprechend als eine Art
strategischen Operator auf, der, mit den »Vorstellungen von effectus und opus operatum«
(OD 102/74), eine bestimmte Art der Praxis denkbar gemacht habe: die »Wirklichkeit«
(Veffettualita) (OD 107/78)."° Wird das Sein in dem von Agamben rekonstruierten theolo-
gisch-liturgischen Paradigma gedacht, so wird es in Form einer Verwirklichung gedacht
(vgl. auch HA 10f).

199 Der Ansatz von Opus Dei ist bereits in Agambens erstem Buch Der Mensch ohne Inhalt angelegt, vgl.
dort die Untersuchung des Diskurses iiber das menschliche Tun im Kapitel Poiesis und Praxis, Mol
91-124: »Die westliche Metaphysik empfangt dieses Verstandnis des Seins als Wirkung und Akt
als ein Vermachtnis der christlichen Theologie, welche das hochste Wesen als actus purus dach-
te. [..] Das>Tun<des Menschen wird ab nun verstanden als eine Aktivitit, die eine reale Wirkung
hervorbringt (das opus des operari, das factum des facere, den actus des agere), eine Wirkung, deren
Wert sich nach dem Willen bestimmt, der sich in ihr ausdriickt«, Mol 93. Vgl. auch die Bemerkun-
gen in Agambens Text Das unsagbare Mddchen, in dem er auf Odo Casels Beschreibung der Liturgie
als Mysterium verweist, vgl. UM 29, jedoch einen Unterschied von heidnischem Mysterium und
christlicher Liturgie in Bezug auf die Wirksamkeit namhaft macht: »Die Wirksamkeit der christli-
chen Mysterien ist in jedem Fall und in jeder méglichen Situation garantiert, denn sie ist nicht das
Werk der Menschen, sondern von Gott. Nichts ist weiter von dieser irreduziblen Wirksamkeit der
Liturgie entfernt als das heidnische Mysterium, ebd., 30.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Potenzialitat und Profanitat - Bartleby und das Experiment der Kontingenz

Agambens Untersuchung der modernen, christlich-theologisch beeinflussten Onto-
logie versucht dabei, den Boden zu bereiten, auf dem eine neu gedachte Ontologie, aber
auch, gemifl den Ubergingen zwischen den Diskursen, eine andere Ethik und Politik
entwickeln werden kénnten: eine »Ontologie jenseits der Operativitit und des Gebots
[..] und eine Ethik und eine Politik, die von den Begriffen der Pflicht und des Willens
befreit sind« (OD 202/147). Diese Ontologie jedoch bleibt der kommenden Philosophie (vgl.
OD 202/147) vorbehalten und als Aufgabe zugewiesen. Mit der untersuchten Zeitstruk-
tur des Kommenden im Gegensatz zum Zukiinftigen kann Agambens eigener Text als das
Kommenlassen einer solchen Philosophie verstanden werden, die das in seiner Archio-
logie ans Licht gebrachte Potenzial ergreifen konnte.

Auch in Opus Dei behandelt Agamben Potenz und Akt als Kategorien des Seins (vgl.
OD 150/108), auch hier fragt er nach dem Ubergang von Vermégen zu Verwirklichung.
Diese Frage fithrt er vor allem auf die aristotelische Lehre vom Habitus oder der hexis
(OD 150/108) als der »Instanz« (qualcosa), die diesen Ubergang reguliert, eng. Da je-
de Potenz fir Agambens Aristoteles im doppelten Modus einer Potenz-zu und einer
Potenz-nicht-zu gegeben ist, bleibt die Frage, aus welchen Griinden der Habitus den
Ubergang durchfiihrt oder eben nicht durchfiihrt (vgl. OD 152/110): Das Problem stellt
sich somit als die Frage dar, wie der Habitus genau zu bestimmen ist (vgl. OD 154/111).
Die aristotelische Tugendlehre fiihre jedoch, so Agambens These, bei der Antwort auf
diese Frage zu einer Aporie: Der Begriff der Tugend als Bestimmung des Habitus bleibe
bei Aristoteles ambivalent, weil er einerseits ontologisch, andererseits praktisch funktio-
niere, also ebenso ein Sein wie ein Tun betreffe (vgl. OD 155/111). So jedoch kénne der
Ubergang von Potenz zu Akt durch den Begriff der Tugend nicht iiberzeugend geklirt
werden. Mit dem Akzent auf die Tugend nimmt Agambens Diskussion des Problems
eine andere Wendung - und dies betrifft die Figur Bartleby:

»Melvilles Bartleby, der Mann also, der per definitionem die Fahigkeit zu schreiben
besitzt, sie aber nicht ausiiben kann (che ha la potenza di scrivere, ma non puo esercitarla),
ist die vollkommene Chiffre fiir die Aporien der aristotelischen Ethik (la cifra perfetta
delle aporie dell’etica aristotelica)« (OD 157/113).

Hier wird eine vollig andere Deutung vorgelegt: Bartleby kann seine Schreibfihigkeit
nicht ausitben — exemplifiziert also die markierte Aporie der aristotelischen Ethik in
der Frage nach der Umsetzung eines Vermogens in eine Titigkeit. Insofern erscheint
er nicht als Figur, die der Unterscheidung von Potenz-zu und Potenz-nicht-zu wider-
steht oder experimentell die Potenz als solche zu verifizieren sucht, und noch weniger
als Studierender oder als messianische Figur der Entschopfung. Vielmehr fehlt ihm jede
Moglichkeit, iiberhaupt eine Potenz in den Akt umzusetzen. Textstrategisch muss sich
Bartleby in einer ausweglosen Situation befinden, um die beschriebene Aporie emble-
matisch veranschaulichen zu kénnen. Dies diirfte jedoch eine Variation von Agambens
bisher referierten Interpretationen darstellen: Zwar bleibt der Diskurszusammenhang
der Frage nach Akt und Potenz in den in diesem Kapitel vorgestellten Texten dhnlich,
aber Bartlebys Funktion dndert sich von einer messianisch konnotierten Figur zu einer
Figur, die die Aporien illustriert, aus denen stattdessen die kommende Philosophie mit ei-
ner neu gedachten Ontologie entkommen wiirde. Diese neu gedachte, kommende On-
tologie konnte sich — gemif} Agambens kritischer Rekonstruktion einer Ontologie und

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220  Das Messianische

Ethik der Operativitit — offenbar auf eine spezifische Form der Inoperativitit beziehen.
Dies ist mit der Untersuchung von Agambens Uberlegungen zur Untitigkeit (inoperosi-
ta), auch und zumal als messianischer Praxis (vgl. HH 297), im nichsten Kapitel genauer

zu prazisieren.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839464083-004 - am 14.02.2026, 16:57:36. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839464083-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

