
3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion

und Religiosität

Dass religionsbezogene Fragestellungen im radikalkonstruktivistischen Theoriegebäu-

de nur randständig vorkommen, wurde in dieser Arbeit bereits angedeutet.1 Um die-

sen Eindruck zu illustrieren, sei auf eine statistische Auswertung der konstruktivis-

tisch bedeutsamen Zeitschrift Constructivist Foundations hingewiesen. Ihr Herausgeber,

Alexander Riegler, gibt in einem Aufsatz an, bis Juli 2018 sei von den knapp 500 abge-

druckten target articles bloß ein Artikel aus demBereich derTheologie gekommen.2 Zum

Vergleich: Die Philosophie stellte im gleichen Zeitraum 139 Artikel.3 Über die Qualität

des einen Artikels ist damit freilich nichts gesagt, ebensowenig soll damit eine kla-

re Trennung zwischen Theologie und Konstruktivismus behauptet werden. Die Zahlen

verstärken und illustrieren lediglich den schon skizzierten Eindruck, der auch anhand

einzelner Aussagen hergeleitet werden könnte. Um an dieser Stelle nur zwei zu nen-

nen: Einer Tagungsdokumentation ist folgende Aussage Humberto R. Maturanas zu

entnehmen: »I am not interested in transcendence«4. Und in einem Band Ernst von

Glasersfelds findet sich die schlichte Anmerkung, dass »der radikale Konstruktivismus

keine theologischen Ambitionen hegt«5.

1 Diesen Eindruck teilt insgesamt auchWallich, obwohl er an einer Stelle schreibt, dass »[i]nnerhalb

des Radikalen Konstruktivismus […] ja häufiger die Themen Religion und Sinn bzw. Funktion von

Religion angesprochen« werden. Wallich, Autopoiesis S. 99. Dabei aber verweist er doch eher auf

systemtheoretische Untersuchungen. Er beobachtet außerdem, »daß die radikalkonstruktivisti-

sche Behandlung religiöser Themen fast immer im Rahmen von therapeutisch-psychologischen

Fragen steht.« Ebd. S. 397.

2 Vgl. Alexander Riegler, Publish or Perish: Opportunities for Constructivists. In: Radikaler Konstruk-

tivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von Glasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo

Hug/Josef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 457-476, hier: S. 464.

3 Vgl. ebd. S. 464.

4 Humberto R. Maturana/Michel Bitbol/Pier Luigi Luisi, The Transcendence of the Observer Discus-

sions at the Conference »The Ethical Meaning of Francisco Varela’s Thought«. In: Constructivist

Foundations 7 Heft 3 (2012). S. 174-179, hier: S. 176.

5 Glasersfeld, Wege S. 200.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Konstruktion von Verbindlichkeit

Ein genauerer Blick auf die religionsbezogenen Aussagen innerhalb des radikalkon-

struktivistischen Diskurszusammenhangs zeigt aber, dass es mit diesen beiden Aussa-

gen nicht getan ist. Ein differenziertes Bild ist vonnöten, umden radikalkonstruktivisti-

schen Umgang mit Religion/Religiosität nachzuzeichnen und zugleich seine Funktion

innerhalb des Diskurszusammenhangs zu beleuchten. Im Folgenden geht es deshalb

um eine Zusammenschau verschiedener Positionen zu Religion und Religiosität6 sowie

um eine Analyse der Funktionen, die diesen Positionen innerhalb der radikalkonstruk-

tivistischen Gesamtargumentation zukommt. Die theologischen Anschlussmöglichkei-

ten, die in diesem Kapitel lediglich als Spuren angelegt werden, münden im fünften

Kapitel dieser Arbeit in eine ausführliche theologische Kommentierung.

Dass die Ausführungen dieses Kapitels daran arbeiten, ein Forschungsdesiderat zu

beheben, das Matthias Wallich bereits in seiner 1999 erschienenen Dissertationsschrift

ausgewiesen hat, wurde in der Einleitung bereits erwähnt. Zur Erinnerung zitiere ich

Wallichs Hinweis hier noch einmal. Er beschreibt,

daß ein theologischer Zugang zum Radikalen Konstruktivismus bisher nicht gewählt

wurde, nämlich eine theologische Auswertung aller radikalkonstruktivistischen Aus-

sagen über Religion. Hier wäre der Kontextzusammenhang, in den Theologoumena

gestellt werden, zu untersuchen […]. Daneben wäre auch die explizite Bezugnahme

auf religiöse Themen bei Maturana und anderen zu berücksichtigen.7

Zumindest teilweise versucht dieses Kapitel, das genannte Desiderat zu beheben. Eine

Übersicht über alle Aussagen ist dabei selbstverständlich nicht möglich. Auch hat Wal-

lich selbst in seiner Behandlung der religiösen Implikationen bei Gregory Bateson8,

Paul Watzlawick9 und Francisco Varela10 einige Aspekte aufgegriffen. Mein Fokus ver-

bleibt auch in diesem Kapitel auf Heinz von Foerster, Ernst von Glasersfeld, Humberto

R. Maturana sowie Bernhard Pörksen und wird darüber hinaus bloß um einige weiter-

führende Hinweise ergänzt.11

6 An späterer Stelle (Kap. 5.1.1) wird der Religionsbegriff näher spezifiziert. Da hier lediglich die ra-

dikalkonstruktivistischen Aussagen zu Religion und Religiosität (sowie unmittelbar verwandten

Konzepten) dargestellt werden, bedarf es zunächst auch keiner definitorischen Bestimmung von

Religion, die auf anderem Material basiert. Dass damit gewisse Unschärfen provoziert werden,

also bspw. eine engere Trennung von Religion und Religiosität o.Ä. eingefordert werden könnte,

wird damit in Kauf genommen. Zu einer solchen Unterscheidung vgl. u.a. Hermann Schrödter, Die

Religion der Religionen. In: Was ist Religion? Beiträge zur aktuellen Debatte um den Religionsbe-

griff. Hg. v. Tobias Müller/ThomasM. Schmidt. Paderborn 2013. S. 179-194, hier: S. 189 [= Schrödter,

Religion.]; SaskiaWendel, Religionsphilosophie. (Grundwissen Philosophie). Stuttgart 2010. S. 26.

[= Wendel, Religionsphilosophie.]

7 Wallich, Autopoiesis S. 408.

8 Vgl. ebd. S. 407-414.

9 Vgl. ebd. S. 389-407.

10 Vgl. ebd. S. 417-426.

11 Dementsprechend bleiben auch neurokonstruktivistische Ansätze (Gerhard Roth, Wolf Singer

u.a.) außen vor. Dass auch hier Auseinandersetzungen mit religionsbezogenen Fragestellungen

auftreten, zeigt sich exemplarisch an: Frederic H. Peters, Neurophenomenology of the superna-

tural sense in religion. In: Method & Theory in the Study of Religion 16 Heft 2 (2004). S. 122-148.

Eine ebenfalls neurokonstruktivistisch ausgerichtete Untersuchung hat Werner Vogd 2014 zum

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 131

3.1 Bestimmungen und Verständnisse von Religion und Religiosität
im radikalen Konstruktivismus

Von Foerster misst religiösen Fragestellungen einen grundsätzlichen Wert bei. Sie stel-

len seiner Ansicht nach ein »Wurzelproblem der Menschheit«12 dar. In seiner eigenen

Arbeit tritt Religiosität besonders in der Rede von den unentscheidbaren Fragen her-

vor.13 Zur Diskussion um die Anfänge der Welt schreibt er, die Frage gehöre

zu den prinzipiell unbeantwortbaren, unentscheidbaren Fragen, und aus der Wei-

se, wie sie beantwortet wird, kann ich nur erkennen, welchem kulturellen Milieu,

welchem Sprachmilieu, welchem persönlichen Milieu, welchem Glaubensmilieu ein

Mensch angehört, der mit mir diese Frage bespricht.14

Eine eindeutige oder schlichtweg richtige Antwort auf diese Fragen ist in diesem Sin-

ne nicht zu erwarten. Die Beantwortung wird mit der Kontingenz des eigenen Stand-

punktes verbunden, ohne dass daraus Rückschlüsse auf eine davon unabhängige Ant-

Verhältnis von Buddhismus und neurobiologischem Konstruktivismus vorgelegt. Wie der neurobio-

logische Konstruktivismus stelle auch die buddhistische Lehre »ein selbstreferentielles Erkennt-

nissystem« dar.Werner Vogd,Welten ohne Grund. Buddhismus, Sinn und Konstruktion. (Systemi-

sche Horizonte). Heidelberg 2014. S. 14. [= Vogd, Welten.]. Für die Zwecke dieser Arbeit ist Vogds

Text aus zwei Gründen aber nur von geringem Interesse. Zum einen ist sein Verständnis des Kon-

struktivismus stark vonden Erkenntnissen derHirnforschung geprägt. DasGehirn,wenngleichmit

dem gesamten Körper unhintergehbar verbunden (vgl. ebd. S. 64), dient hier als Ausgangspunkt

der Konstruktionalität. Mit dieser Fixierung handelt er sich die in Kap. 2.4 angeführten Einwän-

de ein. Das größere Problem besteht m.E. aber in Vogds Religionsverständnis. Seine Auffassung

des Buddhismus konzentriert sich nämlich eher auf die philosophischen Einsichten, die mit ihm

verbunden werden. Im Epilog schreibt Vogd: »Wenn die Grundthese stimmt, dass unseremensch-

liche Wirklichkeit durch unsere gemeinsame ethische Praxis hervorgebracht wird, ist es vollkom-

men irrelevant, ob ich mich als Buddhist, Christ oder Atheist, als Gläubigen oder als Agnostiker

bezeichne. Entscheidend bleibt allein die Form, in welcher ich mich und andere reflexiv in meiner

Lebenspraxis hervorbringe.« Ebd. S. 222. In der Auseinandersetzungmit dem Religiösen belässt er

es aber nicht bei diesem Gleichmut: »Das Anhängen an religiöse Riten und Dogmen geht unwei-

gerlich mit Ignoranz einher, denn es generiert einen Schleier aus Glaubenssystemen und Konzep-

ten, die denMenschen von derjenigenWirklichkeit abtrennen, die er lebt.« Ebd. S. 223. Zumindest

explizit geht es Vogd folglich überhaupt nicht darum, Religiosität konstruktivistisch zu bearbei-

ten. Entsprechend fällt seine Untersuchung nicht dem Beobachtungsauftrag dieses Kapitels zu.

Auch Arbeiten anderer Konstruktivismen (bspw. Sozialkonstruktivismus) werden in diesem Kapi-

tel nicht weiter dargestellt. Exemplarisch verweise ich an dieser Stelle lediglich auf eine Arbeit, die

einen Eindruck eines sozialkonstruktivistischen Zugangs vermittelt: Kathrin Nieder-Steinheuer,

Religiotainment. Eine konstruktivistische Grounded Theory christlicher Religion im fiktionalen

Fernsehformat. Wiesbaden 2016.

12 Foerster/Bröcker, Teil S. 52. Ähnlich formuliert Pörksen: »Menschen kommen doch gar nicht oh-

ne die Sehnsucht nach etwas Endgültigem und Fraglosem aus. Sie brauchen die Sicherheit des

Absoluten.« Foerster/Pörksen, Lügner S. 34.

13 Zu den unentscheidbaren Fragen vgl. Kap. 2.3.1.

14 Foerster, Anfang S. 31f. In der Auseinandersetzung mit der Arbeit von Foersters (Kap. 2.3.1) wurde

bereits darauf hingewiesen, dass eine solch entschiedene Aussage (bzw. Entscheidung) über die

Unentscheidbarkeit paradox daherkommt. In der theologischenAufarbeitung dieses Kapitelswird

diesem Umstand noch einmal besondere Aufmerksamkeit zukommen. Vgl. Kap. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Konstruktion von Verbindlichkeit

wort gezogen würden. Wer auf Fragen wie die nach dem Anfang der Welt antworte,

betreibe Metaphysik: »Ich, Heinz von Foerster, weiß, was ein Metaphysiker ist: einer,

der prinzipiell unentscheidbare Fragen für sich entscheidet.«15 Durch den Bezug auf

seinen eigenen Standpunkt macht er weiterhin deutlich, dass auch die Frage nach der

Metaphysik selbst eine metaphysische Frage darstellt. Erneut tut sich eine zirkuläre

Denkfigur auf.16 Dass von Foerster damit aber keineswegs unzufrieden ist, zeigt sein

Plädoyer für die Ausweitung derMetaphysik: »Leider ist dieMetaphysik […] in eine Fuß-

mattenposition heruntergerissen worden. Aus dieser Fußmattenposition will ich sie in

den Bereich der legitimen menschlichen Denkformen zurückziehen; in einen Bereich,

in dem man nicht schon weiß, wie alles ist.«17 Seine Kontrastfolie ist erneut der Positi-

vismus. Von Foerster geht es weniger um die konkrete Ausgestaltung einer Metaphysik,

sondern um deren grundlegende Berechtigung, die aus der Einsicht resultiert, nicht al-

les in Kausalität und positivem Wissen auflösen zu können.18 In dieses Interesse fügt

sich auch seinWunderbegriff ein. Auf die Frage, was unter einemWunder zu verstehen

sei, gibt er zu Protokoll:

Wenn ich mich richtig erinnere, wurde Sokrates einmal dieselbe Frage gestellt. Auf

dem Tisch stand eine brennende Kerze. Sokrates zeigte auf die Kerze und sagte: Das

ist ein Wunder, sehen Sie, diese brennende Kerze. Ich bin sehr geneigt, Sokrates zuzu-

stimmen. – Alles ist ein Wunder.19

Der Rekurs auf die Kerze macht noch einmal deutlich, dass von Foerster – wie schon

in seiner Rede von der Nicht-Trivialität der Welt20 – die fundamentale Unerklärbarkeit

auch im Alltäglichen festmacht. Es geht hier nicht um einige ausgewählte Grenzphä-

nomene, sondern um die Erfahrung der radikalen Verschiedenheit des erkennenden

Systems von seiner Umwelt.

Hinzu aber kommt, dass der Wunderbegriff nicht einfach nur die Grenze mensch-

licher Erkenntnistätigkeit bezeichnet, sondern zugleich eine positive Wertung impli-

15 Foerster/Bröcker, Teil S. 12. In der Rezeption von Foersters ist dieser Aspekt bisweilen übersehen

worden. In einem Beitrag zum 100. Geburtstags von Foersters baut Michael Köhler ihn gewisser-

maßen zu einem Anti-Metaphysiker auf. Vgl. Köhler, Zauberer.

16 Vgl. auch Foerster/Bröcker, Teil S. 12: »Wir sind alle Metaphysiker, ohne es zu wissen.«

17 Ebd. S. 11. Dabei gibt es durchaus Stimmen, die gerade den (radikalen) Konstruktivismus dafür

verantwortlich machen, dass die Metaphysik in diese »Fußmattenposition« abgerutscht ist. Ex-

emplarisch: »The point is that once we adopt a constructivist epistemology we can no longer have

a metaphysics in the traditional sense.« George Karuvelil, Constructing ›God‹. A Contemporary In-

terpretation of Religion. In: Heythrop Journal 41 Heft 1 (2000). S. 25-46, hier: S. 35. [= Karuvelil,

God.]

18 Vgl. dazu Wallich, Autopoiesis S. 123-125.

19 Foerster/Pörksen, Lügner S. 63. Klein kommentiert: »Natürlich muß sich schon aus formaler Sicht

diese Behauptung die Frage gefallen lassen, ob nicht bereits die gewählte Form der All-Aussage

ihre Eliminierung intendiert. Denn wo ›alles ein Wunder‹ ist, ist (offenbar) nichts mehr ein ›Wun-

der‹.« Klein, Wahrheit S. 212.

20 Zur Erinnerung zitiere ich noch einmal die entscheidende Schlussfolgerung: »Ich würde sogar

sagen, nichts ist voraussagbar. Alle Systeme, die wir aus dem Universum herausschneiden, sind

nicht-triviale Systeme. Unsere Hoffnung, daß sie trivial sind, ist genau betrachtet ein naiver Glau-

be.« Foerster, Anfang S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 133

ziert. Das Wunder steht bei von Foerster für eine Perspektive des Staunens, der er die

»Idee vollständiger Erklärbarkeit«21 entgegenstellt. Diese Perspektive leitet nicht ein-

fach zu einem Gottesglauben an, eröffnet diesem aber durchaus Räume.22 Wo Religio-

sität diesen Geheimnischarakter betont, entspricht sie der Perspektive des Staunens.

Für von Foerster, der sich selbst in religiöser Hinsicht bescheinigt, »keinen Zugang zu

diesen Dingen«23 zu haben, besteht aber ein Problem in der konkreten Ausgestaltung

von Religion. In seinem Verständnis markiert sie ein Idealbeispiel einer ungedeckten

Inanspruchnahme singulärer Wahrheit mit ihren fatalen Konsequenzen:

auf einmal stehen die großen Armeen der Gläubigen einander gegenüber, sie knien

nieder und beten zu ihrem Gott, daß die Wahrheit, daß ihre Wahrheit siegen möge.

– Wer hat recht? Sind der Wein und das Brot, die zum christlichen Abendmahl ge-

reicht werden, wirklich Blut und Körper Christi, oder handelt es sich beiWein und Brot

um Symbole, die das Blut und den Körper darstellen? Um diese Frage zu entscheiden,

wird geschlachtet und geschlachtet. Und die Armee, die übrigbleibt, verkündet stolz,

im Privatbesitz der Wahrheit zu sein. Sie kann jetzt beginnen, die Überlebenden der

Gegenseite zu bekehren.24

In diesen Auswirkungen steht Religiosität nicht auf Seiten des Wunders im Sinne von

Foersters, sondern ganz im Zeichen positivistischer Bevormundung. Dazu passt eine

weitere Ausführung von Foersters, die sich auf »byzantinische Theologen des 2. Jh.«

bezieht: »Freilich hat der Papst der römischen Kirche […] dieseTheologen als Ketzer ver-

dammt, denn er wollte doch das Verbindungsglied von Gott zu den Gläubigen sein.«25

Und er schließt an:

Das hat den Luther dazu geführt, diese Einbahn-Befehlslinie von Gott zu Papst zu

Mensch in einen Kreis zu schließen, wo der Mensch wieder durch das Gebet an den

Gott herankommen und sich beschweren kann. Daher wurden die ersten Protestanten

soweit wie möglich verbrannt, denn diese Informationsschleife war gefährlich und

mußte unterbrochen werden.26

Von Foerster strengt einen historischen Rekurs an und streicht die Reformationsge-

schichte auf einseitige Gewaltakte im Zeichen überzogener Wahrheitsansprüche zu-

21 Foerster/Pörksen, Lügner S. 31.

22 Das lässt sich mit einer Differenzierung des Wunderbegriffs verbinden, auf die Bruce B. Janz hin-

weist: »we might see at least two accounts, one linked to the Greek thau-mazein (θαυμάζω) tra-

dition and the other to the Latin miracle tradition […]. The former emphasizes the wonder that

comes from uncovering transcendence within the chaotic world, whereas the latter (best seen in

Spinoza’s account of wonder, admiratio, experienced in miracles) is the surprise that comes when

a concept does not fit with an existing set of concepts.« Bruce B. Janz, Mysticism, Wonder, and

Cognition. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 23-24, hier: S. 23. [= Janz, Wonder.]

23 Foerster/Pörksen, Augenblick S. 33.

24 Foerster/Pörksen, Lügner S. 30. Im direkten Kontext dieses Zitats stehen ähnliche Aussagen, die

sich auf »die Kreuzzüge, die endlosen Glaubenskämpfe und die grauenhaften Spielformen der

Inquisition« (ebd. S. 30) als Indizien für die Schädlichkeit des Wahrheitsbegriffs beziehen.

25 Foerster/Glasersfeld, Autobiographie S. 122.

26 Ebd. S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Konstruktion von Verbindlichkeit

sammen. Damit bestätigt er die rein strategische Verwendung historischen Materials,

wie sie in der Auseinandersetzung mit dem Geschichtsverständnis Ernst von Glasers-

felds (Kap. 2.3.2) herausgearbeitet wurde.27

Hinsichtlich der religiösen Beanspruchung vonWahrheit verortet Humberto R.Ma-

turana durchaus ähnlich:

Wenn wir annehmen, dass von diesen sechs Milliarden Menschen [JMH: Weltbevöl-

kerung] etwa fünf Milliarden demWeg der Objektivität ohne Klammern folgen, dann

leben sie letztlich in ein und demselben Realitätsbereich: Manche glauben an Allah,

andere an Jehova oder Jesus, wieder andere verstehen sich als Agnostiker. Einige be-

zeichnen das Bewusstsein als die unbedingt gültige Realität, andere die Materie oder

die Energie, wieder andere favorisieren Ideen und Vorstellungen als die ultimativen

Bezugspunkte ihrer jeweiligen Aussagen. Alle verbindet jedoch eine einzige funda-

mentale Gewissheit: Sie glauben nicht, dass sie glauben, sondern sie glauben zuwissen, denn

sie wissen nicht, dass sie glauben.28

Auch hier wird Religiosität eng mit einem letztlich realistischen Wahrheitsanspruch

verknüpft und auch hier wird die Vielgestalt religiöser Bekenntnisse als Konfliktsze-

nario angedeutet.29 Den Konnex von Gewalt und Religion stellt auch Maturana – wie

von Foerster – anhand des Christentums dar. Er diagnostiziert letztlich eine Antithese:

»Jesus war es, der von Liebe zu seinem Nächsten sprach. Und das Christentum, das an

Krieg und Zerstörung teilgenommen hat, versteht dies seit über 2000 Jahren als ein

Gebot.«30

27 Fraglich ist bei einem solchen Vorgehen aber, welche Abgrenzungsmöglichkeiten es noch gegen-

über Geschichtsfälscher*innen gibt, die – wie Scholl beobachtet – vergleichbar vorgehen: »Holo-

caustleugner und Revisionisten argumentieren historisch scheinbar wissenschaftlich faktenorien-

tiert, allerdings immer einseitig zur Unterstützung ihrer Thesen. Die den eigenen Thesen wider-

sprechenden Fakten werden entweder nicht berücksichtigt oder so uminterpretiert, dass sie zu |

den Thesen passen und sie scheinbar bestätigen.« Scholl, Ideologiekritik S. 55f.

28 Maturana/Pörksen, Tun S. 43. Diese Aussage lässt sich auch auf andere, religionsbezogene Berei-

che beziehen. Maturana schreibt bspw.: »Wenn gegenwärtig von Spiritualität die Rede ist, meint

man jedoch in der Regel eine Erfahrung, die irgendeine ontologische Einsicht und eine Erkenntnis

der wahren Natur bereithält.« Maturana/Pörksen, Erkennen S. 109. Für eine weitere Verknüpfung

von Religion und Objektivität ohne Klammern vgl. Maturana, Realität S. 155; Ludewig/Maturana,

Gespräche S. 12f.

Zu Maturanas Religionsverständnis vgl. Ferdinand Messner, Konstruktivistische Erwachsenenbil-

dung. Darstellung, Analyse und Kritik aus integrativer Perspektive. Freiburg i.Br. 2007. URL: htt

ps://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF (abgerufen am: 17.06.2021).

S. 31. [= Messner, Erwachsenenbildung.]

29 Dass Maturana den Realismus als Königsweg zur Begründung von Unterdrückung ansieht, wurde

bereits ausgeführt. Vgl. Kap. 2.3.3.

30 Maturana/Pörksen, Tun S. 221. Von Glasersfeld konkretisiert diesen Vorwurf historisch und wirft

dem Christentum vor, den totalitären Regime des 20. Jahrhunderts ethisch nichts entgegen ge-

halten zu haben. Vgl. Ernst von Glasersfeld, Relativism, Fascism, and the Question of Ethics in

Constructivism. In: Constructivist Foundations 4 Heft 3 (2009). S. 117-120, hier: S. 119. [= Glasers-

feld, Relativism.]

Paul Watzlawick bezieht sich ebenfalls auf die Inanspruchnahme absoluter Wahrheit, die er mit

Religion in Verbindung bringt. Als Ergebnisse des empfundenen Besitzes solcher Wahrheit ver-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 135

Was sich in den schon zitierten Textstellen andeutet, lässt sich mit Blick auf eine

Aussage Siegfried J. Schmidts noch einmal zuspitzen. In seinem Verständnis dient Re-

ligion nicht mehr als ein Beispiel eines missbräuchlichen Wahrheitsbegriffs, sondern

wird gleich zum Paradebeispiel eines solchen stilisiert. Im Interview führt er aus:

Wer sich im Besitz der Wahrheit wähnt, ist sehr schnell bei der Ideologie. Dann ist es

nicht mehr weit bis zum Fundamentalismus und Terrorismus. Die Geschehnisse um

den Islamischen Staat (IS) zeigen derzeit sehr deutlich, dass es nichts Tödlicheres gibt

als Wahrheitsüberzeugungen, insbesondere religiöse Wahrheitsüberzeugungen. Bei

wissenschaftlichen Wahrheitsüberzeugungen hingegen muss man immer mitbeden-

ken, dass mir jemand meine eigenen Wahrheitshypothesen widerlegen und meine

Sicherheiten erschüttern könnte. Aber einen religiösen Fundamentalisten, den kann

nichts erschüttern. Als Konstruktivist halte ich dagegen: Es gibt ›dieWahrheit‹ nicht.31

All diese Beiträge eint ein latentes/sublimes Religionsverständnis, das nur auf der

Grundlage eines realistischen Erkenntnisrahmens denkbar ist. Im Kontext einer histo-

rischen Auslassung zur Auseinandersetzung zwischen Galileo Galilei und demHeiligen

Robert Kardinal Bellarmin merkt von Glasersfeld an: »Die ontische Wirklichkeit war

Sache des | Glaubens – und die Kirche sah sich als einzige rechtmäßige Verwalterin

aller absoluten Wahrheit und somit allen ›objektiven‹ Wissens.«32 In Abwandlung des

ersten Satzes ließe sich als radikalkonstruktivistisch durchgesetzte Vorstellung wohl

insgesamt festhalten: Die ontische Wirklichkeit ist Sache des Glaubens – und damit

nichts für radikale Konstruktivist*innen…

Deutlicher noch als bei den hier schon zitierten Konstruktivist*innen wird diese

Auffassung in einer Diskussion in der Constructivist Foundations aus dem Jahr 2015, die

dem Zusammenhang von radikalem Konstruktivismus und Religiosität gewidmet ist.

Den Aufschlagmacht dort Andreas Quale, der in seinem grundlegenden Eröffnungsbei-

trag für die Unvereinbarkeit von Religion und radikalem Konstruktivismus argumen-

tiert. Religion fußt nachQuale auf zwei Kernmerkmalen.Das ersteMerkmal bezeichnet

er als supernatural aspect:

a religion will in general exhibit items that (it is assumed) cannot be fully described

by natural science. In other words, a reality is postulated that lies ›above‹ or ›beyond‹

the natural world (hence the name ›super-natural‹), and is populated and governed by

various agents – gods, demons, mystical forces, and so on – that do not obey the laws

of nature that together constitute natural science as we know it. It is then generally

weist er auf die Konzentrationslager der Nationalsozialisten und die Inquisition der katholischen

Kirche. Religion wird auch hier von ihrem Missbrauch her gedacht. Vgl. Paul Watzlawick, Vom

Schlechten des Guten oder Hekates Lösungen. München 1986. S. 103. Zu Watzlawicks Bezugnah-

me auf religiöse Themen vgl. Wallich, Autopoiesis S. 396f.

31 Oliver Geyer, »Es gibt keine Wahrheit, aber wir brauchen sie«. In: fluter. Magazin der Bundeszen-

trale für politische Bildung, 11. November 2014. URL: https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrhei

t-aber-wir-brauchen-sie-0 (abgerufen am: 17.06.2021).

32 Glasersfeld, Konstruktion S. 15f. Deswegen ist es semantisch durchaus konsequent, dass von Gla-

sersfeld die Vorstellung einer beobachtungsunabhängigen Erkennbarkeit der Welt als »fromme

Hoffnung« abtut. Glasersfeld, Wege S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0


136 Konstruktion von Verbindlichkeit

asserted that this supernatural reality exists, in some absolute sense, and that the re-

ligion in question can reveal true knowledge of the supernatural manifestations of the

world.33

Nach Quale tritt unweigerlich der Aspekt des design hinzu, der sich auf die Schöp-

fungsnarrative bezieht: »in the religious conception, the world was designed and cre-

ated in accordance with some plan.«34 Darin liegt für Quale aber eine Konfliktlinie

zu den Ergebnissen der Naturwissenschaften: »science excludes an externally imposed

design, while religion requires it!«35 Explizit wird dies auf den Konflikt zwischen Dar-

winismus und Kreationismus zugespitzt, der ungeachtet inhaltlicher Rückfragen36 bei

weitem nicht auf alle Religionen ausgeweitet werden sollte.37 Die eigentliche Unverein-

barkeit begründet Quale aber weniger mit diesem Konflikt, sondern in Anbetracht des

supernatural aspect. Letztlich nämlich entspreche die Religion in ihrer Konzentration auf

eine übernatürliche Wirklichkeit dem realistischen Erkenntnismodell und sei deshalb

nicht mit einem radikalen Konstruktivismus vereinbar:

Its supernatural aspects, and its doctrine of an externally imposed design, are pre-

sented as being objectively true; and the believers are obliged to accept this truth in

order to be received into the fold. In other words, the believer does not have the op-

tion that is available in RC: to regard the religion simply as constituting a model, con-

33 Andreas Quale, Religion: A Radical-Constructivist Perspective. In: Constructivist Foundations 11

Heft 1 (2015). S. 119-126, hier: S. 122. [= Quale, Religion.]

34 Ebd. S. 122.

35 Ebd. S. 123. Vergleichbar schreiben Maturana und Varela: »Wir müssen auch keine lenkende Kraft

annehmen, damit wir die Richtung der Variationen innerhalb einer Abstammungslinie erklären

können.« Maturana/Varela, Baum S. 129.

36 So entspricht es keineswegs dem biblischen Anspruch, eine genaue Beschreibung oder gar ein

Protokoll der Anfänge der Welt vorzulegen, wie ein Blick auf die biblische Textkomposition ver-

deutlicht. Hier werden zwei Narrative miteinander verbunden, die in teils krassen Gegensätzen

zueinander stehen und nicht ohneWeiteres miteinander harmonisiert werden können (Gen 1,1-31

vs. Genesis 2,4-25). Vom Anspruch der Schrift her eröffnet sich ein Spielraum, Position beziehen

zu können, ohne auf die trennscharfe Differenzierung zwischen Darwinismus auf der einen und

Kreationismus auf der anderen Seite zurückgreifen zu müssen. Hans-Joachim Sander macht dies

an der Sprachform des Mythos fest: »In diesem Sinne bietet die Bibel nach wie vor eine Erklärung

über das, wie dieWelt aufgebaut ist«. Hans-Joachim Sander, Einführung in die Gotteslehre. Darm-

stadt 2006. S. 45. [= Sander, Gotteslehre.] Dass Quale hier eine Engführung vornimmt, wird auch

dann deutlich, wenn versucht wird, Schöpfung in einem (radikal-)konstruktivistischen Sinn zu in-

terpretieren: »In a realist framework, the idea of creation becomes a theory about the origins of

the (one) universe in time, competing with other theories of a scientific cosmology. Constructivist

epistemology, in contrast, since it acknowledges reality to bemuch richer than can be described in

any one construction, has room for a distinctly religious theory of creation.« Karuvelil, God S. 44.

37 Auch wenn die Schöpfungsmythen nämlich religionsumfassend auftreten, stellt sich immer noch

die Frage,welcher Stellenwert diesemAspekt innerhalb der Gesamtkonzeption zukommt. So kom-

mentiert Crane hinsichtlich der Schwierigkeiten, eine angemessene Religionsdefinition zu entwi-

ckeln: »Man muss darüber hinaus ein Verständnis davon entwickeln, was für diese Sicht der Din-

ge von zentraler und was nur von randständiger Bedeutung ist.« Tim Crane, Die Bedeutung des

Glaubens. Religion aus der Sicht eines Atheisten. Übers. v. Eva Gilmer. Berlin 2019. S. 24. [= Crane,

Bedeutung.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 137

structed by the individual knower to generate knowledge that is viable for her, though

not necessarily for other knowers.38

Quale setzt damit ins Wort, was (latent) auch von Humberto R. Maturana, Ernst von

Glasersfeld und Co. vertreten wird. Religion basiert nach ihrem Verständnis auf dem

Realismus und ist ohne ihn nicht zu begründen.39 Dass es gerade in den Religionen eine

38 Quale, Religion S. 125. Vgl. eine vergleichbare Zuordnung: Riegler, Towards S. 9.

39 Eine entsprechende Auffassung findet sich auch bei Peter Janich, dem Begründer des Methodi-

schen Kulturalismus, der dem radikalen Konstruktivismus in einigen Bereichen zwar ähnelt, aber

doch von ihm unterschieden werden sollte. Janich schreibt: »Es ist ein unverzichtbarer Bestandteil

christlicher Glaubensüberzeugung, daß es die Welt oder die Wirklichkeit als Werk eines schöp-

fenden Gottes gibt, die die menschlichen Geschöpfe (mehr oder weniger vollkommen) erkennen

können – und seit dem Kirchenvater Augustinus auch erkennen sollen. Mit anderen Worten: Wer

im Sinne der Wahrheitstheorie von Thomas an der Existenz einer Welt zweifelt, die unabhängig

von menschlichen Erkenntnisbemühungen oder -erfolgen durch den Schöpfungsakt Gottes gesi-

chert ist, verletzt einen fundamentalen Glaubensgrundsatz […]. Der naive wie praktisch alle raffi-

nierten Formen von Realismus sind säkularisierte Formen religiösen Schöpfungsglaubens – auch

wenn diesmanchemNaturwissenschaftler, der von dermenschenunabhängigen Existenz vonNa-

tur oder vonNaturgesetzen spricht, nicht deutlich sein dürfte. Psychologisch gesehenhat dabei die

(dann ›naturalistisch‹ genannte) Grundüberzeugung von Naturwissenschaftlern, die Natur und

ihre Gesetze bestünden menschenunabhängig und würden ihrerseits sogar – z.B. durch ihre Wir-

kung in menschlichen Organismen, in der Evolution menschlicher Erkenntnisfähigkeiten und in

naturwissenschaftlichen Instrumenten – Naturerkenntnis ermöglichen, durchaus religiöse Züge.

Wo angenommen wird, die menschenunabhängige Existenz einer natürlichen (im Sinne von: na-

turgesetzlichen) Wirklichkeit | würde die Naturwissenschaften selbst erst ermöglichen, taugen

deren Resultate nicht mehr, diese Existenz nachträglich zu bestätigen. Denn aus logischen Grün-

den kann keine Theorie ihre eigenenVoraussetzungen bestätigen oder beweisen. Alle Rückschlüs-

se aus anerkannten naturwissenschaftlichen Ergebnissen auf die Existenz ihrer Gegenstände sind

logischnicht haltbar; sie sindnur Scheinargumente. AllenAdäquationsauffassungenderWahrheit

als Entsprechung an eine menschenunabhängige Wirklichkeit liegt damit, auch bei Zuhilfenah-

me der Naturwissenschaften, ein Glaubensakt zugrunde, der nach Art religiöser Glaubensakte zu

begreifen ist«. Janich, Wahrheit S. 38f. Auf die zitierte Textstelle bezieht sich in Auszügen auch

Messner, Erwachsenenbildung S. 159f.

Und auch Josef Mitterer bezieht in seinem Hauptwerk der non-dualistischen Philosophie Stel-

lung zum Zusammenhang von Religion und beobachtungsunabhängiger Realität. Er greift dabei

den Titel seinesWerkes auf: »Das Jenseits der Philosophie schließt nicht nur die außersprachliche

Realität des Realisten und die konstruierte/konstituierte Realität des Relativisten und Idealisten

ein: auch die assoziative Nähe zum Jenseits des Theologen kommt nicht ungelegen. Gott als ge-

rechter Richter zwischen Gut und Böse und dieWirklichkeit als objektive Richterin zwischen wahr

und falsch haben gemeinsam, dass sie Stellvertreter im Diesseits (im Leben, im Diskurs) brau-

chen, um ihre Urteile zu fällen und zu verkünden.« Mitterer, Jenseits S. 10. Auch wenn Mitterer

sich vom Konstruktivismus insofern absetzt, als er ihn ebenso der dualistischen Redeweise zu-

ordnet wie den Realismus, so baut er hier doch eine Parallelkonstruktion zu den schon zitierten

Auffassungen auf. Das Religiöse steht bei ihm ebenso im Bereich des Unverfügbaren (Jenseits)

wie die Auffassung von sprachverschiedenen Objekten. Dass diese Gleichsetzung auf eine Diskre-

ditierung zuläuft, insofern Religion hier mit einer (aus seiner Sicht) ablehnungswürdigen Position

verglichen wird, soll im späteren Verlauf dieses Kapitels expliziert werden.

Bezeichnend ist zudem, dass die – auch vonMitterer – eingeforderte ontologischeNeutralität bei-

zeiten in die Forderung nach einem »ontischen Agnostizismus« umgewandelt wird. U.a. Glasers-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Konstruktion von Verbindlichkeit

breite Tradition der Betonung menschlicher Kontingenz in einem erkenntnistheoreti-

schen Sinne gibt, wird oftmals übersehen. Das relativierende Potential von Religiosität,

das sich darin ankündigt und zu einem späteren Punkt dieser Arbeit näher thematisiert

werden soll40, bleibt als blinder Fleck zurück – oder in denWorten Andreas Quales: »No

such religion is known to me.«41

Quale bezieht sich in seinem Text auf die Grundsatzunterscheidung zwischen ko-

gnitivem und non-kognitivem Wissen. Ersteres »is based on reasoning of some kind,

using rules and procedures that can be agreed on between knowers«42, non-kognitives

Wissen hingegen »deals with personal experiences that cannot be so demonstrated or

communicated: here there simply are no commonly accepted rules of reasoning to agree

on!«43 Auf der Basis dieser Unterscheidung legitimiert Quale zum einen seine eige-

ne Sprechposition, weil er sich als Wissenschaftler in einem wissenschaftlichen Set-

ting (Zeitschrift) implizit dem Bereich des kognitiven Zugangs zuordnet, und wertet

zum anderen seinen Gegenstand (Religion) ab, indem er ihn pauschal der non-kogniti-

ven Alternative zuschiebt. Religion gehöre damit in einen Bereich, der zwar beizeiten

Ähnlichkeiten zu den festen Gesetzmäßigkeiten kognitiver Logik aufweise (»apparently

connected by rules of reasoning that superficially resemble classical logic«44), insgesamt

aber zeige sich: »the premises of this ›logical‹ reasoning are seen to be theological postu-

lates,which are definitely non-cognitive – and in fact unintelligible to anyonewho is not

already among the converted.«45 Kritisiert wird damit bezeichnenderweise die Abhän-

gigkeit religiöser bzw. theologischer Positionen von axiomatischen Ausgangsentschei-

dungen, die sich einem Beweis entziehen. Dass die von Quale herangezogene ›klas-

sische‹ Logik mit dem Gödelschen Unvollständigkeitssatz aber ein Instrument kennt,

das gerade diese Einsicht für die Logik insgesamt formuliert, bleibt unbeachtet.46 Die

schon thematisierte axiomatische Inkompatibilität zwischen Realismus und Konstrukti-

vismus (vgl. Kap. 2.4) fußt auf dieser Einsicht. Eine Sonderrolle für religiöse Denkfigu-

ren lässt sich allein daraus noch nicht ableiten, insofern nicht nur sie auf erste Sätze

verwiesen bleiben, die sie aus dem eigenen Repertoire nicht ableiten können.

Dass Quales Ausgangsunterscheidung gerade vor dem Hintergrund des radikalen

Konstruktivismus problematisch ausfällt, wurde auch von einigen Kommentator*innen

feld, Geschichte S. 17. Die Stoßrichtung verschiebt sich nicht, die Formulierung aber zeugt davon,

wie stark Religion als mit ontologischer Spekulation verbunden gedacht wird.

40 In diese Richtung denkt mit John R. Staver anfanghaft zumindest ein Konstruktivist, insofern er

die oben angedeutete Trennung von Naturwissenschaft und Religion unter konstruktivistischen

Gesichtspunkten fragil werden lässt. Vgl. Staver, Skepticism. Ausführlich werde ich die relativie-

rende Wirkung in Kap. 5.1.1 herausarbeiten.

41 Quale, Religion S. 125.

42 Ebd. S. 120.

43 Ebd. S. 120.

44 Andreas Quale, Is God a Radical Constructivist? Author’s Response. In: Constructivist Foundations

11 Heft 1 (2015). S. 140-147, hier: S: 143. [= Quale, God.]

45 Ebd. S. 143.

46 Vgl. Hoffmann, Unvollständigkeitssätze S. 39f. Außerdemwird auch nicht in den Blick genommen,

dass der radikale Konstruktivismus in seiner Betonung von Zirkularität und Paradoxalität durch-

aus eine kritische Spannung zur Logik herstellt, die Quale wiederholt als primären Bezugspunkt

kognitiven Wissens ausweist. Vgl. u.a. Quale, God S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 139

im entsprechenden Heft der Constructivist Foundations angemerkt. So wurde bspw. dar-

auf hingewiesen, dass durchaus auch Religiosität als kognitive Aktivität begriffen wer-

den könne und dass der auf dieser Unterscheidung basierende Widerspruch zwischen

sience und religion ein »phoney war«, ein Scheinkrieg, sei.47 Andere Stimmen votieren

gleich für einen kompletten Abschied von der Ausgangsunterscheidung.48 Insgesamt

zeigen die Reaktionen auf Quales Artikel Möglichkeiten auf, religiöse Positionen mit

einer radikalkonstruktivistischen Erkenntnistheorie zu verknüpfen.49Was bei den Kri-

tiken aber ausbleibt, ist eine Auseinandersetzung mit dem Religionsbegriff, den Quale

zugrunde legt. Zwar weist bspw.Thomas McCloughlin darauf hin, dass Religion plura-

listischer gedacht werden könne, als Quale es in seiner Darstellung insinuiert50, und

auch Sebastjan Vörös artikuliert eine entsprechende Anfrage:

it would seem thatQuale can posit the clearcut distinction between constructivismand

religious traditions only by ignoring or brushing aside those elements that contradict

his blatantly bipolar view, elements that may perhaps serve as better candidates for a

more meaningful dialogue between the two parties.51

Die Frage nach den relativierenden Gehalten von Religiosität und dem Verhältnis von

Religion und Realismus bleibt jedoch als Desiderat zurück, das erst im fünften Kapitel

(v.a. Kap. 5.1.1.1) ausführlich thematisiert werden wird. An dieser Stelle soll zunächst

eine weitere Sinnlinie zur Erfassung der Bestimmungen von Religion und Religiosität

im radikalen Konstruktivismus aufgegriffen werden, die sich in Quales Unterscheidung

von kognitivem und non-kognitivem Wissen bereits ankündigt. Es geht um die – be-

sonders durch Ernst von Glasersfeld geprägte – Unterscheidung zwischen Rationalität

und Mystik.

47 Vgl. Thomas McCloughlin, The Cognition of Religion: Radical-Constructivist Considerations. In:

Constructivist Foundations 11 Heft 1 (2015). S. 128-131, hier: S. 129. [= McCloughlin, Cognition.]

48 Vgl. Leslie P. Steffe, Can a Radical Constructivist Be Religious? Yes! In: Constructivist Foundations

11 Heft 1 (2015). S. 131-134, hier: S. 131f. [= Steffe, Religious.]; Sebastjan Vörös, Dubious Dichotomies

and Mysterious Mysticisms. In: Constructivist Foundations 11 Heft 1 (2015). S. 135-137, hier: S. 135.

[= Vörös, Dichotomies.]; Jean Paul Van Bendegem, Why I Am a Constructivist Atheist (in a Mean-

ingful Way). In: Constructivist Foundations 11 Heft 1 (2015). S. 138-140, hier: S. 139. Die Zielpunkte

der einzelnen Beiträge – das zeigen die Titel bereits an – unterscheiden sich stark von einander.

Van Bendegem geht es bspw. weniger um eine Verteidigung oder Rehabilitierung der Religiosität

als um die Behauptung der Möglichkeit einer atheistischen Position angesichts des Konstruktivis-

mus. Steffes argumentativer Zielpunkt ist hingegen offen religiös. Er zitiert bspw. affirmativ ein

Statement Katy Ulrichs: »However, because I believe that God designed the universe, I believe that

natural selection is the mechanism he designed.« Steffe, Religious S. 134. Eine Problematisierung

eines solch (rein) additiven Gotteskonzepts findet sich bei Wallich, Autopoiesis S. 262ff.

49 Im Übrigen hat Quale auf die Kommentare reagiert und die Viabilität seiner Unterscheidung ver-

teidigt. Er habe keineswegs behauptenwollen, dass seine Differenzierung die einzigeMöglichkeit

darstelle, dennoch gehe er davon aus, dass sie sich zur Kategorisierung der Phänomene als geeig-

net erwiesen habe. Vgl. Quale, God S. 142.

50 Vgl. McCloughlin, Cognition S. 129f.

51 Vörös, Dichotomies S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Konstruktion von Verbindlichkeit

3.1.1 Rationalität vs. Mystik?

Zur Leistung Giambattista Vicos schreibt von Glasersfeld, dieser zeige »einen Weg, um

zwischen der Sprache desMystikers mit ihren irreduziblenMetaphern und der Sprache

der Vernunft, die in der Erfahrung verankert ist, zu unterscheiden.«52 DiesenWeg seien

in der Philosophiegeschichte auch andere gegangen. Kardinal Bellarmin habe Galileo

bspw. empfohlen, »er solle seine Wissenschaft doch nicht gegen die Überlieferung der

Kirche ausspielen.«53 Er habe damit vorgeschlagen, »das rationale Wissen vom Mysti-

schen, von der mystischen Eingebung, zu trennen«54 und damit eine Unterscheidung

angebahnt, die sich auf das Denken von Glasersfelds »maßgebend«55 ausgewirkt ha-

be.56 Beide Formen unterscheiden sich nach von Glasersfeld durch ihren Erfahrungs-

bezug.Während die Rationalität auf Erfahrung beruhe und durch Testverfahren geprüft

werden könne, gelte dies für mystische Erfahrungen keineswegs: »Gläubige hängen an

dem, was man ihnen predigt oder was sie glauben wollen, wissenschaftliches Wissen

ist an Tests gebunden, die Bekräftigung durch die Erfahrung verlangen.«57 Auch in von

Glasersfelds Texten wird aber nicht deutlich,was wiederum als Kriterium dieser Zuord-

nung von bestehenden oder eben nicht bestehenden Erfahrungsbezügen herangezogen

werden könnte. Mit Kant gehe er davon aus,

daß es logisch un|möglich ist, etwas zu behaupten, was mit Bezug auf eine Welt jen-

seits unserer Erfahrungsschnittstelle rational bewiesen werden könnte. Das Wissen,

das wir rational rechtfertigen können, ist folglich Wissen von der Welt, in der wir fak-

tisch leben, also Wissen, das wir aus unserer Erfahrung gewinnen. Und dieses Wis-

sen kann, was immer wir tun, nur in Begriffen formuliert werden, die wir selbst von

unseren ureigenen menschlichen Arten und Weisen des Wahrnehmens und des be-

grifflichen Denkens abgeleitet haben. Kurzum, der radikale Konstruktivismus besteht

auf der strengen Trennung von Erfahrungswissen und metaphysischem Wissen, und

befaßt sich selbst ausschließlich mit dem Erfahrungswissen.58

In bestätigender Rezeption eines Gedankens Vicos schreibt er zudem: »Gott weiß, was

und wie Er es geschaffen hat, und ebenso können Menschen wissen, was sie selbst kon-

struiert haben; das heißt die Welt der Erfahrung. Was außerhalb liegt, ist der Vernunft

52 Glasersfeld, Ideen S. 94.

53 Foerster/Glasersfeld, Autobiographie S. 123.

54 Ebd. S. 123.

55 Ebd. S. 123.

56 Auch von Foerster bezieht sich auf diese Unterscheidung: »denn dasmystische oder das magische

Denken, wie ich es nenne, hat eine fundamental andere Struktur als das rationale Denken.« Ebd.

S. 123.

57 Glasersfeld, Wege S. 63. In dieser Linienführung fordert auch Schmidt: »Wir brauchen nicht weni-

ger Wissenschaft, sondern bessere, nicht weniger Rationalität, sondern elaboriertere, nicht wol-

kigen Mythos, sondern endlich einmal nichthalbierte Aufklärung.« Siegfried J. Schmidt, Vom Text

zum Literatursystem. Skizze einer konstruktivistischen (empirischen) Literaturwissenschaft. In:

Einführung in den Konstruktivismus. (Schriften der Carl Friedrich von Siemens Stiftung Bd. 5).

Hg. v. Heinz Gumin/Armin Mohler. München 162016. S. 147-166, hier: S. 150. [= Schmidt, Literatur-

system.]

58 Glasersfeld, Wege S. 201f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 141

nicht zugänglich, sondern nur der ›poetischen Vorstellung‹.«59 Die mystische Erfah-

rung – und das entspricht der Analyse des vorhergehenden Unterkapitels – wird wie

die Religiosität und die Metaphysik implizit als ungedeckte ontologische Spekulation

verstanden.60 So schreibt von Glasersfeld an einer Stelle:

Wie Sokrates es sagte: Wissen bedeutet Wiedererkennen. In dem Augenblick, in dem

er das sagte, formulierte er eine Metaphysik. Er meinte mit ›Wiedererkennen‹ nicht,

eine vergangene Erfahrung wieder zu beleben. Er zog den vorschnellen Schluß, daß

etwas, das wiedererkannt wird, existieren muß.61

Im Hintergrund dieser unterschwelligen Zuordnung steht eine Grundunterscheidung,

die von Glasersfeld an späterer Stelle nachliefert. Im Rekurs auf »das alte Griechen-

land«62 differenziert er zwischen:

doxaMeinung oder Erfahrungswissen

episteme rationales Verstehen

gnosis wahres Wissen, wie es von Metaphysikern beansprucht wird

sophiaWeisheit63

Ungeachtet philologischer Detailfragen64 wird hier erneut deutlich, dass von Glasers-

felds Perspektive auf Metaphysik und Mystik durch die Beanspruchung einer Gewiss-

heit gekennzeichnet ist, die er letztlich ontologisch formatiert.65 Hier sticht aber eine

massive theoretische Inkonsistenz durch. Die eigentliche ontologische Spekulation legt

nämlich von Glasersfeld selbst vor, wenn er im Rekurs auf Vico vorschlägt, die Unter-

scheidung von Mystik und Rationalität in der Differenzierung zweier Metapherntypen

auszudrücken:

On the one hand, he [JMH: Vico] says, there are linguistic expressions that use words

associated with some common experience in order to evoke another experience that

would also be accessible towhoever hears or reads themetaphor.We all know this type

of metaphor quite well because it is frequently used in everyday language. To clarify

59 Glasersfeld, Geschichte S. 12.

60 Der Zusammenhang vonMystik undReligion bzw.Mystik als Ausdruck vonReligiositätmuss dabei

an späterer Stelle (Kap. 5.1.2) hergestellt werden. Es gibt durchaus Stimmen, die hier eine strikte

Trennung fordern. Vgl. exemplarisch Vogd, Welten S. 222f.

Für vonGlasersfeld ließe sichMetaphysik wohl schlicht als unzulässige Übertretung einer notwen-

digen ontologischen Neutralität verstehen.

61 Glasersfeld, Wege S. 32.

62 Ebd. S. 198.

63 Ebd. S. 198.

64 So ließe sich durchaus fragen, ob die Übersetzungen der Begriffe so eindeutig ausfällt. Im Fall

von episteme (ἐπιστήμη) könnte bspw. die direkte Verknüpfung zur Rationalität infrage gestellt

werden.

65 Den Ontologiebezug der gnosis stellt von Glasersfeld selbst her. Aus seiner Sicht könne »ein

Mensch, der beansprucht, über Wissen zu verfügen, welches die Welt objektiv repräsentiert, also

so, wie diese Welt vor unserer Erfahrung aussieht, diesen Anspruch nur auf der Grundlage mysti-

scher Offenbarung rechtfertigen.« Ebd. S. 201. Ebenso kategorisiert er selbst die gnosis alsmystisch

und metaphysisch zugleich. Vgl. ebd. S. 201. Eine Trennschärfe beider Konzepte ist bei ihm nicht

zu erkennen. Insgesamt scheint die Metaphysik aber eine umfassendere Kategorie darzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Konstruktion von Verbindlichkeit

its difference from the second type, I shall give an example. If I tell you that the other

day I met my friend Robert, and it was with him in his Ferrari that I flew to Boston,

you understand my metaphoric use of ›flew‹ because both flying and traveling by car

are within the range of your actual (or at least potential) experience and you have no

difficulty in gathering that speed is the characteristic to be transferred.

For the second type, I shall turn to a poet, for instance the author of a psalm, who

wrote: ›If I take the wings of the morning and dwell in the uttermost parts of the sea

…‹. You have no possibility of | interpreting these words as a description of experiences

you have had. Between the wings you have known and your concept of morning there

is a mysterious gap; and the uttermost parts of the sea are altogether outside your

experiential range. This hiatus is characteristic of Vico’s second type of metaphor. It

projects something known into a domain beyond experience or, vice versa, it attributes

a mysterious property to something familiar.66

Der erste Metapherntyp beziehe sich demnach auf tatsächliche Erfahrungen, die inter-

personal geteilt werden könnten. Der zweite Metapherntyp hingegen, für dessen Erläu-

terung wohl nicht zufällig auf die Bibel Bezug genommen wird, stehe für einen mys-

tischen/mysteriösen Spalt (»mysterious gap«), der sich der direkten Erfahrung entziehe.

Eine solche Unterscheidung aber baut auf ontologischen Annahmen auf.67 Sie stehen

in einem hartenWiderspruch zur ontologischen Neutralität, die der radikale Konstruk-

tivismus ansonsten für sich reklamiert. Schon auf der Ebene ihrer Prämissen muss

diese Unterscheidung deswegen als fragwürdig gelten. Ein Blick auf ihre Konsequen-

zen vervollständigt den Eindruck. Von Glasersfeld erweitert die Differenz von Mystik

und Rationalität nämlich: Religiosität und religiöse Praktiken gehören zum Bereich der

Mystik, »[d]ie Naturwissenschaft hingegen erzeugt rationale Konstrukte, derenWert in

ihrer Anwendbarkeit und praktischen Nutzbarkeit liegt.«68 Es scheint für von Glasers-

feld Teil des Kontrasts vonWissenschaft und Religion zu sein, dass »Anwendbarkeit und

praktische Nutzbarkeit« einzig für die Rationalität (Wissenschaft) veranschlagt werden

können. Die pragmatische Dimension aber ist entscheidend für das Konzept der Via-

bilität. Während die Wissenschaft damit (zumindest potentiell) für viabilitätsfähig er-

klärt wird, gilt dies für die Religiosität offenbar nicht.69 Die Unterscheidung vonMystik

und Rationalität führt in dieser Linienführung zu einer erkennbaren Diskreditierung

66 Ernst von Glasersfeld, The Incommensurability of Scientific and Poetic Knowledge. In: World Fu-

tures 53 Heft 1 (1998). S. 19-25, hier: S. 21f.

67 So hält auch Richard H. Jones grundsätzlich fest: »the gap problem presents a very real issue of

whether the subjectivity inherent in any experience can be studied scientifically at all.« Richard H.

Jones, Limitations on the neuroscientific study of mystical experiences. In: Zygon 53 Heft 4 (2018).

S. 992-1017, hier: S. 1000. [= Jones, Limitations.]

68 Glasersfeld, Wege S. 63.

69 Dass hier – wie schon bei Quale – erneut eine implizite Autorisierung der eigenen Sprechposition

als Wissenschaftler stattfindet, versteht sich. Wie der radikale Konstruktivismus in Quales Über-

legungen aufseiten des Kognitiven steht, so stehen radikalkonstruktivistische Positionen bei von

Glasersfeld aufseiten des Rationalen. Die Abgrenzung, die darin deutlich wird, findet sich auch

bei anderen konstruktivistischen Autor*innen. Vgl. bspw. Rusch, Beantwortung S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 143

der Religiosität70, die auch nicht durch von Glasersfelds Hinweise geschmälert wird,

die Wissenschaft könne ebenso nicht alles erklären.71 Interessant ist, dass die Diskredi-

tierung mit einer theoretischen Inkonsistenz einhergeht und sich eben nicht als Kon-

sequenz radikalkonstruktivistischer Überlegungen einstellt. Mit anderen Worten: Die

ontologische Fixierung, die der Religion vorgehalten wird, wird hier selbst zur metho-

dischen Grundlage.72

Dass sich Mystik radikalkonstruktivistisch aber durchaus anders bearbeiten lässt,

zeigt erneut eine Diskussion in der Constructivist Foundations. In seinem Leitartikel geht

Hugh Gash davon aus, dass Mystik und radikaler Konstruktivismus in ihrer Betonung

der Begrenztheit des Menschen eine zentrale Parallele aufweisen: »each note the limits

of human cognition and it seems that at these limits and at moments when knowing is

potentially in the process of being reconstructed, an epiphany may occur.«73 Für solche

Momente der Neuorganisation von Wissen, die potentiell zu Epiphanien führen, be-

zieht er sich auf Lücken »between what we expect and experience.«74 Gash führt weiter

aus:

During construction and reconstruction of ways of knowing there are moments de-

scribed above as inspiring wonder or as epiphanies. Such moments are at the bound-

aries of mystical experience and hold the potential for the emergence of possibilities.

They occur at themoment of achieving a newwayof understanding. So,while construc-

tivism is grounded in processes of validation and of assessing viability, at the moment

of insight there is an interface with mystical experience. Where constructivists em-

phasize the epistemological limits of knowing and eschew ontology, […] the mystical

70 Messner attestiert dem radikalen Konstruktivismus in seiner Dissertationsschrift eine »latente

Religions- und Theologiefeindlichkeit«. Messner, Erwachsenenbildung S. 169.

71 Vgl. Glasersfeld, Wege S. 62f.

72 Eine vergleichbare Umkehrung erkennt auch Stevenson: »So Von Glasersfeld’s rejection of meta-

physics can be seen as a consequence of an instrumentalismwhich is founded, in part, on the type

of empiricism found in Logical Positivism.« Stevenson, Constructivism S. 98.

Diese Einsicht bezieht sich im Übrigen spezifisch auf die vorgeschlagene Trennung von Rationali-

tät und Mystik und lässt sich nicht einfach auf das gesamte Konzept von Glasersfelds ausweiten,

dem ja die angewandten Kriterien entnommen sind. Anders als bspw. Johnson attestiere ich von

Glasersfeld damit nicht, sein gesamtes Konzept sei quasi ontologisch unterhöhlt. Vgl. David Ken-

neth Johnson, Footprints in the Sand: Radical Constructivism and the Mystery of the Other. In:

Constructivist Foundations 6 Heft 1 (2010). S. 90-99, hier: S. 92f.

73 Hugh Gash, Constructivism and Mystical Experience. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1

(2019). S. 1-9, hier: S. 2. [= Gash, Experience.] Einige Einsichten dieses Artikels sind bereits in ei-

ner früheren Veröffentlichung Gashs angelegt. Vgl. Hugh Gash, Faith plays different roles. In: Per-

sonal and Spiritual Development in the World of Cultural Diversity Bd. 7. Hg. v. George E. Lasker/

Kensei Hiwaki. Tecumseh 2010. S. 15-20. Online abrufbar unter: https://cepa.info/2610 (abgerufen

am: 17.06.2021).

Als Beispiel für eine Parallele zwischen Mystik und radikalem Konstruktivismus ließen sich die

schon einbezogenen Aussagen von Foersters zumWunder, aber auch seine Ausweitung der unent-

scheidbaren Fragen auf eine Vielzahl von Bereichen sowie die vollständige Ausweitung der nicht-

trivialen Maschinen auf »[a]lle Systeme, die wir aus dem Universum herausschneiden« begreifen.

Foerster, Anfang S. 50. M.E. deutet sich hier ein weitreichendes Mystifizierungsprogramm an.

74 Gash, Experience S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610


144 Konstruktion von Verbindlichkeit

tradition shows a similar caution while embracing the ›reality of the infinite‹, acknowl-

edging the descriptive limits of language.75

Gashs Rede von den Epiphanien sollte in diesem Kontext aber nicht als Hereinbrechen

einer externen (transzendenten) Realität missverstanden werden. Der Fokus bleibt auf

das Erleben des erkennenden Systems ausgerichtet, das mit seinen bisherigen Mus-

tern an Grenzen stößt. Mithilfe mystischer Rituale sei es dem System nun möglich, die

verlorene Stabilität im Bewusstsein der Kontingenz wieder herzustellen – bspw. durch

die Feier der Sakramente.76 Die Mystik steht für Gash damit keineswegs im Kontrast

zur Viabilität, sondern stellt sich als ein mögliches Instrument ihrer dar: »At moments

when viable possibilities have not appeared, then meditation or contemplation of the

gapmight facilitate the emergence of an insight, whichmight be deemedwonderful.«77

Weil die mystische Erfahrung die Kontingenz betont und eben nicht leugnet, versteht

Gash sie als Moment der auf Zukunft ausgerichteten Umorientierung. Dass sich die

Erfahrung der Kontingenz aber wiederum nicht einfach als Kontingenz der gesamten

Welt generalisieren lässt, sondern immer beim jeweiligen erkennenden System ansetzt,

ist mit Hood nachdrücklich zu betonen: »Gash has an interesting model that could be

more explicitly developed if he were willing to accept that the epistemological limits

of both science and mysticism are not limits of what is ontologically real, but limits

on how that which is ontologically real can be expressed.«78 Auch die Kontingenzauf-

fassung steht in diesem Sinne unter dem Vorbehalt der vielfältigen Limitationen des

erkennenden Systems.

Die Reaktionen auf Gashs Vorschlag fallen überwiegend positiv aus. In direktem

Anschluss schlägt Kenny bspw. vor, von Glasersfelds Unterscheidung zwischen rationa-

lemundmystischenWissen fallen zu lassen: »The task is to reconstrue this pair not as an

internecine dichotomy but as an inseparable twosome.«79Wie Gash votiert auch Kenny

damit für eine stärkere Betrachtung der Gemeinsamkeiten. Ähnlich schreibt DelMonte:

»The interplay between the rational and the mystical may well be the dance of creativ-

ity.«80 Und auch McCloughlin greift Gashs Leitartikel überwiegend affirmativ auf. Sei-

nes Erachtens besteht eine Besonderheit der Verbindung nicht nur in der Fokussierung

der Kontingenz, sondern auch in der produktiven Ausrichtung neuer Muster: »Con-

structivism and mystical traditions both transcend limits in human experience, and

75 Ebd. S. 4.

76 Vgl. ebd. S. 6.

77 Ebd. S. 7.

78 RalphW. Hood, Constructivism andMysticism: Beyond Epistemological Constraints. In: Construc-

tivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 12-13, hier: S. 13.

79 Vincent Kenny, Mystifying Constructivism. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 16-17,

hier: S. 16. [= Kenny, Constructivism.] In eine ähnliche Richtung argumentiert auch Irwin, der die

Verbindung von radikalem Konstruktivismus und Mystik besonders in der Abkehr vom Objekti-

vismus erkennt. Vgl. Jones Irwin, Mysticism and Constructivism with reference to Deconstruction

and Contemporary Education. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 14-15.

80 Michelo DelMonte, Modelling Realities. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 21-22,

hier: S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 145

they appear to have an overlap in how the world is viewed.«81 Auf den Aspekt der Tran-

szendierung werde ich an späterer Stelle noch ausführlich eingehen.82 Für den Moment

genügt die Einsicht, dass sich innerhalb des radikalen Konstruktivismus auch eine an-

dere Argumentationslinie findet, die einer Diskreditierung im Gefolge von Glasersfelds

widerspricht.

Offen bleibt an dieser Stelle aber die Frage, inwiefern Gashs Überlegungen zurMys-

tik religiös formatiert sind: »We are faced with the question of whether the surprise

points to some deeper or transcendent truth (thaumazein), or whether it is novelty (admi-

ratio).«83 Diese Frage markiert innerhalb des radikalen Konstruktivismus eine Leerstel-

le, die nur mithilfe einer grundlegenden Auseinandersetzung mit den vorausgesetzten

Mystik- sowie Religions- bzw. Religiositätsbegriffen geklärt werden kann. Ein entspre-

chender Aufschlag soll im fünften Kapitel dieser Untersuchung versucht werden.84

3.1.2 Gott im radikalen Konstruktivismus?

Neben den Bestimmungen von Religion/Religiosität und Mystik insgesamt finden sich

im radikalen Konstruktivismus aber auch ganz konkrete Aussagen über Gott. Sie werfen

weitere Schlaglichter auf die Rolle des Religiösen im radikalen Konstruktivismus und

lassen bereits erste Konturen der Funktionen erkennen, die religionsbezogenen Aussa-

gen im Diskurszusammenhang zukommen. Eine Analyse dieser Funktionen wird das

nächste Kapitel leisten.

Humberto R. Maturana setzt sich im Gespräch mit Bernhard Pörksen der Frage

nach der Bedeutung des Gottesbegriffs aus:

Das Wort Gott steht für eine menschliche Vorstellung, die ihre Bedeutung und Macht

in unserer Welt entfaltet hat. Zahlreichen Menschen erscheint Gott als ein intelligen-

tes und schöpferischesWesen, das uns nach seinemEbenbild erschaffen hat. Entschei-

dend ist, dass ihnen die Rede von einem Gott die Möglichkeit bietet, von einer unfass-

lichen Präsenz und einer Verbundenheit mit der Quelle der Existenz zu sprechen, über

die sich eigentlich nicht sprechen lässt.Wenn ich nunGott als die Quelle von allem ver-

stehe, dannwird er keineswegs überflüssig: Es ist – so gesehen – Ausdruck der Existenz

Gottes, dass das Lebendige sich bildet, wenn bestimmte Bedingungen vorliegen.85

81 Thomas McCloughlin, The Constructivism of Mystical Theology. In: Constructivist Foundations 15

Heft 1 (2019). S. 18-20, hier: S. 20. Zurecht weist Janz m.E. darauf hin, dass ein (wenn auch berech-

tigtes) Mystifizierungspogramm keineswegs die Suche nach Gründen und neuen Lösungen aus-

schließen sollte. Vgl. Janz, Wonder S. 24. Auch bei Gash wird Mystifizierung angesichts der Kon-

tingenz nicht als Rückzug, sondern als Aufbruch verstanden. Vgl. Gash, Experience.

82 Vgl. v.a. Kap. 5.1.1.1.

83 Janz, Wonder S. 23f.

84 Vgl. Kap. 5.1.2. Erst dort wird auch die in der Mystikforschung geführte Diskussion zwischen Kon-

struktivismus und Perennialismus aufgegriffen (Kap. 5.1.2.2). Dass das Label Konstruktivismus in die-

sem Zusammenhang keine nennenswerten Überschneidungen zu den erkenntnistheoretischen

Reflexionen des radikalen Konstruktivismus aufweist, sei an dieser Stelle bereits vorweggenom-

men.

85 Maturana/Pörksen, Tun S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Konstruktion von Verbindlichkeit

Auf Pörksens Nachfrage, ob Gott denn nun existiere, entgegnet Maturana:

Ich selbst wurde am Ende eines Vortrages einmal gefragt: ›Glauben Sie an Gott?‹ Mei-

ne Antwort war: ›Ich existiere im Königreich Gottes.‹ Der Fragende meldete sich noch-

mals: ›Glauben Sie an Gott?‹ Wieder sagte ich zu ihm: ›Ich existiere im Königreich Got-

tes.‹ Und er meldete sich erneut: ›Nochmals: Glauben Sie nun oder glauben Sie nicht

an Gott?‹ – ›Würden Sie mich mehr oder weniger mögen‹, so sagte ich schließlich zu

ihm, ›wenn ich diese Frage bejahe oder wenn ich sie verneine?‹ Seine Hartnäckigkeit

basierte auf dem Bedürfnis nach Diskriminierung.86

Und er fügt an: »Wer an Gott glaubt, wird von starken Zweifeln geplagt.«87 In Matu-

ranas Verständnis ist die Beantwortung der Gottesfrage dem Menschen radikal entzo-

gen.Gott lässt sich – so legen es die wenigen Zeilen nahe –nur von den Zuschreibungen

her behandeln, mit denen Menschen ihn versehen. Die Existenzfrage ergibt in diesem

Kontext wenig Sinn. Die Anekdote, mit der Maturana auf sie eingeht, hebt wiederum

auf die Wirkung ab, die einer entsprechenden theologischen Festlegung zukommt. In

diesem Fall ist es die Diskriminierung, im ersten Zitat ist es hingegen das Empfinden

der Verbundenheit. Die Spannung beider Erlebnisse verknüpft sich mit der Gebunden-

heit der Perspektive. Folglich gibt es keine eindeutige Wirkung einer fixierten Größe,

sondern bloß die Verantwortlichkeit des erkennenden Systems für seine eigene Vor-

stellung von Gott. Der Hinweis auf die damit verbundenen Zweifel liest sich wegen der

Rückführung auf das »Bedürfnis nach Diskriminierung« zwar herabsetzend, könnte

im radikalkonstruktivistischen Zusammenhang aber durchaus gegenteilig gelesen wer-

den: Wer glaubt, setzt sich dem Zweifel und der Unsicherheit der eigenen Kontingenz

aus.88 Mit Wallich lässt sich deshalb formulieren: »Der Gegenbegriff zum Glauben ist

nicht Zweifel, sondern Abbruch des kritisch-fragenden Suchens. Der Glaube also findet

seinenWiderpart im (selbst-)kritiklosen Statuieren absoluter, unverrückbarerWahrhei-

ten.«89

Gott wird bei Maturana zu einer starken Grenzfigur aufgebaut, die sich durch ma-

ximale Entzogenheit auszeichnet.90 Sie steht für die Imagination der Kontingenzlosig-

keit, die aber nur in der Kontingenz gedacht werden kann: »Gott wäre in der Lage, über

86 Ebd. S. 108.

87 Ebd. S. 108.

88 Ein Zweifel, von dem Maturana auch biographisch berichtet: »Im Alter von elf Jahren verließ ich

die katholische Kirche, weil ich – im Angesicht all des Leidens – begann, Gott für ungerecht zu hal-

ten. Wie konnte ein allmächtiger, allwissender und gütiger Gott die zahllosen Ungerechtigkeiten,

die sich mir zeigten, zulassen? Seine Güte widersprach, so stellte ich fest, der Allmacht und der

Allwissenheit, die man ihm zuschrieb.« Ebd. S. 164.

89 Wallich, Autopoiesis S. 437. Zum Verhältnis von Glauben und Zweifeln vgl. ausführlicher Veronika

Hoffmann, zweifeln und glauben. Stuttgart 2018.

90 Darin besteht dann eben die Parallele zur Annahme einer beobachtungsunabhängigen Realität,

wie oben bereits abstrahiert wurde. Die Vorstellung von Religiosität als realistischer Spekulati-

on setzt sich hier fort. Eine explizite Parallelisierung nimmt bspw. Hejl vor, dem hinsichtlich der

Rede von der Realität »scheint […], dass es damit wie mit Göttervorstellungen ist: manche Men-

schen brauchen sie… Ich werde auf ›Die Realität‹ nicht weiter eingehen.« Peter M. Hejl, Radikaler

Konstruktivismus und Nischenkonstruktion: erkenntnis- und evolutionstheoretischer Konstrukti-

vismus. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von Gla-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 147

alles zu sprechen, ohne es zu beobachten, da er alles ist. Aber wir besitzen diese Fä-

higkeit Gottes nicht, da wir unvermeidlich als menschliche Wesen operieren müssen.

Es lässt sich nichts sagen, ohne dass es eben eine Person ist, die etwas sagt.«91 Und

auch von Glasersfeld macht diesen Aspekt stark, wenn er kommentiert: »Die Perspek-

tive Gottes ist eine Metapher für die Unmöglichkeit, ein unverfälschtes Bild der Welt

an sich zu gewinnen.«92 Doch auch diese Metapher bleibt gebunden: Er selbst »glaube

nicht, dass wir Gott begreifen.«93 Eine finale Absage würde in den performativen Wi-

derspruch führen. Von Glasersfeld glaubt, dass Gott nicht begriffen wird.94 Es ist ein

Gefüge, das der radikalkonstruktivistischen Neutralität in ontologischen Fragen ähnelt.

In beiden Fällen werden sichere Aussagen über den Bereich außerhalb des erkennenden

Systems vermieden. Besieht man nun aber einen weiteren Text von Glasersfelds, wird

dieser Interpretation ein Bruch zugefügt. In einer bislang unveröffentlichten Notiz mit

dem TitelThe Incredible God, die sich im Besitz des Ernst-von-Glasersfeld-Archivs unter

dem Dach des Forschungsinstituts Brenner-Archiv an der Universität Innsbruck befin-

det und an dieser Stelle nicht in Gänze zitiert werden darf, unterzieht von Glasersfeld

die Idee eines personalen Schöpfergotts einer kritischen Prüfung.95 Er bezieht sich da-

bei besonders auf die jüdisch-christliche Tradition und ihreDoppelattribuierungGottes

als allmächtig und gütig. Dieses Gottesbild kontrastiert von Glasersfeld nun aber mit

den leidvollen Einrichtungen der Welt, die ein entsprechender Gott hätte in ihren Wir-

kungen antizipierenmüssen. Da sie aber dennoch nicht ausgeräumt sind, stellt sich für

von Glasersfeld eine Spannung zur Güte ein, die ihn dazu motiviert, diesem Gottesbild

eine Absage zu erteilen. Letztlich aktualisiert er damit die klassische Theodizee. Was

ihm hingegen möglich scheint, ist ein als abstrakte Erstursache verstandener Gott, der

sich – ähnlich deistischen Konzeptionen – aus seiner Schöpfung zurückzieht. In der

Notiz heißt es: »If, on the other hand, a mysterious power started it all and left it to

itself, that is to a stuttering, slumbering evolution by accidents, then there is no one to

sersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 373-394,

hier: S. 385. [= Hejl, Nischenkonstruktion.]

Implizit findet sich eine Parallelisierung bei Schmidt, wenn er schreibt: »And one of the insights of

such a constructivism is the view that there is no ticket to ›the reality‹ – at least not in our lifetimes.«

Schmidt, Future S. 442. Eine Kenntnis von der Realität bleibt dem erkennenden System verwehrt,

es hat – ganz radikalkonstruktivistisch gedacht – stets nur mit den eigenen Konstruktionen zu

tun. Mit dem angefügten Zusatz stellt Schmidt aber in Aussicht, dass sich diese Unzugänglichkeit

vielleicht postmortal aufheben lassen könnte. Eine Überlegung, die dem theologischen Konzept

des eschatologischen Vorbehalts ähnelt.

91 Maturana/Pörksen, Tun S. 26.

92 Pörksen/Glasersfeld, Kopf S. 48. Auch Pörksen versteht Gott in erster Linie als Denkfigur der Alteri-

tät und Unbegreiflichkeit. Vgl. ebd. S. 49; Pörksen/Schulz von Thun, Kommunikation S. 205.

93 Pörksen/Glasersfeld, Kopf S. 48.

94 Diese Interpretation ist bewusst ›gutwillig‹. An anderer Stelle – im erneuten Rekurs auf die schon

kritisierte Unterscheidung zwischen rationalem und mystischem Wissen – sagt er: »Doch wir

schaffen alle unsere Vernunftbegriffe aufgrund unserer Erlebnisse – darum ist es unmöglich, Gott

mit diesen Begriffen zu erfassen.« Foerster/Glasersfeld, Autobiographie S. 122. Mit dem Verweis

auf die Unmöglichkeit einer Erkenntnis Gottes formuliert er nämlich durchaus eine finale Absage.

95 Vgl. Ernst von Glasersfeld, The Incredible God (unpubliziertes Manuskript). Universität Innsbruck,

Forschungsinstitut Brenner-Archiv, Nachlass Ernst von Glasersfeld, Signatur 148-14-02.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Konstruktion von Verbindlichkeit

blame, even if what has developed is not all to our liking.«96 Gott wird hier weniger als

Metapher für die Unmöglichkeit einer allumfassenden Perspektive verstanden, sondern

unter den Vorzeichen monotheistischer Gottesvorstellungen bestimmt. Damit nimmt

von Glasersfeld eine implizite Kritik der Theologie vor, insofern er das jüdisch-christli-

che Gotteskonzept als Versuch kennzeichnet, einer mystischen Instanz mit rationalen

Mitteln beizukommen. Ganz auf der Linie der oben bereits behandelten Dichotomie

von Mystik und Rationalität markiert ein solcher Versuch für von Glasersfeld aber eine

ungedeckte Spekulation, der noch dazu die Plausibilität abgeht.97

3.2 Funktionen religiöser Motive im radikalen Konstruktivismus

Neben diesen Bestimmungen und Auffassungen zu religiösen Phänomenen lässt sich

im radikalen Konstruktivismus aber noch eine weitere relevante Dimension ausma-

chen. Die Rede vom Religiösen wird nämlich in die Gesamtargumentation integriert

und weitreichend funktionalisiert. M.E. lassen sich dabei vor allem zwei Funktionen

unterscheiden.98

A) (Negativ-)Illustration

Eine erste Funktion ergibt sich aus dem schon skizzierten Eindruck, dass Religion im

radikalen Konstruktivismus oft von ihrem historischen Missbrauch her gedacht wird.

In Anbetracht der pragmatischen Dimension radikalkonstruktivistischen Denkens ist

ein Blick auf die Institutionalisierungen und Konkretionen religiöser Überzeugungen

durchaus konsequent, die starke Fokussierung auf die gewalttätige Durchsetzung von

Glaubensüberzeugungen sorgt aber für eine heftige Einseitigkeit.99 Ein solcher Um-

gang mit Religion stellt freilich kein Alleinstellungsmerkmal des radikalen Konstrukti-

vismus dar. Vielmehr verbindet diese Strategie verschiedenste Diskurse leitmotivisch

miteinander. Im Prolog seines Großwerks über Toleranz und Gewalt im Christentum

weist Arnold Angenendt darauf hin, »[d]aß bei Polemik gegen Christentum und Reli-

gion auch wissenschaftliche Berühmtheiten ihre Fachgrenzen überschreiten und dabei

historische Greuel vorschieben«100. Genau dieses Muster bedienen auch einige Vertre-

ter*innen des radikalen Konstruktivismus. Das Religiöse wird in dieser Linienführung

zum Abgrenzungsfall par excellence.

Das schlägt sich auch sprachlich nieder. Besonders deutlich wird dies bei Bernhard

Pörksen, der auf religiöse Sprache in der Regel dann zurückgreift, wenn er etwas aus-

96 Ebd.

97 Mit seiner Erörterung zur Theodizee-Problematik lässt er sich nämlich auf eine rationale Bearbei-

tung Gottes ein und kommt darin zu dem Schluss, dass dieses Konzept nicht taugt.

98 Es handelt sich um eine heuristische und nicht völlig trennscharfe Unterscheidung. Zumindest

ließen sich einige der angeführten Aussagen wohl auch der je anderen Kategorie zuordnen.

99 Scheible formuliert: »Die Begründer des Radikalen Konstruktivismus sehen offensichtlich die Ge-

fahr des Fundamentalismus hinter den institutionalisierten Religionen lauern.« Scheible, Entste-

hung S. 215.

100 Arnold Angenendt, Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert. Münster
52018. S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012 - am 14.02.2026, 16:59:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

