3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion
und Religiositat

Dass religionsbezogene Fragestellungen im radikalkonstruktivistischen Theoriegebau-
de nur randstindig vorkommen, wurde in dieser Arbeit bereits angedeutet.! Um die-
sen Eindruck zu illustrieren, sei auf eine statistische Auswertung der konstruktivis-
tisch bedeutsamen Zeitschrift Constructivist Foundations hingewiesen. Ihr Herausgeber,
Alexander Riegler, gibt in einem Aufsatz an, bis Juli 2018 sei von den knapp 500 abge-
druckten target articles blofk ein Artikel aus dem Bereich der Theologie gekommen.> Zum
Vergleich: Die Philosophie stellte im gleichen Zeitraum 139 Artikel.> Uber die Qualitit
des einen Artikels ist damit freilich nichts gesagt, ebensowenig soll damit eine kla-
re Trennung zwischen Theologie und Konstruktivismus behauptet werden. Die Zahlen
verstirken und illustrieren lediglich den schon skizzierten Eindruck, der auch anhand
einzelner Aussagen hergeleitet werden konnte. Um an dieser Stelle nur zwei zu nen-
nen: Einer Tagungsdokumentation ist folgende Aussage Humberto R. Maturanas zu
entnehmen: »I am not interested in transcendence«*. Und in einem Band Ernst von
Glasersfelds findet sich die schlichte Anmerkung, dass »der radikale Konstruktivismus
keine theologischen Ambitionen hegt<®.

1 Diesen Eindruck teiltinsgesamt auch Wallich, obwohl eran einer Stelle schreibt, dass »[iJnnerhalb
des Radikalen Konstruktivismus [..] ja hdufiger die Themen Religion und Sinn bzw. Funktion von
Religion angesprochen« werden. Wallich, Autopoiesis S. 99. Dabei aber verweist er doch eher auf
systemtheoretische Untersuchungen. Er beobachtet aufRerdem, »daR die radikalkonstruktivisti-
sche Behandlung religioser Themen fast immer im Rahmen von therapeutisch-psychologischen
Fragen steht.« Ebd. S.397.

2 Vgl. Alexander Riegler, Publish or Perish: Opportunities for Constructivists. In: Radikaler Konstruk-
tivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von Glasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo
Hug/losef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 457-476, hier: S. 464.

3 Vgl. ebd. S. 464.

4 Humberto R. Maturana/Michel Bitbol/Pier Luigi Luisi, The Transcendence of the Observer Discus-
sions at the Conference »The Ethical Meaning of Francisco Varela’s Thought«. In: Constructivist
Foundations 7 Heft 3 (2012). S. 174-179, hier: S.176.

5 Glasersfeld, Wege S. 200.

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Konstruktion von Verbindlichkeit

Ein genauerer Blick auf die religionsbezogenen Aussagen innerhalb des radikalkon-
struktivistischen Diskurszusammenhangs zeigt aber, dass es mit diesen beiden Aussa-
gen nicht getan ist. Ein differenziertes Bild ist vonnéten, um den radikalkonstruktivisti-
schen Umgang mit Religion/Religiositit nachzuzeichnen und zugleich seine Funktion
innerhalb des Diskurszusammenhangs zu beleuchten. Im Folgenden geht es deshalb
um eine Zusammenschau verschiedener Positionen zu Religion und Religiositit® sowie
um eine Analyse der Funktionen, die diesen Positionen innerhalb der radikalkonstruk-
tivistischen Gesamtargumentation zukommt. Die theologischen Anschlussmoglichkei-
ten, die in diesem Kapitel lediglich als Spuren angelegt werden, miinden im finften
Kapitel dieser Arbeit in eine ausfithrliche theologische Kommentierung.

Dass die Ausfithrungen dieses Kapitels daran arbeiten, ein Forschungsdesiderat zu
beheben, das Matthias Wallich bereits in seiner 1999 erschienenen Dissertationsschrift
ausgewiesen hat, wurde in der Einleitung bereits erwihnt. Zur Erinnerung zitiere ich
Wallichs Hinweis hier noch einmal. Er beschreibt,

daf? ein theologischer Zugang zum Radikalen Konstruktivismus bisher nicht gewahlt
wurde, ndmlich eine theologische Auswertung aller radikalkonstruktivistischen Aus-
sagen (iber Religion. Hier wire der Kontextzusammenhang, in den Theologoumena
gestellt werden, zu untersuchen [..]. Daneben ware auch die explizite Bezugnahme
auf religidse Themen bei Maturana und anderen zu beriicksichtigen.”

Zumindest teilweise versucht dieses Kapitel, das genannte Desiderat zu beheben. Eine
Ubersicht iiber alle Aussagen ist dabei selbstverstindlich nicht méglich. Auch hat Wal-
lich selbst in seiner Behandlung der religidsen Implikationen bei Gregory Bateson®,
Paul Watzlawick® und Francisco Varela' einige Aspekte aufgegriffen. Mein Fokus ver-
bleibt auch in diesem Kapitel auf Heinz von Foerster, Ernst von Glasersfeld, Humberto
R. Maturana sowie Bernhard Porksen und wird dariiber hinaus blof um einige weiter-

fithrende Hinweise erginzt."

6 An spaterer Stelle (Kap. 5.1.1) wird der Religionsbegriff niher spezifiziert. Da hier lediglich die ra-
dikalkonstruktivistischen Aussagen zu Religion und Religiositat (sowie unmittelbar verwandten
Konzepten) dargestellt werden, bedarf es zunachst auch keiner definitorischen Bestimmung von
Religion, die auf anderem Material basiert. Dass damit gewisse Unscharfen provoziert werden,
also bspw. eine engere Trennung von Religion und Religiositit o.A. eingefordert werden kénnte,
wird damit in Kauf genommen. Zu einer solchen Unterscheidung vgl. u.a. Hermann Schrodter, Die
Religion der Religionen. In: Was ist Religion? Beitrage zur aktuellen Debatte um den Religionsbe-
griff. Hg. v. Tobias Miiller/Thomas M. Schmidt. Paderborn 2013. S.179-194, hier: S. 189 [= Schrodter,
Religion.]; Saskia Wendel, Religionsphilosophie. (Grundwissen Philosophie). Stuttgart 2010. S. 26.
[= Wendel, Religionsphilosophie.]

7 Wallich, Autopoiesis S. 408.

8 Vgl. ebd. S. 407-414.

9 Vgl. ebd. S.389-407.

10 Vgl .ebd.S. 417-426.

1 Dementsprechend bleiben auch neurokonstruktivistische Ansatze (Gerhard Roth, Wolf Singer
u.a.) auflen vor. Dass auch hier Auseinandersetzungen mit religionsbezogenen Fragestellungen
auftreten, zeigt sich exemplarisch an: Frederic H. Peters, Neurophenomenology of the superna-
tural sense in religion. In: Method & Theory in the Study of Religion 16 Heft 2 (2004). S.122-148.
Eine ebenfalls neurokonstruktivistisch ausgerichtete Untersuchung hat Werner Vogd 2014 zum

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

Bestimmungen und Verstandnisse von Religion und Religiositdt
im radikalen Konstruktivismus

Von Foerster misst religiésen Fragestellungen einen grundsitzlichen Wert bei. Sie stel-

len seiner Ansicht nach ein »Wurzelproblem der Menschheit«'* dar. In seiner eigenen

Arbeit tritt Religiositit besonders in der Rede von den unentscheidbaren Fragen her-

Vor.

.1 Zur Diskussion um die Anfinge der Welt schreibt er, die Frage gehére

zu den prinzipiell unbeantwortbaren, unentscheidbaren Fragen, und aus der Wei-
se, wie sie beantwortet wird, kann ich nur erkennen, welchem kulturellen Milieu,
welchem Sprachmilieu, welchem personlichen Milieu, welchem Glaubensmilieu ein
Mensch angehért, der mit mir diese Frage bespricht.'*

Eine eindeutige oder schlichtweg richtige Antwort auf diese Fragen ist in diesem Sin-

ne nicht zu erwarten. Die Beantwortung wird mit der Kontingenz des eigenen Stand-

punktes verbunden, ohne dass daraus Riickschliisse auf eine davon unabhingige Ant-

Verhiltnis von Buddhismus und neurobiologischem Konstruktivismus vorgelegt. Wie der neurobio-
logische Konstruktivismus stelle auch die buddhistische Lehre »ein selbstreferentielles Erkennt-
nissystem«dar. Werner Vogd, Welten ohne Grund. Buddhismus, Sinn und Konstruktion. (Systemi-
sche Horizonte). Heidelberg 2014. S.14. [= Vogd, Welten.]. Fiir die Zwecke dieser Arbeit ist Vogds
Text aus zwei Griinden aber nur von geringem Interesse. Zum einen ist sein Verstindnis des Kon-
struktivismus stark von den Erkenntnissen der Hirnforschung gepragt. Das Gehirn, wenngleich mit
dem gesamten Korper unhintergehbar verbunden (vgl. ebd. S. 64), dient hier als Ausgangspunkt
der Konstruktionalitit. Mit dieser Fixierung handelt er sich die in Kap. 2.4 angefiihrten Einwan-
de ein. Das grofiere Problem besteht m.E. aber in Vogds Religionsverstindnis. Seine Auffassung
des Buddhismus konzentriert sich namlich eher auf die philosophischen Einsichten, die mit ihm
verbunden werden. Im Epilog schreibt Vogd: »Wenn die Grundthese stimmt, dass unsere mensch-
liche Wirklichkeit durch unsere gemeinsame ethische Praxis hervorgebracht wird, ist es vollkom-
men irrelevant, ob ich mich als Buddhist, Christ oder Atheist, als Glaubigen oder als Agnostiker
bezeichne. Entscheidend bleibt allein die Form, in welcher ich mich und andere reflexiv in meiner
Lebenspraxis hervorbringe.« Ebd. S. 222. In der Auseinandersetzung mit dem Religiésen belasst er
es aber nicht bei diesem Gleichmut: »Das Anhangen an religiose Riten und Dogmen geht unwei-
gerlich mit Ignoranz einher, denn es generiert einen Schleier aus Glaubenssystemen und Konzep-
ten, die den Menschen von derjenigen Wirklichkeit abtrennen, die er lebt.«Ebd. S. 223. Zumindest
explizit geht es Vogd folglich ilberhaupt nicht darum, Religiositat konstruktivistisch zu bearbei-
ten. Entsprechend fillt seine Untersuchung nicht dem Beobachtungsauftrag dieses Kapitels zu.
Auch Arbeiten anderer Konstruktivismen (bspw. Sozialkonstruktivismus) werden in diesem Kapi-
tel nicht weiter dargestellt. Exemplarisch verweise ich an dieser Stelle lediglich auf eine Arbeit, die
einen Eindruck eines sozialkonstruktivistischen Zugangs vermittelt: Kathrin Nieder-Steinheuer,
Religiotainment. Eine konstruktivistische Grounded Theory christlicher Religion im fiktionalen
Fernsehformat. Wiesbaden 2016.

Foerster/Brocker, Teil S.52. Ahnlich formuliert Pérksen: »Menschen kommen doch gar nicht oh-
ne die Sehnsucht nach etwas Endgiiltigem und Fraglosem aus. Sie brauchen die Sicherheit des
Absoluten.« Foerster/Porksen, Liigner S. 34.

Zu den unentscheidbaren Fragen vgl. Kap. 2.3.1.

Foerster, Anfang S. 31f. In der Auseinandersetzung mit der Arbeit von Foersters (Kap. 2.3.1) wurde
bereits darauf hingewiesen, dass eine solch entschiedene Aussage (bzw. Entscheidung) tiber die
Unentscheidbarkeit paradox daherkommt. In der theologischen Aufarbeitung dieses Kapitels wird
diesem Umstand noch einmal besondere Aufmerksamkeit zukommen. Vgl. Kap. 5.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

131


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Konstruktion von Verbindlichkeit

wort gezogen wiirden. Wer auf Fragen wie die nach dem Anfang der Welt antworte,
betreibe Metaphysik: »Ich, Heinz von Foerster, weify, was ein Metaphysiker ist: einer,
der prinzipiell unentscheidbare Fragen fiir sich entscheidet.«’> Durch den Bezug auf
seinen eigenen Standpunkt macht er weiterhin deutlich, dass auch die Frage nach der
Metaphysik selbst eine metaphysische Frage darstellt. Erneut tut sich eine zirkuldre
Denkfigur auf.'® Dass von Foerster damit aber keineswegs unzufrieden ist, zeigt sein
Plidoyer fiir die Ausweitung der Metaphysik: »Leider ist die Metaphysik [...] in eine Fuf3-
mattenposition heruntergerissen worden. Aus dieser Fufmattenposition will ich sie in
den Bereich der legitimen menschlichen Denkformen zuriickziehen; in einen Bereich,
in dem man nicht schon weif}, wie alles ist.«!7 Seine Kontrastfolie ist erneut der Positi-
vismus. Von Foerster geht es weniger um die konkrete Ausgestaltung einer Metaphysik,
sondern um deren grundlegende Berechtigung, die aus der Einsicht resultiert, nicht al-
les in Kausalitit und positivem Wissen auflésen zu konnen.'® In dieses Interesse fiigt
sich auch sein Wunderbegrift ein. Auf die Frage, was unter einem Wunder zu verstehen
sei, gibt er zu Protokoll:

Wenn ich mich richtig erinnere, wurde Sokrates einmal dieselbe Frage gestellt. Auf
dem Tisch stand eine brennende Kerze. Sokrates zeigte auf die Kerze und sagte: Das
ist ein Wunder, sehen Sie, diese brennende Kerze. Ich bin sehr geneigt, Sokrates zuzu-
stimmen. — Alles ist ein Wunder."

Der Rekurs auf die Kerze macht noch einmal deutlich, dass von Foerster — wie schon
in seiner Rede von der Nicht-Trivialitit der Welt?® — die fundamentale Unerklirbarkeit
auch im Alltéglichen festmacht. Es geht hier nicht um einige ausgewéhlte Grenzphi-
nomene, sondern um die Erfahrung der radikalen Verschiedenheit des erkennenden
Systems von seiner Umwelt.

Hinzu aber kommt, dass der Wunderbegriff nicht einfach nur die Grenze mensch-
licher Erkenntnistatigkeit bezeichnet, sondern zugleich eine positive Wertung impli-

15 Foerster/Brocker, Teil S.12. In der Rezeption von Foersters ist dieser Aspekt bisweilen ibersehen
worden. In einem Beitrag zum 100. Geburtstags von Foersters baut Michael Kéhler ihn gewisser-
maflen zu einem Anti-Metaphysiker auf. Vgl. Kéhler, Zauberer.

16 Vgl. auch Foerster/Brocker, Teil S.12: »Wir sind alle Metaphysiker, ohne es zu wissen.«

17 Ebd. S.11. Dabei gibt es durchaus Stimmen, die gerade den (radikalen) Konstruktivismus dafiir
verantwortlich machen, dass die Metaphysik in diese »Fufmattenposition« abgerutscht ist. Ex-
emplarisch: »The point is that once we adopt a constructivist epistemology we can no longer have
a metaphysics in the traditional sense.« George Karuvelil, Constructing >God«. A Contemporary In-
terpretation of Religion. In: Heythrop Journal 41 Heft 1 (2000). S. 25-46, hier: S.35. [= Karuvelil,
God.]

18 Vgl. dazu Wallich, Autopoiesis S. 123-125.

19 Foerster/Porksen, Liigner S. 63. Klein kommentiert: »Natiirlich muf sich schon aus formaler Sicht
diese Behauptung die Frage gefallen lassen, ob nicht bereits die gewahlte Form der All-Aussage
ihre Eliminierung intendiert. Denn wo »alles ein Wunder«ist, ist (offenbar) nichts mehr ein>Wun-
der««Klein, Wahrheit S. 212.

20  Zur Erinnerung zitiere ich noch einmal die entscheidende Schlussfolgerung: »Ich wiirde sogar
sagen, nichts ist voraussagbar. Alle Systeme, die wir aus dem Universum herausschneiden, sind
nicht-triviale Systeme. Unsere Hoffnung, daR sie trivial sind, ist genau betrachtet ein naiver Glau-
be.« Foerster, Anfang S. 50.

- am 14.02.2026, 16:59:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

ziert. Das Wunder steht bei von Foerster fiir eine Perspektive des Staunens, der er die
»Idee vollstindiger Erklirbarkeit«*! entgegenstellt. Diese Perspektive leitet nicht ein-
fach zu einem Gottesglauben an, eréffnet diesem aber durchaus Riume.** Wo Religio-
sitit diesen Geheimnischarakter betont, entspricht sie der Perspektive des Staunens.
Fiir von Foerster, der sich selbst in religioser Hinsicht bescheinigt, »keinen Zugang zu
diesen Dingen«® zu haben, besteht aber ein Problem in der konkreten Ausgestaltung
von Religion. In seinem Verstindnis markiert sie ein Idealbeispiel einer ungedeckten
Inanspruchnahme singulirer Wahrheit mit ihren fatalen Konsequenzen:

auf einmal stehen die grofden Armeen der Glaubigen einander gegeniber, sie knien
nieder und beten zu ihrem Gott, daf} die Wahrheit, daf} ihre Wahrheit siegen moge.
— Wer hat recht? Sind der Wein und das Brot, die zum christlichen Abendmahl ge-
reicht werden, wirklich Blut und Korper Christi, oder handelt es sich bei Wein und Brot
um Symbole, die das Blut und den Korper darstellen? Um diese Frage zu entscheiden,
wird geschlachtet und geschlachtet. Und die Armee, die (ibrigbleibt, verkiindet stolz,
im Privatbesitz der Wahrheit zu sein. Sie kann jetzt beginnen, die Uberlebenden der

Gegenseite zu bekehren.?4

In diesen Auswirkungen steht Religiositit nicht auf Seiten des Wunders im Sinne von
Foersters, sondern ganz im Zeichen positivistischer Bevormundung. Dazu passt eine
weitere Ausfithrung von Foersters, die sich auf »byzantinische Theologen des 2. Jh.«
bezieht: »Freilich hat der Papst der rémischen Kirche [...] diese Theologen als Ketzer ver-
dammit, denn er wollte doch das Verbindungsglied von Gott zu den Gliubigen sein.«*>

Und er schlief3t an:

Das hat den Luther dazu gefiihrt, diese Einbahn-Befehlslinie von Gott zu Papst zu
Mensch in einen Kreis zu schliefen, wo der Mensch wieder durch das Gebet an den
Gott herankommen und sich beschweren kann. Daher wurden die ersten Protestanten
soweit wie moglich verbrannt, denn diese Informationsschleife war gefahrlich und
mufdte unterbrochen werden.2¢

Von Foerster strengt einen historischen Rekurs an und streicht die Reformationsge-
schichte auf einseitige Gewaltakte im Zeichen iiberzogener Wahrheitsanspriiche zu-

21 Foerster/Porksen, Liigner S. 31.

22 Das lasst sich mit einer Differenzierung des Wunderbegriffs verbinden, auf die Bruce B. Janz hin-
weist: »we might see at least two accounts, one linked to the Creek thau-mazein (Baupdlw) tra-
dition and the other to the Latin miracle tradition [..]. The former emphasizes the wonder that
comes from uncovering transcendence within the chaotic world, whereas the latter (best seen in
Spinoza’s account of wonder, admiratio, experienced in miracles) is the surprise that comes when
a concept does not fit with an existing set of concepts.« Bruce B. Janz, Mysticism, Wonder, and
Cognition. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 23-24, hier: S. 23. [=Janz, Wonder.]

23 Foerster/Porksen, Augenblick S. 33.

24  Foerster/Porksen, Liigner S.30. Im direkten Kontext dieses Zitats stehen dhnliche Aussagen, die
sich auf »die Kreuzziige, die endlosen Glaubenskimpfe und die grauenhaften Spielformen der
Inquisition« (ebd. S. 30) als Indizien fiir die Schadlichkeit des Wahrheitsbegriffs beziehen.

25  Foerster/Glasersfeld, Autobiographie S.122.

26  Ebd.S.122.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

133


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Konstruktion von Verbindlichkeit

sammen. Damit bestitigt er die rein strategische Verwendung historischen Materials,
wie sie in der Auseinandersetzung mit dem Geschichtsverstindnis Ernst von Glasers-
felds (Kap. 2.3.2) herausgearbeitet wurde.?”

Hinsichtlich der religiosen Beanspruchung von Wahrheit verortet Humberto R. Ma-
turana durchaus dhnlich:

Wenn wir annehmen, dass von diesen sechs Milliarden Menschen [JMH: Weltbevél-
kerung] etwa fiinf Milliarden dem Weg der Objektivitit ohne Klammern folgen, dann
leben sie letztlich in ein und demselben Realitiatsbereich: Manche glauben an Allah,
andere an Jehova oder Jesus, wieder andere verstehen sich als Agnostiker. Einige be-
zeichnen das Bewusstsein als die unbedingt giiltige Realitit, andere die Materie oder
die Energie, wieder andere favorisieren Ideen und Vorstellungen als die ultimativen
Bezugspunkte ihrer jeweiligen Aussagen. Alle verbindet jedoch eine einzige funda-
mentale Gewissheit: Sie glauben nicht, dass sie glauben, sondern sie glauben zu wissen, denn
sie wissen nicht, dass sie glauben.?®

Auch hier wird Religiositit eng mit einem letztlich realistischen Wahrheitsanspruch
verkniipft und auch hier wird die Vielgestalt religidser Bekenntnisse als Konfliktsze-
nario angedeutet.”” Den Konnex von Gewalt und Religion stellt auch Maturana — wie
von Foerster — anhand des Christentums dar. Er diagnostiziert letztlich eine Antithese:
»Jesus war es, der von Liebe zu seinem Nichsten sprach. Und das Christentum, das an
Krieg und Zerstorung teilgenommen hat, versteht dies seit iiber 2000 Jahren als ein
Gebot.«3°

27  Fraglich ist bei einem solchen Vorgehen aber, welche Abgrenzungsmaoglichkeiten es noch gegen-
Uber Geschichtsfilscher*innen gibt, die — wie Scholl beobachtet — vergleichbar vorgehen: »Holo-
caustleugner und Revisionisten argumentieren historisch scheinbar wissenschaftlich faktenorien-
tiert, allerdings immer einseitig zur Unterstiitzung ihrer Thesen. Die den eigenen Thesen wider-
sprechenden Fakten werden entweder nicht beriicksichtigt oder so uminterpretiert, dass sie zu |
den Thesen passen und sie scheinbar bestatigen.« Scholl, Ideologiekritik S. 55f.

28  Maturana/Pdrksen, Tun S. 43. Diese Aussage ldsst sich auch auf andere, religionsbezogene Berei-

che beziehen. Maturana schreibt bspw.: »Wenn gegenwartig von Spiritualitit die Rede ist, meint
man jedoch in der Regel eine Erfahrung, die irgendeine ontologische Einsicht und eine Erkenntnis
der wahren Natur bereithalt.« Maturana/Pérksen, Erkennen S.109. Fiir eine weitere Verknipfung
von Religion und Objektivitit ohne Klammern vgl. Maturana, Realitit S. 155; Ludewig/Maturana,
Gesprache S.12f.
Zu Maturanas Religionsverstindnis vgl. Ferdinand Messner, Konstruktivistische Erwachsenenbil-
dung. Darstellung, Analyse und Kritik aus integrativer Perspektive. Freiburg i.Br. 2007. URL: htt
ps://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docld/10/file/PAED2.PDF (abgerufen am: 17.06.2021).
S.31. [= Messner, Erwachsenenbildung.]

29  Dass Maturana den Realismus als Konigsweg zur Begriindung von Unterdriickung ansieht, wurde
bereits ausgefiihrt. Vgl. Kap. 2.3.3.

30  Maturana/Porksen, Tun S.221. Von Clasersfeld konkretisiert diesen Vorwurf historisch und wirft
dem Christentum vor, den totalitiren Regime des 20. Jahrhunderts ethisch nichts entgegen ge-
halten zu haben. Vgl. Ernst von Glasersfeld, Relativism, Fascism, and the Question of Ethics in
Constructivism. In: Constructivist Foundations 4 Heft 3 (2009). S.117-120, hier: S.119. [= Glasers-
feld, Relativism.]

Paul Watzlawick bezieht sich ebenfalls auf die Inanspruchnahme absoluter Wahrheit, die er mit
Religion in Verbindung bringt. Als Ergebnisse des empfundenen Besitzes solcher Wahrheit ver-

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF
https://phfr.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/10/file/PAED2.PDF

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

Was sich in den schon zitierten Textstellen andeutet, lisst sich mit Blick auf eine
Aussage Siegfried ]. Schmidts noch einmal zuspitzen. In seinem Verstindnis dient Re-
ligion nicht mehr als ein Beispiel eines missbriauchlichen Wahrheitsbegriffs, sondern
wird gleich zum Paradebeispiel eines solchen stilisiert. Im Interview fithrt er aus:

Wer sich im Besitz der Wahrheit wihnt, ist sehr schnell bei der Ideologie. Dann ist es
nicht mehr weit bis zum Fundamentalismus und Terrorismus. Die Geschehnisse um
den Islamischen Staat (IS) zeigen derzeit sehr deutlich, dass es nichts Todlicheres gibt
als Wahrheitsliberzeugungen, insbesondere religiose Wahrheitsiiberzeugungen. Bei
wissenschaftlichen Wahrheitsiiberzeugungen hingegen muss man immer mitbeden-
ken, dass mir jemand meine eigenen Wahrheitshypothesen widerlegen und meine
Sicherheiten erschiittern konnte. Aber einen religiésen Fundamentalisten, den kann
nichts erschiittern. Als Konstruktivist halte ich dagegen: Es gibt>die Wahrheitcnicht.3'

All diese Beitrige eint ein latentes/sublimes Religionsverstindnis, das nur auf der
Grundlage eines realistischen Erkenntnisrahmens denkbar ist. Im Kontext einer histo-
rischen Auslassung zur Auseinandersetzung zwischen Galileo Galilei und dem Heiligen
Robert Kardinal Bellarmin merkt von Glasersfeld an: »Die ontische Wirklichkeit war
Sache des | Glaubens — und die Kirche sah sich als einzige rechtmifige Verwalterin
aller absoluten Wahrheit und somit allen >objektiven< Wissens.«** In Abwandlung des
ersten Satzes liefRe sich als radikalkonstruktivistisch durchgesetzte Vorstellung wohl
insgesamt festhalten: Die ontische Wirklichkeit ist Sache des Glaubens - und damit
nichts fiir radikale Konstruktivist*innen...

Deutlicher noch als bei den hier schon zitierten Konstruktivist*innen wird diese
Auffassung in einer Diskussion in der Constructivist Foundations aus dem Jahr 2015, die
dem Zusammenhang von radikalem Konstruktivismus und Religiositit gewidmet ist.
Den Aufschlag macht dort Andreas Quale, der in seinem grundlegenden Er6ffnungsbei-
trag fiir die Unvereinbarkeit von Religion und radikalem Konstruktivismus argumen-
tiert. Religion fufdt nach Quale auf zwei Kernmerkmalen. Das erste Merkmal bezeichnet
er als supernatural aspect:

a religion will in general exhibit items that (it is assumed) cannot be fully described
by natural science. In other words, a reality is postulated that lies >above« or >beyond:
the natural world (hence the namessuper-natural<), and is populated and governed by
various agents — gods, demons, mystical forces, and so on — that do not obey the laws
of nature that together constitute natural science as we know it. It is then generally

weist er auf die Konzentrationslager der Nationalsozialisten und die Inquisition der katholischen
Kirche. Religion wird auch hier von ihrem Missbrauch her gedacht. Vgl. Paul Watzlawick, Vom
Schlechten des Guten oder Hekates Losungen. Miinchen 1986. S.103. Zu Watzlawicks Bezugnah-
me auf religiése Themen vgl. Wallich, Autopoiesis S. 396f.

31 Oliver Geyer, »Es gibt keine Wahrheit, aber wir brauchen sie«. In: fluter. Magazin der Bundeszen-
trale fiir politische Bildung, 11. November 2014. URL: https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrhei
t-aber-wir-brauchen-sie-o (abgerufen am: 17.06.2021).

32 Glasersfeld, Konstruktion S. 15f. Deswegen ist es semantisch durchaus konsequent, dass von Gla-
sersfeld die Vorstellung einer beobachtungsunabhéngigen Erkennbarkeit der Welt als »fromme
Hoffnung«abtut. Glasersfeld, Wege S. 55.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

135


https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0
https://www.fluter.de/es-gibt-keine-wahrheit-aber-wir-brauchen-sie-0

136

Konstruktion von Verbindlichkeit

asserted that this supernatural reality exists, in some absolute sense, and that the re-
ligion in question can reveal true knowledge of the supernatural manifestations of the
world 33

Nach Quale tritt unweigerlich der Aspekt des design hinzu, der sich auf die Schop-
fungsnarrative bezieht: »in the religious conception, the world was designed and cre-
ated in accordance with some plan.«<** Darin liegt fiir Quale aber eine Konfliktlinie
zu den Ergebnissen der Naturwissenschaften: »science excludes an externally imposed
design, while religion requires it!«*> Explizit wird dies auf den Konflikt zwischen Dar-
winismus und Kreationismus zugespitzt, der ungeachtet inhaltlicher Riickfragen3® bei
weitem nicht auf alle Religionen ausgeweitet werden sollte.3” Die eigentliche Unverein-
barkeit begriindet Quale aber weniger mit diesem Konflikt, sondern in Anbetracht des
supernatural aspect. Letztlich nimlich entspreche die Religion in ihrer Konzentration auf
eine iibernatiirliche Wirklichkeit dem realistischen Erkenntnismodell und sei deshalb
nicht mit einem radikalen Konstruktivismus vereinbar:

Its supernatural aspects, and its doctrine of an externally imposed design, are pre-
sented as being objectively true; and the believers are obliged to accept this truth in
order to be received into the fold. In other words, the believer does not have the op-
tion that is available in RC: to regard the religion simply as constituting a model, con-

33 Andreas Quale, Religion: A Radical-Constructivist Perspective. In: Constructivist Foundations 11
Heft 1 (2015). S.119-126, hier: S.122. [= Quale, Religion.]

34  Ebd.S.122.

35  Ebd. S.123. Vergleichbar schreiben Maturana und Varela: »Wir miissen auch keine lenkende Kraft
annehmen, damit wir die Richtung der Variationen innerhalb einer Abstammungslinie erklaren
kénnen.« Maturana/Varela, Baum S.129.

36  So entspricht es keineswegs dem biblischen Anspruch, eine genaue Beschreibung oder gar ein
Protokoll der Anfange der Welt vorzulegen, wie ein Blick auf die biblische Textkomposition ver-
deutlicht. Hier werden zwei Narrative miteinander verbunden, die in teils krassen Gegensitzen
zueinander stehen und nicht ohne Weiteres miteinander harmonisiert werden kénnen (Gen 1,1-31
vs. Genesis 2,4-25). Vom Anspruch der Schrift her eroffnet sich ein Spielraum, Position beziehen
zu konnen, ohne auf die trennscharfe Differenzierung zwischen Darwinismus auf der einen und
Kreationismus auf der anderen Seite zuriickgreifen zu miissen. Hans-Joachim Sander macht dies
an der Sprachform des Mythos fest: »In diesem Sinne bietet die Bibel nach wie vor eine Erklarung
liber das, wie die Welt aufgebaut ist«. Hans-Joachim Sander, Einfiihrung in die Cotteslehre. Darm-
stadt 2006. S. 45. [= Sander, Gotteslehre.] Dass Quale hier eine Engfithrung vornimmt, wird auch
dann deutlich, wenn versucht wird, Schépfung in einem (radikal-) konstruktivistischen Sinn zu in-
terpretieren: »In a realist framework, the idea of creation becomes a theory about the origins of
the (one) universe in time, competing with other theories of a scientific cosmology. Constructivist
epistemology, in contrast, since it acknowledges reality to be much richer than can be described in
any one construction, has room for a distinctly religious theory of creation.« Karuvelil, God S. 44.

37  Auch wenn die Schopfungsmythen namlich religionsumfassend auftreten, stellt sich immer noch
die Frage, welcher Stellenwert diesem Aspektinnerhalb der Gesamtkonzeption zukommt. So kom-
mentiert Crane hinsichtlich der Schwierigkeiten, eine angemessene Religionsdefinition zu entwi-
ckeln: »Man muss dariiber hinaus ein Verstindnis davon entwickeln, was fiir diese Sicht der Din-
ge von zentraler und was nur von randstandiger Bedeutung ist.« Tim Crane, Die Bedeutung des
Glaubens. Religion aus der Sicht eines Atheisten. Ubers. v. Eva Gilmer. Berlin 2019. S. 24. [= Crane,
Bedeutung.]

- am 14.02.2026, 16:59:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

not necessarily for other knowers.

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

structed by the individual knower to generate knowledge that is viable for her, though

38

Quale setzt damit ins Wort, was (latent) auch von Humberto R. Maturana, Ernst von

Glasersfeld und Co. vertreten wird. Religion basiert nach ihrem Verstindnis auf dem

Realismus und ist ohne ihn nicht zu begriinden.?® Dass es gerade in den Religionen eine

38
39

Quale, Religion S.125. Vgl. eine vergleichbare Zuordnung: Riegler, Towards S. 9.

Eine entsprechende Auffassung findet sich auch bei Peter Janich, dem Begriinder des Methodi-
schen Kulturalismus, der dem radikalen Konstruktivismus in einigen Bereichen zwar dhnelt, aber
doch von ihm unterschieden werden sollte. Janich schreibt: »Es ist ein unverzichtbarer Bestandteil
christlicher Glaubensiiberzeugung, daf es die Welt oder die Wirklichkeit als Werk eines schop-
fenden Cottes gibt, die die menschlichen Geschopfe (mehr oder weniger vollkommen) erkennen
konnen —und seit dem Kirchenvater Augustinus auch erkennen sollen. Mit anderen Worten: Wer
im Sinne der Wahrheitstheorie von Thomas an der Existenz einer Welt zweifelt, die unabhangig
von menschlichen Erkenntnisbemiithungen oder -erfolgen durch den Schopfungsakt Cottes gesi-
chert ist, verletzt einen fundamentalen Glaubensgrundsatz [..]. Der naive wie praktisch alle raffi-
nierten Formen von Realismus sind sakularisierte Formen religiésen Schépfungsglaubens — auch
wenn dies manchem Naturwissenschaftler, der von der menschenunabhéngigen Existenz von Na-
turodervon Naturgesetzen spricht, nichtdeutlich sein diirfte. Psychologisch gesehen hatdabeidie
(dann >naturalistisch< genannte) CGrundiberzeugung von Naturwissenschaftlern, die Natur und
ihre Gesetze bestiinden menschenunabhingig und wiirden ihrerseits sogar —z.B. durch ihre Wir-
kung in menschlichen Organismen, in der Evolution menschlicher Erkenntnisfahigkeiten und in
naturwissenschaftlichen Instrumenten — Naturerkenntnis erméglichen, durchaus religiose Ziige.
Wo angenommen wird, die menschenunabhéngige Existenz einer natiirlichen (im Sinne von: na-
turgesetzlichen) Wirklichkeit | wiirde die Naturwissenschaften selbst erst ermdglichen, taugen
deren Resultate nicht mehr, diese Existenz nachtraglich zu bestatigen. Denn aus logischen Griin-
den kann keine Theorie ihre eigenen Voraussetzungen bestitigen oder beweisen. Alle Riickschlis-
se aus anerkannten naturwissenschaftlichen Ergebnissen auf die Existenz ihrer Gegenstinde sind
logisch nicht haltbar; sie sind nur Scheinargumente. Allen Ad4dquationsauffassungen der Wahrheit
als Entsprechung an eine menschenunabhingige Wirklichkeit liegt damit, auch bei Zuhilfenah-
me der Naturwissenschaften, ein Glaubensakt zugrunde, der nach Art religiéser Glaubensakte zu
begreifen ist«. Janich, Wahrheit S. 38f. Auf die zitierte Textstelle bezieht sich in Ausziigen auch
Messner, Erwachsenenbildung S. 159f.

Und auch Josef Mitterer bezieht in seinem Hauptwerk der non-dualistischen Philosophie Stel-
lung zum Zusammenhang von Religion und beobachtungsunabhingiger Realitat. Er greift dabei
den Titel seines Werkes auf: »Das Jenseits der Philosophie schlieRt nicht nur die aufdersprachliche
Realitdt des Realisten und die konstruierte/konstituierte Realitdt des Relativisten und Idealisten
ein: auch die assoziative Nahe zum Jenseits des Theologen kommt nicht ungelegen. Gott als ge-
rechter Richter zwischen Gut und Bése und die Wirklichkeit als objektive Richterin zwischen wahr
und falsch haben gemeinsam, dass sie Stellvertreter im Diesseits (im Leben, im Diskurs) brau-
chen, um ihre Urteile zu fallen und zu verkiinden.« Mitterer, Jenseits S.10. Auch wenn Mitterer
sich vom Konstruktivismus insofern absetzt, als er ihn ebenso der dualistischen Redeweise zu-
ordnet wie den Realismus, so baut er hier doch eine Parallelkonstruktion zu den schon zitierten
Auffassungen auf. Das Religiose steht bei ihm ebenso im Bereich des Unverfiigbaren (Jenseits)
wie die Auffassung von sprachverschiedenen Objekten. Dass diese Gleichsetzung auf eine Diskre-
ditierung zulduft, insofern Religion hier mit einer (aus seiner Sicht) ablehnungswiirdigen Position
verglichen wird, soll im spateren Verlauf dieses Kapitels expliziert werden.

Bezeichnend ist zudem, dass die —auch von Mitterer—eingeforderte ontologische Neutralitit bei-
zeiten in die Forderung nach einem »ontischen Agnostizismus« umgewandelt wird. U.a. Glasers-

- am 14.02.2026, 16:59:08.

137


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Konstruktion von Verbindlichkeit

breite Tradition der Betonung menschlicher Kontingenz in einem erkenntnistheoreti-
schen Sinne gibt, wird oftmals iibersehen. Das relativierende Potential von Religiositit,
das sich darin ankiindigt und zu einem spiteren Punkt dieser Arbeit niher thematisiert
14°

werden soll*®, bleibt als blinder Fleck zuriick — oder in den Worten Andreas Quales: »No

such religion is known to me.«*
Quale bezieht sich in seinem Text auf die Grundsatzunterscheidung zwischen ko-
gnitivem und non-kognitivem Wissen. Ersteres »is based on reasoning of some kind,

using rules and procedures that can be agreed on between knowers«**

, non-kognitives
Wissen hingegen »deals with personal experiences that cannot be so demonstrated or
communicated: here there simply are no commonly accepted rules of reasoning to agree
on!«* Auf der Basis dieser Unterscheidung legitimiert Quale zum einen seine eige-
ne Sprechposition, weil er sich als Wissenschaftler in einem wissenschaftlichen Set-
ting (Zeitschrift) implizit dem Bereich des kognitiven Zugangs zuordnet, und wertet
zum anderen seinen Gegenstand (Religion) ab, indem er ihn pauschal der non-kogniti-
ven Alternative zuschiebt. Religion gehére damit in einen Bereich, der zwar beizeiten
Ahnlichkeiten zu den festen GesetzmiRigkeiten kognitiver Logik aufweise (»apparently
connected by rules of reasoning that superficially resemble classical logic«**), insgesamt
aber zeige sich: »the premises of this >logical« reasoning are seen to be theological postu-
lates, which are definitely non-cognitive — and in fact unintelligible to anyone who is not
already among the converted.«** Kritisiert wird damit bezeichnenderweise die Abhin-
gigkeit religioser bzw. theologischer Positionen von axiomatischen Ausgangsentschei-
dungen, die sich einem Beweis entziehen. Dass die von Quale herangezogene sklas-
sische« Logik mit dem Godelschen Unvollstindigkeitssatz aber ein Instrument kennt,
das gerade diese Einsicht fiir die Logik insgesamt formuliert, bleibt unbeachtet.*® Die
schon thematisierte axiomatische Inkompatibilitit zwischen Realismus und Konstrukti-
vismus (vgl. Kap. 2.4) fudt auf dieser Einsicht. Eine Sonderrolle fiir religiose Denkfigu-
ren lisst sich allein daraus noch nicht ableiten, insofern nicht nur sie auf erste Sitze
verwiesen bleiben, die sie aus dem eigenen Repertoire nicht ableiten kénnen.

Dass Quales Ausgangsunterscheidung gerade vor dem Hintergrund des radikalen
Konstruktivismus problematisch ausfillt, wurde auch von einigen Kommentator*innen

feld, Geschichte S.17. Die StoRRrichtung verschiebt sich nicht, die Formulierung aber zeugt davon,
wie stark Religion als mit ontologischer Spekulation verbunden gedacht wird.

40 In diese Richtung denkt mit John R. Staver anfanghaft zumindest ein Konstruktivist, insofern er
die oben angedeutete Trennung von Naturwissenschaft und Religion unter konstruktivistischen
Gesichtspunkten fragil werden lasst. Vgl. Staver, Skepticism. Ausfiihrlich werde ich die relativie-
rende Wirkung in Kap. 5.1.1 herausarbeiten.

41 Quale, Religion S.125.

42 Ebd.S.120.

43 Ebd.S.120.

44 Andreas Quale, Is God a Radical Constructivist? Author’s Response. In: Constructivist Foundations
11 Heft 1 (2015). S.140-147, hier: S: 143. [= Quale, God.]

45 Ebd.S.143.

46  Vgl. Hoffmann, Unvollstindigkeitssitze S. 39f. AuRerdem wird auch nichtin den Blick genommen,
dass der radikale Konstruktivismus in seiner Betonung von Zirkularitat und Paradoxalitit durch-
aus eine kritische Spannung zur Logik herstellt, die Quale wiederholt als primaren Bezugspunkt
kognitiven Wissens ausweist. Vgl. u.a. Quale, God S. 145.

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

im entsprechenden Heft der Constructivist Foundations angemerkt. So wurde bspw. dar-
auf hingewiesen, dass durchaus auch Religiositit als kognitive Aktivitit begriffen wer-
den konne und dass der auf dieser Unterscheidung basierende Widerspruch zwischen
sience und religion ein »phoney war, ein Scheinkrieg, sei.*’ Andere Stimmen votieren
gleich fiir einen kompletten Abschied von der Ausgangsunterscheidung.*® Insgesamt
zeigen die Reaktionen auf Quales Artikel Moglichkeiten auf, religiése Positionen mit
einer radikalkonstruktivistischen Erkenntnistheorie zu verkniipfen.*® Was bei den Kri-
tiken aber ausbleibt, ist eine Auseinandersetzung mit dem Religionsbegriff, den Quale
zugrunde legt. Zwar weist bspw. Thomas McCloughlin darauf hin, dass Religion plura-
listischer gedacht werden konne, als Quale es in seiner Darstellung insinuiert®, und
auch Sebastjan Voros artikuliert eine entsprechende Anfrage:

itwould seem that Quale can posit the clearcut distinction between constructivism and
religious traditions only by ignoring or brushing aside those elements that contradict
his blatantly bipolar view, elements that may perhaps serve as better candidates for a
more meaningful dialogue between the two parties.”'

Die Frage nach den relativierenden Gehalten von Religiositit und dem Verhiltnis von
Religion und Realismus bleibt jedoch als Desiderat zuriick, das erst im fiinften Kapitel
(v.a. Kap. 5.1.1.1) ausfithrlich thematisiert werden wird. An dieser Stelle soll zunichst
eine weitere Sinnlinie zur Erfassung der Bestimmungen von Religion und Religiositit
im radikalen Konstruktivismus aufgegriffen werden, die sich in Quales Unterscheidung
von kognitivem und non-kognitivem Wissen bereits ankiindigt. Es geht um die — be-
sonders durch Ernst von Glasersfeld geprigte — Unterscheidung zwischen Rationalitit
und Mystik.

47  Vgl. Thomas McCloughlin, The Cognition of Religion: Radical-Constructivist Considerations. In:
Constructivist Foundations 11 Heft 1 (2015). S.128-131, hier: S.129. [= McCloughlin, Cognition.]

48  Vgl. Leslie P. Steffe, Can a Radical Constructivist Be Religious? Yes! In: Constructivist Foundations
11 Heft1(2015). S. 131-134, hier: S. 131f. [= Steffe, Religious.]; Sebastjan Vorés, Dubious Dichotomies
and Mysterious Mysticisms. In: Constructivist Foundations 11 Heft 1 (2015). S. 135-137, hier: S.135.
[= Voros, Dichotomies.]; Jean Paul Van Bendegem, Why | Am a Constructivist Atheist (in a Mean-
ingful Way). In: Constructivist Foundations 11 Heft 1 (2015). S. 138140, hier: S.139. Die Zielpunkte
der einzelnen Beitrage — das zeigen die Titel bereits an — unterscheiden sich stark von einander.
Van Bendegem geht es bspw. weniger um eine Verteidigung oder Rehabilitierung der Religiositat
als um die Behauptung der Moglichkeit einer atheistischen Position angesichts des Konstruktivis-
mus. Steffes argumentativer Zielpunkt ist hingegen offen religios. Er zitiert bspw. affirmativ ein
Statement Katy Ulrichs: »However, because | believe that God designed the universe, | believe that
natural selection is the mechanism he designed.« Steffe, Religious S.134. Eine Problematisierung
eines solch (rein) additiven Gotteskonzepts findet sich bei Wallich, Autopoiesis S. 262ff.

49 Im Ubrigen hat Quale auf die Kommentare reagiert und die Viabilitit seiner Unterscheidung ver-
teidigt. Er habe keineswegs behaupten wollen, dass seine Differenzierung die einzige Moglichkeit
darstelle, dennoch gehe er davon aus, dass sie sich zur Kategorisierung der Phanomene als geeig-
net erwiesen habe. Vgl. Quale, God S. 142.

50  Vgl. McCloughlin, Cognition S.129f.

51 Voros, Dichotomies S.137.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

139


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Konstruktion von Verbindlichkeit
3.1.1 Rationalitat vs. Mystik?

Zur Leistung Giambattista Vicos schreibt von Glasersfeld, dieser zeige »einen Weg, um
zwischen der Sprache des Mystikers mit ihren irreduziblen Metaphern und der Sprache
der Vernunft, die in der Erfahrung verankert ist, zu unterscheiden.«** Diesen Weg seien
in der Philosophiegeschichte auch andere gegangen. Kardinal Bellarmin habe Galileo
bspw. empfohlen, »er solle seine Wissenschaft doch nicht gegen die Uberlieferung der
Kirche ausspielen.«>> Er habe damit vorgeschlagen, »das rationale Wissen vom Mysti-
schen, von der mystischen Eingebung, zu trennen«<** und damit eine Unterscheidung
angebahnt, die sich auf das Denken von Glasersfelds »mafRgebend«®> ausgewirkt ha-
be.*® Beide Formen unterscheiden sich nach von Glasersfeld durch ihren Erfahrungs-
bezug. Wihrend die Rationalitit auf Erfahrung beruhe und durch Testverfahren gepriift
werden konne, gelte dies fiir mystische Erfahrungen keineswegs: »Gliubige hingen an
dem, was man ihnen predigt oder was sie glauben wollen, wissenschaftliches Wissen
ist an Tests gebunden, die Bekriftigung durch die Erfahrung verlangen.«*” Auch in von
Glasersfelds Texten wird aber nicht deutlich, was wiederum als Kriterium dieser Zuord-
nung von bestehenden oder eben nicht bestehenden Erfahrungsbeziigen herangezogen
werden kénnte. Mit Kant gehe er davon aus,

daR es logisch un|maglich ist, etwas zu behaupten, was mit Bezug auf eine Welt jen-
seits unserer Erfahrungsschnittstelle rational bewiesen werden kénnte. Das Wissen,
das wir rational rechtfertigen kénnen, ist folglich Wissen von der Welt, in der wir fak-
tisch leben, also Wissen, das wir aus unserer Erfahrung gewinnen. Und dieses Wis-
sen kann, was immer wir tun, nur in Begriffen formuliert werden, die wir selbst von
unseren ureigenen menschlichen Arten und Weisen des Wahrnehmens und des be-
grifflichen Denkens abgeleitet haben. Kurzum, der radikale Konstruktivismus besteht
auf der strengen Trennung von Erfahrungswissen und metaphysischem Wissen, und

befaRt sich selbst ausschlieRlich mit dem Erfahrungswissen 58

In bestitigender Rezeption eines Gedankens Vicos schreibt er zudem: »Gott weif3, was
und wie Er es geschaffen hat, und ebenso kdnnen Menschen wissen, was sie selbst kon-
struiert haben; das heifdt die Welt der Erfahrung. Was auRerhalb liegt, ist der Vernunft

52 Glasersfeld, Ideen S. 94.

53  Foerster/Glasersfeld, Autobiographie S.123.

54  Ebd.S.123.

55  Ebd.S.123.

56  Auchvon Foerster bezieht sich auf diese Unterscheidung: »denn das mystische oder das magische
Denken, wie ich es nenne, hat eine fundamental andere Struktur als das rationale Denken.« Ebd.
S.123.

57  Glasersfeld, Wege S. 63. In dieser Linienfithrung fordert auch Schmidt: »Wir brauchen nicht weni-
ger Wissenschaft, sondern bessere, nicht weniger Rationalitat, sondern elaboriertere, nicht wol-
kigen Mythos, sondern endlich einmal nichthalbierte Aufklarung.« Siegfried J. Schmidt, Vom Text
zum Literatursystem. Skizze einer konstruktivistischen (empirischen) Literaturwissenschaft. In:
Einflthrung in den Konstruktivismus. (Schriften der Carl Friedrich von Siemens Stiftung Bd. 5).
Hg. v. Heinz Gumin/Armin Mohler. Miinchen '©2016. S.147-166, hier: S.150. [= Schmidt, Literatur-
system.]

58  Glasersfeld, Wege S. 201f.

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

nicht zuginglich, sondern nur der >poetischen Vorstellung«.«<>®> Die mystische Erfah-
rung — und das entspricht der Analyse des vorhergehenden Unterkapitels — wird wie
die Religiositit und die Metaphysik implizit als ungedeckte ontologische Spekulation
verstanden.®® So schreibt von Glasersfeld an einer Stelle:

Wie Sokrates es sagte: Wissen bedeutet Wiedererkennen. In dem Augenblick, in dem
er das sagte, formulierte er eine Metaphysik. Er meinte mit >Wiedererkennen« nicht,
eine vergangene Erfahrung wieder zu beleben. Er zog den vorschnellen Schluf;, daf
etwas, das wiedererkannt wird, existieren muR.%'

Im Hintergrund dieser unterschwelligen Zuordnung steht eine Grundunterscheidung,
die von Glasersfeld an spiterer Stelle nachliefert. Im Rekurs auf »das alte Griechen-
land«®? differenziert er zwischen:

doxa Meinung oder Erfahrungswissen

episteme rationales Verstehen

gnosis wahres Wissen, wie es von Metaphysikern beansprucht wird
sophia Weisheit®3

Ungeachtet philologischer Detailfragen® wird hier erneut deutlich, dass von Glasers-
felds Perspektive auf Metaphysik und Mystik durch die Beanspruchung einer Gewiss-
heit gekennzeichnet ist, die er letztlich ontologisch formatiert.®® Hier sticht aber eine
massive theoretische Inkonsistenz durch. Die eigentliche ontologische Spekulation legt
nimlich von Glasersfeld selbst vor, wenn er im Rekurs auf Vico vorschligt, die Unter-
scheidung von Mystik und Rationalitat in der Differenzierung zweier Metapherntypen
auszudriicken:

On the one hand, he [JMH: Vico] says, there are linguistic expressions that use words
associated with some common experience in order to evoke another experience that
would also be accessible to whoever hears or reads the metaphor. We all know this type
of metaphor quite well because it is frequently used in everyday language. To clarify

59  Glasersfeld, Geschichte S.12.

60 DerZusammenhangvon Mystik und Religion bzw. Mystik als Ausdruck von Religiositit muss dabei
an spaterer Stelle (Kap. 5.1.2) hergestellt werden. Es gibt durchaus Stimmen, die hier eine strikte
Trennung fordern. Vgl. exemplarisch Vogd, Welten S. 222f.

Fiir von Glasersfeld lieRe sich Metaphysik wohl schlicht als unzulassige Ubertretung einer notwen-
digen ontologischen Neutralitit verstehen.

61  Glasersfeld, Wege S. 32.

62 Ebd.S.198.

63 Ebd.S.198.

64  So lieRe sich durchaus fragen, ob die Ubersetzungen der Begriffe so eindeutig ausfillt. Im Fall
von episteme (éTiotipn) konnte bspw. die direkte Verkniipfung zur Rationalitdt infrage gestellt
werden.

65 Den Ontologiebezug der gnosis stellt von Glasersfeld selbst her. Aus seiner Sicht kdnne »ein
Mensch, der beansprucht, liber Wissen zu verfiigen, welches die Welt objektiv reprasentiert, also
so, wie diese Welt vor unserer Erfahrung aussieht, diesen Anspruch nur auf der Grundlage mysti-
scher Offenbarung rechtfertigen.« Ebd. S. 201. Ebenso kategorisiert er selbst die gnosis als mystisch
und metaphysisch zugleich. Vgl. ebd. S. 201. Eine Trennschirfe beider Konzepte ist bei ihm nicht
zu erkennen. Insgesamt scheint die Metaphysik aber eine umfassendere Kategorie darzustellen.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

141


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Konstruktion von Verbindlichkeit

its difference from the second type, | shall give an example. If | tell you that the other
day | met my friend Robert, and it was with him in his Ferrari that | flew to Boston,
you understand my metaphoric use of >flew< because both flying and traveling by car
are within the range of your actual (or at least potential) experience and you have no
difficulty in gathering that speed is the characteristic to be transferred.

For the second type, | shall turn to a poet, for instance the author of a psalm, who
wrote:>If | take the wings of the morning and dwell in the uttermost parts of the sea
<. You have no possibility of | interpreting these words as a description of experiences
you have had. Between the wings you have known and your concept of morning there
is a mysterious gap; and the uttermost parts of the sea are altogether outside your
experiential range. This hiatus is characteristic of Vico's second type of metaphor. It
projects something known into a domain beyond experience or, vice versa, it attributes
a mysterious property to something familiar.5®

Der erste Metapherntyp beziehe sich demnach auf tatsdchliche Erfahrungen, die inter-
personal geteilt werden kénnten. Der zweite Metapherntyp hingegen, fiir dessen Erliu-
terung wohl nicht zufillig auf die Bibel Bezug genommen wird, stehe fiir einen mys-
tischen/mysteridsen Spalt (»mysterious gap«), der sich der direkten Erfahrung entziehe.
Eine solche Unterscheidung aber baut auf ontologischen Annahmen auf.®’ Sie stehen
in einem harten Widerspruch zur ontologischen Neutralitit, die der radikale Konstruk-
tivismus ansonsten fiir sich reklamiert. Schon auf der Ebene ihrer Primissen muss
diese Unterscheidung deswegen als fragwiirdig gelten. Ein Blick auf ihre Konsequen-
zen vervollstindigt den Eindruck. Von Glasersfeld erweitert die Differenz von Mystik
und Rationalitit nimlich: Religiositit und religiése Praktiken geh6ren zum Bereich der
Mystik, »[d]ie Naturwissenschaft hingegen erzeugt rationale Konstrukte, deren Wert in
ihrer Anwendbarkeit und praktischen Nutzbarkeit liegt.«®® Es scheint fiir von Glasers-
feld Teil des Kontrasts von Wissenschaft und Religion zu sein, dass »Anwendbarkeit und
praktische Nutzbarkeit« einzig fiir die Rationalitit (Wissenschaft) veranschlagt werden
konnen. Die pragmatische Dimension aber ist entscheidend fiir das Konzept der Via-
bilitit. Wihrend die Wissenschaft damit (zumindest potentiell) fir viabilititsfihig er-
klart wird, gilt dies fiir die Religiositit offenbar nicht.®® Die Unterscheidung von Mystik
und Rationalitdt fithrt in dieser Linienfithrung zu einer erkennbaren Diskreditierung

66  Ernstvon Glasersfeld, The Incommensurability of Scientific and Poetic Knowledge. In: World Fu-
tures 53 Heft 1 (1998). S.19-25, hier: S. 21f.

67  So hilt auch Richard H. Jones grundsitzlich fest: »the gap problem presents a very real issue of
whether the subjectivity inherent in any experience can be studied scientifically at all.« Richard H.
Jones, Limitations on the neuroscientific study of mystical experiences. In: Zygon 53 Heft 4 (2018).
S.992-1017, hier: S.1000. [=Jones, Limitations.]

68  Glasersfeld, Wege S. 63.

69  Dass hier—wie schon bei Quale —erneut eine implizite Autorisierung der eigenen Sprechposition
als Wissenschaftler stattfindet, versteht sich. Wie der radikale Konstruktivismus in Quales Uber-
legungen aufseiten des Kognitiven steht, so stehen radikalkonstruktivistische Positionen bei von
Glasersfeld aufseiten des Rationalen. Die Abgrenzung, die darin deutlich wird, findet sich auch
bei anderen konstruktivistischen Autor*innen. Vgl. bspw. Rusch, Beantwortung S. 16.

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

der Religiositit’®, die auch nicht durch von Glasersfelds Hinweise geschmilert wird,
die Wissenschaft konne ebenso nicht alles erkliren.” Interessant ist, dass die Diskredi-
tierung mit einer theoretischen Inkonsistenz einhergeht und sich eben nicht als Kon-
sequenz radikalkonstruktivistischer Uberlegungen einstellt. Mit anderen Worten: Die
ontologische Fixierung, die der Religion vorgehalten wird, wird hier selbst zur metho-
dischen Grundlage.”*

Dass sich Mystik radikalkonstruktivistisch aber durchaus anders bearbeiten lisst,
zeigt erneut eine Diskussion in der Constructivist Foundations. In seinem Leitartikel geht
Hugh Gash davon aus, dass Mystik und radikaler Konstruktivismus in ihrer Betonung
der Begrenztheit des Menschen eine zentrale Parallele aufweisen: »each note the limits
of human cognition and it seems that at these limits and at moments when knowing is
potentially in the process of being reconstructed, an epiphany may occur.«” Fiir solche
Momente der Neuorganisation von Wissen, die potentiell zu Epiphanien fithren, be-
zieht er sich auf Liicken »between what we expect and experience.«’# Gash fithrt weiter
aus:

During construction and reconstruction of ways of knowing there are moments de-
scribed above as inspiring wonder or as epiphanies. Such moments are at the bound-
aries of mystical experience and hold the potential for the emergence of possibilities.
They occuratthe moment of achieving a new way of understanding. So, while construc-
tivism is grounded in processes of validation and of assessing viability, at the moment
of insight there is an interface with mystical experience. Where constructivists em-
phasize the epistemological limits of knowing and eschew ontology, [..] the mystical

70  Messner attestiert dem radikalen Konstruktivismus in seiner Dissertationsschrift eine »latente
Religions- und Theologiefeindlichkeit«. Messner, Erwachsenenbildung S. 169.

71 Vgl. Clasersfeld, Wege S. 62f.

72 Eine vergleichbare Umkehrung erkennt auch Stevenson: »So Von Glasersfeld’s rejection of meta-

physics can be seen as a consequence of an instrumentalism which is founded, in part, on the type
of empiricism found in Logical Positivism.« Stevenson, Constructivism S. 98.
Diese Einsicht bezieht sich im Ubrigen spezifisch auf die vorgeschlagene Trennung von Rationali-
tat und Mystik und ldsst sich nicht einfach auf das gesamte Konzept von Glasersfelds ausweiten,
dem ja die angewandten Kriterien entnommen sind. Anders als bspw. Johnson attestiere ich von
Clasersfeld damit nicht, sein gesamtes Konzept sei quasi ontologisch unterhohlt. Vgl. David Ken-
neth Johnson, Footprints in the Sand: Radical Constructivism and the Mystery of the Other. In:
Constructivist Foundations 6 Heft 1 (2010). S. 90-99, hier: S. 92f.

73 Hugh Gash, Constructivism and Mystical Experience. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1
(2019). S.1-9, hier: S. 2. [= Gash, Experience.] Einige Einsichten dieses Artikels sind bereits in ei-
ner fritheren Veroffentlichung Gashs angelegt. Vgl. Hugh Gash, Faith plays different roles. In: Per-
sonal and Spiritual Development in the World of Cultural Diversity Bd. 7. Hg. v. George E. Lasker/
Kensei Hiwaki. Tecumseh 2010. S. 15-20. Online abrufbar unter: https://cepa.info/2610 (abgerufen
am: 17.06.2021).
Als Beispiel fiir eine Parallele zwischen Mystik und radikalem Konstruktivismus liefden sich die
schon einbezogenen Aussagen von Foersters zum Wunder, aber auch seine Ausweitung der unent-
scheidbaren Fragen auf eine Vielzahl von Bereichen sowie die vollstindige Ausweitung der nicht-
trivialen Maschinen auf»[a]lle Systeme, die wir aus dem Universum herausschneiden« begreifen.
Foerster, Anfang S. 50. M.E. deutet sich hier ein weitreichendes Mystifizierungsprogramm an.

74  Gash, ExperienceS. 3.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

143


https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610
https://cepa.info/2610

m

Konstruktion von Verbindlichkeit

tradition shows a similar caution while embracing thesreality of the infinite¢, acknowl-
edging the descriptive limits of language.”®

Gashs Rede von den Epiphanien sollte in diesem Kontext aber nicht als Hereinbrechen
einer externen (transzendenten) Realitit missverstanden werden. Der Fokus bleibt auf
das Erleben des erkennenden Systems ausgerichtet, das mit seinen bisherigen Mus-
tern an Grenzen stof3t. Mithilfe mystischer Rituale sei es dem System nun moglich, die
verlorene Stabilitit im Bewusstsein der Kontingenz wieder herzustellen — bspw. durch
die Feier der Sakramente.”® Die Mystik steht fiir Gash damit keineswegs im Kontrast
zur Viabilitit, sondern stellt sich als ein mégliches Instrument ihrer dar: »At moments
when viable possibilities have not appeared, then meditation or contemplation of the
gap might facilitate the emergence of an insight, which might be deemed wonderful.«”
Weil die mystische Erfahrung die Kontingenz betont und eben nicht leugnet, versteht
Gash sie als Moment der auf Zukunft ausgerichteten Umorientierung. Dass sich die
Erfahrung der Kontingenz aber wiederum nicht einfach als Kontingenz der gesamten
Welt generalisieren lisst, sondern immer beim jeweiligen erkennenden System ansetzt,
ist mit Hood nachdriicklich zu betonen: »Gash has an interesting model that could be
more explicitly developed if he were willing to accept that the epistemological limits
of both science and mysticism are not limits of what is ontologically real, but limits
on how that which is ontologically real can be expressed.«’® Auch die Kontingenzauf-
fassung steht in diesem Sinne unter dem Vorbehalt der vielfiltigen Limitationen des
erkennenden Systems.

Die Reaktionen auf Gashs Vorschlag fallen iiberwiegend positiv aus. In direktem
Anschluss schligt Kenny bspw. vor, von Glasersfelds Unterscheidung zwischen rationa-
lem und mystischen Wissen fallen zu lassen: »The task is to reconstrue this pair not as an
internecine dichotomy but as an inseparable twosome.«”® Wie Gash votiert auch Kenny
damit fiir eine stirkere Betrachtung der Gemeinsambkeiten. Ahnlich schreibt DelMonte:
»The interplay between the rational and the mystical may well be the dance of creativ-
ity.«%° Und auch McCloughlin greift Gashs Leitartikel iiberwiegend affirmativ auf. Sei-
nes Erachtens besteht eine Besonderheit der Verbindung nicht nur in der Fokussierung
der Kontingenz, sondern auch in der produktiven Ausrichtung neuer Muster: »Con-
structivism and mystical traditions both transcend limits in human experience, and

75  Ebd.S. 4.
76  Vgl.ebd.S. 6.
77 Ebd.S.7.

78  Ralph W. Hood, Constructivism and Mysticism: Beyond Epistemological Constraints. In: Construc-
tivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 12-13, hier: S.13.

79  Vincent Kenny, Mystifying Constructivism. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 16-17,
hier: S.16. [= Kenny, Constructivism.] In eine dhnliche Richtung argumentiert auch Irwin, der die
Verbindung von radikalem Konstruktivismus und Mystik besonders in der Abkehr vom Objekti-
vismus erkennt. Vgl. Jones Irwin, Mysticism and Constructivism with reference to Deconstruction
and Contemporary Education. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 14-15.

80  Michelo DelMonte, Modelling Realities. In: Constructivist Foundations 15 Heft 1 (2019). S. 21-22,
hier: S. 22.

- am 14.02.2026, 16:59:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

they appear to have an overlap in how the world is viewed.«5! Auf den Aspekt der Tran-
szendierung werde ich an spiterer Stelle noch ausfiihrlich eingehen.®? Fiir den Moment
geniigt die Einsicht, dass sich innerhalb des radikalen Konstruktivismus auch eine an-
dere Argumentationslinie findet, die einer Diskreditierung im Gefolge von Glasersfelds
widerspricht.

Offen bleibt an dieser Stelle aber die Frage, inwiefern Gashs Uberlegungen zur Mys-
tik religios formatiert sind: »We are faced with the question of whether the surprise
points to some deeper or transcendent truth (thaumazein), or whether it is novelty (admi-
ratio).«33 Diese Frage markiert innerhalb des radikalen Konstruktivismus eine Leerstel-
le, die nur mithilfe einer grundlegenden Auseinandersetzung mit den vorausgesetzten
Mystik- sowie Religions- bzw. Religiosititsbegriffen geklirt werden kann. Ein entspre-
chender Aufschlag soll im fiinften Kapitel dieser Untersuchung versucht werden.®4

3.1.2  Gott im radikalen Konstruktivismus?

Neben den Bestimmungen von Religion/Religiositit und Mystik insgesamt finden sich
im radikalen Konstruktivismus aber auch ganz konkrete Aussagen tiber Gott. Sie werfen
weitere Schlaglichter auf die Rolle des Religisen im radikalen Konstruktivismus und
lassen bereits erste Konturen der Funktionen erkennen, die religionsbezogenen Aussa-
gen im Diskurszusammenhang zukommen. Eine Analyse dieser Funktionen wird das
nichste Kapitel leisten.

Humberto R. Maturana setzt sich im Gesprich mit Bernhard Porksen der Frage
nach der Bedeutung des Gottesbegriffs aus:

Das Wort Gott steht fiir eine menschliche Vorstellung, die ihre Bedeutung und Macht
in unserer Welt entfaltet hat. Zahlreichen Menschen erscheint Gott als ein intelligen-
tes und schopferisches Wesen, das uns nach seinem Ebenbild erschaffen hat. Entschei-
dend ist, dass ihnen die Rede von einem Gott die Méglichkeit bietet, von einer unfass-
lichen Priasenz und einer Verbundenheit mit der Quelle der Existenz zu sprechen, iber
die sich eigentlich nicht sprechen ldsst. Wenn ich nun Gott als die Quelle von allem ver-
stehe, dann wird er keineswegs iiberflissig: Es ist—so gesehen—Ausdruck der Existenz

Gottes, dass das Lebendige sich bildet, wenn bestimmte Bedingungen vorliegen.8

81 Thomas McCloughlin, The Constructivism of Mystical Theology. In: Constructivist Foundations 15
Heft1(2019). S.18-20, hier: S. 20. Zurecht weist Janz m.E. darauf hin, dass ein (wenn auch berech-
tigtes) Mystifizierungspogramm keineswegs die Suche nach Criinden und neuen Ldsungen aus-
schliefien sollte. Vgl. Janz, Wonder S. 24. Auch bei Gash wird Mystifizierung angesichts der Kon-
tingenz nicht als Riickzug, sondern als Aufbruch verstanden. Vgl. Gash, Experience.

82  Vgl.va.Kap.5.1.1.1.

83  Janz, Wonder S. 23f.

84  Vgl. Kap. 5.1.2. Erst dort wird auch die in der Mystikforschung gefiihrte Diskussion zwischen Kon-
struktivismus und Perennialismus aufgegriffen (Kap. 5.1.2.2). Dass das Label Konstruktivismus in die-
sem Zusammenhang keine nennenswerten Uberschneidungen zu den erkenntnistheoretischen
Reflexionen des radikalen Konstruktivismus aufweist, sei an dieser Stelle bereits vorweggenom-
men.

85  Maturana/Pérksen, Tun S.108.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

145


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Konstruktion von Verbindlichkeit

Auf Porksens Nachfrage, ob Gott denn nun existiere, entgegnet Maturana:

Ich selbst wurde am Ende eines Vortrages einmal gefragt: >Glauben Sie an Gott?« Mei-
ne Antwort war:>lch existiere im Kdnigreich Gottes.< Der Fragende meldete sich noch-
mals:>Glauben Sie an Cott?« Wieder sagte ich zu ihm:»lch existiere im Kénigreich Got-
tes.< Und er meldete sich erneut: >Nochmals: Glauben Sie nun oder glauben Sie nicht
an Gott —>Wiirden Sie mich mehr oder weniger mégens, so sagte ich schlielich zu
ihm, >wenn ich diese Frage bejahe oder wenn ich sie verneine?< Seine Hartnackigkeit
basierte auf dem Bediirfnis nach Diskriminierung.8¢

Und er fiigt an: »Wer an Gott glaubt, wird von starken Zweifeln geplagt.<®” In Matu-
ranas Verstindnis ist die Beantwortung der Gottesfrage dem Menschen radikal entzo-
gen. Gott lisst sich — so legen es die wenigen Zeilen nahe — nur von den Zuschreibungen
her behandeln, mit denen Menschen ihn versehen. Die Existenzfrage ergibt in diesem
Kontext wenig Sinn. Die Anekdote, mit der Maturana auf sie eingeht, hebt wiederum
auf die Wirkung ab, die einer entsprechenden theologischen Festlegung zukommt. In
diesem Fall ist es die Diskriminierung, im ersten Zitat ist es hingegen das Empfinden
der Verbundenheit. Die Spannung beider Erlebnisse verkniipft sich mit der Gebunden-
heit der Perspektive. Folglich gibt es keine eindeutige Wirkung einer fixierten Grofe,
sondern blof die Verantwortlichkeit des erkennenden Systems fiir seine eigene Vor-
stellung von Gott. Der Hinweis auf die damit verbundenen Zweifel liest sich wegen der
Riickfithrung auf das »Bediirfnis nach Diskriminierung« zwar herabsetzend, kénnte
im radikalkonstruktivistischen Zusammenhang aber durchaus gegenteilig gelesen wer-
den: Wer glaubt, setzt sich dem Zweifel und der Unsicherheit der eigenen Kontingenz
us.®8 Mit Wallich lasst sich deshalb formulieren: »Der Gegenbegriff zum Glauben ist
nicht Zweifel, sondern Abbruch des kritisch-fragenden Suchens. Der Glaube also findet
seinen Widerpart im (selbst-)kritiklosen Statuieren absoluter, unverriickbarer Wahrhei-
ten.«%
Gott wird bei Maturana zu einer starken Grenzfigur aufgebaut, die sich durch ma-
ximale Entzogenheit auszeichnet.”° Sie steht fiir die Imagination der Kontingenzlosig-
keit, die aber nur in der Kontingenz gedacht werden kann: »Gott wire in der Lage, iiber

86 Ebd.S.108.

87 Ebd.S.108.

88  Ein Zweifel, von dem Maturana auch biographisch berichtet: »Im Alter von elf Jahren verliefS ich
die katholische Kirche, weil ich—im Angesicht all des Leidens—begann, Gott fiir ungerecht zu hal-
ten. Wie konnte ein allmachtiger, allwissender und giitiger Gott die zahllosen Ungerechtigkeiten,
die sich mir zeigten, zulassen? Seine Gute widersprach, so stellte ich fest, der Allmacht und der
Allwissenheit, die man ihm zuschrieb.« Ebd. S.164.

89  Wallich, Autopoiesis S. 437. Zum Verhiltnis von Glauben und Zweifeln vgl. ausfiihrlicher Veronika
Hoffmann, zweifeln und glauben. Stuttgart 2018.

90  Darin besteht dann eben die Parallele zur Annahme einer beobachtungsunabhingigen Realitit,
wie oben bereits abstrahiert wurde. Die Vorstellung von Religiositat als realistischer Spekulati-
on setzt sich hier fort. Eine explizite Parallelisierung nimmt bspw. Hejl vor, dem hinsichtlich der
Rede von der Realitdt »scheint [...], dass es damit wie mit Gottervorstellungen ist: manche Men-
schen brauchen sie... Ich werde auf>Die Realitatc nicht weiter eingehen.« Peter M. Hejl, Radikaler
Konstruktivismus und Nischenkonstruktion: erkenntnis- und evolutionstheoretischer Konstrukti-
vismus. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von Gla-

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

alles zu sprechen, ohne es zu beobachten, da er alles ist. Aber wir besitzen diese Fi-
higkeit Gottes nicht, da wir unvermeidlich als menschliche Wesen operieren miissen.
Es lisst sich nichts sagen, ohne dass es eben eine Person ist, die etwas sagt.<”* Und
auch von Glasersfeld macht diesen Aspekt stark, wenn er kommentiert: »Die Perspek-
tive Gottes ist eine Metapher fir die Unmoglichkeit, ein unverfilschtes Bild der Welt
an sich zu gewinnen.«°*> Doch auch diese Metapher bleibt gebunden: Er selbst »glaube
nicht, dass wir Gott begreifen.«*> Eine finale Absage wiirde in den performativen Wi-
derspruch fithren. Von Glasersfeld glaubt, dass Gott nicht begriffen wird.** Es ist ein
Geflige, das der radikalkonstruktivistischen Neutralitit in ontologischen Fragen dhnelt.
In beiden Fillen werden sichere Aussagen iiber den Bereich auflerhalb des erkennenden
Systems vermieden. Besieht man nun aber einen weiteren Text von Glasersfelds, wird
dieser Interpretation ein Bruch zugefiigt. In einer bislang unveréffentlichten Notiz mit
dem Titel The Incredible God, die sich im Besitz des Ernst-von-Glasersfeld-Archivs unter
dem Dach des Forschungsinstituts Brenner-Archiv an der Universitit Innsbruck befin-
det und an dieser Stelle nicht in Ginze zitiert werden darf, unterzieht von Glasersfeld
die Idee eines personalen Schopfergotts einer kritischen Priifung.®® Er bezieht sich da-
bei besonders auf die jidisch-christliche Tradition und ihre Doppelattribuierung Gottes
als allmichtig und giitig. Dieses Gottesbild kontrastiert von Glasersfeld nun aber mit
den leidvollen Einrichtungen der Welt, die ein entsprechender Gott hitte in ihren Wir-
kungen antizipieren miissen. Da sie aber dennoch nicht ausgerdumt sind, stellt sich fir
von Glasersfeld eine Spannung zur Giite ein, die ihn dazu motiviert, diesem Gottesbild
eine Absage zu erteilen. Letztlich aktualisiert er damit die klassische Theodizee. Was
ihm hingegen maglich scheint, ist ein als abstrakte Erstursache verstandener Gott, der
sich — dhnlich deistischen Konzeptionen — aus seiner Schopfung zuriickzieht. In der
Notiz heif’t es: »If, on the other hand, a mysterious power started it all and left it to
itself, that is to a stuttering, slumbering evolution by accidents, then there is no one to

sersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 373-394,
hier: S. 385. [= Hejl, Nischenkonstruktion.]

Implizit findet sich eine Parallelisierung bei Schmidt, wenn er schreibt: »And one of the insights of
such a constructivism is the view that there is no ticket to>the reality<—atleast notin our lifetimes.«
Schmidt, Future S. 442. Eine Kenntnis von der Realitit bleibt dem erkennenden System verwehrt,
es hat — ganz radikalkonstruktivistisch gedacht — stets nur mit den eigenen Konstruktionen zu
tun. Mit dem angefligten Zusatz stellt Schmidt aber in Aussicht, dass sich diese Unzugédnglichkeit
vielleicht postmortal aufheben lassen konnte. Eine Uberlegung, die dem theologischen Konzept
des eschatologischen Vorbehalts ahnelt.

91 Maturana/Porksen, Tun S. 26.

92 Porksen/Clasersfeld, KopfS. 48. Auch Pérksen versteht Gott in erster Linie als Denkfigur der Alteri-
tat und Unbegreiflichkeit. Vgl. ebd. S. 49; Pérksen/Schulz von Thun, Kommunikation S. 205.

93  Porksen/Clasersfeld, Kopf S. 48.

94  Diese Interpretation ist bewusst>gutwillig<. An anderer Stelle —im erneuten Rekurs auf die schon
kritisierte Unterscheidung zwischen rationalem und mystischem Wissen — sagt er: »Doch wir
schaffen alle unsere Vernunftbegriffe aufgrund unserer Erlebnisse —darum ist es unmaglich, Gott
mit diesen Begriffen zu erfassen.« Foerster/Glasersfeld, Autobiographie S.122. Mit dem Verweis
auf die Unmoglichkeit einer Erkenntnis Gottes formuliert er ndmlich durchaus eine finale Absage.

95  Vgl. Ernstvon Glasersfeld, The Incredible God (unpubliziertes Manuskript). Universitat Innsbruck,
Forschungsinstitut Brenner-Archiv, Nachlass Ernst von Glasersfeld, Signatur 148-14-02.

- am 14.02.2026, 16:59:08.

147


https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Konstruktion von Verbindlichkeit

blame, even if what has developed is not all to our liking.«*® Gott wird hier weniger als
Metapher fiir die Unmaoglichkeit einer allumfassenden Perspektive verstanden, sondern
unter den Vorzeichen monotheistischer Gottesvorstellungen bestimmt. Damit nimmt
von Glasersfeld eine implizite Kritik der Theologie vor, insofern er das jiidisch-christli-
che Gotteskonzept als Versuch kennzeichnet, einer mystischen Instanz mit rationalen
Mitteln beizukommen. Ganz auf der Linie der oben bereits behandelten Dichotomie
von Mystik und Rationalitit markiert ein solcher Versuch fiir von Glasersfeld aber eine
ungedeckte Spekulation, der noch dazu die Plausibilitit abgeht.%”

3.2 Funktionen religioser Motive im radikalen Konstruktivismus

Neben diesen Bestimmungen und Auffassungen zu religiésen Phinomenen lisst sich
im radikalen Konstruktivismus aber noch eine weitere relevante Dimension ausma-
chen. Die Rede vom Religiosen wird nimlich in die Gesamtargumentation integriert
und weitreichend funktionalisiert. M.E. lassen sich dabei vor allem zwei Funktionen
unterscheiden.®

A) (Negativ-)lllustration
Eine erste Funktion ergibt sich aus dem schon skizzierten Eindruck, dass Religion im
radikalen Konstruktivismus oft von ihrem historischen Missbrauch her gedacht wird.
In Anbetracht der pragmatischen Dimension radikalkonstruktivistischen Denkens ist
ein Blick auf die Institutionalisierungen und Konkretionen religiéser Uberzeugungen
durchaus konsequent, die starke Fokussierung auf die gewalttitige Durchsetzung von
Glaubensitberzeugungen sorgt aber fiir eine heftige Einseitigkeit.”® Ein solcher Um-
gang mit Religion stellt freilich kein Alleinstellungsmerkmal des radikalen Konstrukti-
vismus dar. Vielmehr verbindet diese Strategie verschiedenste Diskurse leitmotivisch
miteinander. Im Prolog seines Grofiwerks iitber Toleranz und Gewalt im Christentum
weist Arnold Angenendt darauf hin, »[d]af} bei Polemik gegen Christentum und Reli-
gion auch wissenschaftliche Berithmtheiten ihre Fachgrenzen iiberschreiten und dabei
historische Greuel vorschieben«'°. Genau dieses Muster bedienen auch einige Vertre-
ter*innen des radikalen Konstruktivismus. Das Religiése wird in dieser Linienfithrung
zum Abgrenzungsfall par excellence.

Das schligt sich auch sprachlich nieder. Besonders deutlich wird dies bei Bernhard
Porksen, der auf religiése Sprache in der Regel dann zuriickgreift, wenn er etwas aus-

96  Ebd.

97  Mitseiner Erorterung zur Theodizee-Problematik lasst er sich namlich auf eine rationale Bearbei-
tung Gottes ein und kommt darin zu dem Schluss, dass dieses Konzept nicht taugt.

98  Es handelt sich um eine heuristische und nicht véllig trennscharfe Unterscheidung. Zumindest
lieRen sich einige der angefiihrten Aussagen wohl auch der je anderen Kategorie zuordnen.

99  Scheible formuliert: »Die Begriinder des Radikalen Konstruktivismus sehen offensichtlich die Ge-
fahr des Fundamentalismus hinter den institutionalisierten Religionen lauern.« Scheible, Entste-
hungS. 215.

100 Arnold Angenendt, Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert. Minster
52018.S.14.

- am 14.02.2026, 16:59:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

