
Fazit: Zur Erkenntnistheorie 

des jüdisch-christlichen Dialogs 

Eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs beschäftigt sich, in Erinnerung 
an Kapitel 1, mit dem jüdisch-christlichen Dialog (1.) im Sinne einzelner Begegnungen 
unterschiedlicher Formate zwischen Menschen jüdischer und christlicher Zugehörig
keit nach dem Zweiten Weltkrieg, die unter der Leitkategorie »Dialog« stattfinden. Diese 
Begegnungen sind ein jeweils konkretes Kommunikationsgeschehen. Das bedeutet: Sie 
ereignen sich jeweils an einem bestimmten Ort, zu einer bestimmten Zeit. Dort treten je
weils konkrete Akteur*innen miteinander in Kontakt. Über ein Repertoire an kulturellen 
(Übersetzungs-)Handlungen stellen diese Akteur*innen operativ Verständigung unterein
ander her (beispielsweise über die in Kapitel 6 analysierten Topoi). Verständigung meint 
dabei nicht, einen Konsens herzustellen, sondern vielmehr eine Suche nach Kontinuitä
ten, die für ein gemeinsames Lernen notwendig sind, für ein vertiefendes Verstehen der 
Tradition der Anderen und der eigenen Tradition. Eine Erkenntnistheorie des jüdisch- 
christlichen Dialogs geht von Dialog (2.) im Sinne eines diskursiven Konzepts aus, das sich 
mit diesen einzelnen, konkreten Dialogen überlagert. Die einzelnen Dialoge sind ein
gebettet in den Diskurs des Dialogs. Als Diskurs wirkt der Dialog regulativ, handlungs
leitend und theoriebildend. Dialog als Zwischenraum, als space-in-between bildet die dy
namische Wechselbezüglichkeit von Dialog (1.) als konkretes Handeln in seiner raum- 
zeitlichen Koordinierung und (2.) als diskursives Konzept ab. 

In Kapitel 2 wurde deutlich, dass aus theologischer Perspektive der jüdisch-christli
che Dialog nicht einfach ein interreligiöser Zwischenraum neben anderen ist. Dort, und 
vertieft in der Analyse von Dialogdokumenten in Teil 3, konnte entlang einer Vielzahl von 
Topoi nachvollzogen werden, dass sich der Dialog für Christ*innen von allen anderen in
terreligiösen Zwischenräumen unterscheidet. Bestimmte christliche Theologie vor dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil das Verhältnis zum Judentum in Ersetzungslogiken, wird 
nach NA die Verwiesenheit des Christentums auf das Judentum und sein Leben im blei
bend gültigen Bund mit Gott zunehmend bewusst. Wenn also gilt, um die Forschungsfrage 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

aus der Einleitung zu dieser Studie einzuspielen, dass Jüd*innen »immer noch von Gott 
geliebt [sind] um der Väter willen« (NA 4), dass der Bund mit Israel »nie gekündigt« wur
de (Papst Johannes Paul II.), sondern Gott »weiterhin im Volk des alten Bundes wirkt« 
und dass das Judentum »eine heilige Wurzel der eigenen christlichen Identität« ist (Papst 
Franziskus I.), dann hat das Judentum für christliche Theologie eine genuin theologische 
Bedeutung. Der Dialog mit dem Judentum ist für Christ*innen deshalb aus theologischen 
Gründen notwendig. Denn er ist die Performance der Bundespartnerschaft zwischen 
Jüd*innen und Christ*innen (Kapitel 2.2), er ist Wesen und Ausdruck »des gemeinsam 
offenbarten Wortes« (EG 247). Im Dialog wird ein Glaubensraum in between erzeugt, in 
dem gemeinsam der »eine Gott, der in der Geschichte handelt« (EG 247) glaubend be
zeugt wird (Kapitel 2.3). Diese theologische Qualität des Dialogs wird in dieser Studie 
als Theologizität des Dialogs angezeigt. 

Damit Jüd*innen dazu bereit sind, in einen theologischen Dialog mit Christ*innen 
einzutreten, wird als Bedingung ein Verzicht auf jede Form von Judenmission von kirch
licher Seite gefordert (so geschehen beispielsweise bei Joseph B. Soloveitchik und Abra
ham J. Heschel, vgl. Kapitel 4; oder in den jüdisch-orthodoxen Dokumenten TDW und 
BJR, vgl. Kapitel 6.2). Eine Erkenntnistheorie aus christlicher Perspektive, die von der 
Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs ausgeht (Kapitel 2), hat sich deshalb not
wendigerweise mit dem Thema »Judenmission« auseinanderzusetzen. 

Inwiefern ist das Thema »Judenmission« ein »neuralgischer Punkt« des jüdisch- 
christlichen Dialogs? In Kapitel 7 wurde deutlich, dass »Judenmission« insofern ein 
neuralgischer Punkt des Dialogs ist, als sie symptomatisch für die christliche Tradi
tion der Substitutionstheologie und ihrer performativen Gewaltförmigkeit steht, die 
sich körperlich im kollektiven Gedächtnis von Jüd*innen manifestiert. »Judenmission« 
macht die Störanfälligkeit und Vulnerabilität des Dialogs als Beziehungsgeschehen 
bewusst. Um sich einer Beziehung zu Christ*innen auf einer theologischen Ebene aus
zusetzen, braucht es für Jüd*innen angesichts der geschichtlichen Traumata ein hohes 
Maß an Sicherheit und Vertrauen. Warum also ist die Frage nach der Judenmission 
entscheidend für eine Erkenntnistheorie des Dialogs, bzw. inwiefern zeigt sich die Not
wendigkeit einer Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs? Ein Verzicht auf 
Judenmission ist Ausweis der Glaubwürdigkeit der Kirche, die ernst macht mit der An
erkennung des eigenständigen Lebens des jüdischen Volkes im bleibend gültigen Bund 
Gottes. Dabei darf es nicht bei offiziellen Verzichtserklärungen bleiben, wie beispiels
weise in G&C im Jahr 2015, sondern es erfordert auch eine theologische Begründung 
sowie eine noch ausstehende, konsequente Umsetzung auf allen Ebenen kirchlicher 
Vollzüge, wie erwähnt im kirchlichen Recht, aber auch in Liturgie und Homiletik, im 
Bereich Seelsorge und Bildung oder in den Bereichen Kunst und Architektur. Damit 
das gelingt, braucht es eine veränderte theologische Grammatik, eine aus dem Dialog 
heraus veränderte Grundstruktur theologischen Denkens und Sprechens. 

Das Dilemma, das es theologisch dazu zu bearbeiten gilt, ist ein soteriologisches: 
jenes zwischen dem christlichen Bekenntnis zu Jesus als dem universalen Heilsbringer 
im Raum der Kirche und der im und durch den jüdisch-christlichen Dialog gewachse
nen Anerkennung des bleibend gültigen Bundes Gottes mit dem jüdischen Volk. Welche 
katholischen Ansätze gibt es dazu? In kirchlichen Dokumenten, bspw. in den analysier
ten Dokumenten PJSE und G&C (Kapitel 6.1), wird dieses Zueinander vor allem über das 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit: Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 351 

Schema Verheißung und Erfüllung bestimmt, welches mit binären Codierungen arbeitet 
(gut vs. besser). Erfüllungslogiken stoßen jedoch zunehmend an ihre Grenzen, weil sie 
die Anerkennung des ungekündigten Bundes nur unzureichend auszudrücken vermö
gen. Aussichtsvoll erscheinen derzeit differenzhermeneutisch arbeitende Ansätze. Sie 
bemühen sich in Christologie und Bundestheologie um das Identifizieren und Bewusst
machen von Kontinuitäten mit jüdischen Traditionsbeständen. Bleibende Differenzen 
werden als von Kontinuität getragen und als theologisch bedeutsam qualifiziert. Die Lo
gik folgt dann nicht länger einem entweder – oder, wahr – falsch, sondern einem sowohl – 
als auch, das es ermöglicht, Einheit in Verschiedenheit zu denken und damit Heilsmög
lichkeiten für Jüd*innen anzuerkennen – auch und gerade angesichts des expliziten jü
dischen Neins zu Jesus als Messias. Die Umstellungen, die mit einer Differenzherme
neutik einhergehen, haben erkenntnistheologische Konsequenzen: Differenzen werden 
nicht mehr mit Defekt oder Defizit gleichgesetzt, sondern kommen in ihrem Potential, 
Prozesse der Wissensgenerierung kreativ herauszufordern, in den Blick. Und ein wei
terer Aspekt erweist sich als zukunftsweisend: Eine messianisch perspektivierte Gram
matik, die jüdischen und christlichen Traditionen und Lebensvollzügen gleichermaßen 
eingeschrieben ist; eine Logik des schon und noch nicht, eines Lebens in Erwartung. Da
mit einher geht ein Bewusstsein um die Begrenztheit und Vorläufigkeit allen Wissens 
über Gott und die erkenntnistheoretische Bedeutung dialogisch-kooperativen Lernens 
und Verstehens. 

Welche Leerstellen zeigen sich in diesem Zusammenhang? Neben der Herausfor
derung, den angezeigten erkenntnistheologischen Shift metatheoretisch zu begleiten, 
werden sich differenzhermeneutische Ansätze in Zukunft angesichts der Herausforde
rung zu bewähren haben, bei aller berechtigten Betonung der Theologizität des jüdisch- 
christlichen Dialogs nicht neue Exklusivismen und Ausschließungen gegenüber Dialo
gen mit anderen Religionen und Weltanschauungen zu produzieren. 

Kapitel 8 erarbeitet dazu erkenntnistheologische Grundlagen. Dabei stellte sich zu
nächst die Frage: Welche erkenntnistheologischen Umstellungen sind angesichts eines 
Verzichts auf Judenmission und zur Ermöglichung eines theologischen Dialogs ange
zeigt? Die mit NA 4 angestoßene paradigmatische Umstellung von Mission zu Dialog 
hat erkenntnistheoretische Konsequenzen. Gibt es den Logiken präkonziliarer Ekklesio
logien und Substitutionstheologien folgend keinen Grund für eine erkenntnistheoreti
sche Auseinandersetzung mit dem Judentum, verschieben sich seit der mit NA 4 begin
nenden dialogischen Wende die Plausibilitäten: Durch und im Dialog verändern sich die 
Formen, wie und woraus theologisches Wissen abgeleitet werden kann. Durch und im 
Dialog wird zunehmend bewusst, dass es aus christlicher Sicht den ständigen Bezug auf 
das Judentum braucht, dass nur so – im permanenten Bezug auf die Offenbarung Gottes 
in der Geschichte des jüdischen Volkes – wirklich von Gott gesprochen werden kann. 

Was sagt das über die Notwendigkeit einer Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen 
Dialogs aus? Angesichts der schuldhaften hermeneutischen Instrumentalisierungen von 
Jüd*innen in der Geschichte christlicher Theologie, aber gerade auch angesichts eines 
gegenwärtig wahrnehmbaren Anstiegs von Antisemitismus, der sich auch theologischer 
Konzepte bedient, zeigt sich für christlich geprägte Gesellschaften die Notwendigkeit 
einer theologischen Erkenntnistheorie, die die Verwurzelung des Christentums im 
Judentum und die bleibende Gültigkeit des Bundes Gottes mit dem Judentum zum Aus

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

druck bringen kann – abseits einer erneuten Instrumentalisierung des Judentums. Es 
zeigt sich, dass in der Anlage einer solchen Erkenntnistheorie gewährleistet sein muss, 
dass Jüd*innen als handlungsfähige, eigenständige Akteur*innen eingreifen können. 
Das bedeutet: Notwendig ist eine dialogisch verfasste Erkenntnistheorie, die fähig ist, 
die epistemische Eigenmächtigkeit des Dialogs und des Judentums im Moment eines 
kirchlich unbeherrschbaren Diskurses zu verzeichnen. 

Wie also lässt sich die erkenntnistheologisch konstitutive Bedeutung des Judentums 
und des Dialogs mit dem Judentum theologisch einlösen? In der katholischen Theologie 
werden Referenzorte, entlang derer Theologie ihr Wissen generiert, traditionell als lo
ci theologici bezeichnet. Dass sich das Judentum entgegen allen christlichen Disziplinie
rungsversuchen und Marginalisierungspolitiken, die auch in Melchior Canos Lehre von 
den loci theologici wirksam sind, mit zunehmender Dialogentwicklung als locus theologi
cus geradezu aufdrängt, ist ein Hinweis auf die performative Theologizität des jüdisch- 
christlichen Dialogs: Der Dialog verändert katholische Wissensformen. Das Judentum 
als locus theologicus hat dabei eine einzigartige Eigenschaft: Es ist ein locus theologicus pro
prius et alienus, insofern das Judentum der Kirche als eigenständige und unabhängige 
Größe gegenübersteht (alienus) und gleichzeitig christlicher Identität Jüdisches unauf
gebbar eingeschrieben ist (proprius). Das Judentum als locus theologicus proprius et alienus 
ist formaler Ausdruck der christlichen Verwiesenheit auf das Judentum und der Theo

logizität des Dialogs. Es hat nicht mehr nur einen inhaltlich-methodischen Ort in be
stimmten theologischen Fächern (wie mittlerweile etabliert in judaistischen Einführun
gen oder in der alttestamentlichen Exegese). Mit dem Judentum als locus theologicus und 
dem Dialog als Glaubensraum wurde »eine erkenntnistheologische Vorentscheidung über die 
Arbeitsformen der Theologie im Ganzen getroffen«1. 

Im permanenten Bezug auf das Judentum, der für christliche Theologie notwendig 
ist, verschiebt sich der erkenntnistheoretische Ort, an dem und von dem aus theologi
sches Wissen erzeugt wird: von der Kirche als alleiniger Deutungsmacht hin zum Dia
log als mit Jüd*innen geteilter Deutungsinstanz. Die Kirche als Diskursgemeinschaft ist 
nicht mehr alleiniger Ort theologischen Wissens. Sie ist es als Teil einer jüdisch-christ
lichen Diskursgemeinschaft im Dialog. Eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen 
Dialogs ist nicht länger eine katholisch eingefasste Wissensform, sondern fassbar als dia
logisch verfasste Wissensformen, die sich auszeichnen durch: 

Begrenztheit. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs legt die raum-zeitli
chen Bedingungen, unter denen sie die loci bestimmt, ihnen Bedeutung zuschreibt und 
daraus ihre Argumente und ihr Wissen ableitet, offen. Sie verschweigt nicht die Kontin
genz dieser Bedingungen und damit die vorläufige und begrenzte Gültigkeit ihrer Argu
mente und Erkenntnisse. 

Schwäche. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs gibt nicht länger vor, 
uneingeschränkten Zugang zu einer vermeintlichen Fülle göttlicher Wahrheiten zu 

1 Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage an die systematische Theologie, 126f. Reflexionen darüber, wel
che Vorentscheidungen für die verschiedenen Disziplinen der Theologie angesichts des jüdisch- 
christlichen Dialogs getroffen sind oder zu treffen sind, finden sich in einem 2024 erschienenen 
Studienhandbuch: Woppowa, Jan/Schmitz Barbara/Rutishauser Christian (Hg.): Jüdisch-christli
cher Dialog. Ein Studienhandbuch für Lehre und Praxis (UTB 6259). Tübingen: Mohr Siebeck 2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit: Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 353 

ermöglichen. Sie gibt vielmehr darüber Auskunft, dass sie den Wahrheitsgehalt des 
Zeichens »Gott« immer nur ausgehend von vielfältigen Verwicklungen konkreter Orte 
und menschlicher Praktiken unvollständig zu erfassen vermag.2 

Ohnmacht. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs gesteht die eigene, 
kirchliche Sündhaftigkeit und kirchliches Versagen ein. Sie ist sich der Missbrauchs
anfälligkeit und Toxizität einer uneingeschränkten epistemischen Machtposition der 
Kirche bewusst. In einer Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs gibt die 
Kirche ihre Deutungshoheit ab und zieht sich als diskursbestimmende Macht aus wis
sensproduktiven Prozessen zurück, um Raum für jüdische Andere zu lassen.3 Dieses 
»sich zurückziehen« ist keineswegs als ein selbstbestimmter Akt der Kirche misszu
verstehen. Denn dieser für eine Erkenntnistheologie des jüdisch-christlichen Dialogs 
notwendige »Rückzug« hängt nicht von kirchlichen Akteur*innen ab, die eigenmächtig 
darüber entscheiden könnten, in welchem Moment und bis zu welchem Grad sie Deu
tungshoheit abgeben. Vielmehr ist die Kirche in diesem Prozess ohnmächtig, insofern 
die Performance des Dialogs – das lebendige Dialoggeschehen – stets aufs Neue die 
Notwendigkeit und das Ausmaß einer Entmachtung vorgibt. Darin liegt ein kenotisches 
Moment: ein Sich-Entäußern (oder treffender ein Entäußert-Werden), damit echte 
Beziehung möglich wird. 

Vulnerabilität. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs ist sich der bleiben
den Verwiesenheit auf das Judentum bewusst. Sie trägt dem Rechnung, dass die Kir
che nicht länger über das Wissen, welches im Dialog generiert wird, verfügt. Vielmehr 
setzt sie sich den jüdischen Gesprächspartner*innen radikal aus und wagt sich hinein 
in die Unsicherheiten des Zwischenraums zwischen Judentum und Christentum, hinein 
in das dynamische Beziehungsgeschehen dieses Glaubensraum in between. Das macht 
sie verletzlich. Denn im Dialog muss sich beispielsweise erst noch erweisen, ob eine Be
deutung des Christentums über die Noahidischen Gebote hinaus oder der Anspruch von 
Christ*innen, in den Bund Gottes mit seinem Volk hineingenommen zu sein, von jüdi
scher Seite bedacht wird. 

Ambiguitätstoleranz und Pluralitätsfähigkeit. Eine theologische Erkenntnistheorie des 
Dialogs kann Mehrdeutigkeiten und Vielfalt aushalten und zulassen – im Vertrauen auf 
die Tragfähigkeit der Kontinuität des gemeinsamen Bezugs auf den Gott Israels. Auf die
ser Basis lässt sie sich vom Erkenntniswert bleibender Differenzen herausfordern und 
verwandeln.4 Sie ist bleibend unabgeschlossen, insofern sie immer auf Möglichkeiten 
weiterer loci und weiterer Glaubensräume in between über das Judentum und den jüdisch- 
christlichen Dialog hinaus verweist und sich dafür öffnet. 

2 Vgl. Gruber: Maps and Tours, 67. 
3 Dirscherl weist daraufhin, dass diese Überlegung anknüpfen kann an schöpfungstheologische 

Überlegungen zur Spannung der Anwesenheit und Abwesenheit Gottes in der Schöpfung. Für 
Pierre Gisel ist die Abwesenheit Gottes die Grundbedingung für die Schöpfung: Gottes Abwesen
heit lässt Raum, Gott zieht sich zurück, um uns Platz zu schaffen. Vgl. Gisel, Pierre: Schöpfung und 
Vollendung. In: Peter Eicher (Hg.): Neue Summe Theologie. Bd. 2 Die neue Schöpfung. Freiburg/ 
Basel/Wien: Herder 1989, 19–125, 34f. 

4 Vgl. Kapitel 7.2 und ausführlich vor allem mit Blick auf den Islam bspw. Bauer, Thomas: Die Ver
eindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt. Stuttgart: Reclam 2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Demut. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs nimmt den Bezug auf Gott 
als letztes »Geheimnis« unserer Existenz (NA 1) radikal ernst und ist sich der unaufheb
baren Vorläufigkeit aller menschlichen Erkenntnis über Gott bewusst – auch jener, die 
im gemeinsamen, freundschaftlichen Lernen mit Jüd*innen im Dialog als Performance 
der Bundespartnerschaft generiert wird. Die messianischen Traditionen in Judentum 
und Christentum machen sie sensibel für die im Glauben bezeugte Vorstellung, dass sich 
die Fülle der Wahrheit und Wirklichkeit Gottes erst am Ende der Zeit erweisen wird. Da
bei ist sie auch Ausdruck der gemeinsamen, jüdischen und christlichen Hoffnung und 
Erwartung des kommenden Reiches Gottes. 

Wie für Epistemologien im Sinne von Grundlagenforschungen und kritischen Me
thoden- und Theoriereflexionen generell, so gilt auch für eine theologische Erkenntnis
theorie des Dialogs, dass sie darauf angewiesen ist, im Kanon theologischer Fächer An
wendung zu finden. So ist mit dem Ende dieser Studie zur Erkenntnistheorie des jü
disch-christlichen Dialogs ein Anfang gesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

