Fazit: Zur Erkenntnistheorie
des jiidisch-christlichen Dialogs

Eine Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs beschiftigt sich, in Erinnerung
an Kapitel 1, mit dem jiidisch-christlichen Dialog (1.) im Sinne einzelner Begegnungen
unterschiedlicher Formate zwischen Menschen jidischer und christlicher Zugehorig-
keit nach dem Zweiten Weltkrieg, die unter der Leitkategorie »Dialog« stattfinden. Diese
Begegnungen sind ein jeweils konkretes Kommunikationsgeschehen. Das bedeutet: Sie
ereignen sich jeweils an einem bestimmten Ort, zu einer bestimmten Zeit. Dort treten je-
weils konkrete Akteur“innen miteinander in Kontakt. Uber ein Repertoire an kulturellen
(Ubersetzungs-)Handlungen stellen diese Akteur*innen operativ Verstindigung unterein-
ander her (beispielsweise iiber die in Kapitel 6 analysierten Topoi). Verstindigung meint
dabei nicht, einen Konsens herzustellen, sondern vielmehr eine Suche nach Kontinuiti-
ten, die fiir ein gemeinsames Lernen notwendig sind, fiir ein vertiefendes Verstehen der
Tradition der Anderen und der eigenen Tradition. Eine Erkenntnistheorie des jidisch-
christlichen Dialogs geht von Dialog (2.) im Sinne eines diskursiven Konzepts aus, das sich
mit diesen einzelnen, konkreten Dialogen tiberlagert. Die einzelnen Dialoge sind ein-
gebettet in den Diskurs des Dialogs. Als Diskurs wirkt der Dialog regulativ, handlungs-
leitend und theoriebildend. Dialog als Zwischenraum, als space-in-between bildet die dy-
namische Wechselbeziiglichkeit von Dialog (1.) als konkretes Handeln in seiner raum-
zeitlichen Koordinierung und (2.) als diskursives Konzept ab.

In Kapitel 2 wurde deutlich, dass aus theologischer Perspektive der jiidisch-christli-
che Dialog nicht einfach ein interreligiéser Zwischenraum neben anderen ist. Dort, und
vertieft in der Analyse von Dialogdokumenten in Teil 3, konnte entlang einer Vielzahl von
Topoi nachvollzogen werden, dass sich der Dialog fir Christ*innen von allen anderen in-
terreligiosen Zwischenrdumen unterscheidet. Bestimmte christliche Theologie vor dem
Zweiten Vatikanischen Konzil das Verhiltnis zum Judentum in Ersetzungslogiken, wird
nach NA die Verwiesenheit des Christentums auf das Judentum und sein Leben im blei-
bend giiltigen Bund mit Gott zunehmend bewusst. Wenn also gilt, um die Forschungsfrage

- am 14.02.2026, 06:36:43. -



https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

aus der Einleitung zu dieser Studie einzuspielen, dass Jiid*innen »immer noch von Gott
geliebt [sind] um der Viter willen« (NA 4), dass der Bund mit Israel »nie gekiindigt« wur-
de (Papst Johannes Paul I1.), sondern Gott »weiterhin im Volk des alten Bundes wirkt«
und dass das Judentum »eine heilige Wurzel der eigenen christlichen Identitit«ist (Papst
Franziskus 1.), dann hat das Judentum fiir christliche Theologie eine genuin theologische
Bedeutung. Der Dialog mit dem Judentum ist fitr Christ*innen deshalb aus theologischen
Griinden notwendig. Denn er ist die Performance der Bundespartnerschaft zwischen
Jud*innen und Christ*innen (Kapitel 2.2), er ist Wesen und Ausdruck »des gemeinsam
offenbarten Wortes« (EG 247). Im Dialog wird ein Glaubensraum in between erzeugt, in
dem gemeinsam der »eine Gott, der in der Geschichte handelt« (EG 247) glaubend be-
zeugt wird (Kapitel 2.3). Diese theologische Qualitit des Dialogs wird in dieser Studie
als Theologizitdt des Dialogs angezeigt.

Damit Jiid*innen dazu bereit sind, in einen theologischen Dialog mit Christ*innen
einzutreten, wird als Bedingung ein Verzicht auf jede Form von Judenmission von kirch-
licher Seite gefordert (so geschehen beispielsweise bei Joseph B. Soloveitchik und Abra-
ham J. Heschel, vgl. Kapitel 4; oder in den jidisch-orthodoxen Dokumenten TDW und
BJR, vgl. Kapitel 6.2). Eine Erkenntnistheorie aus christlicher Perspektive, die von der
Theologizitit des jiidisch-christlichen Dialogs ausgeht (Kapitel 2), hat sich deshalb not-
wendigerweise mit dem Thema »Judenmission« auseinanderzusetzen.

Inwiefern ist das Thema »Judenmission« ein »neuralgischer Punkt« des jidisch-
christlichen Dialogs? In Kapitel 7 wurde deutlich, dass »Judenmission« insofern ein
neuralgischer Punkt des Dialogs ist, als sie symptomatisch fiir die christliche Tradi-
tion der Substitutionstheologie und ihrer performativen Gewaltférmigkeit steht, die
sich kérperlich im kollektiven Gedichtnis von Jiid“innen manifestiert. »Judenmission«
macht die Storanfilligkeit und Vulnerabilitit des Dialogs als Beziehungsgeschehen
bewusst. Um sich einer Beziehung zu Christ*innen auf einer theologischen Ebene aus-
zusetzen, braucht es fiir Jitd“innen angesichts der geschichtlichen Traumata ein hohes
Maf} an Sicherheit und Vertrauen. Warum also ist die Frage nach der Judenmission
entscheidend fiir eine Erkenntnistheorie des Dialogs, bzw. inwiefern zeigt sich die Not-
wendigkeit einer Erkenntnistheorie des judisch-christlichen Dialogs? Ein Verzicht auf
Judenmission ist Ausweis der Glaubwiirdigkeit der Kirche, die ernst macht mit der An-
erkennung des eigenstindigen Lebens des jiidischen Volkes im bleibend giiltigen Bund
Gottes. Dabei darf es nicht bei offiziellen Verzichtserklirungen bleiben, wie beispiels-
weise in G&C im Jahr 2015, sondern es erfordert auch eine theologische Begriindung
sowie eine noch ausstehende, konsequente Umsetzung auf allen Ebenen kirchlicher
Vollziige, wie erwahnt im kirchlichen Recht, aber auch in Liturgie und Homiletik, im
Bereich Seelsorge und Bildung oder in den Bereichen Kunst und Architektur. Damit
das gelingt, braucht es eine verdnderte theologische Grammatik, eine aus dem Dialog
heraus verinderte Grundstruktur theologischen Denkens und Sprechens.

Das Dilemma, das es theologisch dazu zu bearbeiten gilt, ist ein soteriologisches:
jenes zwischen dem christlichen Bekenntnis zu Jesus als dem universalen Heilsbringer
im Raum der Kirche und der im und durch den jidisch-christlichen Dialog gewachse-
nen Anerkennung des bleibend giiltigen Bundes Gottes mit dem jiidischen Volk. Welche
katholischen Ansitze gibt es dazu? In kirchlichen Dokumenten, bspw. in den analysier-
ten Dokumenten PJSE und G&C (Kapitel 6.1), wird dieses Zueinander vor allem iiber das

- am 14.02.2026, 06:36:43. -



https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit: Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

Schema VerheifSung und Erfiillung bestimmt, welches mit biniren Codierungen arbeitet
(gut vs. besser). Erfillungslogiken stofRen jedoch zunehmend an ihre Grenzen, weil sie
die Anerkennung des ungekiindigten Bundes nur unzureichend auszudriicken vermo-
gen. Aussichtsvoll erscheinen derzeit differenzhermeneutisch arbeitende Ansitze. Sie
bemiihen sich in Christologie und Bundestheologie um das Identifizieren und Bewusst-
machen von Kontinuititen mit jiidischen Traditionsbestinden. Bleibende Differenzen
werden als von Kontinuitit getragen und als theologisch bedeutsam qualifiziert. Die Lo-
gik folgt dann nicht linger einem entweder — oder, wahr — falsch, sondern einem sowohl —
als auch, das es ermoglicht, Einheit in Verschiedenheit zu denken und damit Heilsmég-
lichkeiten fiir Jid*innen anzuerkennen — auch und gerade angesichts des expliziten jii-
dischen Neins zu Jesus als Messias. Die Umstellungen, die mit einer Differenzherme-
neutik einhergehen, haben erkenntnistheologische Konsequenzen: Differenzen werden
nicht mehr mit Defekt oder Defizit gleichgesetzt, sondern kommen in ihrem Potential,
Prozesse der Wissensgenerierung kreativ herauszufordern, in den Blick. Und ein wei-
terer Aspekt erweist sich als zukunftsweisend: Eine messianisch perspektivierte Gram-
matik, die jiidischen und christlichen Traditionen und Lebensvollziigen gleichermafRen
eingeschrieben ist; eine Logik des schon und noch nicht, eines Lebens in Erwartung. Da-
mit einher geht ein Bewusstsein um die Begrenztheit und Vorliufigkeit allen Wissens
itber Gott und die erkenntnistheoretische Bedeutung dialogisch-kooperativen Lernens
und Verstehens.

Welche Leerstellen zeigen sich in diesem Zusammenhang? Neben der Herausfor-
derung, den angezeigten erkenntnistheologischen Shift metatheoretisch zu begleiten,
werden sich differenzhermeneutische Ansitze in Zukunft angesichts der Herausforde-
rung zu bewihren haben, bei aller berechtigten Betonung der Theologizitit des jiidisch-
christlichen Dialogs nicht neue Exklusivismen und AusschliefSungen gegeniiber Dialo-
gen mit anderen Religionen und Weltanschauungen zu produzieren.

Kapitel 8 erarbeitet dazu erkenntnistheologische Grundlagen. Dabei stellte sich zu-
nichst die Frage: Welche erkenntnistheologischen Umstellungen sind angesichts eines
Verzichts auf Judenmission und zur Ermoéglichung eines theologischen Dialogs ange-
zeigt? Die mit NA 4 angestofRene paradigmatische Umstellung von Mission zu Dialog
hat erkenntnistheoretische Konsequenzen. Gibt es den Logiken prikonziliarer Ekklesio-
logien und Substitutionstheologien folgend keinen Grund fiir eine erkenntnistheoreti-
sche Auseinandersetzung mit dem Judentum, verschieben sich seit der mit NA 4 begin-
nenden dialogischen Wende die Plausibilititen: Durch und im Dialog verindern sich die
Formen, wie und woraus theologisches Wissen abgeleitet werden kann. Durch und im
Dialog wird zunehmend bewusst, dass es aus christlicher Sicht den stindigen Bezug auf
das Judentum braucht, dass nur so — im permanenten Bezug auf die Offenbarung Gottes
in der Geschichte des jiidischen Volkes — wirklich von Gott gesprochen werden kann.

Was sagt das iiber die Notwendigkeit einer Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen
Dialogs aus? Angesichts der schuldhaften hermeneutischen Instrumentalisierungen von
Jud*innen in der Geschichte christlicher Theologie, aber gerade auch angesichts eines
gegenwirtig wahrnehmbaren Anstiegs von Antisemitismus, der sich auch theologischer
Konzepte bedient, zeigt sich fir christlich geprigte Gesellschaften die Notwendigkeit
einer theologischen Erkenntnistheorie, die die Verwurzelung des Christentums im
Judentum und die bleibende Giiltigkeit des Bundes Gottes mit dem Judentum zum Aus-

- am 14.02.2026, 06:36:43. -

351


https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

druck bringen kann - abseits einer erneuten Instrumentalisierung des Judentums. Es
zeigt sich, dass in der Anlage einer solchen Erkenntnistheorie gewihrleistet sein muss,
dass Jid*innen als handlungsfihige, eigenstindige Akteur*innen eingreifen kénnen.
Das bedeutet: Notwendig ist eine dialogisch verfasste Erkenntnistheorie, die fihig ist,
die epistemische Eigenmichtigkeit des Dialogs und des Judentums im Moment eines
kirchlich unbeherrschbaren Diskurses zu verzeichnen.

Wie also lisst sich die erkenntnistheologisch konstitutive Bedeutung des Judentums
und des Dialogs mit dem Judentum theologisch einlésen? In der katholischen Theologie
werden Referenzorte, entlang derer Theologie ihr Wissen generiert, traditionell als lo-
ci theologici bezeichnet. Dass sich das Judentum entgegen allen christlichen Disziplinie-
rungsversuchen und Marginalisierungspolitiken, die auch in Melchior Canos Lehre von
den loci theologici wirksam sind, mit zunehmender Dialogentwicklung als locus theologi-
cus geradezu aufdringt, ist ein Hinweis auf die performative Theologizitit des jiidisch-
christlichen Dialogs: Der Dialog veridndert katholische Wissensformen. Das Judentum
als locus theologicus hat dabei eine einzigartige Eigenschaft: Es ist ein locus theologicus pro-
prius et alienus, insofern das Judentum der Kirche als eigenstindige und unabhingige
Grofie gegeniibersteht (alienus) und gleichzeitig christlicher Identitit Jidisches unauf-
gebbar eingeschrieben ist (proprius). Das Judentum als locus theologicus proprius et alienus
ist formaler Ausdruck der christlichen Verwiesenheit auf das Judentum und der Theo-
logizitit des Dialogs. Es hat nicht mehr nur einen inhaltlich-methodischen Ort in be-
stimmten theologischen Fichern (wie mittlerweile etabliert in judaistischen Einfithrun-
gen oder in der alttestamentlichen Exegese). Mit dem Judentum als locus theologicus und
dem Dialog als Glaubensraum wurde »eine erkenntnistheologische Vorentscheidung iiber die
Arbeitsformen der Theologie im Ganzen getroffend’.

Im permanenten Bezug auf das Judentum, der fiir christliche Theologie notwendig
ist, verschiebt sich der erkenntnistheoretische Ort, an dem und von dem aus theologi-
sches Wissen erzeugt wird: von der Kirche als alleiniger Deutungsmacht hin zum Dia-
log als mit Jid*innen geteilter Deutungsinstanz. Die Kirche als Diskursgemeinschaft ist
nicht mehr alleiniger Ort theologischen Wissens. Sie ist es als Teil einer jidisch-christ-
lichen Diskursgemeinschaft im Dialog. Eine Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen
Dialogs ist nichtlinger eine katholisch eingefasste Wissensform, sondern fassbar als dia-
logisch verfasste Wissensformen, die sich auszeichnen durch:

Begrenztheit. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs legt die raum-zeitli-
chen Bedingungen, unter denen sie die loci bestimmt, ihnen Bedeutung zuschreibt und
daraus ihre Argumente und ihr Wissen ableitet, offen. Sie verschweigt nicht die Kontin-
genz dieser Bedingungen und damit die vorliufige und begrenzte Giiltigkeit ihrer Argu-
mente und Erkenntnisse.

Schwidche. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs gibt nicht linger vor,
uneingeschrinkten Zugang zu einer vermeintlichen Fiille géttlicher Wahrheiten zu

1 Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage an die systematische Theologie, 126f. Reflexionen dariiber, wel-
che Vorentscheidungen fiir die verschiedenen Disziplinen der Theologie angesichts des jiidisch-
christlichen Dialogs getroffen sind oder zu treffen sind, finden sich in einem 2024 erschienenen
Studienhandbuch: Woppowa, Jan/Schmitz Barbara/Rutishauser Christian (Hg.): Jiidisch-christli-
cher Dialog. Ein Studienhandbuch fiir Lehre und Praxis (UTB 6259). Tibingen: Mohr Siebeck 2024.

- am 14.02.2026, 06:36:43. -



https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit: Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

ermoglichen. Sie gibt vielmehr dariiber Auskunft, dass sie den Wahrheitsgehalt des
Zeichens »Gott« immer nur ausgehend von vielfiltigen Verwicklungen konkreter Orte
und menschlicher Praktiken unvollstindig zu erfassen vermag.”

Ohnmacht. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs gesteht die eigene,
kirchliche Stindhaftigkeit und kirchliches Versagen ein. Sie ist sich der Missbrauchs-
anfilligkeit und Toxizitit einer uneingeschrinkten epistemischen Machtposition der
Kirche bewusst. In einer Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs gibt die
Kirche ihre Deutungshoheit ab und zieht sich als diskursbestimmende Macht aus wis-
sensproduktiven Prozessen zuriick, um Raum fiir jiidische Andere zu lassen.’ Dieses
»sich zuriickziehen« ist keineswegs als ein selbstbestimmter Akt der Kirche misszu-
verstehen. Denn dieser fiir eine Erkenntnistheologie des jiidisch-christlichen Dialogs
notwendige »Riickzug« hingt nicht von kirchlichen Akteur*innen ab, die eigenmichtig
dariiber entscheiden kénnten, in welchem Moment und bis zu welchem Grad sie Deu-
tungshoheit abgeben. Vielmehr ist die Kirche in diesem Prozess ohnmichtig, insofern
die Performance des Dialogs — das lebendige Dialoggeschehen — stets aufs Neue die
Notwendigkeit und das Ausmaf einer Entmachtung vorgibt. Darin liegt ein kenotisches
Moment: ein Sich-Entiuflern (oder treffender ein EntiufSert-Werden), damit echte
Beziehung moglich wird.

Vulnerabilitit. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs ist sich der bleiben-
den Verwiesenheit auf das Judentum bewusst. Sie trigt dem Rechnung, dass die Kir-
che nicht linger iiber das Wissen, welches im Dialog generiert wird, verfigt. Vielmehr
setzt sie sich den jiidischen Gesprichspartner®innen radikal aus und wagt sich hinein
in die Unsicherheiten des Zwischenraums zwischen Judentum und Christentum, hinein
in das dynamische Beziehungsgeschehen dieses Glaubensraum in between. Das macht
sie verletzlich. Denn im Dialog muss sich beispielsweise erst noch erweisen, ob eine Be-
deutung des Christentums iiber die Noahidischen Gebote hinaus oder der Anspruch von
Christ*innen, in den Bund Gottes mit seinem Volk hineingenommen zu sein, von jidi-
scher Seite bedacht wird.

Ambiguititstoleranz und Pluralititsfihigkeit. Eine theologische Erkenntnistheorie des
Dialogs kann Mehrdeutigkeiten und Vielfalt aushalten und zulassen — im Vertrauen auf
die Tragfihigkeit der Kontinuitit des gemeinsamen Bezugs auf den Gott Israels. Auf die-
ser Basis lasst sie sich vom Erkenntniswert bleibender Differenzen herausfordern und
verwandeln.* Sie ist bleibend unabgeschlossen, insofern sie immer auf Méglichkeiten
weiterer loci und weiterer Glaubensriume in between iber das Judentum und den jiidisch-
christlichen Dialog hinaus verweist und sich dafir 6ffnet.

2 Vgl. Gruber: Maps and Tours, 67.

3 Dirscherl weist daraufhin, dass diese Uberlegung ankniipfen kann an schépfungstheologische
Uberlegungen zur Spannung der Anwesenheit und Abwesenheit Gottes in der Schépfung. Fiir
Pierre Gisel ist die Abwesenheit Gottes die Grundbedingung fiir die Schopfung: Cottes Abwesen-
heit lasst Raum, Gott zieht sich zuriick, um uns Platz zu schaffen. Vgl. Gisel, Pierre: Schopfung und
Vollendung. In: Peter Eicher (Hg.): Neue Summe Theologie. Bd. 2 Die neue Schépfung. Freiburg/
Basel/Wien: Herder 1989, 19125, 34f.

4 Vgl. Kapitel 7.2 und ausfiihrlich vor allem mit Blick auf den Islam bspw. Bauer, Thomas: Die Ver-
eindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt. Stuttgart: Reclam 2018.

- am 14.02.2026, 06:36:43. -

353


https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Demut. Eine theologische Erkenntnistheorie des Dialogs nimmt den Bezug auf Gott
als letztes »Geheimnis« unserer Existenz (NA 1) radikal ernst und ist sich der unaufheb-
baren Vorldufigkeit aller menschlichen Erkenntnis tiber Gott bewusst — auch jener, die
im gemeinsamen, freundschaftlichen Lernen mit Jiidd*innen im Dialog als Performance
der Bundespartnerschaft generiert wird. Die messianischen Traditionen in Judentum
und Christentum machen sie sensibel fitr die im Glauben bezeugte Vorstellung, dass sich
die Fiille der Wahrheit und Wirklichkeit Gottes erst am Ende der Zeit erweisen wird. Da-
bei ist sie auch Ausdruck der gemeinsamen, jidischen und christlichen Hoffnung und
Erwartung des kommenden Reiches Gottes.

Wie fiir Epistemologien im Sinne von Grundlagenforschungen und kritischen Me-
thoden- und Theoriereflexionen generell, so gilt auch fiir eine theologische Erkenntnis-
theorie des Dialogs, dass sie darauf angewiesen ist, im Kanon theologischer Ficher An-
wendung zu finden. So ist mit dem Ende dieser Studie zur Erkenntnistheorie des jii-
disch-christlichen Dialogs ein Anfang gesetzt.

- am 14.02.2026, 06:36:43. -



https://doi.org/10.14361/9783839476727-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

