v
OKoLOGISCHE KOMMUNIKATION

Die okologische Problematik erhélt in systemtheoretischer Begrifflich-
keit eine Kontur, die sich markant von jenen Sichtweisen unterscheidet,
die im ersten Kapitel dieser Arbeit diskutiert wurdeN. Luhmann spart den
Begriff des »Okosystems¢ ginzlich ein, denn dieser vermag weder die
Beobachter-Frage — steht der Beobachter ausserhalb des Okosystems
oder ist er Teil davon? — noch jene nach den Elementen des Systems hin-
reichend zu kliren.' Statt also auf eine {ibergreifende Einheit zu setzen,
wird, im Einklang mit der Theoriearchitektur, die Differenz betont:

»Okologisch (im Unterschied zu schlicht systemtheoretisch) ist eine Problema-
tik nur, wenn sie auf Einheit trotz Differenz oder gar auf Einheit durch Diffe-
renz abstellt, ndmlich darauf, dass ein System/Umwelt-Zusammenhang gerade
dadurch strukturiert ist, dass das System sich aus seiner Umwelt herausnimmt,
sich gegen sie differenziert und auf dieser Basis ein hochselektives Verhalten
zur Umwelt entwickelt.«

»In der 6kologischen Fragestellung wird [damit] die Einheit der Diffe-
renz von System und Umwelt zum Thema, nicht aber die Einheit eines
umfassenden Systems.«’ Es geht also um das gleichzeitige Denken von
Differenz und Einheit, wofiir die Systemtheorie Denkmodelle wie die
Beobachtungen erster und zweiter Ordnung bereitstellt, und also um das
System-Umwelt-Verhiltnis eines gegebenen Systems.Eine okologische
Fragestellung behandelt nun spezifischer die »Konsequenzen der Diffe-
renzierung von System und Umwelt fiir die Umwelt dieses Systems«’* —
und dies auf jedwelcher Stufe der Systembildung, also etwa im Hinblick
auf Zellen, Organismen oder psychische Systeme. Ich konzentriere mich
im Folgenden auf das soziale System Gesellschaft, das sich, wie im drit-
ten Kapitel gesehen, durch operationale Geschlossenheit auf der Basis

1 Vgl dazu Niklas Luhmann: »Okologische Kommunikation — Ein Theorie-
Entscheidungsspiel«, in: Joschka Fischer (Hg.), Okologie im Endspiel,
Miinchen 1989, S.31-37, hier S.32. — Vgl. zur Problematik des Okosys-
tem-Begriffs auch oben, Kap. I, 3.1.2.

2 N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.21f., Anm. 17.

Ebd., S.21.

4 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.267.

w

161

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

von Kommunikation und durch interne Differenzierung in einzelne Funk-
tionssysteme auszeichnet. Nach Luhmann sind es gerade diese Merkmale
der modernen Gesellschaft, die zu gravierenden Folgelasten 6kologischer
Art gefiihrt haben und die dariiber hinaus eine Behandlung dieser Folge-
lasten auch stark behindern. Dies zu allererst deshalb, weil die Gesell-
schaft autopoietisch verfasst ist, also allein Kommunikation an Kommu-
nikation anschliesst, und sich wie jedes autopoietische System dabei
wenig darum kiimmert, in welcher Art ihr unabdingbares »Korrelat«®
Umwelt — und damit die eigene >Okologie< — davon betroffen ist. Denn in
systemtheoretischer Perspektive kann grundsétzlich nicht auf die har-
monische Anpassung eines Systems an seine Umwelt vertraut werden,
wie das im Ecocriticism iiber die Verwendung des Begriffs »Okosystemc
oft nahegelegt wird. Vielmehr ist es im eigentlichen Sinne allein das Sys-
tem selbst, das sich iiber seine operative Geschlossenheit — auf Basis des
Energieflusses, der dank struktureller Kopplung gewéhrleistet ist —
gleichsam an sich selbst anpasst.® Dies kann in der Evolution durchaus
auch dazu fithren, dass ein System sich selbst gefdhrdet und damit »so
auf seine Umwelt einwirkt, dass es spéter in dieser Umwelt nicht mehr
existieren kann«’ — was nicht zuletzt auch fiir das System >Gesellschaft«
im Bereich des Moglichen liegt. Und zwar vor allem deshalb, weil Syste-
me Schwierigkeiten haben, sich auf Zukunft einzustellen:

»Die primidre Zielsetzung autopoietischer Systeme ist immer die Fortsetzung
der Autopoiesis ohne Riicksicht auf Umwelt, und dabei wird der néchste Schritt
typisch wichtiger sein als die Riicksicht auf Zukunft, die ja gar nicht erreichbar
ist, wenn die Autopoiesis nicht fortgesetzt wird.«®

Luhmann geht davon aus, dass die moderne Gesellschaft sich mittlerwei-
le deshalb in einen solchen Prozess der Selbstgefihrdung verstrickt hat,’
weil sie ihre Umwelt durch eigenes Einwirken stirker verandert als zu-

5  Ebd, S.23.

6 Vgl hierzu: »Insofern ist jedes System immer schon angepasst an seine
Umwelt (oder es existiert nicht), hat aber innerhalb des damit gegebenen
Spielraums alle Moglichkeiten, sich unangepasst zu verhalten — und das
Resultat sieht man mit besonderer Deutlichkeit an den 6kologischen Pro-
blemen der modernen Gesellschaft« (N. Luhmann: Gesellschaft, S.101).

7 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.38. — Vgl. dazu auch G.Ba-
teson: Okologie, S.627-633.

8  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.38.

9  Er spricht in diesem Zusammenhang vom »Altwerden« der funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft (vgl. N.Luhmann: Soziale Systeme,
S.516).

162

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OKOLOGISCHE KOMMUNIKATION

vor. Und zwar gilt das fiir die gemeinhin mit >6kologischen Problemenc
benannten Konstellationen der bio-physikalischen Umwelt, es gilt aber
auch fiir das menschliche Bewusstsein als »andere Umwelt< der Gesell-
schaft, das diese Gesellschaft zunehmend als »eine Zumutung«'® empfin-
den muss, was hier kurz erldutert werden soll: Das Bewusstsein kann un-
ter den Bedingungen der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft nicht
mehr auf gesellschaftstrukturelle Sinnvorgaben bei der Bestimmung der
eigenen Individualitét setzen, wie beispielsweise noch in der Stindege-
sellschaft. Stattdessen sucht es sich in der Differenz im Verhéltnis zur
Gesellschaft zu verorten und profitiert dabei vom wechselseitigen Ange-
wiesensein von Bewusstsein und Kommunikation: »Im Geltendmachen
eines Anspruchs orientiert es sich an einer Differenz zwischen dem, was
momentan besteht, und dem, was sein soll, hergestellt werden soll, er-
reicht werden soll; und es kann sich mit seinem Anspruch identifizie-
ren.«'' Diese zunehmend individualisierten, >eigensinnig¢ gebildeten und
wauf Glick und Selbstverwirklichung gerichteten Erwartungen des Ein-
zelmenschen« — Luhmanns Sprache hinkt hier seinen Theorievorgaben
hinterher'” — sind die eigentliche Spezifik des Menschen der Moderne,

10 Niklas Luhmann: »Ethik als Reflexionstheorie der Moral«, in: Ders., Ge-
sellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt/M. 1989, S.358-447, hier S.443. —
Vgl. auch N. Luhmann: Gesellschaft, S. 119, wo er von der »Deformation
psychischer Systeme unter modernen Lebensbedingungen« spricht. — Vgl.
auch: »Der Mensch, wie er ist, und mehr und mehr auch der Erdball, wie
er ist, wire ohne Gesellschaft nicht moglich« (Niklas Luhmann: Theorie-
technik und Moral, Frankfurt/M. 1978, S.32).

11 Niklas Luhmann: »Die gesellschaftliche Differenzierung und das Indivi-
duume, in: Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd. 6: Die Soziologie und
der Mensch, Opladen 2000, S.125-141, hier S.135.

12 N.Luhmann: Gesellschaft, S.795. — Die Sprache zwingt einen nicht selten
zu Darstellungen, welche der Theorievorgabe der Systemtheorie nicht ge-
recht werden konnen. So spricht Luhmann im genannten Zitat von >Ein-
zelmenschen¢, korrekterweise miisste es aber »Person< heissen, womit die
Zurechnung von Kommunikation auf ein psychisches System gemeint
wire. Luhmann benennt selbst die »erheblichen Sprachprobleme«, mit de-
nen sich seine Theoriearbeit konfrontiert sieht und hat oft Miihe, die eige-
ne theoretische Begrifflichkeit 1. gegen den Alltagssprachgebrauch und 2.
gegen die ontologische, >alteuropdisch« genannte Sichtweise durchzuhal-
ten (Niklas Luhmann: »Wahrnehmung und Kommunikation anhand von
Kunstwerken, in: Harm Lux/Philip Ursprung [Hg.], STILLSTAND swit-
ches. Gedankenaustausch zur Gegenwartskunst, Symposium, Interviews,
Shedhalle Ziirich, 8.-24. 6. 1991, Ziirich, Berlin 1992, S.64-74, hier S.73).

163

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==


https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

der seine Selbstverwirklichung »durch Inklusion ins Publikum der teil-
systemischen Leistungsproduktion«” findet. Das kann aber zu einer so-
genannten Anspruchsinflation nach immer mehr Konsumchancen, immer
besserer medizinischer Versorgung oder immer extensiverem Unterhal-
tungsangebot fithren, da die Funktionssysteme iiber keine inhdrente Stop-
pregel verfiigen, sondern ihrem Code gemiss ununterbrochen ihre Funk-
tion bestmdglich und universal zu erfiillen suchen. In den Worten von
Luhmann:

»Es scheint, dass die Ausdifferenzierung spezifischer Funktionssysteme dazu
fiihrt, dass auf sie gerichtete Anspriiche provoziert werden, die, da sie die Funk-
tion in Anspruch nehmen, nicht abgewiesen werden konnen. Funktionsautono-
mie und Anspruch verzahnen sich ineinander, begriinden sich wechselseitig,
steigern sich im Bezug aufeinander und gehen dabei eine Symbiose ein, der ge-
geniiber es keine rationalen Kriterien des richtigen Masses mehr gibt.«'*

Jedes Funktionssystem wird auf diese Weise dazu angehalten, auf vollen
Touren zu laufen, ohne aber mogliche Folgen weder fiir die Natur noch
fiir die Menschen zu beriicksichtigen. In diesem Sinne sind also nicht nur
die Moglichkeiten der Gesellschaft, Naturressourcen auszubeuten, erheb-
lich gestiegen, sondern auch die Anspriiche ihrer psychischen Umwelt.
Es besteht ein regelrechter Zwang zur Ausnutzung der genannten Mo-
glichkeiten. Dies heisst auch, dass die Menschen durchaus von der Parti-
zipation in der funktional differenzierten Gesellschaft und damit von ih-
ren Leistungen ausgeschlossen sein konnen — was de facto fiir grosse Tei-
le der Menschheit zutrifft.”” Wenn aber heute das oft proklamierte

13 Uwe Schimank: »Okologische Gefihrdungen, Anspruchsinflationen und
Exklusionsverkettungen — Niklas Luhmanns Beobachtung der Folgepro-
bleme funktionaler Differenzierung«, in: Ders./Ute Volkmann (Hg.), So-
ziologische Gegenwartsdiagnosen I: Eine Bestandesaufnahme, Opladen
2000, S.125-142, hier S.133.

14  Luhmann zitiert in ebd., S. 133.

15 Vgl. dazu auch W.Hagen: Biographie, hier S.39ff. — Hier muss erneut
festgehalten werden, dass die funktional differenzierte Gesellschaft, die
Luhmann als »Weltgesellschaft« beschreibt, offensichtlich nicht unbe-
dacht auf die Welt insgesamt {ibertragen werden kann. Es ist zweifellos
so, dass seine Beschreibung die Gesellschaft der Industrieldnder fokus-
siert, die zwar im Zeichen der Globalisierung weltweiten Einfluss ausiibt
und ihre Funktionssysteme implementiert, sich aber nicht iiberall gleich
stark hat verankern koénnen. Vgl. dazu Niklas Luhmann: »Gesellschafts-
strukturelle Bedingungen und Folgeprobleme des naturwissenschaftlich-
technischen Fortschritts«, in: Reinhard Low/Peter Koslowski/Philipp
Kreuzer (Hg.), Fortschritt ohne Mass? Eine Ortsbestimmung der wissen-

164

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==


https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OKOLOGISCHE KOMMUNIKATION

»Postulat einer Vollinklusion aller Menschen in die Gesellschaft«'® und
damit eine Teilnahme an Bildung, Wirtschaft oder Recht tatséchlich gel-
ten soll, muss eine nur teilweise Partizipation Unmut bei den Betroffenen
hervorrufen — mit nicht abschétzbaren Folgen auch fiir die gesellschaftli-
che Ordnung.

Samtliche Auswirkungen gesellschaftlichen Prozessierens auf die
Umwelt haben aber nie direkte, gleichsam kausal vorhersagbare Folgen
fiir die Gesellschaft."” Denn generell gilt, dass Umweltereignisse in ei-
nem System hochstens als Irritationen wahrgenommen werden, die aber
von Informationen zu unterscheiden sind. Erst das System selbst macht
daraus durch eigene, von aussen nicht berechenbare oder fremdzusteu-
ernde Operationen eine systemrelevante Information." Weil die Gesell-
schaft nur kommunizieren, nicht aber wahrnehmen kann, haben Umwelt-
ereignisse der Gesellschaft gleichsam zwei Stufen zu passieren: Erstens
muss die Wahrnehmung des Bewusstseins beansprucht werden; zweitens
muss diese Wahrnehmung von der Gesellschaft kommunikativ umgesetzt
werden konnen: »Alles, was von aussen, ohne Kommunikation zu sein,
auf die Gesellschaft einwirkt, muss daher den Doppelfilter des Bewusst-
seins und der Kommunikationsmoglichkeit passiert haben.«' Das heisst
dann aber auch, dass sich die Gesellschaft im Prinzip nur selbst geféhr-
den kann: durch Kommunikation und ihre spezifische Funktionsweise.
Dies trifft meines Erachtens zu, wenn man — wie Luhmann dies tut — von
der radikalen Moglichkeit einer Ausloschung des Lebens (noch) absieht.
Ziemlich abgeklrt heisst es bei Luhmann:

»Es geht nicht um die vermeintlich objektiven Tatsachen: dass die Olvorrite
abnehmen, die Fliisse zu warm werden, die Wilder absterben, der Himmel sich
verdunkelt und die Meere verschmutzen. Das alles mag der Fall sein oder nicht
der Fall sein, erzeugt als physikalischer, chemischer oder biologischer Tatbe-

schaftlich-technischen Zivilisation, Miinchen 1981, S.113-131, hier
S.126; vgl. dazu weiter U. Schimank: Folgeprobleme, S. 135f.

16 N.Luhmann: Gesellschaft, S.630.

17  Kausalitit wird systemtheoretisch als Beobachtungsleistung, als vereinfa-
chende Erklarung fiir komplexere Prozesse gesehen, dhnlich wie schon
der Begriff yHandlung«. Vgl. zur Unzuldnglichkeit von kausalen Erklarun-
gen im Zusammenhang mit 6kologischen Problemen auch: U.Beck: Ge-
gengifte, S.9, S. 120ff. und passim.

18  Vgl. etwa N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.63.

19  N.Luhmann: Gesellschaft, S.113.

165

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

stand jedoch keine gesellschaftliche Resonanz, solange nicht dariiber kommuni-
ziert wird.«*

Dass heute iiber Auswirkungen der Gesellschaft auf die Umwelt kommu-
niziert wird und diese damit den Status sozialer Gegebenheiten an-
nehmen, ist nicht zu iibersehen.”’ Und derart kann die Gesellschaft die
betreffenden Themen nicht (mehr) ignorieren, muss sich in der 6kologi-
schen Kommunikation gleichsam selbst kritisch iiberdenken.”” Es ist al-
lerdings zu fragen, ob sie unter den gegebenen gesellschaftlichen Um-
stinden Moglichkeiten und Wege findet, 6kologische Kommunikation zu
gestalten und gesellschaftlich durchzusetzen, das heisst jene » Kommuni-
kation {iber Umwelt [...], die eine Anderung von Strukturen des Kommu-
nikationssystems Gesellschaft zu veranlassen sucht«* und die damit auch
fiir eine Verdnderung der gesellschaftlichen Umweltverhéltisse und fiir
andere Moglichkeiten, iiber Natur und Umwelt zu kommunizieren, ein-
tritt. Luhmann spricht von der Schliisselfrage der Verarbeitungsfahigkeit
der Gesellschaft fir Umweltinformationen.** Diese Frage, die ich auch
fir den Forschungsbereich des Ecocriticism als zentral ansehe, betrifft
nicht nur die Politik und die Wirtschaft, auf welche traditionellerweise
okologisches Fehlverhalten bezogen wird, sondern alle Funktionssysteme
der Gesellschaft. Denn diese funktionieren ja — wie oben erldutert” — in
den Grundstrukturen gleich und rekonstruieren je fiir sich Gesellschaft
und mit ihr ihre beiden je eigenen Umwelten, die »Natur< und die »Psy-
che«.”® Damit ist auch gesagt, dass die okologische Kommunikation nicht
allein den Naturwissenschaften oder einer sich da ausbildenden Okologie
iiberlassen werden sollte; sie ist vielmehr ein Anliegen der ganzen Ge-
sellschaft und all ihrer Funktionssysteme — und damit auch der
Literaturwissenschaft.

Es sind vor allem drei Griinde, die diese Generierung und Verbrei-
tung von 6kologischer Kommunikation in der Gesellschaft wesentlich
erschweren:

20 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.62f.; vgl. auch ebd., S.11
sowie N. Luhmann: Gesellschaft, S.795.

21  Und zwar seit rund vierzig Jahren in nie gekannter Weise. Das Thema ist
in der Offentlichkeit als abrufbares Skript etabliert, mit erstaunten Riick-
fragen ist also nicht zu rechnen.

22 Vgl. dazu N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.265.

23 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.62 (im Original kursiv
gesetzt).

24 Vgl.ebd., S.68.

25 Vgl. dazu: Kap. III, 1.1.4.

26 Vgl. N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S. 8.

166

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OKOLOGISCHE KOMMUNIKATION

1. Die Gesellschaft kann ihre Umwelt nicht erreichen”” und auch nicht als
Einheit auf sie reagieren. Denn die Gesellschaft findet ihre Einheit nur in
ihrer internen Differenzierung, also in den verschiedenen System/Um-
welt-Perspektiven der Funktionssysteme. Hier wird ersichtlich, dass das
6kologische Problem der Gesellschaft, welches im ersten Kapitel dieser
Arbeit jeweils auf den vereinfachenden Nenner einer Dichotomie von
»Mensch/Kultur — Umwelt/Natur< und ihrer Folgen gebracht wurde,
gleichsam in ganz unterschiedliche gesellschaftliche >System-Umwelt-
Konturierungen< multipliziert wird. Zudem erklart sich auch, dass jed-
welche Interventionsforderung, die sich an die Gesellschaft insgesamt
richtet, als ob diese eine handelnde Person »und kein System wiire«,” ins
Leere laufen muss.»Damit fillt die Vorstellung, die Umwelt habe einen
Partner in der Gesellschaft, oder gar: man selbst sei es.«*

2. Es fehlt in der Gesellschaft ein Funktionssystem, das sich exklusiv,
mittels eines eigenen bindren Codes, etwa nachhaltig/nicht-nachhaltig,
mit der 6kologischen Gefihrdung beschiftigte und sich gesamtgesell-
schaftlich Gehor verschaffen konnte. Mit anderen Worten fehlt es an ei-
ner »Zentraladresse«® fiir diese Probleme, die sie gesellschaftsweit be-
handeln und die Gesellschaft und ihre Funktionssysteme® in dieser

27  Vgl. N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.221.

28 Ebd., S.20 (Hervorhebung im Original).

29 Ebd., S.252; dass auch der »Mensch« als Produkt von zahlreichen histo-
risch gewachsenen Beobachtungen oder Zasuren, wovon die Wichtigste
jene zwischen Mensch und Tier ist, verstanden werden kann, zeigt Gior-
gio Agamben in einer instruktiven Essaysammlung (Giorgio Agamben:
Das Offene. Der Mensch und das Tier, aus dem Italienischen von Davide
Giurato, Frankfurt/M. 2002, hier vor allem S.22-26).

30 N.Luhmann: Theorie-Entscheidungsspiel, S.37. — Vgl. auch N. Luhmann:
Gesellschaft, S.804.

31 Nach Luhmann ist die Herausbildung eines neuen Funktionssystems, das
sich der Losung der 6kologischen Problematik widmete, gegenwirtig
nicht abzusehen (vgl. N.Luhmann: Theorie-Entscheidungsspiel, S.35).
Schimank hilt es zumindest fiir moglich, dass sich »von Biirgerinitiativen
und -aktionen iiber Greenpeace bis hin zu den sich herausbildenden poli-
tisch-wissenschaftlich-wirtschaftlichen interorganisatorischen Netzwer-
ken« ein weiteres Funktionssystem herausbilden konnte, dessen bindrer
Code auf der Linie von »Nachhaltigkeit</ymangelnde Nachhaltigkeit««
liegen wiirde. Dies bleibt aber — wie er selbst betont — bloss eine vage Zu-
kunftsskizze (U.Schimank: Folgeprobleme, S.141). Auch Gorg sieht die
Gesellschaft gegenwirtig in einer »Restrukturierungsphase«, die ein ge-
wisses »Lernen< der Gesellschaft ausdriicke (Ch. Gorg: Risiko, S.282).

167

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Hinsicht entlasten wiirde, und es scheint auch keine in Aussicht zu ste-
hen. Die 6kologische Problematik muss damit zwangsldufig dezentral an-
gegangen werden, woraus sich die dritte Schwierigkeit ergibt:

3. Die Funktionssysteme operieren nach je eigenen Codes, nehmen also
die Welt immer nur selektiv wahr und konnen das Gesamtgesellschafts-
system nicht reprisentieren: » Was immer an Umweltverschmutzung auf-
tritt, kann nur nach Massgabe des einen oder des anderen Code wir-
kungsvoll behandelt werden«.”> Hier stellt sich die Frage, ob die
verschiedenen Funktionssysteme die Folgeprobleme des naturwissen-
schaftlich-technischen Fortschritts als die Thrigen aufzufassen in der Lage
sind.*® Dies wird insofern erschwert, als ihre Codes untereinander nur
schlecht abgestimmt sind. Sie wirken keineswegs komplementir zueinan-
der. So muss beispielsweise eine wissenschaftliche Erkenntnis, die tiber
den Code wahr/nicht-wahr generiert wurde, keineswegs auch >wirtschaft-
lich sinnvoll« bedeuten oder politischen Erfolg versprechen.

Es wird deutlich, dass unter diesen Umstéinden ein >gleichgesinntes<
Agieren, das gesamtgesellschaftliche Wirkungen nach sich ziechen wiirde,
ausserordentlich schwierig erscheinen muss. Vor diesem Hintergrund er-
klart sich die folgende pointierte Aussage von Luhmann: »Die Griinen
haben vollig recht, es kann sie nur keiner horen.«** Gehort werden sie
zwar sehr wohl, aber vornehmlich in ihrem System, der Politik. Hinge-
gen werden ihre Aussagen — wenn tiberhaupt — nicht ungefiltert von an-
deren Funktionssystemen der Gesellschaft ibernommen; diese iiberset-
zen die Aussagen vielmehr in ihre eigenen >Sprachen< bzw. bindren
Codes.” Deshalb muss vor allem die Frage interessieren, wie »6kologi-
sche Problemlagen [den] Doppelfilter der Codierung und Programmie-
rung«*® der einzelnen Funktionssysteme durchlaufen kénnen, um zu sys-

32 Was jedoch »nicht ausschliesst, dass man sich auch in anderer, unspezifi-
scher Weise dariiber aufregt« (N.Luhmann: Okologische Kommunika-
tion, S.218).

33 Vgl. dazu N. Luhmann: Folgeprobleme.

34 Luhmann zitiert nach Carl Amery: Die Botschaft des Jahrtausends — Von
Leben, Tod und Wiirde, 3. Aufl. Miinchen, Leipzig 1995, hier S.12. — Die
Quelle des Zitates ist bei Amery nicht nachgewiesen.

35 Dabei wird die Kommunikation gleichsam »rebanalisiert« (N. Luhmann:
Folgeprobleme, S. 122).

36 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.220.

168

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OKOLOGISCHE KOMMUNIKATION

teminterner Relevanz zu gelangen, oder anders gesagt, wie ein System
seiner Umwelt gegeniiber Resonanz®’ entgegenbringen kann.

Luhmann geht dieser Frage anhand der einzelnen Funktionssysteme
Wirtschaft, Recht, Wissenschaft, Politik, Religion und Erziehung nach,
denen er je ein Kapitel seines Buches Okologische Kommunikation:
Kann die moderne Gesellschaft sich auf okologische Gefihrdungen ein-
stellen? von 1986 widmet.”® Dabei schitzt er die betreffenden Funktions-
systeme hinsichtlich ihrer Moglichkeiten, auf Umweltfolgen, die sich aus
dem eigenen Prozessieren ergeben, zu reagieren, durchgingig eher nega-
tiv ein. So ist beispielsweise das Wirtschaftssystem durch paradoxale
Verhiltnisse,” durch einen ganz eigenen Umgang mit Zeit* sowie durch
hohe Leistungsfihigkeit bei gleichzeitiger Selbstbeschriankung® gekenn-

37 Mit Resonanz gibt Luhmann der komplizierten Verfasstheit von umwelt-
offenen und gleichzeitig geschlossenen Systemen, die in den Kapiteln I11,
1.1.2. und 1.1.4. eingefiihrt wurde, eine einfachere Form. Es geht dabei
um ein spezifisches System-Umwelt-Verhiltnis, wobei Resonanz bedeu-
tet, dass autopoietische Systeme, die ja operativ geschlossen sind, nur aus-
nahmsweise von Faktoren der Umwelt oder anderen Systemen aufge-
schaukelt oder in Schwingung versetzt werden, und dass das betreffende
System auf diese Umweltanreize immer nur systemspezifisch reagiert.
Vgl. dazu N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.40-50.

38  Vgl. N.Luhmann: Okologische Kommunikation.

39 Erwidhnt sei das Knappheitsparadox, nach dem die Beseitigung von
Knappheit durch Zugriff auf knappe Giiter die Knappheit noch vermehrt.
Vgl. ebd., S.118.

40 Vgl.: »Man kann geradezu sagen, dass die Wirtschaft sich stindig um
Zeitgewinn bemiiht und Kapital bildet, um Zeit in der Form von Jederzei-
tigkeit zur Verfligung zu haben. So entwickelt das System eigene
Zukunfts/Vergangenheits-Perspektiven [...]. Man kann nicht voraussetzen,
dass diese Systemzeit mit der Zeitlichkeit der Prozesse in der dkologi-
schen oder auch in der gesellschaftlichen Umwelt des Systems abge-
stimmt ist. [...] Auch wenn zum Beispiel fossile Brennstoffe rasch ab-
nehmen, mag es >jetzt noch nicht« rentabel sein, auf andere Energietrager
umzustellen« (ebd., S. 112f.).

41 Vgl. zu dieser paradoxalen Situation: »Wenn man einmal von der Wirt-
schaft ausgeht, so haben wir, wie man schétzt, Geldfliisse im Umfang von
1000 Milliarden Dollar pro Tag. [...] Davon werden 2 bis 3% zur Bezah-
lung von Rechnungen auf dem Gebiet des Konsums und auf dem Gebiet
der Investition verwendet. Der Rest floatiert nach einer eigenartigen Lo-
gik teils der Spekulation, teils aber auch der Disposition der grossen An-
lagefonds [...]. [W]enn man dieses Gefille sieht, dann sicht man sofort,
dass die Wirtschaft enorme Mengen von Kapital bereithlt, das an sich an-
lagebereit wire, aber nicht angelegt wird. Es ist leicht einzusehen, dass

169

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

zeichnet, was alles eine Resonanz fiir 6kologische Fragestellungen stark
behindert. Nur iiber die Preise, also die Programmierung des Wirtschafts-
systems, bestehen gewisse Chancen, 6kologische Aspekte zu integrieren,
denn die Preise garantieren, »dass das Problem, wenn es in Preisen aus-
gedriickt werden kann, im System auch bearbeitet werden muss.«** Ahn-
lich komplex und insgesamt eher hinderlich prisentieren sich die Ver-
hiltnisse in den anderen Funktionssystemen.* Noch die grosste Chance
auf Ausbreitung und Verarbeitung intensivierter 6kologischer Kommuni-
kation rdumt Luhmann dem Erziehungssystem ein, weil dieses unmittel-
bar auf »die korperlichen und mentalen Befindlichkeiten von Men-
schen«* einwirken kann, also auf psychische Systeme Einfluss zu
nehmen sucht. Ein derart veréndertes menschliches Bewusstsein kann
darauf wiederum auf die Gesellschaft zuriickwirken, das heisst, kom-
munikativ angeschlossen werden. Allerdings miissen hierzu gleich »zwei
Schwellen der Resonanz« tiberwunden werden: »die des Erziehungssys-
tems selbst und die aller anderen Funktionssysteme der Gesellschaft, in
die tiber Erziehung neue Einstellungen, Werthaltungen und Problem-
sensibilititen«® eingefiihrt wiirden. Doch ist die Ausbreitung 6kologi-
scher Kommunikation iiber das Erziehungssystem mit diversen Unwig-
barkeiten verbunden, die vor allem daher rithren, dass sich darin primir
alles um die Notenleistung dreht, was die Auseinandersetzung mit Inhal-
ten negativ beeinflussen kann.

In sehr einleuchtender Art und Weise sind Wirkungen und Chancen
der Erziehung hinsichtlich 6kologischer Kommunikation von Henning
Tiedemann weitergedacht worden. Er sieht das Erziehungssystem in der
Rolle des Wegbereiters einer >Selbstverstandigung« der Gesellschaft an-
gesichts der 6kologischen Selbstgefihrdung,*® da es den sozialen Syste-

dies erhebliche Bedeutung [...] fiir 6kologische Fragen hat« (N. Luhmann:
Interventionen, S.41).

42 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.122f. (Hervorhebungen im
Original).

43 Vgl. dazu die entsprechenden Kapitel in: N. Luhmann: Okologische Kom-
munikation.

44  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.200; vgl. auch ebd. zum
Erziehungssystem, S.193-201.

45 Beide Zitate in: ebd., S.200 (Hervorhebung im Original).

46 Vgl. H. Tiedemann: Technik, S.223. Auch Eckhard Meinberg setzt grosse
Hoffnungen in die Bildung bei der Bewiltigung der Umweltkrise, wobei
er aber die strukturellen Besonderheiten der Bildung weniger stringent be-
dacht, als dies Tiedemann tut (vgl. Eckhard Meinberg: Homo Oecologi-
cus. Das neue Menschenbild im Zeichen der okologischen Krise, Darm-
stadt 1995, vor allem S. 176-180).

170

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OKOLOGISCHE KOMMUNIKATION

men zu giinstiger »personale[r] Umwelt«*” verhelfen kann. Das ist einer-
seits deshalb besonders wichtig, weil soziale Systeme, »die auf
komplexere psychische Systeme zuriickgreifen konnen, [...] einen gerin-
geren Strukturbedarf«*® haben, damit flexibler sind und besser mit Zufl-
len und Instabilititen umzugehen wissen. Andererseits regelt die Gesell-
schaft als autopoietisches System zwar selbst, »was fiir sie Information
ist, kann aber auch durch Irritationen und Stérungen, insbesondere durch
Bewusstseinsprozesse von beteiligten Personen, in der Selektion und
Ordnung von Kommunikation beeinflusst werden«,*” weshalb der perso-
nalen Umwelt besondere Bedeutung zukommt. Realisieren ldsst sich die-
se giinstige personale Umwelt nach Tiedemann am ehesten dadurch, dass
die Ausbildung auf drei grundlegende Séulen gestiitzt wird: Erstens soll
ein Kontingenzbewusstsein geschaffen werden, denn dieses begiinstigt
nach Meinung des Autors »das kommunikative Zustandekommen sinn-
voller Problemldsungen in sozialen Systmen«.” Zweitens ist auf Kreati-
vitdt im Sinne von Offenheit fiir Vergleichsmoglichkeiten Wert zu legen,
die hinsichtlich bestehender Problemldsungen dquifunktional sind, die
betreffenden Probleme also ebenfalls erfolgreich bearbeiten koénnten,
ohne aber die gleichen Folgelasten fiir die Umwelt zu generieren. Drit-
tens wird ein kognitiver Erwartungsstil angestrebt. Dieser zeichnet sich
vor allem durch Lernbereitschaft aus: Man ist bereit, eigene Erwartungen
an die »Welt« oder eine bestimmte Situation bei neuer Faktenlage zu én-
dern und hat sich nicht, wie im normativen Erwartungsstil, bereits im
vornherein festgelegt, so dass im Enttduschungsfall trotzdem an der Er-
wartung, die intern als Norm errichtet ist, festgehalten wird.”!

Auch wenn Tiedemann in seiner Untersuchung die grundlegende Er-
schwernis der 6kologischen Kommunikation in der Erziehung, die No-
tengebung also und die zunehmende Konzentration auf abrufbares Wis-
sen, nicht auflgsen kann, ist sein Text meines Erachtens als gelungenes
Beispiel dafiir zu nehmen, wie die 6kologische Fragestellung in system-
theoretischer Argumentation auf Behandlungs- und Losungsmoglichkei-
ten hin weitergedacht werden kénnte.”> Dessen ungeachtet ist Luhmann

47 Ebd., S.193.

48  N.Luhmann: Soziale Systeme, S.294f.

49  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.221.

50 Tiedmann 1997, S.201.

51 Vgl dazu N. Luhmann: Soziale Systeme, S.436ff.

52 Ein weiterer, aber meines Erachtens eher missratener Versuch, Luhmanns
Schriften zur Okologie weiterzudenken, stammt von Andreas Metzner
(vgl. A.Metzner: Probleme). Metzner wirft Luhmann eine »entproblema-
tisierende« Sichtweise vor (S.202) und unterstellt ihm zudem, am Status

171

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

selbst reichlich skeptisch, was die Moglichkeiten der gesellschaftlichen
Funktionssysteme zur Verarbeitung und Verbreitung von okologischer
Kommunikation anbelangt — der einzigen Mdglichkeit der Gesellschaft
notabene, auf 6kologische Probleme zu reagieren. Nach ihm zeigen diese
»okologischen Probleme [...] die Grenzen in der Reorganisations- und
Umbaufihigkeit von ausdifferenzierten Funktionssystemen auf.«” Aller-
dings heisst das nicht, dass die zeitgendssische Gesellschaft als umwelt-
schiadigend rundweg abgelehnt werden konnte, wie dies die neuen Sozia-
len Bewegungen oder auch der Ecocriticism® mehrheitlich tun, ist doch
davon auszugehen »dass keine andere Gesellschaft mehr existiert, die un-
sere Gesellschaft daran hindern konnte, [...] in historisch einmaligem
Ausmass ihre Umwelt zu verindern.«>> Damit wird auch das Wirkungs-
potential der neuen Sozialen Bewegungen, die sich in Differenz zur Ge-
sellschaft setzen, als gering eingeschitzt. Denn ihre Beobachtungen kon-
nen das, »wogegen sie protestier[en], nicht in das eigene Konzept
einbeziehen und rekonstruieren«.*® Die sozialen Bewegungen — und in ih-
rem Fahrwasser der Ecocriticism — kritisieren mit anderen Worten die
Gesellschaft, ohne geniigend zu beriicksichtigen, dass sie selbst unwei-
gerlich auch Teil dieser Gesellschaft sind. Oder sie argumentieren mit
Hilfe von Moral und Angst, die beide von ebenso beschrinkter Wirksam-

quo einer funktional differenzierten Gesellschaft festhalten zu wollen
(S.199). Davon kann allerdings keine Rede sein, spricht doch Luhmann
explizit von notwendiger Anderung der Gesellschaft (vgl. etwa N.Luh-
mann: Nichtwissen, S.160); nur sieht er die Moglichkeiten einer solchen
wohl weniger euphorisch, als es Metzner lieb ist. — Ahnliche Kritik wie
Metzner formulieren A.Koschorke: Grenzen, S.55 sowie Walter L. Biihl:
»Luhmanns Flucht in die Paradoxie«, in: Peter-Ulrich Merz-Benz/Gerhard
Wagner (Hg.), Die Logik der Systeme. Zur Kritik der systemtheoretischen
Soziologie Niklas Luhmanns, Konstanz 2000, S.225-256, hier S.248.

53 N.Luhmann: Theorie-Entscheidungsspiel, S.36.

54 Vgl. dazu oben, Kap. I, 3.1.4.

55 N.Luhmann: Folgeprobleme, S.126. (Hervorhebung im Original) — Vgl.
auch: »Fiir funktionale Differenzierung gibt es [...] keine Alternative — es
sei denn, man wolle auf eine segmentire Differenzierung [...] oder auf
eine politblirokratische Hierarchisierung der Gesellschaft zuriick. Die Al-
ternativen sind also ohne Alternative« (Niklas Luhmann: »Alternative
ohne Alternativen — Die Paradoxie der »neuen sozialen Bewegungen««, in:
Ders., Short Cuts 1. Niklas Luhmann, hg. von Peter Gente, Heidi Paris
und Martin Weinmann, 4. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.75-80, hier S.77).

56 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.235, vgl. auch ebd.,
S.227-236.

172

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OKOLOGISCHE KOMMUNIKATION

keit sind.”” IThnen wird deshalb »kybernetische Beratung«*® nahegelegt —
und es ist dies ganz generell der Ratschlag, den Luhmann den Lesenden
gibt angesichts einer Situation, die nach den bisherigen Ausfithrungen
auf den folgenden relativ ernlichternden Nenner zu bringen ist: »Alles
kénnte anders sein — und fast nichts kann ich dndern.«*®

Die Betonung liegt wohlgemerkt auf dem >fast¢, und auch wenn Luh-
mann insgesamt mit seiner Analyse der 6kologischen Kommunikation
und der gesellschaftlichen Situation sicher keine einfache »Losung des
Problems« bieten kann oder simple »Rezepte fiir andere«® auszustellen
in der Lage ist, so sind ihr doch wesentliche Anregungen zu entnehmen.
Neben den erwédhnten Vorschldgen, die Tiedemann in Weiterfithrung des
systemtheoretischen Ansatzes entwickelt, {iberzeugt beispielsweise der
Hinweis von Luhmann, die Gesellschaft miisse nicht weniger, sondern
gerade mehr Handlungskompetenz gegeniiber der Umwelt entwickeln,
und zwar einerseits technischer Art,*' andererseits beziiglich kommunika-
tiver Kompetenz. Damit ist aber gerade nicht ein blindes Vertrauen in
den wissenschaftlich-technischen Fortschritt gemeint, wie es Umweltak-
tive oft bei »wirtschaftsfreundlichen Griinen« kritisch konstatieren. Wis-
senschaft und Wirtschaft sind ja nur zwei von vielen Funktionssystemen,
und die genannte Kompetenzerweiterung miisste gerade in all diesen an-
gestrebt werden. Und das immer auch im Hinblick auf Méglichkeiten der

57 Die Moral orientiert sich nach Luhmann — in Abgrenzung etwa zu Kant —
am Einzel-Menschen und bekommt damit die gesellschaftlichen Prozesse
nicht angemessen in den Blick. Zudem operiert sie mit Idealen, die an be-
stimmten Unterscheidungen ausgerichtet sind (gut/schlecht in Zurechnung
auf Handelnde), welche sie selbst nicht als kontingente Einheit beobach-
ten kann. Mit anderen Worten ist die moralische Kommunikation zu tiber-
zeugt von der eigenen Sichtweise, ohne deren grundsitzlich kontingenten
Status zu sehen. Die »Angstkommunikation« (ebd, S.240) dagegen ist
prinzipiell sehr wirkungsmichtig, weil sie nicht rechtlich reguliert oder
wissenschaftlich widerlegt werden kann; allerdings trifft dies nicht auf die
gegebene Problemlage zu, blendet sie doch gesellschaftliche Interdepen-
denzen aus und verkiirzt die Ungewissheit der Sachlage in die Gewissheit
der Angst (vgl. dazu: ebd., S.237-248).

58 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.32.

59  Luhmann zitiert nach Elena Esposito: »Kulturbezug und Problembezug,
in: Giinter Burkart/Gunter Runkel (Hg.), Luhmann und die Kulturtheorie,
Frankfurt/M. 2004, S.91-101, hier S.97 (Hervorhebung bei Esposito).

60 Beide Zitate in N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.25 bzw.S.9.

61 HTechnisierung« im sozialen Zusammenhang meint die Leistung, unter Be-
dingungen steigender kommunikativer Komplexitit operationsfihig zu
bleiben (vgl. dazu H. Tiedemann: Technik, S. 128).

173

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

sich daraus ergebenden Folgen fiir die Gesamtgesellschaft und die Inter-
relationen zwischen den Funktionssystemen. Mit anderen Worten muss
diese kommunikative Kompetenz — und hier kommt die Beobachtung
zweiter Ordnung zum Zug — unter Kriterien praktiziert werden, »die die
eigene Riickbetroffenheit einschliessen«.” Die Argumentation des »Bes-
serwissen[s]«,” die ebendiese Gesellschaft wie von aussen mit vor-
schnellen und in theoretischer Hinsicht nur unzureichend abgestiitzten
Verinderungsforderungen belegt und die, wie oben gesehen,* die Litera-
tur des Ecocriticism prigt, miisste also vermieden werden. Kommunikati-
ve Kompetenz — und nur um die geht es mir hier und im Folgenden —
kann dann aber nur im >Nicht-Wissen<*® ihren Ausgangspunkt haben und
gleichsam therapeutisch erarbeitet werden.® Anzustreben ist zusammen-
fassend gesagt eine »Kultur der nichtiiberzeugten Verstindigung«,” die
nicht auf eine unverriickbare Weltsicht pocht, sich also auch iiberraschen
lasst und unterschiedliche Perspektiven im Sinne von funktionalen Aqui-
valenten austestet, und die das eigene Beobachten durch Selbstbeobach-

62 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.39 (im Original kursiv ge-
setzt). — Vgl. ganz dhnlich auch: U. Beck: Gegengifte, S.274.

63  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S. 60, hier im Hinblick auf ein
Beobachten des Beobachtens genannt, das »nicht zureichend durch Selbst-
beobachtung diszipliniert« ist.

64 Vgl. dazu oben das Kap. I, insbesondere das Unterkapitel 3.1.4.

65 Vgl. dazu N. Luhmann: Nichtwissen; vgl. auch N. Luhmann: Folgeproble-
me, S.124.

66  Von einer Therapie, der die Gesellschaft bedarf, kann deshalb gesprochen
werden, weil im Hinblick auf die 6kologische Problematik und die
Zukunftsentwicklung ganz dhnlich wie etwa in der Familientherapie, in
der heute auch Termini wie »dkologische Selbstverwirklichung« Verwen-
dung finden (vgl. hierzu etwa Jiirg Willi: Die Kunst gemeinsamen Wach-
sens. Ko-Evolution in Partnerschaft, Familie und Kultur, Freiburg im
Breisgau 2007), von uniibersichtlich komplexen Ausgangssituationen mit
unabsehbaren Entwicklungsprognosen auszugehen ist. Man arbeitet thera-
peutisch deshalb mit Weisungen mit dem Doppelsinn, »einerseits die Si-
tuation zu #ndern und andererseits zu beobachten, was geschieht, wenn
man sie dndert. Prognosen in diesem Sinne sind sehr hiufig, wenn nicht
fast immer falsch, aber sie haben den Vorteil, dass man spezifiziert, wes-
halb sie falsch sind, und dann eine Art von Beobachtungsinstrument hat,
das gleichsam in der Prognose oder Weisung historisch fixiert ist und von
dort aus revisionsbereit gehalten wird« (N.Luhmann: Interventionen,
S.44).

67 N.Luhmann: Nichtwissen, S.202.

174

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==


https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OKOLOGISCHE KOMMUNIKATION

tung diszipliniert.”® Zu derart komplexer Kommunikations-Kompetenz
bietet Luhmanns Systemtheorie meines Erachtens die gegenwirtig iiber-
zeugendste »Schule des Beobachtensx.

In diesem Kapitel habe ich die systemischen Selbstblockaden der Ge-
sellschaft dargelegt, die ihr die praventive Bewiltigung von 6kologischen
Gefahren erschweren. Dabei kamen besonders die Restriktionen hinsicht-
lich der Gestaltung und Ausbreitung okologischer Kommunikation zur
Sprache. Es wurde in dieser systemtheoretischen Fassung der gesell-
schaftlichen Okologieproblematik aufgezeigt, dass das Potential der Ge-
sellschaft, Anderungen in ihrem Umweltverhiltnis vorzunehmen, realisti-
scherweise als nicht gross eingeschitzt werden muss — und dass
pauschale Forderungen nach Verdnderung oder moralische Schuldzuwei-
sungen, die im Ecocriticism hdufig sind, an der Struktur des Problems
vorbeizielen und deren komplexe Verfassung verkennen. Als spezifische
Moglichkeiten konnten vor allem die Erhohung der kommunikativen
Kompetenz vor dem Hintergrund einer nichtiiberzeugten Verstindigung
sowie die Erreichung von Kontingenzbewusstsein, Kreativitdt und kogni-
tivem Erwartungsstil in der personalen Umwelt der Gesellschaft genannt
werden. Damit ist nun der Weg geebnet, um im Rahmen der so konturier-
ten Gesellschaft mit ihren prizise erfassten okologischen Risiken auch
die Rolle der Kunst und Literatur als eigenstindige Funktionsbereiche
der Gesellschaft bei der Bewiltigung der Umweltkrise genauer zu be-
trachten.

Uberraschenderweise erwihnt Luhmann das Kunstsystem in seinem
Okologie-Buch nicht. Dies erstaunt einerseits deshalb, weil darin alle an-
deren Funktionssysteme der Gesellschaft auf ihre Gestaltungs- und Ver-
breitungsmoglichkeiten von 6kologischer Kommunikation hin befragt
werden. Andererseits hat Luhmann selbst in dhnlichem Zusammenhang
darauf hingewiesen, dass gerade die Kunst der modernen Gesellschaft
wesentliche Impulse hinsichtlich der Kommunikation auf der Basis von
Nicht-Wissen verliehen hat, die ja im Hinblick auf 6kologische Kommu-
nikation genau anzustreben wire.* Es diirfte sich also lohnen, die Kunst,
und in einem zweiten Schritt, die Literatur, die hier besonders interes-
siert, auf die Chancen einer Bearbeitung und Diffusion von dkologischer
Kommunikation hin zu befragen. Wie dabei zu zeigen sein wird, ist es
gerade der spezifische Code der Kunst sowie ihre Funktion — bei Luh-
mann beide etwas unterbelichtet —, die wesentlich zum Verstindnis ihrer
6kologischen Potentiale beitragen. Damit riickt nun also die spezifische
Okologie der Kunst und Literatur in den Fokus, wobei im ersten Teil des

68  Vgl. dazu N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S. 60.
69 Vgl. N. Luhmann: Nichtwissen, S. 189f., Anm. 47.

175

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

folgenden Kapitels Fragen nach den theoretischen Chancen und Méglich-
keiten von Kunst und Literatur im Hinblick auf die Gestaltung und Ver-
breitung von 6kologischer Kommunikation, nach der ganz eigenen Rolle
innerhalb des Gesellschaftssystems und nach der epistemologischen Ver-
fassung im Zentrum stehen. Es geht mit anderen Worten zuerst um die
durch die Kunst und Literatur produzierte Okologie. Der zweite Teil
widmet sich dann anhand einer konkreten Textlektiire den literarischen
Bildern 6kologischer Problematik, oder: der in der Literatur beobachte-
ten und gestalteten Okologie.

176

- am 14.02.2026, 08:29:31, ==



https://doi.org/10.14361/9783839407530-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

