und moderne Gesellschaft

global=local Islam



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Georg Stauth
Islamische Kultur und moderne Gesellschaft
Gesammelte Aufsitze zur Soziologie des Islams

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Meiner lieben Mutter
Margarete Fornoff, verbeiratete Stanth,
zum Neunzigsten

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG STAUTH
IsLaAmMiscHE KULTUR
UND MODERNE (GESELLSCHAFT

Gesammelte Aufsitze zur Soziologie des Islams

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ ®@@ This work is licensed under a Creative Commons
AT Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme
Stauth, Georg
Islamische Kultur und moderne Gesellschaft :
gesammelte Aufsitze zur Soziologie des Islams /
Georg Stauth. — Bielefeld : transcript, 2000
(Globaler, lokaler Islam)
ISBN 3-933127-47-5

© 2000 transcript Verlag, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: Digital Print, Witten
ISBN 3-933127-47-5

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Einfithrung

Konfigurationen von Ideen und Kulturtechniken 7

Teil I: Der Islam und die »fundamentals« der Moderne

Moderne Essentialisierungen des Islams 21

Kultur und Lebenswelt. Der kulturelle Konflikt in
peripheren Gesellschaften 35

Foucaults Abenteuer im Iran 57

Teil II: Modernitit, Globalisierung, Islam

Globalisierung, Modernitit, nicht-westliche Zivilisation 85
Islam als Selbstbegriff nicht-westlicher Modernitit 103
Religioser Fundamentalismus zwischen Orient und

Okzident: Religiose Identititspolitik und ihr Verhiltnis
zur Demokratie 131

Teil III: Islamisierung und materielle Kultur

Materielle Not, kulturelle Globalisierung und
sozialer Konflikt. Reflexionen zur Hermeneutik
symbolischer Idealisierung 155

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stadt und Land in Agypten:

Folgen der Modernisierung 179
Arbeitsmigration und Restrukturierung lindlicher

Gesellschaften: Fallbeispiel Agypten 197
Teil IV: Islam und Soziologie

Frihe Ansitze zu einer Soziologie des Islams:

Ignaz Goldziher und Max Weber 217
Anmerkungen zur Soziologie des Islams 239
Der »entgrenzte« Islam als soziologischer

Forschungsgegenstand 253
Literatur

Gesamtliteratur 267
Zitierte und nicht zitierte Arbeiten Georg Stauths

im breiten thematischen Bezug 288
Quellenverzeichnis 291

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfithrung
Konfigurationen von Ideen und Kulturtechniken

Noch vor wenigen Jahren wire mir der Gedanke, manche meiner auf
Deutsch verfafiten und an den unterschiedlichsten Orten erschienenen
Arbeiten einmal zu einem Buch zusammenzufassen, absurd erschie-
nen. Es iberwog der Glaube an den organischen Zusammenhang von
Text und Offentlichkeit und an die latente Wirkungskraft von Texten
auch aus dem relativ Verborgenen heraus. Diesen Glauben habe ich
nicht ganz aufgegeben. Als nun aber kiirzlich anlallich der Eroffnung
einer islamsoziologischen Reihe von Roswitha Gost, Sigrid Nokel und
Karin Werner, die die Reihe beim transcript-Verlag betreuen, gerade
dieser Vorschlag gemacht wurde, habe ich kaum gezogert, ihn aufzu-
greifen. Neben der Idee, meine verstreuten Aufsitze zu einem Buch
zusammenzufiigen, reizte mich die gestellte Aufgabe: Uber die biogra-
phische und chronologische Abfolge der Arbeitsphasen hinweg sollte
der Schwerpunkt auf meine Arbeiten zur Soziologie des Islams gelegt
werden. Die Grundlagen fiir diese thematische Stoflrichtung selbst
hatte ich im Wintersemester 1980/81 in einem Seminar in Bielefeld ge-
legt, mehr als fiinf Jahre nach meiner ersten sozialanthropologischen
Feldarbeit bei den »Fellachen« im Nil-Delta und viele Jahre, bevor die
damaligen Teilnehmerinnen mich jetzt zu diesem Buch anregten.

Ein biographisches Verfahren, nimlich das Wichtigste, was ich in
einzelnen Lebensphasen geschrieben habe, in der Reihe des Erschei-
nungsdatums zu ordnen und hier zu versammeln, hitte aus mehreren
Griinden scheitern miissen. Zunichst ist festzuhalten, dafl die themati-
sche Kontinuitit meiner Arbeiten mit der zeitlichen nicht in Uberein-
stimmung zu bringen ist. Zwar beschiftigten mich unzweifelhaft
schon bei meiner von Fuad Sezgin (Frankfurt) angeregten und von
Ewald Wagner (Gieflen) betreuten Dissertation von 1969 soziologi-
sche Fragen. Eine grofle Anziehungskraft tibte das der Goldziherschen
Islamwissenschaft zugrunde liegende »Ideenwerk« auf mich aus. Aber
es fehlte die Kenntnis seiner frithen Arbeiten und seiner Biographie. So
blieb mir damals der »Modernist« und »Wissenschaftsprophetx, in ei-
nem Wort, der »Soziologe« Goldziher noch verschlossen. Und erst
mit der Entdeckung dieses Goldzihers (der den »Mythos bei den He-

briern« schrieb, der klandestine al-Azhar-Gelehrte seiner frithen Zeit

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

in Kairo, der Entdecker des Wissenschafts-Islams) wurde mir bewufit,
welche kulturproduktive Sprengkraft auch ein streng philologisch ge-
setzter Arbeitsrahmen haben kann. Zum Zeitpunkt dieser Entdeckung
war der Zug zum rein philologischen Arbeiten abgefahren. Unzwei-
felhaft aber waren es die aus der arabischen Philologie unbewufit, ge-
wissermaflen politisch weitersprieflenden Fragen, die mich spater auch
in »reine« Theoriebereiche fithrten: Kulturkritik, Wissenschaftskritik,
Theoriekritik. Ich muf§ darauf hinweisen, daff sich mein spateres Inter-
esse an den »politischen Philologen« erst aus der allmahlichen Refle-
xion des Ideenerbes der Islamwissenschaft und Orientalistik erschlof:
Kein anderer als Goldziher stand so sehr wie Friedrich Nietzsche im
Bann des abendlindischen Wissenschaftspropheten Ernest Renan.
Goldziher folgte Renan in der Bestimmung der Wissenschaft als mo-
dernem Emanzipationsinstrument der Religion, Nietzsche sah in die-
ser Verbindung nur die Fortfithrung des christlichen Nihilismus und
wollte insgesamt eine andere Wissenschaft. Man erlaube mir den Hin-
wies, dafl die Gegensitze und Drehungen, die das Spannungsfeld zwi-
schen Religion und Wissenschaft seit der Aufklirung kennzeichnen,
fast alles betreffen, was die »Idee« des modernen Islams hervorge-
bracht hat. Die vorliegenden Aufsitze konnen hierfiir nur den Blick zu
offnen versuchen.

Mit der Stofirichtung auf die soziologische Bedeutung des moder-
nen Islams und der Islamwissenschaft zugleich waren die Theorie-
Aufsitze, die sich thematisch nicht auf den Islam beziehen, von vorn-
herein auszuschliefen. Eine Ausnahme stellt der in Kapitel I enthalte-
ne Aufsatz zu »Kultur und Lebenswelt« dar, den ich zusammen mit
Hans-Gunther Semsek verfafit habe. In Anlehnung an systemtheore-
tische Denkfiguren und im Versuch einer Kritik wurde hier skizziert,
wie man die (etwa zwischen Marxismus und Islam) ideologisch tber-
frachteten »small territories« lokaler Gruppen in Dorfern und Stadt-
vierteln zu untersuchen hitte. Die konflikttheoretische Brisanz dieses
Themas hat sich in den spiten 1990er Jahren durch den lokalistischen
Terror solcher Gruppen tberall auf der Welt, besonders aber auch in
muslimischen Lindern, aktualisiert. Das Kapitel zum »entgrenzten Is-
lam« am Ende des Bandes markiert eine entsprechende Weiterent-
wicklung der Forschungsperspektive.

Mehr als ein Jahrzehnt lang wurde das meiste, was ich geschrieben
habe, in englischer Sprache verfaflt. Einige der Aufsitze dieser Zeit

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

waren schon ins Deutsche iibersetzt oder auf Deutsch publiziert. So-
weit sie sich thematisch einfiigten, wurden sie hier aufgenommen. Da
notwendigerweise Blicher und Forschungsberichte ebenso auszu-
schlieffen waren wie die kleineren Schriften, Buchbesprechungen und
Vortrige, blieb die thematische Beschrinkung auf die Soziologie des
Islams eine wichtige Limitierung. Andererseits entspricht es der Anre-
gung des Verlags, hier empirische Skizzen zur materiellen Kultur loka-
ler Gemeinschaften in Agypten aufzunehmen, auch wenn sie die sozia-
le Wirkungsweise der Idee des Islams nicht in besonderer Weise re-
flektieren.

Samtliche der in diesen Band versammelten Arbeiten wurden wei-
testgehend so ibernommen, wie sie erstmals veroffentlicht waren.
Dies hat zur Folge, dafl Uberschneidungen und Wiederholungen nicht
auszuschlieffen sind. Es liegt in der Natur der hier verhandelten Sache,
dafl Ideen und Begriffe, ja auch Sachbeschreibungen, eine generalisie-
rende Bedeutung gerade erst in unterschiedlichen Umfeldern, Lage-
rungen und differenten Konnotationen erfahren. Eine in dieser Hin-
sicht durchaus iberpointierte Wiederholung der Beschreibung des
Dorfstrukturwandels von Abu Girg (Provinz Minya) schien mir
durchaus vertretbar: In der Studie {iber »Materielle Not, kulturelle
Globalisierung und sozialer Konflikt. Reflexionen zur Hermeneutik
symbolischer Idealisierung« (Seite 155ff.) steht Abu Girg im Kontext
des Zusammenspiels von Ideen und Strukturen, in der folgenden Ar-
beit tiber »Arbeitsmigration und Restrukturierung lindlicher Gesell-
schaften: Fallbeispiel Agypten« (Seite 197ff.) wird das Beispiel Abu
Girg in den Zusammenhang von Strukturwandel und Migration ge-
stellt.

Eine Ausnahme hinsichtlich der Vorveroffentlichung bildet der
Text tiber »Foucaults Abenteuer im Iran«, dessen deutsche, leicht ver-
kiirzte und verinderte Fassung — ich nehme dazu noch weiter unten
Stellung — hier zum ersten Mal veroffentlicht wird. Die Texte miissen
fir sich selbst sprechen und es wurde aus diesem Grunde auch keine
»tour de force« der themenbezogenen Uberarbeitung unternommen.
Vom Verlag wurde freundlicherweise eine einheitliche Zitierweise und
Form der textlichen Gestaltung durchgesetzt. In der unter manchen
Orientalisten gewissermaflen zum professionellen Ethos verkomme-
nen Frage der Transliteration konnte ich mich den Forderungen des
Verlags nicht immer fiigen. Das ist einmal darauf zurtickzufithren, daf}

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

in den einzelnen Aufsitzen urspriinglich eine Strategie verfolgt wurde,
Umschriftformen zu wihlen, die die Eigenart und den Kontext der
einzelnen Worter reflektieren. Aus dieser Wahl der Dinge gibt es hier
drei Sprachebenen des Arabischen und dementsprechend auch drei
Umschriftformen: das Nieder-Agyptische, das Hocharabische und das
langst Eingedeutschte. Auf diakritische Zeichen wurde grundsitzlich
verzichtet.

Einige biographische Hinweise auf die Lebens- und Arbeitsphasen,
auf die sich diese Texte bezichen, scheinen mir wichtig. Nicht zu ver-
gessen ist, daf} ich in Reaktion auf ein Unbehagen an der mir lebens-
und sprachpraktisch in vielfiltiger Weise sinnlos erscheinenden Akri-
bie der orientalischen Philologie, dem »Text« als Forschungsgegen-
stand schon frith den Riicken zugekehrt habe. Das Erlebnis Alexandria
und der Umgang mit den Menschen wihrend meiner Zeit als
DAAD-Lektor dort (1969-1971) hat mein weiteres Forschungsinter-
esse bestimmt. Ich habe mich danach ganz dem Projekt gewidmet, die
agyptische Volkskultur, vor allem aber die Wirtschafts- und Hand-
lungsmuster der Fellachen im Nil-Delta und dort, wo Fellachen zu
»Stidtern« geworden waren, in Kairo, zu untersuchen. Uber mehr als
zehn Jahre hinweg schlug ich mich in den Dérfern des Nil-Tals und in
den Volksvierteln von Kairo herum, immer dem Ritsel auf der Spur,
warum solche, ganz den natiirlichen Uberlebensbedingungen anheim-
gegebenen Verhiltnisse nicht oder nur fiir so wenige zu tiberwinden
waren. Es ist nicht zu leugnen, dafl die Anregungen, aber auch die
Zwinge, zu einer streng empirischen Bemessung dieses Ritsels von
den Kollegen der Bielefelder Entwicklungssoziologie inspiriert, man
konnte fast sagen, beherrscht waren. Die hier im Teil III prisentierten
Endprodukte dieser Phase nehmen bereits die Islam-Frage auf.

Anfang der 1980er Jahre begann ich nach intensiven Nietzsche-Stu-
dien, die parallel zur islam- und entwicklungssoziologischen For-
schung und Lehre liefen, mich mit kulturtheoretischen Fragen zu be-
schiftigen. Entscheidend waren dabei Erkenntnisse tiber die Wirkun-
gen von Nietzsches Kulturkritik: Manches was bei Nietzsche noch als
kritische Idee herrschte und das »Sinnganze« des Abendlandes wie ein
Blitz treffen sollte, tauchte bei modernen Soziologen wie Max Weber
oder Theodor W. Adorno und Max Horkheimer wieder als ein affir-
mativ gewendetes Prinzip der Analyse des modernen Selbstverstind-
nisses auf. Ein dhnlich spannungsgeladenes Verhiltnis von Kritik und

10

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

Affirmation schien mir der islamische Diskurs mit dem Westen auf-
zuweisen. Unter anderen Bedingungen und durch den Kulturkontakt
in unterschiedliche Lagerungen hineinverschoben ist hier in den
Wechselwirkungen von Islam und Moderne eine dhnliche Mischung
von Kritik und Affirmation wirksam. Von dieser Einsicht getragen
nahm ich Arbeiten in Angriff, die darauf zielen sollten, die Vereinfa-
chungen — wie mir schien — der Thesen des Amerikaners Edward Said
vom europaischen »Sinnganzen«, das mit dem »Orientalismus« nur
sich selber gemeint habe, zu iberwinden. Zusammengefaflt sind diese
Arbeiten in meiner 1987 in Bielefeld eingereichten und mit Verinde-
rungen 1993 als »Islam und westlicher Rationalismus« erschienenen
Habilitationsschrift enthalten. Mit diesem Unterfangen wollte ich den
immer als zu frith und zu abrupt empfundenen Bruch mit der konven-
tionellen Islamwissenschaft mit den Mitteln soziologischer Reflexion
16sen. Durchaus im Sinne Saids und der lange vor ihm wirkenden Pha-
lanx der »Orientalismus«-Kritiker war die Frage nach dem abendlin-
dischen Sinnganzen »kritisch« und das heifit aus der Sicht des Orients,
des Islams, zu stellen. Dies schien unter dem Gesichtspunkt des da-
mals langsam wiederaufkommenden Verstindnisses fiir die Gleichzei-
tigkeit und Einheit der menschlichen Interaktionen im Weltganzen
wichtig. Es mufte also auch die Suche nach einem »orientalischenc,
einem islamischen Sinnganzen unterstellt werden. Zunichst galten hier
tber die Orientalismus-Kritik hinaus Max Webers Fragen nach der
vergleichenden Bedeutung und ordnenden Gewichtung unterschiedli-
cher Rationalisierungen des Weltbildes als orientierungsweisend. Doch
in der Frage nach den »letzten Dingen« mufite sich schliefflich zeigen,
dafl Weber bereits die Nietzsche-Fragen nach der moglichen interakti-
ven Auflosung solcher Rationalisierungen aufgenommen und moder-
nistisch affirmativ gewendet hatte. In vielen Veristelungen spitzen die
in den Teilen I und II zusammengebrachten Aufsitze solche Fragen
der »inneren« Modernitit auf Fragen der gegenseitigen Beziehung von
»Modernisierung des Orients« und »Islamisierung der Moderne« zu.
Ohne Zweifel war es Bryan Turner, der mir schon frith den Blickwin-
kel daftir geoffnet hatte, Orient und Islam als eine Art abwesendes
Zentrum der modernen Gesellschaftstheorie zu betrachten. Es folgten
die Jahre am St. Antony’s College in Oxford (1988-1990), in Singapur
(1990-1992) und in Australien (1994/95), die den Abstand brachten,
den Reflexion und Theorie-Arbeit braucht. Aus unterschiedlichen

I1

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Griinden muften Theorieprojekte immer wieder zugunsten empiri-
scher Feldarbeit, zuletzt in Malaysia und Indonesien, aufgegeben wer-
den.

Das Problem, dem sich dieser Band widmet, ist die moderne Pri-
senz des Islams. Die hier angesprochenen Wissenschaften, die Islam-
wissenschaft, die Sozialanthropologie, die Soziologie, haben kaum erst
begonnen, sich den Herausforderungen dieses Problems zu stellen.
Allmihlich beginnt man zu erkennen, dafl wie kaum ein anderes Pha-
nomen, die moderne Wirkungsgeschichte dieser Prisenz die iber-
kommenen Grundlagen der westlichen Geistes- und Sozialwissen-
schaften in Frage gestellt hat. Den Hintergrund fiir meine Uberlegun-
gen bildet die Annahme, dafl in der Tat die moderne Prisenz des Is-
lams alles betrifft, was heute tber die strategischen Bedingungen der
»Weltgesellschaft« gesagt werden kann. Mit Hilfe der bemerkenswer-
ten Toleranz des Verlags habe ich in diesem Band die thematische
Spannweite dieses Phinomens, das man auch mit dem Begriff der
»Modernitit des Islams« belegen konnte, auf vier Komponenten hin
ausgelegt: Teil I fokussiert in der Riickfrage an die »eigenens, die
abendlindischen »fundamentals«, die noch jede kulturiibergreifend
ausgelegte Forschung zumindest implizit zur Grundlage hat. Teil II
widmet sich der Frage nach den Dynamiken und Richtungen der Glo-
balisierung, die das Phinomen der modernen Prisenz des Islams auf-
wirft. Teil III enthilt einige Untersuchungen in den gesellschaftlichen
Spannungsfeldern, die durch das Aufeinandertreffen von ideologisch
politisiertem Islam mit iiberkommener lokaler Alltagspraxis entstehen.
Teil IV fihrt unter fachgeschichtlichem Blickwinkel wieder auf Teil I
zurlick und stellt die Frage, ob es eine auf Islamwissenschaft aufbau-
ende Soziologie des Islams geben kann.

Eine Schliisselfrage, die in diesem Buch aufgeworfen wird, betrifft
nur indirekt die Grundvisionen und Prinzipien des Islams. Ob man sie
nun als statisch bestehende Textgebiude von Koran und Sunna und
der schon nach drei Jahrhunderten im wesentlichen festgeschriebenen
Dogmenlehre begreift oder nicht, sie bestehen und bilden den Hinter-
grund fiir islamische Modernititsdiskurse. Dabei werden sie als spezi-
fische, sich manchmal gar widersprechende »Ideen« ausformuliert und
zugleich auch in spezifische Kulturtechniken transformiert. Die Frage,
was vom Westen iibernommen wird und wie es kommt, tritt dabei in
den Hintergrund. Entscheidend wird dagegen die Frage, wie sich

I2

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

»Ideen« in »Techniken« transformieren, wann das Beharren auf We-
sensformen zu einem Instrument der simulativen Kulturproduktion
wird und vice versa. Es wire sicher falsch, die Ideengebiude des Islams
und ihre stabilisierenden Krifte nur aus dem Wechselspiel mit Europa
heraus zu erkliren. Aber seit Fanon und Sartre, die Manifeste des alge-
rischen Befreiungskrieges universalisierend, den Begriff der »Freiheit«
mit dem Begriff der Kultur neu verkniipften, wissen wir, mit welcher
Sprengkraft Europas Ideen unter den Intellektuellen der Koloniallan-
der wirkten. Der Islam ist mit diesen Ideen fortgeschrieben worden
und kommt im Gewand dieser Fortschreibungen zu einer eigenstindi-
gen modernen Selbstauffassung; als solcher wirkt er sicher auch nach
Europa zuriick. Auch aus dieser Perspektive sind die Wechselwirkun-
gen der modernen Prisenz des Islams zu bestimmen. Es handelt sich
nicht nur um den Austausch von, gewissermaflen unberiihrten, stati-
schen Grundvisionen und Prinzipien, sondern oft um in einem techni-
schen Sinne weiterentwickelte, mutierte Ideen, deren »Herkunft« ganz
unabhingig von ihrem dufleren symbolischen oder begrifflichen Ge-
wand, mit dem sie sich auf etwas » Authentisches«, »Historisches« be-
rufen, vollig ungewif} ist. Die hier an mancher Stelle getroffene Ent-
scheidung, das entwertende Wort der »Kulturtechnik« dem produkti-
ven Potential von »Wert« und »Idee« gegentiberzustellen, mag aus
dem verstaubten Begriffsarsenal der modernen Kulturkritik herriihren.
Doch sind Techniken wie etwa »Affirmation« oder »Askese« immer
auch kulturproduktiv und wert- und ideenbildend, unabhingig davon,
wie stark die operativen Potentiale dieser Techniken selbst im begriff-
lichen oder sozialen Umfeld etwa des Islams oder der modernen Wis-
senschaftskultur auseinanderklaffen. Es gibt in diesem Buch — der Le-
ser sei hier vorweg gewarnt — kein »Systeme, aber ein durchaus fra-
gendes Spiel mit analytisch unterschiedenen Kategorien, wie »Ideex,
»Technik« und »Kontext«. »Fragend« und »Spiel« bleibt der Bezug
auf diese Kategorien deshalb, weil das stabilisierende Ordnungspoten-
tial, das der systemtheoretische Bezug dieser Kategorien unterstell,
selbst eher als verstaubt betrachtet werden kann.

Die in diesem Buch skizzierten Fragen betreffen die kritische Sozi-
ologie mehr als den affirmativen Methodenapparat moderner Sozial-
forschung. Wahrend letzterer immer noch die Hybriditit der Dum-
men und Armen konstatieren kann, wihrend er fiir sich Kohirenz und
»Identitit« unterstellt, hat die kritische Soziologie immerhin den Fin-

13

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

ger auf die hybriden Dispositionen der modernen Gesellschaft gelegt.
Deren eingedenk wird man heute fragen miuissen, welchen Islam die
orientalisierten »fundamentals« der Moderne zu schaffen im Begriffe
sind und wie dieser in den Westen zuriickwirkt: zuerst in die Gesell-
schaft und von dort weiter in die bestehende Wissenschaftskultur.
Wenn die strategischen Dispositionen der Macht sich aus dem Ratio-
nalismus allein nicht speisen lassen, dann werden auch Programme der
nachholenden Rationalisierung obsolet. Den Muslimen wird dennoch
immer wieder vorgeworfen, dafl sie sich den fiir duflere technische
Evolutionen notwendigen technischen Revolutionen des Inneren ver-
weigerten. Die soziologischen Arbeiten, die thnen vorschlagen, diese
inneren Entwicklungen etwa der Selbst-Rationalisierung nachzuholen,
sprechen Binde. Auf islamische Machtmodelle wird in diesem Buch
nur am Rande eingegangen. Aber muff man unbedingt so dumm sein,
wenn man die christlichen ablehnt? Es ist wahr: die Globalisierung
stellt immer wieder neue Anerkennungszwinge an die Einzelkulturen.
Das gilt auch fiir alle soteriologischen Ideen und Prinzipien der Welt-
religionen. Aber auch ein Muslim — wenn ich das hier so sagen darf —
ist nicht so dumm, daf} er sich den dufleren Bedingungen globaler
Machtzwinge entzieht, indem er etwa nur gekaufte, nur simulierte,
nur instrumentalisierte Technologien, »soft« oder »hard«, innere oder
auflere, zuriickwiese. Und tite er es, so wire er sich des Preises und
des Gewinns durchaus bewufit.

In diesem Kontext sind selbstverstindlich Uberlegungen, die die
soteriologischen Bedingungen des Islams, also die hier gebotenen, ge-
wissermaflen modern potentialisierten Losungs- und Erlosungswege
miteinbeziehen, nicht von der Hand zu weisen. Wie {iberhaupt die
Frage nach den Welthaltungen des Islams und die Tatsache, dafl er sich
gerade mit ihnen unter weltgesellschaftlichen Bedingungen so tber-
zeugend stabilisieren konnte, eine der groflen Fragen unserer Zeit
bleiben wird.

Dennoch wird der Leser eine anatomische Beschreibung der Ideen
des modernen Islams vermissen. Noch einmal: Es geht in diesen Ar-
beiten nicht um das »System« Islam, sondern um die Bedingungen und
Formen der Zirkulation der modernen Idee des Islams. Die ideellen,
machtstrategischen und technischen Aspekte stehen im Vordergrund.
Ideen ereignen sich und wandern. Sie nur unter dem Gesichtspunkt
der Okologie zu betrachten, ist eine unangemessene Einschrinkung,

14

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

denn Ideen nehmen oft auf die Okologie keine Riicksicht, am wenig-
sten noch bei den Wechselspielen des Kulturkontaktes. Die subtilen,
kulturproduktiv wirkenden Mutationen und Umkehrungen, etwa der
Ubergang von Wert in Ordnungstechnik, von Heil in Methode, von
Leben in Charisma etc. konnten unter Hervorhebung des ckologi-
schen Gesichtspunktes nicht begriffen werden. Es sind eben nicht nur
die Gegensitze der sich kontrastierenden Kulturen, die die »qualitati-
ven Spriinge«, nach »oben« wie nach »unten«, bewirken. Es ist in die-
sem Zusammenhang viel iiber die Macht der Selbstkreation und die
Irrealitit der Differenzbildung gesprochen worden. Ideen kennen
Qualititen wie »Wert« und »Lebenx, aber auch »Transzendenz«, oder
geben vor, sie zu erkennen; das impliziert, wenn man sie untersuchen
will, eine Kombination von ganz unterschiedlichen Erfahrungsebenen.

Wie unausweichlich jene Qualititen, die »Ursprung« und »My-
thos« vermitteln, im Wechselspiel des Kulturkontaktes sind, und si-
cher nicht so einfach mit der List der interessierten, dialektischen Ver-
nunft zu ibertdlpeln, zeigt sich hin und wieder im Leben selbst, jeden-
falls gerade dann, wenn »Ideen« wieder zum Leben gebracht werden.
Das grofle, das moderne Ereignis dieser Art, war das Ereignis der isla-
mischen Revolution im Iran des Winters 1978/79. Ausgehend von
dem dort gewonnenen weltgesellschaftlichen Format ereignete sich
die Idee des Islams dann auch in den anderen muslimischen Lindern,
vor allem aber in Agypten. Frith hatte Michel Foucault das Weltpoliti-
sche, das die weltgesellschaftliche Ganzheit Fassende dieses Ereignis-
ses im Iran erkannt und es zum Gegenstand einer philosophisch-
journalistischen Analyse gemacht. Foucault sah im islamischen Auf-
stand im Iran das Hervorquellen einer jahrtausendelang unterdriickten
Idee, nimlich die im Namen des Heils und der Gerechtigkeit gegen
das fremd-versteinerte Gottkonigtum sich erhebende Prophetenmacht,
und zugleich die Geburtsstunde einer spirituell-intellektuellen Revolu-
tion im Kampf mit der Moderne: Das Autkommen einer sich erneu-
ernden politischen Theologie des Orients. Der in diesen Band aufge-
nommene Essay iiber Foucaults Iran-Abenteuer gibt im groflen und
ganzen die urspringliche englische Fassung wieder. Die Kiirzungen
beziehen sich auf die Massenkultur- Aspekte, die Bestandteil von Fou-
caults Beobachtungen waren, aber hier zugunsten der verstirkten
Hervorhebung der revolutionsphilosophischen Aspekte zurlickgestellt
wurden. Die Diskussion iber Foucault und den Iran ist weitergegan-

s

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

gen und hat sich, m. E. zu Unrecht, wie schon im Paris des Jahres 1979
auf Rettungsversuche Foucaults vor seinem »Irrtum« kapriziert.

Ich muf} deshalb hier noch ein paar Worte zu Foucault und Iran
sagen, vor allem weil ich mir eine die spatere implizite oder explizite
Kritik aufgreifende Uberarbeitung des Textes versagt habe. Die Be-
deutung von Foucaults Iran-Unternehmungen liegt in threm zunichst
in der Zeit der »reportages des idées« offen aktualisierten, spiter un-
terdriickten Zusammenhang zu seiner eigenen »politischen Theolo-
gie«. Es handelt sich dabei um einen im Zeichen von Louis Massignon
stehenden Komplex einer Philosophie des »Transsozialen«, deren
Elemente bereits in einer Studie iber den sufitischen Heiligen und
Mirtyrer Hallaj (857-922) skizziert sind. Die Frage lautet, was denn
die Existenzformen hoch spiritualisierter und methodisch durchorga-
nisierter Korper, wie sie sich etwa im Kulturtyp des islamischen Su-
fismus pragten, fir eine Utopie des »Geistes« moderner gesellschaftli-
cher Organisation bringen konnen. Die in Foucaults »Reportagen«-
Texten durchbrechenden Momente des philosophisch-utopischen
Denkens in Richtung auf Auflosung und Fortentwicklung des moder-
nen Individualismus und des in ihm ruhenden Gedankens institutio-
neller Macht beherrschen vor allem seine letzte Schaffensperiode, die
in die Zeit nach dem Iran-Abenteuer bis zu seinem Tode 1984 fillt.
Diese Tatsache 1afit sich nicht einfach nur als Verfehlung gegentiber
dem sonst im Werk durchgehaltenen pluralistischen Liberalismus kri-
tisieren.

1979 fand in einem vorwiegend islamischen Land eine Revolution
im Namen der Religion statt. Fiir das aufgeklirte Intellektuellentum
bedeutete dies eine Umdrehung des modernen Revolutionsbegriffs. Es
schien im Iran nicht mehr ummittelbar und programmatisch um das
»historische Subjekt« einer unterdrickten Klasse zu gehen als viel-
mehr um die Idee der unterdriickten »authentischen« Kultur. Das be-
inhaltete eine Umdrehung des modernen funktionalistisch gereinigten
Religionsbegriffs, und Foucault legte denn auch weniger den Finger
auf die mogliche Instrumentalisierung der Religion, sondern vor allem
auf das spirituelle Massenereignis, die Verkorperung religioser Ideen.
Fir Foucault war das Zusammentreffen vom »Aufstand der Idee« mit
der historischen Potentialitit der politischen Spiritualitat des Islams —
wie gesagt Uberwindung und Fortfiihrung des modernen Individua-
lismus zugleich — das Thema dieser Revolution — und er wurde wegen

16

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

dieser »rechten« Thematisierung von seinen »linken« Kollegen und
Freunden in Paris daftr heftig kritisiert. Natiirlich gab es eine Tradi-
tion der »Rechten« aus dem College de Sociologie, die sich gegen die
»Inquisitionen« der Moderne richtete, aber es gab eben auch den Ein-
flufl der beiden groflen Orientalisten am College de France, Corbin
und vor allem Massignon, die eine Art im Orient wurzelnde »My-
thos-Politik« fiir das moderne Selbstverstindnis betrieben. Foucault
nahm die iranische Revolution als Anzeichen fiir die Riickkehr der Re-
ligion in die Politik. Seine Beobachtungen der iranischen Ereignisse
suchten gewissermaflen nach Ausdrucksformen einer neuen, anderen,
fast korperlichen Kulturbewuf8theit der revoltierenden Massen. Er sah
darin ein Anzeichen fiir revolutionire Anwendungen eines »von un-
ten« gelduterten Ursprungsdenkens der Iraner, das der »Leere« strate-
gischer Instrumentalitit ein Ende zu setzen habe. Immer wieder drin-
gen Fragen durch, die sich von der Sprengkraft der iranischen Ereig-
nisse Losungen des modernen Individualismus erwarten, Beschreibun-
gen der »organischen« Macht spiritueller Besessenheit und der Rege-
lungspotenzen jener von Ideen besessenen Korper. In den »reportages
des idées« werden die in die Entwicklungsgeschichte der islamischen
Mystik hineingeschrieben Sozialphilosophien der groflen Orientalisten
Corbin und Massignon zum Thema der iranischen Revolution und
damit auch zur Philosophie der konkreten Utopie einer neuen »Mo-
derne« —dies ist in der Tat ein Problem-Feld, dem sich die aktuelle So-
ziologie des Islams noch in weit intensiverem Mafle zu widmen haben
wird. Die hier prisentierten Arbeiten konnen sich nur als Wegweiser
hierzu verstehen.

Viele Personen und Institutionen haben dabei geholfen, die vorliegen-
den Arbeiten zu ermoglichen. Mein besonderer Dank gilt der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft und der Volkswagen-Stiftung. Hans
Dieter Evers in Bielefeld, Bryan S. Turner bei den verschiedenen Sta-
tionen in Australien und jiingst Thomas Bierschenk in Mainz haben
mir in einer tber das tibliche Maf§ hinausgehenden Weise Gastfreund-
schaft gewihrt. Viele auslindische Universititen und Institutionen —
ich erinnere mich an die Diskussionen und Gespriche mit Studenten
und Kollegen am St. Antony’s College in Oxford, an Universititen
und wissenschaftlichen Einrichtungen in Singapur, Australien, Malay-
sia, Indonesien und Agypten — haben mich iiber Jahre hinweg in einer

17

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Weise beherbergt, dafy mich die Form der gegenwirtigen offentlichen
Diskussion tiber die Stellung von »expatriates« nur beschamen kann.

Die Anregung zu diesem Buch kam von Karin Werner, Roswitha
Gost und Sigrid Nokel. Thnen ist zu danken, dafl der Begriff »Soziolo-
gie des Islams« hier so eine breit geficherte Auslegung erfahren kann.
Mein ungeteilter Dank gilt ebenfalls dem Verlag, der mir bei der Zu-
sammenstellung dieser Texte die hochst mogliche Unterstitzung ge-
wihrt hat.

18

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil I

Der Islam und die »fundamentals«
der Moderne

»In sum I argue that the search for fundamentals — in so far as it exists
on any significant scale — is to a considerable degree both a contingent
feature of globalization and an aspect of global culture. In a sense >fun-
damentalism within limitsc makes globalization work. Yet I would not
insist that all of the search for fundamentals should be regarded or
analyzed in those terms. We do need, for example, to make distinctions
between fundamentalism-within-globalization and fundamentalism-
against-globalization, and between both pro- and anti-fundamental-
istic globalism. Nevertheless my general point is that the concern with
fundamentals is itself widely sgrounded-.«

(Roland Robertson, Globalization, 1992)

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moderne Essentialisierungen des Islams

Glaubte man dem immensen Ausstof§ an Literatur zur Rolle und Be-
deutung der Religion des Islams in der modernen Weltgesellschaft, so
miifite man zu der Ansicht gelangen, es hitte sich seit 1979, dem Jahr
der islamischen Revolution im Iran, eine Vielzahl von Wissenschaft-
lern aus ganz unterschiedlichen Disziplinen in kiirzester Frist auf ei-
nem Gebiete kundig gemacht, das zuvor fast ausschlieflich der exoti-
schen Zunft hochspezialisierter und orchideenhaft sich zierender Ex-
perten vorbehalten war. Wer sich so beeindrucken liefle, machte sich
leicht zum Opfer einer mit astrologischer Prizision und Bestimmtheit
arbeitenden Mode-Disziplin: Die Islamologie ist in Mode und jeder,
der einmal im Wiistensand geschiirft hat, von Palmengehingen sich
umsiuselt und von orientalischer Weiblichkeit sich inspiriert fiihlte,
glaubt offenbar, der wahren Tiefe des Orients erst auf die Spur ge-
kommen zu sein, wenn er aus der Peripherie seiner jeweiligen fachli-
chen Abteilung heraus einmal in das alles verbindende Zentrum der
islamischen Religion vorgedrungen ist.

Der vorliegende Ansatz macht es sich einfacher; er verweigert sich
der Suche nach der tieferen Wahrheit dessen, was authentischer Islam
und moderner Islamismus ist. Es ist jedoch nicht so, daf§ der Autor
Mode-Zeiten zur tieferen soziologischen Betrachtung des Phinomens
nicht fir geeignet hielte — ganz im Gegenteil!

Die Skrupel, die mich letztlich von der Absicht abbrachten, mich an
der Suche nach dem »authentischen« Islam zu beteiligen, kommen aus
zwei unterschiedlichen Richtungen: Erstens kann man heute das Ge-
schift des Verstehens einer anderen Religion — und insbesondere das
soziologische in bezug auf den Islam — nicht mehr so betreiben, als wa-
ren Begriffe und Perspektiven, die in einer solchen Betrachtung zur
Anwendung gelangen, nicht bereits durch jene Diskurse geformt und
kontrolliert, die zugleich auch die Formen der Beherrschung, Destruk-
tion und sodann der Rekonstruktion der Kultur des anderen bestimm-
ten. Eine Soziologie des Islams kann heute ernstlich nicht so tun, als
hitte es den Diskurs iiber »Orientalismus« nicht gegeben.'

Zweitens, und viel stirker noch, bewegte mich die Einsicht, daf§ die
historischen Leistungen der Islamwissenschaft und das Islambild, das
sie vermittelt, als wissenschaftliche Konstruktion einer kulturiibergrei-
fenden Perspektive zunehmend aus dem modernen islamologischen

21

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Diskurs und damit auch aus dem Bewufitsein derjenigen herausfillt,
die heute in scheinbar naiver Weise sich dem Phinomen Islam nihern.
Mit dem historisch auf uns gekommenen Wissen der Islamwissen-
schaft, mit dem Einfiihlungs- und Verstindniswillen, ja mit der Hin-
gabe, mit der weltbiirgerlichen Bildung und Toleranz der klassischen
Personlichkeiten dieser Wissenschaft, wird heute durch Nichtkennt-
nis, Verdringung und willkiirlichen Zitaten-Selektivismus Schindluder
getrieben. Dafl die moderne Weltkultur auf die Schitze der islami-
schen Geschichte zuriickgreifen kann, ist das unteilbare Verdienst die-
ser Gelehrten. Diese »Schitze« verdichten sich in einzelnen ihrer Wer-
ke zur Synthese unterschiedlicher wie immer noch offen gewirkter
Bilder, die selbst im kulturtibergreifenden Blick des Zeitgeistes zu ent-
schlisseln sind. Diese Bilder gewissermafien auszublenden, die Sozio-
logie aus dem historischen Kontext unseres Islamverstindnisses zu 16-
sen, schien mir ein Vergehen; im Gegentelil, sie einzuholen und aus den
ideengeschichtlichen Diskursen ihrer Zeit heraus zu verstehen, eine
Vorbedingung jeglicher Soziologie des Islams.”

Es ist deshalb meine Absicht, die Wissenschaft vom Islam wieder
ins Bewufltsein der Sozialwissenschaften und der Soziologie zu brin-
gen und zugleich die in ihr ruhenden Komponenten und Vorausset-
zungen der Soziologie des Islams aufzuzeigen.

Ich hitte es mir andererseits zu einfach gemacht, hitte ich mich mit
dem bloflen Rekurs auf den historischen Wandel des Islambildes im
19. Jahrhundert aus dem »Diskurs der Moderne« verabschiedet (Ha-
bermas 1981b, 1983a, 1985).”

Die vorliegenden Studien wollen mit einer gewif§ nicht zu verleug-
nenden Absicht an Uberlegungen wirken, die der Bedeutung des
»postmodernen« Verstindnisses kulturiibergreifender Kommunika-
tion und Interaktion Rechnung tragen. An die Stelle einer Soziologie
des Islams treten drei grundlegende Fragen, die sich an das soziologi-
sche Denken unserer Zeit wenden. Sie werden ganz pragmatisch als
Riickfragen an die Islamwissenschaft gestellt:

Erstens die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Innerlichkeit
und universalistischer Kulturerfahrung. In soziologischer Sicht ist hier
zu fragen, inwieweit die »konstitutive Subjektivitit« des modernen
Menschen gerade dann eines vertiefenden, auf das Innere und Wesen-
hafte gerichteten Verstindnisapparates bedarf, wenn er auf intrakultu-
relle Welterfahrung gestoflen wird. Die Frage zielt auf den epistemi-

22

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

schen, kulturklassifikatorischen Gehalt der Kategorie »Innerlichkeit«
in der kulturiibergreifenden Sozialforschung.*

Zweitens birgt Soziologie als Reflexion der Gesellschaft oder gesell-
schaftliche Selbstreflexion eo ipso einen Kern von Kulturkritik in sich.
Das verborgene kulturkritische Element der Soziologie muff auch
dann von Bedeutung bleiben, wenn Soziologie explizit auf kulturtiber-
greifende Fragestellungen stofit. Die moderne Kulturkritik hat selbst
an der Sublimierung und Essentialisierung des soziologischen Begriffs-
apparats gewirkt. Der Diskurs der Moderne brachte eine Reihe kon-
trastierender Unterscheidungsmerkmale hervor, die unsere eigene ge-
wohnte Realitit von derjenigen fremder Kulturen unterscheidet. Vor
dem Hintergrund der modernen Kulturkritik werden Sozialstruktu-
ren, soziale Bewegungen, Formen der sozialen Kohision, individuelle
Lebenspraxis und Einstellungen zur Welt, von Entwicklungsgesell-
schaften etwa, klassifiziert. Die Frage lautet, welche spezifischen Fol-
gen das kulturkritische Muster soziologischer Selbstreflexion in der
Begegnung und Beschreibung anderer Kulturen und Glaubenssysteme
hinterlafit.’

Drittens bringt die zunehmende Universalisierung der Kultur neue
innere Formen der Kommunikation und Interaktion hervor, die eines
aus der unmittelbaren Kulturerfahrung des Einzelnen heraus begriind-
baren Sinnzusammenhangs entbehren. Die moderne Weltkultur wird
selbst entreferentiell, ritualistisch, formalisierend, simulativ und ge-
gentiber den Betroffenheiten und Erfahrungen des Einzelnen als para-
sitar erfahren. Daff die Lokalkulturen und Glaubenssysteme Anderer,
gerade vor dem Hintergrund universeller Erweiterung kultureller
Kommunikation, weiterhin mit dem Stempel ritualistisch-legalistischer
und deshalb eben oberflichlicher und spannungsloser Kultur versehen
werden, bleibt unglaubwiirdig. Wenn gerade eine christliche Wirt-
schaftsethik — auf innere Einstellung zur Welt, auf individuelle Erlo-
sung, auf Prophetentum, auf Offenbarungserlebnis bauend - eine ent-
referentielle, sinnentleerte und ritualistische, auflerliche Form der kul-
turellen Kommunikation und Interaktion hervorbringt, so bleibt die
wissenschaftliche Kategorisierung anderer Glaubenssysteme als phari-
sderhaft, ritualistisch und affirmativ etc. wenig tiberzeugend.

Die Realitit der neuen — der postmodern genannten — Formen der
Kommunikation und Interaktion darf fiir die soziologische Analyse
anderer Kulturen und Glaubenssysteme nicht folgenlos bleiben. Wo

23

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

sich zeigt, dafl die Essentialisierung, die die Moderne betreibt, nur eine
geschicktere und auch viel fatalere Form sozialer Simulation ist — und
diese Tatsache war schon einem Max Weber bewuft — so darf anderen
Kulturen nicht unter einem scheinbaren Zwang zur Objektivierung
und unter dem Vorwand, sie seien wesentlich nur simulativ, gerade
diese verhingnisvolle Essentialisierung aufgezwungen werden.®

Die drei Fragen nach der innerlichen Weltsicht und ithren Folgen im
interkulturellen Austausch, nach den Auswirkungen der modernen
Kulturkritik auf jede kulturiibergreifende Perspektive und nach den
Folgen des objektiven Charakters simulativer Diskurse in der Welt-
kultur bewegen die folgende Arbeit wesentlich, ohne zugleich Gegen-
stand der Untersuchungen selbst sein zu konnen.

Die sich halbherzig postmodern gebende Kulturinterpretation, die
sich so sehr auf Kontext, Sinn und Macht versteht, hat es sich zur Auf-
gabe gemacht, von den kontrastierenden Klassifikationsmerkmalen des
»Orientalismus« hinwegzukommen und nun jene Forschungsstile zu
entwickeln, die — wie sie meint — den erforschten Volkern weniger
Ungerechtigkeit widerfahren lait. Dafl man nun mit den Volkern ar-
beiten will und nicht mehr nur primir #ber sie (»to explore possible
styles of research which do less injustice to the peoples with whom —
rather than on whom - we work«; Hobart 1986a: 7), mag sicher neuen
Spielraum fiir Forschungsimpulse eréffnen. Das kann jedoch so ein-
fach und problemlos nicht sein.

Das Problem, das sich dabei stellt, ist unser ureigenstes Gefangen-
sein in Innerlichkeits- und Essentialisierungsgedanken, aus denen her-
aus erst Utilitarsierung und Maximierung des Handelns sich uns er-
schliefft.” Ich mochte dieses unser Gefangensein im Innerlichkeits-
Syndrom - religios begriindetes Verhalten anderer nur gegen den Wert
strengster innerer Wahrheit, Geschlossenheit und in aller Hirte nur
auf das jenseitige, erlosende Schicksal gerichtete individueller Verant-
wortlichkeit zu messen, zu beurteilen und zu klassifizieren — an zwei
Beispielen verdeutlichen. Sie beziehen sich auf zwei neuere Islam-Bii-
cher, die von unterschiedlicher Bedeutung und Qualitit sind und in
unterschiedlicher Weise mit Innerlichkeit und Essentialisierung ope-
rieren: Michael Gilsenans »Recognizing Islam« und Bruno Etiennes
»L’islamisme radical«.

Michael Gilsenan fiihrt in seiner »An Anthropologist’s Introduc-

24

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

tion« einen aufgeschlossenen jungen Europier vor, der in dem Erleb-
nis der ungebundenen, spielerischen und sich in riumliche und zeitli-
che Sphiren bewufit spaltenden Doppelmoral zweier Hadrami-Sche-
rifen seinen als Anthropologe ersten Schock mit der islamischen Kul-
tur erlebt. Es ist ein sicherlich nicht beabsichtigter Effekt der Be-
schreibung des Grufirituals zwischen den zwei Hadrami-Scherifen
und einem jungen Intellektuellen ihres Stammes, daf§ deutlich wird,
wie sich in einem traditionellen Ritual zwei vollig verschiedene mo-
derne Lebensformen begegnen konnen, wie sie im rituellen Akt der
Tradition selbst eine gewisse Vershnung finden, zugleich aber auch in
eine eigenartige Spannung zueinander treten. Gilsenan spielt mit sei-
nem eigenen und mit unserem Innerlichkeits-Habitus, wenn er ganz
zu Beginn seines Buches die folgende Situation beschreibt. Ich tiber-
setze hier einige Teile seiner signifikanten Beschreibung.

»Ein Freund und ich waren in Seyyan, einer der antiken Stadte des grofen ost-
lichen Wadi in Hadramaut. Sie wurde von einer von den Briten eingesetzten
Familie von Sultanen regiert, in ihr herrschte ein sehr einflufireicher Clan von
Scherifen, Abkémmlingen des Propheten Muhammad.

Wir trafen an einem heiflen Morgen zwei junge Minner auf der Strafle. Das
griine Band an ihren Turbanen, ihre wehenden creme-farbenen Umhinge und
ihre gepflegten Birte waren Zeichen der Heiligkeit und Insignien ihrer sozialen
Stellung. Thr Reichtum, der von groflem lokalen Grundbesitz und von Ge-
schiften aus Indonesien kam, driickte sich in der Qualitit des Stoffes ihrer
Kleider und in der Grofle und entsprechenden Eleganz des luxuriosen Hauses
aus, zu dem man uns geleitete.

Alles war Verzauberung, eine Wiiste, eine Oase, eine heilige Stadt, eine ural-
te Tradition. Die Fille von Heiligkeit und ein ritualisierter Sinn von guter
Ordnung und Harmonie kamen hinzu, als einer meiner eigenen Studenten,
dem wir auf der Strafle begegneten, im Vorbeigehen sich respektvoll zum
Handkuf§ niederbeugte und damit seine Anerkennung ihrer sozialen Stellung
bezeugte. Die Welt war ein wunderbar geformter magischer Garten. Ich war
beschwingt und alle meine Vorstellungen von Islam und arabischer Gesell-
schaft schienen unhinterfragt sich zu bestitigen. «

(Gilsenan 1982: 9)

Schliellich entdeckt Gilsenan aber in der privaten Atmosphire des

25

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Hauses die wahre Lebenswelt der Scherifen in einem Grundig Ton-
bandgerit, Popmusik, Whisky und dem Bediirfnis, sich schnell west-
lich zu kleiden.

Mehr noch, er traf am nichsten Tag den Studenten, der ihm den
zweiten Schock versetzte: Er entpuppte sich als ein linker Nasserist,
der das vollzogene Gruflritual so kommentierte: Wir kiissen heute ihre
Hinde, aber warte nur auf morgen.

Gilsenan zieht den Schlufi: »Der Handkufl war eine Show, die vol-
lig im Gegensatz zum Sinn stand, den die Handelnden ihm verliehen.
Mit ihm wurden verborgene Interpretationen, Reversionen und Nega-
tionen verheimlicht.«

Hier vertieft nun Gilsenan selbst den beschriebenen Handkuff von
1959 aus der Sicht der fundamentalistischen Wende von 1982 —und ich
kann ihm hierin nicht folgen. Beide Parteien waren sich sehr wohl der
inneren Haltung der anderen bewufit. Aber beide Parteien verzichte-
ten aus der Akzeptanz des Rituals darauf, ihre Vorstellung von Islam
und islamischer Lebensweise zum Gegenstand des symbolisch Ge-
tauschten zu machen. Die innere Haltung der Akteure blieb gegeniiber
dem rituellen Akt duflerlich. Niemand versuchte seine Haltung dem
Ritus habituell aufzuzwingen. Die Konvention des Aktes leistete, was
sie in der sozialen Situation von 1959 zu leisten hatte: die soziale Ver-
sohnung zweier politisch unvereinbarer Haltungen zur Welt. Hier der
legitime rituelle Konventionalismus als Rechtfertigung sikularer Mo-
dernitit als individueller Lebensstil. Dort ein politischer Essentialis-
mus, der auf sozialer Einheit von Ritus und Lebensform pocht und
damit noch unbewufit einer religiosen Fundamentalisierung des Sozia-
len den Weg bereitet.

Am Beispiel des simulativen Innen- und Auflen-Verhaltens der bei-
den islamischen Notabeln verwickelt Gilsenan uns in das Bilderspiel
der Verwandlung einer magisch-religids verklirten arabischen Land-
schaft in die entzauberte Welt der Moderne. Bevor er uns, die Leser,
wissen 1aflt, was die andere Seite, der junge Student, aus seiner Unter-
werfungsgeste macht, erfahren wir, wie »tief« den Autor die listenrei-
che, ganz auf die Durchsetzung so primitiv materiellen Interesses ge-
richtete hiusliche Verwandlung der beiden Scherifen betroffen ge-
macht hat:

26

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

»Fir einen naiven Jingling, der sich im Angesicht der Kultur dieser fremden
und wunderbaren Gesellschaft, die sich ithm gerade auftat, fromm um nicht zu
sagen frommelnd verhielt, war der Schock grof§. War die Straflenszene nur eine
Szene? Eine Heiligkeitsschau, eine blofle Fassade einer Elite, die sich hinter
den Zeichen und Pflichten ihrer Machtstellung zu verbergen hatte? Solche Zei-
chen der Religion und Hierarchie wurden dazu benutzt, andere zu beherrschen,
aber, fiir einige der jungen Scherifen zumindest, waren sie in der Isolierung
ithrer Hauser sicher eine kaum mehr zu unterstiitzende Last.«

(Gilsenan 1982: 10)

Jetzt erst erfahren wir, daf} der ehrerbietig den Handkuf§ darbringende
Student eine zweite, eine ganz private, interessengebundene Lesart fir
seine 6ffentlich vollzogene Geste hat:

»Einen Tag spater traf ich den Studenten, ein Junge so wie ich knapp unter 20
Jahren. Er versetzte mir einen zweiten Schock, >wir kiissen heute thre Hinde,
aber warte nur auf morgen«. Er war ein Nasserist, ein Wort, das fir die briti-
schen und die scherifischen Behorden gleichbedeutend war mit Subversion,
Kommunismus und einem ginzlich zu widerstehenden Feind. Einer der ersten
jener Bauerngeneration, die Bildung genas. Er war Mitglied in einem Kultur-
club, in dem die meisten jungen Minner Sympathisanten des dgyptischen Pri-
sidenten waren, damals auf der Hohe seiner Macht. Nassers Anliegen galt als
dasjenige aller Araber gegen Imperialismus und die Kontrolle der reaktionidren
Krifte. Er sprach zu mir, aber ich war auch nur ein Teil des Apparats der Ko-
lonialverwaltung, eine Tatsache, die er sehr viel klarer sah als ich selbst. Der
Handkufl war eine Schau, aber es war eine Schau mit diametral entgegenge-
setzten Bedeutungen fir die Handelnden, mit geheimgehaltenen Interpretatio-
nen, Riickbindungen und Verneinungen.«

(Gilsenan 1982: 10£.)

Der praktische Interessengegensatz, den die sozialen Akteure in der —
in wie immer unterschiedlich vollzogenen Rollen — gemeinsamen Per-
formanz des offentlichen Aktes entwickeln, fiihrt sie im »Innern« zu
ganz verschiedenen Ausdeutungen des Sinnzusammenhangs zwischen
dem »innen« konstituierten Interesse und dem »auflen« vollzogenen
symbolischen Akt:

27

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

»Beide Seiten verfligten tiber starke Definitionen der wahren Religion. Die Po-
sition der Scherifen ruhte ganz auf ihrer Herkunft, rituellen Kompetenz, und
dem Glauben an ihre Fahigkeit, Segen zu bringen, auf Bildung und Kenntnis
des islamischen Rechts, die sich ganz in ihrer Kleidung symbolisierten. Fiir sie
stand der Student dem Unglauben gefahrlich nahe und war sicherlich dem So-
zialismus verfallen. Die Whisky-Trinker mochten zwar ihr eigenes unvoll-
kommenes Benehmen zugeben, aber darin jeden Zusammenhang mit dem Ver-
lust ihrer Autoritit leugnen. Fiir den Studenten waren die Hinde des Mannes,
die er kiifite, nicht nur Hindernisse fiir die Unabhingigkeit, sondern hatten
auch nichts mit wahrem Islam zu tun, der der Scherifen nicht bedarf und eben-
sowenig auch des Respekts fiir reiche Kaufleute und Grundbesitzer in griinen
Turbanen oder der Akzeptanz religiéser Hierarchien. Der wahre Islam war frei
von solchen Vermittlungen zu Gott und wurde nur von Koran und Traditio-
nen verkorpert. Er stellte eine egalitare Kraft fur die Einheit aller Mitglieder
der Gemeinschaft dar und war Teil eines weltweiten Kampfes, ein Islam, der
Hand in Hand ging mit dem Kampf gegen die lokalen Quellen der Korruption
und gegen die Fremdherrschaft.«

(Gilsenan 1982: 11)

Gilsenan interpretiert hier einen Akt, den er 1959 erlebt hat, im Kon-
text des Zeitgeistes von 1982. Dafl und warum der separat gefiihrte
Disput tiber die Interessenlage der Partizipanten nun in einem Dis-
kurs Uber »starke Definitionen wahrer Religion« ausgedeutet werden
kann, mag vielmehr Gilsenans und unser aller Problem sein, ein Prob-
lem, das sich eher mit dem Bewufitsein des sich wandelnden Charakters
religioser Glaubenssysteme im modernen Diskurs kulturiibergreifen-
der Kommunikation und Interaktion als aus der faktischen und be-
wuflten Erfahrung der Akteure von 1959 vermittelt. 1982 ist insofern
erst das Nachspiel von 1959, und in diesem Nachspiel erst erfihrt das
Erlebnis interkultureller Kommunikation seine eigentliche Essentiali-
sierung.

Die Bilder des bewufiten, aber auch unabsichtlichen Spiels mit dem
Heiligen und dem Profanen, mit den Wahrheiten des Lebenszyklus,
der Virtuositit des Wissens und der praktischen Vernunft des Interes-
ses, die uns Gilsenan aus dem Leben der islamischen Kultur vermittelt,
entsprechen denn auch so ganz dem Geschmack einer neuen Genera-
tion von Zivilisationsfliichtigen, die in der Wahrheit dieser Religion
ithre Sehnstichte nach einem innerlich bestimmten Kulturerlebnis zu

28

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

stillen suchen. Das Bedurfnis nach Innerlichkeit der Kulturerfahrung
einer neuen Anthropologengeneration entspricht hier durchaus dem
Bedirfnis nach innerlich bestimmter Welterfahrung einer jungen Ge-
neration politisch motivierter, global und universell denkender Intel-
lektueller, etwa der arabisch-islamischen Gesellschaften, die das
»Spiel« kennengelernt und verstanden haben. Im Gilsenanschen Werk
deutet sich eine postmoderne Synthese der kulturiibergreifenden Er-
fahrung, Kommunikation und Interaktion an. Das Mifiverstindnis,
dem sie unterliegt, eroffnet sich vielleicht grundlegend in den beiden
verschiedenen Formen der Essentialisierung, die eine solche Synthese
in sich birgt: hier die nicht mehr nostalgische, nach innen einschnu-
rende, nach auflen korperbewufit beherrschende Perspektive des
postmodernen Intellektuellen, dort die nostalgisch-fundamentalistische
Essentialisierung von Kulturbestinden der Intellektuellenschicht einer
des Ubergangs harrenden vorindustriellen Gesellschaft.

Weniger spielerisch, eher ernst und finster stimmt das Bild, das uns
Bruno Etienne in seiner Studie zum »radikalen Islamismus« vermittelt.
Hier gewinnt jene neue Generation arabischer Intellektueller ihre mo-
derne legitimatorische Kraft aus einer neuen, okzidentalen Essentiali-
sierung der Geschichte: »Die Islamisten sind durch ihre Neuinterpre-
tation der Geschichte des Orients und des Okzidents radikal« (Etienne
1987: 22).

Wie schon in der Gilsenanschen Ausdeutung der inneren Lebens-
haltung des jungen unterprivilegierten Studenten, der sich der globalen
und lokalen Voraussetzungen des Prozesses politischer Emanzipation
bewuft wird, bleibt auch FEtiennes Bild vom Islam als »le seul véritable
instrument de mobilisation des masses«, als das einzig wahre Instru-
ment der Mobilisierung der Massen, an die Vorstellung vom Bedtirfnis
nach »wahrer Religion« gekniipft: »Die Errichtung einer islamischen
Gesellschaft in Ubereinstimmung mit der religiosen Moral bleibt das
einzig erhaltbare zivilisatorische Projekt« (Etienne 1987: 25).°

Hier in der Arbeit Etiennes wird ein neuer Islam kreiert, ein Islam,
der auf einer neuen, modernen, lebenspraktischen Lektire des Koran
aufbaut, der eine neue, moderne »Gemeinschaft« konstituiert (vgl.
Etienne 1987: 197) und darin eine neue Praxis. Diese Praxis

»begtinstigt die Heraufkunft von imaginierten im Verhiltnis zu wirklichen Er-

eignissen ...; der Koran lehrt, was dabei der wichtigste Moment ist, dieser letz-

29

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

te Tag, dem die vorhergesagten Katastrophen der Apokalypse vorhergehen.
Die aktuelle Bedeutung des Islamismus liegt gerade in der Verbindung dieses
eschatologischen Begriffs der Zeit, der angesichts dessen, was Weber die Ent-
zauberung der Welt nannte, den Prozef} des Verfalls der Welt und der Korrup-
tion beschleunigt.«

(Etienne 1987: 54)

Hier wird dem Islam eine neue Kraft der postmodernen Verzauberung
der Welt abgetrotzt. Es ist nun die Re-Lektiire des Korans und die
Analyse der raumzeitlichen Ordnungen, die der Islam errichtet hat
und in denen der Orient sich neu »comme pole mystique« (Etienne
1987: 57) konstituiert. Aus dieser neuen mystischen Kraft des Orients
leitet Etienne seine — ganz von postmoderner Einfithlsamkeit getrage-

ne — These ab, daf§

»die Islamisten sich einem Gesellschaftsprojekt widersetzen, das aus der Ent-
zifferung des historischen Sinus abgeleitet ist, d.h. symbolisch aus der Vor-
wegnahme der letzten Ziele, denn die moderne Welt versinkt in eschatologi-
scher Vulgarisierung dadurch, daf} die Modernisierung zunehmend die Bedeu-
tung eines Bankrotts gewinnt, je mehr sie in der Realitit sich der Angeschla-
genheit des developmentalistischen Projekts versichert und die Interpretation
der Welt zu einer Verknappung des Sinns fithrt.«

(Etienne 1987: 59)

Hier wird von einem westlichen Politologen der Mythos des Orients
gegen das gesellschaftliche Projekt der Moderne gewendet; es ist jetzt
plotzlich die islamische Praxis, entdeckt und neu »verlesen« von einem
westlichen Intellektuellen, von einem Gesellschaftstheoretiker da-
selbst. Dem gilt es als erstes Ziel, die »innere Logik« allen arabo-isla-
mischen Geschehens zu entschliisseln:

»Den Mythos der Einheit unterbewertend, haben sich die Abendlinder we-
sentlich in einem Punkt getduscht: wir haben dem Diskurs der transkulturier-
ten Eliten zugehort (und geglaubt?), die nach unserer Vorstellung gebildet
wurden, an unseren Fakultiten, oft bei uns selbst. Ein Diskurs, der unserer
ideologischen Bequemlichkeit entgegenkam, so auch unseren Interessen: Fort-
schritt/ Entwicklung, Technologietransfer, Entwicklungshilfe, Zusammenar-
beit, als ob es dazu nicht Zweier bedarf. Um die interne Logik zu packen,

30

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

wenn nicht den Zusammenhang der arabischen und arabisch-islamischen Stra-
tegie, mufl man in der Tat dauernd den historischen Geist und die Geographie
prasent haben und darf niemals vergessen, dafl die Araber auf dieser Ebene
weder die gleiche Vision noch das gleiche Gedichtnis wie die Okzidentalen
haben.«

(Etienne 1987: 691.)

Hier wird jetzt die Betonung auf die unterschiedliche Idee der Ge-
schichte und das unterschiedliche Verstindnis von geographischem
Raum gelegt, auf die unterschiedliche Vision von Welt, auf unter-
schiedliche Formen des Gedichtnisses, das uns Européer von den Ori-
entalen trennt. In der Interpretation dieses westlich-rationalen Polito-
logen sind es nun erst die islamischen Massen und der islamistische
Radikalismus, die den Unterschied zwischen 6stlicher und westlicher
Kultur zum Ausdruck bringen. Und gerade darin kann sich der euro-
paische Intellektuelle erst so recht wieder mit der ihm sonst fremden
islamistischen Idee verbinden: Sie hat eine eigene Tiefe des Verstind-
nisses, eine »innere Logik«, die uns bisher nur deshalb verborgen
blieb, weil wir den Miflinterpretationen der westlich akkulturierten
Eliten aufsaflen — also unseren eigenen Geschopfen — und ihnen, die ja
nur Begriffe benutzten, die mit dem sozialen und historischen Kon-
text, auf den sie sie bezogen, nichts zu tun hatten, glaubten (Etienne
1987: 85). Ebenso wie Gilsenan fithrt uns auch Etienne weiter in die
orientalistischen Riume des »tieferen Verstindnisses«: »le salon ou,
mieux, >byt al-dhif«. Hier wird denn auch deutlich, wie sehr der mo-
dernistische Diskurs tiber Nationalstaat und Nationalismus die in der
Geschichte fuflenden Ziige der materiellen Kultur des Orients ver-
wischt, sie vor dem »tieferen Auge« des partizipierenden Anthropolo-
gen verbergen will:

»Eine gewisse Ethnophobie selbst seitens der Kollegen meines Alters und eine
Verstimmtheit iber meine Forschungen, so als ob ich mich mit etwas beschaf-
tige, was sie gerne in einem ausradierten Gedichtnis begraben hitten oder gar
doch auf dem Schutthaufen der Geschichte, einer unzeitgemifien Geschichte,
der sie gerne den Riicken zukehren wiirden. Aber die Schwiegermiitter bleiben
wach ...«

(Etienne 1987: 94)

31

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Dem auf seine Vertiefung der Fremdkultur eingestellten westlichen
Feldforscher wird mit einer »Ethnophobie« begegnet, mit der hier sei-
ne Gesprachspartner und Kollegen die lokalen Traditionen der materi-
ellen Kultur des Islams eher dem Miullhaufen der Geschichte anver-
trauen als ihn selbst darin fischen zu lassen. Die westliche Interpreta-
tionsmacht wollen sich die lokalen Eliten so einfach nicht mehr neh-
men lassen. Etienne schlieft daraus seine bunt gewirkte, im Verlauf
des Werkes immer wieder aufgegriffene These von einem aktuellen
Prozef} der Reversion, der Uberdrehung von Modernitit, einer Retra-
ditionalisierung, die zugleich einen Uberschuff an Modernitit hervor-
bringt (Etienne 1987: 95). In diesem Prozef sicht er die Islamisierung
der Modernitit begriindet, eine Zuriickweisung aller Bestrebungen,
den Islam zu modernisieren und statt dessen die Hervorbringung eines
Willens, eine neue islamische Modernitit zu begriinden.

Die Vorstellung von der »Islamisierung der Moderne« miindet an-
dererseits in eine anthropologische Vertiefung von Individuum, raum-
zeitlichen Beziehungen und einer Sakralisierung von Habitus, durch
die erst Handeln in dem »dahinter liegenden Sinn« (Eickelmann 1981:
7£.) als Sinnhaftes erschlossen werden kann. Solche anthropologische
Vertiefung erschopft sich nicht nur in der Vermittlung anschaulicher
und sinnfilliger Bilder, in der Konstitution eines lesbaren und ent-
schlisselbaren Textes der Fremdkultur (vgl. Geertz 1986); sie arbeitet
auch an der Entwertung eben derselben Kultur mit, deren sie sich be-
michtigt. Gilsenans stilvolle Bilder arbeiten so an der von Etienne be-
schworenen Islamisierung der Moderne mit. Die Essentialisierung der
Schlisselsymbolik des Orients und seiner religiosen Ideenwelt — so
reizvoll sie fiir den postmodernen, in universellen Spielen des symboli-
schen Tausches gefangenen Kulturmenschen sein mogen — entspricht
so ganz auch einer Essentialisierung der Tradition in iiberschieflender
Modernitit, wie Etienne sie uns von den radikalen Islamisten vermit-
telt.

Anmerkungen

1 Dieser Diskurs wurde in seiner aktuellen Bedeutung durch einen
Aufsatz des in Paris lebenden dgyptischen Soziologen Anwar Ab-
del-Malek (1963) eroffnet.

2 So werden von Politologen zum Beispiel wiederholt astrologisch

32

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

anmutende Skizzen angestellt von dem, was »Islam« oder »islami-
sche Religionsstiftung« sei, ohne noch einen inhaltlichen Bezug
zum islamwissenschaftlichen Diskurs tiber Gottesbegriff, Prophe-
tie und Dogmengeschichte herzustellen. Vgl. z.B. Tibi 1981: 76ff.,
1985: 30ff. Letztlich wieder Etienne 1987: 41ff., 62ff. Am offen-
sichtlichsten aber auch bei Soziologen wie Charnay (1977), die
beides ersetzen wollen: eine moderne muslimische Theologie und
eine islamwissenschaftliche Gesamtschau.

Zum Habermasschen Universalismusproblem unter Einbezug der
»Dritte-Welt-Perspektive« vgl. Schofthaler 1983. Eine interessante
sozialphilosophische Diskussion des Problems liefert A. Heller
(1984/85).

Impliziert ist damit eine kulturiibergreifende Erweiterung der
Adornoschen Fragestellung nach der Konstitution des modernen
Subjekts. So schreibt Adorno noch in der Vorrede zur »Negativen
Dialektik«: »Seitdem der Autor den eigenen geistigen Impulsen
vertraute, empfand er es als seine Aufgabe, mit der Kraft des Sub-
jekts den Trug konstitutiver Subjektivitit zu durchbrechen«
(Adorno 1966: 10). Der ideengeschichtliche Hintergrund der
Adornoschen Subjektproblematik wird in unserer Arbeit zum
Verhiltnis der modernen Gesellschaftstheorie zu Nietzsche niher
beleuchtet. Vgl. Stauth/ Turner (1988a).

Damit weisen wir auch kulturbergreifend tber den Zusammen-
hang von »Melancholie und Gesellschaft« und »nostalgischer Ge-
sellschaftstheorie« hinaus; vgl. etwa Lepenies 1981; Turner 1987.
Dennoch konnen die vorliegenden Studien ausgereifte Reflexionen
dariiber, welche Position »post-moderne Gesellschaftstheorien«
denn eigentlich »vor-modernen Gesellschaften« zuweisen miifiten,
nicht reflektieren. Hier erschliefit sich in der Tat ein neues Feld fur
entwicklungssoziologische Theoriebildung.

Daf} die mit dem Ubergang von modernen zu postmodernen Kul-
turformen einhergehenden Essentialisierungsleistungen in den
Theologien der Weltreligionen nicht notwendig unilinear in Fun-
damentalismus enden, hat Bryan S. Turner jlingst in einem Biele-
felder Vortrag zum Thema »World Religions, Modernity and
Postmodernism — Some Issues in Max Weber’s Sociology« deutlich
gemacht. Mir geht es hier nicht um Fundamentalismus schlechthin,
sondern um die Ubertragung der essentialistischen Haltung zur

33

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Welt, die sich in Reformismus ebensosehr niederschlagen kann wie
in Fundamentalismus, in Korporativismus ebensosehr wie in kog-
nitivistischem Individualismus.

»We need the kind of detailed knowledge of how people use their
cultural representations which to date has rarely been considered
necessary. There is evidence to suggest, for instance, that the Bali-
nese use their ideas of human nature in different ways than we
might be led to expect. The schemes they elaborate are not gene-
rally used to provide an efficient, or final, causal explanation of
particular actions. Instead the models are used to provide a general
account of the conditions under which actions take place. The Ba-
linese — suitably in the light of the recent Western tendencies in the
philosophy of mind and action - are inclined to treat the question
of intentions or the reasons for doing something, as private, if in-
deed knowable at all, where we develop evermore sophisticated
techniques for the examination and exposure of the person, under
psycho-analysis and legal definitions of responsibility, the Balinese
draw a polite veil. Some things they still leave to a person. There
may be good professional grounds for our doing the same. For our
illusion that we can explain the action of others is a product as
much of our tendency to essentialize and simplify, as it is of any
realistic possibility of being able to do so. Context is too complex
to allow such certainties. If I am right, then the business of explai-
ning others is likely to be much harder than we like to make out. If
I am wrong, then, like Monsignor Quichote’s illustrious ancestor,
I am tilting harmlessly at windmills« (Hobart 1986b: 151). Hier
sind die Grenzen einer von Clifford Geertz inspirierten kultur-
iibergreifenden Sozialforschung deutlich aufgezeigt. Uber das ei-
genartige Schutzverhalten der lokalen Partizipanten in interkultu-
reller Kommunikation gegeniiber kommunalen Werten vgl. mei-
nen Aufsatz in Stauth/Zubaida 1987.

Das gilt insbesondere auch fiir den aktuellen Diskurs der »linken«
Islamisten in Agypten; vgl. etwa Roussillon 1987.

34

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur und Lebenswelt. i}
Der kulturelle Konflikt in peripheren Gesellschaften’

Zur Erliuterung vorweg

Wir prisentieren Uberlegungen zur Bedeutung von Kultur in einer
sich neu formierenden Weltgesellschaft. Kultur wird, in bewuf3ter Ein-
seitigkeit, als blofler Ausdruck praktisch gestalteter Lebenswelt begrif-
fen, als Formenspiel, als symbolische Reprisentation von Alltagsord-
nungen. Dem setzen wir den Begriff der Weltgesellschaft gegentiber,
verstanden wohlgemerkt in gleicher verallgemeinernder Einseitigkeit,
als System. Soziale Prozesse, iber die wir hier reden (und in weit um-
fassenderer Bedeutung, Entwicklung, tiber die wir nicht reden), moch-
ten wir ebenso vereinfachend verstanden wissen als Prozesse des
Ubergangs zwischen jenen beiden Welten, als Formations- und De-
formationsprozesse von Alltagsordnungen und ihren symbolischen
Reprisentationsformeln.

Das folgende Kapitel setzt die Einsicht, daf} Lebenswelt auch eine
praktische Ordnung hat, jenen in der Nachfolge etwa von Schiitz
(1932) in der Soziologie vertretenen Lebenswelttheorien entgegen, die
diese eher als Vision begreifen. Wir sprechen von einer Duplizitit lo-
kal eingebundener intersubjektiver Verhiltnisse, von »materieller Le-
benswelt« und von »idealisierter Lebenswelt«. Je mehr die Lebenswelt
ithrer materiellen Basis beraubt wird, desto mehr wird sie (in jenem
von Lukdcs gepragten Sinne) verdinglicht; viel banaler jedoch noch, sie
wird entdinglicht, in dem Sinne eben, daf§ dem Individuum der prakti-
sche Sinn zur Erzeugung der »Ordnung der Dinge« genommen wird.
In der »idealisierten Lebenswelt« verkommt die Praxis zur Floskel.

In den folgenden Gedankenentwiirfen liegt uns jede Berufung auf
Entwicklung im Sinne evolutionirer Prozesse fern. Unsere Uberlegun-
gen gehen von der Vorstellung aus, dafl das Spannungsverhiltnis, das
zwischen materieller und idealisierter Lebenswelt besteht, noch jede
Gesellschaft bewegte, die primitive ebenso wie die moderne: Die zur
»hohen Kultur« idealisierte und stilisierte Lebenswelt hat sich selbst
immer nur als der bessere Sachverwalter, als »das bessere Manage-
ment« jener Lebenslagen verstanden, die von den Notwendigkeiten
des Lebens selbst vorgezeichnet sind. Nur in diesem Sinne verstehen

* Dieser Aufsatz wurde gemeinsam mit Hans-Giinter Semsek verfaft.

35

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

wir hier »entmaterialisierte Lebenswelt« in den Industriegesellschaf-
ten; sie prasentiert sich heute im globalen Mafistab selbst als die »hohe
Kultur« gegentiber jenen Massen der Dritte-Welt-Gesellschaften, die —
eingebunden in kommunale Formen des Zusammenlebens und unter
dem Diktat materieller Notwendigkeiten — ein Uberleben fristen. Un-
ser Begriff der »materialisierten Lebenswelt« zielt auf die Realitit der
»Hiitten«, wihrend die »Paliste« sich in der neuen Realitit des »Welt-
systems« zu verfliichtigen scheinen.

Es ist heute Mode geworden, von »Weltgesellschaft als System« zu
reden, gemessen an den gegebenen universellen Verflechtungen zu
Recht! Dabeiwird derinstitutionelle Charakter von System, Systemeben
als »hohe Kultur« selbst, leicht vergessen. Die Versuche, soziale Sy-
steme moglichst nur aus der engsten Beziehung zwischen Menschen
zu verstehen, wie etwa in einer handlungstheoretisch orientierten Sy-
stemtheorie, sind gescheitert; von diesem Scheitern kiindet uns Luh-
mann (1984) mit seinem »Paradigmenwechsel« in der Systemtheorie.

Der folgende Text begreift System als reprisentierte Lebenswelt, als
Reprisentationsspiel gewissermaflen, in dem unterschiedliche Grade
von Realititsgehalten als Lebenswelten widergespiegelt oder auch vor-
gespiegelt werden. System ist somit eine geronnene Form der Repri-
sentation von Lebenswelt, und es gewinnt seinen Realititsgehalt in
dieser Form; Religion, Recht und Politik sind solche geronnenen For-
men, ebenso wie Okonomie und mediale Kommunikation (als Aus-
tausch von symbolischen Aquivalenzen, wie Baudrillard [1982] das
nennt).

Der folgende Text geht mit drei Ebenen der Systemrealitit um: Re-
ligion, Recht und Politik einerseits, Okonomie andererseits und
schliefflich mediale Kommunikation. Eine Theorie der Kontinuitit
und Bedeutung dieser Realititsgehalte im System als Weltgesellschaft
konnen diese Uberlegungen nicht liefern. Es hingt von der ganz kon-
kreten institutionellen und instrumentellen Erscheinung des Systems
ab, in welcher Weise und mit welchen Mitteln es auf Realititsgehalte
aus Lebenswelten (materieller und idealisierter Prigung zugleich) rea-
glert.

System hat Realitit in seinem institutionellen und instrumentellen
Charakter; es bedarf jedoch der Referenz: Es gewinnt seinen Realitdts-
gehalt nur in der Selektion, Widerspiegelung und Verteilung von un-

36

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

terschiedlichen Intensititsgraden lebensweltlicher Realitit. In Geld,
Glauben, Macht oder anderen »Medien« der Kommunikation trans-
formiert sich der Realitdtsgehalt von Lebenswelten in Formeln, Sym-
bolen und Bildern. Wir sprechen hier von einer neuen Systemrealitit
(die derjenigen vorauseilt, die Jirgen Habermas noch reflektiert).

Unsere Uberlegungen enden mit der Frage, wie wohl ein global
ausgelegtes System der »Ordnung der Zeichen« als System der media-
len Kommunikation auf die unterschiedlichen Realititsgrade der prak-
tischen Lebenswelten der Massen in Erster und Dritter Welt reagieren
mag. Wir kommen zu dem Schluf}, dafl auch dieses System von den In-
tensititsgraden der eingespielten lebensweltlichen Realititen abhingig
bleibt. Lebenswelt, will sie iiberleben, wird sich so verhalten miissen,
dafl ihre Realitit vermittelbar, im »System« einspielbar wird (ein neues
Nullsummenspiel der Formeln, der Zeichen, der Bilder, ein neues
Nullsummenspiel oder ein Spiel der summierten Nullen, wie Nietz-
sche [1969 IV: 786] das noch meint).

In der Kulturanthropologie, ebenso wie in den verschiedenen Spiel-
arten marxistischer Diskussion tiber Kultur, beherrscht die Idee einer
Doppelstruktur der Kultur die Vorstellungen tiber den kulturellen
FormationsprozefS. Sie findet ihren Ausdruck in den in ganz verschie-
denen Kontexten gebrauchten Begriffspaaren, wie etwa »little and big
tradition« (Robert Redfield), »erste und zweite Kultur« (Lenin), »Re-
ligion und Volksglaube« (deutsche Volkskunde); wir finden ihn auch
wieder in den in Soziologie und Ethnologie hiufig gebrauchten Paa-
rungen wie Alltagsleben und Institution, Lebenswelt und System.

Hier soll der Zustand der Lebenswelten stidtischer und lindlicher
Gemeinschaften in der Dritten Welt mit dem kulturellen Konflikt in
Verbindung gebracht werden, der in vielen Peripherie-Gesellschaften
heute offen zutage tritt. Dabei sollen jedoch die Bedingungen prakti-
schen Lebens in den »modernen« Industriegesellschaften nicht ganz
aus dem Blickfeld geraten; im Gegentelil, sie sind mit denen in den Pe-
ripherien auf das engste verbunden. Gerade in den Zentren der Welt-
gesellschaft stellt sich zunehmend die Frage nach dem Realititsgehalt
einer Kategorie, die auf Zusammenhinge praktisch erfahrbarer Inter-
subjektivitit zielt, von denen wir jedoch wissen, wie unzweifelhaft sie
Systembeziige widerspiegeln, ja eben auch selbst in sich tragen. Im
konsumistischen Alltag der modernen Massenkultur scheinen prakti-

37

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

sche Lebenswelt und »hohe Kultur« aufgehoben und versohnt. Hier
vollzieht sich die Verbriiderung des »Reiches der Freiheit« mit demje-
nigen »der Notwendigkeit« auf eine ganz banale Weise.

Lenins Vorstellung von »zwei Kulturen« innerhalb einer Nation
kennt solche »Versohnung« noch nicht; sie steht noch ganz im Zeichen
des »Widerstands«, ja stirker noch, der systematischen Formierung
von Widerstand.

In ganz spezifischer Weise wird Widerstand heute jedoch mit jenem
Aufstand der Dérfer und Stddte der Dritten Welt signalisiert, der sich
so ganz aus der Kultur des Alltags, im Massenwohngebiet etwa, her-
ausentwickelt und organische Zusammenhinge einer Lebenswelt ak-
tualisiert, die noch in traditionellen, vorindustriellen Vergesellschaf-
tungsmustern verankert scheint.

Der Kulturkonflikt der Dritte-Welt-Gesellschaften stellt sich dem
Auflenstehenden zunichst als nationaler Konflikt von widerstreiten-
den Ideen der kulturellen Orientierung einer Gesellschaft dar. Mit
neuen Mitteln wird dabei aber auch um die alte Frage nach dem rech-
ten, dem gerechten Leben und nach dem praktischen Uberleben ge-
stritten, um Probleme, die wir oft als »universelle« bezeichnen.

Wenn wir von kulturellen Orientierungen einer Gesellschaft reden,
so meinen wir damit im allgemeinen jene Formen, in denen die religio-
sen, die rechtlichen und politischen Verhiltnisse eines Landes in ganz
spezifischer Weise — etwa gegentiber denjenigen anderer Lander — sich
herausbilden. Daf} sie sich gegen die nivellierenden, differenzierenden
und regulierenden Krifte eines 6konomisch-systemisch organisierten
Weltzentrums durchsetzen konnen, mag einem programmatischen Sy-
stemtheoretiker wie Luhmann als eine Fehlentwicklung der Mensch-
heitsgeschichte erscheinen.’

Daf} Religion, Recht und Politik gegeniiber der Okonomie solche,
gewissermafien spezifizierende Bedeutung behalten, hat natiirlich nicht
mit ihrer, gegeniiber der Okonomie vergleichsweise beschrinkenden —
d.h. eben nicht universalistisch angelegten — Regelungsmoglichkeit zu
tun. Thre Kraft ziehen diese restriktiven Regelungssysteme offensicht-
lich aus einer Restkategorie, die systemisch nur schwer aufldsbar
scheint. Wir umschreiben diese soziale Restkategorie mit dem inzwi-
schen gingig gewordenen Begriff der Lebenswelt: eine raumzeitliche
Ordnung der unmittelbaren Produktion und Konsumtion zur direkten

38

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

Befriedigung von Bedtrfnissen und ihrer symbolischen Besetzung,
Umgestaltung und Verteilung im Verhiltnis zu den groflen Strukturen
sozialer Ordnung.

An die Tradition jener Aufklirung ankniipfend, die noch die
Emanzipation des Geistes von den Institutionen verlangte, zielen wir
auf die soziologische Grundlegung von Strategien der Dekolonisation
von Lebenswelten im heutigen Weltsystem. Dabei miissen jedoch Pro-
zesse der Kolonisierung gleichermafien reflektiert werden. Wir nihern
uns diesem Vorhaben in drei Argumentationsschritten:

Ankniipfend an die Diskussion tiber Volkskultur und zweite Kul-
tur wird zunichst das Argument entwickelt, daf Volkskultur eine Wi-
derstandskraft erst als »zweite Kultur« gewinnt, d.h. als Kultur der
bewufiten Vertretung materieller Interessen gegentiber systemischer
Kolonialisierung. »Zweite Kultur«, die Kultur des Widerstandes, wird
hier jedoch anders als bei Lenin als eine in den Bindungen der Le-
benswelt ruhende und aus dieser heraus entwickelte Widerstandskraft
definiert. Lebenswelt bildet damit den Hintergrund materieller und
symbolischer Produktion der Volkskultur ebenso wie der aus ihr
wachsenden Widerstandskrifte.

Daraus folgt ein zweites Argument: Lebenswelt ist nicht nur kogni-
tiv vermittelte Alltagsstruktur, als die phinomenologische Ansitze
und in deren Folge auch Habermas sie vornehmlich begreifen; Le-
benswelt hat einen eigenen 6konomischen Kern. Wir stellen diesen
okonomischen Kern in der Folge als den fiir die Lebenswelten der
Dritte-Welt-Gesellschaften bestimmenden Faktor dar: es ist dies die
Verbindung von Subsistenz- und kleiner Warenproduktion einerseits
und den sich um diesen Kern herumgruppierenden sozialen Beziehun-
gen andererseits.

Schlieflich beschiftigt uns ein drittes Argument: Lebenswelt ist
auch ein Konstrukt in den Kopfen der handelnden Subjekte, das eine
doppelte Bedeutung gewinnt. Einerseits ist es die eigentliche »Um-
welt« auf die sich die nichtékonomischen Regelungssysteme (Politik,
Recht, Religion) beziehen, andererseits ist es symbolischer Bezugs-
rahmen fiir den Umgang der Subjekte miteinander. Auf der Ebene von
Politik, Recht und Religion wird die systemische Radikalisierung vir-
tuell destruierter Lebenswelten betrieben, wihrend auf der Ebene in-
tersubjektiven Handelns der Mythos einer Idylle entsteht, der an dem

39

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Bild lingst aufgehobener Strukturen der Lebenswelt haftet. Lebens-
welt wird zum Bildbezug, wird zu einem System, dessen Regelungslei-
stungen sich weitgehend tiber die Verteilung von Bildern vermittelt.

Das »Projekt der Moderne« verkiimmert so in einem System, das
seine Modernitit in der »Intensivierung von Realitit« durch »Repri-
sentanz« wie immer praktisch gestalteter Lebenswelten erhilt. Das
moderne System erfordert nicht Rationalisierung der Lebenswelt,
sondern die Behauptung derselben in der systemischen Bildsprache.

Es ist gerade diese Form der Reprisentanz mit der die »Realitdt«
der Aufstinde der Dorfer und Stidte der Dritten Welt Eingang in die
Bildsprache finden, die die Dritte-Welt-Gesellschaften zu den wahren
Gesellschaften der Moderne werden lif3t.

Erste und zweite Kultur

»Es gibt zwei Nationen in jeder modernen Nation ... Es gibt zwei na-
tionale Kulturen in jeder nationalen Kultur« (Lenin).

Nach marxistischer Auffassung sind die gesellschaftlichen Klassen
Triger der kulturellen Prozesse; alle im Kapitalismus vertretenen Klas-
sen haben ihre eigene Kultur sowie entsprechende Verhaltens- und Ar-
tikulationsweisen ausgebildet. Sie sind intentional gebunden; sie die-
nen entweder den Herrschenden zur Aufrechterhaltung ihrer Hege-
monie oder den Unterdriickten zur Herausbildung des Widerstandes.
Nach Lenin sind diese Kulturen auf die jeweils andere bezogen; sie
sind Ausdruck des Klassenantagonismus.’

Die erste Kultur lebt im Bereich der kulturell-ideologischen Institu-
tionen, die Uiber Konsensstiftung auf die Reproduktion der Produk-
tionsverhiltnisse zielen. Sie ist das kulturelle Referenzsystem zur Be-
griindung der Hegemonie der Bourgeoisie.

Demgegeniiber ist die zweite Kultur Ausdruck der Existenz einer
unterdriickten Klasse und ihres Aktivititspotentials. Fur sie ist
Gramscis Definition von Kultur angebracht als »Organisation, Diszi-
plin des eigenen Ichs, Besitz der eigenen Personlichkeit, als Eroberung
des Bewufitseins, mit dessen Hilfe es gelingt, den eigenen geschichtli-
chen Wert zu begreifen, die eigene Funktion im Leben, die eigenen
Rechte und Pflichten» (Gramsci 1967: 24). Gramsci versteht zweite
Kultur als Ausdruck der praktischen Lebenszusammenhinge unter-

40

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

drickter Klassen und ihrer im Widerstand bewufiten symbolischen
Reprisentation.

Widerstand ist nicht nur eine politische Kategorie, sondern in erster
Linie Selbstverwirklichung unter den Bedingungen der Repressionen.
Peter Weiss (1978) und dhnlich Baudrillard (1983: 42f.) haben die An-
passung der unterdrickten Klassen als Selbstaufgabe beschrieben, Wi-
derstand dagegen als notwendige Bedingung einer »Vertiefung des Sin-
nes« durch » Aufhebung des Scheins« und damit als Motor der zweiten
Kultur.

Der Kampf zwischen erster und zweiter Kultur innerhalb der ideo-
logischen Institutionen (dem kulturellen Kernbereich bzw. der societa
civile) ist nach Gramsci der Kampf um die Hegemonie, um Herrschaft
und um geistige und moralische Fiihrung. Damit stellt sich ein neues
Problem: das der Unterscheidung von moralisch-geistiger Fithrung
und von Herrschaftslegitimation.

Zum Doppelcharakter kultureller Hegemonie

Der Kampf um Hegemonie hat seit Gramsci seine Arena gewechselt:
von der Welt der politischen Okonomie zur Ebene der symbolischen
Reprisentanz. Die Globalitit der Konflikte, die Transnationalitit poli-
tischer Allianzen und die Universalitit der Formen symbolischer Re-
prasentanz haben diesen Kampf seiner strukturalen Determinanten
entledigt. Damit hat er sich seiner urspriinglichen 6konomischen Refe-
renz entledigt, sich selbst totalisiert. Innerhalb der Industriegesell-
schaften sind die Klassenunterschiede verwischt und ihre Gegensitze
verschleiert. Gorz’ Metapher vom »Abschied vom Proletariat« (1980)
hat ihre Vorldufer in Marcuse und dessen Rezeption durch die Studen-
tenbewegung Ende der sechziger Jahre. Auf der Suche nach dem sy-
stemsprengenden, revolutioniren Potential wurden damals die Massen
der entprivilegierten und verarmten Bevodlkerung der Dritten Welt
»entdeckt«. Der Ruf nach dem Aufstand der Dorfer (in den Stidten
und) gegen die Stadte, spiegelte den damals vorherrschenden Glauben
wider, die sozialen Utopien, die in den pauperisierten Dorfgemeinden
ruhen, konnten ein reales Potential der Systemiiberwindung darstellen.

In den Dritte-Welt-Gesellschaften hatte sich der Hegemonie-An-
spruch des Staates nur bedingt auf alle Schichten der Bevolkerung be-
zogen, da die Massen in Marginalisierung, Entrechtung, Ghettoisie-

41

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

rung und Pauperisierung fiir den Formationsprozef§ nationaler Staaten
in der Dritten Welt politisch und kulturell bedeutungslos waren. Die
Dorfer haben sich inzwischen jedoch in ganz anderer Weise gegen die
Stidte formiert: Der Spiegel ihrer eigenen »Lebenswelt«, der thnen in
den Reden der Politiker und den Medien vorgehalten wird, staatliche,
unter dem Druck internationaler Agenturen vorgenommene Maf3-
nahmen der 6konomischen Integration, die Zerstorung subsistenz-
orientierter Okonomieformenund das allgemeine Aufbruchsklima, des-
sen der moderne Konsumismus zu seiner Durchsetzung bedarf, all
dies sind Vereinheitlichungs- und Verbindungselemente, unter deren
Druck bei gegebenen Anlissen Aufstinde der moralischen Verteidi-
gung »des Brotes und der Ehre« organisiert werden.” Diese Aufstin-
de haben sehr materielle Ursachen, aber sie haben auch eine symboli-
sche Reprisentanz, die in die Waren- und Medienwelt aufgenommen
und dort »durchgespielt« wird.

Sind diese neuen Bewegungen, sind diese spontanen Aufstinde,
sind diese Riickbezlige auf die »Ehre des Menschen« und die »Heilig-
keit der Religion« Ausdruck einer zweiten Kultur, Ausdruck einer
Widerstandskultur, mit der praktische, reale Lebenszusammenhinge
bewuflt verteidigt und symbolisch reprisentiert werden? Ein solcher
Begriff der »zweiten Kultur« ist nicht identisch mit dem der Volkskul-
tur, Alltagskultur oder proletarischen Kultur.

»Zweite Kultur« in diesem neuen Sinn ist ein Bewufitsein von Un-
terdriickung, das aus der Verbindung einer besonderen gesellschaftli-
chen Praxis resultiert: aus Lebensbedingungen und -weisen, die aus der
Verbindung von Zusammenleben und Zusammenarbeiten entstehen.

Die »Dorfer« haben eine solche Einheit aber nur im Spiegel, den
ithnen die konsumistische Medienwelt vorhilt. Vereinheitlicht erschei-
nen sie aus der Perspektive des Staates, der ithnen neue Regelungs- und
Abgabesysteme oktroyiert. Bauern und kleine Warenproduzenten
verhalten sich in ihren Arbeitszusammenhingen noch in der Illusion
der Kontrolle und Beherrschung ihrer Erfahrungswelt. Wenn zweite
Kultur, wie wir von Puls (1979: 178ff.) erfahren, als Widerstand und
Protestform erst dann entstehen kann, wenn Vereinheitlichung und
Zusammenfassung der Menschen, sowohl am Arbeitsplatz als auch im
Bereich der Nicht-Arbeit, zusammenfallen, so fehlt den Dérfern der
Dritten Welt gerade der sie vereinende, aus ihrer Erfahrungswelt her-
austretende Aspekt der sozialen Kommunikation. Zwar bestimmen die

42

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

Gesetze der Gemeinschaft die Formen der Freizeit ebenso wie die
Formen der Organisation der Arbeit und des hiuslichen Lebens; das
Leben, das zwar nicht im eigentlichen Sinn individuell ist, bleibt je-
doch andererseits an die Bedingungen und die Grenzen der Gemein-
schaft gebunden.*

Die unbedingte Notwendigkeit einer arbeitsbezogenen, einer in der
uber die lokalen Zusammenhinge hinausreichenden Arbeitswelt ent-
wickelten Kultur als Grundlage von Protestverhalten und Wider-
standspotential stellt auch die Sozialgeschichte der angelsichsischen
Arbeiterklasse heraus. Dort wo, wie Stedman-Jones (1979: 345ft.) her-
ausarbeitet, die arbeitsbezogene Kultur allmahlich einer heim- und
herdorientierten Kultur Platz macht, verschwinden alle dufleren For-
men einer zweiten Kultur. Den Dérfern der Dritten Welt bleiben sol-
che Erfahrungen heute entweder erspart (so zynisch sich dieses an-
hort) oder sie werden auf den individuellen Migrationspfaden in eine
fremde Arbeitswelt vergessen und verdringt. Die Formation der Dor-
fer in den neuen Aufstinden entbehrt also dieses Zusammenhanges der
zweiten Kultur.

Wo liegt dann das eigentliche Resistenz- und Widerstandspotential
der Dorfgemeinden?

Zweite Kultur als Strategie des praktischen Konflikts

Zweite Kultur bezieht sich in dreifacher Weise auf kulturelle Praxis:
Das Individuum steht in einem unmittelbaren Verhiltnis zur Natur,
zu den Dingen als seinem »Laboratorium«, und dieses Verhiltnis de-
terminiert in groflem Mafle die Form, in der es seine materiellen Be-
dirfnisse wie Nahrung, Kleidung, Wohnung etc. befriedigt. Einen
weiteren Bereich geben jene Beziehungen an, mit denen das Individu-
um in ein praktisches Verhiltnis zu anderen Individuen tritt: Ver-
wandtschaftsbeziehungen im weitesten Sinne, ebenso wie Beziehun-
gen, die sich aus der rdumlichen und sozialen Bindung des Zusammen-
lebens ergeben. Die symbolische Umsetzung, die Produktion von Bil-
dern, von Riten, von ibersinnlichen Erfahrungswelten bilden einen
dritten Bereich »produktiver« Titigkeit.

Die intersubjektiven Bezichungen und die vielfiltigen Verbindun-
gen, die Individuen auf der Ebene dieser drei Bereiche eingehen, bele-
gen wir hier mit dem Begriff der Lebenswelt. In der Unmittelbarkeit
dieser Bindungen und Beziehungen, ihrer praktischen, utilitaristischen

43

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Philosophie des Alltags, in ihrer Kompaktheit als vorgestellte Tradi-
tion und in ihrer unendlichen Moral der Tat und des Leidens sehen
wir nun in diesen praktischen Lebenszusammenhingen selbst, in die-
sen kleinen Territorien der intersubjektiven Kommunikation, einen
»whole way of conflict« (E.P. Thompson), einen Widerstand als »way
of life«, der sich in erster Linie als Selbstverwirklichung und Selbst-
identifikation in einer unmittelbaren Umwelt begreift. Es ist dieser
»way of life«, der eine lokale Tradition z.B. mit der »rough-music«
(Katzenmusik) verteidigen 1af}t, wie Thompson dies am Beispiel der
englischen Unterschichten des 18. Jahrhunderts beschreibt (Thompson
1980: 130-168). Sider gibt uns mit dem »christmas mumming« (Weih-
nachtsmummenschanz) der kanadischen Fischer ein weiteres Beispiel
der symbolischen Reprisentation der Resistenzen lokaler Traditionen
(Sider 1976: 102-125). Ginzburg (1979) liefert uns eine Beschreibung
der Welt eines Miillers im 17. Jahrhundert, in der sich Elemente einer
christlich-offiziellen Kultur mit einer heidnisch-haretischen Volkskul-
tur mischen und sich in dieser Form, wenn zwar verdeckt, so doch
nicht minder bedrohlich, gegen die herrschende Hegemonie richten.
Zweite Kultur, so lautet die These, ist zuniachst und zuallererst Vertei-
digung des »way of life«, Verteidigung der praktischen Lebenszusam-
menhinge einer intersubjektiven, einer materiellen Kultur, ist Aus-
druck einer spezifischen, von den gesellschaftlichen Individuen selbst
kontrollierten Umwelt.

Die materielle Welt der sozialen Integration

Der materielle Kern der Lebenswelt als Objekt
des 6konomischen Systems
Lebenswelt ist intersubjektiv beherrschender Raum! Er ist kognitiv
vermittelt; die Generations- und Regenerationsfunktionen lebendiger
Arbeitskraft, die in diesem Raum gewissermaflen transhistorisch orga-
nisiert bleiben, bezeichnen aber auch einen eigenstindigen 6konomi-
schen Kern. Je nachdem, wie dieser »Kern« verwertet wird, andert er
seine reelle Bedeutung. Am deutlichsten wird dies etwa in der Funk-
tion lokaler Haushalte fiir die »run-away industries« in der Dritten
Welt oder etwa fir den computergesteuerten Einsatz von Heimarbeit
in Stditalien. Andere Beispiele sind die Rollen, die Bauernhaushalte

44

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

fur die Industrialisierung spielen (Proto-Industrialisierung/Migrati-
on). Der »entdinglichte« Kleinbiirgerhaushalt der Doppelverdiener
zeigt eine andere, eine wahrhaft »proletarische« Funktion. Die virtuel-
le Auflésung und Bedrohung dieses Kerns durch systemische Integra-
tion (etwa durch »Entdinglichung des Haushalts«) (vgl. Schiel/ Stauth
1981) oder eben durch systemische Auslagerung (etwa durch »Substi-
tution«), korreliert offenbar mit dem Bediirfnis seiner bildhaften, ja
seiner idealisierten Verteidigung.

Je »drmer« die Lebenswelt, um so »reicher« die Formen ihrer ideo-
logischen Verteidigung. Volkskultur, die Erzeugungsformel symboli-
scher Verteidigung des praktischen Lebens, threr materiellen Basis
enthoben, wird ideologisch und verliert ihr Widerstandspotential.

Rationalitit und Systemreferenz

Fur Habermas ist der faktische Zustand der Entweltlichung von Le-
benswelt eingebunden in rein rationale Systemprozesse; die dkonomi-
sche und administrative Rationalitit iiberfordert die »sinnlich zentrier-
ten zeitlichen und riumlichen Kapazititen der Lebenswelt« (Haber-
mas 1979 I: 27). Wihrend Habermas die Ver6dung der kommunikati-
ven Kapazititen der Lebenswelt beklagt und dafiir vor allem Prozesse
der Monetarisierung, der Biirokratisierung und der Verrechtlichung in
allen privaten und formellen Handlungsbereichen verantwortlich
macht, wihrend er in der Rationalisierung die systemisch induzierte
Verdinglichung von Lebenswelt konstatiert und auf Verteidigungsstra-
tegien sinnt, hat sich die komplexe Gesellschaft lingst schon als Sy-
stem der totalen Kommunikation, als System praformierter und digital
verteilter Kommunikation tiber Medien »vervollkommnet«. Innerhalb
eines so zum Regelformalismus sich ausdifferenzierenden Systems sind
Realbezlige nur mehr Referenzbeziige zur Verteilung symbolischer
Ordnungen, zur endlosen indeterminierten Reproduktion simulativ
eingespielter Wertreferenzen.

Wihrend Habermas das System noch als »real« erlebt und damit le-
bensweltliche Verteidigungs- und Widerstandpotentiale zu aktivieren
sucht, die »auf die Eindimmung formal-organisierter zugunsten kom-
munikativ-strukturierter Handlungsbereiche gerichtet sind« (Haber-
mas 1981a II: 578), ist das System lingst seiner eigenen »Hyperreali-
tit« erlegen und liffit kommunikativ und kognitiv erfahrbare Riume

45

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

gar nicht mehr zu. Alles ist schon — wie Baudrillard schreibt — »der
reinen Objektivitdt tUiberlassen, einer Objektivitit, die endlich vom
Objekt befreit ist« (Baudrillard 1982: 114).

Praktische Lebenswelt als » Uberlebensikonomie«
Habermas fafit unter dem Begriff der Lebenswelt eine soziale und kul-
turelle Einheit, die den systemischen Zwingen insofern widerspricht,
als sie sich nicht nahtlos in diesen auflsen lifit. Der von Habermas
unterstellte Widerspruch von System und Lebenswelt enthalt die The-
se vom Gegensatz zwischen Okonomie und Interaktion, deren materi-
elle Bezugspunkte nicht beriicksichtigt werden. Lebenswelt ist auf
Kognition unterschiedlicher Riume und Zeiten reduziert. Lebenswelt
wird so selbst zum systematischen Element. Dagegen halten wir an ei-
ner Marcuseschen Perspektive fest, die die Widerstandspotentiale aus
der Unmoglichkeit der Trennung geistiger und materieller Produktivi-
tit begriindet und in der Produktivitit des Individuums den eigentlich
unaufloslichen Kern praktisch lebendigen Arbeitsvermogens sieht
(Marcuse 1967: 85, 178).

Der Erfahrungszusammenhang, in dem die Notwendigkeiten des
Alltags zu regeln, in dem ein praktisches Niitzlichkeitsprinzip und
Uberlegungen der Zwecke und des Kalkiils zu entwickeln sind, hat ei-
ne eigene 6konomische Seite. Bourdieu hat dies in seinen Untersu-
chungen zur kabylischen Kultur herausgestellt und theoretisch reflek-
tiert als Aufhebung der Dichotomie von 6konomischen und nichtéko-
nomischen Handlungen (Bourdieu 1979: 356).

Im Kontext der materiellen, der praktischen Lebenswelten ist Ar-
beit immer

»lebendige Arbeitskraft, die
1. nicht zum Zwecke der Verkiuflichkeit entsteht,
2. nicht von ihrem Eigentlimer zu trennen ist und

3. nur durch ihren Eigentiimer in Bewegung gesetzt werden kann.«
(Offe 1979: 315)

Solche Produzenten erfahren »Unmittelbarkeit«. Thnen scheint es, als
tbten sie die faktische Kontrolle tiber ihre eigenen Arbeitsbeziehun-

gen aus, als seien diese faktisch zweckhaft nur von ihnen organisiert.
Diese Unterstellung von Autonomie 6konomischer Handlungen wird

46

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

auf der Ebene der Kultur des Alltags symbolisch reprisentiert. Diese
Form individualisierter Okonomie ist ein direkter Umgang mit Men-
schen und Dingen; sie wirkt lebensweltgestaltend, indem sie Ressour-
cen bereitstellt. Die Formen sozialer Integration bleiben so weitgehend
an die Bedingungen der unmittelbaren Reproduktion angebunden. Sie
werden so selbst zu zweckhaften, zu fiir den materiellen Lebenszu-
sammenhang bedeutungsvollen »rationalen« Mustern der Lebensge-
staltung.

Die spezifische Bedeutung lebensweltlicher Okonomie ist in be-
sonderem Mafle durch den Begriff der Subsistenzproduktion ange-
sprochen. Diese Form der Produktion zum Zwecke der unmittelbaren
Reproduktion und des unmittelbaren Konsums ist im Kapitalismus in
Haushalten organisiert. Die strukturelle und 6konomische Dynamik,
die sich zwischen der Institution des Haushalts und den systemischen
Formen kapitalistischer Akkumulation ergeben, sind in jiingeren Un-
tersuchungen stark betont worden.

Die kapitalistische Deformierung bzw. Neuschaffung subsistenz-
orientierter Formen der hiuslichen Produktion zielt auf die Einspa-
rung von Reproduktionsleistungen durch das Kapital, auf die Exter-
nalisierung von Reproduktionskosten (vgl. Meillassoux 1976).

Subsistenzproduktion ist nicht blof§ individualisierte Okonomie:
Gebrauchswertorientiert und subsistenzbezogen sind auch jene Ver-
teilungselemente, die in den lokalen Vernetzungen eingebunden blei-
ben.®

Somit wird auch die kleine Warenproduktion zu einem Bestandteil
des sozialen Integrationsprozesses im Kontext unmittelbarer Intersub-
jektivitat. Die praktisch 6konomischen Zusammenhinge des materiel-
len Alltags, der materiellen Lebenswelten, sind in Handlungsmuster
einbezogen, weisen in sich spezifische Regelungszusammenhinge auf,
die, wie Bourdieu (1979) sagt, sich von groflen 6konomischen Syste-
men unterscheiden. Gehlen hat ihnen ein »Ethos der Gegenseitigkeit«
zugeschrieben (Gehlen 1979: 47ff.), dessen Moralitit vom Ziel der
praktischen Uberlebenssicherung getragen ist. Die Binnenstrukturen
praktischer Lebenswelten weisen eine Tendenz zur Abschottung nach
auflen und zur inneren Kohidsion auf. Dies wird auch auf der Ebene
der symbolischen Reprisentanz deutlich: Lebenswelten sind intersub-
jektiv geteilte Erfahrungs- und Sinnwelten. Gesten, Farben, Muster
etc. konstituieren einen symbolischen Sinnzusammenhang, der von

47

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

den agierenden Individuen gleichermaflen akzeptiert wird. Berger/
Luckmann betonen die Integrationskraft »symbolischer Sinnwelten«
und die ihnen zugrundeliegende kollektive Anerkennung, mit der
»Alltagsrollen, Priorititen und Prozeduren« geordnet und geregelt
werden. Dariiber hinaus vermitteln Symbole dem Individuum Gefiihle
der Sicherheit und Zugehorigkeit (Berger/ Luckmann 1980: 106).
Wenn die Vernetzungen der subsistenz- und gebrauchswertorien-
tierten Produktion als Uberlebenszusammenhang der Individuen die
Grundlage der sozialen Integration bilden, gewinnt der Begriff der
Lebenswelt als eigene soziale Kategorie seine eigentliche Bedeutung.
Mit ihm sind dann die Konstitutionsbedingungen sozialer Gemein-
schaft umschrieben, die einerseits an erfahrbare Reproduktionszu-
sammenhinge der Arbeitskraft gebunden, andererseits den vielfiltigen
Regelungsmechanismen der grofien 6konomischen und politischen Sy-
steme unterworfen sind. Diese sozialen Einheiten stellen das System
vor das dauernde Problem ihrer Kontrolle. Unter systemischen Ge-
sichtspunkten erweisen sich diese Sozialmilieus als »unregierbar« (Of-
fe 1979: 313ff.). Als »inkapsulierte soziale Territorien<’ sind sie ge-
wissermaflen nur als Ganzes gegentiber dem System reprisentierbar.

Dritte Welt und der Nihilismus des Systems

Die neue »Irrealitiit« des Systems

Das Szenario, das Jean Baudrillard (1982) in Anspielung und Kritik
post-strukturalistischer Theorie als eine neue Stufe der Systemrealitit
entwickelt (in seinem Zynismus allerdings gleich wieder auflost), ist in
den Habermasschen Termini nicht mehr zu beschreiben. Nach Bau-
drillard erliegt das System seiner eigenen »Hyperrealitit«, die darin
besteht, dafl sie nicht mehr referentiell, nicht tibertragend, daf} sie un-
determiniert ist (Baudrillard 1982: 9ff.). In einer so vorgestellten Sy-
stemrealitit gibt es keine Territorien mehr, auch keine kognitiv zu fas-
senden Territorien der Selbstfindung, aus deren Reprisentanz heraus
noch Konflikte auf der Basis kollektiver Willensbildung zu l6sen wi-
ren. Das Szenario der Baudrillardschen Systemrealitit heifit Totalitit
der Manipulation und Simulation. In diesem Szenario erweist sich
»Befreiung« (und damit auch Selbstfindung) nur als Ubergang zu einer
neuen, allgemeineren Manipulation.

Lebenswelt wird selbst zum simulativen Modell, ist Simulation,

48

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

Schein, Imagination. Die korperlich praktische Entfaltung des Indivi-
duums in seiner unmittelbaren Umwelt entsteht — weil faktisch nicht
mehr vorhanden — nur als Bild. Gerade die Dritte-Welt-Gesellschaf-
ten, in denen die Utopie einer praktischen Lebenswelt unter den Be-
dingungen zunehmender Verelendung eine noch groflere Bedeutung
besitzt, zeigen uns in den Zentren die neue Systemrealitit. Hier wird
ganz unverblimt mit den »spielerischen« Moglichkeiten des Realen
umgegangen; »intakte« Lebenswelten und lokale Gemeinschaften
werden inmitten einer sozialen und dkonomischen Wiiste als blithende
Oasen bildhaft illusioniert und ideologisch verteidigt. Die Imagina-
tion, diese freche Simulation von Lebenswelt, erweist sich als neuer
Dreh in der Spirale systemischer Integration.

Die Zeichen- und Bilderwelt des Konsumismus als Vehikel des Sy-
stems hebt die Einheit der gesellschaftlichen Individuen auf, splittet
die soziale Gemeinschaft in eine neue Privatheit, fordert den Subjekti-
vismus scheinbar autonomer Personlichkeiten und setzt hedonistische
Motive frei, die die moralischen Grundlagen solcher Gemeinschaft ab-
und entwerten.

Der symbolische Charakter der Lebenswelt und die in ihm angeleg-
ten Steuerungs- und Regelungskapazititen werden entzaubert. Die
neue Permissivitit eines so hergestellten Nebeneinanderlebens hat den
Vernutzungsstrategien der groffen Organisationen von Staat und Indu-
strie nichts mehr entgegenzusetzen. Die Binnenstruktur der Lebens-
welt sozialer Gemeinschaften zerbricht. Die Lebenswelt wird einer in-
neren Rationalisierungsdynamik beraubt; sie wird (von auflen) ratio-
nalisiert. Damit verkiimmert die gesamte Substanz der Lebenswelt ein-
schliefflich der an die spezifischen Formen der lebensweltlichen Kultur
angebundenen Uberlebensokonomie. Virtuell von aufien rationalisier-
tes und formalisiertes Alltagsleben, kulturelle Verarmung und der Sieg
der Organisation tiber die lokale Moral verhindern die notwendiger-
weise auf Konsens aufgebauten Verstindigungsprozesse zwischen den
Individuen, zerstoren die intersubjektiv anerkannten Werte und Ori-
entierungen, ersetzen sie durch die Wundermacht der neuen Sozialre-
gulationen: der Allmacht der Welt der Ware und der mit ihr einherge-
henden Modernisierung der Alltagspraxis.

Die Zeichensprache der Massenkultur baut sich so selbst gewisser-
maflen als simulierte Lebenswelt auf: Dem Individuum rekonstruiert
sich der praktische Lebenszusammenhang als symbolische Besetzung

49

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

von Umwelt und als imaginirer Reflex, als Produktion von Bildern
tber Lebenswelt. Lokale Gemeinschaften sind so als die eigentlichen
»small territories« lebensweltbezogener Bildproduktion zu betrachten.

Praktische Destruktion und bildhafte Rekonstruktion

von Lebenswelr
Unter den Bedingungen der externalisierten Reproduktionsstruktur
der Dritte-Welt-Gesellschaften als einer spezifischen Form der Welt-
marktintegration werden sowohl der Herrschafts- als auch der ideo-
logische Apparat des Staates zu »Agenturen« systemischer Steue-
rungsmechanismen: Die Erschliefung von Mirkten und die Etablie-
rung neuer Mediensysteme sind von externen, internationalen, westli-
chen »Symbolwelten« geprigt. Die Lebenswelten der lokalen Gemein-
schaften spielen in diesen Systemen eine aulerordentlich untergeord-
nete Rolle. Die kulturelle Reprisentanz der Tradition lokaler Gemein-
schaften wird damit destruiert. Die Erosion moralisch-kultureller
Werte wird durch eine neue phantastische Zeichen- und Bilderwelt,
die Zeichen der Medien- und Warenwelt, eingeleitet. Den konsumisti-
schen Imaginationen der neuen Massenkultur, den Illusionen der Re-
gelung einer neuen Lebenswelt in Zeichen und Bildern, haben die
praktischen Wertorientierungen des Alltagslebens wenig entgegenzu-
setzen.

Dabei sind es gerade diese praktischen Wertorientierungen des All-
tagslebens, die nie wahrgenommene und akzeptierte kulturelle Repra-
sentanz der Graswurzelebene, eben die konkreten Konstitutions-
merkmale von Lebenswelt und lokaler Gemeinschaft, die jetzt zum
Tragen kommen. Lebenswelt wird zur Ressource moderner Bildpro-
duktion; dort, wo mit Sicherheit keine lebensweltlichen Regungen
mehr wahrgenommen werden, 1if}t System das Hologramm einer Le-
benswelt entstehen, das seinem Original nur gleicht, aber alltagsprak-
tische Umsetzung nicht mehr erméglicht.

Lebenswelt als Ressource moderner Bildproduktion®
Alles ist austauschbar. Der Politiker wird zum »local hero«, der Mana-
ger aus der Waffenschmiede zum »good fellow« von nebenan, der Ka-
pitalist zum romantischen Verteidiger von Tradition und Natur.
Die begriffshistorische Konstruktion der Trennung von Lebenswelt
und System setzt zugleich deren reale Trennung in moderner Gesell-

50

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

schaft voraus. Beide, so macht uns soziologische Theoriegeschichte
deutlich, stehen in gegenseitiger Referenz zueinander — beide bedingen
die Reproduktion sozialer Systeme.

Die Genese des Systems moderner Massenkommunikation und
dessen »Produktionen« dagegen zeigt uns eine andere Seite: es ist nicht
mehr die theoriegeschichtliche »Wahrheit« sich aufeinander beziehen-
der, in Abhingigkeit voneinander stehender Bereiche, deren Aufgaben
fest definiert sind und deren soziologische Topographie bekannt ist; es
ist vielmehr die generelle Vertauschbarkeit der Referenzbeziige: le-
bensweltlich oder systemisch, gesellschaftlich oder privat, real oder
imagindr, praktisch oder symbolisch — alles ist austauschbar bei gleich-
bleibender Aussage. So entsteht die »Agonie des Realen« aus Bildern
und Phantasmagorien, die das System produziert, verteilt und als Rea-
litit bestimmt. Alles, was wir unter unmittelbarer lebensweltlicher
Perspektive sehen und noch als »soziales« Handeln gegen System zu
begreifen versuchen, erweist sich lingst als systemisch gesteuert durch
die Imagination von lebensweltlicher Realitat: individuelle, gruppen-
bezogene, klassenbezogene, gemeinschaftsbezogene und lebenswelt-
verteidigende Aktionen, die soziales Handeln anstelle von subjektlo-
sem Funktionieren favorisieren, sind lingst in diesem Determinismus
der Systemreferenz eingebunden. Das Reale hat sich schon in systemi-
sche Zeichensprache transformiert, bevor es noch »sich selbst« zu ei-
nem Begriff hitte dringen konnen, sich selbst hitte behaupten konnen.
So wird gesellschaftliche Realitit, die wir als unmittelbare Erfahrung,
als geteilte Unmittelbarkeit und intersubjektiv anerkannte Lebenswelt
begreifen, zur Quelle systemischer Bildproduktion: System bedient
sich der Lebenswelt als Ressource, aus der heraus es seine Bilder
schopft — die Bilder, die wir sehen mochten: Arbeit, Leben, Liebe,
Wahrheit. Lebenswelt, die nur noch als Ressource dient, quasi als
Ideenreservoir fiir die Bildproduktion des Systems, in der sie selbst die
Regie ihrer eigenen Imagination Uibernimmt, ist dabei natiirlich auch
schon Schein und Bild und hat sich im »Massengrab der Zeichen« ver-
loren.

Andererseits: Das System bedarf der Referenz; die systemischen
Einspielungen von Bildern entstehen erst im Kampf um das Reale, in
der simulativen Besetzung des Realen. Somit ist nicht mehr das fakti-
sche Vorhandensein von Lebenswelt, sondern nur ithre simulative Er-
zeugung, die Erzeugung von Lebenswelt als Schein, die Systemrefe-

51

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

renz. System erzeugt sein lebensweltliches Pendant selbst. Die Refe-
renz ist nicht mehr lebensweltliche Realitdt, sondern systemisch pro-
duzierte Imagination. In dieser artifiziellen Reprisentanz des Realen
ist die Realitdt praktischer Erfahrung des titigen Individuums lingst
aufgehoben, dem Individuum aus der Hand genommen und an die sy-
stemische Ordnung gebunden. Lebenswelten werden auch damit ihres
materiell-territorialen Zusammenhanges entledigt, werden selbst zu
Schauplitzen der von auflen eingespeisten Bildproduktionen, auf de-
nen die agierenden Individuen selbst nur noch als Reprisentanten sol-
cher Bilder und gesetzer Bildsprache erscheinen. Diese Einspielungen
grinden sich auf den Mythos einer realen Lebenswelt. Sie setzen sich
um, indem einerseits die einstige Praxis als Idylle erscheint und ande-
rerseits diese Idylle radikal verteidigt wird. So wird nicht nur einstige
Realitit in ihrer Idyllisierung simuliert, sondern sogar noch die Ver-
teidigung des Scheins organisiert. Dies ist wahrhaft System in seiner
perfidesten Form: es gaukelt uns eine soziale Realitit vor und lafit die-
se Imagination von den Zweiflern noch radikal verteidigen als Beweis
lebensweltlicher Existenz.

Beide Formen der Bildproduktion, die Idyllisierung von Lebens-
welt einerseits und die Radikalisierung des Mythos’ der Lebenswelt
andererseits, driicken zwei unterschiedliche Formen der Systembeset-
zung aus. Die idyllisierende Bildproduktion, die anheimelnde Zuwei-
sung von Lebenswelt, dient durchweg der Verteidigung vor dem lingst
vorhandenen Zugriff des Systems. Dabei greift System schon gar nicht
mehr nach Lebenswelt, sondern spielt selbst den Angriff, damit wir
uns in radikaler Verteidigung ergehen, wo nichts mehr zu verteidigen
ist. Die Verteidigung der Idylle, die idyllische Bildproduktion und die
damit einhergehenden Absicherungen des produzierten Bildes auf der
Ebene der Politik, des Rechts und der Religion dienen der Stabilisie-
rung. Nur in diesem Drang zur Stabilisierung sind die in Dritte-
Welt-Gesellschaften offen und oft pervers zutage tretenen Fetischisie-
rungen der Lebensweltbeziige in Behauptungssprache zu erkliren.
Nirgendwo wird die Idylle der »community« héher gehalten als in den
Amtsstuben der nationalistischen und sozialistischen Staaten der Drit-
ten Welt, die sich lingst zu Agenturen der modernistischen Massen-
kultur ausgeprigt haben. Diese Fetischisierung, dieser Mythos des ge-
rechten, des materiellen, des praktischen Lebensweltbezuges eroffnet
gerade die Moglichkeit radikaler Verteidigung als Uberhohung und

52

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

Sublimierung der gerechten Ordnung. Die in den neuen sozial-religi-
osen Bewegungen der Dritten Welt entwickelten Bildproduktionen
der Radikalisierung und Sublimierung des Lebensweltbildes stellen
somit eine neue, eine andere Form der systemischen Transformation
dar, mit der die politischen, rechtlichen und religiosen Systemeinspie-
lungen benutzt werden, um neue Intensititen der Verteidigung des
Lebensweltbildes zu schaffen.

Das Bild des Imam Khomeini, einst die Gerechtigkeit der islami-
schen Lebenswelt symbolisierend, produzierte so eine andere Intensi-
tit der systemischen Einspielung als jene Idylle islamischer Lebens-
welt, wie wir sie in den Bildern saudi-arabischer Scheichs dargestellt
finden, die ganz aus dem Bestand systemischer Bildproduktion und
-besetzung kreiert worden sind. In der Realitit des Systems, in der
Ordnung der flottierenden und undeterminierten Zeichen, verlieren
sich die Bildproduktionen als austauschbare. Bilder gewinnen ihre In-
tensitit dann, wenn sie leben, iiberleben, gerechtes Leben symbolisie-
ren. Mediensprache ist szientifizierte, ist Expertensprache. Bilddesign,
Bildfolge und Bildgeschwindigkeit heben das Zeichen aus dem prakti-
schen Zusammenhang, in dem es geboren wurde.

Gerade in der Intensitit ihrer Systemeinspielung unterscheiden sie
sich jedoch auflerordentlich: Die iranische Einspielung erschien getra-
gen von den Massen systemisch Ungesicherter als Vertiefung von Sinn,
wihrend die saudi-arabische sich lediglich als professionelle, als rituali-
sierte, als verteidigende Einspielung erweist. Als systemische Einspie-
lungen stellen sich beide Formen der Bildproduktion als Zeichen dar,
die an den Sinn von Lebenswelt ankniipfen. In der Idylle, so konnte
man anspielend auf ein Wort von Habermas sagen, verknappt sich al-
lerdings die Sinnressource Lebenswelt. In ihrer symbolischen Radika-
lisierung dagegen erfihrt sie thre Erfiillung, ja Vertiefung. Den Reali-
titsgehalt, die Sinnvertiefung, erfihrt die Bildproduktion im systemi-
schen Auflenbezug. Die aus dem Ausschluf} ins System hineinwirken-
den Intensititen setzen sich noch ganz gegen systemische Aufhebung
durch. Der Schador hatte bis zur Iranischen Revolution keinen syste-
mischen »Sinngehalt«, stellte sich noch nicht als geronnenes Zeichen
und damit als akzeptiertes Anagramm in der Systemsprache dar, so
wenig wie das Bild des Arbeiters vor seiner Produktion mit der Ent-
wicklung der Arbeiterbewegung. Es sind die Bilder als die historisch
geronnenen Zeichen, als die mit ungeheueren Intensititen des Reali-

53

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

titsbezugs und der Sinnvertiefung systemisch eingespielten Bilder, die
Kulturen, Klassen, Rassen, Gemeinschaften, Gruppen, letztendlich In-
dividuen zu »Partnern im System« oder zu »Feinden des Systems«
machen. Das Bild vietnamesischer Bauern, war es einmal produziert, d.
h. zugleich auch systemisch eingespielt, war es, das die amerikanische
Kriegsmaschine besiegte.

Lebenswelt bleibt so eine Ressource moderner Bildproduktion. In
ihr formiert sich der Mythos sozialer Praxis, aus dem die Bildproduk-
tion des Systems ihre Referenz schopft. Wehe jenen Lebenswelten, die
sich als zu »knappe Ressource« moderner Bildproduktion erweisen!

Die Dritte Welt als »moderne« Lebenswelt

Die neue Systemrealitit fordert Reprisentationen von Lebenswelt, die
in die dominante Sprache der Zeichen, Bilder und Formeln umsetzbar
sind. Realitit vermittelt sich hier als Abbild oder als Scheinbild, das
der Sprache des Systems geniigt. In den Inszenierungen der modernen,
universellen Massenkultur wird praktische Lebenswelt simuliert. In
der Systemsprache — in der flottierenden Bild-, Formel- und Zeichen-
folge, wie Baudrillard das noch sieht — hebt sich jedoch zugleich noch
jede Referenz zwischen System und Lebenswelt aus den Angeln: nicht
was »gesprochen« wird ist wichtig, sondern daf§ »gesprochen« wird.

Die Dritte-Welt-Gesellschaften sind auf solche Simulation und
Nicht-Referenz auf das Beste eingestellt. Das einst in kolonialer Herr-
schaft sich reprisentierende System zeichnete sich gegentber den
praktischen Lebenswelten der Massen ohnehin durch Nicht-Referenz
aus. In dieser Hinsicht entspricht die »moderne« Systemrealitit eben
auch den ganz praktischen Vorstellungen von »System« unter jenen
Volkern, deren Kultur so systematisch unterdriickt wurde. Sie haben
gelernt, ganz »souverin« damit umzugehen. Wihrend wir, die Moder-
nisten, der »Entweltlichung der Lebenswelt« (Jaspers) nachtrauern,
wihrend wir unsere Ideen von Befreiung und Emanzipation in den
Verwirrspielen des Systems in Zeichen der Manipulation verdreht se-
hen, wihrend wir noch unser blofles Dasein als »rationalisierte Le-
benswelt« im System zu erhdhen suchen, spricht dieses schon mit ei-
ner ganz anderen Sprache. Die Dritte Welt ist dieser Sprache offenbar
in ganz originirer Weise michtig.

Das »going native« der »natives« ist bewufite, dem System vor- und
nachgespielte Lebensweltreferenz, die bildhaft eingesetzte Lebenswelt-

54

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR UND LEBENSWELT

Idylle als Simulation des Realititsgehalts praktischer Lebenswelt. Was
wirklich Sache ist, das spielen wir dann, wenn wir »unter uns« sind.
Dafl dieses »unter uns« erhalten bleiben soll, daff das System hier ab-
geschaltet wird, das ist das eine, die reelle Seite von systemischer Aus-
lagerung und Unterentwicklung. Dafl »wir uns« auf den Realititsge-
halt, die Ordnung des jeweiligen Systems einstellen miissen, das ist die
andere Seite, das hat »uns« der Kolonialismus gelehrt. So spielen »wir«
die »Dritte-Welt-Menschen«, Tradition, Nation, Rasse, Religion,
»wir« spielen Okonomie, ja Krieg spielen wir auch, vor allem aber
spielen wir Wissenschaft und Moral, weil das System es verlangt. Ver-
antwortung Ubernehmen wir dort, hinter den Kulissen im Dickicht le-
benspraktischen Interesses oder in Verteidigung der praktischen Le-
benswelt.

Anmerkungen

1 Vgl. die Habermassche Diskussion eines Artikels von Luhmann
iber »Die Weltgesellschaft« (1971), in: Habermas (1976: 112ff.).

2 Zur Kritik dieser rein klassenantagonistischen Perspektive, wie sie
etwa noch in Lukdcs Anbetung der Maschinerie als Solidarititser-
zeuger in der Arbeiterklasse thren Hohepunkt fand, vgl. Berger
(1975).

3 Uber den ursichlichen Zusammenhang solcher Aufstinde mit ei-
nem sogenannten Subsistenzlimit vgl. etwa Scotts Ausfithrungen
(1976) sowie Moore (1982), die beide die »moralischen« Ursachen
von Widerstand und Rebellion beleuchten.

4 Uber die Einheit von Arbeit und Freizeit im Alltagsleben vgl. Le-
febvre (1977: 37-51).

5 Vgl. hierzu Arbeitsgruppe Bielefelder Entwicklungssoziologen
(1979), weiterhin Smith/Wallerstein/Evers (1984) und Stauth
(1983a) Kapitel 6.

6 Vgl hierzu Meyers (1983), Ulshofer (1983), Stauth (1983b).

7 Zu den »small territories« vgl. Benedict (1966).

8 Vgl. Baudrillard (1983); Lyotard (1979) sowie die Diskussion in
»Tod der Moderne« (1983).

55

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Foucaults Abenteuer im Iran’
Ideen als politische Ereignisse studieren

Es ist an sich erstaunlich, dafl Foucault die wahrend des Iran-Projekts
gesammelten Erfahrungen und die in seinen »Reportagen« entwickel-
ten Vorstellungen tiber Islam, Revolution in »geistloser« (sprich reli-
gionsbeladener) Zeit und in einem peripheren Land in seinem wissen-
schaftlichen (Euvre nicht weiter verfolgt und nicht weiter verarbeitet
hat. Man darf dennoch annehmen, daf§ die vor allem im »Corriere della
Sera« und im »Nouvel Observateur« erschienenen Reportagen iiber
die islamische Revolution im Iran einigen Einfluff auf das Spatwerk
Foucaults hatten. Sicherlich beeinflu8ten sie auch die ersten sozialwis-
senschaftlichen Interpretationen und Studien zum islamischen Fun-
damentalismus.

Gegenstand des vorliegenden Essays sind die »reportages des
idées«, mit denen Foucault die iranischen Ereignisse begleitete. Hier
sollen einige Parallelen zu seiner politischen Theorie aufgezeigt wer-
den. Eine Studie der Wirkung, die diese Berichte auf die Soziologie des
islamischen Fundamentalismus gehabt haben mogen, kann hier jedoch
nicht vorgelegt werden.

Es ist behauptet worden, daff man Foucaults »infantilen Linksradi-
kalismus« von seiner politischen Theorie trennen misse (Walzer
1986). Ich teile diese Meinung nicht. Foucaults Interesse, unmittelbare
Rebellion zu verstehen, ist in seiner Machttheorie ebenso prisent wie
in seinen Reportagen iiber den Iran und seinen vielseitigen, oft auch
nur pamphletistischen Interventionen in praktische Auflehnung. Im
Iran suchte er, die Motive und Werkzeuge der sich als blofle Menschen
im Aufstand begegnenden Massen zu untersuchen. Dabei blieb, wie
ich zeigen will, seine politische Theorie der eigentliche Fokus des In-
teresses. Es ist dies der Versuch, als Ganzes zu verstehen, warum Men-
schen in bestimmten Situationen den Kampf der Unterwerfung vor-
ziehen.

Man kann deshalb auch nicht von einem »Irrtum« Foucaults in der
Beurteilung der iranischen Ereignisse sprechen, wie manche seiner
Freunde ihm vorhielten. Foucault hat einen solchen Irrtum nie zuge-
standen. Und die Pariser Kollegen, die ihn gerne zu einem solchen Zu-
gestindnis bewegt hitten, haben die unterliegende theoretische Ab-

57

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

sicht des Unternehmens miflverstanden. Sie sahen nur das scheinbar
Offensichtliche: Foucaults Sympathie fiir den islamischen Aufstand.
Dafl sie Foucault so einstimmig verurteilten, hat sicher dazu beigetra-
gen, daf} die Texte, Uber die dieser Essay handelt, so groblich vernach-
lissigt wurden. Die harte Kritik der Freunde aber blieb fiir Foucault
eine Enttduschung (vgl. Eribon 1989: 309-13; Rondeau et al. 1984: 19),
und er selbst scheint das Iran-Projekt nach 1979 vollig von der Agenda
gestrichen zu haben.

Umfang und thematische Schwerpunkte des Projekts

Drei Themenbereiche von theoretischer Reichweite markieren Fou-
caults Beschiftigung mit den iranischen Ereignissen. Erstens verfolgen
die Reportagen eine Reihe von Themen, die sich auf das in »Uberwa-
chen und Strafen. Die Geburt des Gefiangnisses« entwickelte Paradox
von »physis« und Organisation beziehen oder auf die Frage der struk-
turellen Bipolaritit des modernen Projekts menschlicher Herrschaft,
wie Gordon (1980: 254) dies ausdriickt.

Zweitens sind eine Reihe von Themen dem spezifischen Verhilenis
des Irans und des Islams zu hegemonialen Strategien gewidmet. Islam
erscheint hier als ein Prozef} der Auflehnung eines unterdriickten loka-
len Wissens gegen die etablierten hegemonialen Wahrheiten (vgl. Fou-
cault 1980: 81f.; Taylor 1986: 95). Es ist der Islam, der Spiritualitit als
eine vollig neue, aus der Geschichte geschopfte und in die Zukunft
weisende, religiose Technik der Formation der Macht von unten ein-
fihrt. Hier ist bemerkenswert, dafl der Begriff der Spiritualitit im
Werk Foucaults erst nach den iranischen Ereignissen eine gewisse Be-
deutung gewinnt und in den Vorlesungen tiber eine Hermeneutik des
Selbst dem politisch utopischen Kontext, den er in den Iran-Texten
noch hat, weitgehend entzogen wird (vgl. O’Farrell 1989: 74, Fn. 28;
Hacking 1986).

Drittens sind eine Reihe von Themen auf den Begriff der relativen
Neutralitit von Herrschaftstechniken bezogen, der gleichfalls in
»Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses« entwickelt
wird. Foucault betont die erfahrungslose Leere von Machtstrategien
und Techniken der Herrschaft und spricht von der Anonymitit und
Absichtslosigkeit bestimmter Formen der Konstruktion von Macht.”

Im folgenden will ich zeigen, daff die Bedeutung der Reportagen

58

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

Uber die revolutioniren Ereignisse im Iran in der ungeteilten Auf-
merksamkeit liegt, die Foucault diesen drei in seinem theoretischen
Werk verankerten Themenbereichen und Ideen widmet.

Das Unternehmen Iran

Im Sommer 1978 formierte sich um Michel Foucault eine Gruppe von
Journalisten und Intellektuellen, unter ihnen auch André Glucksmann
und Allain Finkielkraut, mit dem Ziel, in einem journalistischen Un-
ternehmen den Charakter der revolutiondren islamischen Bewegung
im Iran zu bestimmen (vgl. Eribon 1989: 299; CdS, 12.11.1978: 1). Das
Projekt figurierte unter dem aufregenden Titel »reportages des idées«.
Die Absicht war, den Ideen der gemeinen Menschen und von Minori-
titen mehr Beachtung zu schenken als den offiziosen Ideen und Vor-
stellungen der Intellektuellen. Es galt, die Relevanz der Ideen von tdti-
gen Menschen zu bestimmen, die nicht daran gewohnt waren, Ge-
schichte sprechen zu lassen oder besonders auf die Geschichte zu ho-
ren:

»Es gibt mehr Ideen auf dieser Erde als Intellektuelle sich moglicherweise vor-
stellen konnen. Und diese Ideen sind viel wirkungsvoller, stirker und wider-
standsfihiger und leidenschaftlicher als >Politiker< begreifen konnen. Es ist
notwendig, bei der Geburt der Ideen und den Explosionen ihrer Formen dabei
zu sein und nicht nur durch Biicher, die sie formulieren, sondern bei den Er-
eignissen, in denen sie ithre Macht manifestieren, bei den Kampfen, die fiir oder
gegen Ideen gefithrt werden.«

(CdS, 12.11.1978: 1)

Foucaults Untersuchungen iiber die Ideen der islamischen Bewegung
im Iran des Jahres 1978 folgen keinem Muster akademischer Vorge-
hensweise oder methodologischer Reflexion und Praxis kulturiiber-
greifender Forschung. Lediglich unter Mithilfe persischer Freunde in
Paris, insbesondere von Ahmad Salamatian, der spater zum stellvertre-
tenden Auflenminister aufstieg, aber bereits 1981 wieder ins Exil ging,
wurde er eilig mit Literatur, Dokumentationen und einer Adressenliste
von Kontaktpersonen ausgestattet (Eribon 1989: 300, 309). Man darf
bei diesem Unternehmen eine gewisse allgemeine Faszination franzosi-
scher Intellektueller fiir die exotische Vorstellungswelt der orientali-

59

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

schen politischen Kultur unterstellen, wie sie etwa bereits in Montes-
quieus »Lettres persanes« bestens bezeugt ist. Doch Foucaults tber-
hohes Interesse an den iranischen Ereignissen scheint eher auf die An-
ziehungskraft des besonderen Charakters dieser Volksbewegung und
schliefflich Revolution zuriickzufithren zu sein. Daf§ Ideen — hier die
religiosen islamischen Ideen eines Volkes —, deren historische Bedeu-
tung so systematisch geleugnet wurde, die bewegende Kraft eines
Volksaufstandes werden konnten, mufite untersucht werden und zwar
im Kontext der gesellschaftlichen Ereignisse dort selbst:

»Es sind nicht Ideen, die die Welt leiten. Doch vielleicht gerade weil die Welt
Ideen hat (und weil sie kontinuierlich eine Vielfalt von ihnen produziert) wird
sie nicht einfach passiv von jenen gefihrt, die die Befehlsgewalt haben oder
von jenen, die sie das Denken ein und fiir alle Mal lehren wollen.

Dies ist der Sinn, den wir diesen Reportagen geben wollen: wo die Analyse
dessen, was man denkt, mit der Untersuchung dessen, was passiert, verbunden
sein wird. Intellektuelle werden mit Journalisten an dieser Kreuzung von Ideen

und Ereignissen zusammenarbeiten.«
(CdS, 12.11.1978: 1)

Es ist darauf hinzuweisen, daf} fiir Intellektuelle das nostalgische Inter-
esse an dem, was sich ereignet und an dem Charakter der verschiede-
nen gesellschaftlichen Erfahrungen in Zeiten der Volkserhebung oder
Revolution, gewissermaflen eine natiirliche Konsequenz, ja in vielen
Fillen auch eine Bedrohung ihrer professionellen Existenz darstellt.
Sie wollen dann oft ihre professionelle Distanz iiberwinden und jene
Entfremdung gegeniiber den wirklichen Kriften, die die Menschen
bewegen, beenden. Foucault scheint hier von einem grofien Druck und
einer Art Neugierde bewegt gewesen zu sein, die historischen Anzei-
chen der Eruption unterdriickter Ideen unter den Menschen und die
Formen ihrer Erscheinung in der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu
untersuchen.

Die methodologischen und konzeptuellen Vortberlegungen des
Projekts der »reportages des idées« scheinen dabei ganz bewufit auf
die Interpretation des Zusammenhangs von dem, was Menschen den-
ken, und von dem, was passiert, beschrinkt gewesen zu sein. Dieses
Ziel signalisiert natlrlich in gewisser Weise eine Verabschiedung von
professioneller Wissenschaft und von Forschung, die der strikten Dis-

60

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

ziplin einer abgehobenen wissenschaftlichen Form Rechnung zu tra-
gen hitte.’” Der besondere nichtakademische Charakter des Unter-
nehmens rechtfertigt sich fiir Foucault aus der Form dessen, was un-
tersucht werden soll: Die Zusammenarbeit von Intellektuellen und
Journalisten wird in solchen Zeiten notwendig, in denen sich die
Grenzen zwischen Ideen und Ereignissen iiberschneiden und sich neue
Passagen zwischen ihnen 6ffnen.

Wenige Tage nach dem »Schwarzen Freitag«, dem 8. September
1978, dem Tag des Massakers auf dem Jaleh Platz in Teheran, reiste
Foucault zusammen mit Thierry Voetzel in den Iran. Die konkreten
Vorbereitungen fiir diese Reise werden in Didier Eribons Biographie
(1989: 298-309) kurz beschrieben, sie sind hier nicht von besonderem
Interesse. Wir sollten jedoch vermerken, daf§ Foucault zwei sehr inten-
sive, obwohl offensichtlich nur kurze Aufenthalte im Iran hatte: zuerst
einen Aufenthalt von etwa einer Woche, Mitte September 1978 also;
sodann einen zweiten Aufenthalt, der etwa Mitte Oktober 1978 be-
gann, wobei die Umstinde der Riickreise nach Paris offensichtlich im
Dunkeln geblieben sind.

Alles in allem datieren Foucaults Auslassungen tiber den Iran aus
der Zeit zwischen dem 28. September 1978 und dem 11. Mai 1979. Sie
lassen sich in drei Kategorien unterteilen:

Erstens handelt es sich um die Reportagen, die in unmittelbarem
Zusammenhang mit den jeweiligen Aufenthalten Foucaults im Iran in
der Mailiander Tageszeitung »Corriere della Sera« oder im Pariser Wo-
chenmagazin »Nouvel Observateur« erschienen sind (CdS, 28.9.; CdS,
1.10.; CdS 8.10.; NO 726, 16.10.1978, im Zusammenhang mit dem er-
sten Aufenthalt; CdS 7.11.; CdS 19.11.; CdS 26.11.1978 im Zusam-
menhang mit dem Aufenthalt im Oktober).

Zweitens haben wir die Reaktionen auf Leserbriefe und verstreute
analytische Bemerkungen, die in der Zeit nach der Riickkehr vom
zweiten Aufenthalt im Iran (sehr wahrscheinlich Ende Oktober 1978)
bis zum Zeitpunkt des absoluten Verstummens iber die iranischen
Angelegenheiten nach dem 11. Mai 1979 datieren, also in eine Periode
von 5 Monaten fallen (NO 731, 13.11.1978: 26; NO 753, 16.4.1979: 46;
LMa 647, 26.4.1979: 15).

Drittens finden wir eine Reihe von Texten, die ebenfalls in die
letztgenannte Periode fallen, aber aus einer Perspektive der Distanz die
Ereignisse und die eigene Eingriffnahme reflektieren. Diese Notizen

61

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

und Kommentare sind ganz offensichtlich stirker auf die eigene philo-
sophische Perspektive abgestellt. Es handelt sich um die Aufzeichnung
eines Gesprachs mit Claire Briere und Paul Blanchet, zwei Pariser
Journalisten der Tageszeitung »Libération«, die Foucault bereits wih-
rend seines ersten Iran-Aufenthaltes im September 1978 getroffen hat-
te. Dieses Gesprich wurde als Anhang im Iran-Buch von Briére und
Blanchet (1979a: 227-241) publiziert. Hierzu gehoren auch die Uberle-
gungen zum Projekt der »reportages des idées« (CdS, 12.11.1978) so-
wie seine letzte Rechtfertigung des Projekts gegeniiber seinen Kriti-
kern (LM, 11.5.1979).

Obwohl Foucaults Betrachtungen zur iranischen Revolution keinen
direkten Bezug zu den inneren philosophischen Fragen seines Werkes
reklamieren und sicherlich auch nicht in einer Form gestaltet sind, die
einen solchen Anspruch rechtfertigen konnte, ist es doch angebracht,
darauf hinzuweisen, dafl sowohl die Umstinde der Vorbereitung der
iranischen Expedition als auch der Versuch, die »Tiefe« (ein Wort das
Foucault sicherlich zuriickweisen wiirde) der Ereignisse zu beschrei-
ben und zu reflektieren, die grofle »philosophische« Herausforderung
anzeigen, die diese Revolution im Namen der Religion fiir ihn darstell-
te. Die Betrachtungen Foucaults zum Iran sind, wie der Rest seines
Werkes, brillant geschrieben, und man mag darin einen Grund sehen,
warum diese Texte — jenseits des akademischen Bannes, der sie traf —
so einflufireich geblieben sind. Die schicksalhaften Verflechtungen des
Iran-Abenteuers mit dem akademischen Werk Foucaults lassen sich
aber vielleicht am besten in der Tatsache erspiiren, daf§ Foucault in der
Mitte der Iran-Affire im College de France einen Vortrag fiir den 10.
Januar 1979 ankindigte, der den Titel »Bio-politique« trug, sich also
mit der Darstellung eines aus dem 19. Jahrhundert herriihrenden Herr-
schaftskonzepts beschiftigte (NO 738, 30.12.1978-7.1.1979: 13).

Die Entkorperung der Institutionen:
Der Schah, die Armee und die Mullahs

Journalistische Reportagen eines Philosophen unterscheiden sich mog-
licherweise auf den ersten Blick nicht sehr vom herkommlichen Jour-

nalismus. Sie mussen, anders als eine Philosophie, die sich der Umdeu-
tung der historischen Grundlagen des Prozesses der ganzen westlichen

62

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

Zivilisation verschreibt, der Breite des Zeitungslesertums zuginglich
bleiben. Foucaults »reportages des idées« bilden hier keine Ausnahme.
Wie viele, die damals tiber den Iran schrieben, scheint Foucault sich
auf den ersten Blick vor allem mit der logischen Konsistenz der den
Institutionen des Schah-Regimes verbliebenen Strategien des Machter-
halts zu beschiftigen. Zugleich behandelt Foucault aber auch die orga-
nisatorische Logik der islamischen Volksbewegung.

Hier werden beim niheren Hinsehen bereits Parallelen zu seiner in
»Uberwachen und Strafen« entwickelten Analyse des »Ancien Ré-
gimes« und des Begriffs der Herrschaft traditioneller politischer Or-
ganisationen deutlich, wo physischer Zwang noch die relative Ineffizi-
enz, die Mikrobedingungen der Herrschaft in den Orientierungen in-
dividuellen Verhaltens zu kontrollieren, auszugleichen, ja zu ersetzen
hat (vgl. hierzu Dreyfus/Rabinow 1982: 126ft.).

Foucaults erster Bericht erschien im »Corriere della Sera« (CdS,
28.9.1978)". Er handelt von der Rolle der Armee in der persischen
Gesellschaft. Hier sind seine Beobachtungen tiber den »Korper« der
Armee von Bedeutung: Unter dem Gesichtspunkt der organisatori-
schen Konsistenz unterscheidet er zwischen internen (Offiziere und
Soldaten) und externen (Gesellschaft, Alltag) Formen der Legitimati-
on. Dies bleibt jedoch im Rahmen journalistischer Standards, denn
insbesondere in Zeiten sozialer Unruhe haben Fragen nach der Stabili-
tit oder moglichen Erosion der Sicherheitskrifte eine klare Prioritat.
Im Kontext der verschiedenen spiteren Berichte wird jedoch deutlich,
dafl Foucault hier mit einem allgemeineren Problem des Verhiltnisses
zwischen Alltagsbeziehungen der Menschen und den Zielen, der Logik
und der Konsistenz, sowohl sich auflésender als auch sich formieren-
der institutioneller Krifte, hier das Regime des Schah, dort die losen
Kommunikationsstrukturen der Mullahs, beschiftigt ist (vgl. die Arti-
kel in CdS, 7.11.1978 und NO 726, 16.-23.10.1978: bes. S. 49). Diese
Themen sind mehr oder minder direkt in Foucaults Philosophie einge-
baut und bediirfen deshalb genauerer Betrachtung.

Der erste Iran-Bericht beginnt mit einem Versuch, die verschiede-
nen Reaktionen der Politiker, der Armee und der Massen auf das Erd-
beben in Tabas und auf das Massaker vom »Schwarzen Freitag«, dem
8. September 1978, wiederzugeben. Man wird durchaus an propheti-
sche Worte erinnert, Worte, die zumal vom exilierten Ayatollah Kho-
meini hitten stammen konnen, wenn man die folgenden Passagen liest:

63

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

»Die Erde, die bebt und Dinge zerstort, kann in der Tat das Volk vereinigen,
doch sie teilt die Politiker und liflt die Gegner als unversohnliche erscheinen.
Das Regime denkt, daf} es die Schicksalhafigkeit der Natur umgehen und einen
Umweg um den groflen Schrecken der Massen machen kann, die durch die
Massaker des Schwarzen Freitag zwar geschwicht, aber nicht entwaffnet wur-
den. Es wird keinen Erfolg dabei haben. Die Toten von Tabas stehen in einer
Reihe mit den Opfern auf dem Jaleh Platz; sie vermischen sich mit ihnen.«
(CdS, 28.9.1978: 1)

In dieser spannungsgeladenen Situation, wo der Tod eines Muslims
durch die Hand eines anderen Muslims mit einem Mythos beantwortet
wird (»e risposto con uno mito«), stellt Foucault sich die Frage, war-
um die persische Armee nicht die Macht der politischen Intervention
hat. Er stellt sich diese Frage vor dem Hintergrund der spezifischen hi-
storischen, geopolitischen und ideologischen Bedingungen des Landes:
Erstens besteht die Armee nicht aus einem einheitlichen, kohirenten
Organismus, sondern aus vier von einander getrennten Korperschaf-
ten, die alle dem Schah unterstehen. Diese sind: (1) die traditionelle
Armee, die sowohl fiir die administrative Kontrolle des Territoriums
als auch — eine Folge der »Weiflen Revolution« des Regimes — fiir 6f-
fentliche Arbeiten zustindig ist; (2) die Palastgarde des Schah, eine ge-
schlossene Korperschaft, Relikt der orientalischen Geschichte; (3) die
kimpfende, mit den besten Waffen ausgertistete Truppe; schliefilich (4)
die amerikanischen Berater, deren Anzahl Foucault auf etwa 30.000-
40.000 schitzt (CdS, 28.9.1978: 1). In seiner Beschreibung dieser Or-
ganisation betont Foucault zweitens die Intensititen formalisierter mi-
litarischer, technologischer und kontrollierender Macht, die letztend-
lich nur eine geringe Sensibilitit gegeniiber spezifischen lokalen und
sozialen Bedingungen entwickelt.

Der hohe Grad organisatorischer Formalisierung einerseits bedingt
andererseits einen Mangel an praktischen und ideologisch begriindeten
Zielen. Die ungeheure technologische und organisatorische Wirksam-
keit der Armee scheint in Ermangelung eines dufleren Feindes auf die
militirische Kontrolle des eigenen Volkes gerichtet zu sein und dabei
zugleich den geopolitischen und strategischen Interessen einer frem-
den Hegemonialmacht, der USA, zu unterliegen.

Ohne der persischen Militargeschichte groflere Aufmerksamkeit zu

64

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

schenken, behauptet Foucault drittens, daff die Armee in ihrem mo-
dernen Konstitutionsprozef§ iiber keine Geschichte politischer Inter-
vention verflgt habe, die als ideologischer Bezugspunkt fiir politisches
Handeln dienen konnte. Viertens stellt der offene Anti-Marxismus der
Armee keine »physische« Opposition gegentiber einer Volksbewegung
dar, die nach Foucault selbst iiber keine klare moderne Ideologie ver-
fugte. Foucault sprach mit zwei hochrangigen Offizieren, die sich
selbst zur Opposition zihlten. Dabei konnte er beobachten, daf} der
Anti-Kommunismus der Armee nicht an sich zur entschlossenen Zu-
riickweisung des von unten entwickelten Volkswillens fithrte. Indem
sie sich der Opposition anschlossen,

»hatten sie bald die Gelegenheit zu entdecken, daf} sie es nicht mit dem inter-
nationalen Kommunismus zu tun hatten, sondern daf{ alles nur mit dem Mann
auf der Strafle zu tun hatte, den Hindlern des Bazars, den Angestellten und
den Arbeitslosen, so als wiren es ihre Briider oder sie selbst, wenn sie keine
Soldaten geworden wiren.«

(CdS, 28.9.1978: 3)

Es ist die organisatorische, technologische und ideologische Leere, die
die Armee so empfinglich fiir die politischen Gefiihle des Volkes
machte. Politische Manipulation, fremde Strategien und die Wider-
spriiche der internationalen Szene haben in der Armee eine institutio-
nelle Korperschaft ohne »physis« hinterlassen. Foucault zeigt, wie we-
nig wirksam die beschworene Loyalitit zum Herrscher blieb und wie
die Erosion der »Ideen« zum Entstehen einer neuen »physis« beitrug,
die sich an den Ideen der islamischen Volksbewegung orientierte.’

Es gibt eine Reihe weiterer kontrastierender Aspekte des Argu-
ments, dafl der Prozef der Erosion institutioneller Macht gewohnlich
mit dem Fehlschlag, tiber »Ideen« zu verfiigen, einhergeht:

»So scheint die Armee selbst nicht tber die Macht politischer Intervention zu
verfiigen. Es ist wahr, daf§ der Schah nicht ohne sie sein kann, aber die Armee
selbst ist von Kriften belagert oder vielmehr von innen her paralysiert worden,
die den Schah bedrohen. Die Armee kann eine Losung zulassen oder verhin-
dern. Aber sie kann weder eine Losung aufzwingen noch eine entwickeln, au-

Rer derjenigen, die sie in sich selbst finden konnte. Sie ist mehr ein Schlof als

65

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

ein Schlissel. Und von den zwei Schliisseln, die vorgeben, sie zu 6ffnen,
scheint zur Zeit nicht der amerikanische Schlissel des Schah der passende zu

sein. Es ist der islamische Schlussel der Volksbewegung.«

(Ibid.)

In seinem Bericht vom 7.11.1978 veranschaulicht Foucault den Prozef§
der Auflosung institutioneller Macht anhand von zwei Beispielen: der
Schah und die Mullahs.®

Welche strategischen Reaktionen auf die unkontrollierten und viel-
leicht sogar manipulierten Ausbriiche der Militanz und des Vandalis-
mus unter den Teheraner Studenten sind seitens des Schah moglich?
Auf den ersten Blick scheint er iiber die »Idee der Ordnung« zu verfi-
gen, und das verschafft ihm moglicherweise den Vorteil internationaler
Unterstlitzung im Osten wie im Westen. Dariiber hinaus konnte dies
die Armee veranlassen, zu seinen Gunsten zu intervenieren. Doch un-
ter Hinweis auf das Ausmafl der Mobilisierung der Massen verwirft
Foucault den Gedanken, daff die »Idee der Ordnung« allein {iberhaupt
noch eine Option sein konnte, mit der die gesellschaftlichen Korper-
schaften noch zu inspirieren gewesen seien. Von hier schliefit er, daf} es
dem Schah unmoglich sein wird, seine frithere Autoritit wieder herzu-
stellen. Seine Verteidigungsposition bleibt strategischer Natur und
versetzt ihn deshalb nicht in die Lage, die Korperschaften der Regie-
rung in ihren Operationen wieder miteinander und mit der Gesell-
schaft zu verbinden.

»Sollte diese Kalkulation des Souverins aufgehen, wire es notig, dafl das Land
so unbeweglich bleibt, wie es Teheran gestern morgen war. Die Armee, oder
zumindest ihr sicherster Teil, ist in der Lage, die grofen Stadte zu beherrschen,
aber kann sie das tiber das ganze Land hinweg tun — ich meine damit nicht nur
das ganze Territorium, sondern auch die Masse der Bevolkerung.«

(CdS, 7.11.1978: 2)

In einem weiteren Schritt wird jedoch erkennbar, wie die Intervention
der Armee diese selbst fiir den politischen und religiosen Willen des
Volkes, das seinen Widerstand fortfiihren konnte, empfinglich mach-
te. Hier verband sich die Idee der Ordnung selbst mit den Ideen der
Menschen in den Strafen, die zunehmend sich Bewufitsein dariiber

66

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

verschafften, dafl das System von ihren eigenen titigen Ideen abhingig
wurde.

Gelegentlich taucht ein drittes Beispiel auf: die in seiner abschlie-
fenden Verteidigung wieder aufgenommene Vorstellung, dafl diese
Revolution, die seine ungeteilte Begeisterung fand, sich in ein Mul-
lah-Regime verwandeln kénnte” Er driickt dies in einem Vergleich
der leeren Rhythmen des Schreckens und Strafens aus: auf der einen
Seite die Folter der Savak, auf der anderen Seite das Blutvergieflen und
Schlachten der Strafmafinahmen der Mullahs. Foucaults Dialektik der
organisatorischen »Korper, die er in der Analyse des Aufstiegs und
Zerfalls institutioneller Macht im Verlauf der iranischen Ereignisse
verwendet, bleibt insofern ambivalent, als er die Vorstellung des »om-
nipotenten Regimes« mit derjenigen eines Aufstands eines »Volkes
ohne Waffen« miteinander in Einklang zu bringen sucht. Er weigert
sich, den Aufstieg des neuen Mullah-Regimes mit dem ewigen Gesetz
der Revolutionen zu erkliren, daff die Tyrannei, die bereits mit dem
blinden Enthusiasmus insgeheim verbunden war, nun aufs neue aufer-
stehen konnte. Fiir ihn stellte die iranische Revolution etwas ganz
Neues, etwas ganz Spezifisches dar:

»Die Spiritualitit, die jenen zugesprochen wird, die starben, steht in keinem
Verhiltnis zum Blutvergieflen einer von rigiden fundamentalistischen Kleri-
kern gefiihrten Regierung. Die religidsen Iraner wollen ihr Regime durch die
Bedeutung, die ihm durch den Aufstand gegeben wird, authentisch machen.
Wir wiirden uns in unserer Argumentation nicht von ihnen unterscheiden,
wenn wir die Tatsache des Aufstands nicht wiirdigten, nur weil es sich heute
um ein Mullah-Regime handelt. In einem Fall wie im anderen gibt es >Angst«.
Angst vor dem, was im letzten Herbst sich im Iran ereignete und was die Welt
seit langem nicht mehr als Beispiel erlebt hat.«

(LM, 11.5.1979: 3)

Hier wird eine spezifisch orientalische Dimension der Deutung der
Ereignisse klar, als wire es jene »Spiritualitit« gegeniiber den Toten
des Aufstands, die den iranischen Fall vor dem allgemeinen Gesetz der
Dialektik von Plebs und Formation institutioneller Macht retten sollte.
Hier liefle sich gewissermaflen am Rockschofl eine neue Revolutions-
theorie jenseits der Spirale zu immer neuer Formation institutioneller

67

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Macht ergreifen, eine Theorie, die aus dem gewohnten Dualismus von
Individuum und Gesellschaft, Plebs und Institution herausspringt. Mit
dem Begriff der Spiritualitit wird eine neue Form der Subjektivierung
der Macht verbunden, die in sich keine Genealogie trigt und deshalb
den westlichen Rahmen der Motivationsbildung durch neue individu-
ierte Netzwerke der Macht ersetzen sollte. Diesen Zipfel einer neuen
revolutioniren Utopie zu ergreifen, war jedoch fiir die Freunde in Pa-
ris ebenso zuviel wie fiir die Massen in Teheran.

Verkorperte Ideen: Die politische Spiritualitit des Islams

Sein erster franzosisch-sprachiger Bericht aus Teheran (NO,
16.10.1978) ist nicht einfach nur eine Zusammenfassung der zuvor in
Italienisch verdffentlichten Artikel, wie Eribon meint.® Foucault stellt
hier den Islam, die Stirke religioser Ideen und ihre mogliche politische
Funktionsweise in den Vordergrund. Wenn es ein westliches Vorurteil
ist, orientalische Regime grundsitzlich des Mangels der funktionalen
Trennung zwischen politischer Macht und religiosem Charisma zu be-
zichtigen, so geht Foucault diesem Vorurteil insofern aus dem Weg, als
er das konventionelle Bild des Konigs als eines Heiligen in das Bild des
gegen den Schah revoltierenden Propheten transformiert.

»Die Situation im Iran scheint sich in eine grofie Spannung zwischen zwei die
traditionellen Symbole reprisentierenden Personlichkeiten aufzuldsen: der K6-
nig und der Heilige, der Konig in Waffen und der entwaffnete Mann im Exil;
der Despot mit einem Mann vor ihm, der unter dem Applaus der Nation sich
in blofle Hinde kleidet. Dieses Bild hat eine natlirliche Anziehungskraft, aber
es verschleiert eine historische Realitit, die durch Millionen von Toten besie-
gelt ist.«

(NO, 16.10.1978: 48)

Man konnte auch hier zunichst normalen Journalismus vermuten,
denn wie Foucault waren viele andere Journalisten in diesem Stadium
der Entwicklung der iranischen Ereignisse dariiber beunruhigt, daf} die
Religion zu einer moglichen Quelle der politischen Erneuerung der
politischen Regime im Nahen Osten werden konnte. Auch war be-
kannt, daff die Regierungen selbst den Islam strategisch als ideologi-
sche Waffe gegen den Marxismus einzusetzen versuchten. Man hat

68

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

sich in den Sozialwissenschaften seit langem mit dem spezifisch mo-
dernen Status dieser Religion und besonders mit der Frage, ob der Is-
lam einem westlichen Muster der Sikularisierung und Modernisierung
folgen konnte, beschaftigt. Streitbare Orientalisten haben dagegen
immer wieder auf die starken politischen Dimensionen des Islams hin-
gewiesen. Foucaults Berichterstattung scheint hier auf den ersten Blick
nur ein weiteres Beispiel der konventionellen Vorstellung vom Islam
zu liefern. Doch fithrt Foucaults hier entwickelte Denkfigur tber das,
was die Iraner selbst meinen, wenn sie von einer »islamischen Regie-
rung« sprechen, zu einer vollig neuen Formulierung der Beziehung
von Religion und Politik: Man ist versucht zu behaupten, Foucault
habe nach einer fiir thn im Westen lingst verloren gegangenen »politi-
schen Theologie« »von unten« gesucht. Seine ganze Aufmerksamkeit
richtet sich auf religioses Verhalten und den Ausdruck religioser Ideen
der Massen auf den Straflen im Demonstrationsprozefy unmittelbarer
politischer Aktion. Der in Zusammenhang mit dem russischen Gu-
lag-System von 1917 entwickelte Begriff der »Plebs« als das einer je-
den Unterwerfung und Revolte zugleich unterliegende Maf’ wird im
Falle Irans mit dem unberechenbaren Faktor der religiosen Spirituali-
tit erganzt. Spiritualitit wird hier zu einem Begriff, der in der Form
der islamischen Volkserhebung zugleich die Realititen des islamischen
Alltagslebens zu identifizieren sucht.

Am deutlichsten wird Foucaults Sensibilitit in bezug auf diese
Konstruktion eines politischen Islams »von unten« — eine Denkfigur,
die heute immer noch in apologetischer Absicht sowohl unter Islami-
sten als auch unter westlichen Sozialwissenschaftlern weit verbreitet ist
— in seiner Antwort auf den kritischen Brief einer in Paris lebenden
Muslimin. Sie warf Foucault vor, einem dem romantischen Orienta-
lismus verhafteten Enthusiasmus iiber den Islam zu verfallen und da-
bei die lange Geschichte moderner Errungenschaften in den Gesell-
schaften des Vorderen Orients zu vernachlissigen (vgl. NO, 731,
6.11.1978: 27).

In seiner Antwort stellt Foucault den bloflen Fakt dagegen, daff
Leute sich fir die Idee einer »islamischen Regierung« toten lassen.
Dies ist fiir thn Anlaf} dafiir, »daff es thm zu einer grundlegenden Auf-
gabe wurde, danach zu fragen, was der Inhalt ist, der diesem Ausdruck
gegeben wird, und was die Kraft ist, die ihn belebt« (NO, 731,
13.11.1978: 26).

69

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Aber bedeutsam in diesem Zusammenhang ist fiir Foucault auch,
dafl wir sowohl die tausend Jahre alte Verunglimpfung der Muslime als
Fanatiker ablegen als auch gegeniiber jenen Okzidentalen kritisch sein
missen, die am Islam nur soweit interessiert sind, als sie ihre Verach-
tung fur die Mohammedaner bestitigt finden. »Das Problem des Is-
lams ist ganz wesentlich ein Problem unserer Zeit und fiir die Jahre,
die noch kommen werden. Die erste Bedingung fir eine Diskussion
ist, auch wenn man nur tber geringe Intelligenz verfligt, nicht damit
zu beginnen, thm mit Haf} zu begegnen« (ibid.). Diese bemerkenswert
strenge Zurlickweisung eines Kommentars einer intelligenten und be-
unruhigten Frau bedarf der ungeteilten Aufmerksamkeit. Foucaults
apodiktisches Urteil fuf$t auf der Annahme, dafl der Gehalt der politi-
schen Bewegung im damaligen Iran ausschliefflich »islamisch« gewe-
sen sei, und daf} fir ihn der schlagendste Beweis fir dieses Phinomen
in dem Grad lag, in dem die Massen bereit waren, den Tod in Kauf zu
nehmen. Dies bleiben auch in den Berichten die beherrschenden The-
men.

Wie oben bereits angedeutet versucht Foucault, die islamische Be-
wegung in einem Bild zweier Figuren aus der traditionalen Heraldik
aufzulosen: der Heilige, der die Macht des Konigs herausfordert. Ein
Bild, das dann in den Widerspriichen der iranischen Geschichte als ei-
ne »Realitit« aufgelost wird, die durch die »Signatur von Millionen
von Toten« besiegelt ist (NO 726, 16.10.1978: 26).

Eine zweite, vertiefende Anspielung auf die iranische Geschichte
besteht darin, daff Foucault die Krifte des heiligen Mannes in der Tat-
sache seiner Abwesenheit eher verstarkt sieht. Das Bild des alten Man-
nes, der einsam in Paris sitzt und von hier zu seinem Volk im Iran
spricht, kann in verschiedener Weise inspirierend wirken. Es spielt auf
eine wichtige Denkfigur Foucaults an: das abwesende Zentrum des
Diskurses. Es bezieht sich aber auch auf einen Topos des schiitischen
Glaubens: der verlorengegangene Imam, dessen Riickkehr erwartet
wird. Auch wird der Hintergrund der Wirkungsweise der modernen
Kommunikationsmedien deutlich, durch die diese Abwesenheit so
zauberhaft aber zugleich so bestimmt und unmittelbar erscheint. Im
Zentrum dieser spannungsgeladenen Beziehungen steht die Idee der
»islamischen Regierung«. Was sind die Charakteristiken, mit denen
sich dieser, zumindest fiir den westlichen Geist Ende der 70er Jahre so
mysteriose Begriff definieren lafic?

70

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

Foucault folgt der vertiefend wirkenden Perspektive einer histori-
schen Hermeneutik. Er setzt den Begriff der »islamischen Regierung«
ganz wesentlich mit der verlorenen Vergangenheit in Bezug. Sie ist so
die Reprisentation eines »Ideals«, das auf die Geschichte gebaut ist,
und eine »Utopie« zugleich;

»etwas sehr Altes und etwas das weit in die Zukunft hineinreicht: zuriickzuge-
hen zu dem, was der Islam zur Zeit des Propheten war; aber auch voranzu-
schreiten hin zu einem leuchtenden und weit entfernten Punkt, wo es moglich
sein sollte, Vertrauen wiederzufinden anstelle Gehorsam iiben zu miissen. «
(NO 726, 16.10.1978: 49)

Die blofle Tatsache jedoch des revolutioniren Ereignisses verlangt
nach weiteren Kriterien, mit denen die Bedeutung von »islamischer
Regierung« zu bestimmen wire, vielleicht auch einen anderen Typ der
Hermeneutik. Die Betonung liegt hier nicht mehr auf »Geschichtex,
sondern auf der Dynamik sozialen Handelns.

»Auf der Suche nach diesem Ideal, so scheint es mir, fillt das Mifltrauen ge-

geniiber dem Legalismus mit der Kreativitit des Islams zusammen.«

(Ibid.)

Auf einer dritten Ebene versucht Foucault, die Rhetorik einer Eigent-
lichkeit zu entlarven, die den Begriff der »islamischen Regierung« un-
ter Bezug auf westliche Werte zu erkliren versucht, eine Rhetorik von
interviewten Klerikern, Intellektuellen und Studenten, die einen au-
thentischen Islam in Begriffen der Aufklirung erliutern will: Demo-
kratie und biirgerliche Revolution als Ausdruck authentischer islami-
scher Werte und der Effizienz des Korans. Eine islamische Autoritit
erzihlt ithm: »Islam bewertet die Arbeit; niemandem konnen die
Friichte seiner Arbeit weggenommen werden; das, was allen gehort
(Land, Wasser), kann nicht von irgendeinem angeeignet werden«
(ibid.). Foucault bleibt dieser Rhetorik gegentiber auflerordentlich kri-
tisch und wendet ein, daff ein solcher Begriff der »islamischen Regie-
rung« den Begriffen der Aufklirungsphilosophie des 18. Jahrhunderts
in nichts nachstiinde: »und wir wissen ja, wozu diese gefiihrt haben«.
Dennoch arbeitet er selbst am Authentischmachen der Begriffe von
Demokratie und Revolution mit:

71

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

»der Koran hat diese Prinzipien lange vor euren Philosophen verkiindet, und
wenn fir den christlichen und industriellen Okzident ihre Bedeutung verloren
gegangen ist, dann sollte der Islam da sein, um ithren Wert und ihre Wirksam-

keit zu erhalten.«

(Ibid.)

Man mag unschwer erkennen, daff Foucault hier selbst einen eher
symbolischen, wenn nicht rhetorischen Umgang mit diesen Begriffen
pflegt, doch was ihn wirklich bewegt, ist die Unauthebbarkeit der Tat-
sache der sozialen Akte, die jenseits der Islamisierung der Begriffe der
Aufklirung vor sich gingen: Unter Hinweis auf die Stralenschlachten
erkennt er, daf

»sie bei dem Risiko des Blutvergielens vielleicht doch noch etwas anderes in
ithren Kopfen haben als diese politischen Formeln, die tiberall und nirgendwo
gut klingen. Und etwas anderes in ihren Herzen: Sie denken, glaube ich, tiber
die Realitit als etwas, was thnen sehr nahe steht, denn sie sind es, die die Han-

delnden in dieser Realitit sind.«

(Ibid.)

Fiir Foucault ist die Idee »islamische Regierung« mit den mikroskopi-
schen Anschauungen und Interessen der Massen im Alltag revolutio-
nirer Aktion verbunden. Hier entdeckt er die »Spiritualitit des Is-
lams«, mit der er eine neue Qualitit politischen Handelns verbindet.
Es ist dabei nicht die Idee als solche, die ihn beeindruckt, sondern die
Tatsache, dafd sie einen politischen Willen mobilisiert, der

»eine Antwort auf wirklich existierende Probleme und ungeloste soziale und
religiose Strukturen darstellt; sie hat mich auch als ein Versuch beeindruckt,

eine spirituelle Dimension in der Politik zu er6ffnen.«

(Ibid.)

Foucault glaubt, hier etwas vollig Neuem auf der Spur zu sein, einer
sozialen Konstruktionsform, die weder nur die Ausséhnung mit der
orientalischen Vergangenheit noch mit ihrem okzidentalen Gegenbild
sucht: das Ende einer nur strategisch begriindeten Politik ohne Spiri-
tualitit! Hier suchte er nun selbst eine weit iiber die iranischen Ereig-

72

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

nisse hinausreichende, in der aktuellen Auseinandersetzung mit Fou-
cault heute fast vergessene politisch-philosophische Utopie:

»...1n das politische Leben eine spirituelle Dimension einzufiihren: zu be-
griinden, daf§ das politische Leben nicht immer nur ein Hindernis fir Spiritua-

litit sei, sondern ihr Uberleben garantiere, ihre Erscheinung, ihre Bliite.«

(Ibid.)

In seiner 1982 gehaltenen Vorlesung Uber Spiritualitit wird jedoch der
Begriff seines utopischen Gehalts vollig entleert. Foucault geht es hier
um Praktiken der Subjektivierung oder, wie er es in einem Gesprich
mit Dreyfus und Rabinow in einem schlagkriftigen Begriff ausdriicke,
um Techniken des Selbst (Foucault 1984).'°

Hier beschiftigt sich Foucault — scheinbar den utopischen Aspekt
einer durch Spiritualitit regierten menschlichen Gesellschaft vernach-
lassigend — ausschliefflich mit Spiritualitit als Prozef einer sich in un-
terschiedlichen Stufen und Formen konkretisierenden Individuierung
(Hacking 1986).

Technologien der Macht von unten:
Koérper, Werkzeuge und ihre Netzwerke

Im Lichte der religiosen, islamischen Zeichen der Zeit alleine kann
nicht verstanden werden, warum die kollektiven Selbstdarstellungen,
die in dieser Situation der duflersten Spannung und Unterdriickung
sich Ausdruck verschafften — ganz anders als strukturierter kultureller
Sinn, ja im Gegensatz dazu —, den Grund einer eigenen und vielleicht
sogar tieferen Art des politischen Aufstands in »geistloser Zeit« dar-
stellen. Wo Foucault die iranische Revolution losgelost von ihrem lo-
kalen Kulturkontext betrachtet, signalisiert sie fiir ihn einen neuen
Typ der Revolution. Sie gilt ihm als

»der erste grofle Aufstand gegen das planetarische System, die am massivsten
populire und zugleich modernste Form des Aufstands.«
(CdS, 26.11.1978: 3)

73

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Um diesen neuen Typ der Revolution zu verstehen, bedarf es einer
dritten Dimension in Foucaults analytischer Strategie. Ein sich wie-
derholendes Thema der Reportagen ist die absolute Selbstbestimmtheit
der Massen in ihrem praktischen Kampf ohne Waffen und organisato-
rische Mittel, wihrend sie zugleich einem tiberorganisierten staatlichen
Unterdriickungsapparat gegentiberstanden. Die Frage, die Foucault
hier am meisten bewegte, ist, wie die Menschen durch das blofle Ri-
skieren ihres Lebens die organisierte Gewalt, die sie unterdriickt, ent-
machten konnen.

Foucault versuchte empirisch zu bestimmen, welche gemeinsamen
Erfahrungen die Menschen, hier als »Plebs«, dort als organisierte
Macht, in einem Raum machen, in dem sie die gleichen sozialen Tech-
nologien miteinander teilen. Der soziale Raum der Interaktion von
Regierung und gemeinen Leuten war im Iran durch harte Unterdrik-
kungsmafinahmen und Zensur der Medien gekennzeichnet, eine ge-
meinsame Erfahrung spezifischer Form vermittelnd. Aus dieser Erfah-
rung heraus ergibt sich die Moglichkeit des Umdrehens der Waffen,
die Integration von Techniken und Kommunikationsmedien und ihre
Vereinnahmung in eine innere, abgeschottete Logistik der Volksbe-
wegung: des spezifischen Gebrauchs des Telefons, der Minikassetten,
der Moscheen und der Gebete, des Einsatzes von Rechtsanwilten und
der Treffen der Intellektuellen-Zirkel (CdS, 19.11.1978).

Fir Foucault sind moderne Herrschaftsformen nicht so sehr durch
Biirokratisierung gekennzeichnet als durch den Grad, in dem sie die
politischen Techniken monopolisieren. Der Effekt dieser Monopoli-
sierung ist, dafl wenige der klassischen Organisationen den Massen
unmittelbar zuginglich bleiben. Im Iran hatte dies zur Folge, dafl ne-
ben dem ambivalenten Gebrauch der neuen Kommunikationsmedien
den Massen nur noch die Demonstration der »Gefiihle des Volkes« als
eine politische Technik von unten verblieb. Fiir Foucault war die Re-
volution im Iran von 1978-79 ein Aufstand ohne Organisation, ohne
Partei, ohne Avantgarde (vgl. Briere/Blanchet 1979b; Foucault 1988a).
Wo die Synchronisation der Gefiihle einen Schlissel zur revolutiona-
ren Aktion darstellt, liegt die Bedeutung unmittelbarer Verbindungen
auf der Hand. Foucault versucht, dies in seinem Artikel »Rivolta con
le mane nude«, »die Revolte mit den nackten Hinden«, zu erkliren. Er
unterscheidet hier drei Paradoxien dieser Revolution, die einen vollig
neuen Typus kennzeichnen:

74

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

Erstens identifiziert er das Paradox des »entwaffneten Volkes mit
blofflen Handen«, das gegen eines der bestausgertsteten Regime der
Welt kimpft. Die Revolution bezeichnet einen Prozefy der Entwaff-
nung des Regimes durch die unmittelbare Vermassung der Korper der
Leute auf der Strafle: der Aufstand einer entwaffneten Gesellschaft als
Ganzes.

Als zweites Paradox beschreibt er, daf§ trotz der schrittweisen In-
tegration der verschiedensten Schichten in die Bewegung keine Wider-
spriiche zwischen den verschiedenen Gruppen entstanden. Die Aus-
weitung und Verallgemeinerung des Kampfes hat nicht zu neuen An-
tagonismen zwischen den verschiedenen sozialen Segmenten der Be-
wegung gefithrt. Alte und neue Oppositionsgruppen, Arbeiter und
Hindler, die Angestellten des Olsektors und die Strafenverkiufer
hielten zusammen.

Das dritte Paradox liegt in der Tatsache, dafl der Mangel an weitrei-
chenden Zielen sich nicht als ein Schwichefaktor erwies. Je mehr sich
die Ereignisse hiuften, zeigte sich, dafl es eine Stirke der Bewegung
war, daff es kein Programm fiir eine Regierung gab, sondern nur den
politischen Streik gegentiber einem etablierten System (vgl. CdS,
5.11.1978: 1).

Die Unmittelbarkeit der menschlichen Verbindungen im Kampf
konstituierte eine schwer zu treffende Einfachheit des politischen Wil-
lens als bloflen Demonstrationseffekt, der eine unmittelbare Heraus-
forderung fiir die etablierte Politik darstellte. Was philosophisches
Denken nicht fiir moglich hielt, passierte: »kollektiver Wille« manife-
stierte sich als eine wirkliche Kraft, als konkreter, absoluter Wille eines
Volkes in einer realen historischen Situation (vgl. Foucault 1988a: 215).

Die Spiritualitit der iranischen Revolution in »geistloser Zeit«

Eines der erstaunlichsten Probleme, die — neben dem interessanten und
unter Bezug auf die osteuropiischen Ereignisse von 1989 geradezu zu-
kunftsweisenden Versuch, einen neuen Charakter der Revolution in
unserer »geistlosen« Zeit zu bestimmen — das Iran-Abenteuer im Zu-
sammenhang mit dem philosophischen Werk Foucaults erdffnet, ist
der hier erstmals diskutierte — und spiter vollig negierte — Zusammen-
hang zwischen religioser Spiritualitit, Revolution und Individuierung
als utopischer Konstitution einer neuen gesellschaftlichen Dynamik.

75

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

Es scheint, als versuchte Foucault, das sakrale Element der Versub-
jektivierung, das immer in den unterschiedlichen Formen liegt, in de-
nen sich das Individuum zur Welt und seinen Mitmenschen begreift,
als einen einzigen revolutionidren Prozefl zu begreifen, als eine utopi-
sche Form wahrer Vergesellschaftung:

»Vor allem aber miissen wir uns selbst indern. Unsere Art zu sein, unsere Be-
ziehungen mit andern, mit Dingen, mit der Ewigkeit, mit Gott usw. miissen
sich vollstindig dndern und es wird nur eine wahre Revolution geben, wenn
dieser radikale Wandel in unserer Erfahrung stattfinden wird. Ich glaube, daf§
es hier liegt, wo der Islam eine Rolle spielte. Es kann sein, daff die eine oder
andere seiner Vorschriften, der eine oder andere Code eine gewisse Faszination
austibte. Vor allem aber in bezug auf den Lebensstil, der der ihre war, war Re-
ligion fiir sie etwas wie ein Versprechen und eine Garantie, etwas zu finden,
das ihre Subjektivitit radikal verindern wiirde. Der Schiismus ist genau eine
Form des Islams, die in ihrer Lehre und in ihrem esoterischen Gehalt zwischen
dem unterscheidet was bloff duflerer Gehorsam gegentiber dem Code und was
das tiefe spirituelle Leben ist.«

(Foucault 1988a: 2171.)

Zunichst liegt der Angelpunkt, an dem absolute Individuierung in ei-
nen revolutioniren Prozefl der Vergesellschaftung umspringen kann,
fir Foucault in einer Eigenschaft des Schiismus, daff nimlich der for-
male und externe Vollzug des Ritus, gerade auch in seinem esoteri-
schen Gehalt, die Tiefe des spirituellen Lebens in keiner Weise behin-
dert — eine Idee, die bereits von Henri Corbin, einem der Lehrer Fou-
caults, mit seltener orientalistischer Akkuratesse vertreten wurde.'! Es
wird deutlich, daf} der Umsprung von spiritueller Individuierung in
einen neuen Prozefl der Vergesellschaftung nur unter einer Bedingung
denkbar ist: Indem die religiose Spiritualitit sich in eine politische
verwandelt, wird sie zu einem »Vokabular«, einer »Zeremonie«, aber
auch

»zu einem zeitlosen Drama, in das das historische Drama eines Volkes hinein-
pafit, das sich in seiner wirklichen Existenz gegeniiber derjenigen seines Souve-

rins bemitleidet.«
(Foucault 1988a: 214)

76

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

Dieser Gegensatz verbindet sich sodann mit der Tatsache, daf§ der ok-
zidentale Diskurs der Macht alles, noch die kleinsten Mechanismen
der Unterwerfung und der Subjektivierung beherrscht und damit diese
selbst zum Gegenstand globaler Reversionen macht. So 1aft sich ver-
stehen, daf} die Spiritualitit einer »unzeitgemiflen« und unterdriickten
Religion zur eigentlich kulturellen Quelle des Aufstands wird und
damit die Zukunft fiir Dynamiken der Umsetzung spiritueller Formen
der Individuierung in neue Formen der Vergesellschaftung weist. Aus-
gehend von einer utopischen Theorie der Macht werden im Verlauf
der iranischen Ereignisse Ziige einer im Spiatwerk wirkenden, aber
noch weitgehend unterdriickten »Utopie« der Gesellschaft deutlich:
Gegen den entspiritualisierten »Geist der Zeit« richten sich, wie die
machtvolle Prisenz einer abwesend gemachten Vergangenheit, die
Technologien des Selbst auf eine egalitire und doch wiirdevolle — ja im
Fall der iranischen Ereignisse sakrale — Spiritualisierung der menschli-
chen Dinge und gesellschaftlichen Verhiltnisse.

Anmerkungen

1 Dieser Essay ist die verkiirzte deutsche Fassung eines 1991 in »In-
ternational Sociology« erschienenen Aufsatzes. Ich mochte mich
auch an dieser Stelle bei Norbert Neumann, Rebecca Habermas
und dem Fischer Verlag fiir die zur Verfiigung gestellten Materia-
lien bedanken. Leider blieb die mir damals von Elizabeth King zu-
teil gewordene Unterstiitzung bei der Gestaltung des Textes uner-
wihnt. Dies sei hiermit nun auf das herzlichste getan.

2 »...ich glaube, daf} die Art analysiert werden mufi, in der die Er-
scheinungen, Techniken und Verfahren der Macht auf den unter-
sten Ebenen wirksam sind, dafl sicher gezeigt werden muf}, wie
diese Verfahren sich verlagern, ausweiten, verandern, doch vor al-
lem, wie sie von globaleren Phinomenen besetzt und annektiert
werden und wie allgemeinere Machtformen oder 6konomische
Vorteile sich in das Spiel dieser zugleich relativ autonomen und
unendlich kleinen Technologien der Macht einfigen konnen«
(Foucault 1978: 831.).

3 Foucault spricht aber schon in einem 1976 gehaltenen Vortrag
von einer >neuen< wissenschaftlichen Analyse der Macht, die auch

77

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

den Konstruktionsformen von >unten< zu folgen hitte (vgl. Fou-
cault 1978: 83).

Die Chefredaktion der Zeitung kindigte den Artikel wie folgt an:
»Michel Foucault comincia la sua collaborazione al >Corriere della
Sera< con questa sua prima inchiesta sull’Iran ...«. — »Michel Fou-
cault beginnt seine Zusammenarbeit mit dem >Corriere della Sera<
mit dieser seiner ersten Untersuchung iiber den Iran. Der franzo-
sische Essayist und Philosoph ... wird seine Zusammenarbeit mit
weiteren Berichten fortsetzen, die von einer Gruppe vorbereitet
werden, die offensichtlich in Paris auf seine Anregung hin gebildet
wurde. Mit dieser Reise wird eine Reihe origineller und unabhin-
giger Berichte eroffnet, die sowohl ithrer Form nach als auch von
threm politischen Urteil her eine Neuheit im europiischen Journa-
lismus darstellen; wir nennen sie >Die Untersuchungen< des Michel
Foucault« (CdS, 28.9.1978: 1).

Es laflt sich hier durchaus vergleichend an einige von Foucaults
fritheren Aussagen tiber die Techniken der Normalisierung der
Herrschaft erinnern, die er in bezug auf die 1917 beginnende Ent-
wicklung des Gulag-Systems machte: »No doubt, it would be mis-
taken to conceive of the plebs as a permanent ground for history,
the final objective of all subjections, the ever smouldering centre of
all revolts. The plebs is no doubt not a real sociological entity. But
there is indeed always something in the social body, in classes,
groups and individuals themselves which in some sense escapes
relations of power, something which is by no means a more or less
docile or reactive primal matter, but rather a centrifugal move-
ment, an inverse energy, a discharge. There is certainly no such
thing as >the< plebs; rather there is as it were, a certain plebeian
quality of aspect (de la plebe). There is plebs in bodies, in souls, in
individuals, in the proletariat, in the bourgeoisie, but everywhere
in a diversity of forms and extensions, of energies and irreducibili-
ties. This measure of plebs is not so much what stands outside rela-
tions of power as their limit, their underside, their counter-stroke,
that which responds to every advance of power by a movement of
disengagement. Hence it forms the motivations for every new de-
velopment of networks of power!« (Foucault 1980: 1371.).

Die Chefredaktion des Corriere della Sera leitet den Artikel vom
7.11.1978 mit den folgenden Schlagzeilen ein: »Die Regierung tritt

78

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

10

11

zurlick, schwarze Zeiten fiir ein groffes Land«, »Iran gehort dem
Militir: die letzte Karte des Schah«. Sie fuigte auch einige Bemer-
kungen tiber die politische Situation hinzu: Nach zwei Tagen ex-
zessiver studentischer Demonstrationen, Pliinderung der Banken
und offizieller Gebaude berief der Schah einen Armeegeneral als
Premierminister, Panzer besetzten Schlisselpositionen in Teheran.
Vgl. LM 11.5.1979: »Es braucht keine Scham, wenn man seine
Meinung andert; aber es gibt auch keinen Grund zu behaupten,
man habe seine Meinung geindert, wenn man heute gegen das Ab-
schneiden der Hinde ist und gestern gegen die Folterungen der Sa-
vak war.«

Vgl. Eribon (1989: 302): Der Artikel stellt eine vollig neue Form
der Beurteilung der Ereignisse dar. Die Herausgeber leiten den Ar-
tikel wie folgt ein: »De notre envoi special: A quoi révent les Ira-
niens? par Michel Foucault. Peut-étre les sujets révoltes du chah
sont-ils en train de rechercher cette chose que nous avons oubliée
depuis longtemps en Europe: une spiritualité politique?« — »Von
unserem Sonderkorrespondenten: Wovon triumen die Iraner? von
Michel Foucault. Vielleicht sind die Untertanen, die sich gegen den
Schah auflehnen, auf der Suche nach etwas, das wir in Europa seit
langem vergessen haben: eine politische Spiritualitit?« — Auf Seite
49 ist in den Text ein Bild des Ayatollah Khomeini eingebaut, das
thn im Exil auf dem Rasen des Gartens seiner Pariser Residenz lie-
gend zeigt.

Vgl. Anmerkung 4.

Es ist hier eine Reversion des theoretischen Interesses Foucaults
zu bemerken, die durchaus auf den iranischen Erfahrungen auf-
baut: Foucault beschiftigte sich nach der Iran-Affire und beson-
ders wihrend seines Amerika-Aufenthaltes vor seinem Tod zu-
nehmend mit okzidentalen Formen der Spiritualitit als Gegen-
stand eines Projektes zur »Hermeneutik der Technologien des
Selbst im heidnischen und frithchristlichen Gebrauch« (Foucault
1988b: 17).

Henri Corbin war Schiiler und Ubersetzer Heideggers. Unter sei-
nen vielen, in letzter Zeit wieder aufgelegten Werken zur schiiti-
schen Mystik und persischen Philosophie kann in diesem Zusam-
menhang auf den »Prologue« zur englischen Fassung des »Spiritual
Body and Celestial Earth« hingewiesen werden, wo diese spezifi-

79

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL |

sche Form der Spiritualitit des schiitischen Islams entwickelt wird
(Corbin 1977: XIt.).

Foucaults Texte zur iranischen Revolution 1978-1979

Abkiirzungen:

CdS = Corriere della Sera, Mailand
NO = Le Nouvel Observateur, Paris
LM = Le Monde, Paris

LMa = Le Matin, Paris

CdS, 28.9.1978: 1-3. »Taccuino persiano: L’esercito, quando la terra
trema« (Persisches Tagebuch: Die Armee, wenn die Erde bebt).

CdS, 1.10.1978: 1 und 3. »Le shah a cent ans de retard« (Der Schah,
hundert Jahre zu spit). (Zitiert nach Eribon 1989: 372; der Text soll
in NO 726 zusammengefaflt sein, vgl. Eribon 1989: 302).

CdS, 8.10.1978: 1 und 3. »Teheran: la foi contre le shah« (Teheran: der
Glaube gegen den Schah). Nach Eribon (1989: 372) hatte der Text
den originalen franzosischen Titel: »Iran. Dans ’attente de I'Tmam«
(Iran. In Erwartung des Imam).

CdS, 22.10.1978: 3. »Taccuino persiano: Ritorno al profeta?« (Persi-
sches Tagebuch: Rickkehr zum Propheten).

NO 726, 16.-22.10.1978: 48-49. »A quoi révent les Iraniens?« (Wovon
traumen die Iraner?).

NO 731, 13.-19.11.1978: 26. »Réponse a une lectrice Iranienne« (Ant-
wort auf eine iranische Leserin). Es handelt sich um eine Antwort
auf den Leserbrief von Atoussa H., Paris, der in NO 730, 6.-
12.11.1978: 26-27 unter dem Titel »Une iranienne écrit« (Eine Ira-
nerin schreibt) veroffentlicht wurde.

CdS, 5.11.1978: 1 und 3. »Una rivolta con le mani nude« (Ein Aufstand
mit nackten Hinden).

CdS, 7.11.1978: 1-3. »Sfida all’opposizione« (Die Herausforderung der
Opposition).

CdS, 12.11.1978: 1. »L’reportages’ di idee« (Die Reportagen der
Ideen).

CdS, 19.11.1978: 1 und 3. »La rivolta dell’Iran corre sui nastri delle
minicassette« (Die Revolution im Iran liuft iiber die Binder der
Minikassetten).

8o

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucAuLTS ABENTEUER IM IRAN

CdS, 13.2.1979: 1. »Una polveriera chiamata Islam« (Ein Pulverfafi,
das Islam heifdt).

NO 753, 16-22.4.1979: 46. »Lettre ouverte a Mehdi Bazargan« (Offen-
er Brief an Mehdi Bazargan).

LMa 647, 26.4.1979: 15. »Réponse« (Antwort). Antwort auf eine Kri-
tik von J. Broyelle, LMa, 24.3.1979: 13, »A quoi révent les philoso-
phes?« (Wovon triumen die Philosophen?).

LM, 11.5.1979: 1 und 3. »Inutile de se soulever? (Ist es vergeblich, sich
zu erheben?). Auf English erschienen als »Is it useless to revolt? On
Revolution«, Philosophy and Social Criticism I, 1981: 5-9.

81

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil 11

Modernitit, Globalisierung, Islam

»In fact the Islamic position is the very opposite of relativism ... . This
absoluteness of Islamic culture did not make it intolerant of the ethnic
sub-cultures of its adberents, of their languages and literatures, of their
folk customs and styles. But it has distinguished the culture of Islam
from ’adah, literally, the local custom, the provincial content, which
Islam tolerated even to the point of regarding it juristically acceptable,
but which it has always kept in the place proper to it. Such position is
one of subservience to the culture of Islam, which was assigned the sta-
tus of determining the essence and core Islamic civilization in toto.«
(Ismail Raja Farugqj, Islam and Culture, 1980)

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Globalisierung, Modernitiit,
nicht-westliche Zivilisation

Das Unternehmen Soziologie ist angesichts der Wandlungen, die die
Welt in den letzten vier Jahren vollzogen hat, zunehmend ratlos. Mit
dem realpolitischen Ende des Sozialismus scheint das Ende einer als
genuin »sozial« bestimmten Motorik der modernen Welt angebrochen
und damit eine neue Form der kaum mehr rein soziologisch bestimm-
baren Dynamik herangewachsen zu sein: Die zivilisationsgebundenen
und kulturellen Unterschiede gelten mehr denn je als die bestimmen-
den Komponenten der weltgesellschaftlich definierten »neuen« Dy-
namik (Tiryakian 1994). Das Folgende versteht sich — mit der ein-
schrinkenden Bescheidung auf Konfigurationen, die das Beispiel der
neuen zivilisatorischen und weltgesellschaftlichen Bedeutung des Is-
lams setzt — als Beitrag zu einem sich immer stirker als dringlich er-
weisenden soziologischen Analyse-Projekt, das sich Austauschprozes-
se zwischen den Zivilisationen und Kulturen und tiber Nationalstaats-
grenzen hinweg zum Gegenstand zu machen hitte (vgl. etwa Albrow
1990; Archer 1991; Smart 1994).

Eine Facette der Wirkung des Weberschen Paradigmas in der Theo-
rie der Moderne ist die Vorstellung, dafl Rationalisierung und Diffe-
renzierung die bestimmenden Komponenten des modernen gesell-
schaftlichen Prozesses sind (Eder 1992: 320f; Tiryakian 1992: 79).
Kann sich diese Vorstellung im Zeichen des globalisierten kulturellen
Diskurses erneuern? Bevor man nach Uberlegungen und Ansitzen zur
Harmonisierung der durch Beschworung zivilisatorischer Traditionen
in den einzelnen Kulturen eingeleiteten Identititssuche einerseits und
den Kernelementen moderner sozialer Differenzierung sucht, ist die
Frage nach der kulturibergreifenden, transnationalen Vergesellschaf-
tung zu radikalisieren: Welche »Eigenlogik« entwickelt sie? Danach
stelle ich mir die Frage: Was haben Identititspolitik und soziale Diffe-
renzierung miteinander zu tun?

Wenn sich im Orient und im Okzident soziale Welten zunehmend
»orientalisierenc, so ist damit eine Bewegung angedeutet, die man nur
ungenau mit dem Begriff der »Wertsimulation« einfangen kann.
Nichts was noch »Wert« und »moralische Norm« erheischt, kann sich
noch ungebrochen auf kulturelle Urvisionen beziehen. Am Beispiel
des Islams ist zu fragen, in welche Richtung die Simulation religioser

85

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Urvisionen sich im Zeichen des kulturiibergreifenden Diskurses ent-
wickelt. Kann das instrumentelle Umspielen und Nachspielen solcher
Visionen noch auf Rationalisierung in jenem von Weber in die Sozio-
logie eingefiihrten Sinne bezogen werden?

Schlieflich will ich auf einer dritten Ebene zeigen, wo die Spannun-
gen liegen, die moglicherweise neuen Richtungen und Widerspriichen
den Weg 6ffnen. Wenn es auch unmoglich scheint, dafl diese zu neuen
politischen Blockbildungen fithren, so ist doch die relative Bedeutung
der dauerhaften Konstitution von Symbolwelten, jenseits von Funk-
tion und Regulierung eine sich offenbar durchsetzende »alternative«
Form der Modernitit.

Identititspolitik, soziale Differenzierung, Modernitit

I

»Identititspolitik« ist ein Schliisselwort des modernen sozialtechni-
schen und politischen Krisenmanagements. Die 6konomisch begriin-
dete Interessenpolitik der gesellschaftlichen Schichten und Gruppen
erscheint dagegen fast als eine historische Kategorie von heute minde-
rem Rang. Als hitte sich die westliche Moderne einer alten Devise ih-
rer ostlichen Kritiker gebeugt: Modernitit gilt mehr denn je als eine
den bloflen Materialismus iberwindende Bindung der Interessen an
kulturelle Werte.

Aus der Literaturflut, die diese These nahelegt, sei Charles Taylors
streitbarer Essay »The Ethics of Authenticity« von 1992 hervorgeho-
ben: Fir Taylor stellt die Forderung nach kultureller Anerkennung ei-
ne eigenlogische Dimension gesellschaftlicher Integrationsprozesse dar
und hat selbst hoheren Kohisionswert als der Uberlebenskampf und
die Befriedigung 6konomischer Bediirfnisse. Anerkennung, ja Gleich-
stellung, die kulturelle und ethnische Minorititen ebenso wie struktu-
rell Marginalisierte heute stellen, schlummern, wie Taylor tiberzeu-
gend argumentiert, tief in den Strukturen der modernen Form der
Vergesellschaftung. Wo sich traditionelle symbolische und askriptive
Muster der Statuszuweisung auflosen, sieht der Einzelne sich in einer
unbestimmten und anbivalenten Stellung gegentiber der Gesellschaft,
»Beruf« und »Geld« konnen, so scheint es, Ehre und moralische Si-
cherheit nicht ersetzen. So werden Forderungen nach kultureller Iden-
titit und sozialer Anerkennung laut. Sie funktionieren auch als Bin-

86

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

demasse fiir neue Formen sozialer Kohision. Kulturelle Selbstbestim-
mung wird als Mittel der Anerkennung von Gleichwertigkeit zu einem
Problem sozialer Ordnung (Taylor 1992: 59).

II
Identititsdenken ist in vieler Hinsicht jedoch noch viel radikaler als
Taylor annimmt. Denn wenn man den philosophischen Diskurs der
modernen Ethik verliflt und sich konsequent seiner soziologischen
Wirkungsweise annimmt, verdichtet sich die Vorstellung, dafl Identi-
titspolitik letztendlich einem alles umfassenden Gesetz gesellschaftli-
cher Konstitution folge, ja selbst Ausdruck eines solchen Gesetzes sei.
Dieser Idee scheint Niklas Luhmann in einem bisher unveréffentlich-
ten Aufsatz nahe zu kommen, indem er tber kulturelle Einbezugs-
und Ausgliederungsmechanismen bestimmte soziale Differenzie-
rungsprozesse als Formen der Systemintegration der Gesellschaft
identifiziert. Luhmanns Beschreibung der Effekte der Inklusion und
Exklusion lafit sich als soziologischer Versuch verstehen, das Konzept
der sozialen Differenzierung unter den Gesichtspunkt kultureller Ein-
gliederungs- und Ausgrenzungsprozesse zu stellen. Es wird damit er-
ganzt und erweitert, indem erstmals unterschiedliche Formen sozialer
Differenzierung aus den Wirkungen der selbst- und fremdreferentiel-
len Mechanismen herzuleiten sind (Luhmann 1992). Luhmann sieht
dabei das Problem, daf§ die Inklusions- und Exklusionsmechanismen
im Prinzip »auf Kosten der funktionssystemspezifischen Rationalitits-
chancen« wirken (ibid.: 16). Wie schon in seinen Studien zu Vertrau-
en und Religion (Luhmann 1973, 1982) wird auch hier nochmals deut-
lich, dafl Luhmanns Differenzierungsbegriff ein Kulturbegriff ist, als
wire er gewissermaflen aus den einleitenden Paragraphen der Weber-
schen Religionssoziologie im V. Kapitel von »Wirtschaft und Gesell-
schaft« gewonnen (Weber 1980: 245-381). Luhmanns Begriff der Dif-
ferenzierung hilt im Grunde an Sinndeutungsprozessen, also an kultu-
rellen Austauschprozessen fest. Inklusions- und Exklusionsmechanis-
men sind auf Identititsbestimmung gerichtete Prozesse der Sinndeu-
tung. Das soziale Funktionssystem, von Sinndeutung abhingig, ist
deshalb auch von Inklusions- und Exklusionsmechanismen her be-
stimmt. Aus diesem Zusammenhang der Inklusion und Exklusion mit
Identititsdenken einerseits und sozialer Differenzierung andererseits
erschliefft sich der Radikalisierungseffekt des Identititsdenkens an der

87

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Basis gesellschaftlicher Dynamik: Die Differenzierung scheint auf eine
strukturelle Dualisierung des »in« und »out« hinauszulaufen. Diese
Dimension des Luhmannschen Ansatzes ist fiir das Verstindnis kul-
turiibergreifender Prozesse auflerordentlich bedeutsam. Nicht nur
lauft das Ganze auf die Schwichung funktionssystematischer Rationa-
litaten hinaus, sondern aus der Position des »out« werden andere, als
Alternative gedachte Rationalititen entwickelt, die in einem medialen,
gewissermaflen technisch-instrumentellen Zusammenhang zum »in«
stehen.

II1
Luhmanns Begriff der komplexen Gesellschaft ist jedoch keineswegs
auf jenen Bruch zwischen moderner und vormoderner Kultur hin ge-
dacht, den etwa Louis Dumont in so resoluter Rigiditit konstatiert hat
und der heute noch in gewisser Weise den Diskurs zwischen westli-
chen und nicht-westlichen Gesellschaften bestimmt. Dieses Span-
nungsverhaltnis hat sich in allen Gesellschaften durchgesetzt. Kultu-
relle Globalisierung setzt die Gegensitze zwischen »Ost« und »West«,
modern und vormodern, in jeder Einzelgesellschaft durch, so daf§ sich
Gesellschaft nicht mehr nur als kulturell eindimensionales, monolithi-
sches Agglomerat bestimmen laft. Der hochst komplexe interaktive
Prozef der Sinndeutung durch Selbst- und Gegenperzeption tiber
Kulturgrenzen hinweg bedingt eine neue Systemrealitit: Homogenitit
der Kommunikationsstruktur produziert die bipolare Aufteilung von
holistisch verstandenen Symbolen und Grundideen westlicher Kultur
und nicht-westlicher Gegenkultur. Wenn fiir Luhmann noch Inklu-
sions- und Exklusionsmechanismen ein Medium, »das die stindige
Neubildung von Formen« hervorbringt (ibid.: 14), darstellen, so lifit
sich dies nicht auf die Bedingung der Komplexitit multikulturaler Ge-
sellschaften tibertragen, denn hier kann die Homogenitit des Kommu-
nikationsmediums nicht vorausgesetzt werden (obwohl die kompara-
tive Zivilisationsanalyse gerade ein homogenes, weil universalistisch
klassifikatorisches System der Kommunikation unterstellt und dau-
ernd reproduziert). Die tiber interkulturelle Interaktion konstituierten
Formen der Eigen- und Fremdbestimmung sind selbst noch auf die
Kodifizierung des Mediums gerichtet, wodurch stindig ein neues tiber
absolute Kulturgrenzen hinweg sich entfaltendes Sinn- und Wertre-
pertoire wechselhaft flottiert. Es handelt sich um ein Wechselspiel, das

88

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

einerseits basiskultureller Bindungen und damit dem Wertgefiige der
Weltreligionen vollig enthoben ist, andererseits dieses aber gerade erst
wieder zu reproduzieren hat. Im weltgesellschaftlichen Zusammen-
hang hat sich der Dualisierungseffekt der Inklusion und Exklusion in
den Polen westlicher Moderne einerseits und nicht-westlicher Zivilisa-
tionen andererseits manifestiert. Globalisierte interkulturelle Interak-
tion l6st diesen Gegensatz des polarisierten Referenzrepertoires ten-
denziell nur technisch, indem sie mediale Instrumentarien schafft, die
die Gleichlaufigkeit der Wirkungsmuster kultureller Rekonstruktion
nur virtuell durchsetzt. Andererseits garantiert die relative technische
Kohirenz der Interaktionsmedien, daff die Prinzipien und Wertgefiige
der alten Zivilisationen sich unter einem nun peinlichst territorial zu
denkenden Gesichtspunkt der Abgrenzung neu formieren. Der Fluf§
dieser Formenbildung mit seinen sich ablagernden Perzeptionsmu-
stern und Grenzziehungen nimmt auf die Gestaltung des Funktionssy-
stems einer Gesellschaft entscheidend Einflufi; sie rekonstituieren auch
den diesem unterliegenden operativen Rationalititsbegriff.

Orientalisierungen

v

In dieser Reversion der Verhiltnisse manifestiert sich zugleich ein Ver-
lust des Zentrums. Damit ist Modernitit nicht mehr aus der Form des
Selbstbezugs abendlindischer Kultur (oder jedes anderen Zentrums)
heraus zu begreifen. Sie hat — wenn man hier gegen ein Wort von Ha-
bermas argumentieren darf — ihre »exzellente Stellung« verloren.
»Universalisierung des Eurozentrismus« (Amin 1989) schafft Europa
als Zentrum ab. Paradoxerweise gewinnt dadurch der Bezug auf das
»Orientalische« an kultureller Kraft. Der einseitigen Vorstellung der
Okzidentalisierung der Welt, so wie sie noch Serge Latouche (1990)
versteht, steht ein zumindest gleich wichtiger Prozef der symboli-
schen und intellektuellen »Orientalisierung« gegeniiber.

Blickt man auf die Wechselbezichungen im Kulturaustausch mit
Europa zuriick, so wird deutlich, daf§ die nicht-westlichen Zivilisatio-
nen von Anfang an einerseits tiber die Negation abendlindischer Af-
firmativitit (d.h. Zurtickweisung des westlichen Orientalismus und
Aufbau eines eigenen »intrinsischen« Modernismus — Rahman 1982)
oder andererseits tiber subtile Formen der fremdkulturellen Bestiti-

89

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

gung westlicher Kulturkritik (d.h. durch modernititskritische Affir-
mation orientalistischer Visionen der eigenen Kultur — Igbal 1954/
1927; vgl. auch al-Attas 1978) in das Wechselspiel von Fremd- und Ei-
gendefinition, das das Projekt der Moderne hervorbrachte, einge-
schlossen waren (siehe hierzu das Kapitel »Islam als Selbstbegriff
nicht-westlicher Moderne«, S. 103ff.).

In den einzelnen Weltreligionen wurden dabei auch Instrumentali-
sierungsmechanismen aktiviert, die iiber den dufleren Rahmen der
symbolischen Dualisierung, Okzidentalisierung hier und Orientalisie-
rung dort, hinwegsprangen.

Bisher hat man haufig die kulturelle Instrumentalisierung vor allem
dem Medium der sich universalisierenden Massen- und Konsumkultur
zugesprochen (Pasolini 1978; Baudrillard 1982); neuerdings gewinnt
man diesen Effekten der Massenkultur auch wieder Riickverzaube-
rungswirkungen ab (Featherstone 1990, 1991).

Wir haben zu zeigen versucht, daf§ die Suche nach dem Authenti-
schen jene Entwertungsmechanismen der radikalen Bindung des Jen-
seitsdenkens an diesseitiges Interesse im Sinne des absoluten westli-
chen Rationalismus auch in nicht-westliche Zivilisationen einbaut.
Identititsdenken gibt dem Instrumentalismus auf der Ebene der
»Hochkultur« freien Lauf (Abaza/Stauth 1990). Wer den aus diesem
Paradox der Orientalisierung erwachsenden Instrumentalismus ernst
nimmt, darf eigentlich auch nicht hoffen, daf} die moderne Identitits-
politik noch auf irgendwie ungebrochenes Kulturerbe, Werte und Vi-
sionen der alten Weltreligionen zurtickgreifen kann. In diesem ent-
scheidenden Punkt halte ich Eisenstadts These, dafl das aus den Nega-
tionen sakraler Macht erwachsende Wertproblem der Kulturen der
Achsenzeit und die sikularen Institutionalisierungen weltlicher Escha-
tologien in den Groflen Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts die
Antinomien der Moderne auch in den nicht-westlichen Einzelkulturen
noch bestimme, fiir erginzungsbediirfig. So sehr Eisenstadt einerseits
das Achsenzeit-Problem und die in den Revolutionen institutionali-
sierte Legitimitit von Protest als Momente kulturtechnischer »Revolu-
tionen« begreift, so sehr bleibt er andererseits bei der Vorstellung, man
konne innere islamische Kulturvisionen insbesondere des Sektenwe-
sens fiir den modernen islamischen Fundamentalismus noch als be-
stimmend heranziehen. Die sprachlose »Militanz«, die alles nicht-isla-
misch Kodierte ausradieren will, wird so zum spezifischen Wirkungs-

90

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

problem des an symbolischen Gewalttechniken haftenden islamischen
Sektenwesens umgedeutet. Es geht hier nicht darum, Eisenstadt zu un-
recht des einseitigen »Orientalismus« anzuklagen. Zu sehr ist er sich
der Universalitit der jakobinischen Techniken gegentiber allem
»falsch« Kodierten, jener sprachlosen Militanz gegen alles »andere« in
allen modernen Regimen bewuflt. Doch bleibt diese Universalitit ge-
gentiber der Spezifitit des einzelnen Kulturausdrucks von sekundirem
Charakter. So erhellend Eisenstadts Analyse der Kulturinstrumente
des »Fundamentalismus« ist, der kulturiibergreifende Konstruktivis-
mus bleibt als Komponente des Kultur- und Traditionsradikalismus
unterbelichtet (vgl. Eisenstadt 1998). Dies gilt gleichermaflen fir die
Analyse der charismatischen Zwinge und der Erlosungsproblematik.
Sie werden fast immer nur noch aus dem Kontext der »alten«, »origi-
niren« Grundprinzipien der Einzelkulturen heraus zu verstehen ver-
sucht. Wie nun aber sind in die Analyse der diskursiven und dialo-
gisch-interaktiven Dimensionen der Rekonstruktionen »innerer« Wer-
te der verschiedenen Zivilisationen die modernen reflexiven Techniken
einzubeziehen? Die historisch-geistigen Tiefenstrukturen etwa des Is-
lams konnen doch nur als Objekte solcher Techniken und Vermitt-
lungsprozesse verstanden werden, nicht als Prinzipien, aus denen her-
aus sich die eigentlich mobilisierenden Krifte kultureller Rekonstruk-
tionsbewegungen, wie z. B. der Fundamentalismus, entwickeln. Lassen
Sie mich dies im folgenden weiter erlautern.

A

Der konstante Zwang zum Wechselspiel zwischen interkulturell defi-
nierten Wir-Gefihlen ist — wie ich behaupten mochte — zum entschei-
denden Faktor sozialen Wandels geworden. Zunichst driickt sich dies
in den verschiedenen Formen der Rekonstruktion der alten Wertgefii-
ge und Grundprinzipien der Weltzivilisationen aus. Es sind dies Re-
konstruktionen des Selbstverstindnisses, die tiber den Zugang zu den
Machtzentren entscheiden, Nihe oder Ferne zum Zentrum kodieren.
Dies alles begann mit dem Kampf um die »eigene«, »nationale« Ge-
schichte und um die Rekonstitution der Grundprinzipien religioser
Orientierung. Die postkolonialen Eliten hatten sich darin noch ganz
am Selbstbild der Unterdriicker von einst zu richten.

Die Art, wie »Europa« im Kontext islamischer Linder perzipiert
wurde, ist ein spezifischer, in gewisser Weise jedoch auch ein modell-

91

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

hafter Fall, von dem ausgehend sich die Globalisierung kultureller
Diskurse in der Nord-Siid- bzw. Ost-West-Dimension umfassend be-
leuchten liefe.

Das Bild Europas beeinflufite die auf die Ausformung nationalstaat-
licher Strukturen gerichteten Interessen der »nationalen« Eliten. Fiir
die institutionellen Prozesse, die rigide Sikularisierung des 6ffentli-
chen Lebens und die hierdurch vermittelten Prozesse der sozialen Dif-
ferenzierung stand Europa Pate (vgl. Lapidus 1985). Es ist die perzi-
pierte Vision »Europas«, die das Eigenverstindnis der islamischen
Welt tiefer gepragt hat als das eigene historische Gedachtnis oder deut-
licher: Es ist das von Europa appropriierte Geschichtsbild, das alle Re-
konstruktionen der eigenen Geschichte priagt (Laroui 1977). Die ap-
propriierte Geschichte wirkt technisierend und instrumentalisierend
zurlick. Entsprechend sind »Orientalismus« (Said 1977) und »Euro-
zentrismus« (Amin 1989) universelle Effekte der kulturellen Depriva-
tion. Wenn europiische Identititspolitik erst die Kolonisierung der
nichteuropiischen Welt moglich machte, so miindete die provozierte
Forderung nach kultureller Anerkennung der Kolonisierten in einen
radikalisierten Zwang zur Selbstbehauptung. Sie trieb die Nichteuro-
pder nicht nur zur Nachahmung, sondern auch in den Sog eines kom-
plementiren Wechselspiels: »Europa« heifdt auch, die Suche nach einer
»eigenenc, einer verlorengegangenen, »groflen« Vergangenheit poli-
tisch und kulturtechnisch zu radikalisieren. Symbole und Inhalte der
»eigenen« Kultur werden so dauerhaft mit »fremden« Mitteln rekon-
struiert. Die Politik der Gleichberechtigung hat im Zeichen antikolo-
nialen Protests neue Orientierungspunkte in den alten Zivilisationen
gesetzt. Webers alter Gedanke, dafy die Wertneutralitit des modernen
rationalistischen Funktionssystems die Suche nach und den Wettstreit
tber letzte Werte erneut provoziert, nimmt solche Prozesse reflektie-
rend vorweg. Dieser Wettkampf erklirt, warum aus dem antikolonia-
len Kampf heraus in letzter Instanz die religidsen Traditionen der »ei-
genen« Zivilisation als alternative Wertorientierung zum Westen wie-
der aufgenommen werden mufiten. So trigt der moderne Kampf um
letzte Werte auch dazu bei, den bildlichen und normativen Zivilisa-
tionsbestand zu totalisieren, selektiv einzuholen, zu erneuern und zu
befestigen. Im Riickbezug auf letzte Werte werden neue »Rationalita-
ten« als Orientierungspunkte fir politische, wirtschaftliche und gesell-

92

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

schaftliche Entwicklungen gesetzt. Dies ist ein Effekt Europas. Nicht-
westliche Kultur macht ihn sich zu eigen.

VI
»Orientalisierung« ist bereits ein soziologisch instrumentalisierter Be-
griff des europdischen Identititsdenkens und mit dem Kulturwertbal-
last europiischer Kontinuititen behaftet. Aber es geht mir hier vor al-
lem um die kulturtechnische Seite der »Orientalisierung«, um kultur-
ubergreifende »orientalistische« Konstruktionen.

Neben »Geschichte« ist — wie oben bereits angedeutet — »Religion«
eine zentrale Komponente der Identititspolitik. Zieht man die spezi-
fisch humanwissenschaftlichen Begrindungen seit dem frithen 19.
Jahrhundert in Betracht, so kann man feststellen, dafy Begegnung und
Auseinandersetzung mit den Religionen der nicht-abendlindischen
Welt — der Islam hat hier eine bedeutende Sonderstellung — eine ganz
entscheidende Dimension der Aufklirung darstellt. Nicht nur wurde,
wie von Lessing, die Toleranzidee als kulturiibergreifend ausgelegt,
sondern die Entwicklung der Menschheit als Ganzes in historisch und
religios begriindeten Zivilisationsebenen erstmals durchdacht. Die
Universalgeschichten Herders, Schlegels und Hegels setzen die per-
spektivischen Grundlagen, mit denen ein standardisiertes Zivilisa-
tionsdenken global angewandt wird. Von hier an sind es immer nur
normative Standards, die Vergleich und Interaktionsform zwischen
den Kulturen universell beherrschen. Man kann die instrumentellen
Folgen dieses Denkens am Beispiel der spezifisch deutschen human-
wissenschaftlichen Begegnung mit dem Islam erliutern. Von Anfang
an stand der Islam in einem komplementiren Verhiltnis zu den Inner-
lichkeitskonstruktionen der Aufklirung und in einem spezifischeren
Sinne der Romantik. Dabei zeigt sich, dafl der deutsche Orientalismus,
gerade weil er nur mittelbar der praktischen politischen Dominanz
diente, den Schwerpunkt nicht so sehr auf die dufierliche, selektive In-
korporation exotischer Gebilde und Symbole setzte, sondern auf der
Affirmation eigener, innerer Kulturprinzipien beruhte. Die auf Text
gebaute, hermeneutisch orientierte Fremderfahrung fithrte zur Essen-
tialisierung und sodann Kategorisierung der eigenen Werte gegeniiber
dem Fremden. Ja, das Fremde war dann nur in solchen Kategorisie-
rungen denkbar, die Selbsterfahrung zulieffen. Von Schlegel bis hin zu

93

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Weber a3t sich eine Denkfigur verfolgen, mit der einerseits der frithe
Islam als »natiirliche« Religion, als Religion der Kulturerneuerung ra-
tional begreifbar, andererseits aber der auf Basis eines wissenschaftli-
chen Lehrsystems begriindete Islam der Orthodoxie und der Bliitezeit
als alt-orientalisch, despotisch und irrational zuriickgewiesen wurde
(vgl. Stauth 1993: 101{f.). Das Beispiel des deutschen Orientalismus
des 19. Jahrhunderts vermittelt auch, daff die selektive Bestimmung
von Kulturprinzipien in der Fremdkulturerfahrung zugleich auf nach
innen wirkende Formen der Selbstkonstitution zielt. Das in dieser Zeit
aufkommende soziologische Denken blieb davon nicht unberihrt. Es
hat das theoretische Verhaltnis zum Islam in abstrakten Tiefenstruktu-
ren des Abendlandes zu reflektieren versucht (ibid.: 154ff.).

Der marokkanische Historiker Abdallah Laroui hat zum Beispiel in
einem erstmals 1967 erschienenen Buch »L’idéologie Arabe contem-
poraine« festgestellt, dafl das moderne arabische Denken sich selbst
immer nur durch das Sichabheben vom Okzident, durch die Negation
des Anderen, definiert habe und leitete davon die Forderung ab, daf§
die arabische Suche nach dem Selbst eine fundamentale Kenntnis der
Geschichte des Begriffs des Okzidents beinhalten musse (Laroui 1977:
4). Daf} nun seinerseits der Okzident sich durch die Abgrenzung zum
Orient selbst begriffen habe, war eine mit Vehemenz vorgetragene
These des Arabo-Amerikaners Edward Said (1977). Und die Verket-
tung geht so weit, dafl die Araber auf der Suche nach ihrem Selbst af-
firmativ ein vom Okzident geprigtes orientalistisches »Selbst«-Bild
iibernehmen und einem »Orientalism in reverse« (al-Azm 1981) anzu-
hingen scheinen.

VII
Unzweifelhaft schufen die wachsenden globalen Intensititen und In-
teraktionen zu den neuen Begriffen von »Geschichte« und »Religion«
eine internationale Arena kulturellen Wettbewerbs, in der ein Spiel der
Entwertung des Fachorientalismus in instrumentalisierbare Bilder der
kulturellen Rekonstruktion vor sich ging. Webers selbstreflexive
Sichtweisen stellen ein eigenes Feld der Entfaltung dieses Instrumen-
talismus dar. Die doppelt gelagerte Wirkungsgeschichte des Weber-
schen Werkes unter nicht-westlichen Intellektuellen zeigt den Weg,
auf dem sich dieser Mechanismus kulturiibergreifend durchsetzte. Ei-
nerseits bezieht sich diese Wirkungsgeschichte durchaus auf Webers

94

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

»Scheinobjektivismus«. Durch thn wurden »verstirkt nativistische, die
eigenen Kulturwerte verteidigende Stromungen gegen die Abwertung
der eigenen Traditionen« wach gerufen (Schmidt-Glintzer 1988: 82).
Man kann hier auch auf den generell affirmativen Charakter der Kul-
tursoziologie Webers hinweisen. Sie stellt in der Tat eine bedeutende
Wende zur Konstruktion eines modernen Gesellschaftsbildes und der
Bezeichnung der Charaktereigenschaften des modernen Menschen dar
(Stauth 1993a). Auf der anderen Seite ist Webers Einflufl so grof, daf§
eben nicht nur sein Scheinobjektivismus, sondern gerade auch jene an-
dere, gegeniiber der Entwicklung des okzidentalen Rationalismus so
skeptische, ja pessimistische Haltung schon lange in den Abwehr- und
Rickwendungstendenzen der nicht-westlichen Intelligenz wirksam
war. Dieser alternative Bezug zu Weber 13}t sich schon friith etwa bei
so einfluf8reichen Orientalen wie z.B. Muhammad Igbal, Fazlur Rah-
man und Syed Naguib al-Attas verfolgen (Stauth 1993¢). Die Art, wie
sowohl Webers affirmativ-objektivistische Kultursoziologie als auch
sein Kulturpessimismus die traditionalistischen Revitalisierungsstro-
mungen beeinfluflten, ist Ausdruck des sich universalisierenden Instru-
ments selbstreflexiven Denkens und bedarf sicher der detaillierteren
Beachtung in der Begriindung jeder kulturiibergreifenden Soziologie.

VIII
Eine dritte Ebene orientalisierender Rekonstruktion deutet sich jen-
seits des west-ostlich verlaufenden Bandes kultureller Wechselbezie-
hung an. Unterhalb des Mantels, den die historische Dominanz des
Westens auf die Beziehungen der Kolonialvolker untereinander legte,
fanden Austauschbewegungen zwischen den beherrschten Volkern
und ihren Kulturen statt. Die Verteilung selbstreflexiver Fragestellun-
gen fand also auch ohne den unmittelbaren Einfluff »Europas« statt,
obwohl, wie etwa im Falle des niederlindischen Islamgelehrten
Snouck Hurgronje, bei der Entwicklung einer Vorstellung von einem
richtigen Islam im Zentrum (Mekka) und einem lernbediirftigen Islam
an der Peripherie (Indonesien) dies oft nicht ohne europiische Einmi-
schung vor sich ging. Aber der Begriff der Modernitit hat dabei eine
gewisse Erosion erlitten. Es handelt sich nicht mehr um eine Einbahn-
strafle auf westliche Standards hin. Vielmehr muf§ die Diversitit inter-
regionaler und interkultureller Interaktionen auf der Stid-Siid-Schiene
stirkere Beachtung finden. Agyptische und indische Sozialphiloso-

95

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

phen und Literaten des 19. und frithen 20. Jahrhunderts spielten eine
entscheidende Rolle bei der Ausbreitung selbstreflexiven Denkens in
Asien und Afrika. Spiter, wie etwa nach der Konferenz von Bandung,
war der institutionalisierte Erfahrungsaustausch zwischen verschiede-
nen Modernisierungsprozessen ein entscheidender Faktor gegenseiti-
ger Perzeptionen (Abaza 1994). Wie der Austausch tiber Modernisie-
rungspfade in Fragen an »eigene« Kultur und Geschichte umgesetzt
wurde, entzog sich westlicher Dominanz. Das breite Feld der gegen-
seitigen Ubernahme bestimmter politischer Prinzipien, Regierungs-
und Legitimationstechniken, Definitionen von Religion, Nation etc.
stellt hier eine eigene Dimension der Modernitit dar (Robertson 1992).

Die instrumentellen und simulativen Auswirkungen der vermit-
telnden und interaktiven Aspekte des Modernititsdenkens sind noch
nicht in einer Weise untersucht worden, die den faktischen Intensiti-
ten der Globalisierung interregionalen und kulturiibergreifenden Aus-
tausches Rechnung trigt.

Globalisierung als Standardisierung von Kulturtechniken

Vielleicht lassen sich aus dem, was bisher zum Interaktionsverhiltnis
von Islam und westlichem Rationalismus gesagt wurde, einige genera-
lisierbare Wirkungsweisen der globalisierten Identititslogik bestim-
men.

Alle drei Komponenten der Rekonstruktion »innerer« Kulturwerte,
die selbstreflexive Rickblende des Fachorientalismus, die Wirkungsge-
schichte von Webers Fragen an nicht-westliche Religionen und die
perzeptiven Austauschmuster in der Siid-Siid-Dimension zeigen, daf},
wenn das Wechselspiel der Identititspolitik einmal gesetzt ist, es im-
mer eigentlich nur sekundir um innere historische Kontinuititen geht.
Hauptelement der modernen Kulturdynamik bleibt der Konstrukti-
vismus, der sich aus dem offenen, strategisch-instrumentellen Kontext
des Kulturaustausches heraus entwickelte.

Wir kénnen einerseits festhalten, dafl in allen Weltreligionen selbst-
affirmative Formationsprozesse in Prozesse der alternativen Moderni-
tatsbildung miinden. Andererseits ist die Bedeutung solcher kultureller
Transformationen fiir den Strukturwandel der Gesellschaften zu be-
stimmen.

Der instrumentell-strategische Apparat der kulturellen Rekon-

96

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

struktion und der Apparat der rekonstruierten Werte treten in Gegen-
satz zueinander. Man scheint vor einem schier unaufléslichen Dilem-
ma zu stehen: Einerseits haben wir die verschiedenen »inneren« Visio-
nen von Charisma als Grundvoraussetzung der Souverinitit in den
verschiedenen Einzelkulturen, andererseits die Vorstellung, die Mo-
derne lasse nur noch gebundenes, gewissermaflen biirokratisch »rou-
tiniertes« Charisma zu, reproduziere aber dabei einen fast allgemeinen
Zwang zum Charisma. Einerseits haben wir die alten soteriologischen
Visionen der Weltreligionen, andererseits ist das, was Tiryakian als si-
kulare Eschatologie bezeichnet, ein wichtiges Element der »Techno-
logy of Governance« des universell etablierten Nationalstaats.

Einerseits haben wir die universelle Reduktion der sozialen Kom-
munikation auf Symbol und Vision durch die neuen Medien, anderer-
seits gilt gerade das visionire und symbolische Potential als das eigent-
liche Reservoir »vormoderner« und nicht-westlicher Zivilisationen.
Lassen sich diese Widerspriiche analytisch 16sen? Es scheinen mir ein
paar vorliufige Bemerkungen angebracht.

IX

Zwang zum Charisma: Um erlduternd anzuzeigen, worum es geht, sei
auf Adorno verwiesen, der ja schon in einer frithen Schrift auf die Ge-
gensitze zwischen dem in Tat und Leid sich mit der Natur versohnen-
den Menschen einerseits, und dem verinnerlichten, sich abhebenden,
selbstreflektierten, im Grunde aber »objektlosen« Menschen heraus-
stellt. Die Eigenlogik der Entwicklung von Modernitit ist fiir Adorno
im Grunde diesem Gegensatz geschuldet. Das Paradox des Identitits-
denkens ist, daf§ es sich gewissermaflen um eine in der Not der Verein-
samung und Abgehobenheit geborene Erfindung des »objektlosen
Subjekts« handelt: Um ein notwendiges, aber immer wieder alles
»Wirkliche« verfilschendes Instrument kultureller Produktion (Ador-
no 1969/1974). Zur Konstitution des »objektlosen Subjekts« ist ein
generalisiertes, routinisiertes, charismatisches Selbstverstindnis not-
wendig, das erst die ekstatische oder ersatzekstatische Herauslosung
des Menschen aus der gegebenen Welt der Objekte und dem gelebten
Alltag ermoglicht.

Ein Beispiel der intermediiren, orientalisierenden Wirkungen der
Moderne ist das generalisierte instrumentelle Verhaltnis, das der durch
die von der universellen Einrichtung des Nationalstaats ausgehende

97

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Zwang zur Charismatisierung schuf. Teilhabe an Modernitit konnte
so oft nur tber diesen Zwang vermittelt werden.

Weber hat diese Wirkung der Moderne frith erkannt. Gesellschaft-
liche Transformation lifit sich, folgt man Weber, in einer schicksalhaf-
ten Entwicklungsgeschichte des Charismas bestimmen. Das sich im
Sinngebungsprozef} selbstversichernde Ich bedarf der duflerlich ge-
stltzten, habituellen Dauerhaltung. Hierin begriinden sich in abend-
lindischer Durchsetzungsform des Charismas unverduflerlich gewor-
dene Rechte des Individuums. Der moderne, von der Aufklirung ge-
pragte Vernunftbegriff trigt dem in sikularisierter Form des Charis-
mas Rechnung und instrumentalisiert zugleich das sozial immer brei-
ter verankerte Charisma im Dienste der Biirokratisierung. Uber das so
routinisierte Charisma konnen normative Standards im Interesse so-
zialer Bewegungen und intellektualisierter Gruppen gegen heteronome
Akteure, Handlungszusammenhinge und Traditionen geschiitzt wer-
den (Robertson 1982: 9). Fiir die komparative Bestimmung der Rolle
der Weltreligionen in diesem fiir die Moderne so entscheidenden
Transformationsprozef} ist von Bedeutung, dafl auch die modernen
buddhistischen, hinduistischen, konfuzianischen und islamischen Re-
vitalisierungsbewegungen, wie immer die konkreten Formen ihrer ge-
sellschaftlichen Einbettung auch sein mégen, eine moderne Reorientie-
rungs- und Ordnungsfunktion tibernehmen. Sie dienen, wie Riese-
brodt zu recht behauptet, der ambivalenten Funktion »Strukturprob-
leme moderner Gesellschaften, die keineswegs als gelost bezeichnet
werden konnen« zu benennen (Riesebrodt 1990: 251). In den vertikal
stark segmentierten islamischen Lindern etwa — alle mit einem hohen
agrarischen Bevolkerungsanteil und groflen ethnischen und religiosen
Minderheitsgruppen — stehen heute Fragen des Schutzes normativer
Standards als Integrations- und Ordnungsinstrumente ebenso auf der
Tagesordnung wie Stabilisierungs- und Delegitimierungsprozesse.
Dies ist keine Frage der inneren charismatischen Orientierung und der
Rationalisierungspotentiale des Islams, sondern eine Frage der Poten-
tiale seiner Instrumentalisierung. So steht der rationale Buch-Funda-
mentalismus, der an Traditionen der Orthodoxie ankniipft, heute un-
ter dem gleichen nivellierenden Zwang der Nationalstaatskultur wie
der im Sufismus begriindete charismatische Erlebnis-Fundamentalis-
mus. Entscheidend ist, daff der institutionalisierte, kompetitive Zwang
zum Charisma die Instrumente der verschirften Trennung und Ab-

98

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

grenzung solcher Traditionen erst liefert (Riesebrodt 1990: 22; vgl.
auch Gellner 1981: 131-48).

Im routinisierten Charisma des Amtes — um das es hier geht — wird
in nicht-westlicher Zivilisation ein abendlindisches Kulturwerkzeug
mit allen parodistischen und simulativen Effekten wirksam. Es wird
nunmehr aber nur als intuitives und symbolisches und nicht als in-
strumentell destruktives Charisma interpretiert.

Die komparative Soziologie der Zivilisationen blickt an der Intensi-
tit solcher Effekte vorbei, weil sie Charismaformen aus inneren Ratio-
nalisierungen von Basisprinzipien herleitet und nicht aus generalisier-
ten instrumentellen Zwingen.

Die charismatischen Notwendigkeiten der Moderne sind deshalb
neu zu bestimmen: Sie folgen einer Doppellogik. Einerseits erscheinen
die im Zeichen der modernen Selbstbehauptung aufgenommenen se-
lektiven Bezugspunkte als unbelastete, »innere« Rekonstruktionen
traditioneller Kulturbestinde, andererseits folgen sie jedoch formalen,
technischen und simulativen Mechanismen der Ausgrenzung, d.h. ei-
ner rigiden Logik der Dualisierung westlicher und 6stlicher Orientie-
rungen.

Kollektivierte Diesseitigkeit der Heilserwartung

X
Wie erkliren wir uns das Entstehen diesseitsgerichteter Heilsbewe-
gungen in einer auflerweltlich orientierten Obligationenreligion? Zu-
nichst scheint es plausibel, daf der soteriologische Heterodoxismus
der Achsenzeit auch im Islam gewirkt und ein totalistisches Sektenwe-
sen, auf gewaltmiflige Umsetzung des Heilsdenkens, hervorgebracht
habe (Eisenstadt 1994). Andererseits ist das islamische Sektenwesen
fir den modernen islamischen Fundamentalismus vollig irrelevant. Ich
neige deshalb dazu, den intermediiren und universell instrumentellen
Charakter des fundamentalistischen Heilsdenkens hervorzuheben.
Dies ist keine Frage der inneren Grundmuster des Islams oder der ein-
zelnen Weltreligionen oder der inneren Instrumentalisierung der in
ithnen angelegten Heilserwartungen und Erlosungsrichtungen. Heils-
suche und der Hinweis auf die Transzendenz weltlichen Handelns, die
Sakralisierungsversuche von Wissenschaft und Politik, sind Ausflufl

929

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

des globalisierten soteriologischen Diskurses der Moderne, nicht Er-
gebnis ungebrochener innerer Entwicklungen religiosen Denkens. Die
Instrumente der sikularen Transposition von unterschiedlichen For-
men der Heilsgewiflheit in Recht und Wissenschaft etwa, die die Mo-
derne anbietet, ist eine Losungstechnik, die in allen Weltreligionen
wirkt. Die Richtungen der kulturellen Losungen, die sie hervorbringt,
stellen auch noch die orientalischen sakral-spiritualistischen Revitali-
sierungen unter den kompetitiven Bedeutungszusammenhang univer-
sellen Ringens um sikulare Wertrationalititen. Es ist diese Doppel-
struktur, die kulturelle Globalisierung bedingt, nicht einseitiger Siku-
larismus.

XI

Im Wechselspiel des Kulturaustausches werden Basisprinzipien der
Zivilisationen zu Hiilsen, zu leeren Formeln der Selbstbestitigung der
Akteure. Sie verlieren damit auch ihren inneren orientierenden Cha-
rakter. Mir scheint es gerade aus dieser Perspektive notwendig, kultur-
Ubergreifende Sozialforschung an der Tatsache dieses Formenwandels
festzumachen, d.h. an den referentiellen Techniken interkulturell ge-
pragter Rekonstruktionen. Damit steht auf verschiedenen Ebenen so-
zialen Wandels der sich eigenlogisch durchsetzende, selbstreferentielle
Mechanismus des Authentizititsdenkens mit seinen selektiven Mecha-
nismen der Inkorporation und Ausgrenzung im Zentrum der Beob-
achtung.

Orientalisierung bedeutet neue lokale und nationale kulturelle Re-
konstruktionen, die die Religion tiber den durch ihren globalen Status
vermittelten Begriff erfahrt: Das eigentliche Beobachtungsfeld bleibt
dabei auf Techniken der Sikularisierung und der Resakralisierung be-
schrinkt.

Luckmanns an Troeltsch und Simmel geschultes Paradigma der Si-
kularisierung ist symptomatisch: Sikularisierung des 6ffentlichen Le-
bens steht in engem Zusammenhang mit eigenartigen Resakralisie-
rungsprozessen, insbesondere der inneren, lebensweltlichen Konstitu-
tion des modernen Individuums. Es handelt sich um eine verborgene,
in den modernen Lebensstil eingebettete Sakralitit, die, wenn sie sich
in kollektive kulturelle Konstruktionsmechanismen transformiert, das
Prinzip der inneren Heiligkeit des Individuums in ein Problem der so-
zialen Rekonstruktion der Religion verwandelt.

I00

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

Es ist kaum zu Gbersehen, dafl Orientalisierung nicht nur in den is-
lamischen Lindern vorherrscht. Religion wird auch in anderen Regio-
nen in den Kampf fiir nationale Interessen und in den Kampf um Par-
tizipation am modernen Lebensstil und strategische Affiliationen im
internationalen Wettbewerb eingebunden. Dabei spielen die Eintritts-
und Offnungspunkte in den Weltmarkt eine gewisse Rolle. Sikulari-
sierungstechniken wie die Verbannung des religiosen Ritus aus dem
offentlichen Leben, die selektive Aufnahme einzelner religioser Begrif-
fe im Dienste sikularer institutioneller Begriindungen, aber auch poli-
tische Strategien des Antikommunismus sind zunichst fiir nationale
Formierungskimpfe kennzeichnend. In diesen Kimpfen wurden aber
auch bereits die Grundlagen fiir Prozesse der Resakralisierung gelegt:
Okonomische Liberalisierung und soziale Selbstregulierung von unten
fiihrten auch zur symbolischen Uberfrachtung des 6ffentlichen Lebens
und Kollektivierung des religiosen Ritus. Am Staat vorbei wurden re-
ligios bestimmte Formen der sozialen Regulierung rehabilitiert. Lokale
Schlichtungstraditionen wurden neu in den Dienst des religidsen
Rechts gestellt. Hier miifite ein systematischer Vergleich notwendig
aufzeigen wie stark sich die unterschiedlichen sozialen Einbettungen
der islamischen Bewegungen auf die Formen der Resakralisierung
auswirken.

XII
Charismatisierung und Instituierung des religiosen Heilsdenkens be-
halten einen selbstreferentiellen Eigenwert und verbinden sich nicht
mit funktionssystemischer Rationalitit, wie die Apologien einiger
Fundamentalismus-Forscher uns glauben machen wollen (vgl. Binder
1988; vgl. auch Stauth 1993b). Im Zentrum stehen deshalb Techniken
symbolischer Rekonstruktion als Instrumente der Nationalstaatsbil-
dung und der Durchsetzung birokratischer Herrschaft. Regulative
Techniken sind sekundar. Es ist kein Widerspruch, daf§ die Instrumen-
talisierung von Charisma und Erlésung mit der imaginiren Aneignung
und symbolischen Transformation der sinnlich wahrnehmbaren Welt
einhergeht: Das blof} Konkrete, reale soziale Not und natiirliches Lei-
den verschwinden hinter dem Schleier dsthetischer und symbolischer
Reprisentationen. Perzeptionsformen natirlicher und sozialer Realitit
sind als Bargainingprozesse vor allem in der semiologischen Anthro-
pologie diskutiert worden. Dabei wurden die lokalen Wissenssysteme

I0I

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

einer Rehabilitation unterzogen. Ist der Wissenspartikularismus erst
einmal universell legitimiert, so tragt er zur Retraditionalisierung bei.
Andererseits setzt sich dieser Partikularismus selbst nur iber Mono-
polisierungen der interpretativen und imaginativen Macht durch. Es
lassen sich ganz unterschiedliche Bargainingprozesse der »Realitdt«
bestimmen: Wie sind Alltagsstrukturen, materielle Bediirfnisse und
strukturelle Konflikte in diese Prozesse eingebunden? Liegt die Beto-
nung der sozialen Kodes auf der Konstitution von Aufleralltiglichkeit
und religiéser Spiritualitit, so gerinnt der Diskurs {iber Realitdt zur
Farce symbolischer Reprisentation. Der Absolutismus visueller Re-
produktionen der Realitit bedingt so eine relative Immunisierung des
Zentrums gegeniiber alternativen Interpretationen. Der hier neu ein-
setzende Soziozentrismus 1afit nur fiir kollektive Formen der Selbstin-
terpretation Raum. Malaysia ist der exemplarische Fall, in dem sich
uber solche Prozesse eine Spiritualisierung des politischen Diskurses
im Zentrum durchgesetzt hat. Ein neues Entwicklungsmodell?

I02

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam als Selbstbegriff nicht-westlicher Modernitit*
I. Einfithrung

Die neueren Konzeptualisierungen des Verhiltnisses zwischen Islam
und Moderne, nimlich, daf§ der Fundamentalismus eine ihnlich wich-
tige Modernisierungsfunktion tibernehme, wie sie der Protestantismus
im Europa des 16. und 17. Jahrhunderts und in Amerika im ausgehen-
den 19. und beginnenden 20. Jahrhundert gehabt habe, bilden den
Hintergrund der hier aufgenommenen Beschiftigung mit islamischen
Neo-Modernisten.” Meiner Meinung nach sind solche Darstellungen
des Islams, wie sie jiingst in den verschiedensten Schattierungen vorge-
tragen wurden, ideologisch einem affirmativen Okzidentalismus zuzu-
rechnen; sie verteidigen gleichzeitig, direkt oder indirekt, den islami-
schen Fundamentalismus als notwendige und einzig legitimierte Er-
neuerungskraft islamischer Lander.’

Vor diesem Hintergrund ist es wichtig, darauf hinzuweisen, daf§ die
universelle Anwendung des Begriffs der Modernitit deren doppeldeu-
tigen Charakter als sikulare Kultur, die ungeachtet dessen ihren Ur-
sprung in der Christenheit und in christlich-theologischen Begriffen
behilt, eher verschleiert hat. Modernitit als westliche Weltsicht bein-
haltet religiose Haltungen, die im soziologischen Diskurs der Moderne
und der Modernisierung nicht-westlicher Kulturen in gewisser Hin-
sicht hintangestellt, ja geleugnet wurden. Auf diese Weise wurde Siku-
laritit als ein Gut den westlichen, und Religiositit als unauflosliches
Element den &stlichen Kulturen zugeordnet, und gewissermaflen auf
einer subtileren Ebene der eigene historische »Fundamentalismus«
(der Sikularisierung erst ermoglichte) in die Prinzipien des kulturell
»anderen« hinein konzeptualisiert.* In dieser Form des wissenschaft-
lichen Dialogs liegt noch ein zweites Problem. Modernisierungstheo-
retische Darstellungen des Verhiltnisses von Islam und Modernitit
nehmen die intrinsischen Versuche muslimischer Denker, eine eigen-
standige islamische Modernitit zu konzeptualisieren, kaum ernst und
tberlassen diese dann selbst dem breiten Feld fundamentalistischer
Aneignungen. Es gab eine Generation islamischer modernistischer
Denker der spiten 60er und der frithen 70er Jahre, die dazu bereit wa-
ren, einen modernisierenden Standpunkt innerhalb des Islams zu ent-
wickeln, indem sie die Positionen von fritheren Modernisierungsver-

103

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

suchen sowie die Entwicklungsnotwendigkeiten und emanzipatori-
schen Anspriiche fritherer Perioden tiberdachten. Es ist kennzeich-
nend fur die Form des Dialogs zwischen Islam und westlicher Moder-
ne, dafl dieser Standpunkt weitgehend vernachlissigt worden ist. Man
1388t es geschehen, daf} er stillschweigend vom Fundamentalismus ver-
einnahmt wird, so als wire nichtfundamentalistische Modernisierung
ein nicht zu realisierendes Paradox.

Mit diesen Ausfithrungen mochte ich auf Fazlur Rahman®, Malik
Bennabi® und Ali Shari’ati’ hinweisen, die eine Generation intrin-
sisch islamischer Theoretiker der Moderne mit einer einmalig unab-
hiangigen Haltung vertreten. Sie haben je individuell verschiedene Me-
thoden der modernen Konzeptualisierung des Islams entwickelt, in-
dem sie Grundbegriffe soziologischer Theorien der Moderne aufgrif-
fen und islamisches Denken vor dem Hintergrund dieser Begriffe neu
bestimmten. Zum besseren Verstindnis werde ich mich darauf be-
schranken, Fazlur Rahmans akademisches und pragmatisches Konzept
der islamischen Modernitit zu skizzieren und die Befreiungsphiloso-
phien von Malik Bennabi und Ali Shari’ati nur bruchstiickhaft zu
konnotieren.

In Fortfiihrung zu meinen Ausfithrungen iiber die doppeldeutige
Verbindung zwischen Religion und Modernitit mochte ich den Begriff
der islamischen Modernitit untersuchen und die Frage aufgreifen, wa-
rum seine fundamentalistische Aneignung so ungebrochen moglich ist.
Ich schlage hier, ausgehend von Fazlur Rahman, drei theorierelevante
Bereiche, nimlich »islamische Rationalitit«, »islamische Identitéitsbil-
dung« und »islamische Sozialordnung« als die zentralen Diskussions-
punkte vor, die die islamischen Modernititstheoretiker selbst beschif-
tigt haben. Ich beginne mit dem Punkt des Verhiltnisses von Islam
und sozialer Ordnung.

II. Modernitit und die Krise sozialer Ordnung

Soziologische Betrachtung als Ausgangspunkt und die Konstruktion
islamisch-sozialtheoretischer Begriffe als Gegenstand setzen voraus,
dafl wir uns des ambivalenten Verhiltnisses bewufit bleiben, das die
Soziologie in bezug auf die Vorstellung der sozialen Welt der Moderne
selbst hat. Sie ist gewissermaflen eine »Krisendisziplin«, erwachsen aus
einer Krise des Ubergangs und belastet mit dem Versprechen, diese zu

104

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

16sen. Sie ist somit aufs engste mit dem Problem Krise und Ordnung
in der modernen Gesellschaft verbunden.

Die sehr entschlossen universalistischen Modernititsforschungen
eines Louis Dumont und eines Shmuel N. Eisenstadt etwa haben selbst
das Ordnungsproblem in der modernen Gesellschaft als ein Ergebnis
komplementirer Beziehungen und Spannungen zwischen modernen
und vormodernen Grundorientierungen betrachtet (Dumont 1986b:
236; Eisenstadt 1979). Das bedeutet eine deutliche Kritik unilinearer
Fortschritts- und Modernisierungskonzeptionen. Das Problem mo-
derner sozialer Ordnung verlagert sich auf das Ausbalancieren der
Spannungen zwischen Moderne und Vormoderne. Die Suche nach Be-
griffen moderner Ordnung steht dann ganz im Zentrum dieses Span-
nungsverhiltnisses. Dies impliziert aber auch, daf§ die soziologischen
Modernitits- und Ordnungstheorien selbst in diesem Paradox einer
»nostalgischen« Erneuerungssuche verhaftet sind (Stauth/Turner
1988a: 27-59). Es ist deshalb kaum verwunderlich, daf§ der Diskurs tiber
Modernitit und Islam von dhnlichen Problemlagen gekennzeichnet ist.

Talcott Parsons stief} auf ein zusitzliches Problem. Die inneren Ge-
fihlsmodulierungen und kulturellen Ausdrucksweisen, die ihre spezi-
elle Bedeutung in einem Teilbereich gesellschaftlicher Organisation
haben, verlieren gerade durch die spezifische Angepafitheit an diese
differenzierte Gesellschaftswelt das Potential, als allgemein formende
Muster in einem standardisierten System breiterer gesellschaftlicher
Organisation zu fungieren. Letzteres hitte aber die Instinkte und
Emotionen der Individuen iiber die verschiedenen spezifischen Inter-
aktionsbereiche der modernen Gesellschaft hinaus generell zu regulie-
ren. Aus diesem Grunde war Parsons der Auffassung, daf} soziale Dif-
ferenzierung und die differenzierten Segmente der modernen Gesell-
schaftsstruktur nur durch einen koinzidierenden Differenzierungspro-
zefy von Normen und von Verallgemeinerungen rekonstruierter Werte
aufrechterhalten und integriert werden kann.

Wenn man die moderne Welt als eine Welt ansieht, die sich aus ge-
trennten, aber sich gegenseitig durchdringenden Feldern sozialer Ord-
nung zusammensetzt, dann besteht die Schwierigkeit darin, die integ-
rativen und flexiblen Wertmuster zu bestimmen, die iiber die Grenz-
linien der verschieden konstituierten Einzelbereiche hinaus, wie z.B.
urspringlich so gegensitzlich strukturierte Bereiche wie der Haushalt

der Grofifamilie und das Unternehmen, Giltigkeit haben. Nach Auf-

105

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

fassung von Parsons werden solche Wertmuster durch normative
Komponenten wie die Restrukturierung familialer Werte, die Religion
und das Bildungssystem neu gebildet. Sie haben sowohl eine religiose
als auch eine weltliche Bedeutung (Parsons 1971; Parsons 1991: 37-65).

Andererseits beschreibt Jirgen Habermas, der sich weniger mit
Ordnung als mit der Gultigkeit der modernen Lebensweise befaf3t,
Modernitit als eine Kulturform, die die Spannung und die grindliche
formale Trennung zwischen verschiedenen praktisch sich durchdrin-
genden Gesellschaftsbereichen, wie etwa Recht, Moral und Kunst, zu
einem wesentlichen Bestandteil gesellschaftlicher Organisation ge-
macht hat (Habermas 1983: 11). Nach Habermas ist es das differen-
zierte Zusammenspiel von individuellen Lebensmustern und institu-
tionellem Recht, das Modernitit ausmacht (Habermas 1983 /1984).

In beiden Vorstellungen moderner Ordnungen, sowohl derjenigen
von Parsons als auch in der von Habermas, stellt sich das Problem der
Spannung zwischen formaler, rechtlicher Verallgemeinerung durch
Differenzierung auf der einen Seite und auf der anderen Seite das Pro-
blem, in welchem Verhiltnis die moralische Integration der Gesell-
schaft durch Wertegeneralisierung zur rechtlichen Seite, zur Rege-
lungsstruktur, steht. Man darf deshalb davon ausgehen, daff das Span-
nungsverhiltnis zwischen der Art der Verrechtlichung und der Form
der Wertegeneralisierung ein Grundproblem moderner Gesellschafts-
ordnungen darstellt. Es gibt einen fundamentalen Punkt, in dem Par-
sons und Habermas nicht tibereinstimmen. In diesem Dissens deuten
sich zugleich zwei verschiedene Losungen an. Wihrend fiir Parsons
sich das Verhiltnis von Recht und Moral rein funktional gestaltet — die
Moral, Dinge miteinander verkiipfend, die das Recht sorgfiltig von-
einander trennt —, ist fiir Habermas die materiale Bindung von Moral
und Recht, die innere Verschrinkung von Wertegeneralisierung und
rechtlicher Formalisierung, eine notwendige Voraussetzung fir den
Bestand von moderner Gesellschaft iiberhaupt. Habermas interpretiert
Weber in Hinblick auf Parsons” funktionales Schema der Wertegenera-
lisierung und weist darauf hin, daff Weber und Parsons in der Form, in
der sie die Institutionalisierung zweckrationalen Handelns von den
Komplexen normativen Handelns trennen, an den notwendigen Inte-
grationsbediirfnissen der modernen Gesellschaft vorbeigehen. Dies
gelte auch fiir ihre Trennungen der motivationalen Grundlagen von
den moralischen und praktischen Wertbereichen. Nach Auffassung

106

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

von Habermas gefihrdet oder zerstort die materiale Rationalisierung,
die iiber soziale Bewegungen und die Umsetzung der in der Lebens-
welt sozialer Akteure verankerten Werte verursacht wird, weder die
kognitive Rationalisierung noch die Rationalitit des Rechts. Habermas
insistiert statt dessen auf dem inneren Zusammenhang zwischen der
progressiven ethischen Rationalisierung und der vollen Entfaltung al-
ler Ebenen institutionellen Handelns (Habermas 1983: 2671f.).

Es ist hier nicht mein Interesse und wire sicherlich an dieser Stelle
zu weit gegriffen, die weitreichenden Implikationen der Habermas-
schen Lesart des Begriffs der materialen Rationalitit zu entwickeln. Es
ist jedoch offensichtlich, dafl Habermas gewissermaflen in einem af-
firmativen Akt die moderne Notwendigkeit der funktionalen Ver-
flechtung von materiellen Interessen und moralischer Orientierung be-
schwort, denn — wie Habermas ja in anderem Kontext durchaus aner-
kennt — die formalisierende Selbstlogik einer Rechtsordnung steht
doch immer in einem starken Gegensatz zur kreativen Vielfalt des kul-
turellen Lebens. Habermas macht sich aber mit seinem ideellen, da-
durch aber nicht weniger einseitigen Kommunitarismus gegeniiber
Parsons in doppelter Weise verdichtig: Erstens scheint er hier eine
Gegebenheit moderner Lebensweise, namlich das Problem der Ver-
mittlung von Kultur und Recht, gewissermaflen als Theorie der Er-
neuerung durch neue Formen sozialer Bewegungen affirmativ zu be-
stitigen. Zweitens lauft er Gefahr, die normative Kraft formeller Lo-
sungen prinzipiell zu unterschitzen. Er baut auf die fundamentale
Verschrinkung von Wert- und Zweckrationalitit. Dies ist um so pro-
blematischer, als Nietzsches Kritik der Moderne gerade wegen jener
»fundamentalistischen« Verbindungen der »letztendlichen Werte« mit
»niederem Interesse« in der Dritten Welt zunehmend rezipiert und
dort zur Basis einer anti-westlichen Kritik gemacht wurde. Habermas’
Konzeptualisierung der Moderne miindet in diesem Punkt in eine fun-
damentalistische Losung. Der materiale Rationalititsbegriff, den Ha-
bermas verfolgt, stimmt mit einer fundamentalen westlichen Aussage
Uberein, die sich zwar auf eine Losung der Doppeldeutigkeiten des
moralischen Ursprungs der westlichen Modernitit bezieht, die so-
gleich jedoch unter nicht-westlichen Pramissen betrachtet in eine Poli-
tisierung und Fundamentalisierung der Religion als moderne Ideologie
(der Auslagerung »niederer Instinkte«, i.e. westlich instrumenteller
Werte) miinden muf$.

107

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Parsons’ Aussage Uber die Integrationsfunktion generalisierter
Werte bezieht sich dagegen offensichtlich auf ein viel umfassenderes
Modernititsmodell und ist wesentlich auf ein allgemeines Muster der
Modernisierung abgestellt, nicht auf die Kraft spezifischer Werte. Im
Gegensatz zu Habermas stirkt Parsons Max Webers formalen Ratio-
nalititsbegriff und unterstreicht die Verfahrenstechniken der moder-
nen Rechtssysteme als neutrale Instanzen und Bewahrer allgemeiner
Prinzipien sozialer Organisation. So schliefit er unter diesem Gesichts-
punkt die Moglichkeit, die vormodernen Klassifikationssysteme der
Anwendung Talmudischer Gesetze und des traditionellen Islamischen
Rechts, gewissermaflen ungebrochen auf die Stufe der formalen Gene-
ralisierung zu heben, aus. Doch sieht er durchaus das Potential, nicht-
westliche moralische und kulturelle Problematiken als Gegenstinde
moderner Generalisierungen umzusetzen (Parsons 1975: 48).

Fazlur Rahmans Interesse an einer innerislamisch begriindeten
Ordnung der Moderne in einer nicht-westlichen Gesellschaft galt ge-
rade dieser Problematik. Es ist dabei wichtig, sich zu vergegenwirti-
gen, daf§ er selbst mit den Grenzen, Spannungen, Windungen und An-
tagonismen der westlichen Konzeptualisierungen der Modernitit ver-
traut war. Es ist deshalb keineswegs unbegriindet zu fragen, vor wel-
chen Orientierungsproblemen ein islamischer Denker etwa am Schei-
deweg der Begriindung eines modernen islamischen Staatswesens zu
Beginn der 60er Jahre stand. Sollte er einem essentialistischen und spe-
zifisch westlichen Modernititskonzept folgen, das Recht und Morali-
tdt einer inneren Notwendigkeit entsprechend verkniipft, oder sollte er
sich an einem generalistisch funktionalen Begriff des Rechts orientie-
ren, wonach Moral nur an die Erfordernis gebunden ist, ausdifferen-
zierte Bereiche sozialen Handelns zu integrieren, Recht aber ein eigen-
standiger formaler Bereich der Notwendigkeit von Ordnung bleibt?
Habermas und Parsons sind nur die signifikantesten Protagonisten
solch unterschiedlicher Auffassungen zur modernen Gestaltung des
Verhiltnisses von Moral und Recht. Beide gehen von Weber aus und
es ist dieses spezifisch Webersche Paradoxon zwischen formaler und
materialer Rationalitit, das die Doppeldeutigkeit des Konzepts der
Moderne ausmacht. Paradoxerweise scheint der Wechsel in der Beto-
nung von ethischer zu utilitaristischer Handlungsorientierung mit der
Notwendigkeit einherzugehen, die emotionale Welt mit ethischen In-

108

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

halten zu erfilllen und der Wertbildung ein neues, moralisch-prak-
tisches Gewicht zu verleihen.

Es ist nun darauf hinzuweisen, daff dieses Paradoxon zwischen ma-
terialem rationalem Anspruch und formalrechtlicher Notwendigkeit
sozialer Integration sich noch spannungsvoller in Lindern entwickelt,
in denen das formale Recht gewissermaflen von auflen aufoktroyiert
wurde: In vielen islamischen Lindern wurde den vormodernen lokalen
Rechtsauffassungen schon frith eine moderne, wenn auch koloniale
Staatsverfassung tbergestilpt. So konnte es, wie zum Beispiel in
Agypten, dazu kommen, dafl der Code Napoléon als das biirgerliche,
die Shari’a, das islamische, als das Familienrecht, und lokale Traditio-
nen als das Recht der sozialen Gemeinschaften, urf, nebeneinander
existierten, ohne eine rationalistische Verrechtlichung zu ermoglichen,
weil auf Interessenausgleich ausgerichtete Institutionen fehlten. Dies
hat natiirlich leicht zu Vorstellungen von einem illegitimen, weil
»fremden« Recht gefiihrt, wihrend leicht alles, worin unter der Will-
kiir der Geschichte die Volksseele sich wiederfand, als rechtlich legi-
tim, weil authentischen moralischen Werten entsprechend, verteidigt
wurde. Wie immer man die Frage nach legitimen oder authentischen
Losungen beantworten will, die Existenz eines tiefen sozialen Wider-
spruchs in der formellen Anwendung des Rechts und des Rechtsbe-
wufltseins im allgemeinen forderte die Suche nach immanenten Regu-
lierungen durch kulturell gestiitzte Formen oder von Authentisierun-
gen derselben. Hier treten in der Tat die Widerspriiche zwischen bei-
den Auffassungen des Verhiltnisses von rechtlicher und moralischer
Modernisierung in Kraft: die duflere funktionale Auffassung und die
innere substantielle. Beide sind fiir einen weiterfiihrenden Diskurs
tber Islam und Modernitit hochst bedeutsam. Beide Auffassungen
haben auf das Entstehen des Modernismus im Islam einen sehr groflen
Einfluff. Die Generation von Modernisierern wie Malik Bennabi, Ali
Shari’ati und Fazlur Rahman scheint besonders in diesen Antagonis-
mus verwickelt zu sein. Bei ithrem Versuch, die Funktionalitit des Is-
lams in bezug auf die Moderne zu verstehen, warfen sie neue ethische
Fragen auf, die die gegebene emotionale Welt des Sozialen in Frage
stellten. Sie versuchten, im Spannungsfeld zwischen formaler und sub-
stantieller Rationalisierung stehend, sowohl die moderne ethische Visi-
on des Islams als auch die gegebene emotionale Welt der modernen

109

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Massengesellschaft in ein Rechts- und Regelungssystem zu harmoni-
sieren, das sie aus islamischen Vorstellungen heraus entwickelten.

Sie legten so das Fundament fir ein spezifisch islamisches Moderni-
tits-Projekt, das die inneren Entwicklungen der islamischen Weltsicht
mit den dynamischen und existentiellen Modernititserfordernissen zu
verbinden suchte. Mit Bezug auf die gegebene Problematik, eine im
postkolonialen Umschwung begriffene Gesellschaft zu fithren oder zu
lenken, ging es um die Frage, ob der Islam bei der Bewahrung gewisser
standardisierter Formen des emotionalen Lebens unter den extrem
vielfiltigen Bedingungen von gesellschaftlicher Organisation der Mo-
derne funktional sein kann. Es ging also um eine Form islamischer
Wertegeneralisierung. Dabei stellte sich das Problem, ob und wie Is-
lam als Religion, die islamischen gesetzlichen und moralischen Prinzi-
pien sich tiberhaupt den modernen gesellschaftlichen Notwendigkei-
ten 6ffnen konnen. Fazlur Rahman wies hier erstmals bewuf3t auf die
Notwendigkeit der Verbindung von utilitaristischem Denken und is-
lamischer Moral hin und suchte bewufit die dynamische Konvergenz
von nebeneinander existierenden, jedoch hiufig antagonistischen mo-
dernen und vormodernen Strukturen.

Rahman hielt das traditionelle islamische Recht, wie es von einer
riickstindigen Schicht kasuistisch denkender, orthodoxer Rechtsge-
lehrter praktiziert wurde, fiir ein Hindernis und gerade unter dem Ge-
sichtspunkt moderner gesellschaftlicher Kohirenz fiir der Generalisie-
rung gegenldufig. Er befiirwortete deshalb eine Neuinterpretation des
Koran und optierte fiir die Kritik der mittelalterlichen Rechtstheorie
und Gerichtsbarkeit, die nach seiner Meinung im Widerspruch zum
Islam selbst und seinen Lehren standen. Bezeichnenderweise hat Faz-
lur Rahman dies als ein Dilemma zwischen islamischem Modernismus
und formeller, wenn man so will, hohler Islamisierung sikularer mo-
dernistischer Strukturen bezeichnet. Die Moderne zu suchen hief} fiir
ihn, »das Gesetz direkt vom Koran abzuleiten« und zwar in soziologi-
scher Manier und in intellektuell redlicher, wahrhaftiger und prakti-
scher Weise oder — eine andere Losung, die er verwarf, die heute aber
allseitige Praxis fundamentalistischer Politik ist — »die gesetzlichen und
institutionellen Elemente, die einmal von auflerhalb im Islam tber-
nommen wurden, zu islamisieren« (Rahman 1970: 317). Er verwarf
auch die dritte mogliche Losung, nimlich die Umsetzung einer strate-
gisch-geplanten westlichen Modernitit in die nicht-westliche soziale

I10

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

Umgebung des Islams, die diese nur stirken wiirde, indem nur falsche
Ergebnisse und moralische Schwiche aufgrund eines »fremdartigen«
westlichen Standpunkts erzeugt wiirden (Rahman 1966¢: 2221.).

Aus diesem Dilemma heraus konzentriert sich Rahmans Theorie
einer modernen islamischen Gesellschaft auf drei Punkte:

1. Kritik an der »mittelalterlichen Scholastik« der religiosen Orthodo-
xie, an ihrer ritualistischen Interpretation des Korans und an ihrer
formalistischen Anwendung des islamischen Rechts.

2. Entwicklung einer dynamischen Neuinterpretation des Korans, die
eine diesseitige und immanente Vorstellung von Gott aufzeigt.

3. Wiedereinsetzung — wie er es meint — des urspriinglichen ethischen
Utilitarismus im Islam.

Die intellektuelle Promiskuitit des islamischen intellektuellen Ortho-
doxismus, wurde Rahman dadurch deutlich, dafl in Folge der Abgeho-
benheit der ‘wlama, des traditionellen islamischen Rechts- und Gottes-
gelehrtentums, hier nur in unbeholfener Form auf die Moderne einge-
gangen und lediglich auf unverbindliche Rationalitit, auf bloff duflere
Wissenschaft und Technologie, auf abstrakte Freiheit, Liberalismus
und Individualismus spekuliert wurde, in toto auf etwas, das man in
katholischer Manier problemlos inkorporieren konnte, ohne damit Ri-
tus und Ethos des »wahren« Islams ernsthaft zu tangieren. Nach Rah-
mans’ Ansicht fehlt es einem so verstandenen Modernismus »an jegli-
cher Rechtfertigung tiber sich selbst hinaus« (Rahman 1966¢: 223).
Aus diesem Grunde glaubte er, daf} die ‘wlama nur die moralische
Grundlage fiir die militanten Reaktionen jener frithen Fundamentali-
sten wie der Salafi-Bewegung in Agypten und der »Moslem-Bruder-
schaft« legte. Rahmans Gedanken in bezug auf ein mogliches islami-
sches Fundament moderner Gesetzgebung fiihren zu einer komplizier-
ten rationalen, aber antisikularen Konstruktion; antisikular aus der in-
strumentellen Uberlegung, daf§ Sikularismus unter den gegebenen Be-
dingungen nur die Positionen der Orthodoxen und der Fundamenta-
listen starkt.

Unter diesem instrumentellen Gesichtspunkt sollte der Islam nicht
als anti-westliche Ideologie dienen. Der Islam darf nicht zum Mittel
verkommen, die Welt vor den Fehlleistungen des Westens zu retten.
Und doch tritt Rahman gegen den Universalismusanspruch der westli-

ITI

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

chen Moderne an und empfindet es als einen Skandal der Geschichte,
dafl das kulturelle System des Westens sich als »eine ideale Kultur fiir
die gesamte menschliche Rasse« darstellt und sich zugleich ohne
Scham »allen anderen aufdringen kann« (Rahman 1980a).

Er sucht geschickt nach einem Mittelweg zwischen dem westlichen
Sikularismus und den katholischen, »modernen« Antworten der tradi-
tionellen religiosen Orthodoxie. Fiir ihn sind weder Sikularisierung
des Islams noch der unverbindliche Katholizismus der Orthodoxie
Losungen, die als Basis fiir die Entfaltung einer spezifisch islamischen
Modernitit herhalten konnen. Der intellektuell interessante, schwieri-
ge Weg, den er statt dessen beschreitet, fihrt zunichst zu einer kriti-
schen, historischen, aber islamisch begriindeten Neu-Interpretation
des Korans. Er folgt damit der Forderung seines Lehrers, H. A.R.
Gibb, des grofien englischen Orientalisten, nach mehr theologischem
Gehalt, der dem religiosen Modernismus des Islams fehle. Gibb hatte
behauptet, »dafl dieser (der religiose Gehalt des islamischen Moder-
nismus) in den Argumenten und Polemiken der ‘ulama gegen die Ver-
breitung des Sikularismus« eher zum Ausdruck komme »als in den
aktuellen Biichern und Aufsitzen modernistischer Denker« (Gibb
1975: 60).

Rahman wollte dieser Sachlage zweifellos mit dem Entwurf einer
programmatisch theologischen Modernitit ein Ende setzen. Er beruft
sich auf die ungebrochene Lebendigkeit des Islams. Weltliche Erzie-
hung und die westlichen Lebensgewohnheiten haben die Akzeptanz
der grundlegenden theologischen Doktrinen des Islams nicht beein-
trichtigt. Er ist deshalb der Meinung, dafl die blof8 duflerliche Auf-
nahme des westlichen Rationalismus in die islamische Theologie fiir
den Gldubigen nur den Wahrheitsgehalt der Religion reduzieren muf3-
te. Islamischer Modernismus heifit deshalb nicht Ubernahme des west-
lichen Rationalismus, die Konzeptualisierung des Projekts »islami-
scher Modernismus« bedarf vielmehr einer spezifisch nicht-westlichen
islamischen Antwort. Es sollte sich also um eine nicht-westliche Neu-
schopfung von Denkweise und Lebensform handeln.

Wenn Gibb beobachtete, daf} der Islam durch die Ubernahme von
»humanistischen oder anderen Werten, die sich in der westlichen Welt
manifestiert haben« (Gibb 1975: 51), eine Art von »doppelter Gesin-
nung« entwickelt habe, so stellt Rahman dieser »doublemindedness«

I12

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

der konventionellen moslemischen Modernisten den Versuch entge-
gen, den Standort des islamischen Modernismus nicht nur auf der
Ebene einer »neuen Spannung, die von auflen in die islamische Gedan-
kenwelt hineingebracht wurde«, zu bestimmen, sondern vielmehr
vermittels einer »neuen theoretischen Fragestellung« (Gibb 1975: 51).
Es handelt sich dabei um die grundlegende Frage einer modernen is-
lamischen Lebensordnung und um die damit verbundene innere ethi-
sche Orientierung. Es sei damit aufzuhoren, daff man im Namen des
Islams jede Neuformulierung ethischer Prinzipien zuriickweise und
damit jeden gesellschaftlichen Wandel ablehne. Wenn man sich dem
Uulitarismus in der Ethik widersetze, dann sei Modernitit, die gesell-
schaftliche Ordnung des modernen Menschen, mit einer spezifisch
moslemischen ethischen, philosophischen und dogmatischen Begriin-
dung nicht mehr moglich. Die orthodoxen Dogmatiker, die die Hei-
ligkeit der traditionellen gesellschaftlichen Institutionen verteidigen,
stehen so fir Rahman in starkem Gegensatz zur groflen Anzahl mo-
derner Muslime, die ihre Religion praktizieren und zugleich die Not-
wendigkeit zur Verinderung der praktischen Verpflichtungen in der
modernen Welt sehen und die gewillt sind, tiber sozialen Wandel und
den Wandel der Stellung islamischer Institutionen in der Gesellschaft
zu diskutieren.

Gibb hatte noch die islamischen Modernisten als diejenigen defi-
niert, die bereit sind, die Glaubensgrundlagen zu tberprifen. Fazlur
Rahman, Malik Bennabi und Ali Shari’ati stellen dagegen die Glau-
bensgrundlagen des Islams in den Kontext innerer rationalistischer Af-
firmationen. Rahman beharrte — in der Sache der pragmatischen Sicht
eines angelsichsischen Gelehrten verpflichtet — auf der islamischen
Fundierung der Errungenschaften des modernen Lebens und moder-
ner Institutionen, wihrend die »Befreiungs-Theologen« Bennabi und
Shari’ati beide wihrend ihres Studiums in Frankreich eine entschiede-
nere Vorliebe fiir die philosophische Fundamentalkritik der westlichen
Moderne entwickelt hatten (Shari’ati 1980a; Bennabi 1980). Neben der
Kritik am frivolen Monopol der orthodoxen ‘ulama auf den »Text«
verfocht Rahman die Idee einer dynamischen Rekonstruktion der Ge-
sellschaft, die auf einer tragbaren Verbindung mit der islamischen Vor-
stellung der Gegenwart Gottes gegriindet ist.® Mit der Auffassung
von einem Gott, der in dieser Welt immanent, ja prisent ist, be-

113

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

schriankt sich Rahman auf eine substantivistische islamische Sichtweise
der Moderne, die den Sikularismus, nicht aber die Funktion sikularer
Institutionen zu ihrem Feind erklirt.”

Dennoch ist darauf hinzuweisen, daff Rahmans Forderung nach ei-
ner Auseinandersetzung des islamisch-ethischen Prinzips mit den
Notwendigkeiten der modernen Welt aufrichtig die Forderung nach
einem ethischen Fundament moderner gesellschaftspolitischer Mecha-
nismen beinhaltet. Aber er muf} dies in eine — wenn auch fachorientier-
te — theologische Sprache tibersetzen. Hier wird das Dilemma seines
Modernismus deutlich, denn in der Verbindung von kartesianischen
Technologien mit einer anti-westlichen Religionskultur liegt der fun-
damentalistische Sprung. In der Praxis ist es immer die Religionskul-
tur, die die Techniken des Denkens zu absorbieren vermag,.

Rahman z.B. folgt einem instrumentellen Pragmatismus, wenn er
den Monotheismus im Sinne eines modernen Egalitarismus definiert:

»In den Augen des Korans wird Monotheismus nur sinnvoll, wenn er in die
moralische Konsequenz der grundsitzlichen Gleichheit der Menschen miindet.
Ohne diese Konsequenz wird der Monotheismus sinnlos und er ist in der Tat

monolateral, d.h. Anbetung nur eines einzigen Wesens. «'°

(Rahman 1967a: 105)

Aber damit wird ein unmittelbarer Anspruch der Religion nach Ge-
staltung der gesellschaftlichen Wirklichkeit geweckt. In voller Uber-
einstimmung mit Igbals soziologischer Rekonstruktion des Islams —
und damit doch weit hinter den faktischen Grad gesellschaftlicher Sa-
kularisierung zurtickfallend — insistiert Rahman darauf, daf} »der Islam
urspriinglich eine >Gesellschaftsreligion« ist« (Rahman 1966b: 319) und
dal es »das Hauptziel des Korans ist, eine moralische Gesellschafts-
ordnung zu schaffen« (Rahman 1966c: 222). Rahmans’ Anregung'’,
die Gesellschaft als eine gottliche Institution zu sehen, wird auch von
den islamischen Fundamentalisten geteilt (z. B. Faruqi 1980).
Schlieflich verfolgt Rahman aber die Absicht, den moralischen Uti-
litarismus des frithen Islams wiederauferstehen zu lassen. Ohne diesen
wire die Weltanpassung des Islams in der Nachzeit der frithen Erobe-
rungen und die »Islamisierung« der beherrschten Vélker und Kulturen
nicht moglich gewesen. Es war die instrumentelle Machtgestaltung der

114

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

frihen Muslime in den Jahrhunderten der Eroberung und der Dog-
menformulierung, die das Uberleben des Islams und den Aufbau der
islamischen Zivilisation ermoglichten. Es darf hier nicht vergessen
werden: Auch in dieser neuen Begriindung des ethischen Utilitarismus
im Islam bleibt das Uberleben der Religion hochstes Ziel.

Ahnliche soziologische Tendenzen und kartesianische Technolo-
gien sind bei Bennabi und Shari’ati zu finden (Bennabi 1991a: 111;
Shari’ati 1979). Der Koran stellt gewisse fundamentale gesellschaftliche
Organisationsprinzipien auf: Soziale Gerechtigkeit, Kooperation,
Briiderlichkeit und Selbstaufopferung zum Wohle der Allgemeinheit.
Er ist damit auf eine sinnvolle und positive Gleichheit unter den Men-
schen gerichtet. Nur von hier aus kann sich der Islam behaupten und
sich utilitaristisch in weltlichen Bereichen mit einer diesseitsgerichte-
ten Anschauung entwickeln. Um die anvisierte Gesellschaft zustande-
zubringen, mussen effektive Institutionen geschaffen werden, die ein
geeignetes Instrument zur Durchsetzung gesellschaftlicher Werte und
Ideale sein konnen.

»Die vom Islam angestrebte Gesellschaft ist eine entschlossen geftihrte Gesell-
schaft und nicht eine bewuf}t alleingelassene oder vernachlissigte (freie<) Ge-
sellschaft, in der jeder denkt, er sei auf sich gestellt, wie das in einigen der so-
genannten Wohlfahrtsstaaten des zeitgendssischen Westens der Fall ist. Soziale
Gerechtigkeit bedeutet im Islam ein positives Eingebundensein in die Gesell-
schaft.«

(F. Rahman 1966: 320)

Von diesem Standpunkt aus betrachtet wird der Islam zu einer neuen
kommunalistischen Ideologie, mit der ein neues, ein modernes Sozial-
gefiige geformt werden kann (Shari’ati 1980a).

Es wire zu naiv zu behaupten, daf Rahmans® Anti-Sikularismus
auf einer Fehlinterpretation von Gibbs’ subtiler moralischer Bestim-
mung der Moderne beruhe. Doch in der Tat, Gibb nahm spitere Neu-
interpretationen des Verhiltnisses von Tradition und Moderne vorweg
und wirkte hier auch fiir Rahman mit Aufforderungen wie der folgen-
den befruchtend: dafl Moderne auch bedeute, »den Geist der hohen
Werte und das innere moralische Gefiihl, das wir die >Stimme des Ge-
wissens< nennen, am Leben zu erhalten« (Gibb 1975: 531.).

11§

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Wenn Rahman versuchg, in soziologisch einwandfreier und intel-
lektuell redlicher Manier »das Gesetz direkt vom Koran abzuleitenx,
so liegt darin eine unzutreffende Identifizierung von Sikularismus mit
Unmoral. An dieser Stelle verfillt er doch in eine Methode, »legale und
institutionelle Gegebenheiten, die einfach von auflerhalb des Islams
iibernommen wurden, zu islamisieren« (Rahman 1970: 332f.), die er
andererseits zurickwies und die heute Dreh- und Angelpunkt fiir die
fundamentalistischen Bewegungen sind: weg von der Modernisierung
der Religion hin zur Islamisierung der Modernitit.

Er selbst blieb dennoch der Auffassung treu, daf} die intellektuelle
Umsetzung dieser Probleme in eine kritische Neuformulierung des
Islams miinden miisse; nicht in eine religios begriindete Abschaffung
der Moderne. Bei seiner Suche nach »einer geeigneten Darstellung des
Islams, die fiir eine moderne Anschauung akzeptabel und relevant sein
konnte« (Rahman 1966a: 253) verstirkte jedoch der modernistische
Immanismus und Antisikularismus, der in seinen spiteren Werken of-
fensichtlicher wurde (Rahman 1980a; Rahman 1982), die Dreh- und
Angelpunkte des heutigen fundamentalistischen Diskurses, auch wenn
das ganz unbeabsichtigt und indirekt geschah.

Am Problem der gesellschaftstechnischen Umsetzung solcher Prin-
zipien wird deutlich, wie kritisch heute die stillschweigende Uberein-
kunft von Orientalisten und christlichen Theologen zu sehen ist: Sie
interpretieren Fundamentalismus als fundamentalen religiosen Ratio-
nalismus und bleiben doch blind gegentiber den verheerenden irratio-
nalen, sozialen und politischen Auswirkungen der unreflektierten
Umsetzung islamischer Urvisionen. Rahman wuflte in der Tat, was der
radikale Gebrauch seines islamischen Rationalismus bedeuten konnte,
und glaubte doch, er konne dem mit Forderungen wie dieser zuvor-
kommen:

»Bei der Durchfithrung dieser Aufgabe der Reformulierung (des Islams und
der Gesellschaft) wird ein fundamentaleres Bediirfnis befriedigt werden miis-
sen, wenn die islamische Theologie und islamisches Recht nicht einfach den
Forderungen des modernen Menschen und der modernen Gesellschaft mit den
nihilistischen und demoralisierenden Wirkungen des krassen Sikularismus er-
liegen sollen: Die Reform muf} den spezifisch moralischen und religiosen Emo-

116

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

tionen einen gebiihrenden Platz einrdumen und sie miissen als ein integrales
Element ihr einverleibt werden.«
(Rahman 1966a: 254)"2

III. Das Vermichtnis von islamischer Rationalitit und Vernunft

Gibt es etwas, das man »islamische Rationalitit« nennen konnte? Im
islamischen Denken ist das menschliche Streben und Trachten mit dem
Willen Gottes unmittelbar verbunden. Gott ist das Vordringlichste
und Wichtigste. Er beinhaltet alles und ist doch erst durch den Men-
schen der wirkliche Inhalt der Natur (Rahman 1966a). Es ist fiir die
westliche Auffassung schwierig, in einer solchen Gottesvorstellung, in
der die gottliche Bestimmung des menschlichen Verstandes zur Bedin-
gung und der Mensch zu einem unmittelbaren Vollstrecker des gottli-
chen Willens wird, einen redlichen modernen, rationalen und autono-
men Standpunkt des Individuums zu erkennen. Rahman geht einen
Schritt weiter: Die Ordnung im Universum setzt die Immanenz Got-
tes voraus (Rahman 1967b). Hier sucht Rahman eine religiose Platt-
form, von der aus er das rationale Prinzip fiir sozialen Wandel und fir
Kontinuitit und Ordnung umsetzen kann. Er fundiert einen inneren
islamischen Rationalisierungsprozefl im Dogma, in der Entwicklungs-
geschichte der islamischen Institutionen und in den Weltanschauungen
der sozioreligidsen Bewegungen des 18. und 19. Jahrhunderts, wie die
Wahabi-, die Senussi- und die Babi-Bewegungen. Etwas scheint in die-
sen islamischen Bewegungen dem zu entsprechen, was sich zwei Jahr-
hunderte frither in der Christenheit ereignete, nimlich das Sich-
Durchsetzen eines neuen Geistes der Freiheit.

Igbal hatte vor Rahman diese Bewegungen als die Heraufkunft ei-
nes arabischen bzw. persischen »Protestantismus« angekiindigt (Igbal
1954: 12). Dies ist insofern interessant als in den letzten Jahren die
Orientalisten und Soziologen eine gewisse Vorliebe fiir Themen wie
»Islamischer Protestantismus« und »Islamische Rationalitit« gezeigt
haben. Igbal hatte »seinen Weber« gelesen, und hier wird in der Tat
deutlich, wie sehr die wissenschaftliche Betrachtung solcher Themen
von kulturiibergreifenden Wechselbeziehungen zwischen islamischen
Denkern und dem Westen abhingig ist (Peters 1987; Goldberg 1991).

117

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

In der Begriindung des Begriffs der islamischen Rationalitit gibt es
starke Parallelen zwischen Igbal und Rahman. Fiir beide spiegeln diese
islamischen »protestantischen« Bewegungen erstens eine — objektiv ei-
genstindige — innere islamische Reaktion auf die Dekadenz der Or-
thodoxie sowie einen inneren Drang zur Revitalisierung des klassi-
schen islamischen Rationalismus wider, der auf 7jtibad und einer freien
Interpretation des Korans beruht. Igbal und Rahman sind zweitens
der Uberzeugung, dafl der Sufismus den islamischen Asketismus, die
Freidenkerei und Spiritualitdt des islamischen Rationalismus (hier auf
die persische Tradition anspielend, mit der sie sich beide beschaftigt
hatten) gegeniiber der totalen und fatalistischen Auflerweltlichkeit des
orthodoxen >Klerus« wiedererweckt habe. Sie verstehen die ritualisti-
schen Auswiichse der Orthodoxie aus dem Zwang heraus, seit dem 13.
Jahrhundert in Zeiten des Niedergangs und der Invasionen Fremder
ein geregeltes gesellschaftliches Leben zu erhalten. Sie sind deshalb
drittens der Ansicht, dafl der in diesen Bewegungen zum Ausdruck
kommende Rationalismus sich gegen die Nachteile dieses Ritualismus
der Orthodoxie wende. Von hier aus entwickelt Rahman die Forde-
rung nach einer Konvergenz zwischen Prophetie und Rationalitit,
wobei die prophetischen Krifte im Islam als eine Quelle der Indivi-
duation verstanden werden."” Unter diesem Blickwinkel bedeutete die
sufistische Vorstellung des sich im Geiste des Propheten auf sich selbst
besinnenden Menschen eine rationalistische Entwicklung und den hi-
storischen Durchbruch von geistigen Prinzipien, die das Potential da-
fiir lieferten, daf§ eine unbewegliche und tiberorganisierte orientalische
Gesellschaft zu {iberwinden ist (Iqbal 1954: 149f£.)."

In der spiritualistischen Tradition der dem Protestantismus dhnli-
chen Erneuerungsbewegungen und Schulen im Islam des 17. und 18.
Jahrhunderts wurden so innere Grundlagen fir einen eigenstindigen
islamischen Rationalismus gelegt, der lange vor der Einwirkung des
westlichen Modernismus im Islam wirkte. Darin liege eine besondere
nicht-westliche Form des Rationalismus, die sich auf asketische Dies-
seits-gerichtete Spiritualitdt, Freiheit und Individualitit als authenti-
sche islamische Prinzipien beruft."” So wird hier in bezug auf die isla-
mischen sozialen Bewegungen eine Theorie islamischer Modernitit
entwickelt, die sich iiber die Denkanstofie des klassischen, vor allem in
Agypten entwickelten islamischen Modernismus hinwegsetzt. Es ist
dies ein sich im Werk Igbals schon ankiindigender Entwurf, der isla-

118

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

mische Modernitit neu, gewissermaflen in einer methodischen Ver-
bindung von indisch-persischer Spiritualitit und dem pragmatischen
Denken angelsichsischer Orientalisten zu begriinden sucht.

Die islamische Orthodoxie hat lange Zeit jeden Hinweis auf ratio-
nalistische Tendenzen im Islam als »Griechenland-versessen« oder
»West-versessen« abgelehnt. Igbal entwickelte dagegen einen neuen
Trend, der den islamischen Institutionalismus, Dynamismus und Exi-
stentialismus mit kulturkritischen Stromungen im Westen in Verbin-
dung brachte (Rahman 1972: 43ff.). Rahman stand dieser kulturkriti-
schen Tendenz eher kritisch gegeniiber. Im Vorgriff auf seinen eigenen
Versuch, Islam mit rationalem Pragmatismus auszustatten, kritisierte
er Igbals kulturkritische Neigungen als eine Wiederbelebung eher
riickstindigen Denkens, das nicht in der Lage sei, Vernunft und mo-
dernen Dynamismus miteinander in Einklang zu bringen (Rahman
1972: 45). Rahman argumentierte, daf} die Idee der zweckorientierten
Rationalitit, die Igbal fiir den Islam zu gewinnen suchte, andererseits
seiner aus Bergsons Lebensphilosophie tibernommenen Vorstellung
von einer Welt ohne Ziel und Zweck widerspreche. Solche Kritik zeigt
Rahmans Intention, Bergson — wie tiberhaupt jedwede als irrational
verstandene Kulturkritik, die unter anderem durch Igbal unter moder-
nen islamischen Denkern grofen Einfluf§ gewann'® — aus dem Diskurs
der islamischen Moderne herauszuhalten.

Man konnte Igbals Philosophie in gewisser Weise als eine Vorweg-
nahme des modernen Konstruktivismus bezeichnen. Im Begriff des
Prophetentums sieht er die Vorstellung entwickelt, daff das Selbst die
einzige Realitdt in der Welt sei. Igbal suchte nach einem rationalisti-
schen Begriff der Prophetie, der als eine Vorform des modernen
Selbstbewufitseins begriindet werden kénnte."” Von hier aus liefe sich
ein spezifisch islamischer Vernunftbegriff konzipieren, der nichtratio-
nale Bewufltseinszustinde und Erkenntnissteigerungen einbeziehen
kann (Dar 1972). Andererseits war sich Igbal sehr wohl der Grenzen
bewuflt, einen derartigen islamischen Modernismus mit der Doktrin
der absoluten Wahrhaftigkeit des Korans als Gottes Wort und der von
der Orthodoxie formulierten islamischen Lehre insgesamt in Einklang
zu bringen. So sehr Gibb spiter mit seiner Forderung nach einer isla-
misch gehaltvollen Moderne intrinsisch islamische Optionen provo-
zieren sollte, so sehr machte er sich hier tiber fruchtlose Denkversuche
kultureller Habenichtse lustig: islamische Utopien mit einer »romanti-

119

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

schen Wolke« verhingt. Gibb nimmt einiges von jenen Fehlentwick-
lungen vorweg, denen der Neo-Modernismus Igbals und Rahmans un-
terlag. Fir ihn trug der Diskurs Giber islamischen intellektuellen In-
tegrismus nichts dazu bei, den Kardinalfehler allen modernistischen
(islamischen) Gedankenguts zu korrigieren, aber viel, thn zu bestati-
gen, »d.h. nimlich, man mag sich seine eigene Religion schmieden
konnen, aber solange man mit einer historisch gewachsenen religiosen
Gemeinschaft zu tun hat, ist die Tatsache, daff man solche Ideen
schmiedet, selbst ein Zeugnis von Unreife und geistiger Anmaflung«
(Igbal 1954: 84)."

IV. Individualismus und die Bildung des modernen Selbst

Der fundamentalistische Diskurs iiber gesellschaftliche Islamisierung,
sofern er Uberhaupt intellektuell orientiert ist, hat sich Rahmans Kon-
zeptualisierung der islamischen Moderne stillschweigend zu eigen ge-
macht. Untergegangen sind dabei allerdings Rahmans Vorstellungen
zur gesellschaftlichen Stellung des Individuums als primarer Topos so-
zialer Verantwortung,"

Rahmans islamischer Begriff bestimmt das Individuum als eine von
Gott eingesetzte, eine beauftragte Person, die im tagwa, in Gottes-
furcht, in Frommigkeit und Selbstdisziplin lebt. Sie ist dazu bestimmt,
fir eine hohere Wahrheit einzutreten. Dies ist ein hochst religioser
und zugleich intellekteller Begriff des Individuums. Rahman insistiert
zugleich auf der Spannung zwischen Individuum, Gott und Gesell-
schaft. Aus dieser Spannung will er ein fortschrittliches Entwicklungs-
konzept entwickeln: tagwa als ein dynamisches Konzept, das auf die
Losung dieser Spannung hinarbeitet, und damit fir das Individuum
ein Element der Kraftschopfung wird (Rahman 1966a: 322).

Es ist diese Spannkraft, die, dhnlich wie Webers Spannung zwischen
Kirche und Staat, weltlicher und aulerweltlicher Orientierung, das
progressive Element in Rahmans Konzept des islamischem Modernis-
mus ausmacht. Dieses wird jedoch in den fundamentalistischen Per-
zeptionen der Moderne weitgehend unterdriickt. Dort gilt nicht Span-
nung zwischen Widerspriichen, sondern Konstruktion einer Gesamt-
heit der menschlichen Gemeinschaft und des Sozialen als ein dem We-
sen der Menschheit entsprechendes Prinzip (Faruqi 1980).

So hat Rahman eine interessante These iiber den Egalitarismus in

120

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

bezug auf die absolute monotheistische Auffassung von Gott ausgear-
beitet, die als Antwort auf Webers Abschaffung der Theodizee im Is-
lam betrachtet werden konnte (vgl. Weber 1947: 550). Obwohl der
Monotheismus, so sein Hinwetis, als Begriff essentielle Gleichheit vor-
aussetzt und so notwendig Auswirkungen auf die Entwicklung sozio-
6konomischer und philosophischer Begriffe der Gerechtigkeit hat,”
impliziert er im Islam die islamische Komplementaritit von Gleichheit
und gesellschaftlicher Verantwortung des Individuums, die zu einer
Spannung zwischen den Forderungen des einzelnen und denen der
kollektiven Institutionen, besonders des Staates und seiner Gesetzge-
bung, fihrt. Sufismus ist nach Henri Corbin Ausdruck einer grofien
individuellen Rebellion gegen den iibersozialisierten Ethos der offizi-
ellen Orthodoxie; dieser wird letztendlich in der Uberregulierung des
Lebens einem moralischen Nihilismus unterworfen, den der Sufismus
zu Uberwinden sucht. Wie Corbin definiert Rahman den Sufismus als
Reaktion auf die »Gesellschaftsreligion«, die der Islam ist (Rahman
1966a: 325; Corbin 1958). Hierin konstituiert sich ein kulturell kreati-
ver Antagonismus zwischen dem allmichtigen Gott und dem Indivi-
duum, das die Wahl hat und dem Eigenverantwortung gegeben ist. In
diesem Widerspruch sieht Fazlur Rahman die hochste Ebene morali-
scher Integritit begriindet — in der Reaktivierung dieses Widerspruchs
eine geeignete Mafinahme gegen den Ritualismus und die Selbstgerech-
tigkeit des orthodoxen islamischen Intellektualismus (vgl. auch
Shari’ati 1991). Viel umfassender noch: das Universum offenbart im
Widerspruch zwischen Individuum und Gesellschaft eine urspriingli-
che dynamische Kraft, die zweckvoll und gut ist, eine Wendung des
Problems, die derjenigen der philosophischen Anthropologie etwa
Gehlens durchaus vergleichbar ist.

Das Schicksal des Individuums ist so mit einer islamisch evolutio-
nistischen Perspektive verbunden. Der Mensch ist gezwungen, seine
eigene »Lebenssunna« herauszuarbeiten. Das Ziel des Menschen ist es,
das Universum, die Gesetze der eigenen inneren Konstitution und den
geschichtlichen Prozefl zu erforschen und dann sein Wissen in den
Dienst Gottes zu stellen. Das ist die Schopfungsabsicht (Rahman
1967b).*!

Hier kiindet sich sich eine neo-islamische Theologie an, die heute
vor allem in den Lindern der islamischen Peripherie viele Nachahmer
gefunden hat.

I21

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

V. Islamischer Fundamentalismus: Umsetzung instrumenteller
Ideen und kultureller Technologien

Zwischen Modernitit und Fundamentalismus besteht eine gewisse
ambivalente Affinitit. Wahrend im Westen ein grofies Interesse am is-
lamischen Fundamentalismus besteht,”” werden die wichtigen und au-
tonomen Entwiirfe des islamischen Neo-Modernismus weitgehend
vernachlissigt. Der im Westen gingige, oft apologetische immanisti-
sche Diskurs iiber Islam und Liberalismus, Islam und Demokratie, Is-
lam, Protestantismus und Rationalitit versucht andererseits, den mo-
dernen politischen Islam mit der Soziologie der Moderne zu erhellen.
Beide aber, der islamische Neo-Modernismus und die westlichen Pro-
jektionen des Islams stehen im Zeichen des gleichen Paradoxes, daf}
namlich die Moderne in einem hohen Grade ihr Entstehen selbst dem
Aufkommen des religiosen Fundamentalismus verdankt. Dieses Para-
dox der fundamentalistischen Konstruktion der Moderne ist heute ei-
ner radikalen islamisch-fundamentalistischen Politik sehr forderlich.

Rahman, Bennabi und Shart’ati sind Antisikularisten. Sie wenden
sich jedoch auch gegen die intellektuellen Traditionalisten, die in fun-
damentalistischer Manier den orthodoxen Klerus idealisieren. Was sich
in Khomeinis Postulat der wilayet-e faqib, der Forderung nach pro-
phetischem Respekt fiir die traditionellen Rechtsgelehrten, anbahnte,
das realisiert sich heute in der verhingnisvollen Konvergenz von ple-
biszitdrer Aneignung der Religion, postmodernem Intellektualismus
und institutionalisierter Orthodoxie. Demgegeniiber sucht der Neo-
Modernismus eines Fazlur Rahman nach pragmatischen Losungen
moderner Ordnung. Er richtet sich deshalb auch dagegen, dem Islam
einseitig den Nimbus des alternativen intuitiven und symbolischen
Wissens aufzusetzen. Er wendet sich auch gegen den Versuch, Islam
zum Instrument der kollektiven Selbsternennung zu machen und
durch Instrumentalisierung sufistischer Spiritualitit einem neuen Kol-
lektivismus zu fronen.

Das Projekt »Islamische Modernitit« mochte das Monopol der Or-
thodoxie abschaffen, fiir eine rationalistische, utilitaristische und funk-
tionale Reinterpretation des Textes eintreten und die unaufhebbaren
Spannungen zwischen Individuum und Gesellschaft, Prophetentum
und Reich Gottes erhalten, weil diese Spannungen kreativ, dynamisch
und dem Fortschritt férderlich sind.

122

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

Das aber macht das Projekt so verletzlich. Wie frithere Generatio-
nen islamischer Modernisten muf} auch der Neo-Modernismus erfah-
ren, dafl das intellektualistische Projekt der islamischen Modernitit,
der fundamentalistischen Infektion und der neo-traditionalistischen
Massenrhetorik unterliegt. Ijtihad, die freie Neuinterpretation des
Koran, und die Neustellung der traditionellen Religionsgelehrten sind
fur die militanten Erneuerer und ihre traditionalistischen Gonner kein
Tabu. Gleichzeitig treten sie aber mit einer Ummatismus-Utopie an,
die gegen die Idee der produktiven Wendung innerer Spannungen und
der dynamischen Entwicklung des Verhiltnisses zwischen modernem
Selbst und der Staats- und Rechtsordnung die Vision einer kollektiven
islamischen Selbstversicherung — durch revolutionire und konventio-
nelle Vermittlungen der Tradition — errichten will.

Es ist notwendig, solche begrifflichen Transformationen und Ge-
gensitze in den breiteren Rahmen des globalisierten Diskurses iiber
Religion und Moderne zu stellen. Die islamischen Modernisten sind
sich der technischen Reduktionen der westlichen kulturellen Prinzi-
pien auf formale und instrumentale Mechanismen der Ubernahme von
Werten und Ideen bewuflt und suchen deshalb nach inneren Alternati-
ven. Diese inneren Alternativen aber sind es, durch die sie politisch
Uberrannt werden.

Der einmal in den Osten exportierte Westen wurde oft mittels
»schrecklicher Simplifizierungen« in ein rein instrumentelles, techni-
sches und materielles Moment der kulturellen Entwicklung iibertra-
gen. Man hat solche Formen des Modernismus kritisiert: »Er bezieht
alle seine technischen Uberlegungen aus der westlichen Kultur, und
das hauptsichlich und besonders durch die agyptische Erweckung.
Diese technischen Denkvorginge beeinflussen nicht nur das neue ma-
terielle Leben der Gesellschaften, in denen sie auftauchen. Tatsichlich
ist es bemerkenswert, dafl die meisten Muslime heute ihre religiose
Ausbildung und sogar manchmal ihren religiésen Impetus durch die
Schriften europiischer Spezialisten erhalten« (Bennabi 1991a: 9). Ben-
nabi hilt dies fiir die Ubernahme »Kartesianischer Methoden« (Ben-
nabi 1991a: 11).

Ich mochte in dieser Frage einen Schritt weitergehen: Es zeigt sich
nimlich, daf in der Ubertragung der Moderne die instrumentelle Seite
der kulturellen Rekonstruktion in einer absoluten Weise zur Wirkung
kommt. Paradoxerweise fithrt die Ubernahme des Utilitarismusbe-

123

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

griffs als blofles Mittel des kulturellen Selbsterhalts nur zu einer re-
konstruierten absoluten Moral und zu einem religiosem Essentialismus
der Selbstbehauptung. Die Thematisierung moderner Ich-Konstruk-
tionen und des Selbst und individueller Verantwortung kann den Be-
griff eines allmichtigen Gottes und den Zwang zur moralischen Kon-
formitit innerhalb des Kollektivs nicht neutralisieren. Die Entdeckung
der islamischen Rationalitit geht mit der Berufung auf den Glauben
einher, der die letztendliche Irrationalitit des Lebens und der Erfah-
rungen in der materiellen Welt bestitigt, nur die in Gott gesetzte Ra-
tionalitit bringe Ausgleich, ermégliche Gleichgewicht.

Fazlur Rahman und die islamischen Modernisten treten fiir eine is-
lamische Zivilisation ein, die solche Widerspriiche und Spannungen in
Krifte des modernen Fortschritts verwandeln will. Man muf sich aber
der destruktiven Wirkungsweise der Aneignung solch intellektualisti-
scher Theologien in der praktischen Modernititspolitik bewufit blei-
ben.

Ich kann hier keine Losung anbieten. Fiir den Soziologen bleibt die
Aufgabe, die Auswirkungen angewendeter »Kartesianischer Metho-
den« auf den Islam zu untersuchen und diese in den allgemeineren
Kontext nicht-westlicher Konzeptualisierungen der Moderne in einer
sich zunehmend globalisierenden Welt zu stellen.

Ziele und Gegenwirkungen des islamischen Modernismus sind je-
doch schwer voneinander zu trennen. Der Fundamentalismus ist ein
unausgegorenes und massenwirksames Resultat des islamischen Mo-
dernismus, doch hat letzterer selbst — wenn auch unbeabsichtigt — er-
heblich zur sozialen und intellektuellen Grabesstille beigetragen, die
heute in vielen, nicht in allen muslimischen Lindern herrscht. Kultu-
relle Globalisierung setzt moderne Formen der Selbstbestimmung und
Authentisierung von sogenannten Urvisionen als Mittel des modernen
Erneuerungskampfes voraus. Damit stehen nicht so sehr diese Visio-
nen, sondern vielmehr die Auswirkungen der sich globalisierenden
Moderne und der kulturelle Rekonstruktionsprozef}, den die Globali-
sierung dem Islam aufzwingt, im Zentrum soziologischen Interesses.
Oft ist dieser Prozefl sowohl von westlichen Soziologen als auch von
islamischen Modernisten nur als innere Parallele zur westlichen Ent-
wicklung fehlgedeutet worden.

Die konventionellen Modernisierungstheoretiker haben nicht er-
kannt, daf} jeder Prozef} gesellschaftlicher Differenzierung und Verin-

124

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

derung auch dem Zwang des Erhalts von Hierarchien unterliegt. Es
entsteht dadurch eine komplementire Beziehung zwischen Weltan-
schauung und Akzeptanz der zugewiesenen sozialen Rollen, die jede
Kultur entwickelt. Louis Dumont hat darauf hingewiesen, daf} die
westliche Modernisierung auf das Paradoxon einer komplementiren
Beziehung zwischen gesellschaftlicher Differenzierung und Gleich-
heitsdenken aufgebaut ist. Durch diese spezifische Verbindung wird
hier die Intoleranz gegen alle Abweichler zur integrativen Kraft des
gesellschaftlichen Diskurses. Die Abschworer gegebener Hierarchien
werden sozusagen zum verborgenen Zentrum des Diskurses tiber
Hierarchie. Der Diskurs tiber Gleichheit wird zum einzig verbleiben-
den Mittel der Hierarchiebildung.

Das ist in islamischen Landern gewif§ anders. Hier wurden konven-
tioneller Weise die Abweichler deshalb mit stillschweigender Toleranz
behandelt, weil sie aus dem Zentrum des Diskurses tiber Hierarchie-
bildung ausgeschlossen waren, sie sind die wirklich »Ausgeschlosse-
nenc, die sie zu sein vorgeben. Dies fithrt notwendig zu mangelnder
Systemdifferenzierung. Die den Menschen in seiner Alltagspraxis be-
herrschenden Ideen, die Uber die Form der Akzeptanz zugewiesener
sozialer Rollen bestimmen, sind in entscheidender Weise von der In-
tellektualisierung des Wunsches nach Kultur und nach einem kohiren-
ten Weltverstandnis abgekoppelt. Anders als Weber, der es universali-
sierte, hat Dumont die Moglichkeit der Umdrehung dieses Verhiltnis-
ses erkannt (Haferkamp 1989). Modernitit kann deshalb solche kohi-
renten Orientierungen nicht vollig autheben oder ersetzen. Sie bewirkt
vielmehr nur einen gewissen notwendigen Modus, mit dem diese vor-
gegebenen Orientierungen weitertransportiert und im kulturiibergrei-
fenden Austausch verfilscht und umgedreht werden.

Sie macht ein komplementires Verhiltnis zwischen sozialer Diffe-
renzierung und der Suche nach Verallgemeinerung solcher verlorener
Grundorientierungen zur Bedingung moderner Existenz. Es kann
deshalb keinen Widerspruch zwischen einem vormodernen Glaubens-
system sowie instrumentellen und sinnentleerten Modernititsstruktu-
ren geben, wie man als Orientalist gerne anzunehmen geneigt ist. Die
Frage nach der Vormoderne und ihre idealisierte Wiedererweckung ist
ein eigentliches Problem der westlichen Moderne: ein Problem der ei-
genen modernen Ordnungskrise. Wie der Westen stehen heute auch
nicht-westliche Gesellschaften dem Problem Ordnung gegentiber.

12§

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

Mein Anliegen ist es, auf die Notwendigkeit der Analyse der Wirkun-
gen der Moderne auf die Idee der vormodernen Kultur hinzuweisen:
der Versuch, sie als synthetische Fiktion eines standardisierten Verhal-
tenssystems zu fassen. Mit den dufleren Errungenschaften intensivie-
ren sich die inneren Probleme.

Betrachtet man soziale Ordnungen als synthetische Fiktionen stan-
dardisierter Verhaltenssysteme, dann beruhen sie notwendig auch auf
Grundmustern der alten Zivilisationen, die die Instinkte und Emotio-
nen der Menschen erobern. Deshalb beschiftigen wir uns mit den
nicht-westlichen Grundorientierungen, die als einzelne Schematisie-
rungen des generalisierten Sinns kultureller Existenz die Pluralitit
moderner Stile ersetzen wollen. Hier geht es nicht darum, ob die isla-
mische Religion als solche globalen Standardisierungen feindlich ge-
geniibersteht. Es ist vielmehr wichtig, weiterzugehen und zu erkennen,
daf die historisch generalisierten Grundorientierungen, wo sie auf der
Ebene von formaler Rationalitit und formaler Technologien gesell-
schaftlicher Reprisentation wirken, umgekehrt erst die substantiellen
Fragen nach »Differenz« provozieren. Von Beginn solcher Austausch-
formen an gab es kulturelle Wechselwirkungen, die die formale und
nicht die materiale Seite solcher Orientierungen in den Vordergrund
globaler Standardisierung gestellt haben: Man glaubrt, sich tiber Inhalte
und Werte auszutauschen, tatsichlich zahlt nur die technologische Seite
der Formalisierung.

Das faszinierende Auftauchen des islamischen Fundamentalismus
ist ein Ausdruck dieser Notwendigkeiten der sich globalisierenden
Moderne. Sie ist deshalb nicht einfach als die Substitution von koha-
renten Weltanschauungen anderer Zivilisationen durch moderne west-
liche Prinzipien und Werte zu verstehen. Die Globalisierung von Mo-
dernitit hat jedoch eine mafigebende universale Wirkung, d.h. sie re-
kreiert die dominanten Vorstellungen von verschiedenartigen Kultu-
ren als Grundmuster innerhalb eines formalisierten Systems egalitirer
Teilhabe. Sowohl der islamische Modernismus als auch der islamische
Fundamentalismus miissen heute genau innerhalb dieses Transforma-
tionsprozesses der kulturellen Grundmuster verortet werden.

In der Zusammenfassung einzelner wesentlicher Punkte von Fazlur
Rahmans Theorie der islamischen Modernitit sollten die Widersprii-
che und Doppeldeutigkeiten der praktischen islamischen Modernisie-

126

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

rung im Wechselspiel mit der westlichen Moderne explizit gemacht
werden.

Heute wird in einigen islamischen Landern die Theorie der islami-
schen Moderne durch ein anderes Projekt vereinnahmt: durch die Po-
litik einer islamisierten Modernitit. Ich wollte hier deutlich machen,
daf eine solche »Politik« zumindest das Ende der produktiven Ambi-
valenz des theoretischen Diskurses tiber islamische Modernitit bedeu-
tet und das definitive Ende seiner intellektuellen Potentiale darstellt.

Anmerkungen

1 Dies ist die Uberarbeitete deutsche Fassung eines auf englisch er-
schienenen Aufsatzes (Stauth 1993e). Bei dieser Neufassung,
in der im groflen und ganzen nur wenige neue Gewichtungen und
einige Erginzungen vorgenommen wurden, lag mir die Uberset-
zung von Frau Christa Jaeger, Bielefeld, vor, der ich an dieser Stel-
le herzlich danken mochte.

2 Das in Malaysien und Indonesien so freundlich aufgenommene
Buch von Ernest Gellner (1992) kann wohl als eine geschickte
westliche Projektion des islamischen Neo-Modernismus bezeich-
net werden, obwohl es sich mit diesem wider Erwarten kaum aus-
einandersetzt. Gellners Buch erschien erst nach der urspriinglichen
Fassung dieses Papiers.

3 Symptomatisch sind in dieser Hinsicht Argumente fiir eine Art
Anniherung zwischen Fundamentalismus und Liberalismus und
gleichermaflen Versuche, die fundamentalistischen Formen der
kulturellen Selbstbehauptung lediglich als eine defensive islamische
Antwort auf die Herausforderung Europas zu definieren. Mit sol-
chen Aussagen wird der Islam als ein geschlossenes »kulturelles
System« definiert. Im Gegensatz dazu sieht die Perspektive, die ich
in diesem Papier vorschlage, Fundamentalismus und die verschie-
denen Arten von Selbstbehauptung, die er bewirke, als eines der
modernen kulturellen Konstruktion als solcher und der Moderni-
tat selbst inharenten Instrumente. Ein klares, konzeptuelles, welt-
umfassendes Verstindnis wiirde es uns in der Tat ermoglichen, die
Universalisierung solcher »Instrumente« von der selektiven Form
zu befreien, in der sie traditionelle kulturelle Ressourcen rekon-
struieren und bejahen.

127

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

4 In diesem Papier mache ich den Versuch, die Perspektive iiber
Wirkungen des »Orientalismus« in der Soziologie in einen Ansatz
zur Analyse der Wirkungen von »Modernititstechnologien« in
nicht-westlichen oder gar anti-westlichen Begriindungen der Kul-
tur umzukehren.

5 Fazlur Rahman lebte von 1919-1986. Er absolvierte sein Gradu-
iertenstudium an den Universititen Punjab und Oxford, wo er mit
einer Arbeit iiber Avicenna promovierte. Diese Arbeit wurde un-
ter der Supervision von S. Van den Berg geschrieben und mit der
Unterstiitzung von H.A.R. Gibb 1949 in Oxford vorgelegt und
dann als »Avicenna’s Psychology« verdffentlicht. Eine englische
Ubersetzung von Kitab al-Najat, Buch II, Kapitel VI mit histo-
risch-philosophischen Anmerkungen und Textverbesserungen der
Kairo-Ausgabe wurde in London verdffentlicht (Cumberlege
1952). Er lehrte dann an den Universitaiten Durham und McGill.
Von dort kam er nach Karachi als Direktor des Zentralinstituts fiir
Islamische Forschung. Das Institut wurde durch die Verfassung
von 1956 einem Mandat unterstellt und eng mit dem Beirat fur Is-
lamische Ideologie verkniipft, der von Ayub Khan als ein speziali-
siertes Laiengremium fir die Ausarbeitung von Gesetzgebungs-
vorschligen in Ubereinstimmung mit modernistischen islamischen
Prinzipien ins Leben gerufen wurde (Eposito 1987). Rahman wur-
de im Jahre 1966, als er sein Buch »Islam« veroffentlichte, durch
eine von den traditionellen religiosen Fiihrern angestiftete Massen-
bewegung dazu gezwungen, von seinem Amt zurlickzutreten. Die-
se Bewegung war im groflen und ganzen gegen die laizistischen
und modernistischen Reformen von Prisident Ayub Khan gerich-
tet. Im Jahre 1968 iibernahm er den Lehrstuhl fiir Islamische Stu-
dien an der Universitit von Chicago, wo er 1986 starb. Fazlur
Rahman hat uns zahlreiche Publikationen hinterlassen, von denen
viele als Aufsitze in den >Islamic Studies< des Zentralinstituts fiir
Islamische Forschung in Karachi erschienen sind und die spiter,
besonders zu der Zeit, als er dort Direktor war, in Islamabad wie-
der aufgelegt wurden. Seine Hauptwerke sind »Islam« (1966, 2.
Auflage 1975), »The Major Themes of the Qur’an« (1980) und »Is-
lam and Modernity: the Transformation of an Intellectual Tradi-
tion« (1982).

6 Malik Bennabi lebte von 1905-1973. Er wurde in Algerien gebo-

128

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

10

11

12
13

ren und verbrachte einen groflen Teil seines Lebens in Europa und
Agypten. Er promovierte im Jahre 1937 in Paris als Elektroingeni-
eur. In den spiten 50er und in den frithen 60er Jahren lebte er in
Nassers Agypten. Im Jahre 1963 kehrte er nach Algerien zuriick.
Zu seiner Biographie vgl. Asma Rashid (1988: 2-26).

Ali Shari’ati lebte von 1933-1977. Er war eine charismatische Er-
scheinung des Widerstands gegen das iranische »ancien régime«.
Von 1959 bis 1964 verbrachte er fiinf Jahre an der Universitit von
Paris. Nach seiner Riickkehr in den Iran und wihrend der Zeiten
der Haftentlassung lehrte er an der Universitit von Mashad.
Nachdem er dort ausgeschlossen worden war, lehrte er an einem
religiosen Zentrum in Teheran. Er starb in England am 19.6.1977.
Hochstwahrscheinlich wurde er von der Savak umgebracht. Zu
seiner Biographie siehe Shari’ati (1979).

Das zeigt bereits eine »grundlegende Einstellung von Igbal, die
thn dazu bringt, die transzendente Auffassung von Gott zurlick-
zuweisen. Er sieht Gott nunmehr, getreu der Sufismus-Tradition
folgend, als ein in der Welt immanentes Wesen« (Rahman 1972).
Hier stimme ich nicht mit K. Cragg iiberein, der Rahman selbst in
die Ecke der Sikularisten stellt: »Fazlur Rahman tritt nicht wie Ali
Shari’ati oder José Miranda fiir eine >Befreiungstheologie< ein. Er
bezeichnet lediglich das islamische Gottesbewufitsein als das aus-
schlieffliche Korrelat des ethischen sozialpolitischen Handelns in
der Welt« (Cragg 1985: 100).

Wir sollten uns dariiber im klaren sein, dafl der fundamentalisti-
sche Islamisierungsdiskurs diese Grundsitze in militante Pro-
gramme zur Verinderung verwandelt hat.

»Diese Auffassung von Gott entstammt natiirlich dem Glauben
von Dr. Rahman, daf} der Islam im wesentlichen eine gesellschaft-
liche Reformbewegung ist, deren Hauptinteresse in der Fiirsorge
und im Wohlergehen der Menschen liegt — immer vorausgesetzt,
dafl auch moralische Fiirsorge gemeint ist, und es sich nicht nur
um die Befriedigung der Grundbediirfnisse handelt« (Siddigi 1970:
158).

Vgl. ebenfalls Cragg (1985: 93).

Rahman hatte die These, daf8 philosophische Rationalitit ohne
»prophetische« Rationalitdt nicht auskomme und daf} es diese Ra-
tionalitit sei, die den Orthodoxen so verdichtig war, schon 1957 in

129

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

14

15

16

17

18

19

20

21

22

einem lehrreichen Vergleich der Standpunkte der Orthodoxie und
der Philosophen zur Prophetie geliefert (vgl. Rahman 1957).

In bezug auf das Wiederauftauchen dieser Themen s. Bennabi
(1991) und Shari’ati (1979).

Vgl. hierzu den Essay von Ernest Gellner (1992), der an die zen-
tralen Ideen Rahmans ankntpft. Leider nimmt Gellner an keiner
Stelle auf Rahman Bezug und setzt sich nicht systematisch mit
thm auseinander.

Igbals Grundsitze sind in frithen Werken von F. Rahman noch
lebendig, z.B. in Rahman (1964). Zu dem Versuch, eine »moder-
nistische« Tradition in dieser Art des Denkens zu etablieren s. al-
Attas (1985) und ebenso Sardar (1989).

»Prophetisches Bewufltsein nenne ich eine Methode, in der das
individuelle Gedankengut und die Wahlmoglichkeit durch das Lie-
fern von vorgefertigten Urteilen, Optionen und Handlungsweisen
okonomisiert wird« (Igbal 1954: 125).

Man hitte sich bei der Verfolgung des neo-modernistischen Pro-
jekts insgesamt die Bewufitheit solcher Einsichten gewtinscht, ganz
sicher aber auch Gellners (1972) apodiktische Bestimmung des
Verhiltnises von Islam und Moderne.

Z.B. Sonderausgabe tiber Fazlur Rahman, »Islami Arastirmalar«,
Bd. IV, 4, 1990.

Zu einer positiven Verbindung zwischen dem moralisch-geistigen
Ideal des Monotheismus auf der einen Seite und der Vorstellung
von Gleichheit und einer gerechten Gesellschaft auf der anderen
Seite s. F. Rahman (1966a: 223).

In bezug auf dhnliche evolutionistische Auffassungen vgl. A. Sha-
ri’ati (1980b: 9711.).

Fir eine Zusammenfassung der Themen der kiirzlichen Diskus-
sionen und den Austausch zwischen dem Mittleren Osten und
Stidostasien siche Abaza (1991).

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religioser Fundamentalismus zwischen
Orient und Okzident: Religiose Identititspolitik
und ihr Verhiltnis zur Demokratie

Globalisierung und Fundamentalismus

I

Das Phinomen »Fundamentalismus« ist mit dem modernen Schicksal
der Weltreligionen auf das engste verkniipft. Re-Ideologisierung und
-Politisierung der Religion spiegeln ein ungeldstes Problem der Mo-
derne wider, das selbst der »neuen Linken« wieder zum Thema wurde:
die »politische Theologie« (Telos 1987). Denn auch in der sikularen,
modernen Demokratie konnen Politik und Wissenschaft nicht ginz-
lich des religiosen Kerns entkleidet werden, mit dem einst ihre beson-
dere Stellung im Wesen des modernen Nationalstaats begriindet wur-
de. Fundamentalismus ist auch Ausdruck der Globalisierung dieses
Widerspruchs.

Es ist dies in einen noch breiteren Rahmen zu stellen. Selbst wenn
wir sie uns ohne den christlich-abendlindischen Hintergrund denken,
so sind die Dynamiken, die heute »Weltgesellschaft« formen, doch auf
jenes soziale Segment der Aufklirung zuriickzufithren, das sich unter
der Primisse der allgemeinen Gleichheit der menschlichen Natur und
der Ziele des Menschen bildete und seither paradoxerweise kontinuier-
lich die Vielfalt partikularer Ausformungen von Kultur und Gesell-
schaft auch in der nicht-westlichen Welt weiterentwickelte.

Die konventionelle Soziologie, die Gesellschaft als nationalstaatli-
che soziale Ordnung versteht, tut sich schwer, globale Ordnungspro-
bleme und Gesellschafts-Dynamiken zu erfassen. Im allgemeinen
herrscht in den herkommlichen Sozialwissenschaften die Vorstellung
von einer tintenklecksartigen Ausbreitung der in der westlichen Mo-
derne entwickelten Gleichheitsidee vor. Man vergifit dabei die kultur-
geschichtliche Besonderheit der Entstehungsgeschichte Europas, die
Dumont (1986) noch betont. Wie schwer es aber ist, diese Besonder-
heit zurtickzustellen, zeigt sich in den vielen hochst kontriren Schat-
tierungen, in denen im Zeitalter der postkolonialen Transformation die
Staatsform der nationalen Demokratie heute weltweit verfafit ist.

131

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

II

Der westliche, der nationalstaatliche Demokratiebegriff, der biirger-
lich-wissenschaftliche Begriff von Religion, Zivilisations- und Modu-
lierungsprozesse unter Bedingungen moderner Konfigurationen von
Staat und Gesellschaft etc. sind in all den vielen Varianten postkolonia-
ler Emanzipation auf die duflere Form von Werkzeugen reduziert, mit
denen heute tberall auf der Welt Ordnungsprinzipien und Visionen
lokaler Kulturen in Begriffe wie Nation, Gesellschaft, Zivilisation,
Demokratie etc. geprefit und dementsprechend verindert werden.
Wenn man nun aber von »Weltgesellschaft« spricht, so kann man sich
solche Prozesse in dieser doppelt gelagerten Dimension vorstellen: ei-
nerseits die technische Reduktion westlicher Kulturbegriffe und ihr
Export in die nicht-westliche Welt und andererseits das auflerordentli-
che Spannungsverhiltnis zwischen postkolonialer Selbstbestimmung
und lokaler Kulturgeschichte, das durch Reduktion und Export west-
licher Kultur hervorgerufen wird. Dieses 16st eine kulturelle Motorik
aus, deren explosiver Charakter schwer zu verstehen ist. Denn die
Prinzipien und Visionen der lokalen Kulturgeschichte, die die grofien,
alten Zivilisationen — Hinduismus, Buddhismus, Konfuzianismus und
Islam — hervorgebracht haben, bleiben gewissermafien nur das Materi-
al, an dem die neuen emanzipatorischen Werkzeuge arbeiten, ohne die
Ideen dieser Geschichte je ausloschen oder aus dem sozialen Gedicht-
nis verbannen zu kénnen.

In bezug auf den Islam und die Ausbreitung der Moderne im 19.
Jahrhundert ist diesbeziiglich von der Entstehung eines »islamischen
Substrats« gesprochen worden (Nagel 1996: 92ff.). In Anlehnung an
Hourani, den jlngst verstorbenen libanesischen Historiker, weist der
deutsche Islamwissenschaftler Nagel auf die Tatsache hin, daff das
moderne islamische Denken auf die Herausforderung Europas vor-
nehmlich mit » Aufnahme, Umdeutung und Abwehr« reagierte. Man
erkennt hier, daff es nicht mehr um ungebrochene islamische Kontinu-
itdten geht, auch nicht um die blofe Durchsetzung des modernen Eu-
ropas. Doch denken die Kulturhistoriker vornehmlich in Kategorien
des Kampfes oder der Vermischung von Ideen. Sie konnen dabei nur
schwer begreifen, wie sehr die technische Wirkung etwa der Verallge-
meinerung der Gleichheitsidee eine neue, explosive Kulturentwicklung
in Gang setzt. Sie fithrt zur zwanghaften, kontinuierlichen Ausarbei-

132

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

tung alternativer Varianten, hochst partikularistischer, modern-strate-
gischer (und zugleich modernititskritischer) Adaptionen historisch
geprigter Selbstbestimmungen des Islams. Die Perversionen, die die
technische Umsetzung der Modernitits-Konzepte hervorrief und wei-
terhin unerschiitterlich hervorruft, sind mit dem Begriff des »islami-
schen Substrats« sicherlich nur unzureichend zu umschreiben.

11

Entscheidend ist, dafl die Kulturen der Welt im 19. Jahrhundert in eine
Form des Dialogs eigener Art gezwungen wurden. Die sinnentleerten
Techniken der westlichen Kulturentwicklung — man konnte sie zusam-
mengefaflt unter den Begriff der Aufklirung stellen — waren einmal in-
nerer Bestandteil der Kultur- und Wertewelt des Abendlandes. Der
monstrose Verlauf der Wirkungsgeschichte des Dialogs mit der nicht-
westlichen Welt ergibt sich aus der Doppelrolle der westlichen Be-
griffstechniken: Sie sind auf das rein Technische reduzierte Leerfor-
meln der gesellschaftlichen und kulturellen Erneuerung und damit
weltoffen, sie geben sich andererseits als wichtige Errungenschaften
und den Zielen und der Natur des Menschen entsprechende »hohex, in
der abendlindischen Geschichtsentwicklung bestitigte Werte.

Diese Koinzidenz von »Wert« und »Instrument« stellt nun aus der
Sicht der alten Hochkulturen eine unberechenbare geistige Doppelsei-
tigkeit dar. Und gerade darin liegt die Ambivalenz der Lagerungen des
»Ost-West-Dialogs«. Wird Kultur- und Gesellschaftswandel einmal
auf die Ebene des wechselseitigen Austauschs zwischen den Kulturen
gestellt, so vereinseitigt sich der instrumentelle Charakter alles Westli-
chen. In den so eintretenden Riickspiegelungen der eigenen verloren-
gegangenen Hochkultur wird aber nur der geistige Charakter betont.
Die Kreationen der technisch-strategischen Kulturerneuerung lassen
den Westen gegentiber den »authentischen« Werten der »eigenen, al-
ten Kultur nur noch als die »niedere« Form materialistischer Zweck-
orientierung und geistiger Instrumentalisierung erscheinen (Igbal
1954; al-Attas 1985).

Man hat den Prozessen, durch die der westliche Vernunftbegriff,
aber auch allgemeine soziologische Begriffe wie beispielsweise der
durch »Sinn« fundierte Webersche Handlungsbegriff, Begriffe wie Ge-
sellschaft, Nation, Zivilisation und Religion etc. sich universalisierten,

133

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

bisher wenig Beachtung geschenkt. Und doch trugen sie zur partiku-
laristischen Ausarbeitung moderner Selbst-Begriffe tiberall auf der
Welt bei.

Mit dem vorliegenden Beitrag schlage ich vor, das Phinomen des
religiosen Fundamentalismus, insbesondere auch des islamischen, un-
ter dem Gesichtspunkt der gewissermaflen multivariaten Produktion
moderner Selbst-Sichten, unter dem Gesichtspunkt der partikulari-
stisch angeeigneten strategischen Ruckspiegelungen abendlindischer
Formen der kulturellen Erneuerung (Protestantismus, Aufklirung,
Verwissenschaftlichung sind hier am eingreifendsten) zu betrachten.

1AY

Sind die jibad-Gruppen zum Beispiel, die in Agypten und Algerien so
viel Unbheil anrichten, »islamische Fundamentalisten«? Sind das Fun-
damentalisten, die sich in Analogie zu jenen Sekten und Klerikern so
beschreiben lassen, die zu Beginn dieses Jahrhunderts in den USA die
Fundamente protestantischer Gemeinden gegen die herrschende libe-
rale Theologie und Bibelkritik verteidigen wollten? Lassen sich diese
Gruppen etwa aus der spezifischen Kulturgeschichte der islamischen
Sektenbewegungen erkliren? Man ist heute bereit, auch in wissen-
schaftlicher Analyse den Vergleich zu akzeptieren. Und doch verstin-
digt man sich insgeheim dariiber, dafl er eigentlich unangemessen ist
(vgl. etwa Riesebrodt 1990).

Andererseits hat man in Anlehnung an eine Tradition der klassi-
schen Islamwissenschaft wieder damit begonnen, vom pragmatischen
Pluralismus, Liberalismus und von der Toleranz der islamischen Or-
thodoxie zu sprechen. Sind die orthodoxen muslimischen Kleriker der
heutigen al-Azhar Universitit in Kairo, der Zaituna in Tunis oder der
Medresse von Qoum, Iran, sind die Scheiche und Imame, die Kiyais
und ’Ulamas und ihre Gemeinden von Indonesien bis Marokko, von
Kasachstan bis Mosambik, sind die modernen Orthodoxen alle etwa
dem theologischen Pluralismus und der Liberalitit der alten ortho-
dox-islamischen Gelehrtenschulen verpflichtete Geister?

Sind dies heute wirklich die Kulturebenen, die sich nur aus den in-
neren Transformationen und Weiterentwicklungen des traditionalen
islamischen Intellektuellentums verstehen lassen?

Die Verwirrung ist grofl, wenn man der herrschenden politischen
Philologie folgt und versucht, aus der Kulturgeschichte des Nahen

134

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

Ostens und der Geschichte seiner Ausbreitung in Asien und Afrika
neue Grand Narratives des Islams als Einheitsreligion und Religion
des orientalischen Humanismus zu schaffen. Eine dieser groflen Er-
zahlungen ist die von der islamischen Orthodoxie als Begriinderin is-
lam-demokratischer Utopien des Pluralismus, der Toleranz und der
Liberalitit. Schon wird hier wieder unter dem Zwang der demokrati-
schen Legitimitit der modernen nationalstaatlichen Verfassungen al-
lein die politisch-theologische Notwendigkeit gesehen, die Kluft zwi-
schen Staat und Islam, zwischen sikularer Demokratie und religiésem
Holismus zu iiberbriicken. Nimmt man den (islamischen) Holismus
und den (westlichen) Individualismus einfach nur als »partiale Repra-
sentationen der Welt«, wie jingst Todorov (1993: 398) vorgeschlagen
hat, dann kénnte man beide als komplementire, den gegenseitigen Ho-
rizont der Ordnungsvorstellungen erginzende Prinzipien verstehen.
Kann man das?

Die neue politische Theologie des Orthodoxismus wird nun selbst
von westlichen Gelehrten als Voraussetzung fiir die Demokratisierung
des sikularen Staates begriffen. Ein — wie ich meine — schicksalhaftes,
ja verhingnisvolles Paradox. Es suggeriert, der Islam sei das echte Lo-
sungspotential der Legitimierung der modernen sikularen Wertratio-
nalitit in Staat und Gesellschaft (vgl. Lewis 1997; Mottahedeh 1993).
Die sikularen Dimensionen der kolonialen und postkolonialen Ge-
schichte werden vernachlissigt, wenn nicht vollig entwertet.

v
Die dem Ordnungshandeln verpflichtete Weltoffentlichkeit zeigt sich
durch die Ereignisse, die der im Namen des Islams auftretende Terror
in vielen Teilen der islamischen Welt hervorbringt, schockiert und rat-
los zugleich. Als unterligen sie selbst einem Zauberbann der explosi-
ven Kraft, mit der das »Religiose« zum politischen Akt wird, gilt der
Islam den Islamologen nun als das einzige politische Losungsangebot
der postkolonialen Sozialordnung. Es hat sich hier eine Profession
von »Orientalisten« gebildet, die ganz im Stile fundamentalistischer
»Denker« nunmehr auf wissenschaftlicher Basis den Theoremen der
historischen, politischen Theologie des Islams nachgehen und unter
dem Gesichtspunkt moderner Losungen neue islamische Staatstheo-
rien entwickeln. Damit gewinnt der politische Diskurs der Moderne,
nicht nur im islamischen Raum, sondern durchaus in weltgesellschaft-

135

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

lichem Mafistab, unweigerlich einen kulturantagonistischen Charakter.
Fundamentale Lebensstil- und Glaubensdifferenzen werden auf Welt-
Konflikte hin ausgelegt. Dies hat Riickwirkungen auf das Demokratie-
verstindnis und das Grundrechtsempfinden im Westen selbst.

Diese Miflverstindnisse zu iiberwinden, kann nur gelingen, wenn
man eine breitere Mefllatte anzulegen bereit ist, mit der auch die para-
doxen Bezugsprobleme, die sich aus den gegenseitigen begrifflichen
Projektionen ergeben, einbezogen werden konnen. Aus der je dem
Anderen unterstellten Selbstzentriertheit der Kultur lassen sich nicht
einmal die kulturproduktiven Umsetzungen von »Differenz« erken-
nen. Schon gar nicht die neuen Ausgrenzungsformen des »Anderen«
oder gar die absolut kulturaffirmativen Sinnlosigkeiten und Perversio-
nen eines im referentiellen Wechselspiel um das »eigene« Menschen-
bild totalisierten » Anderen«. Hierin deuten sich die Themen an, mit
denen »Fundamentalismus« als die neue Dimension kultureller Pro-
duktion, auf der breiteren Mefilatte der Globalisierung zum For-
schungsgegenstand zu verstehen wire.

VI

Die Erfolgsgeschichte der westlichen Aufklirung und der Moderne ist
auf das engste mit der Vorstellung verkniipft, der moderne, wissen-
schaftlich-technisch gebildete, professionelle Mensch habe die Suche
nach der Erfiilllung seines praktischen Lebens in den Visionen des
Gottlichen aufgegeben. Ein geschichtliches Gesamtleben sei auch als
Vorstellung nicht mehr moglich. Fur den Islam wird dagegen insbe-
sondere von Bernard Lewis, dem Doyen der amerikanischen Orienta-
listik, das Bild von der absoluten Einheitlichkeit der islamischen Kul-
tur verbreitet, von Kohirenz und Konvergenz der offentlichen und
privaten Sphiren, des Heiligen und Profanen, von Politik und Religi-
on. Dies sind parallel zum Vorwurf des westlichen Materialismus Af-
firmationen des 6stlichen Spiritualismus.

Die Kultur der Moderne hat von Anfang an jedoch die — wenn auch
abstrakte - religiose Bindung des modernen Subjekts betont. So
spricht Ernst Troeltsch noch von der modernen »religiosen Einzelsub-
jektivitit«, die in einem lingst verflossenen Zeitalter wurzele, in dem
sich — vermittelt durch die geschichtliche Person des Propheten — die
Idee eines historischen Gesamtlebens noch substantiell umsetzen lief§

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

(Troeltsch 1911: 50). In der von Troeltsch bemiihten »Sondereigen-
tumlichkeit« des Christentums liegt »das Bild einer lebendigen, vielsei-
tigen und zugleich erhebenden und stirkenden Personlichkeit« be-
griindet, »die lebendige Grundlage eines undefinierbaren personlichen
Lebens« (ibid.: 42). Nach Troeltsch hat der moderne europiische Indi-
vidualismus seine Wurzeln in der religiosen Herausgehobenheit der
Personlichkeit aus der Welt (in Bild und Dogma der Person Christi).

Hier schlieflit auch die neuere Religionssoziologie an und spricht
vom europdischen Sonderweg der »Privatisierung der Religion«
(Luckmann 1996; Casanova 1994). Dadurch wird ein innerer Zusam-
menhang von Individualismus und Egalitarismus, von privatisierter
Religion und demokratischer Personlichkeit begriindet, gewisserma-
fen ein innerer fundamentalistischer Anspruch auf die authentische
Verbindung von Demokratie und Christentum.

Die dagegen entwickelten Auflosungen verfolgen das Ziel, auch die
Religionen der nicht-westlichen Welt in einen funktionalen Zusam-
menhang zur modernen Demokratie zu stellen. Eine dieser Auflosun-
gen zielt darauf, »privatisierte« Religion als europiischen Sonderweg
auszuweisen. Fir die Religionsentwicklung in den USA, in Lateiname-
rika, in islamischen Landern und in Asien wird dagegen der Begriff der
»offentlichen Religion« reklamiert. Man meint damit eine durchgrei-
fende Lenkungsfunktion des Religiosen im o6ffentlichen Leben, in
Wirtschaft, Massenkultur und im symbolischen und politischen Ver-
halten der Menschen. Indirekt unterstellt man damit eine neue, depri-
vatisierte Religionsfunktion, die sich nun auch in Europa Durchbruch
verschaffen soll (Casanova 1994).

Fine weitere Auflosung will den demokratischen Mythos Europas
abschaffen. Sie bezieht sich unmittelbar auf den Islam, der so eine der
neuen dominanten Ideologien kultureller Emanzipation in der nicht-
westlichen Welt wird. Man behauptet die unmittelbare Demokratie-
Eigenschaft der islamischen Glaubenslehre und weist auf den plurali-
stischen Charakter der Dogmengeschichte des Islams und der islami-
schen Gesellschaftsentwicklung hin (z.B. Mottahedeh 1993).

Mit solchen Aufhebungen soll die alte Polarisierung zwischen Ost
und West, zwischen sogenannter okzidentaler materialistischer In-
strumentalisierung des Heiligen und orientalischem, auflerweltlichem
Spiritualismus entkraftet werden. Der religiose Gedanke des Christen-

137

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

tums wird aus dem Zusammenhang des westlichen Kulturimperialis-
mus herausgeldst, der Islam aus der Phalanx anti-westlicher und riick-
schrittlicher Kulturemanzipation herausgenommen.

VII

Gehen wir eine weitere Stufe zuriick: Das »postmoderne« Islamver-
stindnis wurde von keiner Metapher stirker beeinflufit als von der des
Propheten, der den Konig in die Knie zwingt. Michel Foucault formte
sie noch 1978, als er Khomeini im Pariser Exil interviewte. Dem Werte
auflésenden, nihilistischen und materialistischen, instrumentell-strate-
gischen Charakter der abendlindischen Kultur setzte Khomeini den
Glauben an die weltverwandelnde Kraft des islamischen Spiritualismus
entgegen. Das moderne Paradox, auf das Foucault hinwies, ist das Exil.
Khomeini beschwor damals, auf dem Rasen einer Pariser Villa liegend,
die »Revolution« in Teheran. Der orientalische Prophet weilte im
weltlichen Exil, bevor er den sikularen, vom Westen unterhaltenen
Despoten stiirzte (vgl. Stauth 1991a). Man konnte hieran ankniipfend
viele Parallelen dariiber spinnen, wie sehr die fundamentalistischen
Versuche der heiligen Erneuerung des Islam als der tragenden Zivilisa-
tion des Orients sich aus den Vorstellungen des »Exils« in der verderb-
ten heidnischen Welt des Westens, der jahiliyya, speisen. Der Name
der bekanntesten, inzwischen aufgelosten dgyptischen Fundamentali-
stengruppe, takfir wal-higra (Verderbtheit der Ungliubigen und Mi-
gration), nimmt den Zusammenhang zwischen Exil und Wiederkehr
des Heiligen auf. Es gibt kaum einen der grofien, modernen Fihrer der
Idee des politischen Islams, der nicht einmal an einer westlichen Uni-
versitit studiert hat. In den Schriften der grofien islamistischen Den-
ker, Sayyed Qutb, Malik Bennabi, Ali Shari’ati, verkehrt sich der Be-
griffsapparat der Aufklirung als »islamische Emanzipation« gegen die
Aufklirung selbst. Religion, die die Aufklirung abzuschaffen trachte-
te, soll nun plotzlich selbst Aufklirung bringen.

Die »postmodernen« Kulturstrategien machen Religion wieder zum
Heilmittel. Die Wunden der homeless mind der Moderne sind zu stil-
len. Auch darin liegt die anerkennende Kraft des Islamismus. Im Zei-
chen der kulturellen Anerkennung des Islams stehen auch Forderun-
gen nach der radikalisierten Kontinuitit alter orientalischer Lebens-
formen, ja Lebenskiinste. Wenn vom Schutz der Mystik, Schutz des
Eros, Schutz instinktiver und symbolischer Erkenntnisformen, vom

138

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

Schutz exotischer Welten, von der Macht des symbolischen Tauschs
heute gesprochen wird, dann sind fundamentalistische Kulturerneue-
rungsprogramme immer prasent. Der unverzichtbare Kern der Men-
schenrechte wird auf Traditionen hin entwickelt, die diesem Kern
fremd gegeniiberstehen. Es geht hier bereits um im Denken des
Westens vorbereitete Reversionen der Aufklirung. Sie setzen sich auch
im islamischen Denken durch. Die wilden politischen Aktionen und
Ideen deprivierter Jugendlicher in den armen, islamischen Landern des
Vorderen Orients, Afrikas und Siidostasiens stehen im Kontext globa-
lisierter Reversionen: Kulturtechniken erstarren zu morderischen Be-
fretungsideen.

Von hier aus lifit sich erkennen, wie der Fundamentalismus im kul-
turtibergreifenden Feld operiert. Er erschliefit eine Ebene der parado-
xen Umsetzungen westlicher Kulturtechniken und orientalischer
Ideen und Prinzipien. Der Islam steht im Zentrum dieses breiten Fel-
des des Kulturaustauschs. Der Emanzipation fordernde Begriffsappa-
rat der Aufklirung und des in ihr begriindeten Nationalstaats setzte
das Gertist, auf dem die alten Ideen, Prinzipien und Lebenskiinste
fortwirken, ja oft genug in ihr Gegenteil pervertiert werden.

VIII
Welche Rolle spielen in diesem Zusammenhang die Kosmogonien, Vi-
sionen und Prinzipien der alten Hochkulturen? Fernand Braudels Stu-
dien tber die Austauschbeziehungen des Mittelmeerraums, jenes
Raums, in dem die Idee des einen Gottes geboren wurde, stellen die
ungebrochene Kontinuitit der »Zivilisation« des alten Orients heraus.
Louis Dumonts Untersuchungen tiber vormoderne und moderne Mo-
delle sozialer Organisation und ihre relative Gegenseitigkeit wurden
am Beispiel des Vergleichs Indiens (das Land, an dessen Kultur sich
die Romantik so tiefschiirfend bereicherte) mit dem Christentum ent-
wickelt. Sie zeigen, wie die Prinzipien und Lebensformen der alten Zi-
vilisationen in einem einmal gesetzten geographischen Raum tiber
Jahrtausende hinweg wirksam bleiben konnen. Sie zeigen aber auch
die relative Ambiguitit der Kulturgrenzen (Braudel/Duby/Aymard
1990; Dumont 1986). Auf die Geisteswissenschaften konnen solche
Tiefensichten nicht ohne Wirkung bleiben. So beschwor Muhammad
Arkoun noch kiirzlich den Mittelmeerraum als eine geographisch-po-
litische Einheit der Geburt und des Dialogs der drei grofien Weltreli-

139

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

gionen, als den eigentlichen Ort der westlichen Zivilisation (Arkoun
1996).

Der beidseitig selbstzentriert ausgelegte Dialog zwischen Ost und
West fithrt zwangslaufig zu dem Eingestindnis, die alten Hochkultu-
ren schrieben einseitig die moderne Geschichte fort. Das war auch die
Antwort der zivilisationsvergleichenden Analysen Max Webers. Doch
dessen Botschaft war eher so zu verstehen, daff die sikularen, 6ffentli-
chen Kulturen der modernen Nationalstaaten durch die inneren Ra-
tionalititslagen der Weltreligionen mitgepragt sind. Eine Theologisie-
rung der Konstitutionen von modernem Staat und Politik konnte sich
Weber nicht vorstellen. In den 2Qer Jahren, kurz nach Webers Tod,
haben Carl Schmitt (1922) und Martin Buber (1932) aus unterschiedli-
chen Blickwinkeln heraus die moderne Kontinuitit des »Konigtum(s)
Gottes« gewissermaflen wiederentdeckt, und heute scheinen christli-
che Demokratie, Zionismus und Islamismus jenseits aller biirokra-
tisch-technischen Rationalitit die Bedingungen fir neue polito-religi-
6se Wahlverwandtschaften im Spannungsfeld kultureller Globalisie-
rung zu setzen.

Doch liefern die Kosmologien der alten Weltreligionen nur abstrak-
te Formeln, auf die sich Fundamentalismus und kulturelle Globalisie-
rung beziehen. Wenn gemeinhin Fundamentalismus und Globalisie-
rung unter den Gesichtspunkt des Erstarkens autoritirer Regime ge-
stellt werden, so ist daran zu erinnern, daff die Ambivalenzen und
Ambiguititen, die die Reversionen der kulturiibergreifenden Eigenlo-
gik hervorbringen, an sich eher eine Vielfalt der faktischen politischen
Gestaltung zulassen. Letztere steht hier nicht zur Diskussion.

Man darf dabei nicht aufler acht lassen, daf§ es die Transgressionen
der Ordnungspraxis (Werte-Umwertung, Lebensstil, Visionen) sind,
die die globalisierten Segmente der »Weltgesellschaft«, konstituieren.
Fundamentalismus wird hier gewissermafien zur kulturellen Produk-
tionsweise der Moderne unter den Bedingungen ihrer Globalisierung.
Aus der Beurteilung des Grades inhdrenter Zwinge zum Fundamenta-
lismus und seiner politischen Reprisentationsformen lafit sich erst dis-
kutieren, welche praktischen Chancen die Demokratie in der muslimi-
schen Welt hat. Wenn es aber linderspezifische Modelle der demokra-
tischen oder autoritiren Einbindung des Islams gibt, wird man an ei-
ner reduktionistischen These des kulturiibergreifenden Zusammen-

140

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

hangs von Fundamentalismus und Globalisierung nicht festhalten
konnen.

Die kulturelle Eigenlogik des Gesellschaftlichen
in der Globalisierung

IX

Die Kultur- und Zivilisationsforschung ist seit dem Ende des »Realen
Sozialismus«, insbesondere durch die damit verbundene neue strategi-
sche Stellung der nicht-westlichen Welt, in eine Phase der vergleichen-
den Interaktion eingetreten: IThre Stellungnahmen und Ergebnisse
werden selbst kulturproduktiv. Bild und Gegenbild setzten eine neue
Form der Wandlungsdynamik, die nicht mehr funktions- und struk-
turorientiert ist. Nach dem amerikanischen Religionssoziologen Tiry-
akian ist das Ende der ideologischen Auseinandersetzung mit dem So-
zialismus auch das Ende der inneren gesellschaftlichen Motorik des
Westens tiberhaupt. Tiryakian glaubt, dafl das, was bisher das Soziale
war, namlich das, was sich im Innern der Gesellschaften ereignet, nicht
mehr unter die herkdmmlichen soziologischen Begriffe zu stellen sei.
Er behauptet, dafl kulturelle und kulturiibergreifende Differenzie-
rungsaspekte die alten funktionalen Wandlungsmodelle aufhoben (Ti-
ryakian 1994). Hinzu kommt, dafl die Symbolwelten der uralten nicht-
europiischen Zivilisationen (wie zuvor Griechenland und Rom) nun
als nostalgische Ressourcen in den Sinnbildungsprozeff der Moderne
eingespielt werden. Das symbolische Kapital der » Armen dieser Welt«
wird zum Bestandteil des postkolonialen Wertepotentials der Moder-
ne.

Die aus dem antiken Orient iberkommenen Prinzipien der jenseiti-
gen Bestimmtheit diesseitiger Ordnung werden in der nostalgisch ge-
wendeten Emanzipation der orientalischen Kulturen wieder zu ent-
scheidenden Komponenten des modernen Selbstverstindnisses. Die-
sem Faktum wird in der komparativen Analyse des modernen Funda-
mentalismus Rechnung getragen. Der Fundamentalismus wird aus die-
ser Sicht zu einem spezifischen Problem der Entstehungsgeschichte
der Weltreligionen und der Psychologie des religiosen Intellektualis-
mus. Man erinnere sich nur, wie in Max Webers Religionssoziologie
zum Beispiel schon der Zauberer in den genealogischen Zusammen-

141

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

hang des modernen Berufsmenschentums tritt (vgl. etwa Weber 1980:
246). Nietzsches Lebensproblem, die priesterliche Macht und die
Umwertung der Werte, wird hier aufgegriffen und kulturaffirmativ
gewendet. Die Vorstellung, dafl in allen Hochkulturen religiose Intel-
lektuelle als eine relativ autonome, professionelle Zunft auftreten, die
sich eigens der Interpretation der heiligen Schrift und der Definition
des Verhiltnisses von Mensch zu Gott annehmen, ist Ausgangspunkt
des Zivilisationsvergleichs. Aus den unterschiedlichen Gottesvorstel-
lungen lassen sich die Verschiedenheiten des Menschenbildes bestim-
men. Die »Kulturen der Achsenzeit« (Eisenstadt 1982, 1987) bringen
alle einen Typus des Intellektuellen hervor, der tiber transzendentale
Visionen und von daher bestimmte ethische Maximen und Leitbilder
in das Zentrum der politischen Entscheidungsmacht einzugreifen ver-
sucht. Dadurch setzen sich religiose Intellektuelle virtuell immer in ein
Spannungsverhiltnis zur politischen Macht, derer sie sich selten ganz
bemichtigen konnen, von der sie aber oft ins gesellschaftliche Abseits
verbannt werden. Sektenbewegungen, millennarische Erlosungsbewe-
gungen, mystische Orden und Geheimbtinde sind Antworten auf die
politische Marginalisierung der religiosen Intellektuellen. Der zeitge-
nossische Fundamentalismus gilt so, gescharft durch die Grenzerfah-
rungen des Politischen in den Groflen Revolutionen des 18. und 19.
Jahrhunderts und den neueren Protestbewegungen, die mit der Forma-
tionsgeschichte des modernen Nationalstaats entstehen, als Fortfiih-
rung der vormodernen Sektenbewegungen. In der Perspektive der hi-
storischen Soziologie Eisenstadts lassen sich die modernen fundamen-
talistischen Bewegungen unter Bezug auf alle Weltreligionen und den
Zeitpunkt der nationalen Unabhingigkeit und des Eintritts der einzel-
nen Linder in das internationale System Uberall auf der Welt verglei-
chend untersuchen (Eisenstadt 1998).

Was sind die wichtigsten Erkenntnisse, die wir aus dem komparati-
ven Ansatz zum Fundamentalismus-Verstindnis gewinnen koénnen?
Zunichst vermittelt dieser Ansatz einen wohltuenden Zwang zur
Gleichbehandlung der fundamentalistischen Bewegungen in den un-
terschiedlichen Kulturen. Dieser Egalitarismus in der herkdmmlichen
sogenannten vergleichenden Zivilisationsanalyse ist aber zugleich von
Webers und Durkheims Fragestellungen nach der modernen Rolle der
Religion beeinflufit. Fiir den Islam hat sich das dahingehend ausge-
wirkt, dafl ihm fast immer ein relativer Mangel an funktionaler Aqui-

142

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

valenz zum Protestantismus und folglich westlichem Rationalismus
unterstellt wurde. Inzwischen weif§ man, dafl es um solche Funktionen
der Religion gar nicht mehr geht. Es ist erkannt worden, daf§ der Grad
der Transgression einmal gesetzter Normen- und Ideengefiige fiir die
Offnung einer Gesellschaft wichtiger ist als der Gehalt dieser Prinzi-
pien- und Ideensysteme selbst. Der Transgressionsgrad steht in enger
Beziehung zur Globalisierung und Intensivierung interkultureller In-
teraktion. Wo, wie noch im Weber-Paradigma, immer nur innere Be-
griffe und Kulturvisionen als Voraussetzungen eines Formations- und
Reformprozesses zum Gegenstand gemacht werden und deren Ratio-
nalisierung sodann vergleichend untersucht wird, werden die interak-
tiven Transgressionsmechanismen kaum beachtet. Es ist deshalb
durchaus angemessen zu konstatieren, daf die hier ansetzenden kul-
turvergleichenden Analysen nur »die Affinititen der verschiedenen
hochkulturellen Durchbriiche miteinander sowie mit dem Grundmu-
ster der kulturellen Modernisierung einseitig akzentuieren« (Arnason
1989: 82).

Das absolute Recht des sich selbst versichernden Individuums, die
Griindung aller institutionellen Macht auf Legitimation »von unten«
und die damit einhergehende gewissermaflen antizipatorische Institu-
tionalisierung der Protestbewegung im Staat, die Reversion des »Pan-
optikums« in seiner Dezentrierung, all dies sind legitime Programme,
die sich aus der Globalisierung des Nationalstaats heraus heute in allen
Kulturen und Gesellschaften ergeben. Der Zivilisationstheoretiker Fi-
senstadt halt in evolutionistischer Sicht zwei welthistorische Lagen als
Kreuzpunkte von Religion und Politik fiir bestimmend: Das ist erstens
der Zusammenhang von Jenseitsdenken und Diesseitsordnung. Die
Ambivalenz dieses Verhiltnisses spiirt Eisenstadt im Achsenzeitbegriff
Karl Jaspers’ auf. Es handelt sich dabei um die Reflexion der Spannun-
gen und Wertprobleme, die sich aus dem Sturz der altorientalischen
Reiche ergaben. Die Okzidentalisierung des altorientalischen Kultur-
erbes (der Agypter, Phonizier, Assyrer, Perser) besteht in der sukzes-
siven, virtuellen Auslagerung des Heiligen aus der Sphire politischen
Handelns. Damit treten nun Jenseitsvisionen starker in Gegensatz zu
den weltlichen Ordnungen. Eine neue, relativ autonome Klasse religi-
Oser Spezialisten, und in deren Folge auch von Rechts- und Kunstex-
perten, tritt hervor. Sie versucht, die Interpretation der Spannungen
und der allgemeinen Voraussetzungen des Verhiltnisses von Trans-

143

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

zendenz und Immanenz zu monopolisieren. In dem einsetzenden
Kampf der Ideen entstehen die heterodoxen, sektiererischen und peri-
pheren Gruppen, die mit puristischen und radikalisierten Ideen und
Transzendentalvisionen Eingang in den vom staatlichen Zentrum ab-
hingigen, orthodoxen Hauptstrom in Dogma und Ritus finden wol-
len. Zweitens arbeitet Eisenstadt heraus, dafi sich die Ideen der groflen
Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts, die Utopien und Grenz-
tberschreitungen, die der Jakobinismus im in der »Revolution« neu-
geborenen Nationalstaat, im Denken und in der Verfassung institutio-
nalisierten, ja selbst in den birokratischen Organisationen des Staats
und in den routinisiert-charismatischen Welthaltungen der biirokrati-
schen Eliten ihren Niederschlag fanden, gewissermafien als intellektua-
lisierte Transgressionen des Religiosen darstellen. Die Universalisie-
rung des nachrevolutioniren Nationalstaats brachte tberall auf der
Welt eine Art sikulare Neuformulierung der religiosen Prinzipien und
Visionen der alten Zivilisationen hervor.

Mit dieser doppelten Lagerung der globalen Bedingung des Fun-
damentalismus wird es immerhin moglich, diesen nicht nur einseitig
als Ausdruck der Religion des Anderen, etwa blof§ der Sektengeschich-
te des Islams, zu begreifen. Die kulturellen Techniken, die sich aus der
Achsenzeit heraus in das Zeitalter der groflen Revolutionen entwickel-
ten, waren von universeller Dimension. Kolonialismus und Imperia-
lismus sowie die Universalisierung der nationalstaatlichen Verfassun-
gen verhalfen der Religion zu einer neuen, modernen Bedeutung. Der
universell auftretende Fundamentalismus spielt in der Genealogie der
Moderne eine entscheidende Rolle, so auch in der Moderne der nicht-
westlichen Gesellschaften. Eisenstadts Perspektive fithrt den genealo-
gischen Zusammenhang von Fundamentalismus und Moderne auf das
Problem der inneren Rationalisierung zivilisatorischer Ursprungsvi-
sionen zurlick. Der kultur-technologische und instrumentelle Aspekt
der Vermittlung von Tiefensichten und ihrer Politisierung im globali-
sierten Austausch mit der Kultur des Anderen bleibt sekundar.

Fir den Islam und die Entstehungsgeschichte des islamischen Fun-
damentalismus sieht Eisenstadt immer noch die Sektengeschichte als
das bedeutendste Element. Er fuhrt die sprachlose Gewalt, die ja doch
nicht weniger sprachlos ist als die koloniale Herrschaftsform und die
Zwangsregime der nationalen Emanzipation, die Sprachlosigkeit der
islamistischen Gruppen, die sich gegen alles richtet, was sich nicht in

144

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

islamischen Bildern kodifizieren 1if3t, auf frithislamische Sektenbewe-
gungen zurlick. Ohne Zweifel ist der Begriff des jihad, zum Beispiel,
gepragt durch die Sichten der Kriegerethik der beduinisch-islamischen
Kimpfer, und ohne Zweifel spielt dies heute unter islamischen militan-
ten Fundamentalisten eine Rolle, doch sind die frithislamischen Bedeu-
tungen dieses Begriffs — der fast mehr als tausend Jahre fir die musli-
mische Welt kaum von Bedeutung war — erst in der Nationalstaats-
sprache der authentischen Kodifizierung und Purifizierung von Kul-
turgeschichte und Religion ein Mittel der sprachlosen Ausgrenzung
des Anderen geworden. Man muf} verstehen, wie wenig der fundamen-
talistische Begriff des jibad — geprigt auch durch die wissenschaftliche
Verstandigung der Orientalisten dariiber — mit dem koranischen Be-
griff zu tun hat, um zu sehen, wie die »Islampolitik« selbst diesen Be-
griff fiir die moderne politische Sprache instrumentalisiert hat.

Eisenstadt entwickelt ein starkes Gespiir dafiir, wie die modernen
jakobinischen Techniken der Eliminierung des Nicht-Authentischen,
des Nicht-Korrekten, zum inneren Bestandteil moderner Herrschafts-
techniken geworden sind. Die Bedingung der Moderne hat eine kul-
turtechnische Universalitit geschaffen, das zeigt er. Die inneren Aus-
arbeitungen kultureller Spezifitdt, die Ausarbeitungen der Differenz,
werden zum inhirenten Bestandteil jener Universalitit der Kultur-
techniken.

X

Die Vermittlungen, Simulationen und Konfrontationen, die sich aus
dem gegenseitigen Anerkennungs- und Differenzierungszwang des
kulturiibergreifenden Wechselspiels ergeben, lassen sich analytisch nur
einfangen, wenn man einen Schritt weitergeht. Die Formel, der Fun-
damentalismus sei eine kulturelle Reaktionsform vormoderner Kultur
auf schnelle Modernisierung und wirtschaftliche Globalisierung, also
eine Form der lokalen Widerstandskultur gegen die Globalisierung der
Moderne, ist im Kern falsch, wenn auch nostalgische Visionen einer
verlorengegangen Zeit Bestandteil des Wechselspiels der Kulturen
sind.

Nur wenige Autoren haben so konsequent und systematisch wie
Roland Robertson (1992) gezeigt, dafl der Fundamentalismus nicht
nur eine Reaktion auf die Globalisierung der Konsum- und Medienge-
sellschaft ist, sondern dafl das Auftreten fundamentalistischer Ideolo-

145

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

gien und Bewegungen ein tragender innerer Bestandteil der Globalisie-
rung und der kulturtechnischen Umsetzung des Begriffsapparats der
Aufklirung ist. Er erklirt dies damit, daff die begrifflichen Universali-
sierungen des 19. Jahrhunderts — etwa die Fixierung der Begriffe wie
Nation, Religion, Zivilisation — zu ganz spezifischen, partikularisti-
schen Ausarbeitungen und Transformationen lokal kultureller Selbst-
vorstellungen gefiihrt haben. Der im Westen entwickelte humanwis-
senschaftliche Apparat — Geschichte, Philosophie, Soziologie, Religi-
onswissenschaft etwa — habe generalisierte und standardisierte Wissen-
schaftsbegriffe von Geschichte und Religion als Form einer staatsbiir-
gerlichen, zivilen Emanzipation entwickelt, die notwendig zu partiku-
larisierten Selbstbestimmungen lokaler Kulturen fiihren muf.

Robertson begreift das Entstehen der fundamentalistischen Bewe-
gungen als eine entscheidende Komponente des doppelten Prozesses
von Universalisierung und Partikularisierung kultureller und religioser
Ideen. Die vermittelnden Michte sind Generalisierung und Standardi-
sierung der Begriffe Nation, Zivilisation, Zivilgesellschaft, Biirgerlich-
keit etc. Sie schaffen eine »stihlerne« Struktur der Wiedererweckung
kultureller Ideen und Prinzipien. Dabei werden zugleich die funda-
mentalistischen und essentialistischen Formen offengelegt, mit denen
die Globalisierung der Moderne insgesamt einhergeht. Robertsons
Globalisierungstheorie impliziert ein neues Paradigma der gesell-
schaftlichen Differenzierung. Relativierung, Ich-Aneignung und Ver-
gesellschaftung von kulturellen Ideen konstituieren eine neue Lage des
Gesellschaftlichen. Globalisierung heiflt, daf$ sich das globale Segment
von Gesellschaft aus den Spannungen zwischen Selbstbegriff, Mensch-
heitsidee und Daseinslagen, zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft
ergibt. Globalisierung ist also ein Konstrukt von Weltgesellschaft, das
tber die Moderne hinausreicht und aus dem Zusammenspiel und der
Vielfalt lokaler Traditionen erwichst.

Robertson stellt die alte Frage »wie ist soziale Ordnung bei Vielfalt
der sich dann ergebenden kulturellen Interessen moglich?« Wie also ist
eine globale Gesellschaft moglich, die die Welt als ihren »single place«
versteht? Robertson kommt hier iiber die Vorstellung eines Chaos ge-
mischter, konfligierender, globaler Interessen und Strategien nicht hin-
aus. Differenzierung, Relativierung und Konflikt scheinen fir ihn -
ganz in der Tradition Simmels — eine neue evolutionire Stufe der
menschlichen Entfremdung zu bedingen. So liuft Robertsons Frage-

146

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

stellung in bezug auf den Fundamentalismus auf die Vergesellschaf-
tungsformen hinaus, die dieser im Spiel des globalisierten Kulturpro-
zesses durchsetzt. Es geht ihm jedoch nicht um Vergesellschaftung als
eigenstandiges und totales Moment des weltumspannenden Prozesses
—wie noch Turner (1994: 113) meint —, sondern vielmehr auch um eine
ethische Soziologie auf Basis eines evolutionistischen Optimismus.

Sicher spielt dabei der Hintergrund Talcott Parsons’ eine Rolle (vgl.
Turner 1994: 105-114) und die Differenzierungen zwischen universel-
len und partikularistischen Ausarbeitungen kultureller Ideen werden
von Robertson als eine neue Form, ein entscheidender Sprung der Ra-
tionalisierung und sozialen Differenzierung betrachtet, die sich aus
dem Wechselspiel der Zivilisationen heraus in allen modernen Gesell-
schaften gleichzeitig, wenn auch mit Verschiebungen, ergeben.

Hier stellt sich die Schwierigkeit ein, wie sich die diversifizierten
Anwendungen des »Selbst«, der »Religion«, »Nation« und »Welt als
vorgestelltes Ganzes« durchsetzen. Kann sich aus diesen Gegensitzen
der kulturellen Fassung des Partikularen und Universellen tiberhaupt
ein kohirenter Prozef} der Vergesellschaftung der Welt entwickeln,
wenn man die strukturellen und materialen Probleme der Auflosung
des Nationalstaats nicht mitdenkt? Selbst in einem konstruktiven Sinn
bleibt die »single-world-society« Robertsons im Bild des »global villa-
ge« befangen und der Fundamentalismus ein Mittel, dasselbe zu kon-
stituieren.

XI
Die multikulturellen Konstitutionsbedingungen des Fundamentalis-
mus werden in der Sicht des Kommunitaristen Charles Taylor sehr
deutlich beleuchtet. Der hier unterliegende Begriff des kulturtibergrei-
fend bestimmten »Sozialen« hat, wie auch die Luhmannsche Vorstel-
lung von der Absolutheit eines neuen kulturell bestimmten Kampfes
um Inklusion und Exklusion, eine neue Qualitit. Die Totalisierungs-
maschine des Fundamentalismus lifit sich iber Charles Taylor auf ei-
ner Ebene einfangen, die aus dem funktional-rationalistischen Diskurs
des »social engineering« heraustritt. Symbolische, funktional nicht
mehr wirksame Strategien und Machtspiele der sozialen Anerkennung
kultureller Differenz ersetzen die funktionalistische Rationalitit. Der
konventionelle Kommunitarismus lehrt, daff moralische Selbstverge-
wisserung ein konstitutives Element der Vergesellschaftung des Indi-

147

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

viduums ist. Das aber impliziert die Notwendigkeit der Instrumentali-
sierung von Moral. Der Fundamentalismus steht genau im Spannungs-
feld zwischen sozialem Spiel und Absolutheitsanspruch auf Moral. Die
moralische Selbstbegriindung des Individuums wird hier ein Werk-
zeug im Kampf um soziale Anerkennung und Gleichbehandlung. Wo
die traditionalen symbolischen und askriptiven Muster des gemein-
schaftlichen Lebens aufgehoben sind und das »stihlerne Gehiuse«
funktionaler Rationalitit sich durchsetzt, bedarf es bald einer dritten
Dimension des Sozialen: »Identitdtspolitik« hat nun den Ersatz fiir die
alten Statuszuweisungen und den Kitt der alten Gemeinschaftsbezie-
hungen zu liefern. Wenn die Not der sozialen Kohision erst den Hin-
tergrund fur den Kampf um kulturelle Anerkennung liefert, dann stellt
sich aber das Problem der sozialen Ordnung ganz neu. Denn im An-
erkennungskampf selbst wird das »Gut« — in der Regel das Prinzip des
Moralischen und Authentischen —, das Ordnung schaffen soll, selbst
zum Prinzip des Kampfes um Ordnung, also selbst zum Ordnungs-
problem, wie Charles Taylor dies ausdrickt (Taylor 1992: 59). Taylors
Essay »The Ethics of Authenticity« macht dieses Paradox des kom-
munitaristischen Diskurses zum Zentrum der Frage nach der sozialen
Rolle kulturiibergreifender und multikultureller Kommunikation. Die
Theorie der moralischen Fundierung des Sozialen und damit die Legi-
timation des Fundamentalismus als demokratische Form der morali-
schen Selbstvergewisserung liefert so eine Art kommunitaristischer
Apologie des Fundamentalismus. Denn die Idee der Ordnung als mo-
ralisch begriindete soziale Kohisionsform ist Kulturwerkzeug im
Kampf um Anerkennung. Sie ist nicht in den Tiefen der Ursprungs-
moral geboren, auf die zu bauen sie vorgibt. Die Instrumentalitit des
»Ursprungs«, immer authentischer als der Andere sein zu miissen, ist
die fundamentalistische Ordnungsidee, eine moralische Uberschrei-
tung tradierter Uberlieferung und Normen; sie erst gibt sich als die ab-
solut neue kulturelle Erfindungskraft. Man hat sich — wenn sie nicht
gar in Blutbddern wie jingst in Luxor ins Licht der Kamera treten — an
solche Erfindungsspiele lingst gewohnt, und solange es nicht der »ei-
gene« Staat ist, ist man zunechmend bereit, den Islamismus als legitime
Uberwindung des sikularen und funktionalen Nationalstaats hinzu-
nehmen. Man vergifit dabei, dafl in Lindern wie der Turkei oder
Agypten die Geschichte des Nationalstaats in der Tat so weit zuriick-
reicht wie diejenige einiger europiischer Lander.

148

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

Das Dilemma des Kommunitarismus liflt sich 1dsen, wenn man
Moral nur aus ihrer sozialen Funktion heraus betrachtet: Nur weil
Moral sozial konstitutiv ist, kann sie in ithrer Funktion betrachtet wer-
den. Soziologie mufl deshalb aus dem Wertungszusammenhang der
Moral heraustreten. Niklas Luhmanns Analysen des moralischen Dis-
kurses kommen den kommunitaristischen Befunden durchaus nahe,
indem sie Selbstreflexivitit und Identititspolitik in ihrer Funktion als
Konstitution einer neuen — kulturellen — Eigengesetzlichkeit des Sozia-
len bestimmen. Es ist der Grad der Selbstreflexivitit und des Authenti-
schen, der tiber Inklusion oder Exklusion entscheidet. Luhmann sicht
hierin eine neue Form der Systemintegration, die die herkdmmlichen
Inklusions- und Exklusionsformen, die noch auf funktionaler und in-
stitutional wirksamer Rationalitit beruhen, aus den Angeln hebt. Der
kulturelle Prozef8 der Inklusion und Exklusion ergibt sich zugleich als
eine neue Form der sozialen Differenzierung, die sich nur noch tiber
kulturelle, nicht mehr iiber funktionale Definitionen herstellt. Inklu-
sions- und Exklusionsmechanismen operieren auf eine Weise, dafl
funktionale Chancen der Rationalitit unmittelbar aufgehoben oder
unterminiert werden (Luhmann 1994). Auch hier 18t sich das oben
bereits bemithte Argument erneuern, dafl die von den fundamentalisti-
schen Bewegungen beanspruchte Ordungsfunktionalitit obsolet ist,
weil sie selbst aus jedem funktionalen Kontext herausspringt — auch
dann, wenn sie noch vorgeben, soziale Dienste zu entwickeln.

Globalisierung und Fundamentalismus zwischen
Autoritarismus und Demokratie: Praktische Konsequenzen
fiir die Zukunft des Islamismus

XII
Uber Kultur und Religion liflt sich Funktionalitit nicht definieren.
Hier werden die irrationalen Komponenten des fundamentalistischen
Diskurses deutlich. Inklusions- und Exklusionsmechanismen machen
noch selbst jeden Kulturbegriff zu einem bloff technischen, medienof-
fentlichen und selbstreferentiellen Zeichen im Kampf um soziale An-
erkennung. Das gilt in erhohtem Mafle fur alle Formen der kultur-
iibergreifenden vergleichenden Interaktion. Uber die — wie ich anzu-
deuten versuchte — inneren Widerspriiche und die Kritik hinsichtlich
threr moglichen apologetischen Funktion hinaus scheinen die Theorie-

149

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

angebote der Soziologie auf die These einer eindimensionalen Umset-
zung des Fundamentalismus in den sich globalisierenden Segmenten
der Gesellschaft hinauszulaufen.

Eisenstadts These von der allgemeinen Durchsetzung des funda-
mentalistischen Heterodoxismus in alternativen Formen der Moderne,
auch den nicht-westlichen, beinhaltet eine solche Konstitution des
globalisierten Segments.

Robertsons Theorie der universellen Umsetzung der modernen
Kulturtechniken — Fundamentalismus hier als eine Hauptkomponente
mit der Funktion der partikularistischen Ausarbeitung nicht-westli-
cher Kulturen — weist auf eine zweite Durchsetzungsdimension hin.

Taylors und Luhmanns Befunde der interaktiven konstituierten
Notwendigkeit zur Differenz setzen als Form sozialer Anerkennung
und Inklusion eine neue Ebene des Sozialen voraus, tiber die Funda-
mentalismus zum unausweichlichen Faktor moderner sozialer Rekon-
struktion wird. In der totalen und abstrakten Gegenseitigkeit der Be-
stimmung zur Differenz wird eine dritte Lagerung der Globalisierung
deutlich, nimlich der radikal offene, irrationale, fliefende, ja hybride
Charakter der sich im Globalisierungsprozef§ affirmierenden Kultur:
eine Kultur ohne Namen, ohne Ort, ohne Prinzipien, einzig durch den
Grad der Transgressions- und Rekonstruktionskraft bestimmt.

XIII
Wer nun aber die sozialen und kulturellen Dimensionen der Umset-
zung des Fundamentalismus zu einer Prognose des politischen Sieges
fundamentalistischer Gruppen machen wollte, liegt fehl. Ich schlage
als vorlaufiges Fazit vor, Fundamentalismus in Ost und West als
»Transgression« im Sinne der Uberschreitung gelebter Wertewelten
und Lebensformen zu begreifen. Nichts, was der Islamismus heute
will, hat etwas mit der von Toleranz und Liberalitit gepragten islami-
schen Tradition zu tun. Auch kann man den politischen Islam heute
schlecht mit der praxisfernen Weltverneinung der scholastischen Ge-
lehrtenwelt oder mit den traditionalen Rechts- und Denkschulen in
der Hochphase der islamischen Zivilisation erkliren. Was aufler einer
abstrakten Vorstellung von der politischen Klugheit des Propheten -
in der Phase des nationalen Befreiungskampfes oft genug noch zur
kulturellen Begriindung der sikularen Revolution angefiihrt — lafit sich
aus der Zeit umma, der Gemeinschaft der ersten Muslime um den

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER FUNDAMENTALISMUS ...

Propheten, auf die nationalstaatliche Realitit beziehen? Die malaysi-
schen Politiker Mahatir Mohammad und Anwar Ibrahim haben 1983
noch der islamischen Offentlichkeit ihres Landes zugerufen: »Wir sind
die islamischen Fundamentalisten« und damit zugleich eine in der is-
lamischen Welt einmalige Inklusionskampagne einer militanten Ju-
gendbewegung ebenso wie des traditionalistischen, »fremdenx, ortho-
doxen Schrift-Islams in einen erfolgreichen Prozef nationaler Eman-
zipation, wirtschaftlichen Wachstums und der Globalisierung der Ge-
sellschaft eingeleitet (vgl. Teik 1995; Ibrahim 1996). Unter anderen
Bedingungen und mit unterschiedlichen Gewichtungen von Tradition
und moderner Weltauslegung versuchen islamische Denker in Indone-
sien, dem grofiten muslimischen Land, eine progressistische, sozial-
emanzipatorische Rolle zuzuweisen, indem sie einerseits einer vollen
Verwestlichung Einhalt gebieten wollen, andererseits aber die »islami-
sche Lebensform (syari’ah)« nur im Rahmen der gegebenen sikularen
Ordnung des Nationalstaats legalisieren wollen (Wahid 1996). Dies
geht, wie man das lingstens aus den Erfahrungen der Linder im Na-
hen Osten kennt, nicht ohne Widerspriiche (vgl. Ibrahim 1988). Um
die politischen Umsetzungen der Zwinge und Notwendigkeiten, unter
denen die Muslime heute mit purifizierten, »authentisch« gemachten
Visionen des Islams eine moderne Lebensform begriinden miissen,
tobt tiberall in der islamischen Welt ein offener, insgesamt aber frucht-
barer Kampf um Neuordnung und Transgression. Fundamentalismus
war lange ein zu diffuses Wort, mit dem man die verschiedenen Schat-
tierungen des modernen politischen Islams ausgrenzen konnte. Ande-
rerseits haben westliche Inklusionsstrategien nur selbst zu Ausblen-
dung der Widerspriiche der postkolonialen Geschichte und zu fal-
schen Affirmationen vorkolonialer Traditionen gefiihrt. Fundamenta-
lismus und islamischer Liberalismus werden heute als innere Gegen-
sitze des zeitgenossischen muslimischen Denkens bezeichnet. Binder
(1988) hat jedoch gezeigt, wie nah sie in Wirklichkeit beieinander sind.
Dies sind nur unterschiedliche Selektionsmechanismen, mit denen die
Kulturbestinde des Islams neu verlesen werden. Fundamentalismus
wie Liberalismus unterliegen den gleichen kulturtechnischen Zwin-
gen. Globalisierung miindet nicht nur in einen Prozef§ der Generalisie-
rung und Differenzierung kultureller Techniken und Ideen. Die Wir-
kungen des kulturiibergreifend vergleichenden Interaktionsprozesses
sind allumfassend. Als Beispiele seien hier nur die Griindungen anti-

ISI

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL II

orientalistischer Orientalismus-Schulen (Aufbau konkurrierender is-
lamischer Wissenschaftszentren zur Begriindung einer international
durchsetzungsfihigen politischen Philologie des Islams), des prote-
stantischen Islamismus (etwa die Griindungen nichtstaatlicher Organi-
sationen mit dem Ziel der Durchsetzung islamischer Arbeitsethiken
und Methodologien asketischer Lebensformen), des anti-westlichen
Spiritualismus und instinktiv begriindeten oder symbolischen Rationa-
lismus (die Sufismus-Bewegungen) oder der Islamisierung der Wissen-
schaft (etwa die Griindung internationaler islamischer Universititen
auf der Grundlage einer islamischen Wissenschaftstheorie) genannt
(Abaza 1998). Solche Bewegungen liefern die Transformationskraft zu
neuen Sozialisationsformen, sie gehen mit dem Fundamentalismus
Hand in Hand, ohne militant zu sein. Es entsteht hier eine neue, kultu-
relle Eigengesetzlichkeit des Sozialen, das sich gegen die herkémmli-
chen kommunalen oder rationalen Organisationen der Lebenswelt und
die funktionale Differenzierung auf institutioneller Ebene durchsetzt.

Im Gegensatz zu den Vorstellungen einer blockbildenden Verein-
heitlichung der islamischen Welt im Zeichen des Fundamentalismus
und der Globalisierung und iiber die Befunde des soziologischen
Theorieangebots hinaus lifit sich nach nunmehr tiber 20 Jahren prak-
tischen Experimentierens mit fundamentalistischen Ordnungsvorstel-
lungen zeigen, daf§ sie zu einer Vielfalt und eben keineswegs zu einer
fundamentalistischen Geschlossenheit der islamischen Welt beigetra-
gen und von einem islamischen Land zum anderen zu oft kontriren

Erfahrungen und Ergebnissen geftihrt haben.

152

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil I11

Islamisierung und materielle Kultur

»The country, the place where the fellaheen lived, I had seen from the
windows of the train as we went from Cairo to Alexandria for summer
holidays ...«

(Hassan Fathy Gourna, A Tale of Two Villages, 1969)

»Le village égyptien n’est pas une commune an sens civique du mot, pas
un organisme, mais une 1masse.<

(S.J. Henry Ayrout, Fellahs d’Egypte, 1943)

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Materielle Not, kulturelle Globalisierung
und sozialer Konflikt. Reflexionen zur Hermeneutik
symbolischer Idealisierung

I

Dies ist kein rigider und autoritativer Entwurf eines methodischen
Ansatzes. Vielmehr will ich mit diesem Beitrag eine Reihe praktischer
Forschungsschritte darstellen, die zu pragmatischen Losungen fiihrten.

Als ich die vielseitigen Bedingungen des sozialen Wandels der ma-
teriellen Kultur des dgyptischen Dorfes zu untersuchen begann, war
ich von der Frage eingenommen, wie sich die beobachtbaren Hand-
lungszwinge praktischer Intersubjektivitit in ein reprisentatives Bild
der Dynamik sozialen Wandels transformieren lassen: die Interdepen-
denzen zwischen Marktformen und Gemeinschaftshandeln. Es wurde
der Versuch gemacht, diese Interdependenzen und ihre Transforma-
tion in drei Dimensionen darzustellen: (a) die historischen Beziehun-
gen zwischen »Geld« und »Gemeinschaft« bestimmen die aktuellen
Erfahrungen der Akteure (b) »Theorie« systematisiert und transfor-
miert Beobachtung in mikro-6konomische Struktur (c) es besteht die
Komplementaritit zwischen Mikro- und Makrostrukturen (Stauth
1983a: 1-16, insbes. 14).

Es lassen sich zwei Einwinde gegen diese Perspektive formulieren:
(1) Sie macht lokale Handlungszusammenhinge ausschliefilich zum
Gegenstand externer Intervention. (2) Sie reduziert Handeln auf struk-
turelle Bedingungen. Der ideelle Nexus, den die Imaginationswelt von
Reinheit, Sitten und Regeln auf »Geldverhalten« und »Gemeinschafts-
handeln« ausiibt, bleibt unerforscht. Der gesamte soziologische Analy-
seapparat, indem er Geld implizit zum Storfaktor von Gemeinschaft
macht, reflektiert in sich und vollzieht — gewissermafien stellvertretend
— eine Art Endogenisierung der Lokalkultur. Man wird sich heute sol-
cher nostalgischer Determinanzen des strukturalen soziologischen
Forschungsapparats zunehmend bewufit (Stauth/Turner 1988b; Mit-
chell 1990).

Mitte der 80er Jahre hatte ich die Gelegenheit zur erneuten Feldfor-
schung in dgyptischen Dorfern. Die simple Dualitit zwischen »cash«-
und »community«-Nexus sollte durch Einfithrung eines »image«-
Nexus durchbrochen werden. Was wird damit gewonnen?

I35

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Positiv formuliert, konnte mit den Studien der spaten 70er Jahre ge-
zeigt werden, daff der Mangel an Marktintegration notwendig und auf
materieller Basis Gemeinschaftsintegration erfordert. Hier wirkt die
Struktur der lindlichen Unterentwicklung auf die Materialisierung der
Gemeinschaft hin. Es bedarf keiner gesonderten »Idee«, dem Diktat
des Uberlebenszwangs zu folgen (Stauth 1983a). Laflt sich umgekehrt
Entmaterialisierung von Gemeinschaft durch wachsenden Geldver-
kehr, als Zwang zur Idealisierung von — in der Regel - verlorengegan-
gener Gemeinschaft darstellen? Das muf3te in eine kritische Reflexion
des einseitigen Dualismus zwischen Geld und Gemeinschaft miinden.
Dualismus unterstellt einen im Prinzip ungewandelt rationalen Ak-
teur, der entsprechend seinen Anwendungsbedingungen kontinuier-
lich zwischen zwei Strukturformationen zu entscheiden hatund im Zuge
der Rationalisierung dieser Entscheidungen eine aufgeloste Vergan-
genheit idealisiert. Die Ideologisierung von Idiosynkrasien des verlo-
rengegangenen Alltags riickt ins Zentrum sozialer Konflikte. Aus dem
rationalen Maximierer von Vorteilen, wird ein »cultural dope« (so et-
wa bei Elster 1989). Islamisierung, Endogenisierung etc. erschienen so
nur als Kritik des Geldes, das die Gemeinschaft zerstort.

Wo die Dualitit von »cash«- und »community«-Nexus als alleini-
ger Faktor symbolischer Idealisierung hingestellt wird, entsteht das
Paradox, daff sozialer Wandel nur durch von auflen induzierte struktu-
relle Zwinge und Ideenwandel zugleich nur als Reflex auf »innere«
Kulturbestinde erkennbar bleibt. Lafit sich dies durch Einfithrung ei-
ner Stratifikationsperspektive, die soziale Gruppen an Netzwerke der
strategischen Vernutzung lokaler Ressourcen bindet, aufheben? (vgl.
etwa Evers/Schiel 1988). Auch das Gefangensein im Netzwerk strate-
gischen Denkens bleibt eindimensional auf blof§ interessenverstricktes
Handeln bezogen. Es kontextualisiert Handeln nicht, sondern identifi-
ziert es mit den jeweils strukturell definierten Determinanten. Der
hier eingefiihrte Begriff des »Nexus« hilft, Handeln und Struktur zu
separieren und dient zugleich der Kontextualisierung von Handeln in
bezug auf Strukturformation. Solche Kontextualisierungen kénnen
sowohl im Mikro- als auch im Makrobereich, im qualitativen, und im
quantitativen Bereich vorgenommen werden. »Nexus« kann als Ele-
ment der Selbst-Reflexion aus einem nicht-westlichen in einen westli-
chen Kulturkontext im Sinne etwa von Asad (1982) angewandt wer-
den. Einzelne Strukturmerkmale konnen so in einen dynamischen

156

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

Verstehenszusammenhang Uberfithrt werden. Sie werden nicht absolut
gesetzt. Man kann sich eine Reihe solcher »Nexen« denken, die in so-
ziale Anwendungsfelder tberfiihrbar sind. Hier wurde »Ideen- und
Vorstellungswelt« als zusitzlicher Nexus gewihlt. Er zielt darauf, den
einseitigen strukturalen Dualismus aufzuheben.

Nein, so einfach ist es sicher nicht; es kommt auf die Korrelationen
an. Der Imaginations-Nexus hilft uns zunichst nur zu zeigen, dafl die
mechanische Uberleitung von Strukturwandel in Ideenwandel die Fol-
ge eines ungeldsten Basis-Uberbau-Schemas ist, das der Dualismus
zwischen Geld-Nexus und Gemeinschafts-Nexus transportiert. Der
»image«-Nexus reflektiert, dafl wir in einem ganz materiellen Sinne
ebenso Gefangene von »Grundideen« sind wie von »Geld«, »lokalem
Naturalienhandel« und Notwendigkeit zur »Subsistenz« (Dweyer
1982). Ideenwandel impliziert Subjektwandel, und ist dieser einmal
vollzogen, so ist die »freie« Rationalitit der Entscheidung zwischen
»Natur« und »Gemeinschaft« einerseits und »Markt« und »Gesell-
schaft« andererseits nicht mehr gegeben. Der Riickfall wird zum Tabu
neuer »Vorstellungen« und »Moralen«. Strukturwandel als Konfronta-
tion von Markt und Subsistenzformationen miindet also nicht in einen
homogenen Ideen- und Subjektwandel, sondern fithrt zur Pluralisie-
rung scharf getrennter und so widerstreitender Imaginations- und Mo-
ralwelten (vgl. Berger et al. 1973).

Aus der Kontextualisierung sozialer Realitit in den »Nexen« von
»Geld«, »Gemeinschaft« und »Grundidee« ergibt sich eine Hermeneu-
tik der Zwinge zur Alltagsbewiltigung, in der ideelle und materielle
Zwinge gewissermaflen gleichrangig figurieren, nicht aber ursichlich
sozial korreliert werden. Was bedeutet dies methodisch? Unter Her-
meneutik verstehen wir klassischerweise Kontextualisierung von Text.
Man hitte also zu fragen, wie sich solche Zwinge in einer Reihe unter-
schiedlicher »Texte« kontextualisieren. Bezogen auf ein Feld differen-
ziert gelagerter sozialer Realititen wiren bestimmte »Groflen« zu
nennen, die hypothetisch unterschiedliche Segmente sozialer Realitit
aktualisieren. Fiir den Kontext des lindlichen Agyptens wurden: Mi-
gration (Individuum, Haushalt, Dorf, Auflenbeziehung), Massenkon-
sum (Subsistenz, Ware, Arbeit, Eigentum), Geschlecht (Segregation,
Wissen, Ordnung, Reinheit) und Religion (Selbst, Glaube, Ritus, Ha-
bitus, Regel) als soziale Felder bestimmt. Die Kontextualisierung er-
folgt in einem Dreiecksverhaltnis zwischen »cash«-Nexus, der die ver-

157

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

schiedenen Lagerungen der Auflenbeziehungen reprisentiert, »com-
munity«-Nexus, der die Lagerungen der Binnenbeziehungen bezeich-
net und »image«-Nexus, der das Feld der Ich-Reprisentation in der
Welt, Ich-Formation und Auflenbeziehung als Kontext, symbolisiert.

Das Problem war: lassen sich solche Beziehungen in ein Instrumen-
tarium zur empirischen Forschung tiberfithren?

II

Im Oktober 1985 hatte ich in Kairo Gesprache mit Freunden und Kol-
legen aus den soziologischen Abteilungen der Ain Shams und der Cai-
ro Universitit. Es wurde verabredet, ein grofies, umfassendes soziolo-
gisches Projekt tiber den Zusammenhang von Migration und sozialem
Wandel im dgyptischen Dorf durchzufiihren; es sollten sich darin die
okonomischen und kulturellen Wandlungs- und Konfliktpotentiale
des neuen Verhiltnisses zu den Golfstaaten widerspiegeln. Sechs Dor-
fer in unterschiedlichen Regionen Agyptens sollten untersucht wer-
den. Im groflen und ganzen geht die Aktualisierung der Untersu-
chungsfelder auf diese Gespriche zurtick (Stauth 1986, 1987b). Als das
Projekt schliellich im Juli 1986 bewilligt wurde, standen meine Ge-
sprachspartner fiir die Forschung nicht mehr zur Verfiigung: einer war
inzwischen auf eine hohe Position der Universititsverwaltung aufge-
stiegen, die anderen waren selbst an Universititen in die Golfstaaten
»emigriert«. Eine ganz evidente Aktualisierung des Forschungsthemas.

Frau Dr. Laila Shukry El-Hamamzi, damals Direktorin des Social
Research Centers (SRC) der American University in Kairo sprang
nach kurzer Bedenkzeit als Kooperationspartnerin ein.

Die folgenden Fragen muften gelost werden: (a) Welche Dorfer?
(b) Separierung der Gegenstinde quantitativer und qualitativer Analy-
se (c) Fragebogen und Leitfiden (d) Forschungserlaubnis (e) Zeitplan.

Das SRC verfiigte tber Forschungserfahrung in den Dorfern Sha-
nawan und Kafr Shanawan in der Minufiyya Provinz (westliches Del-
ta), ich selbst hatte tiber frithere Forschungsaufenthalte und Kontakte
Zugang zu den Dorfern Kafr Yusuf und Kafr Tambul in Daqakhliyya
(6stliches Delta) und Abu Girg und Bani Walims in Minya (mittleres
Oberigypten). Die Erfahrung lehrt, dafl die beste Forschungserlaubnis
nichts wert ist, wenn es Konflikte im Feld gibt. Darin waren wir, Frau
El-Hamamzi und ich, uns einig. Das Auswahlprinzip »Zugang durch

158

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

vorherigen Kontakt« ist das einzig mogliche und pragmatisch anwend-
bare Prinzip. Unsere sozialwissenschaftliche Forschungstradition
uberbetont rationale Forschungsstrategien und tendiert dazu, solche
pragmatischen Prinzipien geflissentlich zu vergessen.

Das SRC errichtete auf Basis informeller Kontakte und in Zusam-
menarbeit mit den lokalen Behorden einen formellen Forschungsappa-
rat. Die quantitative Untersuchung bestand: 1. aus einem Haushalts-
survey, mit dem in den 6 Dorfern 8.620 Haushalte (Haushaltsvorstan-
de oder eine andere erwachsene Person des Haushalts) befragt wurden;
2. aus 640 teilstandardisierten Interviews mit Riickkehrern aus den
Golfstaaten (200 in Shanawan, 40 in Kafr Shanawan, je 100 in den rest-
lichen Dérfern); 3. aus unstandardisierten Gesprichsmitschriften der
Interviewer zu verschiedenen Themen: Dorfstruktur, Wandlungskli-
ma, signifikante Einzelbeobachtungen.

Die gegebenen privaten Kontakte ermdglichten es dariiber hinaus
den Mitgliedern des Bielefelder Teams, sich als Giste der Dorfkultur
in den unterschiedlichsten lokalen Lebensbereichen frei zu bewegen.

Nicht Forschungssystematik, sondern Pragmatismus hatte auch bei
der fundamentalen Frage zu obwalten, was Gegenstand standardisier-
ter Verfahren werden sollte und was andererseits Gegenstand mehr
oder weniger offener Feldforschung bleiben mufite. Das Orakel einer
antizipierten Zensur — der behordlichen ebenso wie derjenigen der zu
Befragenden — wog schwerer als die Systematik des Ansatzes: Obwohl
Strukturwandel und Einstellungswandel in einen, wenn auch sehr dif-
ferenzierten und variablen Bezug gebracht waren, verhinderte das
Orakel der Selbstzensur jede Moglichkeit, beide Dimensionen, die In-
stitutionen der materiellen Kultur und die Typen der ideellen Repri-
sentation, zum Gegenstand eines einheitlichen standardisierten Ver-
fahrens zu machen. Wenn andererseits ausschliefflich kulturelle Hand-
lungsmuster im Zentrum der qualitativen Untersuchung stehen muf3-
ten, waren dann noch »Tiefenbilder« der materiellen Zusammenhinge
empirisch einzuholen? Vieles blieb dem Zufall und dem Geschick der
einzelnen Forscher iiberlassen. Arbeitsteilung und Zeitdruck stellten
uns vor Zwinge, die Systematik im Forschungsprozeff kaum zulieflen.
Nichts symbolisiert solche Zwinge krasser als der Unterschied zwi-
schen dem hochklimatisierten Computerraum des SRC und der hitzi-
gen Atmosphire des in sonnenvergoldetem Staub dahintreibenden
Dorflebens. Hinzu kommt, daf die Zugangs- und Lebensbedingungen

159

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

fiir die Mitarbeiter in den einzelnen Dérfern sich vollig verschieden
gestalteten. Nur der Eros der Unmittelbarkeit schafft ertrigliche For-
schungsverhaltnisse. Dieses Paradox muf} erst verstanden werden. In
der sozialen Welt des dgyptischen Dorfes gibt es keine Privatheit. Man
wird durch stindige »Versozialisierung« ohnehin zu einer Art kollek-
tiver Erhebungsmethode gezwungen (vgl. auch Hopkins 1987: 13). Ein
Stiick pragmatischer Utilitarismus ist deshalb angemessen: Nur die
»Wahlverwandschaften«, nicht aber die »Wahlfeindschaften« sind in
einem solch offenen Forschungsprozef dienlich. Erstere bilden meist
den Grundstock spiterer Objektivierung. Es sind die wichtigen und
wenigen Ausnahmen, wenn die letzteren noch aufgearbeitet und in
den Darstellungsprozefl eingebracht werden konnen: Basiskonflikte
mit Gastgebern im Dorf, die Gruppendynamik des Forschungsteams,
Sprachprobleme, Verstindnisprobleme, Interpretationsprobleme. Die
Brisanz der Hermeneutik der Zwinge der Alltagsbewiltigung der
»Forscher« tiberwiegt meist diejenige der »Lokalen«. Nur wenigen ist
— wie es Clifford Geertz (1973: 412-454) im »balinesischen Hahnen-
kampf« beschreibt — das erlosende »Ereignis« vergonnt, dafy For-
schungsperspektive und lokales Leben praktisch miteinander ver-
schmelzen. Es sollte dennoch der Versuch gewagt werden, durch In-
einanderschwenken von Semiotik (des morphologisch einprigsamen
Bildes) und Biographie (der herausragenden Personlichkeit) Ruhe in
dieses Chaos bringen, das der Wille zum System produziert!

II1

Vielleicht kann ich kurz am Beispiel der semiologischen Soziologie
zeigen, wie sehr die strukturale sozialwissenschaftliche Erforschung
materieller Institutionen der Erweiterung und Erginzung bedarf. Die
einfache Stratifzierung strategisch-funktionaler Mechanismen ist nicht
geeignet, die kulturell vermittelten Dynamiken sozialen Wandels ein-
zufangen. Man mufl Zugang zur Vorstellungs- und Ideenwelt finden,
in der die Subjekte leben, um Aussagen dariiber machen zu konnen,
wohin sie sich bewegen wollen, ob sie sich selbst und wie sie sich ver-
andern wollen (Boon 1982: 116). Webers implizite Annahme, daf}
Charisma — jenseits aller statischen Morphologie individueller Eigen-
schaften und kultureller Konventionen — zu einem festen Bestandteil
moderner Rollen, institutionellen Lebens und Motivationen wird, ver-

160

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

deutlicht selbst die Fragwiirdigkeit eines jeden Ansatzes, der »Sinn«
lediglich aus tiberkommenen, endogenen Kulturbestinden zu lesen
versteht. Geertz’ einseitig semiotischer Ansatz, der Soziologie auf eine
Wissenschaft der Symbole und Zeichen reduziert, neigt dazu, »Vertie-
fung« nur in den Strukturen lokalen Wissens und endogener Symbolik
zu suchen: die charismatische Dynamik des Willens zur Modernitit in
einer symbolisch iberladenen Hermeneutik der »Eigentlichkeit« auf-
zuldsen.

Eine erginzende Perspektive liefert Bourdieus Semiologie des Ha-
bitus. Bourdieu (1974, 1979) unternimmt den Versuch, das Unbewuf3-
te, Gefiihlsstrukturen und Ausdrucksformen des Einzelmenschen in
Verschmelzung mit raumzeitlich gesetzten Stilelementen als bestim-
mende Dimensionen des sozialen Arrangements einzubeziehen.

Die Alltagswelt des Individuums, als System der symbolischen Re-
prisentation verstanden, unterstellt immer eine gewisse Homogenitit
des sozialen Konsensus, die sich in der Kommunikation tiber die Kon-
texte der sozialen Mikroebene des individuellen und emotionalen Aus-
drucks vermittelt. Kleidung, Geste, Blick sowie die korperlichen und
personlichen Akte des Individuums gelten hier als die tiefsten Spiegel
des hochst Sozialen. Die Akte korperlicher Selbstentiuflerung reflek-
tieren eine soziale Realitit, die tiber die Grenzen hinweg verlauft, die
Weber noch in der Unterscheidung zwischen Alltaglichkeit und Au-
Reralltiglichkeit setzt. Bei Weber ist Habitus notwendig nur eine ek-
statisch hervorgerufene Form der sozialen Reprisentation und ist nur
Menschen mit herausgehobener sozialer Stellung eigen. Weber sah im
Amtund der damit verbundenen herausragenden sozialen Stellung den
Ort, der notwendig die kulturelle Evokation aufleralltdglicher Situa-
tionen und sakraler Gefiihle erfordert (Weber 1980: 324ff.). Selbst in
diesem Weberschen Verstindnis des Habitus ist der professionelle
Mensch ein gewissermaflen dauerhaft zu Habitus geforderter, charis-
matischer Mensch. Die kulturelle »Grundidee«, die er vermittelt,
zwingt ithn zum Habitus. In den Zentren professioneller Kommunika-
tion wird Habitus, wenn man Weber ernst nimmt, zu einer Angele-
genheit dauerekstatischer Alltaglichkeit (Stauth 1991b). Dagegen kann
man natlirlich Habitus als eine ganz alltigliche Gewohnheit verstehen,
die im Sinne etwa von Marcel Mauss so etwas wie ein Konstituum des
sozialen Lebens ist: Ein Repertoire von Abrufbarem, in den Korper
eingeschriebenem Wissen, das sich unmittelbar in Gesten, kodierten

161

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Verhaltenssituationen, Ritualen, ja in ganz einfachen Volksgewohnhei-
ten und kollektiven Erfahrungen duflert. Es gibt hier etwas je Eigenes,
das sich auf Personen, Gruppen, ethnische, religiose, nationale, soziale
Einheiten, Berufsgruppen und Standespersonen beziehen lifit, eine
Art, in der Personen und Gruppen sich in ihren je typischen Eigen-
schaften duflern. Hier liegt die Moglichkeit der Unterscheidung von
Habitustypen, die von sozialer Bedeutung sind. Die Perspektive, die
sich etwa in Bourdieus begrifflicher Reformulierung des Habitus er-
gibt, ist die Wende hin zur Bestimmung der typischen Eigenarten alles
dessen, was aus dem alltiglichen Leben kommt. Habitus wird zum
Ort der Bestimmung sozialen Handelns, zum Ort, an dem sich die
verschiedenen Sphiren sozialen Handelns rickbestimmend in Figuren
und Ausdrucksformen des Alltags einholen lassen. Und wo dieser Ort
heute zum Gegenstand soziologischer Analyse wird, hebt sich in der
Forschungsperspektive die Dualitit zwischen Individuum und Gesell-
schaft auf.

In dieser mikrosozialen Konstitution der Gesellschaft deutet sich
zugleich ein Paradigmenwechsel in der Soziologie an. Die Formen, wie
sich Individuen als Formulae sozialer Ideen im Alltag konstituieren,
koénnen zugleich als Ausdruck der dulersten Vermassung der Gesell-
schaft begriffen werden. Der Umschlag von gesellschaftlicher Totalitit
in soziale Kreativitat ist hier von auflerordentlicher Bedeutung gewor-
den. Perspektivisch schliefit dieser paradigmatische Wandel in gewisser
Weise eine Uberbewertwng sozialer Partialitit ein: Man versucht, ge-
sellschaftliche Tortalitit in partialen Einheiten — die gesellschaftliche
Kreativitdt ausstrahlen — zu erfassen und in diesen die Kohirenz der
Gesellschaft selbst zu erschlieflen. Dies fiihrt einerseits zur Uberpoin-
tierung des Alltags des Individuums und seiner Biographie, es fithrt
andererseits auch zur Uberidentifizierung des Beobachters mit seinem
Objekt. Ist diese Uberidentifizierung nur Ausfluff der Erkenntnis der
kulturellen Gleichzeitigkeit in globalen Kulturkontexten oder ist sie
ein Kunstgriff der Darstellung von Forschungsergebnissen und der
intendierten Uberzeugung des Lesers?

In Bauernstudien, in denen biographische Methoden leicht Anwen-
dung gefunden haben, werden solche Identifizierungen aus den Dar-
stellungen des »Bauern als Philosophen« als Ausdruck der eigentlichen
sozialen Realitit eines Landes deutlich. Solche Uberidentifizierungen
mogen auf die Idee der Einheit des Menschen zuriickzufiihren sein

162

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

(Dumont 1967). Der Forscher, der als Objektifikateur auftritt, setzt
sich mit dem identisch, was er objektivieren will. Ausdrucksmittel und
methodischen Riickbezug bilden dabei meist Aufzeichnungen auto-
biographischer Auflerungen der sozialen Akteure und als typisch be-
griffene Interaktionen mit dem Forscher. Biographische Aufzeichnung
und biographische Interaktion mit den sozial Handelnden sind heute
gangige Werkzeuge anthropologischer Forschung und man muff sich
fragen, warum diese Forschungsmittel so stark an Bedeutung gewon-
nen haben. Die Uberidentifizierung mit dem praktisch sozial Han-
delnden hat ihren Grund in stindig sich intensivierender, kulturiiber-
greifender Kommunikation. Sie vermittelt Zwang zur Selbstaffirma-
tion durch den kulturell Anderen. Wir wollen sehen, wie andere Leute
leben und inwieweit dieses Leben Sinn fiir uns macht. Gerade dadurch
setzen wir die Gleichzeitigkeit ihrer kulturellen Existenz mit uns.

Dieses Sich-in-eins-setzen mit dem kulturell Fremden, sei es »Ver-
stindnis« durch innere Verbundenheit oder sei es auf machtvolle Pri-
senz gestellte »Vereinheimischung«, wird Bestandteil eines Kultur-
kampfes mit dem kulturell Anderen.

Es gibt eine Art der Auflésung und Vermischung der Grenzen zwi-
schen Forscher und sozial Handelndem, die dessen bestimmende, be-
greifende und setzende Rolle zu verwischen sucht. In dieser Verwi-
schung wird »Struktur« ausgeblendet. Es werden so leicht soziale
Grenzbereiche, Individuen und Dinge ausgeschlossen, die als Gegen-
stand von Identifikation nicht in Frage kommen. Sie sind atypisch fiir
unseren eigenen kulturellen Sinn und »guten Geschmack«. In der
Uberbetonung und Uberidentifizierung verwischen wir leicht die
Obskurititen lokaler Kultur, ebenso wie die kahlen Strukturen prakti-
scher Materialitit. Es scheint, als gibe es nichts, als was seinen Aus-
druck in einer bestimmenden Stilisierung finden kann. Das Individu-
um wird als Produkt seiner Gleichheit von Subjekt und Objekt gele-
sen. Diese Gleichzeitigkeit ermdglicht eine Rehabilitation des Objekts
sozialwissenschaftlicher Forschung (Mafesoli 1985). Sie stellt zugleich
jedoch das Problem, dafl das Subjekt nicht mehr seinen historischen
Bedingungen gegentibergestellt wird.

Struktur-funktionale Analyse hat lindliche Transformation immer
als Strukturwandel der ckonomischen Grundlagen der Gemeinschaft
und — gewissermaflen als Folge dessen — des sozialen und institutionel-
len Lebens begriffen (vgl. etwa Vidich/Bensman 1968). Der hier er-

163

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

zwungene methodologische Pragmatismus dagegen stellt Strukturda-
ten in den Kontext des Anwendungsfelds des Subjekts. Dies fithrte zu
der Uberlegung, dafl es moglich sein miifite, eine hermeneutische Ana-
lyse der Anwendungsfelder und der Zwinge zur Alltagsbewiltigung
des Subjekts durchzufiihren, in der quantitative und qualitative Mate-
rialien gleichbedeutend gewissermaflen als »Texte« der Verschlisse-
lung des individuellen Akteurs lesbar werden. Die vorgeschlagene
Hermeneutik betrachtet das Subjekt allerdings nicht als Ort der kultu-
rellen Eigentlichkeit des Ich und der Selbst-Identifizierung, sondern
als Ort der Objektivierung sozialer Prozesse. Wihrend die Habitus-
forschung die Fiktion der Geburt symbolischer Reprisentation im
Subjekt aufrechterhilt, gehen meine Uberlegungen davon aus, das
Subjekt lediglich als Ort, als Spannungsfeld, oder auch als Vehikel zu
betrachten, iiber das hinweg sich unterschiedliche Handlungszwange
artikulieren. Habitus ist nur eine Ausdrucksweise von Handlungs-
zwang. Handlungszwang vermittelt sich tiber Einkommensressourcen
(Lohn, Markt, Rente, Subsistenz, Transaktion), Konsumverhalten, Be-
ziehung zum anderen Geschlecht, iiber Formen der ideellen Selbst-
Perzeption.

(1) Unter Handlungszwingen sind nicht von >Oben-nach-Untens,
von Zentrum zur Peripherie etc. verlaufende Zwinge abstrakter, insti-
tutioneller Art zu verstehen, sondern sich als Uberginge im Subjekt
artikulierende Zwinge der Not, im Alltag zu handeln. (2) Insofern ste-
hen weder Migration, noch Wandel im Konsumverhalten, weder neues
Verhalten zum anderen Geschlecht noch Reprisentation von »Grund-
idee« als Uberginge, die als bewufite, intentionale Entscheidungen zu
analysieren wiren. Nicht die strategische Vernetzung der Individuen
in einzelnen Gruppen etc., konstituiert Trennungs- und Konfliktlinien
sozialer Transformation, sondern das unmittelbare, fluktuierende An-
wendungsfeld der Individuen, die ideelle / materielle Konstitution die-
ses Anwendungsfeldes. (3) Soziale Transformation ist nie definitiv,
sondern zugleich etwas Bedrohendes und Bedrohtes, das heifit im
Anwendungsfeld des Subjekts etwas potentiell Zirkulierendes: man
kann anders, wieder zurtick etc. Es stellt sich hier Handlungszwang als
Paradox zwischen der sozialen Tabuisierung des Anderen oder des zu-
riick etc. und der Vorstellung der potentiellen Selbstrealisierung her.
das ist es, was Reprisentation von »Grundidee« als Handlungszwang
artikuliert.

164

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

Kann eine Hermeneutik der Uberwindung der Zwinge der Alltags-
bewaltigung unter Bedingungen der lindlichen Unterentwicklung hier
ansetzen?

Iv

Abu Girg ist eine »grosse bougarde« (Berque 1955). Es hat eine bis in
die Antike zurlickreichende Geschichte. Davon zeugen nicht nur pha-
raonische Sagen, sondern auch die Prisenz einer betrichtlichen christ-
lichen Bevolkerung. Es hat eine moderne Geschichte, die Landhiuser
einer Familie, die mehrere grofie Islam-Gelehrte und Minister hervor-
gebracht hat. Der raumlichen Grofle und Anzahl seiner Einwohner
(ca. 15.000) nach ist es fast eine Stadt, und doch blieb es dufierlich ganz
von der bauerlichen Produktions- und Lebensweise gepragt. Von den
uber 3.600 Haushalten werden fast 1.500 in einem kurzen Survey er-
faflt. Ca. 800 (ca. 60 Prozent) Haushalte sind vollig durch eine agrari-
sche Einkommensstruktur (Subsistenz, Markt, Tagelohner) geprigt.
Nur weniger als 10 Prozent der Haushalte liegen tiber dem Subsi-
stenzniveau. Uber 40 Prozent der Haushalte weisen in den letzten 10
Jahren zumindest einen Migranten aus. In der Mehrzahl gingen diese
nach Saudi-Arabien (ca. 63 Prozent) und Irak (ca. 27 Prozent). Die
Mehrzahl war mehr als fiinf Jahre unterwegs, ca. 30 Prozent noch zum
Zeitpunkt der Untersuchung (1988). Die Mehrzahl der Migranten sind
arme Fellachen, meist Analphabeten (ca. 60 Prozent), aber immerhin
20 Prozent sind als Lehrer und in anderen professionellen Berufen
ausgebildet. Nach den Intentionen gefragt, wollen 91 Prozent ihren
Lebensstandard verbessern, 12 Prozent ein Haus bauen oder erneuern,
11 Prozent das Geld fur die Heirat verdienen. Danach gefragt, was sie
faktisch mit dem Geld machen, rangieren die Anschaffung von elektri-
schen Dauerkonsumgiitern (84 Prozent) und Hausbau bzw. -renovie-
rung (86 Prozent) mit Abstand am hochsten. Es handelt sich dabei in
der Regel um den Umbau des Hauses von sonnengebrannten Lehm-
ziegeln auf roten Backstein. Immerhin waren 1988 noch ca. 58 Prozent
der Hiuser in Abu Girg mit Lehmziegeln gebaut. Der Bauboom und
andere investive Verwendungen der Rimessen fithren zu einer weite-
ren 6konomischen Offnung des Dorfes: erstmals ergeben sich lokale
Marktbeziehungen, die als subsistenz- und gemeinschaftsunabhingige
Groflen erscheinen.

165

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Soweit, auf thren Kern reduziert, die Ergebnisse der sehr sorgfalti-
gen, arbeitsaufwendigen und umfangreichen quantitativen Analyse.
Die Daten aus den anderen fiinf Dorfern weisen Unterschiede auf, die
nicht nur fiir den wirtschaftsgeographischen Spezialisten von Interesse
sind. Wiirde man diese Daten in einem ersten Schritt auf der Ebene der
oben eingefiihrten »Nexen« der Alltagszwinge kontextualisieren, so
kime man zu der Aussage eines allenthalben stark bejahten »cash-
nexus«, der sich auf der Ebene der Lokalstruktur unterschiedlich arti-
kuliert. Der »cash-nexus« und die durch ihn vermittelten Transforma-
tionen sind angenommen worden. Der Strukturkonflikt zwischen
Marktorientierung und Subsistenzproduktion wird tendenziell aufge-
hoben. Als konflikttrichtig erweist sich der »cash-nexus« nicht dort,
wo er zur tendenziellen Auflosung des »community-nexus« gefiithrt
hat, sondern wo er unter den letzteren tentativ subsumiert und reinteg-
riert wird: in den mariginalen und kleineren Dorfern, Bani Walims
(Oberagypten) und Kafr Yusuf (6stl. Delta). Exemplarisch lifit sich
dies in der Gegentiberstellung von Abu Girg und Bani Walims zeigen.
Letzteres liegt in der gleichen Region (Minya) nicht sehr weit entfernt
von Abu Girg. Hier vor allem findet sich eine sehr hohe Korrelation in
der Verwendung der Rimessen zwischen Kauf von Dauerkonsumgii-
tern, Landkauf und Tierkauf, Investitionen in Agrarmaschinen, eine
sehr grofle Neigung zur Hiuserrenovierung und -neubau, jedoch
kaum unternehmerische Verwendung von Rimessen. Der Bauboom
geht auf kollektive Anstrengungen zuriick: die roten Ziegelsteine wer-
den mittels pharaonischer Techniken von Selbsthilfegruppen gebrannt.
In Bani Walims sind bewaffnete Konflikte an der Tagesordnung. Die
Auseinandersetzungen zwischen Muslimen und Christen bilden das
Hauptproblem. Familienclan und religiose Gemeinschaft bleiben do-
minante Faktoren von Rechtsschutz und sozialer Stellung.

In Abu Girg, wie in den anderen groflen Dérfern, werden z.Zt.
oder wurden dagegen bereits Distriktverwaltungen eingefiihrt: eine
klare Minderung der lokalen Macht der Clans und Grofifamilien. Die
Verwaltung hat ihren Sitz in der Distriktstadt. Konflikte bleiben auf
der symbolischen Ebene. Ein neues islamisches Bildungsbiirgertum
versteht es etwa, die Dorfoffentlichkeit fiir sich zu mobilisieren. Hier
korreliert ein hoher Anteil an Dauerkonsumglitern mit Rimessenver-
wendung fur Kindererziehung, Heirat, Sparguthaben etc., konfliktlo-

166

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

sem Ubergang in der untersuchten Phase, Moglichkeit der abstrakten
politischen Reprisentation von »Grundideen« in Parteien etc.

All dies sind, auf einen groben Nenner gebracht, Ergebnisse der
quantitativen Analyse, die die Vorurteile und Hypothesen nur besta-
tigten. Lassen sich der qualitativen Analyse neue Dimensionen des lo-
kalen sozialen Wandels abgewinnen?

Ganz dem Gebot des Pragmatismus (was ist machbar?) gehor-
chend, erbrachten die Feldforschungen in den einzelnen Dérfern fol-
gende erginzende Erhebungsfelder und Materialien:

1. Materielle Struktur von Migranten und Bauernhaushalten in Sha-
nawan/ Kafr Shanawan/Kafr Yusuf

2. Bauern/Migranten-Haushalte/ Frauenrollen in Kafr Yusuf, Bani
Walims

3. Biographien herausragender Personlichkeiten auflerhalb des bloflen
Kontexts von Migration/Islam (Abu Girg/Bani Walims), Frauen-
biographien (Kafr Yusuf)

4. Biographien und Habitus-Typen im Kontext von Migration/ Islam
(Kafr Tambul)

5. Transformation dorflicher Riten (Abu Girg)

Ich beschrinke mich im folgenden auf den dritten Bereich und kann
hier aus dem Kontext der Strukturdifferenzen der beiden Dorfer Abu
Girg und Bani Walims, wenn auch nur skizzenhaft, das Bild zweier
ganz verschiedener »Charaktere« entwerfen. In beiden Subjekten ver-
korpert sich, bedingt durch die strukturelle Differenz der sozialen
Anwendungsfelder im Dorf, die Idee der Islamisierung des Alltags, auf
radikal verschiedene Weise.

A\

Hypothetisch war davon auszugehen, daf§ die Idee der Ver(klein)biir-
gerlichung, der Typus »westliche Mittelklasse« als Typus sozialer
Aspiration vorherrscht und die »Ideenwelt« der Subjekte bestimmend
pragt (Stauth 1987b: 736-740). Modernitit als Problem der materiellen
und ideellen Selbstkonstruktion setzt einen bestimmten Zwang der
Alltagsbewiltigung gegen den Typ des Fellachen: Moralische Integri-

167

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

tit, Reinheit der Frau, sauberes Haus und Teilnahme am Massenkon-
sum, gerechter und legitimer Staat. Wie also und wo aktualisiert sich
diese Idee im Alltag des Individuums?

Abu Girg liegt nur wenige Kilometer von der Nord-Stid-Achse
Kairo-Assuan entfernt. Es zihlt einen Landstrich am Ufer des Nil zu
seiner Gemarkung. Bani Walims gilt dagegen als wildes Dorf: 15 Ki-
lometer im Landesinnern westlich des Nil am Bahr Yusuf gelegen,
dem parallel zum Nil verlaufenden Kanal, den die Englinder noch ge-
gen Ende 19. Jahrhunderts bauten, hat es keine gewachsene, auf das
Auflen, auf Kairo hin bezogene Infrastruktur und wird von im 19.
Jahrhundert seffhaft gemachten Beduinen-Clans beherrscht. Die Eliten
beider Dorfer kennen sich. Man hat gemeinsame Freunde in Minya
oder in Kairo. Man besucht sich von Zeit zu Zeit, angelegentlich einer
Bittstellung oder eines Todesfalles etc. Anhand zweier Leitfiguren des
dorflichen Lebens, mit denen ich tiber lange Zeit intensiven Kontakt
hatte, will ich kurz die unterschiedlichen »Charaktertypen« der Trans-
formationsidee, die in beiden Dorfern platz gegriffen hatte, versinn-
bildlichen: Die Transformationsidee ist mit der Durchsetzung des
Projekts der Islamisierung als Fokus des sozialen und politischen Dis-
kurses an der Wurzel der Gesellschaft verkniipft. Die Frage des sozia-
len Status eines Dorfbewohners hingt nun unmittelbar und unhinter-
fragbar von der Tatsache ab, ob er sich als guter Muslim erweist. In-
formelle Familientreffen sind Anlafy zur Durchsetzung eines kollekti-
ven Gebets. Der im Koran Bestunterwiesene leitet die Gebetsgruppe
an. Es gilt als fromm, das Abendgebet moglichst lange zu gestalten.
Familien- und Freundestreffen gewinnen nun offen einen religiosen
Charakter. Sprache, Wiederholung koranischer Redewendungen,
Kleidung und duflere Haltung spiegeln das Bild einer islamischen Le-
bensweise. Der kollektive Besuch einer Trauerrezitation von Freun-
des- und Altersgruppen (shilla) als Kondolenz gilt nun als fromme Tat.
Nicht das »Faktische« an einem Freundschafts- oder Verwandt-
schaftsverhiltnis zum Verstorbenen zihlt nun als Relevanzkriterium,
sondern die Teilnahme an einem sakralen Ritus, der Dorfoffentlichkeit
konstituiert: fast taglich bieten sich Gelegenheiten, Dorftraditionen im
Gewand des Islams zu reprisentieren.

168

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

Beispiel 1

A.M. ist die Kernfigur einer Gruppe von Altersgenossen. Er ist eine
tizianische Figur des dgyptischen Dorfes. Er ist etwa 55 Jahre alt, grof,
fett und mit roten Wangen, roter Nase, Schweinsohren und Glatze.
Eine eng geschnittene, im ganzen Dorf einzigartige galabiyya prefit
seinen umfangreichen Bauch nach oben vor die Brust. Das Kleid ist
weifS, obwohl es in Schnitt und Form eher an einen Monchskittel erin-
nert. Auch ist die Kopfbedeckung, hoch oben iiber der Stirn anset-
zend, eher einem Bickerhut dhnlich als irgendeiner der sonst tiblichen
tagiyyas und ’immas. An kithleren Abenden legt er sich noch einen
Umbhang aus weifler Baumwolle um, eine ’baya, und wenn er aufs
Feld geht, um nach dem rechten zu sehen, so hat er immer einen ganz
normalen, aber ebenfalls mit weiflem Tuch bespannten Knirps mit
sich, den er als Sonnenschirm benutzt.

A.M. ist der grofite Grundbesitzer bauerlicher Abstammung in
Abu Girg. Trotz seiner obskuren Aufmachung gab es so etwas wie ein
gegenseitiges Einverstindnis von unserer ersten Begegnung an. Er
sprach in ganz sachlicher Weise mit mir iber das Leben in Europa, in
Kairo, tiber Wissenschaft und Universititen und gab zu erkennen, dafl
er zu wissen meinte, was ich wollte. A.M. mit seinem eigentiimlich
unkorrekten Auftreten wihlte mich zu seinem Gesprachspartner, so
wie ich ihn zu meinem Informanten wihlte, ohne Mifibehagen und
Bitterkeit, eine gegenseitige Adoption.

Zu seiner Gruppe gehoren ein Lehrer, ein leitender Steuerbeamter,
ein Schulinspektor, ein Unternehmer und »Labour-Boss« mit wech-
selnder Fortune, der in den Hoch-Zeiten des Olbooms noch bis zu
200 Arbeiter jahrlich nach Jiddah in Saudi-Arabien vermittelte.

Trotz A.M.s Eigentiimlichkeit ist das Zusammensein in der Grup-
pe durch rituelles Betragen geordnet: Kleidung, duflere Haltung und
Anrede sind in abstrakter Weise auf »Islam« hin kodifiziert. Geschich-
ten erzahlen, sich gegenseitig bedienen, freundlich sein, all das gilt als
islamisch tugendhaft. Ich habe Mitte der 70er Jahre im Delta viel Zeit
unter solchen Gruppen verbracht. Aber nie waren sie weif} gekleidet
und so steif und formal.

Die Gruppe trifft sich, als wire alles zufillig, am Abend im Haus
eines beliebigen Mitglieds. Von hier aus bereitet man dann die Besuche
im Dorf vor.

Bei Kondolenzen im Todesfall steht A.M. unter den trauernden

169

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Verwandten und nimmt die Kondolenz der Leute entgegen, auch
wenn es sich nicht um enge Verwandte handelt. Weniger prominente
Verwandte helfen der Familie und gehen in den Lesepausen durch die
Reihen der Sitzenden und bieten Kaffee und Zigaretten an. A.M. und
seine Freunde gehen auf einzelne Leute zu und reichen ihnen ehren-
haft eine Zigarette. Sie achten sehr auf eine hierarchische Sitzordnung,
offenbar aber auch, um sie zu durchbrechen. Hier gilt Herkunft und
Alter, nicht religidser Habitus als Status. Aber man mischt sich ein,
bricht die Reihe.

Am spiten Abend versammelt sich eine Restgruppe engerer Ver-
wandter im Salon um den Koranleser. Das Kommen und Gehen hat
aufgehort, man konzentriert sich auf den Koran. Die Schonheit des
Gesangs oder des Textes wecken Ausrufe des Entziickens. Nach einem
kurzen Leseabschnitt hért man immer hiaufiger das Allabu Akbar.
A.M. hat eine unverkennbare Art, es repetitiv auszustoflen. In einer
Ecke sitzt B., ein Fellache aus dem alten Dorfzentrum, mit einem
Nachbarn. Véllig unbeteiligt blickt er mit etwas schamhaftem Licheln
zu mir hertber. B. weif}, daf} ich mir dauernd die Frage stelle: wie muf}
ich hier jetzt richtig sitzen, wie muf} ich aussehen? Er weif8 auch, daf§
A.M. mich zur habituellen Auflerung einer Gefiihlsstimmung, Be-
wunderung des Islams, fordert. Die Sitzung verwandelt sich in eine
Art mystische Veranstaltung. Wie im zikr (sufitische Meditationssit-
zung) werden jetzt innere Gefiihle zur Teilhabe an der Schonheit des
Textes ekstatisch umgesetzt. Exklamationen, das Kopfwedeln des Le-
sers wird imitiert, stumme erldsungssuchende Blicke. Lange nach Mit-
ternacht endet die Lesung. Die Kassette wird zurtickgespult und neu
aufgelegt. Aber man redet sich jetzt an, begriifit sich, als wire man von
einer Reise zuriickgekehrt. Bezeugt Ehrerbietungen.

A.M. ist andererseits ein ganz praktischer Mensch, der seine Vor-
teile sucht. Immer zur richtigen Zeit erscheint. Er bewundert die Gro-
e Welt der Bildung, der islamischen wie der weltlichen. Sie symboli-
siert sich fiir ihn in den groflen Landhdusern in den Palmhainen drau-
en vor dem Dorf, die Ministern und Gelehrten gehorten, islamische
Reformer alle, und Taha Hussain, den berithmtesten der Modernisie-
rer oft beherbergten. Er ist im Innern ein Verehrer Gamal Abdel Nas-
sers geblieben. Aber er steht auch ganz auf der Seite der Islamisie-
rungswelle. Er bewundert die Spiritualitit der mystischen Virtuosi,
aber er sucht immer Kollektividt als Handlungsbezug. Nie hitte er vor

170

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

der Islamisierungswelle sein Haus renoviert, jetzt mufite er das halb-
herzig in Gang setzen. A.M. iflt viel und oft. Aber er fastet einmal in
der Woche einen ganzen Tag. A.M. weifl, wie die Regeln einzuhalten
sind. Die symbolische Erneuerung unter dem Zwang der Zeit und die
Berufung auf die Regel, den guten Geist als Tradition des Dorfes, hel-
fen ihm, seinen Reichtum ganz individuell zu wahren, mit dem islami-
schen Radikalismus des Sohnes und seiner Migrantenfreunde und mit
den ewigen Bauern wie B. fertig zu werden. Durch seines und seiner
Gruppe Auftreten bei jeder 6ffentlichen Angelegenheit im Dorf wird
der »gute« Islam, wie er ihn versteht: konventionell und regierungstreu
zur Regel. Es hat den Effekt einer dauernden Erfindung des Sakralen
als Dorfoffentlichkeit, gegen die die Jungen, die Radikalen keine
Chance haben. Idee und Interesse bleiben hier auf das freundlichste
getrennt.

Beispiel 2

Eine islamische Homogenisierung der dorflichen Offentlichkeit gibt es
nicht in Bani Walims, dem zurtickgebliebenen Dorf am Rand der Wii-
ste. Fast 90 Prozent aller Migranten gingen hier in den Irak, nur ein
paar gut verdienende Lehrer nach Saudi-Arabien. Die Migrationswelle
hat hier nicht viel verandert. Nur daf} viele alte Lehmhiuser nun in ro-
ten Backsteinziegeln wiedererbaut wurden. F.s Freunde sind Lehrer
und alle in Saudi-Arabien. Drauflen am Dorfrand haben sie sich weif§
verputzte Hauser gebaut.

Man weif nicht so recht, ob man F. zu den erfolgreichen oder zu
den gescheiterten Existenzen zihlen kann, zu den Gebildeten oder zu
den Fellachen, zu den Gesicherten oder den Ungesicherten. F. ist mu-
stashar (Kanzler) und in einem praktischen Sinne heifit das, er ist Rich-
ter einer regionalen Berufungsinstanz am Amtsgericht in Minya, der
Provinzhauptstadt. Er hat es abgelehnt zu migrieren. Er ist etwa 45
Jahre alt und fahrt in der Woche drei Tage nach Minya, um sein Amt
auszuiiben, muf also zwei bis drei Nichte in der etwa 30 bis 40 km
entfernten Stadt in den fiir solche Fille eingerichteten Unterkiinften
des Amtsgerichts verbringen. F. gehort zu einer der vier fithrenden
GrofSfamilien im Dorf. Zwei dieser Grofifamilien sind christlich und
stehen unter der Schutzherrschaft der beiden restlichen muslimischen
Familien. Im Falle einer Blutrache oder eines Streits zwischen einem
Muslim und einem Christen der jeweils anderen Familie treten die

171

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

muslimischen Familienclans zusammen und beraten tber Schlich-
tungsmafinahmen. Keiner der Clans verfiigt iiber nennenswerten, gro-
feren Grundbesitz. Die Clans verfiigen iiber Status, nicht Gber fakti-
sche Macht.

F. war Uber lange Jahre in diesen Schlichtungskimpfen zwischen
den Familien sehr stark engagiert. Er hat sich in den letzten Jahren zu-
riickgezogen, den konkreten Grund dafiir nennt er mir nicht.

Ich habe F. zum ersten Mal 1977 getroffen. Damals war er ein mili-
tanter Linksnasserist, Mitte dreiflig und gerade sechs Jahre verheiratet.
Ich erinnere mich an seine iiberzeugenden Reden, dafl man aus dem
Widerstand des Dorfes, aus den Widerstandskriften der Fellachenkul-
tur eine militante Bewegung gegen das Sadat-Regime entfachen miisse.
F. war ganz fiir die Riickbesinnung auf die Werte des Dorfes gegen die
Stadt, er war gegen alles Auslindische und Westliche, damals noch aus
einer linken, antiimperialistischen Haltung heraus, gegen die Off-
nungspolitik Sadats gerichtet und ganz gegen die schwachen, aber
doch ebenso verwerflichen Anzeichen einer neuen Konsumbirgerkul-
tur im Dorf. F. hatte damals gerade eine Stelle als Hilfsrichter in der
Provinzhauptstadt Minya angetreten. Urspriinglich hatte er eine Leh-
rerstelle in einem Nachbardorf auf der anderen Seite des Bahr Yusuf-
Kanals, niher zur Wiiste hin gelegen, und er hat wihrend seiner Leh-
rerzeit in Abendkursen und Spezialkursen ein volles Jura-Studium in
Minya absolviert, das es thm ermoglichte, die Richterlaufbahn einzu-
schlagen. In den zehn Tagen, die ich 1977 im Dorf verbrachte, saflen
wir fast an jedem Abend diskutierend zusammen in irgendeiner Wohn-
stube der Gruppe von Lehrern und jungen Hochschulabsolventen, die
sich um F. scharten. F. machte damals ganz den Eindruck eines jungen
Fihrers einer linken Bewegung oder des »Dorfkommissars« einer so-
zialistischen Partei. Trotz der Freundschaft habe ich seine Frau nie
kennengelernt. Sie wurde immer im Haus gehalten. Von den Freunden
horte ich, daf es eine Frau aus dem Fellachenstand sei und daf§ F. sie
deshalb den Freunden insgesamt vorenthalte.

E begleitete mich damals auch wihrend des Tages viel im Dorf, be-
obachtete peinlich mein Umgehen mit den Bauern und war immer
darauf bedacht, daf§ die Bauern auch die richtige, d. h. die ideologische,
die nasseristische, die revolutionire Antwort geben. Damals war er
noch in westlichen Hosen, aber mit tiberlangem Frack oder Hemd be-
kleidet. Von Zeit zu Zeit legte er auch eine galabiyya an, die ganz im

172

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

Stil der Dorf-Galabiyyen gehalten war und sich auch in der Farbe von
den normalen Fellachen-Galabiyyen nicht unterschied.

F. hat mich auch diesmal freundlich aufgenommen, aber in seinem
Haus hatte sich Entscheidendes geindert. Die Freunde wurden nicht
mehr in seiner Studierstube mit den alten staubigen Gesetzestexten
und Studierbiichern empfangen. Wie tiberhaupt, kaum noch ins Haus
gefithrt, safy man jetzt in einem groflen, fast das gesamte Erdgeschofl
des alten, groflen Lehmhauses umfassenden »Salon«, in dem tiberall an
den Winden kleine bunt bezogene Kanabeen standen und zwei kleine
runde Tische, auf denen man Tee oder Kaffee abstellen konnte. Ein
paar Stithle standen noch mitten im Raum verstreut. Wenn man den
Raum betrat, war — neben dem auf einem hohen Stinder stehenden
Windfang — das Auffallendste, daff an der gegentiberliegenden Wand
nun das » Amtsbild« von F. hing: Das Bild vom Tage seiner Amtser-
nennung zum mustashar (Kanzler) am Apellationsgericht. Hier auf
dem Bild trug F. einen schwarzen Anzug, ein weifles Hemd und eine
silberne Krawatte, tiber den ganzen Korper zog sich eine in den Na-
tionalfarben gehaltene Schirpe. F. erscheint auf dem Bild in fast milita-
rischer Strenge. Mit einem sehr starren Blick schaut er aus dem Bild
heraus, oben gegen die Decke seines Salons. Auch nahm F. jetzt von
den wilden Essen nach Dorfessitte mit sehr fettigen Soflen und mit
fettbeklebten Fleischbrocken, die meinem Magen meist auf$erordent-
lich schlecht bekamen — Abstand, und es wurde nur noch Tee gereicht
oder ab und zu eine Fruchtschale oder eine Coca Cola. Dennoch blieb
F. im personlichen Umgang formlos und direkt, erkundigte sich genau
nach dem Ziel meiner nunmaligen Forschung, hielt das Thema fir
wichtig und war tiberzeugt, dafl ich genau zwei Thesen hier zu vertre-
ten hitte, denn etwas anderes habe Migration und der Wandel der letz-
ten zehn Jahre nicht gebracht:

1. Die Remigration hat im Dorf gar nichts gedndert. Die Remigranten
verplempern ihr Geld mit roten Ziegel-Héausern und tragen nichts
mehr produktiv zur Entwicklung des Dorfes bei.

2. Dadurch, dafi die jetzt Geld haben, halten sie sich nicht mehr an die
alten Sitten, griifen sich nicht mehr, sind nicht mehr freundlich zu-
einander; das alte Solidarititsgefiige sei auseinander geraten und ha-
be sich zum Schlechten hin entwickelt. Dem konne man nur mit der
Einfihrung des islamischen Rechts, der shari‘a islamiyya, begegnen.

173

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

F. hat ein grofes Haus geerbt und etwa zwei bis drei Feddan Land (ca.
1 ha), um die er sich nicht kiimmert. Er verpachtet sie, aber im Haus
und im Hof laufen Ziegen herum. Seine Frau backt Brot, ziichtet
Hihner und Gefliigel. Fast ein ganz normaler Mittelbauernhaushalt,
fir den er seine Kinder und seine Frau vollig einspannt. Das Haus
steht im Dorfzentrum und ist vollig heruntergekommen. Nur das un-
tere Stockwerk, in dem sich der Salon befindet, und vor allem der Teil
des Salons selbst, sind einer fliichtigen Renovierung unterzogen. F.
fahrt einen alten Fiat, Baujahr 1956, der wegen seiner Altersschwiche
nicht dazu benutzt werden kann, nach Minya zur Arbeit zu fahren,
sondern nur aus dem Stall herausgefahren wird, wenn es um halboffi-
zielle und offizielle Besuche in anderen Dorfern oder in der nahergele-
genen Distriktstadt Maghara oder Bani Mazar geht. Tragisch ist, daf§
die Hygiene in F.s Haus sehr zu leiden scheint und seine Kinder -
zwel Kinder waren bereits verstorben — und seine Frau, auch wenn sie
an heute leicht zu heilenden Krankheiten leiden, von irgendwelchen
Kurpfuschern, die sich Arzte nennen und gleichermaflen zunichst
einmal in Saudi-Arabien viel Geld gemacht hatten, nun mit irgendwel-
chen Massenprodukten der Chemie vollgepumpt werden, wenn sie
krank sind. Kurz bevor ich bei meinem letzten Besuch abreiste, horte
ich, daff F.s Frau auflerordentlich krank sei und daff er sie ins Kran-
kenhaus nach Minya fahren mufite. Es handelt sich dabei immer um
typhusihnliche Erkrankungen, die sich aufgrund mangelnder Hygiene
sehr leicht ergeben. So sehr F. als der Wissende und Progressive auf-
tritt, so sehr erduldet er auch noch die komischsten Anweisungen ei-
nes Kurpfuscher-Arztes; so sehr F. sich als wissenschaftlicher Mensch
versteht und den Fortschritt der Wissenschaft predigt, so sehr wird er
andererseits zum Opfer seiner eigenen Philosophie: die Eigenkrifte
des Dorfes sind keine Eigenkrifte und sind offenbar auch wenig hilf-
reich in konkreten Notsituationen.

F.s Endogenismus widerspricht vollig seinem eigenen Karrierebe-
wufltsein und den Erwartungen fiir den sozialen Aufstieg seines Soh-
nes. Er duflert sich — nie Widerspruch und Abweichung duldend — zu
allen Dingen der Dorf- und der Weltpolitik gleichermafien: Islam ist
die Losung. Bezogen auf seine eigenen Lebenslagen ist das eine ideolo-
gische Verbindung von Dorfphilosophie und symbolischem Islamis-
mus. In der Praxis, in der er bis vor kurzem noch ein ganz fundamen-
talistischer Sikularist war: ein neuer Lebensstil, mit dem er selbst fertig

174

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

werden muf}, andere iiberzeugen muf}; aus der Handlungsnot oft zu
einer Art intelligenten Scharlatanerie gezwungen.

F.s dltester Sohn studiert im zweiten Jahr Jurisprudenz an der Uni-
versitit in Bani Suef (100 km nérdlich zwischen Kairo und Minya ge-
legen). Er gilt als einer der besten Studenten und macht auch sonst ei-
nen sehr intelligenten Eindruck. Nach seiner politischen Orientierung
an der Universitit gefragt, gibt er sich als militanter Islamist zu erken-
nen. Es ist nicht ausfindig zu machen, wer wen zuerst bekehrt hatte:
der Sohn den Vater oder der Vater den Sohn.

Ich erinnere mich an ein locker begonnenes Gesprach tber Religio-
sitit im friihen Islam oder die Religiositit im Agypten der ersten Er-
oberungszeit. Kannten die Erobernden des islamischen Heeres den
Koran als Text auswendig? Es war mir bekannt, daff sich viele der
Heerfihrer und Unterheerfithrer der jung zum Islam Gbergetretenen
Christen bedienten (der mawalis), um religiose Fragen und Rechtsfra-
gen mit den Neueroberten zu losen, weil sie selbst die Texte nicht
kannten. Diese Bemerkungen stieffen jedoch auf den heftigsten Wider-
spruch des Jungen, der mir in Bestimmtheit eines Geschichtsprofessors
zu verstehen gab, dafl mir als Nicht-Muslim die Kompetenz fehle, sol-
che Auferungen zu tun. Der hinzukommende Vater, kurz die Diskus-
sionslage wahrnehmend, entschied sich nicht dafiir, den Gast mit ein
paar Floskeln aus der driickenden Umklammerung des Jungen zu be-
freien. Ganz im Gegenteil, er sprang dem Sohne bei, mehr noch, er be-
schimpfte mich in aller Direktheit des falschen Orientalistentums und
behauptete, dafl der Teilnehmer am Agyptenfeldzug auf muslimischer
Seite »hafiz al-Qur‘an« gewesen sei, d.h. den Koran, wie er heute nie-
dergeschrieben sei, voll auswendig gelernt hatte. Es ist sicherlich un-
verzeihlich, daff ich nun selbst ernst wurde und meinen Freund der
Hypokrasie und der Verdummung seines eigenen Sohnes bezichtigte.
Ich bin nun selbst ganz Opfer meines Einfiihlungs- und Einmischungs-
triebs geworden und mufite als letzte Rettung das Gesprich abrupt
abbrechen, um zu bedeuten, daf§ ich »zu Hause« zum Abendessen er-
wartet werde. F. war verstimmt ob meiner dann doch so heftigen Re-
aktion. Vielleicht hing dies mit dem Gefiithl zusammen, ich hitte ihn
fir einen Heuchler (munafiqun) gehalten. Unsere Freundschaft war
damit sehr getriibt. Er hielt den Termin fiir den nachsten Abend, fiir
den er zugesagt hatte, mich abzuholen, nicht ein. Es lag nun an mir,
ithn aufzusuchen und er lief} mich lange in seinem Salon alleine sitzen

175

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

und warten. Schliefflich kam der Sohn, mit dem ich einige Hoflichkeits-
floskeln austauschte. Ansonsten schwiegen wir uns gegenseitig eine
Weile an, bis ich es wagte, den Sohn zu fragen, ob der Vater denn von
meiner Prisenz wisse. Die Antwort war »er betet«. Mit dem Beten war
sodann natlirlich alles erklart. Auch war mir jede Moglichkeit genom-
men, Uberhaupt noch zu behaupten, die lange Wartezeit sei vielleicht
doch ungebiihrlich und ich musse mich nun zuriickziehen.

Nach einer kurzen Zeit kam F. doch und tat so, als wiifite er nicht,
dafl wir verabredet waren. Er tiberlegte kurz neu, was er mit mir ma-
chen konnte mit dem Ergebnis, daf§ er einen Besuch bei seinem Freund
A., einem auf Urlaub von Saudi-Arabien zurtickgekehrten Lehrer und
Verwandten, vorschlug. Dieser Freund war zugleich ein Cousin von F.
Er war als Lehrer schon vier Jahre in Saudi-Arabien gewesen und
wohnte in seinem Vaterhaus, ebenfalls im Dorfzentrum, nicht weit
von F.s Haus entfernt. Das Haus war selbst nur wenig renoviert, aber
in einem etwas besseren Zustand als das von F. Der Kiihlschrank stand
im Salon und wie ich spiter erfuhr, hatte A. fiir seine zwei Sohne, die
beide zur Universitit gingen, wenn auch nicht zu so angesehenen Fa-
kultiten wie der Sohn von F.; ein Mehrfamilienhaus in Maghara ge-
baut. Weiter hatte er im Dorf zwei Feddan Land gekauft und nun
selbstauch als Lehrer ein Rinder- und Viehzuchtprojekt auf Anteilbasis
(schisk) mit Bauern betrieben. Auflerdem habe er, der insgesamt vier
Kinder hat, nimlich zwei Sohne und zwei Tochter, jetzt gerade ange-
fangen, ein Haus hier auflerhalb des Dorfes zu bauen.

Bevor wir losgingen, lief} sich F. von seinem Sohn seine Pistole
bringen und er schnallte sie unter die Achsel, unter seine weifle gala-
biyya. Der Freund und Lehrer A. war nicht zuhause und die Nach-
richt war, daf} A. nun zum Abendgebet in der Moschee sei. F. hatte
dies kaum gehort, als er sogleich nach einem Gebetsteppich schicken
lie}, den er, kaum in Empfang genommen, auf eine der hohen Holz-
binke legte, die im Zimmer standen. Er stieg auf die Holzbank hinauf
und betete dann auf dem Teppich mit grofler Innigkeit, ausfiihrlich,
lange. Wir waren selbst nur zu zweit im Zimmer und mir blieb nichts
anderes tibrig, als an die Decke zu starren oder durch das schmale Fen-
ster hinaus auf die staubige, enge Gasse zu blicken. Von dieser Zeit an
war F. fiir mich als Informant verloren, wenn wir uns auch noch wei-
terhin gegenseitig besuchten und untereinander Freundlichkeitsflos-
keln austauschten.

176

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATERIELLE NOT, KULTURELLE GLOBALISIERUNG ...

VI

Ausgehend von meinen Uberlegungen zur Hermeneutik der Alltags-
bewaltigung durch symbolische Idealisierung stand die hier angegan-
gene Erforschung der Felder sozialer Realitit nicht unter der Frage-
stellung, »welche Idee verkorpert eine Person«, sondern »wie und in
welchen Anwendungsfeldern verschliisselt eine bestimmte Idee die
korperliche Erscheinung und das Alltagshandeln eines bestimmten In-
dividuums«. Das ist eine ganz entscheidende Umkehrung der Perspek-
tive sozialwissenschaftlicher Kulturforschung von Bachofens »Grund-
gedanken« bis hin zu Webers »Idealtyp«. Handlungszwang, im Kon-
text dreier »Nexen« widergespiegelt, setzt die Bedingungen korperli-
cher Versinnbildlichung. Letztere ist nicht als ganzheitliche Bestim-
mung des Subjekts zu sehen, sondern als aus dem Alltag geborene Not
der sozialen Prisenz.

Sie zirkuliert als Paradox hier die Abschaffung und Tabuisierung
von Notwendigkeit und materieller Not, dort die Praxis ideeller
Selbstrealisierung.

Was A.M. und F. verbindet, ist der Zwang zur Abschaffung materi-
eller Zwinge und der Negation praktischen Interesses in der »Idee«
der Islamisierung als symbolische Verteidigung des Dorfes. Was beide
trennt, ist die Form der korperlichen Versinnbildlichung: Hier, Bani
Walims, wirkt der bedrohte Gemeinschaftsnexus als Element der ima-
giniren Bindung der »Idee« an die Praxis. Dort, Abu Girg, der akzep-
tierte »Geld-Nexus« als Element ihrer Separierung; Islamisierung als
symbolische Uberlagerung der Praxis.

Deutlich sei daran erinnert, daff das, was Bani Walims und Abu
Girg zum Forschungsobjekt machte, die pragmatische Idee meiner
»Adoption« in ein Klientel-Verhiltnis war. Meine »Adoptiv-Viter«
und »Patrone« galten als Garanten fiir den erfolgreichen Feldeinstieg.
Man hitte erwarten konnen, dafl sich ein solches Verhiltnis in einem
»unterentwickelteren« Dorf besser realisieren liefle. Paradoxerweise
kam es ganz anders: F. sabotierte indirekt meine Prisenz im Dorf. Er
sah mich als ganz praktischen Widerspruch zu seiner »Idee« der Isla-
misierung. A.M. dagegen tolerierte und forderte meine Prisenz als
Element der Aufwertung seiner eigenen symbolischen Islamisierung.

177

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stadt und Land in Agypten:
Folgen der Modernisierung

I

Der »iibersozialisierte Mensch« ist zu einer stereotypen Figur im mo-
dernen sozialwissenschaftlichen Denken geworden. Er tritt heute ins
soziologische Bewufitsein als nostalgisch befrachteter Mensch. Die
Theorie der Gesellschaft und der gesellschaftlichen Entwicklung be-
dient sich metatheoretischer Episteme, die die nostalgische Annahme
irgendeines Goldenen Zeitalters heroischer Tugenden, moralischer
Geschlossenheit und ethischer Selbstvergewisserung wertend einbe-
ziehen.! Schon in Alexandre de Tocquevilles Beschreibungen Ameri-
kas wird das wertende Staunen tiber den Verlust des Gemeinschafts-
handelns der alten Aristokratien deutlich. Er entdeckt ein eigentiimli-
ches Paradox der amerikanischen Demokratie: hier der sozial integrie-
rende demokratische Prozefl als Abstimmungsmechanismus und die
alles umfassende Kirchenkultur, dort ein verantwortungsloser Indivi-
dualismus der an Offentlichkeit und Gemeinschaftsaufgaben Nicht-
Interessierten.

Eine Parallele findet dieses Paradox in der amerikanischen liberalen
soziologischen Theorie, wo die hohere Verstaatlichung oder auch nur
Kollektivierung der Bediirfnisse des Individuums in einen grundsatzli-
chen Gegensatz zur Freiheit des Individuums gesetzt wird. Mehr
Staat, so horen wir, schafft politische Apathie und stellt eine psychi-
sche Last fir die Zivilgesellschaft dar, in der das Individuum entspre-
chend den Notwendigkeiten seiner personlichen »gains and losses« zu
handeln habe. Fiir die dem amerikanischen Liberalismus verbundene
Soziologie hat Selbstregulation der Zivilgesellschaft Prioritit vor staat-
lich kontrollierter gesellschaftlicher Regulierung,”

In dieser Sichtweise gilt nun die Tatsache, dafl im heutigen Agypten
und anderswo in der arabischen Welt sich die gebildeten Eliten aus
dem Nationalstaatsprojekt der 60er, 70er und frithen 80er Jahre zu-
riickzuziehen scheinen, als Anlaff, das Projekt der sich selbstregulie-
renden biirgerlichen Gesellschaft als Ziel und neue Entwicklungsvor-
stellung zu propagieren.

Aber auch ein anderes Theorem ist scheinbar unter Beschuf} gera-
ten. Es ist dies das Theorem der Superioritit des kulturell Authenti-

179

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

schen vor dem Kosmopolitanen. AufSerlich scheint dies die Aufgabe
lang propagierter entwicklungspolitischer Positionen zu sein, deren
Schlagworte » Anpassung«, » Autochthonisierung« und »Endogenisie-
rung« waren und die mit einer indirekten Apologie des radikalen Isla-
mismus das Erstarken einer modernen zivilen Ethik und einer alterna-
tiven Wirtschaftskultur visionir herbeizuzitieren suchten. Das Projekt
der kulturellen Authentizitit galt einem groflen Teil der Entwicklungs-
soziologie als Verheiflung, nicht immer nur, wo es von radikalen poli-
tischen Losungen abgetrennt erschien. Es gilt nun als vorteilhaft, es
dem liberalistischen Projekt kosmopolitaner Toleranz unterzuordnen
(siehe Binder 1988). Entwicklungspolitisch ist damit wenig beziehungs-
weise nichts gesagt: Die Moglichkeit der Verbindung von Islam und
liberalistischem Staat sagt nichts tiber den entwicklungspolitisch not-
wendigen Grad staatlicher Prisenz aus. Und die religiose Uberfrach-
tung des Projekts der Zivilgesellschaft ist eben kein Garant fir die
Umsetzung selbstregulierender Krifte in der Gesellschaft. Um es ein-
facher auszudriicken: Die aktuellen sozial-religiosen Bewegungen
und gesellschaftlichen Islamisierungstendenzen konnen das, was We-
ber den alles erschiitternden Prozefl der Rationalisierung durch die
protestantische Ethik genannt hat, nicht ersetzen oder nachholen.
Auch sind innerhalb der arabischen Gesellschaften die institutionellen
Differenzierungen nicht geleistet, die es erlauben konnten, von der
Einrichtung eines biirgerlichen Nationalstaats zu reden. Notwendige
Verrechtlichungsprozesse, durch die biirgerliche Sanktionsformen an
der Basis der Gesellschaft einklagbar wiirden, sind nicht geleistet. Der
islamische Radikalismus, darauf hat uns Sivan zu Recht hingewiesen,
hat gerade im Alltagsleben, wo die Projektionen unterschiedlicher Le-
bensformen am unmittelbarsten aufeinanderstoflen, viel in Bewegung
gebracht (Sivan 1985). Aber hat er zivilgesellschaftliche Losungen zu
bieten?

Wer heute Kosmopolitanismus predigen will und dabei die kosmo-
politane Geschichte des Islams vergifit, wird unglaubwiirdig.” Ebenso
ist es unglaubwiirdig, von einer Superioritit des Projekts der Zivil-
gesellschaft (Binder 1988: 20) zu sprechen und als Entwicklungsvor-
stellung in ein Land zu projizieren, in dem der biirgerliche National-
staat noch in seinen Kinderschuhen steckt. Die Reorientierung der
Entwicklungstheorie bedarf mehr als des politico-philosophischen

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

Diskurses: sie bedarf vor allem empirisch vermittelter Einsichten in die
aktuellen Wandlungsdynamiken der peripheren Gesellschaften selbst.

Die Herausforderung des Islams liegt in der geschlossenen und
doch anpassungsfihigen, affirmativ menschenzentrierten Lebensform,
die er vermittelt. Der Islam ist eine Sprache der Alltagsordnung, der
Korperlichkeit und individuellen Selbstvergewisserung, der Spirituali-
tit und des Gefiihlslebens. Damit ist die Bedeutung des Islams als
Hochkultur keineswegs gemindert. Die Verbindung der zwischen der
in Koran und Sunna festgeschriebenen Glaubenslehre und der prakti-
schen Lebenshaltung ist geschlossen, die Gottesgewif$heit der Muslime
ungebrochen. In seiner Menschen- und Weltbejahung zeigt sich der
orthodoxe Islam als auflerordentlich offen und tolerant gegeniiber lo-
kal vorgefundenen Praktiken und Vorstellungen von eroberten und
bekehrten Volkern. Es ist dieser Zusammenhalt von wenigen, einfa-
chen und einheitlich angewandten Glaubensregeln und der Vielfalt le-
bendiger und lokal variierender, islamisch begriindeter Lebensprakti-
ken, die den Islam zu einer Sprache und zu einer Vision der Lebenser-
fullung zugleich werden lassen. Die Fiille der Varietit in dieser Einheit
ist fiir westliche Beobachter nicht ohne Bewunderung geblieben.
Michel Foucault hat — als journalistischer Beobachter der iranischen
Revolution 1978 — in dieser Einheit den »politischen Spiritualismus des
Islams« und eine neue organische Sprengkraft gegentiber der briichi-
gen Moderne zu finden gehofft.*

Diese apologetische Beschworung der islamischen Revolution ent-
sprang jedoch eher den Noten des okzidentalen Intellektualismus als
der Kenntnis der islamischen Geschichte. Die Weltanpassungsforde-
rung des Islams begriindete eine tolerante Orthodoxie, der jede Fun-
damentalisierungstendenz und utilitaristische Verkniipfung von Dies-
seitsinteresse und Jenseitsschicksal fremd ist. Die historische Funktion
der islamischen Orthodoxie war in der Tat die Entkoppelung des
Spannungsverhiltnisses zwischen religiosen Ideen und praktischen In-
teressen. Gerade durch diese Entkoppelung wurde es moglich, daff der
Islam schon sehr frith zum Gegenstand weitreichender Manipulatio-
nen des weltlichen Interesses politischer und sozialer Gruppen wurde.
Der auf8erweltlich orientierte, spirituelle Islam wurde zur Begriindung
sikularer Interessen benutzt, ohne dafl es zu einer inneren Spannung
zwischen Handlungspraxis und religioser Spiritualitit der Glaubigen

181

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

kommen muflte. Nur in dieser Trennung lief} sich paradoxerweise die
Einheit von Glauben und Lebenspraxis, von islamischer Gottesvor-
stellung und Alltagshandeln erhalten.

Die orthodoxe Toleranz des Islams beginnt in der Gegentiberstel-
lung mit den sikularen, rational begriindeten Modernititshaltungen zu
wanken: Der Islam mufite sich nun als moderner Lebensstil begrin-
den, als kompatibel mit wissenschaftlicher Haltung zur Welt, als Spra-
che, die in der Lage ist, moderne, materielle Interessen mit Glaubens-
ideen zu verbinden. Hier entstehen jene Spannungsfelder der neuen
ideellen Verbindung von religiosem Spiritualismus und materiellen
und politischen Interessen, die unter dem Stichwort des »politischen
Spiritualismus« des Islams als soziale Felder des sozialen und politi-
schen Widerstands und des religiosen Fundamentalismus gegen die
Hegemonie der westlichen Kultur beschworen werden. Dieser Arena
gilt hier mein analytisches Interesse. Es sind im heutigen Agypten ge-
rade diese Spannungsfelder sozialer Interaktion, die den klassischen
Bruch zwischen Stadt und Land, Bauern und Staat, Metropole und Pe-
ripherie, Zivilitit und Verderbtheit des Volkes tendenziell aufheben.
Ich will versuchen, einzelne Typen solcher Felder herauszustellen und
in ihrer Bedeutung fiir die Entwicklungsdynamik im lindlichen Agyp-
ten zu wiirdigen.

II

Lassen Sie mich zuvor noch etwas tiber die imaginierte Geschichte der
agyptischen Dorfgemeinde berichten und auch iiber Modernitit und
Wandel der letzten dreiflig Jahre. Wie Sie wissen, gilt das antike Agyp-
ten ebenso sehr wie das moderne als ein Paradebeispiel fiir eine staats-
kontrollierte Naturalwirtschaft. Hegel, Marx, Rosa Luxemburg und
vor allem Max Weber haben dieses Bild bemiiht: Die zentrale Staats-
macht stirkt ihre Revenuen und die Bedeutung ihrer Verwaltungen
und ihres Oikos durch die Kontrolle iiber die auf Selbstversorgung ge-
stellte Naturalwirtschaft der Fellachen einerseits und die Kontrolle des
Fernhandels andererseits. Damit ist die stindige Schwichung von
Tendenzen der Herausbildung eines inneren Marktes und des auf Geld
gestellten Warentausches strukturell angelegt. Die 6konomischen In-
teressen in der Gesellschaft bleiben tiber Jahrtausende weitgehend den
von der zentralen Biirokratie gesetzten Notwendigkeiten unterworfen.

182

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

Auf der Gegenseite des Bildes von Willkiir und Allmacht der Biiro-
kratie erwichst die Vorstellung von einer ebenso strukturell angeleg-
ten Schwichung jeder Tendenz zu einem historisch bestandigen loka-
len Aristokratismus und als Folge davon Unterdriickung eines jeden
Individualismus. Dies auch in den nur zogernd und spater als anders-
wo in der Region sich herausbildenden Stidten: Verhinderung der
Ausbildung einer stidtischen Burgerschaft mit dem Privileg individu-
ellen Handels und stidtischer — wie Uiberhaupt — lokaler Institutionen
mit administrativer Autonomie und Verantwortung.

Eine individuelle Verantwortlichkeit des Bauern gegeniiber Staat
und Gesellschaft wird durch die kollektive Verantwortung gegentiber
den Forderungen der Staatsmacht verhindert. Die soziale Stellung des
Individuums in der Dorfgemeinschaft hingt von seinem Beitrag zu
den gemeinschaftlich zu entrichtenden Abgaben und Arbeitsleistun-
gen ab. Ein privates Eigentum an Grund und Boden gibt es nicht. Wo
immer sich eine solche Kategorie bildet, so nur als Appendix zur bii-
rokratischen Macht des Staates; sie kann willkiirlich suspendiert wer-
den.

Durch Reichtum zuerst, Korruption sodann und Privilegienwirt-
schaft der Beamten und des Priestertums schliefllich bilden sich im
Zerfall der Zentralmacht Gegentendenzen der Feudalisierung, Lokali-
sierung und Individualisierung heraus. Sie bleiben rechtsbegrifflich je-
doch an ein Lehenssystem gebunden, das auf biirokratischen Titeln
basiert. Hier nun individualisiert und rationalisiert sich das System
durch die Heraufkunft lokaler und individueller Verantwortlichkeiten,
Uberfiihrung der Abgabe- und Arbeitsdienste an lokale Herren, Ent-
wicklung einer selbstwirtschaftenden, mittelstindischen Bauernschicht
und eines lindlichen Agrarproletariats. Das Bild einer tendenziell sich
aus der Allmacht des Staates entlassenden Zivilgesellschaft erscheint
als ein blasser Schimmer historischer Méglichkeit und als Gegenbild
zum orientalischen Despotismus.

Ich rekapituliere die abendlindische Befangenheit in diesen Bildern,
um Wandel neu vorstellbar werden zu lassen. Die Tragweite der aktu-
ellen sozialen Wandlungsprozesse im lindlichen Agypten ist am ehe-
sten noch vor dem Hintergrund der hier eingegangenen strukturellen
Determinanten zu verdeutlichen. Auch die traditionelle Modernisie-
rungs- und Urbanisierungstheorie betrachtete den Staat und die Stadt
als die eigentlichen Vehikel von Modernitit und biirgerlichem Leben.

183

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Daf} sich gewissermaflen im Milieu einer jahrtausendelang kollektiv
versklavten Bauernschaft mit ihrer bodengebundenen Lehmhtttenkul-
tur so etwas wie eine eigenstindige Zivilitait und Modernitit herausbil-
den konnte, blieb auflerhalb des Blickwinkels konventioneller For-
schung.

Gewifl, zunichst waren es die Biirokratien, die in Agypten wie an-
derswo in Afrika ein auf Ausbeutung und Kontrolle der traditionellen
Naturalwirtschaft gerichtetes Kooperativen-System errichteten. Sie
vollbrachten aber auch Zivilisationstaten — in Agypten, ein wirksames
Erziehungssystem, die Elektrifizierung und neuerdings Asphaltstra-
Benverbindungen von Dorf zu Dorf. Dann aber waren es der Transi-
stor, der Kassettenrekorder, der Toyota, die Mikrophone und die gan-
ze neue audiovisuelle Hochtechnologie, die eine kulturelle Revolution
im Dorf zustande brachten.

Flinfzehn Jahre Arbeitsmigration im Rotationsverfahren, individua-
lisiertes Reisen von Millionen von Bauern in die Olstaaten am Golf
haben diesen Trend verstirkt, wenn nicht in seiner Radikalitit initiiert.
Ein durch Migranten-Rimessen bewirkter Bauboom, der fast alle Dor-
fer des Deltas und viele Dorfer in Mittel- und Oberigypten zunichst
in Beton- und Backsteinwiisten verwandelte, hat zum ersten Mal in
der Geschichte Agyptens dazu gefiihrt, daf} ein selbstregulierter Markt
unabhingig von den Subsistenznoten der Bauern und den Notwen-
digkeiten der Naturalwirtschaft entstand. Der Zufluff von dauerhaften
Konsumgiitern in die Fellachenhaushalte bewirkte unter diesen ein
neues, an Cash orientiertes Verhalten, neue Formen der Geldalloka-
tion. Die durch den Toyota als Kollektivtaxi bewirkte, geradezu revo-
lutionire Rastlosigkeit und Mobilitit der sonst kaum iiber den Rand
des Dorfes blickenden lindlichen Unterschichten unterstiitzte einen
boomenden lindlichen Markt von Dorf zu Dorf, Distriktstadt zu Di-
striktstadt. Die Einrichtung von relativ leistungsfihigen Werkstitten
und Dienstleistungsbetrieben, Liden oder »Boutiquen«, wie sie im
Dorf genannt werden, hat schlieflich zu einem stindigen Anwachsen
der hiuslichen und individuellen Ausstattungen gefiithrt. Eine neue
lindliche Mittelschicht ist entstanden. Landbesitzende Klein-, ja
Kleinstbauern gehoren dazu, Handwerker, Ladenbesitzer, Taxifahrer,
darunter eben auch Halb- oder Analphabeten. Die sozialen Grenzli-
nien zwischen Beamtentum und Bauerntum, zwischen Gebildeten und
Ungebildeten, zwischen Alphabetisierten und Analphabeten scheinen

184

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

gefallen. Der Konsumismus der Medien- und Massenkultur scheint
der lindlichen Gesellschaft eine neue Form des bildhaften Skriptura-
lismus aufzuerlegen, an dem alle gleichermaflen partizipieren. Die Be-
ton- und Backsteinhiuser werden verschont, geweiflt, mit leuchtenden
Farben gefirbt. Vorgirten werden angelegt. Bider und Salonausstat-
tungen sorgen fiir die Umsetzung neuer Reinheitsvorstellungen. Die
Einrichtungen bedingen ein neues Ordnungsverhalten im Haus, be-
gleitet vom Riickzug der Frau aus der Offentlichkeit, von Feldarbeit
und Marktverkauf und von einer starken Reprisentationssucht, die fiir
das neue Freizeitverhalten des Mannes bezeichnend ist.

Ein neuer, auf das Haus, die Ausstattung, auf Sauberkeit und Rein-
heit sowie auf guten Umgang gestellter Verhaltenskodex der Zivilitat
und des Wohlstands greift Platz, der sich in offener Feindschaft zur
verwahrlosten Offentlichkeit des Dorfes befindet: mit miillbeladenen
Kanalufern, staubigen, oft mit Abfillen und Plastiktiiten {ibersiten
Gassen, Viehziigen und streunenden Hunden, Staub aufwirbelnden
Fahrzeugen, Taxis und Traktoren. Der Kampf um einen Platz im To-
yota oder im Bus, der Streit mit den Nachbarn um Sauberkeit und
Ordnung im o6ffentlichen Raum vor den Hausern bleiben aber Prob-
leme, fur die der neue Verhaltenskodex keine Losung bereithilt.

Die praktisch-alltiglichen Mikrozusammenhinge der sozialen Of-
fentlichkeit bleiben von dieser neuen Zivilitit relativ unberithrt. Mit
Veranden, Vorgirten und protzigen Mauern versucht sich die neue
Mittelschicht im Dorf gegen Schmutz und Schande draufien in der Of-
fentlichkeit zu schiitzen.

Der lediglich auf das politische Monopol und auf Makro-Struktur-
leistungen bedachte Staat bietet in diesem Burgerkrieg des Alltags kei-
ne Losungen an. Schaffen hier der Riickgriff auf den konventionellen
Ritus und seine symbolische Vertiefung und Restrukturierung neue
Ordnungsmoglichkeiten und Regulierungsmechanismen?

III

Die tiberragende Bedeutung des Islams fiir die politische Verfassung
und soziale Gestaltung Agyptens in der Moderne ist nicht neu. Ich
brauche nur an die Bedeutung der nahda al-islamiyya, der islamischen
Renaissance, zu erinnern, die am Ende des 19. Jahrhunderts in Kairo
thren Ausgang nahm und den politischen Diskurs des Landes be-

185

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

stimmte. Sie ermoglichte es den modernisierten Eliten, einen aufge-
klirten, den Erfordernissen der Moderne sich anpassenden Islam und
eine eingeschrinkte soziale Rolle der Religion im 6ffentlichen Leben
zu propagieren. Sie legte aber auch die diskursiven Fundamente, die es
einer radikalen Minderheit von Intellektuellen aus den nichtprivile-
gierten Schichten erlaubten, den Islam modernistisch vereinfacht und
purifiziert als Instrument politischer Emanzipation einzusetzen. Sie
kntpften dabei auch an Organisationsformen des Volkssufismus an.
Beide Gruppen, die Modernisierer um Ali Abderraziq, Taha Hussain
und Ahmad Amin, und die Muslim-Bruderschaft und ihre Fiihrer
Hassan al-Banna und Sayyid Qutb stiitzten sich auf die im Austausch
mit westlichen Orientalisten stehenden Denker der islamischen Re-
naissance. Und beide Richtungen prigten bis in die Sadat-Zeit, ja in
gewisser Weise bis heute die Argumentationslinien des politischen
Diskurses.

Die Islamisierungswelle erfafite die lindliche Mittelschicht zu Be-
ginn der 80er Jahre. Die unglaubliche Ermordung des Staatsoberhaup-
tes durch islamische Fundamentalisten hatte weitreichende Folgen in
der Gesellschaft. Zuerst dnderte sich das Bild der dufleren Erschei-
nung. Man beobachtete zunehmende Moscheebesuche von Jugendli-
chen und das Auftreten von Jugendgruppen mit spezifischen religios-
symbolischen, habituellen Ausdrucksformen einer islamischen Le-
benspraxis. Zunehmend gehorchten auch junge Frauen dem propagier-
ten Purifizierungsgebot und das Symbol der reinen, der muslimischen
Schwester, das weifle Kopftuch (begab), fand immer mehr Verbreitung
in der Offentlichkeit der Stidte, in Universititen, Verwaltungen und
Kaufhiusern. Unter jungen Frauen in den Dorfern galt der Schleier als
Gegensymbol zum traditionellen, je nach Alter und sozialem Anlafl
schwarzen oder grellfarbenen Kopftuch (mandil) der Fellachenfrauen.
Junge Minner in Jeans und Armeejacken erschienen mit Bartwuchs als
Zeichen ihrer Verbundenheit mit der islamischen Tradition. Sie propa-
gierten den gezielten Bruch mit sikular-konsensuellen und von der
Orthodoxie als islamisch abgesegneten Regeln, indem sie gegen solche
Neuerungen, bid‘a, neue bid‘a einfithrten, diese aber gemessen an ithrer
sozialen Lage mit praktischem Sinn fiillen konnten: so etwa neue For-
men der Heirat und der Verteilung von Frauen und neue Formen des
Zusammenlebens und der Selbsthilfe. So wurde versucht, das Problem
der wegen mangelnden Geldes und mangelnder Wohnung aufgescho-

186

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

benen Heirat durch neue Hochzeitsformen ohne Giiteraustausch, oh-
ne Brautpreis, Morgengabe und Mitgift zu regeln, indem man es dem
religiosen Fihrer der Gruppe, dem ‘amir al-gama‘a, vermittelnd tGber-
lie}, eine Braut zu wihlen. Diese Jugendgruppen sind radikal; Staat
und Gesellschaft werden als gahbiliyya, als Zeit des Heidentums, der
sakulare Konsensus in der Gesellschaft als kufr, als Ketzerei, angegrif-
fen. Die gama‘at al-islamiyya, die neuen islamischen Gruppen, der
einzig in der Offentlichkeit der Gesellschaft sichtbare Kérper, in dem
sich das offenbar effektive und von der Regierung gefiirchtete Gerippe
der Untergrundgruppe al-Gehad verbirgt, der soziale Arm der Bewe-
gung, schienen zeitweise der sozial und wirtschaftlich deprivierten, ar-
beitslosen, ithrem dufleren Bildungsstand nach jedoch oft hochqualifi-
zierten Jugend in den Kairoer Vororten und innerstadtischen Massen-
quartieren und in den lindlichen Distriktstadten, die durch die Bewe-
gung bertihmt wurden, praktische Losungen anzubieten.

Anfang der 80er Jahre schliefilich schossen die islamischen Investi-
tionsbanken und Kleinfirmen aus dem Boden, die hochrentable Anla-
gemoglichkeiten fir die neue, vom Petrodollar abhingige Mittel-
schicht schufen. Sie boten sich aber auch den Kleinen, den Arbeitern in
den Olstaaten an, warben um deren Rimessen. Sie wollten meist je-
doch mehr sein als nur Firmen und Finanzinstitute. Dieses Mehr ist es,
das heute so viele Fragen offenlifit: Man stellt sich die Frage, ob sich
hinter den reinen, isthetisierten Imaginationen islamischer Spiritualitit
und religiosen Lebens, die die Firmenaufmachung, die dufiere Erschei-
nung der Eigner und die Werbespots verbreiteten, nicht auch das
Reinheitsgebaren von Waschanlagen von Mafia-Dollars des regionalen
Drogen- und Waffenhandels verbargen. Jungen Muslimen, meist aus
den unteren Mittelschichten der Massenquartiere, wurde sowohl als
Angestellten als auch als Kreditnehmern ein modernes, sorgenfreies
Konsumentenleben vom Heiratsarrangement bis zur vollstindigen
Wohnungsausstattung, von muslimischer Kleidung bis zur beruflichen
Existenz angeboten. Und andere Institute entstanden, Moschee-Insti-
tute neben den bekannten in Kairo, wie dasjenige Mustafa Mahmuds
im islamisch fashionablen Stadtteil Mohendessin, und solche auf dem
Land, etwa im Dorf Simbo, in der Nihe von Mit Ghamr im 6stlichen
Delta, ein riesiger Moscheekomplex in einer Mischung aus weiflem
Marmor und bunten Mirchenfarben mit Schwimmbad und Jugend-
sportklub. Oder eine islamische Berufsschule in der Nihe von Sim-

187

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

belaween. Beide wurden mit Zustimmung der Regierung und mit dem
Motiv des Erlasses hoher Steuerstrafen gebaut, beides islamische Ge-
biudekomplexe, die gewissermaflen ins Feld drauflen, in kostbares
Agrarland gesetzt wurden.

Islamische soziale Dienste, Schulen und Krankenhiuser boten sich
an, scheinbar leistungsfihiger und effizienter als die 6ffentlichen Ein-
richtungen. Islamische Nachbarschaftsgruppen und tiber den lokalen
Lebenszusammenhang im Stadtviertel hinausreichende Netzwerke
von geschlechts-, alters- und berufsspezifischen Gruppen wurden
tiberall etabliert. Sie boten zunichst einmal im Privaten Losungsmog-
lichkeiten fiir die schlimmsten Note des Alltags an. Uber diese gegen-
seitige Selbsthilfe wurde zunehmend ein autonomer sozialer Raum ge-
schaffen und als islamisch definiert und symbolisch besetzt. So ent-
standen in einzelnen Stadtteilen Kairos und vor allem in lindlichen
Distriktstidten Oberdgyptens staatsfreie Riume, »befreite Gebiete«
gewissermaflen, in denen die lokale Bevolkerung dem Diktat der isla-
mischen Gruppen ausgeliefert war. Im Mafia-Stil wurden Nichterge-
bene bestraft.

In einem zhnlich offenen sozialen Raum operierte und operiert
heute in eingeschrinkter Weise der al-Sa‘d-Konzern in der Region
Mansura/Simbelaween im Delta als eine Art Macht-Broker, eine der
islamischen Investitionsbanken, die sich nach Offenlegung ihres Fi-
nanzgebarens jiingst dem Regierungsdiktat unterworfen hat. Die Le-
bensgeschichte von Ashraf Sa‘d selbst legt ein schillerndes Zeugnis der
Sadat- und Nach-Sadat-Ara ab: Sohn eines kbuli, eines Fellachen-
Vorarbeiters und Arbeiteraufsehers eines Landgutes der Region, Han-
delsdiplom, etwa ein Jahr Gefingnis als Devisen- und Drogenschieber,
drei Jahre Saudi-Arabien, 1982 Riickkehr aus Saudi-Arabien mit einem
Kapitalstock von 36 Millionen dgyptischen Pfund. Die heutigen loka-
len Verflechtungen des Sa‘d-Konzerns im Gouvernement Dakakhliya
und mit der Zentralregierung sind sehr eng. Offensichtlich haben dem
Konzern die Kooperationen mit den Firmen Osman Ahmad Osmans
geholfen, die Krise von 1988/1989 zu tberdauern. Der Bruder des
Gouverneurs von Mansura/Dakakhliya ist im Konzern angestellt,
ebenso wie viele Ministeriale des Innenministeriums auf seiner Ge-
haltsliste stehen. Angestellte des Konzerns miissen wie der Eigner mit
Bart, weifler galabiya und Sandalen gekleidet auftreten. Mit gezielten
Werbekampagnen suggeriert der Konzern seine Beteiligungen an gro-

188

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

Ben Entwicklungsprojekten und seinen Anteil am Wirtschaftsauf-
kommen der boomenden Distriktstadt Simbelaween. Die Verbindun-
gen des Konzerns mit den Gama‘at mogen nur propagandistischer Art
sein. Wie der Konzern fiihren auch diese gezielte Aktionen und insze-
nierte Offentlichkeitsspiele durch, um islamische Verhaltensnormen —
oder was sie dafiir halten — in der Offentlichkeit zu propagieren. Es
galt, die alten Kodes zu revidieren und das staatliche Interventions-
und Gewaltmonopol in der Offentlichkeit zu brechen, aus dem sozia-
len Raum der Alltagsnote der Bevolkerung heraus politischen Opera-
tionsraum zu gewinnen. Das gilt fiir die islamischen Konzerne ebenso
wie fiir die islamischen Gruppen.

Man kann riickblickend sagen, daf§ es dem Verband von alten, aus
der Verbannung in Saudi-Arabien zurlickgekehrten Muslimbriidern
(das Ruckgrat einer neureichen islamischen Bourgeoisie), den soge-
nannten fundamentalistischen gama‘at al-islamiyya und den islami-
schen Konzernen bis Ende 1988 gelungen war, der agyptischen Gesell-
schaft als ganzer den islamischen Konsensus als verbindliches Riick-
grat eines jeden Diskurses und eines grofien Teils der bildlichen und
figlirlichen Produktionen des 6ffentlichen Lebens aufzuoktroyieren.

Die neue lindliche Mittelschicht steht ganz im Spannungsfeld dieser
Angelpunkte des Dreiecks zwischen den heute zum orthodoxen Kon-
ventionalismus neigenden Muslimbriidern, den Gama‘at und den Kon-
zernen: Kleine und mittlere Beamte des lokalen Schuldienstes und der
Staatsverwaltungen, Arzte und Ingenieure, die zeitweise oder ginzlich
vor allem in Saudi-Arabien titig waren. Es gibt hier eine eindeutige
Korrelation zwischen Bildungsgrad und Migrationsland. Diese
Schicht, sich neu im Dorf etablierend, ist nicht radikal, aber sie sympa-
thisiert mit den Forderungen der islamischen Gruppen nach stirkerer
Islamisierung des Rechts und der sozialen Offentlichkeit. In ihrer Pra-
xis im Dorf vertritt sie das Projekt der Islamisierung des konventionel-
len Ritus der dorflichen Gemeinschaft; damit gilt ihr zugleich auch der
islamische Konsensus als das verbindliche Riickgrat eines jeden 6ffent-
lichen Diskurses im Dorf. Seinen dufferen Ausdruck findet dies in ei-
ner nicht in der Tradition des Dorfes gewachsenen Kleidung — ein
weifles Gewand, das im Schnitt der Fellachen-galabiya ihnelt, in seiner
Aufmachung und mit der weiflen Kopfbedeckung jedoch stirker auf
die Kleidung des hajji oder vielmehr der hagg, des aus Mekka zurtick-
gekehrten Pilgers, anspielt. Wer durch ein Staatsamt in der Distrikt-

189

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

stadt zu moderner westlicher Kleidung gezwungen wird, zieht sich
nach Rickkehr vom Dienst um. Die westlichen Anziige oder die an
Nasser und Nkrumah ankniipfenden Kleider mit den langen Hemd-
jacken sind aus dem offentlichen Leben des Dorfes verschwunden;
dieses zeigt sich vollig von einer tiefen, religiosen Symbolik tiberfrach-
tet.

Die Symbiose zwischen alltagspraktischer Modernitit und religio-
ser Vertiefung der dorflichen Symbolwelt prigt dem konventionellen
Ritus eine eigenartige Spannung auf. Am deutlichsten wird dies in den
Rezitationsriten, ‘aza, die bei Trauerfeiern vorgetragen werden. Die
Trauersitzung ist ihrer Art nach kein islamischer Ritus. Die Geschich-
te ihrer Tradition reicht in pharaonische Zeiten zuriick, zumindest in
seiner Bedeutung als Ubergangs- und Inkorporationsritus. Van Gen-
nep (1960: 146ff.) zeigt, dafl Riten der praktischen Trennung vom
Korper des Toten einfach und weniger bedeutsam sind als Riten, die
sich auf den Ubergang ins Jenseits oder auf den Prozef§ der Inkorpora-
tion des Verstorbenen in die Welt der Toten beziehen. Das gilt auch
fir das ‘aza.

Das ‘aza findet in Oberigypten an den ersten drei Abenden nach
der Beerdigung statt, dann am 15. und schliefflich am 40. Tag, dem —
nach pharaonischem Volksglauben — Tag des Groflen Weitergehens,
tala’a, in die Totenwelt. Es wird sodann als Erinnerungsritus am Jah-
restag der Beerdigung wiederholt. Sie konnen sich vorstellen, daff ge-
messen an dieser Hiufigkeit in einem grofleren Dorf fast jeden Abend
irgendwo ein ‘aza stattfindet. Und obwohl es als Schande, ‘aib, gilt,
tber Lautstirke und Art der Durchfithrung mit Nachbarn zu streiten,
gibt es viele Berichte iiber solche Streitereien. Am Abend nach dem
Begribnis kommen ein oder zwei Koranleser (mugri oder faqib) ins
Haus. Die Rezitationen konnen den ganzen Abend vom Maghreb-Ge-
bet an bis zur Mitternacht andauern. Verwandte, Freunde, Nachbarn
oder eben einfach nur Dorfgenossen, aber auch Leute aus Nachbar-
dorfern, zu denen der Tote in irgendeiner Beziechung stand, kommen
in unregelmafliger Reihenfolge, werden von den Trauernden begriufit —
oder von jemandem, der sie vertritt —, setzen sich eine Zeit, lauschen
der Lesung und gehen dann wieder. Es werden Kaffee und Zigaretten
gereicht und meist hangt die Linge der Prisenz einer Person davon ab,
wie nahe sie dem Verstorbenen gestanden hat. Friiher, als es noch kei-
ne Mikrophone gab, wurde der Koranleser von einem Chor, der be-

190

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

stimmte Passagen nachzusingen hatte, begleitet. Die Sitzungen schei-
nen in den zwanziger Jahren sehr viel formeller gewesen zu sein als in
der Nasser- und Sadat-Ara. Blackman (1927: 114) berichtet, daf} da-
mals Kaffee und Zigaretten nur in den Lesepausen zwischen den ein-
zelnen Leseteilen, guz’, gereicht wurden und dafl wihrend der Lesung
selbst niemand rauchte oder Kaffee trank. Er schreibt, dafl er von der
Exzellenz der Stimmen ebenso wie von der Ehrwiirdigkeit der Hal-
tung der Anwesenden beeindruckt gewesen sei. Mitte der 70er Jahre,
in der frithen Post-Nasser-Zeit, als ich zum ersten Mal einer solchen
Sitzung beiwohnte, aber auch noch am Anfang der 80er Jahre wurden
solche Rezitationssitzungen sehr viel formloser durchgeftihrt. Wichtig
war nicht so sehr die innere Teilnahme am Ritus, das Horen und Ge-
nieflen der Koranrezitation, sondern die Tatsache der Prisenz. Man
unterhielt sich oft laut genug wihrend der Rezitation, bekam Kaffee
und Zigaretten auch wihrend derselben gereicht. Entsprechend wenig
beachtete man die Qualitit der Stimme und des Vortrags bei der Aus-
wahl der Koranleser, die meist schlecht ausgebildet waren und ebenso
schlecht bezahlt wurden. Man lud sie zum Essen und beschenkte sie
mit Kleidern des Toten, gab ihnen Zigaretten und etwas Geld. Dies
hatte sich schon zur Mitte der 80er Jahre gedndert, als jede Koranrezi-
tation formal entgolten wurde — bis zu 20, 30 Pfund fiir die kleinen,
nur lokal gebildeten Koranleser, bis zu 300 Pfund fiir die groflen, in
der ganzen Region bekannten und meist in einer Einrichtung der al-
Azhar-Universitit ausgebildeten Koranleser.

Die neue Bedeutung des ‘aza fiel zusammen mit den oben geschil-
derten Entwicklungen im grofleren Rahmen der Gesellschaft: die
Durchsetzung des Projekts der Islamisierung als Fokus des sozialen
und politischen Diskurses. Die Frage des sozialen Status eines Dorf-
bewohners hing nun unmittelbar und unhinterfragbar von der Tatsa-
che ab, ob er sich als guter Muslim erwies. Immer haufiger wurden
damals informelle Familientreffen dazu benutzt, die Anwesenden zum
kollektiven Gebet im Haus anzuregen. Hier ist es der im Koran Best-
unterwiesene, der die Gebetsgruppe leitet. Es gilt beim Abendgebet
als fromm, moglichst lange zu beten. Familien- und Freundestreffen
am Abend gewinnen so einen stark religiosen Charakter; die Sprache
der Wiederholung religioser Ausrufe und Redewendungen sowie
Kleidung und Habitus untermalen dies.

Der kollektive Besuch eines ‘aza bildet meist den Abschluf} der all-

191

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

abendlichen Freundestreffen der shilla-Altersgruppe von Dorfnota-
beln (al-kubar). Es ist diese soziale Gruppe, die sich in die neue Mit-
telschicht integriert. Und es sind die neu Arrivierten, die sich in diese
Gruppe hofierten und habituell integrierten. Das ‘aza wird so zum
Ort, an dem insbesondere die Minner der neuen Mittelklasse ihre
Abende verbringen, eine bestindige Neu-Bestitigung ihres sozialen
Status unter den Dorfgenossen suchend. Shillas der neuen Mittelklasse
verbringen endlose Abende bei Trauerrezitationen. Man trifft sich
nach dem Maghreb im Haus eines beliebigen Mitglieds, informell und
unangemeldet, und geht dann gemeinsam zum ‘aza. Dort wird das
Abendgebet (‘isha) als kollektives Gebet abgehalten, dem entweder der
faqib oder ein Mitglied der shilla vorsteht. Je nachdem, wie die Bezie-
hungen zum Verstorbenen und der Familie sind, bleibt die Gruppe
oder bleiben einzelne Mitglieder noch nach dem Abendgebet bis in die
Nacht hinein. Oder man geht weiter im Dorf zum nichsten ‘aza, des-
sen Besuch geplant war oder sich auch nur ergab.

Es gibt reiche und arme Rezitationen, feierliche und weniger feierli-
che, mystisch aufgeladene und formal sikulare Rezitationen. Der so-
ziale Erfolg hingt vom Reichtum ab. Der Reichtum driickt sich in der
dufleren Gestaltung aus: eine mit Mikrophon im Salon eines neuen
Backsteinhauses installierte Hifi-Anlage; mit Teppichen belegte Bianke
im Flur, im Vorgarten oder auch auf der Strafle vor dem Haus, alles
lichtiiberflutet. Reichtum drickt sich nun auch in der Wahl des Ko-
ranlesers aus. Es bedarf eines teuren fagih mit formeller Azhar-Bil-
dung. In den frihen Abendstunden, wenn die Mehrzahl der Besucher
kommt und geht, ist die ganze Veranstaltung sehr ermiidend. So
kommt es, daf§ etwa ein Notabler mit allen duferen religiosen Insig-
nien gewissermaflen die Familie der Trauernden adoptiert und sich an
den Kopf der Empfangs- und Begriiflungsgruppe begibt, auch wenn er
nicht in unmittelbarer Linie verwandt ist. Wihrend sich die Frauen in
der Kiiche oder im Hinterhaus versammeln, Essen bereiten und den
bestindig zu servierenden Kaffee kochen, wird von engeren minnli-
chen Verwandten auch drauflen verlangt, daf§ sie Hilfestellung leisten,
Kaffee reichen oder auch eigens mitgebrachte Zigaretten anbieten.

Am spiten Abend, wenn sich die Trauergemeinde im Salon um den
fagih konzentriert, wird es ruhiger. Die Anwesenden stellen sich
auf die Lesung selbst ein, der Koranleser, des Auditoriums sicher, kiirzt
die Pausen, die bisher durch zuvor auf Kassetten aufgenommene Pas-

192

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

sagen gefillt wurden. Die Schonheit der Stimme, des Ausdrucks oder
auch einer Aussage des Korans ruft zunehmend Ausrufe der Bewun-
derung und Exklamationen der Anteilnahme hervor. Das ‘aza ver-
wandelt sich nun in eine geschlossene Sitzung, die einem sufitischen
zikr dhnlich ist. Die inneren Gefiihle der Individuen werden in restrik-
tiven Haltungen der Selbstbeherrschung oder des exklamierenden
Ausdrucks nur angezeigt. Es gibt keine Armen und Reichen mehr im
Raum. Nur die habituellen Unterschiede der Restriktion oder der
Verziickung bleiben. Wenn der Lesezyklus zu Ende ist, [5st sich diese
Stimmung auf. Die Kassette wird zuriickgespult und neu aufgelegt.
Man redet jetzt wieder einander an, begrifit sich, als wire man von ei-
ner Reise zuriickgekehrt, fragt nach dem Wohlbefinden des Anderen,
bezeugt Ehrerbietungen.

Die alten sikularen Eliten haben die Initiative verloren; die nichste
Generation der vierzig- und funfzigjahrigen kabir hat sich habituell,
wenn nicht innerlich den Arrivierten des islamischen »Kulturbiirger-
tums« angeglichen. Dadurch ist auch der Handlungsspielraum des
Staates im Dorf eingeschrinkt. Aber die vertieften Verbriderungsritu-
ale schiitten den Graben gegentber den Anwesenden der nichtprivile-
gierten sikularen Schichten, den Landlosen, Tagelohnern und Klein-
stbauern, nicht zu. Die neuen figurativen Evokationen islamischer
Kultur verkliren und verdringen nur den lebenspraktischen Kultur-
kontext. Die islamistische Wiedererfindung des Ritus dient hier als ein
Projektionsbild, als ein Mittel der Statusreprasentation. Die praktische
Kontrolle der sozialen Regulierungsmechanismen bleibt ausgeklam-
mert. Aber auch die Reprisentationsform wirkt eher erhirtend. Wih-
rend in den alten volkssufitischen Bruderschaften im mystischen Er-
lebnis die Unterschiede zwischen Privilegierten und Nichtprivilegier-
ten faktisch durch den esoterischen Charakter der Sitzungen ausge-
klammert waren, wie tiberhaupt die Bruderschaften als Instrumente
der Statusversicherung ausfielen, dient hier nun die habitualisierte my-
stische Transformation eines Volksritus der Eroberung eines neuen
Feldes der Statusversicherung. Die praktische Unmoglichkeit der
Selbstversicherung und der Statusabsicherung in einer zerfallenden
Offentlichkeit zwingt in das Dilemma, in den Restbestinden dorfli-
cher Offentlichkeit durch symbolische und habituelle Vertiefung des
Ritus das Unmogliche zu suchen: die Versohnung mit der verlorenge-
gangenen Kultur der Fellachen.

193

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Wie in der Stadt, so setzt sich auf dem Dorf ein neuer religioser
Konformismus der Mittelklasse durch, in vieler Hinsicht radikaler und
unausweichlicher. Die alten sikularen Eliten konnen sich dem nicht
entziehen und auch nicht mehr nur mit Lippenbekenntnissen folgen.
Die Kulturisierung der Offentlichkeit setzt Normen der habituellen
und inneren Einstellung im Auftreten. Die Sprache der Staatsverwal-
tung und des Brokerspiels der Vermittlung ist hiervon nicht mehr zu
l6sen. Aber sie kann sich auch nicht hierin auflésen. Dies ist das Di-
lemma der lindlichen Entwicklung in Agypten. Das Islamisierungs-
projekt, dem die alten Staatseliten — auch wo sie sich dufierlich noch
einen sakularen Habitus erhalten — unterliegen, ist personlich, hautnah,
nachbarschaftlich und alltiglich. Sie werden gefordert von den Gebil-
deten, den Arrivées, den aus Saudi-Arabien Zuriickkehrenden. Sie be-
obachten und werten den Ritus, griinden islamische Jugendklubs und
nehmen gezielt Konflikte mit Bauern, Christen und den sikularen
Nicht-Rituellen in Kauf. Am Staat vorbei, so scheint es, hat sich ein
religios-rituelles und konsensuell formalistisches Islamisierungsprojekt
durchgesetzt.

Diesem ritualistischen und durchformalisierten Islamisierungspro-
jekt stehen die Landarbeiter und Kleinstbauern, selbst in einer tiefen
Volksreligiositit verwurzelt, auf die alles hinzudringen scheint, ge-
geniiber, die das »Spiel« nicht mitspielen. Sie haben ihren eigenen, aus
der Offentlichkeit mehr und mehr verbannten Ritus — wo nicht mehr
in der Volkstradition, so in einer neuen populistischen Massenkultur.
Die weitverzweigten Relikte der Fellachenkultur, hinreichend bis in
die Verteilung von Kassetten mit religiosen Liebes- und Volksliedern
ganz eigener, gewissermaflen dionysischer Art, sind in das islamisti-
sche Gesellschaftsprojekt nicht einzugliedern — ganz zu schweigen von
der Fufiball-, der Kaffeehaus-, der Spieler-, der Video-, ja der Drogen-
kultur, von einem konsumistischen Freizeitgebaren Jugendlicher und
negativ privilegierten Remigranten, die es nicht schafften und die im
Irak und in Jordanien mit sikularer Massenkultur in Berithrung ge-
kommen sind. Diese Gruppen unterwerfen sich dem islamischen Ge-
sellschaftskonsensus, sind in ihren praktischen Lebensgewohnheiten
aber von Tradition und Ordnungsvorstellungen dieses Konsensus
weitgehend unkontrolliert. In diesen Gegensitzen werden im Ansatz
soziale Konflikte deutlich. Es stoflen hier nicht so sehr politisch kon-
fligierende Zielprojektionen als vielmehr unterschiedliche Formen der

194

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STADT UND LAND IN AGYPTEN

praktischen Lebenshaltung und der inneren Einstellung zur Welt auf-
einander.

Die neue islamische Zivilitit grenzt alte wie neue sikulare Lebens-
formen aus. Soll das Projekt der Zivilitit Erfolg haben, so sind die Re-
stformen der Fellachenkultur ebenso zu integrieren wie die neuen, im
Konsumismus erwachsenden Lebensformen. Sie bediirfen der diskur-
siven und der figurativen Reprasentation. Das islamische Zivilisations-
projekt, so fruchtbar es in den letzten zehn Jahren gewirkt hat, kann
entwicklungspolitisch nur wirken, wenn es ein Projekt unter anderen
bleibt. Der Diskurs tiber die Formen der Verrechtlichung von Alltags-
praxis und Lebenszusammenhingen, den das Islamisierungsprojekt ei-
nem weitgehend autoritiren Obrigkeitsstaat aufzwingt, schafft bei
kluger infrastruktureller Orientierung die Voraussetzungen fiir Inte-
gration und Reprisentation sikularer Projekte und zu notwendiger
sozialer und struktureller Differenzierung. Wenn hier entwicklungs-
politische Initiativen gefragt sind, dann sind es solche, die die vari-
ierenden Lebensformen des islamistischen Projekts mit den variieren-
den Formen des sikularen Projekts sozial kompatibel machen.

Anmerkungen

1 Zur Kritik der nostalgischen Soziologie vergleiche Stauth/Tur-
ner: 1988a, S. 471f.

2 In gewisser Weise darf man Daniel Bell als den groflen Exponen-
ten dieser Tradition betrachten; vergleiche etwa Bell: 1976, 1980.

3 Man darf es als Zynismus der Geschichte bezeichnen, dafl gerade
die deutsche Islamwissenschaft von Theodor Noldeke bis C.H.
Becker diesen Kosmopolitanismus der islamischen Orthodoxie
entdeckt und gefeiert hat. Die einseitig machttheoretische Orien-
talismus-These E. Saids hat dieser Dimension der deutschen
Orientalistik keine Beachtung geschenkt (vgl. hierzu meine Habili-
tationsschrift [1987], veroffentlicht 1993 als »Islam und westlicher
Rationalismus. Der Beitrag des Orientalismus zur Entstehung der
Soziologie«).

4 Foucault war in den Jahren 1978 und 1979 mehrmals als Journa-
list fir italienische und franzosische Zeitungen titig. Vergleiche
dazu »Der Aufstand des Iran liuft tiber die Binder von Minikas-
setten«. Corriere de la Sera, 19.11.1978. Mir liegt der Text in einer

195

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Ubersetzung von Robert Neumann, Frankfurt, vor. In den ein-
fluflreichen Arbeiten von G. Kepel (1983, 1987) und B. Etienne
(1987) wirkt diese Einschitzung Foucaults epistemisch weiter.
Vgl. hierzu den Beitrag »Foucaults Abenteuer im Iran« auf S.
57ff. im vorliegenden Band.

196

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Arbeitsmigration und Restrukturierung
lindlicher Gesellschaften: Fallbeispiel Agypten

Arbeitsmigration und Globalisierung

Seit etwa Ende der 70er Jahre hat man sich zunehmend Klarheit dar-
uber verschafft: Arbeitsmigration stellt eine neue Dimension in der
internationalen Zirkulation von Kapital und Ressourcen dar (vgl. etwa
Sassen-Koob 1978: 509-545). Aus der Sicht des Entwicklungssoziolo-
gen ist der Zusammenhang von Arbeitsmigration und lindlichem
Strukturwandel offensichtlich." Die Arbeitsmigration breitester Be-
volkerungsschichten ist zu einem der dramatischsten Wandlungsfakto-
ren der Entwicklungsgesellschaften geworden. Weitgehend unabhin-
gig und ungestort von nationalen Verwaltungen, Gesellschafts- und
Wirtschaftspolitiken drehen sich nun die lokalen Milieus ganz im Sog
der Weltwirtschaft. Eine Entwicklungsdynamik von eigenartig unkon-
trollierbarer Spannkraft erfait Zentren und Peripherien gleichermafien
und verbindet sie auf eine vollig neue Weise miteinander: Die Mi-
schung aus Anziehungskraft und Abwehr findet ithren Ausdruck in
neuen kulturellen Turbulenzen.

Die Hauptbedingung dieser neuen Art der Volkerwanderung ist,
daf} jeder soziale Wandel zu einem groflen Grad von globalen Interak-
tionsfeldern bestimmt ist. In dieser Situation figurieren die traditionel-
len Bauerngesellschaften nicht nur als Reservate der Arbeitsrekrutie-
rung, sondern auch als die Orte, von denen durch radikale Kontrastie-
rung unterschiedlicher Traditionen entscheidende Kulturimpulse aus-
gehen. Paradoxerweise fillt die Forderung nach einer autonomisierten
islamischen Kultur, der aller sozialer Wandel sich zu unterwerfen ha-
be, mit einer ungeheuren Dynamisierung und Kontrastierung der Le-
benswelten zusammen, die die Migration bewirkt.

Dabei handelt es sich heute um »freiwillige« internationale Arbeits-
migration. Waren noch fiir die Systeme der kolonialen Unterwerfung
und der nationalstaatlichen Industrialisierungs- und Modernisierungs-
programme Zwangs- und Kontraktarbeit oder die zwanghafte Ver-
bringung einheimischer Bevolkerungen kennzeichnend, so hat, wie
etwa Castles, Sassen-Koob und Miles zeigen, erst die jiingste Konsoli-
dierung des Weltwirtschaftssystems zu einer »Befreiung« der Rekru-
tierung der Arbeiter weg von der bauerlichen Wirtschaft, weg von

197

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Haus und Hof, hin zu relativ frei flottierenden, grenziiberschreitenden
Arbeitsstromen hin zu und zurlick von den neuen Zentren kapitalisti-
scher Akkumulation gefithrt (Castles 1987; Sassen-Koob 1987: 138-
154; Miles 1984). Das Entscheidende ist, daf§ man mit sonst nicht zu-
ganglichen Verkehrsmitteln wie dem Flugzeug und dem Schiff in ein
anderes Land geht und nach einer bestimmten, meist nicht allzu lan-
gen Periode, wieder ins Dorf zuriickkehrt: diese Form der Migration
zielt auf Lebenswandel im Dorf, zunichst nicht auf ein neues Leben
anderswo.

In der neuen Migrationsliteratur wird viel iiber die Vorteile und
Defizite dieser »Befreiung« sowohl fiir das Kapital und die Empfin-
gerlander als auch fir die Arbeiter und deren Herkunftsregionen ge-
stritten. Wie dem auch immer sei: Am Beispiel Agyptens wird deut-
lich, wie radikal, kontrastreich und widerspriichlich die sozialen und
kulturellen Wandlungseffekte dieser Migrationsbewegung sind.

Die Migrationsstrome in die 6lproduzierenden Linder am Persi-
schen Golf sind gewissermaflen zum inneren Bestandteil des Lebens in
den Dorfern der Herkunftsregionen im Nahen und Mittleren Osten
und in Siidostasien geworden. Fiir das lindliche Agypten, fiir die
Dorfgemeinschaften des Niltals und Nildeltas, stellt dies einen Erfah-
rungshintergrund ganz besonderer Art dar.

Die Dorfer treten mit den Migrationsbewegungen der 80er und
90Qer Jahre, vor allem nach Saudi-Arabien und in den Irak, in ein neues
Stadium der Vernetzung mit internationalen Wirtschaftsdynamiken
ein. In soziologischer Perspektive ist die Tatsache bedeutsam, daf} lo-
kale soziale Riume zum ersten Mal unmittelbar — d. h. ohne staatlichen
Eingriff in die Rekrutierungs- und Versendungsmechanismen — in ei-
nen internationalen Handlungsrahmen gestellt werden. Soziologen ha-
ben das Modewort der »Globalisierung lokaler Gemeinschaften« ge-
priagt. Es umschreibt in der Tat einen Kern der aktuellen Wandlungs-
dynamik auch noch in den abgelegensten Dorfern.

Das Globalisierungsparadigma in der Soziologie zielt perspekti-
visch keineswegs einfach auf Homogenisierung der Weltgesellschaft;
es stellt vielmehr jene Relativierungsprozesse ins Zentrum, die durch
die individuelle und kollektive Partizipation in sozialen Feldern globa-
lisierter Interaktion bewirkt werden (Robertson 1992: 29). Man kann
solche Prozesse der Relativierung auf verschiedenen Ebenen beobach-
ten. Ich will dies an meinem Beispiel der Auswirkungen der Migration

198

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

im lindlichen Agypten zeigen. Dabei sind zunichst folgende Konzep-
tualisierungen denkbar:

1. Offensichtlich relativiert der Migrationsprozef die Lebensgeschich-
te des Individuums gegeniiber den zurlickgelassenen kommunalen
Handlungsriumen und Akteuren. Es entsteht in der neuen Erfah-
rung von Welt eine virtuelle Selbstreflexivitit der Subjekte gegen-
tiber den Formen des Gemeinschaftshandelns. Die Erfahrung, dafl
Geld ein eigenstindiger, alles umfassender Regulationsfaktor sein
kann, verschirft solch reflexive Distanzierungen.

2. Dariiber hinaus wird die Teilnahme am Massenkonsum wichtig,
durch die gewissermaflen ein neuer Lebensstil kiuflich wird. Sie
relativiert das materielle Notwendigkeitsdenken der dorflichen
Subsistenzproduktion und die Bindung an Haus und Boden.

3. Ebenso versinnbildlicht und verschirft sich aus der Distanz heraus
die in der arabischen Kulturwelt selbst schon tiberpointierte Tren-
nung zum anderen Geschlecht.

4. Schliefflich wird der Migrant im praktischen Leben mit den Staats-
ideologien sikularer oder religioser Art der Aufnahmelinder kon-
frontiert. In diesen Ideologien relativiert sich das Verhiltnis zum
eigenen Staat, eine Art der Verbiirgerlichung ohne Staat, ein verbiir-
gerlichtes Anspruchsdenken im staatsfernen Raum tritt ein.”

Damit sind vier Kernbereiche der sozialen und kulturellen Transfor-
mation im globalisierten Interaktionsfeld zwischen Dorf und der Ar-
beitswelt des Empfangerlandes angesprochen.

Die Folge ist eine eigenartige, spannungsgeladene und ungleichmi-
Bige Differenzierung der sozialen Sphiren. Einerseits darf unterstellt
werden, dafl globalisierte Interaktion grundsitzlich einen hoheren
Grad an Differenzierung der Handlungsebenen impliziert, also Refle-
xion und Selektivitit als neue Handlungsgrundlage einfiihrt, anderer-
seits aber fehlen die institutionellen Ruckbindungen, die die Umset-
zung hoher differenzierter Handlungsfahigkeit stiitzen konnten. Sie
gewinnt Kraft nur im Auflenbezug. Die so in Gang gesetzten Re-
flexions- und Rationalisierungsprozesse laufen praktisch an den tuber-
kommenen dorflichen Institutionen und am Staat vorbei und lassen
sich nicht unmittelbar in einen Prozef§ institutioneller Rationalisierung
transformieren. Die selektive, auf Arbeitsmigration spezialisierte Par-

199

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

tizipation in der globalen Arena definiert das Verhiltnis von Staat und
lokaler Gesellschaft neu. Der autoritire, neo-klientelistisch verfafite
Staat wird virtuell seines umfassenden Herrschaftsanspruchs und sei-
ner totalitiren Funktionsweise enthoben, in eine weitgehend passive
Beobachterposition gedringt und kann zur eigenen Funktionssiche-
rung nur reaktiv und punktuell in die aus den neuen Bevolkerungs-,
Geld- und Warenstromen entstehenden Wandlungsdynamiken ein-
greifen. Dies trifft auch auf die traditionellen dorflichen Landbesitzer-
und Fihrungsschichten zu: sie verlieren ihre Funktion als politische
Klasse, als »Power-Brokers« und als Lenker der Zuginge zur Auflen-
welt. Ein flottierendes Feld neuer sozialer Elemente entsteht, das ein-
zig auf dem Zugriff und der Dynamisierung lokal vorhandener Res-
sourcen basiert.”

Auf mittlerer Ebene des politischen Diskurses ist das, was uns als
eine Dritte Welt-Version der »Perestroikac, als Selbstregulierung einer
sich als Uiberlegen erweisenden Zivilgesellschaft, als Liberalisierungs-
prozefl und notwendige Zurickdringung des staatlichen Absolutis-
mus beschrieben wird, ein Globalisierungseffekt und kein Entwick-
lungsmodell.* Man verliert dabei leicht aus dem Auge, daf es sich
auch um Souverinititsverlust und um die Verhinderung der fiir die
kapitalistische Entwicklung notwendigen institutionellen Rationalisie-
rungsprozesse und des Interventionsspielraums des Staates handelt
(Evans/Rueschemayer/Skocpol [Hg.] 1985). In gewisser Weise be-
rauben globalisierte Interaktionskontexte den Staat seines traditionel-
len Herrschaftsraumes. Dies hat erhebliche Auswirkungen auf die
Form der sozialen Differenzierungsprozesse, insbesondere in Agyp-
ten, wo Staat und Biirokratie weiterhin blof§ aus Herrschafts- und
kaum aus versachlichten und verrechtlichten Verwaltungskontexten
heraus operieren. Der Konflikt zwischen den in globalisierten Interak-
tionsfeldern Agierenden einerseits und den durch Zugang zum Staat
und traditionellen Herrschaftsformen gepragten Schichten andererseits
wird so strukturell vorgeprigt. Die durch Migration entwickelte Form
der Globalisierung des lokalen Raums selbst weckt Reaktionen eines
tendenziell sich endogenisierenden Kulturkampfes und der erneuten
Abschottung vom Weltmarkt.

200

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

Staat, d6rfliche Gemeinschaft, Migration

Der israelische Orientalist und Historiker Gabriel Baer hat eine ein-
fluRreiche Darstellung der Sozialstruktur Agyptens hinterlassen. In ei-
ner 1969 erschienenen Studie stellte er einen eigenartigen Zusammen-
hang zwischen der Auflosung der dgyptischen Dorfgemeinde und der
zunehmenden Verstaatlichung dorflicher Funktionen her. Baer fiihrte
den Zerfall der dgyptischen Dorfgemeinde auf die Auflosung des kol-
lektiven Eigentums an Grund und Boden und auf das Zuriickdringen
der Funktionen des Dorfscheichs durch die zunehmende Verstaatli-
chung der Dorfamter und auf staatliche Intervention und Rationalisie-
rung zurtck (Baer 1969). Wollte man Baers These etwa auf die Nas-
ser-Ara anwenden, so kime man stark in Bedringnis. Hier zeigt sich,
dafl zunehmende Staatseingriffe nicht notwendig auf eine Auflosung
der Dorfgemeinde hinauslaufen. Im Gegenteil, der Nasser-Staat hat
dorfliches Gemeinschaftshandeln und kollektive Bewirtschaftungs-
formen wiederbelebt und zur dorflichen und agrarischen Involution
beigetragen (Stauth 1983b). Verstaatlichung und Gemeinschaftshan-
deln stehen also nicht notwendig im Gegensatz zueinander.

Ebensowenig aber wie die zunehmende Verstaatlichung und der
Funktionswandel der dorflichen Eliten an sich zur Auflosung der
Dorfgemeinde fithrt, kann man kleinbduerliche Arbeitsmigration
schlechthin als Grundfaktor dorflichen Strukturwandels begreifen.
Zeitlich begrenzte Arbeitsmigration (in Agypten das ‘wmal al-tara-
bil-System) war zunichst als streng vom Dorf her hierarchisch geglie-
dertes Rotationsverfahren der biuerlichen Fronarbeit, dann be-
schrankt monetarisiert als Kontraktarbeit noch in der nachkolonialen,
aber auch in der kolonialen und der vorkolonialen Phase Bestandteil,
wenn nicht Bedingung, dorflicher Existenz (El-Messiri 1983; Stauth
1983a: 285-313, Stauth 1983c: 341-354). Arbeitsmigration blieb hier
aber eine Sache der Politischen Okonomie des Verhiltnisses zwischen
Dorfgemeinde und Staat. Kennzeichnend fir diese Periode ist, dafl
Migration Funktion der Urbanisierung und nationalstaatlicher Mo-
dernisierung bleibt (Abu-Lughod 1992: 41-56).

Wenn wir vom »freien, lindertiberschreitenden Migrationsprozef§
der 80er und 90er Jahre als einer neuen Form der globalen Vernetzung
individueller und kollektiver Handlungsebenen sprechen, so muf§ sich
dies auf die beobachtbaren Handlungszwinge der Individuen in den

20I

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Dorfgemeinschaften auswirken. Ich stelle hier als Folge der paradig-
matischen Uberlegungen zur Globalisierung diese Auswirkungen in
den Zusammenhang zwischen dem Wandel des symbolisch-expressi-
ven Verhaltens und der sozial-strukturellen Dynamik.”

Wenn wir zunichst von Wandlungszwingen im Mikrokontext des
Dorfes sprechen, so stehen die Interdependenzen zwischen Marktfor-
men und Gemeinschaftshandeln im Zentrum der Analyse. Dabei er-
scheint erst einmal der Kontext lokaler Handlungszusammenhinge
ausschliefflich als Plattform externer Intervention. In dieser Dualitdt
des Innen und Auflen gilt Geld (cash) als etwas von auflen Geleitetes,
von auflen Eindringendes, Gemeinschaft (community) als das authen-
tisch Einheimische. Im Handeln auf lokaler Bithne machen wir cash
dafiir verantwortlich, wenn community verlorengeht. Die bipolare
Dynamik zwischen cash- und communiry-Nexus gilt lokalem Denken
als Grundfaktor symbolischer Idealisierung der verlorenen Gemein-
schaft. Migration gilt aus dieser Sicht der Dinge als Folge und Instru-
ment von auflen induzierter Marktzwinge. Man muf sich ihnen an-
passen, verliert dabei aber den scheinbar selbst kontrollierbaren und
schiitzenden Kontext lokaler Solidaritit. Ideenwandel erscheint so als
Reflex auf den Verlust »innerer« Kulturbestinde. In diesem Span-
nungsfeld zwischen Marktanpassung und Ideenwandel ergibt sich eine
vollige Reorientierung des Handlungspielraums des einzelnen, und ist
dieser Subjektwandel einmal vollzogen, so ist die »freie« Rationalitit
der Entscheidung zwischen »Natur« und »Gemeinschaft« einerseits
und »Markt« und »Gesellschaft« andererseits nicht mehr gegeben.
Man lebt in einem illusioniren Fetischrausch des Geldes und handelt
s0, als sei mit Geld alles regulierbar. Ein schicksalhaft erfahrener
Riickfall in den Naturalienkontext der Subsistenzproduktion wird
zum Tabu, und ereignet er sich, werden neue »Vorstellungen« und
»Moralen« als scheinbar lebendige Tradition hervorgeprefit, mit denen
der Riickfall selbst tibertiincht und verschleiert werden soll. Die Kon-
textualisierung der individuellen Konfrontationen mit Markt-, Subsi-
stenz- und Ideenformationen miindet also nicht in einen homogenen
sozialen Wandlungsmechanismus des Struktur-, Ideen- und Subjekt-
wandels, sondern sie fithrt zur Pluralisierung scharf getrennter und wi-
derstreitender Imaginations- und Moralwelten (Berger/Berger/Kell-
ner 1973) und im Dorf selbst zu institutionellen und raumlichen Relo-
kationen und Segmentierungen derselben.

202

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

Bezogen auf ein Feld differenziert gelagerter sozialer Realititen wi-
ren bestimmte »Groflen« zu nennen, die hypothetisch unterschiedli-
che Segmente sozialer Realitit aktualisieren. Im Kontext des lindli-
chen Agyptens wurden, ich habe das oben angedeutet, der Migrations-
prozef} selbst (in seinen Wirkungen auf Individuum, Haushalt, Dorf,
Auflenbezichung), Massenkonsum® (in Relation zu Subsistenz, Ware,
Arbeit, Eigentum), Geschlecht” (in Haltung zu Segregation, Wissen,
Ordnung, Reinheit) und Religion (in Bestimmung von Selbst, Glaube,
Ritus, Habitus, Regel) als eng miteinander verflochtene Felder sozialen
Wandels bestimmt.

Migration und Globalisierung des lokalen Raums

Die allgemeinen wirtschaftlichen Auswirkungen der Migration sind in
einem sehr komplexen, vergleichenden Survey in sechs Dorfern ana-
lysiert worden. Die Daten sind veroffentlicht zuginglich (Reichert
1991: 247-274, ders. 1992: 57-100) und ich kann mich deshalb hier auf
die Zusammenfassung einzelner Ergebnisse beschrinken:

1. Zunichst das Ausmafl der Arbeitsmigration in den einzelnen Dor-
fern: Im Durchschnitt aller sechs Dérfer ergibt sich etwa ein Anteil
von 27 Prozent an Haushalten, die mindestens einen Migranten als
Haushaltsmitglied haben. Wenn man dieses Ergebnis mit anderen
im gleichen Untersuchungszeitraum unternommenen Studien ver-
gleicht, so kann man die Feststellung, daff etwa ein Drittel aller
lindlichen Haushalte durch mindestens ein Haushaltsmitglied in
den letzten zehn Jahren von der Arbeitsmigration betroffen war, als
gesichert ansehen. Die Migration schliefit alle dorflichen Schichten
ein: die Gebildeten, Lehrer, Ingenieure, Verwalter etc., die nicht-ag-
rarisch Arbeitenden wie etwa Handwerker, Taxifahrer etc. und die
Kleinbauern-Haushalte gleichermaflen. Dabei ist ein interessantes
Nebenergebnis, daff der Migrationsanteil mit der Hohe des Anteils
der Kleinbauern-Haushalte im Dorf steigt. Je »fellachisierter« das
Dorf, um so hoher der Migrationsanteil, im Extremfall iiber 50 Pro-
zent.

2. Die Ziellinder sind in der Hauptsache der sikulare national-ara-
bische Irak und das monarchische, islamische Saudi-Arabien. Der
Anteil allein dieser beiden Linder betrigt 82 Prozent. Der Rest zog

203

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

vor allem nach Jordanien und Libyen. Die Entscheidung fiir ein be-
stimmtes Land hingt nicht von der regionalen Lage der Dorfer in
Agypten ab, sondern offenbar von Zeitpunkt und Orientierung des
Rekrutierungsmechanismus im Dorf. Je frither man zu migrieren
begonnen hat, um so stirker ist man nach Saudi-Arabien hin orien-
tiert, um so stirker mischen noch die traditionalen Fithrungsschich-
ten als Kontrakteure etc. mit. In der Tendenz sind deshalb die abge-
legeneren Fellachendorfer einerseits, aber andererseits insgesamt die
Fellachenmigranten, stirker auf den Irak ausgerichtet. Es kann hier
schon deutlich gesagt werden, daff die Intensitit der Islamisierungs-
tendenzen im Dorf nicht vom Anteil der Migranten im islamischen
Saudi-Arabien abhingt. Eher das Gegenteil ist der Fall.

. Betrachtet man die Art der Rimessenverwendung und die dariiber
im Dorf gefithrten Diskussionen fur sich, so ergibt sich die einfache
Feststellung, daf} der Migrantendiskurs ein Diskurs tiber Haus-,
Lebens- und Konsumstandards, letztendlich also tiber Statusverbes-
serung ist, nicht Uiber Investitionen und Intensivierung der dorfli-
chen Wirtschaft. Es geht vor allem um Grundbedingungen des Fa-
milienlebens in den Haushalten, um Hausbau, Wohnungseinrich-
tung, Haushaltswaren, Kosten fiir das Heiraten, Ausgaben fiir
Brautpreis und Morgengabe etc. Uber 70 Prozent geben ihre Ri-
messen fur langlebige Konsumgiiter aus. Etwa zwei Drittel bauten
oder renovierten ein Haus oder eine Wohnung, weitere 20 Prozent
kauften Bauland. Nur 30 Prozent schafften Vieh an und noch weni-
ger, nur 12 Prozent, konnen sich ein neues Stlick Agrarland kaufen.
7 Prozent geben an, Agrarmaschinen gekauft zu haben. Nur 2 Pro-
zent haben versucht, sich durch ein neues Projekt selbstindig zu
machen.

. Man will in Beton- und Ziegelsteinhiusern leben, nicht in Lehm-
hiitten. Die wirtschaftlichen Folgewirkungen dieses Baubooms sind
enorm und fithrten vor allem im Delta zu einer extremen Mobilitat
im lindlichen Raum. Ob sich die Kapitalisierung im Kleingewerbe
des Bausektors etwa mit der Landwirtschaft der Kleinbauern zu ei-
genstindigen Akkumulationszyklen verbinden lifit, bleibt abzu-
warten und bedarf eigener Analyse.

. Fir die soziologisch wichtigen Aspekte der Auswirkung der Migra-
tion auf die Formen und den Grad der segmentiren Umschichtung
im Dorf etc. konnte der Survey keine Anhaltspunkte liefern.

204

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

Hier hatte — wie ich beispielhaft zeigen will — die qualitative Analyse
anzusetzen.

Migration und Transformation des dérflichen Habitus

Der Zufluff von Dauerkonsumgiitern modernster Art regte auf seiten
der Fellachenhaushalte zu neuen Formen der Geldallokation an: risi-
koreiche Kreditgeschifte, Spekulationen und Sparguthaben tber lokale
Banken (vgl. etwa Rousillon 1988).

Ein neues, mobilititsorientiertes Verhalten entstand. Mazda, Toyo-
ta und Suzuki, aber auch der garrar, der aus Rumanien billig impor-
tierte Traktor, als Transportmittel oft wichtiger denn als Landmaschi-
ne, wurden Stichworte eines vollig privatisierten Verkehrssystems. Die
neue ungeheure Mobilitit der lindlichen Massen l6ste die lokalen
dorflichen Mirkte aus der Bindung an die Subsistenzproduktion, ver-
netzte sie neu und aktualisierte die Beziehung zu den Metropolen und
Sub-Metropolen.

Folgewirkung des Baubooms und der Mobilitit ist auch, daff neue,
relativ leistungsfahige Werkstitten und Dienstleistungsbetriebe im
Dorf entstehen, Schreinereien, Ziegeleien, Reparaturwerkstitten, Hith-
nerfarmen und Viehzuchtprojekte, aber auch neue Liden, Boutiquen,
wie sie im Dorf genannt werden.

Mit dieser Form der Mobilisierung der lokalen Ressourcen entstand
aber auch eine neue lindliche Mittelschicht, fiir die Konsum wichtiger
ist als Funktion und Professionalismus. Landbesitzende Klein-, ja
Kleinstbesitzer gehoren dazu, Handwerker, Ladenbesitzer, Taxifahrer,
darunter auch Halb- oder Analphabeten. Die sozialen Grenzlinien
zwischen Beamten und Bauern, zwischen Gebildeten und Ungebilde-
ten, zwischen Literaten und Illiteraten scheinen gefallen. Der Konsu-
mismus der Medien- und Massenkultur erlegt der lindlichen Gesell-
schaft einen neuen Code, eine neue Form des bildhaften Skripturalis-
mus auf: die Reprasentation von Konsum.

Wer es sich leisten kann, baut sich am Dorfrand die Imitation einer
Villa im saudischen oder irakischen Konsumbiirgerstil. Im Dorf selbst
werden die Beton- und Rotziegelhduser verschont, geweifit oder mit
leuchtenden Farben gefarbt. Vorgirten werden angelegt, Bider einge-
baut.

Es entsteht ein neues Reinlichkeitsverhalten im Haus, das bei dieser

205

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Mittelschicht mit dem Riickzug der Frau aus der Offentlichkeit von
Feldarbeit und Markteinkauf oder auch -verkauf verbunden ist. Zu-
gleich entwickeln die Minner ein neues, von starker Reprisentations-
sucht bestimmtes Freizeitverhalten, das auf die Herstellung einer hius-
lichen Offentlichkeit, nicht aber auf die Offentlichkeit im Dorf als
Ganzem und seinen traditionell gelebten Riten gerichtet ist.

Der Kode der meist im islamischen Gewand einhergehenden hiusli-
chen Zivilitit und des Wohlstands entwickelt sich in offener Feind-
schaft zur verwahrlosten Offentlichkeit des Dorfes selbst: miillbelade-
ne Kanalufer, staubige, oft mit Abfillen und Plastiktiiten tbersite
Gassen, Viehzlige und streunende Hunde, staubaufwirbelnde Fahr-
zeuge, Taxis und Traktoren; der Kampf um einen Platz im Toyota
oder im Bus, der Streit mit den Nachbarn um Sauberkeit und Ord-
nung im offentlichen Raum vor den Hiusern; der Kampf der Mikro-
phone, die fir den Gebetsruf, den Straflenverkauf, fiir Fest und Trauer
oft gleichzeitig angestellt werden.

Die praktisch-alltiglichen Mikrozusammenhinge der sozialen Of-
fentlichkeit bleiben vom Kode der neuen Zivilitit relativ ausgenom-
men. Ein dgyptischer Schriftsteller, Abdou Gubair, hat vom »Biirger-
krieg des Alltags« gesprochen. Der islamisierte Reprisentationskode
des Konsumbiirgertums greift in diesen Biirgerkrieg tief ein.

Die Transformationsidee ist mit der Durchsetzung des Projekts der
Islamisierung als Fokus des sozialen und politischen Diskurses an der
Wurzel der Gesellschaft verkntipft. Die Frage des sozialen Status eines
Dorfbewohners hingt nun unmittelbar und unhinterfragbar von der
Tatsache ab, ob er sich als guter Muslim erweist. Informelle Familien-
treffen sind Anlafl zur Durchsetzung eines kollektiven Gebets. Der im
Koran Bestunterwiesene leitet die Gebetsgruppe an. Es gilt als fromm,
das Abendgebet moglichst lange zu gestalten. Familien- und Freundes-
treffen gewinnen nun offen einen religiosen Charakter. Sprache, Wie-
derholung koranischer Redewendungen, Kleidung und duflere Hal-
tung spiegeln das Bild einer islamischen Lebensweise. Der kollektive
Besuch einer Trauerrezitation von Freundes- und Altersgruppen (shil-
la) als Kondolenz gilt nun als fromme Tat. Nicht das »Faktische« an
einem Freundschafts- oder Verwandtschaftsverhaltnis zum Verstorbe-
nen zihlt nun als Relevanzkriterium, sondern die Teilnahme an einem
sakralen Ritus, der Dorfoffentlichkeit konstituiert: fast taglich bieten

206

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

sich Gelegenheiten, Dorftraditionen im Gewand des Islams zu repri-
sentieren.

Abu Girg und Bani Walims: zwei oberigyptische Dorfer

Abu Girg ist eine »grosse bougarde« (Berque 1955). Es hat eine Ge-
schichte, die bis in die Antike zuriickreicht. Davon zeugen nicht nur
pharaonische Sagen, sondern auch die Prisenz einer betrichtlichen
christlichen Bevolkerung. Es hat auch eine moderne Geschichte. Hier
im Ort finden sich die Landhiuser einer Familie, die mehrere grofie
Islam-Gelehrte und Minister hervorgebracht hat. Der rdumlichen
Grofle und Anzahl seiner Einwohner nach (ca. 15.000) ist es fast eine
Stadt, doch blieb es duflerlich ganz von der bauerlichen Produktions-
und Lebensweise geprigt. Von den tiber 3.600 Haushalten wurden fast
1.500 im Kurz-Survey erfafit. Ca. 800 (ca. 60 Prozent) der erfafiten
Haushalte sind vollig durch eine agrarische Einkommensstruktur
(Subsistenz, Markt, Tagelohner) geprigt. Nur weniger als 10 Prozent
der Haushalte liegen iiber dem Subsistenzniveau. Uber 40 Prozent der
Haushalte weisen in den letzten 10 Jahren einen Migranten aus, in der
Mehrzahl nach Saudi-Arabien (ca. 63 Prozent) und Irak (ca. 27 Pro-
zent). Die Mehrzahl war mehr als funf Jahre unterwegs, ca. 30 Prozent
noch zum Zeitpunkt der Untersuchung (1988). Die Mehrzahl der Mi-
granten sind arme Fellachen, meist Analphabeten (ca. 60 Prozent),
aber immerhin 20 Prozent sind als Lehrer oder in anderen professio-
nellen Berufen ausgebildet. Nach den Intentionen gefragt, wollen 91
Prozent ihren Lebensstandard verbessern, 12 Prozent ein Haus bauen
oder erneuern, 11 Prozent das Geld fiir die Heirat verdienen. Danach
gefragt, was sie faktisch mit dem Geld machen, rangieren die Anschaf-
fung von elektrischen Dauerkonsumgiitern (84 Prozent) sowie Haus-
bau und -renovierung (86 Prozent) mit Abstand am hochsten. Es han-
delt sich dabei in der Regel um den Umbau des Hauses von sonnenge-
brannten Lehmziegeln auf roten Backstein. Immerhin waren 1988
noch ca. 58 Prozent der Hiuser in Abu Girg mit Lehmziegeln gebaut.
Der Bau-Boom und andere investive Verwendungen der Rimessen
fithren zu einer weiteren Skonomischen Offnung des Dorfes: erstmals
ergeben sich lokale Marktbeziehungen, die als subsistenz- und gemein-
schaftsunabhingige Groflen erscheinen.

207

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Soweit, auf ihren Kern reduziert, die Ergebnisse der quantitativen
Analyse. Der »cash-Nexus« und die durch ihn vermittelten Transfor-
mationen sind angenommen, artikulieren sich aber auf der Ebene der
Lokalstruktur ganz unterschiedlich. Als konflikttrichtig erweist sich
der »cash-Nexus« nicht dort, wo er zur tendenziellen Auflésung des
»community-Nexus« gefiihrt hat, sondern wo cash der community
wieder untergeordnet und der Ruckfall in kleinbauerliche Verhiltnisse
allgemein notwendig wird: in den marginalen und kleineren Dorfern.

Exemplarisch 18t sich dies in der Gegeniiberstellung von Abu Girg
und Bani Walims zeigen. Letzteres liegt nicht am Nil, sondern inlands
wistennah in der gleichen Region (Minya), nicht sehr weit entfernt
von Abu Girg. Hier ist alles irmer, man migriert vornehmlich (zu fast
90 Prozent) in den Irak. Hier stofit unsere Untersuchung auf Wider-
stand. Hier sind Konflikte unter den Clans offensichtlich.

Zunichst aber Abu Girg, wie entwickelt sich hier die neue Lebens-
weise?

In Abu Girg wurde das » ‘umda-Amt«, das traditionelle Ehrenamt
des »Biirgermeisters«, abgeschafft und die Verwaltung durch den Di-
strikt eingefiihrt: eine klare Minderung der unmittelbaren lokalen
Macht der Clans und Grof3-Familien, die sich jetzt der allgemeinen so-
zialen Entwicklung im Dorf anpassen missen. Sie schlieffen sich dem
neuen islamischen Konsum- und Bildungsbiirgertum an. In dieser Ko-
alition aus einer Art Kulakentum der landbesitzenden Dorfklasse und
der neuen dorflichen Bildungsschichten entsteht eine dynamische
Dorfoffentlichkeit durch eine gewissermaflen privatisierte islamische
Aneignung des dorflichen Ritus. Hauptmerkmale der Rimessenver-
wendung sind ein hoher Anteil an Dauerkonsumglitern, Mittel fur Er-
ziehung der Kinder, Heirat, Sparguthaben etc.

Die Kernfiguren der dorflichen politischen Offentlichkeit sind in
einer konsumburgerlich geprigten Fithrungsgruppe zusammenge-
schlossen, die stark an den Migrationsprozefl angebunden ist, deren
tiberragende Figur selbst nie im Ausland war. Er hatte aber zusammen
mit seinem Cousin erheblichen Anteil an der Organisation des Kon-
traktierungsnetzwerkes nach Saudi-Arabien. Er ist etwa 55 Jahre alt
(1988), grofs, fett und spielt durch bewufite Umordnungen des islami-
schen Codes in Auftreten und Kleidung Distanz. Er ist der grofite
Grundbesitzer biuerlicher Abstammung in Abu Girg. Zu seiner stin-
digen Begleitergruppe gehoren ein Lehrer, ein leitender Steuerbeamter,

208

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

ein Schulinspektor, ein Unternehmer - alle waren in Kuwait oder in
Saudi-Arabien, auch der Cousin, der »Labour-Boss« mit wechselnder
Fortune, der in den Hoch-Zeiten des Olbooms noch bis zu 200 Arbei-
ter jahrlich nach Jiddah in Saudi-Arabien vermittelte.

Das Zusammensein in der Gruppe ist durch rituelles Betragen ge-
ordnet: Kleidung, duflere Haltung und Anrede sind in abstrakter Wei-
se auf »Islam« hin kodifiziert. Geschichten erzihlen, sich gegenseitig
bedienen, freundlich sein, all das gilt als islamisch tugendhaft. Ich habe
Mitte der 70er Jahre im Delta viel Zeit unter solchen Gruppen ver-
bracht. Aber nie waren sie weif§ gekleidet und so steif und formal.

Die Gruppe trifft sich, als wire alles zufillig, am Abend im Haus
eines beliebigen Mitglieds. Von hier aus bereitet man dann die Besuche
im Dorf vor. Die Gruppe besteht aus ganz praktischen Menschen.
Man sucht seine Vorteile, erscheint immer zur richtigen Zeit. Islam ist
hier eine Welt der Bildung, der islamischen sehr wohl, aber mit Re-
spekt vor der weltlichen. Sie symbolisiert sich in den groflen Landhiu-
sern und Palmhainen draufien vor dem Dorf, die Ministern und Ge-
lehrten gehorten, allesamt islamische Reformer, und die einst Taha
Hussain beherbergten, den beriihmtesten unter den Modernisierern.
Sie sind im Innern Verehrer Gamal Abdel Nassers geblieben, stehen
aber auch ganz auf der Seite der Islamisierungswelle. Die symbolische
Erneuerung unter dem Zwang der Zeit und die Berufung auf die Re-
gel, den guten Geist als Tradition des Dorfes helfen, Reichtum zu wah-
ren. Mit dem islamischen Radikalismus der Jungen, aber auch mit der
Aufmiupfigkeit der Fellachen, wird man fertig. Durch Auftreten der
Gruppe bei jeder offentlichen Angelegenheit im Dorf wird der »gute«
Islam vertreten: konventionell und regierungstreu. Es hat den Effekt
einer dauernden Erfindung des Sakralen als Dorfoffentlichkeit, gegen
die die Jungen, die Radikalen, keine Chance haben. Idee und Interesse
bleiben hier auf das freundlichste getrennt.

Hier zeigt sich unter der gewandelten Form traditioneller Fithrung
ein relativ konfliktloser Ubergang. In der untersuchten Phase blieb die
Islamisierung auf die rituellen Spiele dieser Schicht begrenzt. Die neue
Hauskultur ermoglicht die abstrakte politische Reprisentation der
»Grundidee« Islam, hier als tolerante Kultur der Gebildeten. Sie wird
zugleich tiber verschiedene Clanmitglieder auch in verschiedenen Par-
telen prasent gemacht.

Abu Girg liegt nur wenige Kilometer von der Nord-Stid-Achse

209

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Kairo-Assuan entfernt. Es zihlt einen Landstrich am Ufer des Nil zu
seiner Gemarkung. Bani Walims gilt dagegen als wildes Dorf: 15 Ki-
lometer im Landesinnern westlich des Nil am Bahr Yusuf gelegen,
dem parallel zum Nil verlaufenden Kanal, den die Englinder noch ge-
gen Ende 19. Jahrhunderts bauten, hat es keine gewachsene, auf das
Auflen, auf Kairo hin bezogene Infrastruktur und wird von im 19.
Jahrhundert seffhaft gemachten Beduinen-Clans beherrscht.

Eine islamische Homogenisierung der dorflichen Offentlichkeit
gibt es nicht in Bani Walims, dem zurtickgebliebenen Dorf am Rand
der Wiiste. Statt dessen findet die harte politische Propagierung der
Islamisierung statt. Fast 90 Prozent aller Migranten gingen hier in den
Irak, nur ein paar gut verdienende Lehrer nach Saudi-Arabien. Die
Migrationswelle hat hier nicht viel verindert, nur dafi viele alte Lehm-
hiuser nun in roten Backsteinziegeln wiedererbaut wurden. Die domi-
nante Freundesgruppe besteht aus Lehrern, und alle waren sie in
Saudi-Arabien. Drauflen am Dorfrand haben sie sich weif} verputzte
Hiuser gebaut.

Die politische Kernfigur hier in Bani Walims gehort eher zu jenen,
die gegen die Arbeitsmigration sind. Es haben sich daraus nur Nichts-
nutze im Dorf entwickelt, sagt er einmal. Er war nie im Ausland. Aber
eine junge, aus der Migration zurlickgekehrte Bildungsschicht von
Lehrern stellt sich unter seine Fihrung. Sie waren alle in Saudi-Ara-
bien. Thnen gegeniiber stellt er im konsumbtirgerlichen Sinne eher eine
gescheiterte Existenz dar. Er ist mustashar (Kanzler), oberster Richter
einer regionalen Berufungsinstanz am Amtsgericht in Minya, der Pro-
vinzhauptstadt, hat beruflich also viel Erfolg gehabt. Er hat es abge-
lehnt zu migrieren, er ist etwa 45 Jahre alt und fahrt in der Woche drei
Tage nach Minya, um sein Amt auszuiiben, mufl also zwei bis drei
Nichte in der etwa 30-40 km entfernten Stadt in den fiir solche Fille
eingerichteten Unterkiinften des Amtsgerichts verbringen. Er gehort
zu einer der vier filhrenden Groffamilien im Dorf. Zwei dieser Grofi-
familien sind christlich und wurden unter seinem und der jungen Gar-
de Einflufl unter der Schutzherrschaft der beiden muslimischen Grof3-
familien gestellt. Im Falle einer Blutrache oder eines Streits zwischen
einem Muslim und einem Christen der jeweils anderen Familie treten
die muslimischen Familienclans zusammen und beraten tiber Schlich-
tungsmafinahmen. Keiner der Clans verflgt Giber nennenswerten, gro-

210

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

fleren Grundbesitz. Die Clans zeichnen sich durch Status, nicht durch
faktische Macht aus.

Die islamistische Kerngruppe der Jungen hat jedoch den Clan als
Rat weitgehend abgeschafft und zu ersetzen versucht. Man sitzt zu-
sammen und diskutiert die Dorfangelegenheiten, will Islamisierung als
Reglungsinstrument der Konflikte im Dorf.

Zur Migrationsfrage nimmt der Kopf der Gruppe selbst Stellung: 1.
Die Remigration hat im Dorf gar nichts gedndert. Die Remigranten
verplempern ihr Geld mit roten Ziegel-Hausern und tragen nichts
mehr produktiv zur Entwicklung des Dorfes bei. 2. Dadurch daf§ sie
jetzt Geld haben, halten sie sich nicht mehr an die alten Sitten, griifien
sich nicht mehr, sind nicht mehr freundlich zueinander, das alte Soli-
darititsgeflige sei auseinander geraten und habe sich zum Schlechten
hin entwickelt. Dem kénne man nur mit der Einfithrung des islami-
schen Rechts, der shari‘a islamiyya, begegnen.

Der Endogenismus der Gruppe widerspricht den eigenen Erwar-
tungen fur den sozialen Aufstieg, der von der Regierung drauflen ab-
hingt. Die Losung aller Widerspriiche ist der Islam. In der Praxis muf}
jetzt ein neuer Lebensstil her, mit dem andere iiberzeugt werden kon-
nen, denn sie waren bis vor kurzem noch fundamentalistisch-sozia-
listische Sakularisten.

Islamisierung ist offenes politisches Programm, direkt festmachbar
am Versuch, die christlichen Clans in einen Klientelstatus gegeniiber
den muslimischen Clans innerhalb des dorflichen Schlichtungsmecha-
nismus und Vendetta-Kriegs zu bringen.

Blickt man auf die Korrelationen der Rimessenverwendung, so fin-
det man in Bani Walims den Kauf von Dauerkonsumgiitern, Landkauf
und Tierkauf, Investitionen in Agrarmaschinen, eine sehr grofie Nei-
gung zu Hiuserrenovation und -neubau als Hauptpunkte, jedoch
kaum unternehmerische Verwendung von Rimessen und Mittel fiir
Kindererziehung. Der Bauboom geht auf kollektive Anstrengungen
zuriick: die roten Ziegelsteine werden mittels pharaonischer Techni-
ken von Selbsthilfegruppen gebrannt und zum Stiickpreis verkauft, oft
aber auch noch eigenhindig auf eigenstindig zum Bauland erklirtem
Familienacker produziert.

In Bani Walims sind bewaffnete Konflikte an der Tagesordnung.
Die Auseinandersetzungen zwischen Muslimen und Christen bilden

211

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

das Hauptproblem. Familienclan und religiose Gemeinschaft bleiben
dominante Faktoren von Rechtsschutz und sozialer Stellung.

Die Eliten beider Dorfer kennen sich, man hat gemeinsame Freunde
in Minya oder in Kairo. Man besucht sich von Zeit zu Zeit angelegent-
lich einer Bittstellung oder eines Todesfalles etc.

Dennoch reprisentieren beide Dorfer zwei unterschiedliche For-
men des Strukturwandels im Zeichen der Migration und der Islamisie-
rung. Die beduinische, tendenziell akephale Struktur des wiistennahen
Dorfes verflicht den Migrationseffekt in eine neue Form der prakti-
schen und ideologischen Kommunalisierung im Zeichen eines politi-
schen, militant fundamentalistischen Islams, der auf Emanzipation der
kleinbauerlichen Migranten gerichtet ist, auf eine ideelle Sakralisierung
des dorflichen Alltags, zu dem er zugleich in ein unlosbares Span-
nungsverhiltnis tritt. Der Islam erscheint hier als Losung der Bauern-
existenz unter der Bedingung der durch Migration hervorgerufenen
Globalisierungseffekte. Transformation steht hier ganz im Zeichen der
Spannung zwischen religioser Ideologisierung der praktischen Bauern-
existenz und ihrer lebendigen materiellen Kontinuitit.

Rekonzeptualisierung des Verhiltnisses von
Migration und Strukturwandel

Der zu Beginn der 80er Jahre einsetzende Paradigmenwechsel in der
Migrationsforschung, Migranten nicht nur als Opfer struktureller
Herrschaft, sondern als bewufite Akteure und rational Handelnde zu
begreifen®, reflektiert die durch den Globalisierungseffekt hervorge-
rufene Transformation sozialer Gruppen im lokalen Kontext nur un-
geniigend.

Was unsere dorflichen Fallbeispiele zeigen ist, daff die unterschied-
liche Dorfstruktur und die unterschiedliche lokale Prisenz des Staates
sich nicht nur auf Wirtschaftsentwicklung und Einkommenschancen
trennend auswirkt’, sondern auch auf den Transformationsprozef
selbst. Was das grofie, urbanisierte Dorf am Nil mit dem marginalen
Bauerndorf am Wiistenrand verbindet, ist die Islamisierung als Ab-
schaffung materieller Zwinge und als symbolische Verteidigung des
Dorfes. Was beide trennt, ist die Form der Umsetzung und korperli-
chen Versinnbildlichung der Idee Islam: Hier, in Bani Walims, wirkt
der bedrohte »Gemeinschaftsnexus« als Element der imaginiren Bin-

212

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARBEITSMIGRATION UND RESTRUKTURIERUNG ...

dung der »Idee« an die kleinbauerliche Praxis und den aus dem Globa-
lisierungskontext entwachsenen Zwang zur Emanzipation. Dort, in
Abu Girg, wirkt der akzeptierte »Geldnexus« als Element der Distan-
zierung der Islamisten, die die Unwirtlichkeit des Dorfes und die Ma-
terialitit kleinbauerlicher Existenz Uiberspielen. Ritus wird zum Ersatz
staatlicher Durchregulierung.

Im lindlichen Agypten hat die Monetarisierung der Kleinbauern-
haushalte und das Entstehen eines Konsumbiirgertums zu einer inne-
ren Zerrissenheit der dorflichen Sozialstruktur und zur Delegitimation
des herrschaftspolitisch und nicht verwaltungstechnisch und schon gar
nicht sachentscheidenden patrimonialen Kontroll- und Abschopfungs-
apparats des Staates beigetragen. Die selektive Teilnahme am moder-
nen Massenkonsum ist fiir alle am Staat vorbei moglich geworden. Auf
Deregulierung wird auf kiirzester Distanz der sozialen Riume in ganz
unterschiedlicher Weise reagiert.

Ich habe mich hier auf die Darstellung zweier Modelle beschrinkt:
die Verteidigung kleinbauerlicher Existenz als militante Islamisierung,
als Emanzipations- und Ordnungsprogramm im staatsfernen Dorf,
dagegen die Islamisierung des dorflichen Ritus und Habitus als Rege-
lungsersatz und Verteidigung privilegierter Statusgruppen. Wenn Sie
mir dieses abschlieflende Postulat gestatten: die spezifische Form der
Globalisierung durch Arbeitsmigration, sollte sie nicht in einer neuen
Art der »Libanonisierung« enden, erfordert neue Formen staatlicher,
auf Sachverwaltung basierender Regulierung lokaler Kontexte und
entwicklungspolitischer Impulse zu entsprechender institutioneller
Rationalisierung.

Anmerkungen

1 Fiir den Nahen Osten vgl. etwa, Birks/Sinclair 1985; CERMOC
1985; Richards/Martin (Hg.) 1983.

2 Dies ist detaillierter ausgefiihrt in meinem Beitrag: Stauth 1991c:
91-114.

3 FEin anschauliches Bild dieser Dynamik liefern Evers/Schiel
(1988). Fiir den stidtischen Raum Kairos vgl. Semsek/Stauth 1987.

4 Vgl. etwa Binder 1988. Siche auch meine Kritik zu »Leonard Bin-
der’s Hermeneutic of Authenticity. A Review Article« (1993b, c).

213

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 111

Vgl. zu den folgenden Ausfiihrungen Stauth 1990/1991: 157-170.
Siehe auch Kreutz (Hg.) 1991.

Vgl. hierzu Stauth 1989a: S. 223-236. Zur allgemeinen Problematik
im Nahen Osten siehe Stauth/Zubaida (Hg.) 1987.

Vgl. Stauth 1990b: 32-50, ders. 1988. Siehe auch die umfassenden
Darstellungen von Abaza 1987 und Weyland 1993.

Vgl. etwa Wood 1982: 298-319; Bach/Scharmi 1982: 320-341; vgl.
auch Loomis 1989.

Dies wird noch von Peek und Standing einleuchtend herausgear-
beitet: Peek /Standing (Hg.) 1982.

214

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil IV

Islam und Soziologie

» Romanticism in one form or another had always been a factor in the
Orvientalists’ motivation: if not to pursue the bizarre or exotic, then to
lose oneself in another time and civilization, out of estrangement from
one’s own: to find a lost, purer faith through another distant, more
»spiritual«, than one’s own (never really known), simply to go »native«
or »primitive« among strange tastes, sounds, sights, smells, and gestures,
to go back to the »sources«, or, if one were a missionary or, more re-
cently, a technocratic developer, to do the reverse of all these, romanti-
cally: to alter, to prove, to pacify, reform, control the backward, under-
developed Oriental. Massignon stood firmly against missionaries and
technocrats, but was drawn to »the sources«, to roots, to origins of his
own and humanity’s spiritual life. No doubt, he would have liked to
have Goldziber’s approval ...«

(Herbert Mason, Foreword to the English Edition, in: Louis Massig-
non, The Passion of Hallaj. Mystic and Martyr of Islam, 1986)

»... sociologists are either not interested in Islam or have nothing to

contribute to Islamic scholarship.«
(Bryan S. Turner, Weber and Islam, 1974)

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frithe Ansitze zu einer Soziologie des Islams:
Ignaz Goldziher und Max Weber

I

Wer sich heute in rein religionssoziologischer Absicht mit dem Islam
befafit, wird schwerlich am Werk der beiden groflen Gelehrten Ignaz
Goldziher (1850-1921) und Max Weber (1864-1920) vorbeikommen.
Dies ist nicht so leicht und nicht auf den ersten Blick evident.

Weber hat wenig, fast nichts tiber den Islam geschrieben — jedenfalls
nichts, was auf eine genuine Soziologie des Islams gerichtet wire.
Goldziher hat nichts im modernen Sinne Soziologisches tiber den Is-
lam geschrieben, islamwissenschaftliches Quellenstudium betrieben,
sich am Detail orientiert und nicht primir an Kategorien und Klassifi-
kationsmerkmalen der in Bliite geratenen vergleichenden Kulturwis-
senschaft. So jedenfalls darf man das herkommliche Goldziher-Ver-
stindnis interpretieren, wenngleich es ihm nicht nur Detailfiille, son-
dern auch Uberblick attestierte (Becker 1922). Die Goldziher nach-
eifernde Islamwissenschaft hat denn auch ihr Augenmerk kaum auf
Goldzihers Werk als Ganzes gerichtet, sondern sich mehr an den Ma-
terialien selbst erfreut, die es bereitstellte (als rihmliche, aber dennoch
breite Liicken lassende Ausnahmen vgl. Waardenburg 1962 und Simon
1986).

Nichts also, was diese beiden Minner, den Soziologen und den Is-
lamwissenschaftler, verbinde? Der eine, Weber, war seit 1984 — dem
aufkommenden Geist der Zeit ganz entsprechend — ein eifriger Leser
der Werke Nietzsches (Hennis 1987: 173); der andere, Goldziher, be-
klagte sich noch 1899, dafl er und die jidische Gemeinde in Budapest
(er war deren Sekretir) sich habe einen Nietzsche-Vortrag anhoren
miissen (TB": 224).

Warum also diese Gegentiberstellung zweier sich scheinbar so fer-
ner Geister? Schluchter (1987b: 18) deutet an, daff Weber die Arbeiten
Goldzihers zur Kenntnis genommen habe, freilich ohne uns die Quelle
seines Wissens zu erschlieffen. Vieles deutet darauf hin, daf§ Goldziher
in der gleichen Gruppe von Wissenschaftlern zum Weltkongrefl nach
St. Louis fuhr wie Max Weber (vgl. Weber 1926: 292-317; Goldziher,
TB, 1904). Beide standen in ihrer Jugend religios-nationalistischen

* Ein Verzeichnis der abgekiirzt zitierten Schriften befindet sich auf S. 237.

217

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Bewegungen nahe, der eine, Weber, einem sozial engagierten Prote-
stantismus ebenso verbunden wie einer nach Weltmacht strebenden
deutsch-nationalen Reichspolitik (De Bernart/De Marco 1987); der
andere in einer jidisch-nationalen Bewegung, die ganz gegen die
Reichspolitik Osterreich-Ungarns gerichtet war. Dies alles sind aus
der Entwicklung und den politischen Stromungen der Zeit verstindli-
che, eher biographische Ankniipfungspunkte. Rechtfertigen sie die
Gegentiberstellung?

Die vor dem Ersten Weltkrieg in Europa weitgehend friedlich aus-
getragenen Kimpfe waren Kulturkimpfe, Kimpfe um »eigene« oder
»neue« oder »hohere Kulturen«. Man muf§ an die Wirkung von Nietz-
sches Kulturkritik des Abendlandes erinnern. An seinen Kampf fiir ei-
ne »neue« Kultur. Nietzsche hat diesen Kulturkampf zum Tanzen ge-
bracht. Er hat diese »neuen, die neuen »hoheren« Kulturen kritisiert.
Er spricht in diesem Zusammenhang von einem »Doppelgehirn«:

»Wenn nun die Wissenschaft immer weniger Freude durch sich macht und
immer mehr Freude durch Verdichtigungen der trostlichen Metaphysik, Reli-
gion und Kunst nimmt: so verarmt jene grofite Quelle der Lust, welcher die
Menschheit fast ihr gesamtes Menschentum verdankt. Deshalb mufl eine hohe-
re Cultur dem Menschen ein Doppelgehirn, gleichsam zwei Gehirnkammern
geben, einmal um Wissenschaft, sodann um Nicht-Wissenschaft zu empfinden:
nebeneinander liegend, ohne Verwirrung, trennbar, abschliefbar; es ist dies
eine Forderung der Gesundheit. Im einen Bereiche liegt die Kraftquelle, im an-
deren der Regulator: mit Illusionen, Einseitigkeiten, Leidenschaften muf ge-
heizt werden, mit Hilfe der erkennenden Wissenschaft mufy den bosartigen
und gefihrlichen Folgen einer Uberheizung vorgebeugt werden. «

(KA 1980, 2: 209)

Diese ironische Haltung Nietzsches zur Wissenschaft wird bei Weber
Programm. Aber schon lange vor der Wissenschaft war es die Religi-
on, die selbst der »trostlichen Metaphysik« der magischen Weltbe-
trachtung Abbruch tat. Schon die »hohere« Kultur der Religion kon-
struiert ein »Doppelgehirn«. Nicht zuletzt blickt der Mensch aus der
Blickweite der Hochkultur mit einer gewissen Nostalgie auf die niede-
re Kultur hinab:

218

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

»Erschiitterung, Selbstmitleid im Angesicht der niederen Cultur ist das Zei-
chen der hoheren Cultur; woraus sich ergibt, dafl durch diese das Gluck jeden-
falls nicht gemehrt worden ist. Wer eben Glick und Behagen vom Leben ern-
ten will, der mag nur immer der hoheren Cultur aus dem Wege gehen.«

(KA 1980, 2: 228)

Max Weber spricht in diesem Zusammenhang vom asketischen Purita-
nismus und vom Protestantismus als den konsequentesten Formen der
religiosen Zurtickweisung von im magischen Weltbild verhafteten reli-
giosen Praktiken. Nur die vom Puritanismus geschaffene Lebensme-
thodik brachte auch jene untrostliche Paradoxie hervor, die religiose
Vertiefung so eng an diesseitiges Interesse bindet und dabei »diese nur
auf den allerersten oberflichlichen Blick seltsame, scheinbare Umkehr
des>natiirlichen« (RS I: 524) hervorbringt. In Webers Perspektive ist es
die innerweltliche Askese des Puritanismus, die jenes einzigartige
(nicht »Doppelgehirn«, sondern) »Doppelgesicht« (RS I: 540) hervor-
brachte, mit dem ein immer weitergreifendes »Diesseitsinteresse« mit
»Jenseitsschicksal« sich verbindet und so das Streben nach Vermeh-
rung des alltdglichen Nutzens mit aufleralltiglichem Habitus erst als
moderne Kulturleistung durchsetzt (RS I: 2391.). Weber macht diesen
spezifisch »okzidentalen Rationalismus« der christlichen Religion fiir
alle Weltreligionen insofern verbindlich, als er ihn als Meflatte kultur-
ubergreifender moderner Religionssoziologie einfiithrt. Das »Doppel-
gehirn« einer Religion, ihre eigentliche, universell zivilisatorische Be-
deutung bemif3t sich fiir Weber in dem Maf3, in dem sie sich »rationa-
lisiert«:

»Fur die Stufe der Rationalisierung, welche eine Religion reprasentiert, gibt es
vor allem zwel, tibrigens miteinander in vielfacher innerer Beziehung stehende
Mafistibe. Einmal der Grad, in welchem sie die Magie abgestreift hat. Dann
der Grad systematischer Einheitlichkeit, in welche das Verhiltnis von Gott
und Welt und demgemaf die eigene ethische Beziehung zur Welt von ihr ge-
bracht worden ist.«

(RS 1: 512)

Stehen nicht Goldzihers Arbeiten tiber den frithen Islam ganz im Zei-
chen dieses Blickwinkels? Und wenn ja, zu welchem Ergebnis kommt

219

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

er? Und wie unterscheidet sich bei gleicher Perspektive Webers Islam-
bild von Goldzihers Einsichten?

Die Fragen tber die Trennungslinien und die verbindenden Ele-
mente zwischen den »hoheren« Kulturen der Welt und zwischen Islam
und Christentum insbesondere waren Fragen der Zeit, die beide Auto-
ren bewegten. Die Art und Weise, wie sie sie zu beantworten suchten,
sind fiir die Geburtsstunde kulturiibergreifender sozialwissenschaftli-
cher Forschung ausschlaggebend gewesen und bis heute bestimmend.

II

Die deutsche Islamwissenschaft hat — von wenigen Ausnahmen abge-
sehen — auf ihre Geschichte und ihre Grundlagen selten zuriickgeblickt
(vgl. etwa Paret 1968; Fandrich 1976; van Ess 1980; Schulze 1982; Hei-
ne 1985). Es ist deshalb verstindlich, daff das ins Monumentale ge-
wachsene Lebenswerk Ignaz Goldzihers weiterhin einer kritischen
Wiirdigung entbehrt. Das Negativbild, das in der amerikanischen und
angelsichsischen Literatur iber Goldziher verbreitet wird, zeigt uns
einen in seiner Karriere benachteiligten, ressentimentgeladenen ungari-
schen Juden, dem es letztlich am tieferen Verstindnis fiir die islami-
sche Kultur mangelt (vgl. Said 1978: 209; Hourani 1980: 50-51;
Fluehr-Lobban 1978; App. 1). Dieses Bild tut jedoch sowohl dem
Werk als auch dem in seinem Tagebuch und in seinem Schriftverkehr
zutage getretenen Charakter dieses besessenen, in die islamische Kul-
tur verliebten und in vielem auch verspielten Wissenschaftler unrecht
(vgl. Goldziher TB, Goldziher B). Goldzihers weitab vom akademi-
schen Apparat betriebene Wissenschaft vom Islam schopfte — hierin
Weber vergleichbar — voll aus dem Ideenreichtum der Griinder- und
Umbruchzeit und des sich akademisch durchsetzenden kritischen Hi-
storismus.

Fir die hier zur Diskussion stehende moderne soziologische Be-
trachtung von Goldzihers Islamwissenschaft und Webers universalhi-
storischer Kultursoziologie mag es gerechtfertigt sein, auf einige weni-
ge, vielleicht die theoretischsten Schriften Goldzihers, besonders aus
der Zeit des reiferen Wissenschaftlers, zurtickzugreifen. In den zwi-
schen 1888 und 1890 erschienenen »Muhammedanischen Studien« be-
schiftigt sich der Autor in kritischer Gegentiberstellung unterschiedli-
cher Materialien der Hadith-Literatur mit den sozialen Folgen der

220

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Ausformulierung und Durchsetzung der islamischen Glaubenslehre.
Exemplarische Bedeutung hat die Studie tiber »Muruwwa« und »Ding,
mit der die Gegensitze zwischen heidnisch-arabischen Stammestugen-
den und der neuen Religion ansatzweise offengelegt werden. Die be-
duinische Mannestugend war Grundlage der sozialen Regulation in-
nerhalb und zwischen den arabischen Stimmen. Hauptpfeiler der sozi-
alen Ordnung in der weitgehend akephalen, staatenlosen Stammesge-
sellschaft war die Blutrache. Dagegen lehrte der Islam eine iiber die
Blutsverwandtschaft hinausreichende Form der sozialen Zuordnung
des Individuums. Die Grenzlinien zwischen Freund und Feind wur-
den neu gezogen und damit auch die alten, an die Stammestugenden
gebundenen Sinnzusammenhinge neu definiert. Die universelle Solida-
ritat der neuen Religion mufite, wenn schon Blutrache und Stammes-
fehden nicht zu beseitigen waren, ein neues allumfassendes Zeichen
der Briderlichkelt unter den Glaubigen setzen. Der Rache- und Ver-
geltungsgedanke bleibt weiterhin wichtig, ja regulativ, neben ihn tritt
jedoch das Postulat, ihn unter Glaubensbriidern durch Vergebung und
Liebe zu tiberwinden. Die Erlosungshaltungen und Heilserwartungen,
die die neue Religion weckte, waren dartiber hinaus mit Reinheitsge-
boten und asketischen Begrenzungen der Lebenslust verbunden, de-
nen die Araber sich widersetzten. So wurde eben versucht, Regelungen
wie etwa das Fastengebot im Monat Ramadan oder die korperlich an-
strengenden Gebetsiibungen und das rigide Verbot des Weingenusses
zu umgehen oder offen als Glaubensregel minderer Bedeutung zu be-
streiten. Goldziher beschreibt hier sehr farbig die verschiedenen Reak-
tionen und Argumente der Parteien, die in diesen frithen Disputen
uber die praktischen Folgen der sich ausformulierenden islamischen
Sozialethik auftreten. Seine Beobachtungen sind dartber hinaus jedoch
ganz von jenen, den Zeitgeist beherrschenden, in der gerade herauf-
kommenden Ethnologie und Soziologie wichtig werdenden Wider-
spriichen zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft, Heidentum und
Religion, Zivilisation und Wildheit, undeterminierter Universalitat
und Nationalstaatsbildung geleitet.

In dem 1904 vor dem Congress of Arts and Sience in St. Louis ge-
haltenen Vortrag — Weber war auf diesem Kongreff anwesend, und
man darf die Vorstellung, dafl Weber hier als stiller Zuhorer Goldzi-
hers aufgetreten sein mag, nur als eine phantasievolle Bereicherung an-
nehmen — wird Goldziher allgemeiner und stellt Querverbindungen

221

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

zur Methode und zu den Ergebnissen von Nachbardisziplinen wie der
Geschichte und der vergleichenden Religionswissenschaft her. »Die
Fortschritte der Islam-Wissenschaft in den letzten drei Jahrzehnten«
lautete das Thema (vgl. GS IV: 443-469), und Goldziher bezeichnet
hier die Anwendung der Methode historischer Kritik als einen wichti-
gen Schritt vorwirts in der Islamwissenschaft, insbesondere dafl die
islamischen Texte nun gleichen methodischen Betrachtungen unterzo-
gen werden, wie sie etwa in der Bibelwissenschaft entwickelt wurden.
Er begriifit die neue Einsicht, »dafl die traditionellen Zeugnisse der
Entstehung und Entwicklung des Islams derselben historisch-kriti-
schen Betrachtungsmethode unterliegen, die uns die moderne Wissen-
schaft gelehrt hat, z.B. auf die literarischen Zeugnisse des Urchristen-
tums oder auf die dltesten Produkte des rabbinischen Judentums an-
zuwenden« (GS IV: 444). Die Forderung nach Generalisierung und
Systematisierung der Methode greift auf die sich von der vergleichen-
den Religionswissenschaft her durchsetzende Einsicht zurtick, daf§ die
Weltreligionen generalisierbare Verhaltenstypen hervorbringen. Gold-
ziher setzt hier auf die Verwendung von Ergebnissen der vergleichen-
den Religionswissenschaft, »die fiir das Verstindnis der Entstehung
und des Wachstums der religiosen Vorstellungen der Menschheit all-
gemeingliltige volkerpsychologische Gesichtspunkte aufgezeigt hat,
die wir uns zum Verstindnis der komplizierten Erscheinungen des hi-
storischen Islams zunutze gemacht haben« (ibid.). Goldziher hebt in
geradezu soziologischer Weitsicht hervor, wie sehr einerseits die
Durchforschung der vorislamischen Religion — »die Gefithlswelt und
die Institutionen der vorislamischen Araber« (GS IV: 447) — gelungen
sei und betont andererseits — in kritischer Anspielung auf die Ironie
der modernen Wissenschaft —, dafl die kritische Philologie zuerst in
der Dogmenbildung des Islams zur Bliite geraten sei: »das alteste Bei-
spiel fiir solche kritische Titigkeit in der ganzen Weltliteratur« (GS IV:
450). Die Ironie liegt nun darin, dafl auch mit der kritischen Philologie
noch »jede Lehr- und Schulmeinung ... sich eine Autoritit geschmie-
det (hat), die bis in die Zeit des Propheten zurtickreicht« (GS IV: 451).
Goldziher beschwort das Fatum einer spezialisierten, wissenschaftlich
hochgeziichteten Dogmenbildung, nimlich daf} sie gegeniiber der
Glaubenspraxis willkiirlich und folgenlos bleibt. Der aus den islami-
schen Quellen der Tradition entwickelte Rechtskodex stellt sich ihm
als »ein Code Napoléon des Islams« (GS IV: 455) dar, der lebensprak-

222

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

tisch wenig wirksam war. Hitte Max Weber — was durchaus moglich
war — im Auditorium gesessen, so miifite er gerade bei diesen Ausfith-
rungen Goldzihers hellhorig geworden sein: Goldziher weist auf jenes
Paradoxon zwischen Wahrheitsanspruch und systematischer Dog-
menbildung in Religion und Wissenschaft hin, das fiir Webers Spit-
werk gerade in der Zeit nach 1904 so grofle Bedeutung gewinnt: Es ist
dies das Paradoxon, daff die in Religion, Recht und Wissenschaft sich
durchsetzenden und auf Wahrheitsanspruch gegriindeten Rationalisie-
rungen von einem Fachspezialistentum verwaltet werden, das diesen
Wahrheitsanspruch gegeniiber einer ritualistisch regulierten Praxis
aufzugeben bereit ist. Dies hat Weber am eindringlichsten in seinem
1919 gehaltenen Vortrag »Wissenschaft als Beruf« dargelegt (WL:
582-613). Das Spannungsverhiltnis dieses Paradoxons, folgt man Gold-
ziher und Weber, war der Gelehrtenwelt der islamischen Orthodoxie
deshalb fremd, weil sie die zwischen Glaubensformeln und Lebens-
praxis auftretenden Widerspriiche und Spannungen anstatt auszutra-
gen zu glitten suchte. Die Ausformulierung der islamischen Glau-
bensdoktrin blieb Schriftwissen, das sich der moralischen Anfechtun-
gen der lokalen Volkstraditionen zu erwehren wufte.

Eine iiber die Detailfragen seiner Einzeluntersuchungen hinausrei-
chende Darstellung der islamischen Religion liefert Goldziher in sei-
nem 1913 in Uppsala gehaltenen Vortrag »Katholische Tendenz und
Partikularismus im Islam« (GS V: 285-312). Goldziher konstatiert hier
»den vollstindigen Mangel eines dogmatischen Triebes«, der fiir die
Gestaltung des Verhiltnisses von Islam und Gesellschaft von aus-
schlaggebender Bedeutung sei. Das Streben zur Einheitlichkeit habe
im Islam nicht dazu gefiihrt, »die Tolerierung »berechtigter Eigentiim-
lichkeiten« auszusetzen (GS V: 285). Dies hat zu der Uneinheitlichkeit
der religiosen Vorstellungen, der Ausbildung des Ritus und der Be-
grindung der ersten Lehrmeinungen gefithrt. Auf im wesentlichen be-
reits von Wellhausen, Caetani und Lammens entwickelte Thesen zu-
rlickgreifend werden vornehmlich politisch-6konomische Antriebe
zur Ausbreitung des islamischen Reiches und zur Entwicklung seiner
Eroberungsdynamik geltend gemacht. In seiner Frithphase war der Is-
lam fiir Goldziher, »eher eine Kriegsparole als eine Doktrin« (GS V:
286). Recht und Gesetz entwickeln sich aus provinziellen Kontexten
heraus. Und wo generelle Festsetzungen getroffen werden und eine
schulmiflige Behandlung der Lehrmeinungen zu ersten Verallgemeine-

223

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

rungen fihren, werden 6rtliche Unterschiede und widerspriichliche
Traditionen toleriert. Goldziher weist auf seinen in den »Muhamme-
danischen Studien« erschienenen Aufsatz iiber die Entwicklungen des
Hadith hin: Das islamische Traditionswesen — die Grundlagen des is-
lamischen Rechts setzend — entstand aus dem lokalen Kontext ver-
schiedener Gelehrtenschulen, die tiber Generationen hinweg in den
Zentren der frithislamischen Gelehrsamkeit (etwa Kula, Basra, Medi-
na) sich entwickelten. Diese Schulen passen ihre Ideen den Laufen der
Welt an: »Ein hervorragender Zug der islamischen Theologie ist die
Anerkennung des historisch gewordenen, des fait accompli, wodurch
infolge fortgesetzter langer Ubung und allgemeiner Verbreitung mit
der Zeit oft sogar auch Islamwidriges zum religiosen Brauch, zur Sun-
na, zur verpflichtenden Tradition umgestempelt wird« (GS V: 290).
Mittels der »adat-Rechte« wurde zugleich auch »ein Dualismus der
Rechtsprechung« akzeptiert: die gleichzeitige Anerkennung weltlicher
Gerichtsinstanzen auf der einen und religioser auf der anderen Seite
(GS V:294).

Weber spricht in seiner Rechtssoziologie von einem »Dualismus
weltlicher und geistlicher Rechtspflege« iiberall in den grofien islami-
schen Reichen (W. u. G.: 476) und von einer

»mangelnden formalen Rationalitit des Rechtsdenkens vor allem auch die
Unmoglichkeit einer systematischen Rechtsschopfung zum Zweck der inneren
und dufleren Vereinheitlichung des Rechts.«

(W.u. G.: 475)

Die Toleranz, ja die geradezu theoretische Begriindung der Anerken-
nung des Dissenses in der islamischen Theologie und Rechtsprechung,
dieser »Mangel eines dogmatischen Triebes, hat zu Verhiltnissen ge-

fihrt,

»wo die Uniformierung nicht Resultat theoretischer Erwigungen, sondern
zumeist das duflerer Gewalt und weltlichen Zwanges war, fiir den dann die
Theologen — nach dem oben erwihnten Gesetz vom fait accompli — hinterher
ihre Theorie zu zimmern pflegten, gleichsam gute Miene zum bdsen Spiel ma-
chend.«

(GS V: 303).

224

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

»Da der Islam die Lehre vom Konsensus (igma’) als Priifstein der reli-
giosen Korrektheit« (GS V: 310) urspriinglich auf die grofie Kollekti-
vitit der Bekenner bezog, wurde dieses Prinzip zum Grundpfeiler der
Orthodoxie und der Loyalitit erhoben und auf die erreichbare Kon-
statierung der Ubereinstimmung der groffen Lehrautorititen der Ver-
gangenheit beschrinkt. Das Prinzip des igma’ hat in der islamischen
Geschichte eine eher schillernde Existenz gefiihrt; es ist dennoch bis
heute zu einem Grundpfeiler des Diskurses zwischen Religionsgelehr-
ten, Rechtsgelehrten und Muslimen geworden. Auflerordentlich weit-
blickend fiigt Goldziher hinzu:

»In seiner gegenwirtig und schon seit langer Zeit giiltigen Definition wird sein
Wesen nicht in die aktuellen Lebensverhaltnisse der islamischen Weit, sondern
vielmehr in eine abgestorbene Vergangenheit verlegt. Die lebensfahige Reform
des Islams hingt in theologischem Sinne nicht zum geringsten von einer Neu-
gestaltung dieses Begriffes ab.«

(GS V: 312)

Man darf, blickt man aus der Perspektive Webers auf das Goldziher-
sche Werk, die Ausfiihrungen zum islamischen Asketismus nicht ver-
gessen.

Fiir Mohammed und seine éltesten Schiiler war das Christentum
vor allem mit der Vorstellung eines moralischen Asketentums verbun-
den, das sich von der irdischen Welt abhob, ganz auf das himmlische
Konigreich ausgerichtet war und daher wenig mit dem kriegerischen
Geist und den Kampfinstinkten der Araber zu verbinden war, die die-
se in der Jugend des Islams besaflen (GS II: 314). Zu allen Zeiten habe
der islamische Geist auf vollstindige Hingabe zu Gott bestanden. Sie
bedeutete Heiligung des Lebens. Nicht im Verzicht auf irdische Giiter,
sondern in allen weltlichen Handlungen und Bewegungen miisse sie
sich manifestieren. Nur die Beachtung der gottlichen Gesetze vervoll-
kommne den Menschen. Islam bedeutet so zwar die Zuriickweisung
aller jener Giiter, die Gott uns vorenthilt, aber auch zugleich das voll-
stindige und bejahende Vergniigen jener Giiter, die Gott uns gewahrt

(ibid.):
»$’1l est vrai que le portrait qu’une communauté réligieuse trace de son fonda-

teur est caractéristique de ses tendances et de sa conception du monde, on ne

229

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

saurait méconnaitre 'importance du trait qui se retrouve en général dans toutes
les descriptions du Prophete: >Il ne s’abstenait pas des liens que Dieu a permis;

il aimait le miel et les douceurs«.«

(Ibid.)

Andererseits stellt die islamische Mystik eine Wiederbelebung asketi-
scher Tendenzen dar. Die bereits von Alfred von Kremer (1868) im er-
sten Buch seiner »Herrschenden Ideen des Islams« getroffene Feststel-
lung eines christlich-asketischen Einflusses in der frithen Phase der is-
lamischen Mystik, die eben noch ganz unter dem Einfluf} des christli-
chen Monchs- und Einsiedlerlebens steht, belegt Goldziher in seinem
1898 erschienen Aufsatz »De I’ascétisme aux premiers temps de I'is-
lam« (GS IV: 159-169) mit einer Reihe von Beispielen einzelner asketi-
scher Ubungen. Dieses Bild der Bedeutung des Asketentums in der
Frihphase des islamischen Sufismus erginzt Goldziher in seinen
»Vorlesungen tber den Islam« (Heidelberg 1910) durch Hinweise et-
wa auf Anlehnung der iltesten Sufisten an das Neue Testament, aber
auch auf Formen der praktischen Lebensfihrung und der Liturgie. In
dieser Anfangsstufe des Sufismus scheinen eine Uberhohung des
Gottvertrauens (tawakkul) und die drmliche duflere Erscheinung wie
das Tragen eines groben Wollkleides einem religiosen Quietismus das
Wort geredet zu haben, der den Sufismus von jeder auf die Verdnde-
rung der Lebenspraxis gerichteten Ausdeutung der Glaubensdogmatik
abhielt. Die Bejahung des Vergniigens am Leben fithrt zur frithen Zu-
rickweisung des Asketismus und des Monchstums im alten Islam.
Goldziher sieht in der klaren Aussage »a rahbaniyya fil-islam« eine
unmittelbare Reaktion auf die Eremitenbewegung im orientalischen
Christentum. Die Opposition zum orientalisch-christlichen Asketis-
mus der Eremitenbewegung lifit sich auch in der Haltung des Islams
zur Sexualitit nachweisen. Dabei ist die Zuriickweisung des Zolibats
nur ein Aspekt unter vielen. Die besondere Bedeutung der Heirat und
die besondere schutzbediirftige Stellung der Frau in der Familie, aber
auch im sozialen Leben als Ganzem, sind weitere bedeutende Elemen-
te dieser antiasketischen islamischen Haltung. Dabei ist die traditionel-
le islamische Glaubensdoktrin, daf} derjenige, der in der Verteidigung
seiner Glter getdtet wird, zugleich auch als Mirtyrer (shahid) anzuse-
hen sei, ein weiteres Beispiel fur die religiose Bejahung der Lebenspra-

226

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

xis des Islams. Goldziher bringt dies generalisierend zum Ausdruck,
wenn er sagt:

»Toutes ces doctrines s’inspirent d’un esprit fonciérement réaliste, appropriaux
besoins du monde et aux conditions de la vie sociale, libre de toute disposition
monacale ou de toute tendance ascétique.«

(GS II: 318)

Mit seinem Artikel iber den christlichen Einfluff im religiosen Denken
des Islams macht Goldziher erneut deutlich, wie sehr die subtilsten
Auseinandersetzungen in der Entwicklung der religiésen Glaubensleh-
ren der Weltreligionen Christentum, Judentum und Islam fur die Posi-
tionsbestimmung des Ubergangs zur Moderne, des Ubergangs zum
okzidentalen Rationalismus von Bedeutung sind. Goldziher geht es
darum aufzuzeigen, wie grof} die Toleranz der islamischen Glaubens-
lehre gegeniiber den vielfiltigen Erscheinungsformen des praktischen
Alltagslebens der Glaubigen gewesen ist. Daf} diese Toleranz in einem
modernistischen, christlich-abendlindisch geprigten Interpretations-
schema vor allem als ein unterentwickelter Barbarismus erscheinen
mag, kann man Goldziher selbst nicht anhingen. Er war sensibel ge-
nug, in all seinen universalistischen Auslegungen der islamischen Reli-
gion bereits im Ansatz solchen modernistisch einseitigen Interpreta-
tionsstrangen entgegenzuwirken.

Ignaz Goldziher ist eine Personlichkeit, die auflerordentlich unge-
eignet ist, in den Geruch des praktischen Komplizentums mit Koloni-
alismus und Imperialismus gesetzt zu werden. Auch solche an den
Haaren herbeigezogenen und aus dem Kontext herausgerissenen Fest-
stellungen, Goldziher habe zwar einer gewissen Sympathie fiir die is-
lamische Religion nicht entbehrt, jedoch zusammen mit anderen Ori-
entalisten den Koran lediglich als ein Buch Mohammeds aufgefaft und
andere »statements that are distinctly offensive to Muslims« gemacht,
entbehren sowohl jeglichen Feingefiihls fiir die historischen Rahmen-
bedingungen der erwachenden Islamwissenschaft als auch fur die zivi-
lisatorische Ausgangslage, die der Zeitgeist des ausgehenden 19. Jahr-
hunderts in der Begriindung der modernen Kultur als derjenigen des
abendlindischen Nationalismus hat (Fluehr-Lobban 1987, App. 1).
Man darf deshalb auch solch generalisierende Behauptungen zuriick-
weisen, wie sie etwa Edward Said anbringt.

227

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

»Yet Ignaz Goldziher’s appreciation of Islam’s tolerance towards other reli-
gions was undercut by his dislike of Mohammed’s anthropomorphismus and

Islam’s to exterior theology and jurisprudence.«
(Said 1978: 209)

Das zentrale Thema der Goldziherschen Studien ber den Islam liegt
dort, wo dieser selbst einen volligen Bruch mit der mythologischen
Vergangenheit eingeht. Es geht Goldziher darum herauszuarbeiten,
wie der Islam einem Prozef der fortschreitenden Formulierung seines
Glaubens- und Rechtssystems durch ein sich hoher entwickelndes re-
ligioses Bewufitsein unterliegt. Dies ist ein zentraler thematischer
Schwerpunkt der Weberschen Religionssoziologie. Es ist der Prozef§
der graduellen Ausformung, der auch das Thema von Goldzihers Stu-
dien ausmacht. Es geht ihm dabei um die fortdauernde Spannung zwi-
schen heidnischer Umgebung und Sophistikation der religiosen Lehre,
denen der Islam unterlag. Goldzihers Verstindnis der weiteren dog-
matischen und religiosen Rechtsentwicklung ist von der Einsicht ge-
pragt, daf$ diese religiosen Lehren historischen Gesetzen und Entwick-
lungen unterliegen und durch die innere Logik historischen Bewufit-
seins sich wandeln. Man darf heute mit Recht sagen, daf§ gerade die in-
neren Spannungen, die Goldziher im Zusammenhang der religiosen
und der historischen Entwicklung aufspiirte, zu einer bis heute uner-
reichten orientalistischen Wissenschaft fiihrten, daf§ sie ein Wissen
uber den Islam produzierten, das von muslimischen wie von christli-
chen Gelehrten gleichermafien Anerkennung verdient.

III

Webers universalgeschichtlicher Vergleich der Weltreligionen steht
ganz unter dem in der Vorbemerkung zur »Protestantischen Ethik«
(RS I: 1-16) formulierten Postulat, nach dem die Einzigartigkeit, die
ausgezeichnete Stellung der Moderne, die ja selbst erst universell gtilti-
ge Mafistibe gesetzt hat, in ihren historischen Voraussetzungen zu un-
tersuchen ist. Folglich ist auch das Problem der Differenz zwischen
ostlichen und westlichen Kulturen lediglich unter dem Gesichtspunkt
»des welterschiitternden Prozesses der Rationalisierung zu untersu-
chen« (Robertson 1982: 8). Damit ist den orientalischen Religionen
nicht grundsitzlich jede Tendenz zur Rationalisierung abgesprochen.

228

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Doch nur der asketische Protestantismus hat die praktische Rationali-
sierung aller Lebensbereiche in einer Weise vollzogen, die von univer-
seller Gultigkeit zeugt. Wie die Islamwissenschaft Ignaz Goldzihers
setzt auch die Webersche Religionssoziologie zwei Maf3stibe, mit de-
nen unterschiedliche Stufen der lebenspraktischen Systematisierungen,
die Religionen hervorrufen, vergleichbar werden: 1. der Grad der
Uberwindung der Magie, 2. der Grad der Systematisierung und Ver-
einheitlichung des Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch und der
dadurch bewirkten moralischen Einstellung zur Welt. Die zuerst von
den Religionen bewirkte »Entzauberung der Welt« gipfelt im Prote-
stantismus in der konsequenten Verteufelung alles Magischen, wih-
rend die Religion als letztlich wertvoll nur noch das praktisch-rationa-
le Handeln anerkennt, »das sich in Gottes Gebot, aus der gottgeheilig-
ten Gesinnung heraus« (RS I: 513) rechtfertigt. Mit der »Entzauberung
der Welt« muf} ein neues Verhiltnis zu den praktischen Dingen gebo-
ren werden, ein »Weltbild«, in dem die psychologischen und pragmati-
schen Zusammenhinge zur Bedeutung gelangen und damit zugleich
auch die auf die menschliche Antriebsstruktur als Ganzes wirkenden
Anreize fur praktisches Handeln (Schluchter 1976: 261).

Im »Weltbild« der puritanistischen Ethik sieht Weber ein patheti-
sches Spannungsverhiltnis entstehen, stirker ausgeprigt als bei allen
anderen Religionen, ein Bild der Welt, in dem die rational ethischen
Forderungen in threm Spannungsverhiltnis zu den Irrationalititen der
praktischen Welt sich zu bewihren haben (RS I: 513). Am Beispiel des
Konfuzianismus macht Weber deutlich, daff der in dieser Religion ge-
pragte Intellektualismus sowohl auf ein Minimum der religiosen Ent-
wertung als auch auf jede praktische Ablehnung der Welt verzichtete.
Wihrend die ethischen Konzeptionen des Puritanismus und Prote-
stantismus die religiose und ethische Entwertung dieser Welt betrie-
ben, haben sie doch andererseits in der radikalen Konzentration auf
gottgewollte Zwecke einen riicksichtslosen praktischen Rationalismus
hervorgebracht. Dieseristnach Weberauch Grundlage fiir eine methodi-
sche Konzeption, etwa der Betriebsfithrung. Er pflegt den Abscheu
gegen illegale politische, koloniale und auf Menschengunst beruhende
Monopolisierungen; ja im Gegensatz dazu bringt er eine niichterne,
strenge Legalitit und eine gebandigte rationale Energie des Alltagsle-
bens hervor. Mit der religiosen Entwertung der Welt entstanden im
christlichen Weltbild ethische Konzeptionen, die jenen Geist des Be-

229

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

rufsmenschentums begriindeten, der auf eine praktische Bejahung der
Welt im Sinne einer religios systematisierten und rationalisierten, auf
Zweckmifigkeit und religios begriindeter Arbeitswilligkeit beruhen-
den Weltbeherrschung zielte. Dagegen wendet Weber den Begriff der
»Weltverneinung«, begriindet in verschiedenen Stufen und Richtungen
religioser Weltablehnung, als den eigentlichen »Nihilismus« allein auf
die »indische Religiositit« an. Da Weber im wesentlichen nach den
»innerlich konsequentesten Formen eines aus festgegebenen Voraus-
setzungen ableitbaren praktischen Verhaltens« (RS I: 337) sucht, wur-
de auch die Haltung der religiosen Weltablehnung nur unter diesem
Gesichtspunkt behandelt. Die Weltflucht begriindet sich als gottge-
wolltes Handeln, als ein Handeln, das sich des Heilsbesitzes bewuf3t
ist und auf die Verwirklichung desselben dringt. Dem steht der kon-
templative Heilsbesitz der Mystik gegentiber, der nicht eigentliches
Handeln begriinden will, sondern nur irrationalen und auflerweltli-
chen Heilserfahrungswert. Damit treten innerweltliche Askese, die
sich durch Handeln bewihrt, und mystische Askese, nimlich Heils-
suche, die sich in Schweigen hullt, damit Gott sprechen kann, in einen
idealtypischen Gegensatz zueinander.

Vollig atypisch und in den hier aufgezeichneten Widerspruch der
Idealtypen nicht einzufiigen ist der Islam, der in seiner Frithform die
Askese direkt verwirft und auch in der Auspriagung der »Derwisch-
Religiositit ganz anderen (mystisch-ekstatischen) Quellen entstammt
als der Beziehung zum tiberweltlichen Schopfergott« (RS 1: 538). Die-
se mystisch-ekstatischen Quellen der islamischen Mystik stehen je-
doch, wie Weber betont, der okzidentalen Askese auch ihrem inneren
Wesen nach vollig fern. Damit gerinnt der Islam und die von ihm her-
vorgebrachte religiose Ethik insgesamt zu einem sich insofern ver-
fliichtigenden »Weltbild« als dieses fiir die universalgeschichtliche Per-
spektive Webers idealtypisch belanglos bleibt. Es entsteht das Bild,
daf} die ekstatisch-mystischen Quellen auch in der Zeit des spiten Is-
lams einer rationalen Systematisierung der Lebensfithrung entgegen-
standen. Sofern Lebensreglementierung auftritt, so bleibt diese — in der
Weberschen Perspektive — von der islamischen Glaubensmethodik und
der durch sie vermittelten Heilserwartung insofern getrennt als mit ih-
nen das Streben nach praktischen »Heilsglitern« nicht geweckt werden
kann.

Weber streitet der religiosen Idee des neuen Islams die Kraft der le-

230

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

benspraktisch wirksam werdenden Innerlichkeit ab. Der Islam tritt aus
der Dialektik des puritanischen Doppelgesichts heraus, das da heifit:
»Weltablehnung einerseits, Weltbeherrschung kraft der dadurch er-
langten magischen Krifte andererseits« (RS 1: 540).

Es ist hier eben auch vor allem die sufistische Gottesliebe, in der je-
ne »spezifisch anti-rationale innere Haltung ... einer Religion des
schrankenlosen Gottvertrauens, welche zuweilen bis zu akosmistischer
Indifferenz gegen verstandesmiflig praktische Erwigungen« fiihre,
wirksam wird (W. u. G.: 343, 345).

Rationalismus bedarf nicht nur der Innerlichkeit, sondern auch der
Diesseitigkeit. Aber »religiose Ethik greift ... in die Sphire der sozia-
len Ordnung sehr verschieden tief ein« (W. u. G.: 349), und wenn die
Doppelgesichtigkeit dieser magischen und schicksalhaften Verbindung
zwischen Innen- und Auflenherrschaft nicht gegeben ist, fehlen die
habituellen, die personlichen, die inneren Voraussetzungen zu gesell-
schaftlicher Rationalisierung. Vornehmlich unter diesem Gesichts-
punkt bleiben die hervorragendsten Vertreter der Priadestinationslehre,
Calvin und Mohammed, der Puritanismus und der Islam, unmittelbar
vergleichbar. Unter diesem Gesichtspunkt der Auflenweltbeherr-
schung sind plotzlich die islamische Kriegerethik und der ethische Ri-
gorismus sowie die rationale Lebensmethodik der Puritanisten ver-
gleichbar: »Disziplin und Glaubenskriege waren die Quelle der Un-
iiberwindlichkeit der islamischen, ebenso wie der Cromwellschen Ka-
vallerie, innerweltliche Askese und disziplinierte Heilssuche im gott-
gewollten Beruf die Quelle der Erwerbswirtschaft bei den Puritanern«
(W. u. G.: 346f.). Die islamische »Pridestinationslehre« kannte eben,
wie Weber sich ausdriickt, jenes doppelte Dekret nicht, das das Auflen
mit dem Innen verbindet. Sie kannte nicht »die Pridestination zur
Holle«, ebensowenig, wie sie »die Determination des religiosen Jen-
seitsschicksals des Einzelnen« voll entwickelte. Dann bleiben ihr »die
rationalen Elemente des >Weltregiments< weitgehend fremd« (W. u. G.:
347).

»Daher entfaltete die Pridestination im Islam ihre Macht stets erneut in den
Glaubenskimpfen, wie noch in denen des Mahdi, biifite sie dagegen mit jeder
>Verbiirgerlichung« des Islams ein, weil sie keine inneralltdgliche Lebensme-
thodik stiftete wie im Puritanismus, wo die Pradestination gerade das Jenseits-

schicksal betraf und also die >certitudo salutis< gerade an der inneralltiglichen

231

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Tugendbewihrung hin, daher allein mit der Verbiirgerlichung der Religiositat
Calvins ihre Bedeutung gegeniiber dessen eigenen urspriinglichen Anschauun-
gen stieg.«

(W.u. G.: 347)

Wihrend die puritanische Innerlichkeit auf das »Jenseitsschicksal« ge-
richtet bleibt, deutet Weber an, wie etwa in der Omaijaden-Zeit der
islamische Pridestinationsglaube einer »Wendung zur Determination
konkreter Weltvorginge« unterliegt und damit den »ethisch-rationalen
Charakter« einer Pridestinationslehre tendenziell verliert (ibid.). Das
dabei bereits von Goldziher oft hervorgehobene politische Opportuni-
titsdenken Mohammeds spielt auch bei Weber eine zentrale Rolle.
Man fihlt sich an Verteufelungen des frithen Romantikers Schlegel
erinnert, wenn dem Islam generell die innere Erlosungskraft abgespro-
chen wird:

»Der Begriff der >Erlosung« im ethischen Sinn des Wortes ist ihm direkt fremd.
Sein Gott ist ein unbegrenzt machtvoller, aber auch ein gnidiger Herr, und
seinen Geboten zu entsprechen, geht durchaus nicht tiber Menschenkraft. Die
Beseitigung der Privatfehde im Interesse der Stoflkraft nach auflen, der Regu-
lierung des legitimen Geschlechtsverkehrs im streng patriarchalischen Sinn und
die Verponung aller illegitimen Formen (infolge des Fortbestandes des Kon-
kubinats mit Sklavinnen und der Leichtigkeit der Scheidung faktisch eine aus-
gepragte sexuelle Privilegierung der Begiiterten), die Verponung des >Wuchers«
sowie die Abgaben fir den Krieg und die Unterstiitzung Verarmter waren
Mafiregeln wesentlich politischen Charakters.«

(W.u. G.: 375)

Es ist eben vor allem die Vorstellung der Stindenlosigkeit dieser Reli-
gion und ihres Propheten, die das Islambild Webers bestimmt:

»Die Selbstverstindlichkeit der Sklaverei und der Hérigkeit, die Polygamie
und die Art der Frauenverachtung und -domestikation, der vorwiegend ritua-
listische Charakter religiéser Pflichten, verbunden mit grofler Einfachheit der
hierher gehorenden Anspriiche und noch grofierer Bescheidenheit in den ethi-
schen Anforderungen sind ebensoviele Merkmale spezifisch stindischen feuda-
len Geistes.«

(W.u. G.: 375)

232

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Und so wie das »Eindringen des Heiligenkults und schlief}lich der Ma-
gie« von eigentlicher Lebensmethodik abfiithrt (W. u. G.: 376), so nutzt
Weber an anderer Stelle zugleich auch die islamwissenschaftlichen
Diskussionen Alois Sprengers und Ignaz Goldzihers etwa tiber die
Verponung schriftlicher Tradition und die moglicherweise damit ver-
bundene Willkiirlichkeit und mangelnde Einheitlichkeit der Uberliefe-
rung (Goldziher, Muh. Stud. IIT; Sprenger 1856-57) zu dem Hinweis,
daff dem Islam weitgehend der »Anstaltscharakter der religiésen Ge-
meinschaft« fehle (W. u. G.: 4591.). Hier wird also angedeutet — und
wie spiter in den Studien zur Rechts-, Wirtschafts- und Stadtentwick-
lung im Islam stirker ausgearbeitet —, daf} nicht nur innere Bedingun-
gen der Glaubenslehre, sondern auch duflere Faktoren der glaubens-
gemeinschaftlichen und sozialen Organisation Grundelemente der ra-
tionalistischen Entwicklung sein konnen. Dabei geht Weber dann al-
lerdings die Doppelperspektive verloren, die er fir seine verstehende
Soziologie, insbesondere in der Protestantischen Ethik, entwickelt hat-
te: Fiir den Islam treten die duferen Bedingungen stirker in den Vor-
dergrund (Turner 1974). Unsere Uberlegungen beschrinken sich auf
Webers soziologische Interpretationen der »Erlosungsethik« des Is-
lams. Hier zeichnet das Webersche Islambild Konturen eines islami-
schen Monotheismus, der sich nicht in eine diesseits gerichtete asketi-
sche Religion transformierte. Die ihn tragende Schicht der Kriegerka-
ste konnte nur eine duflerliche, unmittelbare Form der Weltbeherr-
schung entwickeln. Die religiose Botschaft des Islams glich sich zu-
nehmend einer Reihe von Werten an, die lediglich auf die weltlichen
Bedirfnisse dieser Kriegerschicht ausgerichtet war. Das Erlosungs-
moment des Islams war in die weltliche Frage nach der Eroberung von
Land und Territorium umgesetzt worden. Und in der Phase der Ver-
teidigung des Eroberten entwickelte sich der Islam zu einer Religion
der universellen Vereinigung, zu einer Religion der Behaglichkeit und
des Sich-Einrichtens in der Welt, zu einer Religion des Bewahrens,
nicht zu einer Religion des Bedrohens bestehender Institutionen, des
Ubergangs, des Wandels.

Die rigide und unbestechliche Form des mechanischen Monotheis-
mus wurde schliefflich vom Sufismus aufgeweicht und den emotiona-
len und orgiastischen Bediirfnissen des Volkes angepafit. Wihrend die
Kriegerkaste den Islam zu einer Ausformung ihrer kriegerischen Ethik
benutzte, wurde der Islam unter dem Einfluff des Sufismus fiir die

233

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Massen des Volkes zu einer Religion der mystischen Flucht. Gerade
darin sah Weber den Beweis, daf} der Islam keine Ethik entwickelt ha-
be, die sich mit dem Aufkommen des rationalen Kapitalismus als
kompatibel erwies.

Dartiber hinaus hat der Islam keine unabhingige Priesterschaft her-
vorgebracht. Es fehlt ihm die Institution der Kirche, es fehlt ihm der
Anstaltscharakter, den eine Religion braucht, um in einem organisato-
rischen Sinne Grundlagen gesellschaftlicher Rationalisierung zu schaf-
fen. Goldziher hat darauf hingewiesen, daf§ das gute Gliick den Ego-
ismus der arabischen Krieger befliigelt habe, daf es ihr Selbstvertrauen
bestirkt habe und daf§ es schliefllich wenig darauf angelegt war, sie zu
tiefen religiosen Gefiihlen zu bewegen (MS I: 13).

Damit ist in wenigen Worten angezeigt, was man als eine Form kul-
tureller Resistenz der beduinischen Araber gegen die zivilisatorischen
Anstrengungen, aber auch Kolonialisierungen der neuen Religion be-
zeichnen kann. Goldziher war sich bewuflt, daff es Mohammed gelang,
den beduinischen Lebensstil innerhalb der islamischen Religion zu
reinigen und zu heiligen und damit als affirmatives Kulturmuster in-
nerhalb der islamischen Zivilisation fortzufithren. Mohammed befolg-
te das Prinzip des »la din illa bi muruwwa« (keine Religion ohne bedu-
inische Tugend). Diese ungebremste kulturaffirmative Kontinuitit des
arabischen Heidentums innerhalb der Religion des Islams ist das ei-
gentliche Anathema zu einer modernen Zivilisationstheorie und daher
in der Konstruktionsphase des okzidentalen Rationalismus und der
modernen Kultur das grundlegende und unterscheidende Klassifika-
tionsmerkmal, mit dem am Beispiel der islamischen Geschichte ope-
riert wird. Abgekiirzt lautet es wie folgt: Der Islam war von einer be-
duinischen Stammeskultur und ihren Traditionen beherrscht. In der
Aufnahme dieser Traditionen blieb er barbarisch, wild und heidnisch.
Der Islam reintegrierte Kulturtraditionen der Antike, des Judentums
und des Christentums, und nur insofern ihm diese Reintegration ge-
lang, entwickelte er sich zu einer eigenstindigen zivilisatorischen
Macht. Aber diese Form der Klassifikation bedeutete natiirlich in ihrer
komplementiren Umwendung: Der Islam bestitigte die Identitit und
Authentizitit der arabischen Stammeskultur und damit das Arabertum
und auch die Kriegerethiken des Beduinentums, die den eigentlichen
Enthusiasmus begriindeten, mit dem das neue religiose Denken durch
die mit dem Schwert erzwungenen Eroberungen in die mediterranen

234

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Hochkulturen hineingetragen wurde. Und erst durch die Wiederer-
richtung zivilisatorischer Michte, gewissermafien als Fremdkorper im
neuen enthusiastisch-islamischen Arabertum, durch Ubernahme und
Routinisierung von Strukturen und Formen der Herrschaft altorienta-
lischer Kulturen entstehen auch die Elemente der spiteren Dekadenz
des islamischen Reiches. In der Strukturierung des Verhaltnisses von —
um Schlegels Wort aufzugreifen — »natiirlicher Religion« der Araber
und altorientalischem Despotismus liegt fiir die deutsche Kulturge-
schichte der Schliissel zum Niedergang der islamischen Zivilisation. Es
war gerade C.H. Becker, der spitere preuflische Kulturminister, der
Islampolitiker (Schulze 1982; Heine 1984; vgl. auch van Ess 1980: 27-
34 und 471), der diese beiden Perspektiven kombinierte und sozusagen
zu einem vollstindigen Bild vereinigte und unter der Vorstellung einer
»islamischen Weltanschauung« propagierte (Becker 1924: 40-53).
Weber hat dies aufgegriffen und als Kulturbild iibernommen.

Iv

Goldziher und Weber pochen auf die Besonderheit und Einzigartig-
keit der in der islamischen Glaubenslehre angelegten und sich religios
begriindenden Haltung zur Welt. Beide, der Orientalist und der Sozio-
loge, bestitigen den im Prinzip offenen Charakter dieser Glaubensleh-
re: Ergebnis des historischen Wachstums und der Auseinandersetzung
mit vorgefundenen philosophischen und religiosen Weltbildern. Beide
erkennen auch das Paradox der islamischen Religionsgeschichte, nim-
lich dafl als Gegenpol dieser Offenheit eine orthodoxe Gelehrten-
schicht skripturalistisch, textifiziert und ritualistisch einen Kanon
verwaltet, der als weitgehend ideelles System mit der Lebens- und Re-
ligionspraxis lokaler Gemeinschaften nichts zu tun hatte, ja harmoni-
sierend und tolerierend tiber diese gestiilpt wurde (vgl. Simon 1986:
153). Beide waren in ihren Betrachtungen des Islams von der Frage ge-
leitet, welche spezifischen inneren und dufleren Konturen der Rationa-
lisierung durch die islamische Form der religiosen »Entzauberung« der
Welt hervorgebracht wurden.

Der eine, Goldziher, obwohl ganz in den Zeichen der Zeit denkend,
orientiert sein Interesse am Detail der Quelle, am Kulturunterschied
des in der Quelle zutage tretenden Phinomens. IThm, dem Orientali-
sten, gerinnt in der versdhnenden Betrachtung des Toleranz- und

235

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Wertgebarens der orthodoxen Gelehrtenexistenz der Islam — fast
mochte man sagen — zu einer alternativen Lebensform der Moderne.
Der andere, Weber, die Grenzen des philosophischen und religions-
wissenschaftlichen Fachverstands tiberschreitend, scheint — aus unter-
schiedlichen fachlichen Wissensbestinden schopfend — thematisch ein-
gefangen von den weltanschaulichen Anforderungen seiner Zeit und
bleibt sich des Widerstreits der Kulturen in der Moderne bewufit.
Dem Kultursoziologen Weber — Wertfreiheit postulierend und selbst
um den Erhalt letzter Werte ringend (vgl. Stauth 1990b) — bleibt der
innere Kampf der islamischen Orthodoxie um den Erhalt der religio-
sen Weltsicht und die Losungen, die sie findet, fremd. Er sieht die in-
neren Voraussetzungen fiir eine rationalistische Burokratie im Islam
nicht gegeben. Wie sehr er auch im »stihlernen Gehiuse« des okziden-
talen Rationalismus den Sinn fiir die letzten Werte bedroht sieht, kann
er doch der islamischen Losung der auflerweltlichen Wertbestimmung
der Lebenspraxis keinen Gefallen abringen. Fiir Weber ist der Islam
Antithese zur modernen Lebensweise.

Die Weber-Forschung zum Islam hat sich, ausgehend von Rodin-
sons Zurtickweisung der Protestantismusthese (1968), zu stark auf die
Bestatigung oder Entkriftung einzelner Konturen des Weberschen Is-
lambildes beschrinkt (vgl. Turner 1974, 1978; Schluchter 1987b). In Ti-
bis Ansitzen zu einer aktuellen Soziologie des Islams setzt sich das
Webersche Koordinatensystem implizit fort. Der Islam erscheint als
eine in der Moderne revitalisierte »vorindustrielle« Kultur, die im
Kontext der innergesellschaftlichen und der globalen Spannungen
durch Rickstindigkeit und Unterentwicklung neue gesellschaftliche
Funktionen tibernimmt. Im Fundamentalismus dringen sich diese
Funktionen jedoch als eine fatale »Politisierung des Sakralen« (Tibi
1985: 1571f.) auf: Der Islam verschirft die in der Gesellschaft angeleg-
te mangelnde funktionale Differenzierung (Tibi 1981, 1985). Tibi pla-
diert fiir »Anderungen an dem islamischen kulturellen System« (Tibi
1985: 242).

Mit der Verdammung des Weberschen »Eurozentrismus« gerieten
auch die deutschen Islamwissenschaftler, auf die sich Weber stiitzte,
ins Feuer der Kritik. Die Aktualitit Goldzihers liegt m. E. darin, daf§
thm dieser Vorwurf des Eurozentrismus guten Gewissens nicht ge-
macht werden kann. Goldziher, im Gegensatz zu Becker und Weber,
hielt seine Studien aus dem Streit heraus, den die Islampolitik etwa seit

236

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

der Debatte zwischen Afghani und Renan tiber die Kulturwerte der
Moderne vom Zaun zu brechen begann. Das Bild von der intellektuel-
len Kraft und der universalistischen Toleranz, das Goldziher vom frii-
hen Islam und der sich formierenden Orthodoxie zu zeichnen in der
Lage war, geriet erst in der Weberschen Umdeutung zum Anathema
der Moderne und in der islampolitischen Beschworung frithfundamen-
talistischer Tendenzen im Islam neuerdings in den Hintergrund reli-
gionssoziologischer Betrachtung (vgl. z.B. Freund 1987 und Peters
1987). Goldziher war der einzige der klassischen Islamwissenschaftler,
dem bewuflt blieb, dafl die islamische Kultur nicht unter dem Ge-
sichtspunkt der Departmentalisiening von Glaubensdoktrin, Theolo-
gie, Recht und profanen Wissenschaften zu stellen ist. Thm war gerade
die ungeheure Integrationskraft ein Ritsel, die der Islam gegeniiber
allen Phanomenen des praktischen und geistigen Lebens auszuiiben in
der Lage war. Mit solchen Affirmationen des Ichs in der Welt, mit der
kulturellen Verschonung alles Ungebandigten, »Niederen, die der Is-
lam scheinbar problemlos leistete, konnte andererseits der modern, der
soziologisch denkende Weber, dem gerade das Spannungsverhiltnis
zwischen Individuum und Gesellschaft ein unldsbares schien, wenig
anfangen.

Abgekiirzt zitierte Schriften
Nachfolgend sind die Abkiirzungen erliutert, mit denen die Schriften

Goldzihers, Nietzsches und Webers zitiert worden sind. Die ausfiihr-
lichen Angaben befinden sich im Gesamtliteraturverzeichnis.

Goldziher:

B Goldziher (1985)

GS Goldziher (1967-74)
MS Goldziher (1967-1971)
Muh. Stud.  Goldziher (1888-1890)
TB Goldziher (1978)

237

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Nietzsche:

KA

Weber:
RS

W. u. G.
WL

Nietzsche (1980)

Weber (1947)
Weber (1980)
Weber (1968)

238

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen zur Soziologie des Islams

I

Die fachsoziologische Analyse des Islams setzt mit dem Werk Max
Webers ein, mit der Religions- und Rechtssoziologie (Weber 1980:
446ff., 4741f.). Weber identifizierte zwei grundsitzliche Unterschiede
gegeniiber dem Christentum: erstens den Mangel an einer Ethik der
innerweltlichen Askese und zweitens die religiose Stiitzung patrimo-
nialer Pfriinden-Verhiltnisse, die die Entstehung des Privateigentums
und eines birgerlichen Rechtsstaats verhindern. In beiden Bedingun-
gen sicht Weber auch den Grund der Abwesenheit kapitalistischer
Wachstumsbedingungen.

Was man herkdmmlicherweise »Soziologie des Islams« genannt hat,
sind Studien und theoretische Beitrige, die sich auf die Bestitigung
oder die Zuriickweisung dieser beiden Thesen Max Webers beschrin-
ken und damit im Dualismus und Komparativismus des Modernisie-
rungsdenkens verhaftet bleiben (Rodinson 1971; Zubaida 1972; Turner
1974; Schluchter 1987).!

In Frankreich und in der angelsichsischen Welt sind jedoch — oft
parallel hierzu — schon frith auch Studien entstanden, die davon ausge-
hen, daf§ der Islam selbst eine besondere Gesellschaftslehre beinhalte
(Roberts 1990; Charnay 1977).2 Auch konnte gezeigt werden, daf} die
sozialen Gebote des Koran und der kanonischen Texte in den zeitli-
chen und riumlichen Dimensionen der Ausbreitung des Islams zu ei-
ner Vielfalt sozialer und politischer Praxis gefiihrt haben (Geertz
1971).

Ein weiteres Gebiet stellt die soziologische Beschaftigung mit isla-
mischen Sektenbewegungen dar’ und spiter — und im Zusammenhang
damit — die Analyse der islamischen politischen Bewegungen der
1970er und 1980er Jahre. Es lassen sich hier zwei Hauptrichtungen be-
stimmen: erstens die Bedeutung des islamischen Idioms als emanzipa-
tive, kulturelle Selbstbestimmung gegen Fremdherrschaft, westlichen
Kolonialismus und den Einfluf der Moderne (z.B. Enayat 1982).
Zweitens die retrospektive Wiederentdeckung der islamischen Sym-
bolwelten (z.B. Gilsenan 1982) durch einzelne soziale Gruppen
(‘Ulama, Handler, Zinfte etc.), die sich zu jenen Prozessen der Siku-
larisierung und Modernisierung, die den post-kolonialen Prozef§ der

239

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Nationwerdung begleiten, in einen Gegensatz gesetzt sehen (z.B. Eik-
kelman 1976).

Diese unterschiedlichen Ansitze soziologischer Betrachtung des
Islams iibersetzten nur die Varianten des Bildes der traditionalen isla-
mischen Kultur in den wissenschaftlichen Diskurs der Moderne.* Ich
lege an diesen Stelle Wert darauf, dieser Feststellung die Beobachtung
hinzuzufiigen, dafl der wissenschaftliche Objektivismus, der sich an
der Vielfalt dessen reibt, was er als Wesen und Struktur des Islams zu
bestimmen versucht, mit den Bewegungen der Politisierung des Islams
und dem Entstehen eines modernistischen islamischen Selbstbegriffs
zeitlich zusammenfallt (vgl. Stauth 1996: 17-42). Doch ist der intrinsi-
sche Zusammenhang zwischen wissenschaftlicher Bestimmung von
Wesen und Struktur des Islams und dem modernen Kampf um kultu-
relle Anerkennung des Islams noch kaum Gegenstand wissenschaftli-
cher Forschung.”

Robert Bellah, der Doyen der amerikanischen Religionssoziologie,
beschreibt das Wiedererstarken der »traditionalen Religionen« als Pro-
blem des modernen Wandels sozialer Ordnung. Er stellt noch 1978
fest: » Aus der Sicht der traditionalen Religionen kultiviert die moder-
ne Ideologie mit ihrer Suche nach materieller Erlésung nur Motive wie
Geiz, Neid und Herrschsucht, die am stirksten die Moglichkeit geisti-
ger Erfillung verhindern« (Bellah 1978: 148).

Die herkommliche Religionssoziologie bleibt im dichotomischen
Evolutionismus der Modernisierungstheorien befangen. Macht man
sich, wie es Colonna (1995) tut, die Religionssoziologie selbst zum
Gegenstand, so zeigt sich aber ein ginzlich neues Bild, das nicht mehr
durch den Gegensatz von Vormoderne und Moderne, sondern durch
variierende Stufen der Inklusion des Islams als nicht-westliche Kultur
in den Diskurs der Moderne gekennzeichnet ist.* Die Konflikte und
Widerspriiche sind damit jedoch weder auf lebenspraktischer Ebene,
noch in Hinsicht auf die soziologische Theorie einfacher geworden.
Die Frage, die sich fiir die heutige Soziologie des Islams am dringend-
sten stellt, lautet: Was passiert mit der »traditionalen Religion« gerade
auch in nicht-westlichen Gesellschaften, wenn sie zur modernen Reli-
gion geworden ist. Was wird aus traditionaler Religion, wenn sie mo-
derne Ideologie ersetzt, ja wenn sie in der gesellschaftlichen Funktion
moderner Ideologie wirkt? Lassen Sie mich an diese Frage in der gebo-
tenen Kiirze ein paar vorliufige Uberlegungen anschliefSen.

240

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

II

»Soziologie« heiflt die Lehre von der Gesellschaft oder vom Gesell-
schaftlichen. Sie erwuchs aus der Erkenntnis, daf} unterschiedliche
Ideen, Gottes- oder Naturvorstellungen sich auf die Formen des Zu-
sammenlebens der Menschen untereinander auswirken.

Sie entstand als eine Modewissenschaft in Frankreich, wo sie das gei-
stige Leben seit der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts beherrschte
und im Grunde bis heute noch stark beherrscht. In Frankreich gab es
dementsprechend auch seit 1885 an der Ecole des Hautes Etudes einen
Lehrstuhl fir Islamwissenschaften und seit 1902 am College de France
ein Ordinariat fiir islamische Soziologie (vgl. Fuck 1955: 269). In
Deutschland bemiihte sich Martin Hartmann mit durchaus skurrilen
Vorstellungen iiber das Soziologische und im Grunde nur mit termi-
nologischen Entlehnungen, die Sache der Soziologie in die Islamwis-
senschaft einzufithren. Vergeblich, wie wir wissen. Und doch wire es
verfritht zu sagen, die »Islamwissenschaft« des 19. und beginnenden
20. Jahrhunderts habe mit Soziologie nichts zu tun, habe nichts zu tun
mit dem Einbau vormoderner Religion in den kulturiibergreifenden
Diskurs der Moderne. Es sind vielmehr durchaus Bereiche zu identifi-
zieren, die ein enges Beriihrungsfeld zwischen Islamwissenschaft und
Soziologie umschreiben. Sie stehen heute wie damals im Zeichen der
modernen »Riickkehr zur Religion« und der Wiederentdeckung des
Orients als des Kulturraums der Geburt der Weltreligionen.

Die »groflen« Islamwissenschaftler machten sich noch insgeheim
tber die »Soziologie« eines Martin Hartmann lustig. N6ldeke, Snouck
Hurgronje, C.H. Becker belichelten seinen »proletarischen« Geist und
den gewifl von Simmel ibernommenen Begriff der »Gesellung«, in den
sich Hartmann verliebt hatte. Stellvertretend fiir die vielen Auslassun-
gen iber Hartmann hier nur ein Zitat aus einem Brief von Noldeke an
Goldziher vom 7.2.1915:

»Die Thesen Caetanis und Lammens werden durch ziigellose Adepten ins un-
geheuerliche tibertrieben. Es kommt so weit, dafl fiir die Entstehung des Islams

Muhammed als ganz zufillige Nebenfigur und als hauptsichlichster Entste-
hungsgrund die Getreidepreise in Mekka betrachtet werden. Martin Hartmann

241

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

ist im Stande, auch diese Behauptung stilistisch auszuformen. Nahe ist er
dran.«
(zit. in Simon 1986: 375)

Die deutschsprachigen, in Deutschland geschulten und dem Rationa-
lismus und Humanismus der deutschen Aufklirung verpflichteten Be-
griinder der Islamwissenschaft hatten sich lingst dariiber verstindigt,
dafl und wie Islamwissenschaft soziologisch zu sein hitte. Sie beneide-
ten zwar Lammens und Caetani, denen es gelungen war, mit einer ma-
terialistischen Soziologie auch fiir Historiker neues Licht in die islami-
sche Frithgeschichte zu bringen. Néldeke, Goldziher, Wellhausen und
Becker entwickelten dagegen ein inneres, begreifendes, kulturiibergrei-
fend ausfiihlendes, auf die Psychologie des Propheten gerichtetes Ver-
stindnis der sozialen Konstruktionen des Islams.” Sie blieben dabei
auflerlich »im Fach«, dem kritischen Rationalismus und der vorherr-
schenden »politischen Philologie«® verpflichtet. Erst nach der Nie-
derlage von 1918 legte Becker ein offenes Bekenntnis zur Soziologie
ab. Im Grunde muff man ithm, dem Islamwissenschaftler, der dann als
Bildungsreformer einer sozialdemokratischen Regierung einen sprich-
wortlich Humboldtschen Humanismus pflegte, fiir die Institutionali-
sierung des Faches Soziologie an den deutschen Universititen dankbar
sein.”

Lange bevor Becker seinen berithmten Aufsatz »Der Islam als Pro-
blem« (1910)"° veroffentlichte, erschien in der Vosschen Zeitung ein
Beitrag von Lou Andreas-Salomé (die damals in religionswissenschaft-
lichen Dingen journalistisch dilettierte, die Wunderfrau oder das weib-
liche enfant terrible des deutschen Geisteslebens der Jahrhundertwen-
de) unter dem Titel: »Das Problem des Islams« (1894a, 1894b). Man
muf sicherlich den Bogen der Vernetzungen nicht zu weit spannen.
Tatsache ist aber, daff im Jahre 1894 Lou Andreas-Salomés Nietz-
sche-Buch erscheint (1894¢)"!, dal Max Weber in diesem Jahr mit der
Nietzsche-Lektiire beginnt'? und dafl dies zum Kontext dieses Is-
lam-Artikels gehort. Lou Andreas-Salomé entwickelt hier — in vollig
un-, ja gegenrassistischer Absicht — aus den Schriften Dozys, Goldzi-
hers, Robertson Smiths, Snouck Hurgronjes und Wellhausens heraus
Nietzsches Gegensatz zwischen der Herrenmoral der urspriinglichen
Menschen des »freien Wiistenlebens« und des alten Arabertums und
der neuen Sklavenmoral der »religidsen Kultur« des Islams.” Sie fin-

242

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

det diesen Gegensatz in Goldziher’s Ausarbeitungen des »Wider-
spruch(s) zwischen Muruwwa und Din, zwischen Altarabertum und
islamistischer Kultur« bestdtigt und sieht im sozialen Moment der
Entwicklung der arabischen Religion zum Monotheismus keineswegs
eine »so hohe Errungenschaft ithrer Kultur« und nicht »den Gipfel-
punkt ihres religiosen Lebens« (Andreas-Salomé 1894a, 1894b).

Das Entscheidende an diesem Versuch ist, daff er — lange vor Weber
und Freud - auf die psychische Wirkung des Monotheismus abgestellt
ist, hier im Gegensatz zu Freud und Weber auf eindeutig negative
Weise: Es wird — wie zuvor schon in der deutschen Romantik beim
frithen Schlegel etwa — der auflerweltliche Individualismus der »natiir-
lichen Religion« — wenn man so will — freiheits- und kulturschopfe-
risch besetzt. Dagegen werden die moralischen »Gesetze« und Subli-
mierungsleistungen, die der Monotheismus auch im Islam hervor-
bringt, als Einschniirungen der schopferischen Entfaltungsmoglichkei-
ten der menschlichen Kultur bewertet.

Andreas-Salomé argumentiert weder antisemitisch noch proara-
bisch. Sie bleibt auch nicht dem Pro-Ariertum der philologisch be-
herrschten deutschen Geisteswissenschaften des 19. Jahrhunderts ver-
haftet.'* Vielmehr handelt es sich um eine kultur- und modernititskri-
tische Position gegen den Zivilisierungseffekt des Monotheismus in
den Weltreligionen. Weber und Jaspers machen dann umgekehrt die
Grade des Ubergangs von auflerweltlichem Individualismus zu inner-
weltlichen Orientierungen fiir die ersten modernistischen Revolutio-
nen der Achsenzeit verantwortlich (Weber 1947: 237f,; Jaspers 1949).
Freud (1939) verbindet den Monotheismus des spiten Judentums mit
mentalen Sublimierungsleistungen, die dem modernen Zivilisations-
prozef} vorgelagert sind.

Der Andreas-Salomésche (1894a, 1894b) ist meines Wissens der er-
ste kulturtheoretische Versuch, die Wirkungen des Monotheismus und
der Ausgestaltung der Religionsvorstellungen auf den verwandten
Volkscharakter von Arabern und Juden — die urspriingliche Gottes-
verehrung bei den Juden, die héchste Entwicklung zum reinen Mono-
theismus — vor dem Hintergrund der Ergebnisse der »neuen« Islam-
wissenschaft zu reflektieren. Es mag erlaubt sein zu fragen, inwieweit
diese Konzeptualisierungen von Altarabertum und Islam — eine Kon-
zeptualisierung, die ja die Herrenmoral auf eine weltoffene, urspriing-
liche, naturverbundene Sikularitit, den Monotheismus aber als eine

243

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Art der moralischen Versklavung des freien Menschen begreift — tiber
das in der Islamwissenschaft damals ibliche Maf hinaus nun spiter in
den 1930er und 1940Qer Jahren trotz des dort vorherrschenden reinen,
d.h. politischen Philologieverstindnisses, zu jenen Kulten des alten
Arabertums und der orientalischen »Fiithrergestalten« fithrte (Schaeder
1934: 1181f., 1944; Hanisch 1995: 348ff.), der in der deutschen Main-
stream-Orientalistik noch lange iiber den Nationalsozialismus hinaus
vorherrschte. Es ist auch anzumerken, dafl Freud (1939 [1934-38]) -
sicher auch als Reaktion auf die Thesen seiner Schiilerin — die Kultur-
leistungen des Monotheismus affirmiert. Entscheidend aber ist hier,
dafl es 1894 einer fachfremden Intellektuellen erstmals gelang, der Is-
lamwissenschaft, die Hemmnisse philologischer Bindungen transzen-
dierend, einen soziologischen Kern abzuringen."

Soziologie des Islams beginnt hier mit einer — zugegebenermaflen
sehr weit gefafiten — Offenlegung und Neubestimmung der soziologi-
schen Episteme der Islamwissenschaft. Islamwissenschaft wird damit
selbst Kern und Gegenstand der Soziologie des Islams.

III

Meines Wissens stammt der erste deutsche islamwissenschaftliche
Fachtext, der sich zur soziologischen Betrachtungsweise expressis ver-
bis bekennt, aus dem Jahre 1935. Es handelt sich um einen Aufsatz von
Joseph Schacht, der damals in der Zeitschrift »Der Islam« unter dem
Titel »Zur soziologischen Betrachtung des Islamischen Rechts« er-
schien.'® Ehrlicherweise mufl man zugeben, daf} es hier mit der Sozio-
logie eher schlecht bestellt ist, denn Schacht unterzieht Max Webers
(im wesentlichen von Goldziher, Snouck Hurgronje und Becker be-
einfluffte) Thesen zur islamischen Rechtssoziologie'” nur der textlich
kritischen Prifung. Er kommt zu zwei wesentlichen Schluf{folgerun-
gen: Erstens soll Webers soziologische Betrachtungsweise dazu die-
nen, »eine bisher fehlende Charakterisierung« der »inneren Struktur«
des islamischen Rechts nachzuholen. Zweitens soll die » Anwendbar-
keit der soziologischen Fragestellung auf die islamische Rechtsge-
schichte« (Schacht 1935: 207) nachgewiesen werden.

Allerdings nicht ohne eine entscheidende soziologische Neubestim-
mung zu treffen: Gegen Webers Annahme eines auch fiir das islami-
sche Recht geltenden materiellen Rationalismus insistiert Schacht

244

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

prinzipiell auf »der religiosen Fundierung des islamischen Gesetzesx,
die mit dem patrimonialen Charakter der Herrschaft nicht — wie Web-
er behauptet — in Zusammenhang stehe (Schacht 1935: 208). Dies hat
Auswirkungen sowohl auf die innere Differenzierung der Rechtsge-
biete als auch auf den Formcharakter des objektiven Rechts und
schlieflich grundlegend auf die Art der Rationalisierung des Rechts:
Es »ist die entscheidende Tatsache in der Geschichte der Shari’a nicht
die, daf} die >Losung der heiligen Gebote vom weltlichen Recht< aus-
blieb (das ist allerdings auch der Fall gewesen)« — wie Weber meint —

»sondern umgekehrt daf§ die religiose Pflichtenlehre das vorhandene und einer
selbstindigen Weiterentwicklung fahige >weltliche Recht« durchdrang. Das Er-
gebnis war das gleiche: es entstand ein spezifisch unformales Recht.«

(Schacht 1935: 225)

Es darf in diesem Zusammenhang nicht vergessen werden, dafl zuvor
bereits Martin Plessner (0.]., ca. 1931) in seinem 1929 in Frankfurt ge-
haltenen Habilitationsvortrag den islamischen Wissenschafts- mit dem
islamischen Rechtsbegriff gleichgesetzt hat und so ankniipfend an dhn-
liche Ideen Goldzihers und Snouck Hurgronjes (vgl. Goldziher 1889:
352-370, 354) eine auch in der spiteren Islamwissenschaft vor allem
von Gotthelf Bergstrifler (1924: 76-81), dem Lehrer Schachts, und bis
auf heute gingige Vorstellung theoretisch zu fundieren versuchte,
namlich, um es einmal mit den Worten von Otto Spies auszudricken,
dafl der Islam »ohne Bertcksichtigung des Rechts nicht gebiithrend
verstanden und in seinem Wesen nicht richtig erfaffit werden kann«
(Spies 1965-1965: 80). Interessant ist hierbei durchaus, daf} Spies es in
bezug auf einen Teil des Schachtschen Werkes zur Einfiihrung in das
islamische Recht von 1964 im Jahre 1965 durchaus fiir angemessen
hilt, von »eine(r) soziologische(n) Betrachtung und Analyse des isla-
mischen Rechts zu sprechen, die in der Erfassung des Wesens und der
Struktur einmalig und einzigartig sind« (Spies 1965-1967: 80). Die
Frage, die sich mir stellt, ist die folgende: Sind die heutigen Bemithun-
gen islamischer Theoretiker, sind die aktuellen orthodoxistischen
Wiedererweckungen und modernen Rechtsverbindlich-Machungen
des islamischen Rechts ohne die »soziologischen« Anstrengungen ei-
nes Gotthelf Bergstrifler, eines Martin Plessner und eines Josef
Schacht tiberhaupt denkbar? Ich iiberlasse es anderen, den mithsamen

245

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Weg der Geburt der Schachtschen Thesen in der deutschen Orientali-
stik der Vor- und Nachkriegszeit des Ersten Weltkriegs und den muh-
samen Weg ihrer Internationalisierung als Folge der Vorbereitung und
Durchfithrung des Zweiten Weltkriegs zu untersuchen. Aber die Frage
mufl — gemessen an den Uberwaltigenden, nicht immer negativen Re-
aktionen, wie das Beispiel Fazlur Rachmans zeigt — erlaubt sein: Wie
hat der islamwissenschaftliche Begriff von der — aber durchaus nicht
fir die Form des praktischen Rechts unwirksamen — Praxisferne des
heiligen Rechts im Islam sich auf die heutige muslimische Rechtstheo-
rie ausgewirkt? Die Aktualitit dieser Frage, die sich heute an den Affi-
ren »Rushdy«, »Nasr Hamid« und »Mykonos« kaum dringender stel-
len konnte, birgt auch die Erkenntnis in sich, daf§ eine Soziologie, die
den Islam im Weberschen Sinne nur als innerlich kohirente Form reli-
gioser Weltanschauung untersucht, nicht mehr haltbar ist.

Iv

Wie nun lafit sich die kritische Position gegeniiber der im Weberschen
Essentialisierungsgedringe verhafteten Soziologie konkretisieren? Wie
laf8t sich, wenn der »originire«, der »urspriingliche« Islam oder gar das
»Wesen« islamischer Strukturen nicht mehr Gegenstand der Soziolo-
gie sein konnen, ein richtungweisendes Programm soziologischer Ana-
lyse noch bezeichnen?

Bei der Konstruktion moderner Kulturidentitit geht es um die Wir-
kungsgeschichte gerade jener als »originir« und »authochton« be-
zeichneten Ideen und Wesensmerkmale. Man muff dem hinzufligen:
Die Bestimmung der »Geburt« und des »Ursprungs« Europas ist spa-
testens seit dem pro-arisch und anti-semitisch ausgeformten Diskurs
tiber Mythologie und Wissenschaft in den Kulturphilosophien des 19.
Jahrhunderts in ein gegenseitiges Wechselspiel kulturiibergreifender
Interaktionen zwischen Europa und dem Islam — das Judentum ist hier
nicht unser Gegenstand, man mufl es aber mitdenken — eingebunden.'®
Ich halte deshalb das weit gespannte Feld dessen, was man heute
Orientalismus und Re-Orientalisierung nennt — also den aus der Sicht
der »authochtonen« Orientalen revidierten, selbstentwickelten Orien-
talismus als Instrument der modernen Selbstfindung — fiir ein ganz
zentrales Feld soziologischer Kulturforschung.

Neben der Kulturschopfungsfunktion religioser Ideen und ihrer

246

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

wechselhaften Rekonstruktionen ist thre Ordnungsfunktion von so-
ziologischer Brisanz. Die an Indien und Europa gewonnenen Unter-
scheidungsmodelle zwischen Holismus und Individualismus des fran-
zosischen Anthropologen Louis Dumont (1986) — auf das Verhaltnis
Europa und Islam bezogen — konnen durchaus zur Klirung herange-
zogen werden: Dumont unterscheidet zwischen einem holistischen
Prinzip des Sozialen und der Hierarchisierung einerseits und einem
individualistischen, 6konomistischen, egalitiren Prinzip sozialer Or-
ganisation andererseits. Nimmt man den (islamischen) Holismus und
den (westlichen) Individualismus einfach nur als »partiale Reprisenta-
tionen der Welt« (Todorov 1993: 398), wie jiingst Tzevetan Todorov
vorgeschlagen hat, dann konnte man beide als komplementire, den ge-
genseitigen Horizont der Ordnungsvorstellungen erginzende Prinzi-
pien verstehen.

A\

Die moderne Islamwissenschaft beginnt mit der Kritik der seit der
Frithromantik pro-arisch und anti-semitisch ausgelegten Mythos-Wis-
senschaft durch Ignaz Goldziher. Wihrend der junge Goldziher den
Orthodoxen seiner judischen Gemeinde in seiner Heimatstadt die
Notwendigkeit einer Verwissenschaftlichung ihrer Relgionspraxis als
Form der wirklichen, biirgerlichen Emanzipation und Integration pre-
digt, tritt er gegen die von Schlegel und Renan beherrschten Lehrmei-
nungen an, Juden und Arabern sei — weil ohne jede urspriingliche My-
thologie — der Zugang zu den hoheren Weihen der Wissenschaft und
Literatur verwehrt."” In Goldzihers semitischer Inklusion des Araber-
tums zeigt sich eine neue Form des komplementiren Kulturaus-
tauschs.

Ich frage mich, ob hier nicht die Analysen einer soziologischen
Kulturwissenschaft anzusetzen hitten, nimlich an der Kritik und Pa-
rodie der Kultur des forschenden Subjekts selbst, womit diese erst
einmal zur Disposition zu stellen wire.

Aber noch bevor man von Komplementaritit spricht, muff man er-
kennen, daf globales universalistisches Ordnungsdenken erst zur Aus-
arbeitung partikularistischer Systeme fithrt und etwa die Entdeckung
des Islams als »mode of governance« in einem modernen Sinne erst
Bestandteil dieses globalisierten Universalismus ist. Es handelt sich bei

247

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

der Konstruktion solcher Prinzipien und den Versuchen, ihre Partiku-
laritit zu iberwinden, nicht einfach um einen philosophischen Volun-
tarismus, mit dem man die gegenseitigen Exklusionen, hier der Aufkla-
rung, dort des individuellen Humanismus, iberwinden konnte — wie
Todorov und viele andere in der Debatte unterstellen. Es handelt sich
also vielmehr um partikularisierende Effekte der Globalisierung, die so
lange nicht gewissermaflen lenkbar und philosophisch bestimmbar
sind, solange die politischen Realititen — der faktische Partikularismus
politischer Systeme — weit hinter dem Grad der kulturellen, 6konomi-
schen und kommunikativen Globalisierung zuriickbleiben. Religion
hat somit eine Stiitzungsfunktion fir partikularistische Ordnungen.
Die Politisierung des Islams ist in ihren unterschiedlichsten Schattie-
rungen eine Form der strategischen Inklusion lokaler in globalisierte
Systeme. Die Funktionen des Islams sind unter diesem Aspekt und un-
ter dem Gesichtspunkt der Vielfalt und hierarchischen Lagerung loka-
ler partikularistischer Ordnungen erst noch zu untersuchen.

Wenn es nun die »Groflen Narrative« der Vernunft, des Fort-
schritts, der Sikularisierung und Modernisierung nicht mehr gibt und
man im post-modernen und post-kolonialen Diskurs zunehmend dar-
um bemiht ist, Aufkldrung nicht an die Stelle der Religion zu setzen,
sondern zu betonen, daf§ es auch unter der Agide der Menschenrechte
eine Kontinuitit der Hierarchie der Werte geben mufi, daf§ Freiheits-
und Autonomieforderungen nicht das Prinzip menschlicher Solidari-
tit bedrohen miussen und daff die Notwendigkeit der Forderung nach
mehr 6ffentlicher Moral nicht notwendig in die Zeit der religiosen In-
toleranz und Inquisition fihren darf (Todorov 1993: 399), dann bedarf
es in der Tat einer Kulturwissenschaft, die hybride Duplizitit der Kul-
tur des forschenden Subjekts — nicht nur diejenige des erforschten an-
deren — im Forschungsprozefl zur Disposition stellt.

Anmerkungen

1 Unfahig, Webers soziologische Betrachtung als Zusammenfas-
sung des islamwissenschaftlichen Forschungsstandes seiner Zeit
und als diskursive »Stellungnahme« zu begreifen, ergeht sich die
angelsichsische Kritik des Weberschen »Orientalismus« immer
noch in unschuldigen Feststellungen ihrer »non-correctness«; s.
etwa Nader Naderi 1990.

248

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

Dagegen stehen natiirlich auch die vielen Untersuchungen und
»Stellungnahmen«, die den Islam aus der Analyse der arabischen
Gesellschaften ausgeklammert haben. Jaques Berque hielt es gar
fir unmoglich, den Islam tiberhaupt in einer solchen Analyse zu
verankern; vgl. hierzu Fanny Colonna 1995: 234.

Eine Zusammenfassung hierzu liefert Shmuel N. Eisenstadt 1998.
Dies ist kiirzlich in einem sehr interessanten Aufsatz Uber die
franzosische Religionssoziologie gezeigt worden; s. Fanny Colon-
na 1995: 225-44.

Von einem sehr konkreten philosophischen Bewufitsein dieses
Problems sind die Arbeiten von Muhammed Arkoun gekenn-
zeichnet; vgl. neuerdings Arkoun 1996: 28-66.

Dafl der Volksislam nun, nachdem die europiische Geschichts-
schreibung das »andere« Christentum als Volksreligion des Ancien
Régime entdeckt hat, als eine Alternative »which could have hap-
pened, but did not happen« erkennbar wird, birgt in der Tat eini-
gen forschungsstrategischen Sprengstoff in sich; vgl. Colonna
1995: 239.

Neue Einblicke tiber die unterliegenden Ideen und Wertungen
vermittelt der nun vorliegende Schriftverkehr Noldeke-Goldziher,
Snouck Hurgronje-Noldeke, Snouck Hurgronje-Goldziher etc.;
vgl. Robert Simon 1986; van Konigsveld 1985, 1987.

Einen interessanten Einblick in die geistige Lage im Zentrum der
philologischen Altertumswissenschaften liefert Luciano Canfora
1995.

Das ambivalente Verhiltnis Beckers zur Soziologie wire noch in
einer eigens anzusetzenden Studie zu untersuchen. Die von Fiick
und van Ess behauptete Soziologie-Feindlichkeit bleibt zu ober-
flichlich philologisch. Sicher ist, daf} das Jahr 1906/07 (aus der
Sicht der Veroffentlichungen) fiir Becker wie fiir Weber (damals
beide in Heidelberg, der eine Schiiler, der andere Freund von Jelli-
nek, dem Staatsrechtler) den Ubergang von materialen rechtlichen
zu religiosen Fragestellungen bezeichnet. Stellvertretend fiir die
vielen Hinweise auf Beckers Engagement in Sachen »Fachsoziolo-
gie« in Reden und Reformschriften nach 1919 moge man Marian-
ne Webers Ausfiihrungen iiber den Versuch Beckers heranziehen,
Weber 1919 mit einem hochst lukrativen Angebot nach Bonn zu

249

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

10

11

12

13

14

15

16

17

18

locken. Weber geht statt dessen aus hochst privaten Griinden nach
Miinchen. Vgl. Marianne Weber 1988: 645.

Vgl. hierzu spezifisch Mark Batunsky 1981: 287-310; s. auch Ba-
ber Johannson, der anerkennt, daf§ Becker immerhin eine Dimensi-
on erdffnet, den Islam als kulturelles und soziales System zu analy-
sieren (Johannson 1990: 89).

Man kann den Einfluff dieses Buches auf die Nietzsche-Rezeption
bis hin zu Foucault nicht hoch genug einschitzen. Und doch wird
dieses Buch nur selten zitiert!

Vgl. etwa Wilhelm Hennis 1987: 171. Dort wird der Zeitpunkt
weiter gefafit auf die Jahre zwischen 1892 und 1895.

Weber entwickelt dagegen einen sehr materiellen Begriff des Is-
lams als »Herrenreligion« fern jeder romantischen Idealisierung
des Altarabertums. Vgl. Max Weber, 1980: 375; vgl. auch auf S.
519 die Zusammenfassung der Studie Wellhausens.

Vgl. hierzu Dietmar Rotermund 1986, hier insbes. Kap. 2, »Fried-
rich Schlegel and the Wisdom of India«, S. 221f.

Inwieweit dieser soziologische Zugriff nun selbst wieder die
Ideenwelt eines August Fischer und einiger seiner fiir die Konti-
nuitit der Islamwissenschaft iiber die Zeiten des Nationalsozialis-
mus hinaus einstehender Kollegen befliigelte, die ja — mit Zustim-
mung ihrer auf nationale Emanzipation hoffenden arabischen Kol-
legen — im Islam weitgehend nur ein sprachliches Phinomen des
Altarabertums sehen wollten, bleibt weiterer Forschung iiberlas-
sen.

Joseph Schacht 1935, aber auch schon 1933. Vgl. hierzu R. Brun-
schvig 1970.

Vor allem die Paragraphen 3 bis 5 der Rechtssoziologie, vgl. Max
Weber 1980: 441-482, insbes. S. 474ff.

Man wird hier in der Tat reichlich bedient, wenn man ausgehend
von Goldzihers »Mythos bei den Hebriern« sich die Schriften Re-
nans einerseits und Steinthals andererseits einmal vornimmt: Ignaz
Goldziher 1876, insbes. S. 41f., S. 44-60, S. 61-80. Es sind die » Auf-
geklirten«, die Universalisten Steinthal und Waitz, bei denen
Goldziher in die Schule gegangen ist. Durch sie erst wird fiir den
jungen Goldziher Renans verhingnisvoller Relativismus kritisier-
bar. Uber die Brisanz der Mythosforschung fiir die »politische

250

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

19

Philologie« des 20. Jahrhunderts vgl. Carlo Ginzburg 1985: 695-
715.

Goldzihers Wintervorlesungen 1887-88 vor der Pester jidischen
Gemeinde »Zu Entwicklung und Wesen des Judenthums« erschie-
nen auf Ungarisch (Magyar-Zsidé Szemle, Vol. 5, 1888). Vergl.
hierzu Robert Simon 1987: 144f. Zur komplementiren Reversion
des Pro-Ariertums Renans in Goldzihers Kritik, gewissermaflen
als semitische Emanzipationschance der Araber, vgl. die brillanten
Ausfithrungen Massignons in Revue de I’histoire des religions, 86
(1922): 71.

251

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der »entgrenzte« Islam
als soziologischer Forschungsgegenstand

Islam und lokale Ordnung

Die folgenden Ausfithrungen nehmen die Frage nach der Bedeutung
des zeitgenossischen Islams fiir die sozialen Ordnungen in lokalen
Kontexten auf. Modellhaft reflektieren sie Forschungserfahrungen in
Agypten in kleinbiuerlich-dérflichen Kontexten im 6stlichen Nildelta
(Simbelaween) und in stammesgemeinschaftlichen Kontexten seffhafter
Beduinen im Nord-Sinai.'

Es handelt sich dabei um den Versuch, vergleichende Untersuchun-
gen zu strukturieren, die sich in ithrem Umfang auf drei Untersu-
chungsbereiche — gewissermaflen auch als Parameter zu verstehen —
beschrianken. Ich will sie Eingangs kurz benennen: Erstens erschliefit
sich die Entgrenzungsproblematik lokaler islamischer Kontexte aus
dem Zusammenhang, daf} das Spannungsfeld miteinander konkurrie-
render lokaler Ordnungsvisionen sich in unterschiedlichen Formen
der Textprisenz, der modernistischen wie der traditionalistischen, der
fundamentalistischen wie der ritualistischen niederschligt. Zweitens
bezeichnen die Formen der strukturellen Verflechtung im Zentrum-
Peripherie-Gefille ein Feld der konkurrierenden Netzwerkentfaltung.
Drittens stellen die Wechselspiele der Annahme, Zuriickweisung oder
Umformulierung von Fremdbeschreibungen und Formen ihrer Ver-
korperung bei der symbolischen Besetzung offentlicher Riume ein
weiteres Spannungsfeld der Konstitution lokaler sozialer Ordnung
dar.

Die Problematik der religiosen Entgrenzung ist fur die moderne
Religionssoziologie von tiberragender Bedeutung. Ich will sie, auch
weil sie uibergreifend fir die hier genannten Bereiche gilt, aufgreifen
und am Beispiel der lokalen Textprisenz, der Netzwerkanalyse, der
Wirkungsweise gegenseitiger symbolischer Hegemonialisierung erldu-
tern: Es geht hier vor allem um »Text« und soziale Textprisenz, struk-
turelle Verflechtungen, und um symbolische Gegenseitigkeit, perzep-
tionelle Nihe sowie Verkorperungen von Ideen als Dimensionen der
Entgrenzung. Bezogen auf Text kann man sie sich beispielhaft noch
am deutlichsten im Extremfall des Verlusts von Exklusivitit im Zu-
gang zum Text vorstellen.

253

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Entgrenzung als Problem

In bezug auf die sich intensivierende kulturiibergreifende Dimension
gesellschaftlicher Praxis kann man »Kulturkontakt« als einen aktuellen
theoretischen Schliisselbegriff unserer Zeit begreifen. Kulturkontakt
ist auch eine Form der Entgrenzung, ist in mehrerer Hinsicht Grenz-
Uberschreitung. Die Grenziiberschreitung wire hier in dem Sinne vor-
zustellen, dafl zum Beispiel eine Person, soziale Beziehungen tiber-
haupt oder eine Idee sich nicht mehr innerhalb der einmal gesetzten
Grenzen bewegen. Seit dem 19. Jahrhundert werden diese vor allem
unter nationalstaatlichen Bedingungen verstanden, so daf$ hier das Bild
der Entgrenzung zunichst einmal als Topographie der Auflenbezie-
hungen entsteht.

Will man den Begriff der Entgrenzung auf den Islam als einer reli-
giosen Idee anwenden so ergeben sich eine Reihe von Problemen.

1. Der Islam ist eine Weltreligion. Der universalistische Anspruch, der
damit verbunden wird, ist »grenziiberschreitend«. Zunichst einmal
reicht er rein topographisch iiber die Grenzen der Nation hinaus.

2. Er versteht sich als die Religion aller Religionen und ist dadurch
mittelbar auch grenziiberschreitend in einem religiésen Sinne. Er
grenzt andere Weltreligionen nicht aus, sondern verleibt sie sich
gewissermaflen erst einmal im eignen System ein.

3. »Grenzuberschreitung« als Entgrenzung bezieht sich jedoch auf
den sozialen Prozeff der Wert-Umwertung im Zeichen abstrakter
Prinzipien wie Liebe, Gleichheit, Solidaritat, Freiheit etc.

Gegentiber der Stammessolidaritit der alten Araber bedeutete
die Lehre des Propheten bereits eine solche »Entgrenzung«: die
Umma des Propheten galt plotzlich als der »hohere« Solidarver-
band, obwohl ihr keine Verwandtschaftsprinzipien mehr zugrun-
de gelegt werden sollten.

Man konnte es fast als ein Charakteristikum der Entfaltung der
islamischen Zivilisation begreifen, daff diese Entgrenzung eigentlich
immer wieder im Widerspruch zu den vorherrschenden Solidar-
und Traditionsgebundenheiten bewuft entfaltet wurde. Auch hier
eine Entgrenzung ohne Ausgrenzung.

Entgrenzung heifit also schon in diesem frithen Kontext so etwas
wie Transgression der Ordnungspraxis, eine Werte-Umwertung,

254

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER »ENTGRENZTE« ISLAM ...

einen neuen Lebensstil, eine Offnung des sozialen und geographi-
schen Horizonts.

. Das verstirkt sich vollig mit der Einfithrung des Regiments des Na-
tionalstaats in muslimischen Lindern, wenn auch zunichst nur
schrittweise. Es setzt eine politische Rationalisierung der Religion
ein, zunichst staatlich verwaltet, dann in Konkurrenz zu den staatli-
chen Institutionen, weltlichen Parteien etc.

Diese zweite Stufe — wo Religion zur Funktion des modernen
Nationalstaats wird — ist es, die man heute als die eigentliche Stufe
des »entgrenzten« Islams bezeichnen konnte, wo alle islamischen
Prinzipien und Werte unter modernistischen Primissen des Indivi-
dualismus, des Egalitarismus und der kulturellen Anerkennung, der
Menschenrechte, der Demokratie, modernen Charismaldsungen etc.
neu formuliert werden.

Aus der Globalisierungstheorie eines Roland Robertson (1992)
ist dabei zu lernen, dafl die im 19. Jahrhundert voranschreitende
Universalisierung der Grundbegriffe der westlichen Aufklirung
zugleich auch die Folie fiir hochst partikularistische Ausarbeitungen
in den lokalen Kulturen lieferte. So sind etwa der westliche, der na-
tionalstaatliche Demokratiebegriff, der biirgerlich-wissenschaftliche
Begriff von Religion, von Zivilisations- und Modulierungsprozes-
sen unter konfigurativen Bedingungen des Zusammenspiels von
modernem Staat und Gesellschaft, auch in jene antiwestlichen Re-
konstruktionen von postkolonialer Kultur eingegangen, die heute
den Hybridisierungsprozefl zunichst vor allem in der nichtwestli-
chen Welt gestalten, von dort aber auch wieder prigend auf die
westliche Welt zurtiickwirken. Die Werte der kulturellen Anerken-
nung und Emanzipation sind dabei auf die duflere Form von Werk-
zeugen reduziert, mit denen heute tiberall auf der Welt Ordnungs-
prinzipien und Visionen lokaler Kulturen wieder neu in Begriffe
wie Nation, Gesellschaft, Zivilisation, Demokratie geprefit und ent-
sprechend verdndert werden.

Wenn man von »Weltgesellschaft« spricht, kann man sich solche
Prozesse der Universalisierung und Partikularisierung von Kultur-
begriffen in dieser doppelt gelagerten Dimension vorstellen: einer-
seits die technische Reduktion westlicher Kulturbegriffe und ihr
Export in die nichtwestliche Welt und andererseits das aufleror-
dentliche Spannungsverhiltnis zwischen postkolonialer Selbstbe-

255

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

stimmung und lokaler Kulturgeschichte, das durch Reduktion und
Export westlicher Kultur hervorgerufen wird. Der von auflen be-
stimmte Selbstbegriff der »eigenen« Kultur 16st eine kulturelle Mo-
torik aus, deren explosiver Charakter schwer zu verstehen ist. Denn
die Prinzipien und Visionen der lokalen Kulturgeschichte bleiben
gewissermaflen nur das Material, an dem die neuen, die »fremdenc,
emanzipatorischen Werkzeuge arbeiten, ohne die Ideen dieser Ge-
schichte je ausloschen oder aus dem sozialen Gedichtnis verbannen
zu konnen.

In bezug auf den Islam und die Ausbreitung der Moderne im 19.

Jahrhundert ist diesbeziiglich von der Entstehung eines »islami-
schen Substrats« gesprochen worden (Nagel 1996: 92ff.). In Anleh-
nung an Hourani, den jiingst verstorbenen libanesischen Histori-
ker, weist der deutsche Islamwissenschaftler Nagel auf die Tatsa-
che hin, daf} das moderne islamische Denken auf die Herausforde-
rung Europas vornehmlich mit » Aufnahme, Umdeutung und Ab-
wehr« reagierte. Man erkennt hier, dafl es nicht mehr um ungebro-
chene islamische Kontinuititen geht, auch nicht um die blofle
Durchsetzung des modernen Europas. Es ist die technische Wir-
kung von Kultur, etwa tiber die Verallgemeinerung der Gleicheits-
idee, die den Drang zur kulturellen Anerkennung hervorruft und
eine neue, explosive Kulturentwicklung in Gang setzt. Sie fithrt zur
zwanghaften, kontinuierlichen Ausarbeitung alternativer Varian-
ten, hochst partikularistischer, modern-strategischer (und zugleich
modernititskritischer) Adaptionen des Islams quasi als moderne
Selbstbestimmungen aus dem Repertoire der Geschichte. Die
»Perversionen, die die technische Umsetzung solcher Islam—Kon-
zepte hervorrief und weiterhin unerschiitterlich hervorruft, reichen
tief in den Konstitutionsprozefl einer lokalen Gesellschaft hinein.
. Wenn hier also vom »entgrenzten Islam« als einem sozialanthropo-
logischen Forschungsgegenstand gesprochen wird, dann geht es
darum, wie in muslimischen Gesellschaften, wie in lokalen islami-
schen Gemeinschaften dieser Umformulierungs- und damit auch
Entgrenzungsprozef stattfindet, gewissermaflen auf der Graswur-
zelebene gesellschaftlicher Interaktion.

Von hier ausgehend ist hier eine religionsethnologische Perspektive

256

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER »ENTGRENZTE« ISLAM ...

zunichst iiber die Frage nach dem Zusammenhang von Text und
sozialer Praxis weiter zu verfolgen.

Ordnungsvisionen: Islam als Text, Islam als Praxis

Die frithen Islamwissenschaftler, so vor allem Ignaz Goldziher, Chri-
stian Snouck Hurgronje und Carl-Heinrich Becker, fragten bereits da-
nach, welche Idee der sozialen Ordnung sich iiber die islamische
Glaubenslehre vermittelt. Sie stiefen auf drei Komplexe, die spiter in
den Stellungnahmen der Religions- und Herrschaftssoziologie Max
Webers ausformuliert wurden: Erstens die frihislamische Krieger-
ethik: die beuterische Willensunmittelbarkeit des islamischen Kriegers
wird bestirkt, der Krieger selbst mittels des Dogmas der Pridestina-
tion in einen Zustand der Heilsgewilheit (jibad, mujahid) versetzt.
Zweitens stellt die als Offenbarungswissen niedergelegte Pflichtenleh-
re, das islamische Recht (shari‘a), den dogmatischen Rahmen fir die
Heilsgewiflheit eines auf der Pfriinde basierenden, mit dem »Wis-
sens«-Monopol (7/m) ausgestatteten Standes orthodoxer Glaubensge-
lehrter (‘ulama) dar. Drittens gewinnt die Heilsagnostik des islami-
schen Sufismus in den Hindler- und Handwerkerziinften der Stadte
eine soziale Basis und verbindet sich iiberall mit lokalen Volkstraditio-
nen von Bauern- und Nomadenvélkern.

Diese im Drang zu postkolonialer Emanzipation seit Beginn der
1960er Jahre als westlicher »Orientalismus« verschrieene islamkund-
liche Dogmentheorie blieb unter muslimischen Intellektuellen und
Theologen nicht ohne Reaktionen. Ohne diese hier im einzelnen nach-
zuzeichnen, kann man als Ergebnis dieser Reaktionen von einer ge-
wissen Vielschichtigkeit dogmentheoretischer Uberlegungen und Ori-
entierungen ausgehen, die sich auch aus dem Wechselspiel zwischen
»orientalistischer« und »authentisch islamischer« Interpretation erge-
ben. Einerseits setzen die Bindungen an die verschiedenen Handlungs-
beziige des lokalen Milieus ein Ordnungsdenken voraus, das sich von
abstrakten Orientierungen gestort fiihlen muf}, andererseits ereignet
sich lokale Tradition selbst als Vision und kann in den grofien dogma-
tischen Kategorien der Heilssuche mitgedacht werden. Auch die lokale
Tradition kann so als Heilsvision geboren werden, als Losung prakti-
scher oder erfahrener Ordnungsprobleme, als Loslosung und Entma-

257

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

terialisieung gelebter Zusammenhinge, als transzendentale Transgres-
sion, also selbst als Form der Entgrenzung. Hier setzt der Mechanis-
mus der Dezentrierung lokaler Kultur aus dem Gesamtzusammenhang
gesellschaftlicher Konstitution ein.

Eine Soziologie der Entgrenzung — und man kann dies als die
Kernproblematik eines solchen Untersuchungsansatzes bezeichnen —
miifite also untersuchen, wie sich unterschiedliche Aneignungen der
»Idee« Islam in lokale Ordnungsvorstellungen transformieren oder
wie sich lokale Ordnungsvisionen in verschiedene Ideen von Islam
Uberfthren.

Eine besondere Bedeutung gewinnt unter vergleichenden Aspekten
zwischen »Fellachen« und »Beduinen« zum Beispiel der Zusammen-
hang von Kontinuititen materieller Kultur und spiritueller Tradition:
Sufismus wird paradoxerweise in unterschiedlich ausgerichteten mate-
riellen Kulturen fiir die Rekonstruktion moderner Ordnungsmuster
wichtig. Jiingst hat Nadia Abu-Zahra (1997) gegen die herrschende
Lehrmeinung der unaufhebbaren Trennung von Schrift- und Volks-
kultur gezeigt, wie sehr die islamische Volkskultur gewissermafien in
um den Ritus sich gruppierende funktionale Differenzierung unver-
brichlich in die Traditionen der Schriftkultur eingebunden ist. Das gilt
auch fiir das Verhiltnis von militanten Gruppen zu orthodoxen Ge-
lehrten, von sogenannten islamischen Reformisten zu Modernisten.

Am Beispiel der Post-Gellner-Diskussion verdeutlicht Abu-Zahra,
wie sehr die Sozialanthropologie zunichst an der Vorstellung von der
Abgrenzung der islamischen Volkskulturen arbeitete und damit selbst
den Prozefd ihrer »Entgrenzung« interpretativ vorbereitete.

Gellners These ist, daff der »Islam eine konstante Grofle aufSerhalb
jeder Gemeinschaft« ist. Hauptcharakteristikum ist die »Homogenitat
des Textes«. Letzterer steht die ungeheure Diversitit der muslimischen
Gesellschaft gegentber: Islam der Beduinenstimme, der stidtischen
Armen, der Stadt-Bourgeoisien (Gellner 1981: 49-50, 99). Gellner be-
hauptet eben den absoluten Bruch zwischen »little« und »big tradi-
tion«, zwischen Skripturalismus und Volkstradition.

Hier sind Anthropologen wie Antoun (1989) anzufiihren, die in der
Nachfolge von Gellner nur noch zwischen Handeln und Glauben un-
terscheiden. Islam sei eine Vielfalt von rituellen Handlungsmustern,
die nur eine Form der Durchgingigkeit kennen, die Homogenitit des

Glaubens, die shahada. Ahnlich verfolgen Tapper and Tapper (1987)

258

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER »ENTGRENZTE« ISLAM ...

im Ritual und Geschlechterbeziehungen die Linie der Trennung von
Text und Praxis, indem sie die Kombination von Orthodoxie und oft
nicht- oder vorislamischer Volkskultur fir durchgingig halten. Dage-
gen versuchen muslimische Anthropologen wie etwa Talal Asad und
eben Nadia Abu-Zahra, auf das Primat der islamischen Lehre abzu-
stellen. Sie fragen »wie sind die vertexteten Vorschriften des Islams
(Skripturen) unterschiedlich in muslimischen Gesellschaften entwik-
kelt und integriert«?

Es ergeben sich hier sehr interessante Fragen nach dem Zusammen-
hang von Text und Praxis. Wie werden islamische Texte angewandt?
Welche lokalen Institutionen werden um den Text herum entwickelt?
Was ist die Rolle von Texten im Volksritus? Wenn also hier islamische
Texte zum Teil des muslimischen Lebens gemacht werden, des gesell-
schaftlichen wie des hiuslichen, so geht es um eine neue Anthropolo-
gie des Textes. Aber es geht auch um den »Text« als Ordnungsvision
schlechthin, um die Vielfalt der sozialen Anwendungen und um die
unterschiedlichen Formen der Prisenz des Textes.

Zur Verdeutlichung ist hier beispielhaft nachzutragen, daff es dabei
selbstverstandlich nicht nur um die Formen des Kennens und Lesens
der kanonischen Texte, des Qur’an und des Hadith, geht (wichtig ist
hierbei, wie Abu-Zahra [1998] zeigt, deren Prisenz bei Ubergangsri-
ten, insbesondere bei Fruchtbarkeits- und Todesriten), sondern auch
um die neue Rolle von Verschriftlichungen der Tradition, etwa des
‘urfi-Rechts im Falle der Beduinen oder um Popularisierungstexte
sowohl der Orthodoxie als auch fundamentalistischer Ideologien.

Der Zentrum Peripherie-Nexus

Fir die Matrix der Vergleichsanalyse, mit der die verschiedenen Um-
setzungen des »entgrenzten Islams« zu erfassen sind, ist das Zentrum-
Peripherie-Modell wichtig. In der konventionellen Weltsystem-Ana-
lyse eines Immanuel Wallerstein (1974) standen noch die Wandlungs-
dynamiken struktureller Verflechtungen lokaler Mikro-Systeme
(Haushalte, Latifundien etc.) mit dem Makro-System des kapitalisti-
schen Weltmarkts im Vordergrund. Zunehmend wurde das Modell
auch auf kulturelle Dynamiken bezogen, etwa auf die Verflechtungen
und Spannungen zwischen hetherodoxen Ideen und Bewegungen ei-
nerseits und einem orthodoxen Zentrum andererseits. Dabei wurde fiir

259

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

die Gegenwart die Dynamik der »Dezentrierung des Zentrums« und
die kontinuierliche Konfrontation zwischen Zentrum und Peripherie
mit dem Begriff des moglichen Sieges der Peripherie tiber das Zentrum
(Eisenstadt 1993: 19) als ein wesentlicher Faktor bezeichnet. Die kul-
turellen Zentren gerieten so in einen neuen relativierten Betrachtungs-
zusammenhang (Eisenstadt 1998; Robertson 1992). Damit gehen De-
konstruktionen einher, die nicht nur die Bedeutung traditionaler Kul-
turzentren, sondern auch die ideologischen Grundlagen des sikularen
Nationalstaates zunehmend infragestellen (Chatterjee 1993).

Unter diesen Voraussetzungen konnen in lokalen Kontexten neue
Hegemonien entstehen, etwa heterodoxe oder fundamentalistische
Orientierungen als legitimes lokales Protestpotential mit auflerlich an-
timodernem und antiwestlichem Charakter durchzusetzen (Eisenstadt
1998). Seit Anfang der 1980er Jahre stehen deshalb symbolische
Besetzungen des offentlichen Raums und der neue Zusammenhang
von Religion und Offentlichkeit im Zentrum des soziologisch/sozi-
alanthropologischen Forschungsinteresses (Gilsenan 1982; Eickleman
1984; Eade 1993). Im Hinblick auf den Islam fand in diesem Zusam-
menhang ein Perspektivenwandel von paradigmatischer Bedeutung
statt: weg von einer Vorstellung vom »offiziellen Islam« der als Ge-
gensatz zum »Volksislam« gedacht wurde (Waardenburg 1978), hin
zur »islamischen Offentlichkeit« (Schulze 1998; Salvatore 1998).

Einmal in den hegemonialen Zusammenhang solcher Transforma-
tionen gestellt, werden Dorf- und Stammesgemeinschaften potentiell
zu Arenen der Reprisentation quasi souveriner Ersatz-Staaten. Die
lokalen Elaborationen von »Religion« manifestieren sich in einem glo-
balen Rahmen rapiden sozialen Wandels, den wir heute als Bedingun-
gen der Globalisierung bezeichnen (z.B. Beyer 1994; Turner 1994;
Harvey 1989; Jameson 1985; 1991; Stauth/Turner 1988b; Holton/
Turner 1989; fur den Islam spezifisch Ahmed 1992; Gellner 1992).
Man muf§ deshalb mit Zubaida (1998) davon ausgehen, daff der mo-
derne »politische Islam« alle lokalen Traditionen, seien sie lebensprak-
tisch oder dogmatisch relevant, in neue, postkoloniale politische Visi-
onen der sozialen Emanzipation und kulturellen Anerkennung tiber-
setzt.

Die lokalen Akteure und Trager des Kulturkontakts stammen ih-
rem sozialen Status nach meist aus ideologisch und ethisch engagier-

260

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER »ENTGRENZTE« ISLAM ...

ten Mittelschicht-Gruppen (Ibrahim 1988). Dazu gehoren neu urbani-
sierte Volksschichten und aus bauerlich-stidtischen Kontexten stam-
mende nouveaun riche mit neuen, islamisch sich auszeichnenden Kon-
sumgewohnheiten; dazu gehoren in (beduinischen) Stammesgemein-
schaften auch Clans mit komplexen grenziiberschreitenden und inter-
regionalen Verbindungen; dazu gehoren auch die » Aussteiger«, die im
multikulturellen Kontext der Grofistidte nach einem neuen Leben su-
chen, schliefllich auch Migranten, die sich tiber unterschiedlich gela-
gerte Netzwerke an die lokale Gemeinschaft, Bruderschaft und Fami-
lie zurtickbinden und mit neuen »Ideen« auf sie einwirken. Aber auch
der umgekehrte Weg ist prisent: die stidtischen Emigranten, die als
»power-brokers« instrumentalisiert die Verbindung zum Zentrum er-
moglichen oder durch neue »sponsored organizations« aufrechterhal-
ten. In vergleichender Hinsicht kann man bei der Analyse des Verhilt-
nisses von Mittelschichtbildung und Islamisierung auch auf die Ergeb-
nisse der in Stidostasien in Gang gekommenen Diskussion iiber die so-
genannten »neuen Mittelklassen« zuriickgreifen (z.B. Kahn et al. 1992;
Robinson/Goodman 1996). Die Anwendung des Zentrum-Periphe-
rie-Modells auf den Islam ist zwar in der Literatur gut eingefiihrt, for-
schungsstrategisch jedoch sehr problematisch und gerade von musli-
mischer Seite immer wieder hinterfragt worden (Asad 1986). Die kon-
ventionelle Tendenz in Literatur und Forschung betont eine Verbin-
dung oder eine komparative Perspektive zwischen islamischen Peri-
pherien und Zentren (Gellner 1981; Gilsenan 1982; Fischer/ Abedi
1990; Abaza 1994a; Mehmet 1990). Neuerdings wird gar von »Zwei
Islams« (von der Mehden 1994) gesprochen. Es ist einerseits von ei-
nem Tiefenmodell des islamischen Zentrum-Peripherie-Verhiltnisses
auszugehen, andererseits, wie in der islamkundlichen Zivilisations-
theorie etwa eines von Grunebaum (1955), sind die gegenseitigen Pra-
senzen und Uberginge von peripherem und Zentrumsislam durchaus
fliefend. Der intensivierte Kulturaustausch schafft aber dennoch
Trennungen, die hier nur mit dem - zugegebenermaflen vagen — Be-
griff der gegenseitigen symbolischen Hegemonisierung umschrieben
werden konnen. Dariiber hinaus gibt es tibergreifende strategische
Ketten des Islamisierungsdiskurses, die tiberall gleichzeitig in den lo-
kalen islamischen Gemeinschaften wirken. Wie sehr auch in ritueller,
spiritueller und intellektueller Sicht von einer hoch diversifizierten »is-

261

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

lamischen Peripherie« gesprochen werden kann, so sehr gleichen sich
moglicherweise die materialen Strukturen und »Ideen« im Zeichen
globaler Kommunikation.

Das Problem der »Querlagerung« der Entgrenzung

Daf sich politische Ordungsvorstellungen allein aus vorgegebenen Be-
dingungen der natiirlichen Umwelt und aus tradierten Formen des Zu-
sammenlebens ergeben, ist das Kredo herkémmlicher politischer
Theorie. Es setzt sich dagegen zunehmend die Vorstellung durch, daf§
trotz oder gerade wegen des weiterhin vorherrschenden Bediirfnisses
nach dem »Sinn fur das Ganze« die Konstruktionen menschlicher und
gesellschaftlicher Ordnung auch aus den »Querlagerungen« des Dis-
kurses zu erkliren sind, die sich aus den im Streben nach symbolischen
Hegemonien liegenden Gegenseitigkeiten und Wechselspielen bilden.
Die auf das Gegeneinander, auf »Differenz« angelegten Krifte bringen
durchaus andere, mit dem Gemeinschaftssinn konkurrierende Ord-
nungsmodelle hervor. Todorovs Untersuchungen tiber die Prisenz des
Fremden in der Entwicklung des modernen franzdsischen Denkens
werden neuerdings in ihrer Bedeutung fiir die Emanzipation nicht-eu-
ropiischer Kulturen erkannt. Todorov — wie die in den Cultural Stu-
dies verankerte zeitgendssische »Kulturgeschichte« iiberhaupt — er-
kennt in der Idee des sich historisch vergewissernden modernen
»Selbst« und in seinem Streben nach der »Kontrolle iber die Kommu-
nikation« eine entscheidende Funktion im Prozef kultureller Erneue-
rung. Wer kulturelle Miflverstindnisse im Aufeinanderprallen einan-
der fremder Kulturen zu kontrollieren in der Lage ist, darf sich seiner
strategischen Position im Prozefl des »empire-building« gewify sein
(Osterhammel 1997: 1521.). Seit Edward Said gehort solche Erkenntnis
auch zum Bestand nicht-westlicher, und besonders der islamischen
Kultur (Stauth 1993b, c).

»Fremdheit« mufl jedoch nicht nur als Form der Selbstzentrierung
begriffen, sie kann auch als Kommunikationsoffenheit gedacht wer-
den. Todorov (1993: 392) beendet die erwihnte Studie mit einer Refle-
xion iiber Louis Dumonts Indien: Moderne und Vormoderne werden
als eine zivilisationsinteraktive Geichzeitigkeit gedacht. Zwei grundle-
gend antagonistische Ordnungsvorstellungen, Moderne und Vormo-
derne, Gemeinschaft und Gesellschaft, lindliche und stidtische, Zen-

262

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER »ENTGRENZTE« ISLAM ...

trums- und Peripherie-Lebensordnungen befinden sich in verglei-
chender Interaktion. Im praktischen Gesellschaftsprozef§ stehen sie in
einem stindigen Zusammenspiel. Der Ordnungskonflikt zwischen ho-
listischen und individualistischen Gesellschaftsvorstellungen kenn-
zeichnet diese Gleichzeitigkeit. Es wird dabei eine vollig unterschiedli-
che Konstitution des kollektiven Bewufltseins in nicht-europiischen
vormodernen Gemeinschaften vorausgesetzt. Gemeinschaften, in de-
nen das Ganze in einer dominanten Stellung gegeniiber dem Einzelnen
verweilt, bestehen fort, wihrend in den modernen Gesellschaften und
dem modernen Gemeinschaftsdenken, in dem sie wurzeln, das Indivi-
duum mehr gilt als das soziale Ganze, zu dem es gehort. So kénnen
Egalitarismus, Demokratismus und das Freiheitsgebot fiir alle ebenso
wie Werthierarchie, Solidaritit, 6ffentlicher Ritualismus und Konven-
tionalismus sich iiberlagernde, gewissermaflen miteinander wetteifern-
de Integrationsformen der Gesellschaft darstellen.

Als »moderne« Ordnungsideen kntipfen beide Orientierungen an
die Komplementirregelungen der praktischen Lokalgemeinschaften
unterschiedlich stark an. Die Idee des Islams, wie sie fiir Muslime im
Kontext rapiden und radikalen Wandels und im Spannungsfeld lokaler
und lokal iibergreifender Ordnungen bedeutsam wird, erscheint dem
syrischen Islamwissenschaftler Aziz al-Azmeh (1996) als »Islamisie-
rung des Islam«, als innere Transformation des Islams in eine moderne
religiose Ideologie. So klar und eindimensional sich »Entgrenzung«
hier als Projekt der Islamisierung — im kritischen wie im affirmativen
Sinne — auf der Ebene des modernistischen Intellektuellen-Diskurses
ausmachen lift, so widerborstig und komplex zeigt sich das Problem
auf der praktisch gesellschaftlichen Ebene.

Ausgangslage ist die — in der klassischen wie der aktuellen islamwis-
senschaftlichen Literatur weitverzweigt erdrterte — Spannung zwi-
schen allgemein wirksamen ordnungspolitischen Ideen des Islams und
den im Volksislam verhafteten Lokaltraditionen. Aber, wie oben be-
reits angedeutet, gibt es Uber die Lagerungen dieses Problems hochst
gegensitzliche Deutungen und schon aus dem Begriffsapparat der klas-
sischen Islamkunde ergibt sich durchgingig die Vorstellung vom le-
benspraktischen, relativ unverbindlichen islamischen Skripturalismus.

Strukturell sind auch der innere Wandel und die Intensivierung der
inneren Organisationsformen traditionaler muslimischer Vereinigun-
gen wirksam. Dies hat die Diskussion iiber den Begriff des »Neo-Su-

263

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

fismus« sehr deutlich gezeigt (Levtzion 1997, 1996; O’Fahey/Radtke
1993; Rahman 1966a), aus der man — mit der gebotenen Vorsicht —
durchaus eine These hinsichtlich der Wirkungen der Nationalstaats-
prasenz auf sufistische Organisationen ableiten konnte.

Man kann die »Querlagerungen« also als ein Zusammenspiel spezi-
fischer kultureller, ethnischer und staatlicher Hintergrinde und Struk-
turen denken, die die modernen Aneignungen der »Idee« des Islams
unterschiedlich bestimmen. Im Vergleich wire sodann auch noch eine
weitere Bandbreite zu beobachten, daf§ sich nimlich auch die verschie-
denen neuen Typen von mittelschichtorientierten ideologischen und
ethischen Engagements in verschiedenen sozialen Kontexten aufzeigen
lassen. In einer vergleichenden Analyse sind die Umsetzungen und
neuen ideologischen Konzepte der »Idee« des Islams auf der Gras-
wurzelebene der Alltagsinteraktionen und der kulturellen Reprasenta-
tionen des Sozialen zu benennen. Von hier ausgehend lassen sich
»quergelagerte«, universell wirksam werdende, ordnungsrelavante
Wandlungsdynamiken bestimmen. Sie stehen im globalen Kontext so-
zialen Wandels, tragen zu einer Vielfalt lokaler Konzeptualisierungen
von Ordnung bei und beeinflussen an der Basis des gesellschaftlichen
Prozesses die Alltagspraxis der sozialen Akteure und ihre Institutio-
nen gleichermafien:

Es handelt sich hier zunichst um den Widerspruch zwischen Ethik
und Asthetik, der sich durch die Medienkultur ergibt. Sie betreibt ten-
denziell die Ablosung der geschriebenen durch die bildliche Sprache
und etabliert sich als Hauptquelle der Information. Zu verzeichnen ist
dabei ebenso eine starke Tendenz der Charakterisierung durch immer
hohere symbolische und imaginative Aspekte der institutionellen Re-
konstruktion, die den konventionellen funktionalen und rationalen
Aspekten lediglich eine sekundire Bedeutung zuweisen (vgl. etwa
Luhmann 1992; Knorr-Cetina 1994). Massentourismus und Konsum-
gesellschaft haben dazu beigetragen, dafl es zu einer Zunahme aller
Formen interkultureller Interaktion kommt, speziell jener, die Exo-
tismus und die Imagination des kulturell Anderen als Lebensstilfrage
in den Vordergrund der Alltagspraxis stellen (z.B. Featherstone 1987).

Die Globalisierung der Finanzmirkte scheint zumindest virtuell die
Existenz unbegrenzter Ressourcen an Kredit und Finanzen zu symbo-
lisieren. »Cash« wird dabei zu einem neuen Faktor der sozialen Regu-

264

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER »ENTGRENZTE« ISLAM ...

lation in allen, auch den lokalen, von den Produktionsformen her noch
vollig entkapitalisiert erscheinenden Sozialkontexten gemacht.

Schliefilich stehen konventionelle Perzeptionen von Zeit und Raum
durch die Globalisierung der Medien und Kommunikationssysteme
unter Druck. Denn potentiell ist nun jedes lokale Ereignis bereits zum
Zeitpunkt seines Geschehens ein hier und jetzt in der Welt passieren-
des, die »Menschheit als Ganzes« (Robertson 1992) betreffendes Er-
eignis.

Im Kontrast zur vorherrschenden Perspektive der konventionellen
Soziologie, in der Wissenschaft, Technologie und Biirokratisierung als
Hauptquellen von Wandel konstatiert werden (z. B. Berger et al. 1973),
sind die oben erwihnten Faktoren als eine neue Befindlichkeit des
Subjekts zu verstehen, als Determinanten eines Wandels, der die »Re-
volution der Dorfer«, die Befreiung lokaler Bindungen in einem zuvor
nie gekannten Ausmafl vorantrieb. Diese Form der »Entgrenzung« be-
trifft besonders die 1980er und 1990er Jahre. Sie zeigt an, wie der »Is-
lam« in den verschiedenen lokalen Kontexten gefordert war, Ideen
und Visionen eines wahren religiosen Lebens als kohirente Gegen-
ideologie zum existierenden Pluralismus materieller Kultur zu entwik-
keln.

An diesen Problemlagen kniipft man heute in den sogenannten
Kulturstudien wieder an, wenn man — wie zum Beispiel in der »Subal-
tern Studies«-Gruppe — tber kulturelle Hybridisierung spricht. Aber
einen empirisch ausgelegten Beitrag zur Soziologie jener Konstitu-
tionsbedingungen, die kulturelle Vielschichtigkeit, Ambiguitat und
»doublemindedness« vermitteln, gibt es unter ordnungstheoretischen
Gesichtspunkten nicht. Das hier gestellte Problem zielt also auf ein
Vergleichsinstrumentarium heteroplexer Konstitutionsbedingungen
von Gesellschaft in lokalen Kontexten ab.

Ideologische und lebenspraktische Differenzierung
Die Formenvielfalt aus Textprasenz, Prozessen der Dezentrierung und
den durch die Wechselspiele des Kulturkontakts sich abzeichnenden
Formen der Hybridisierung, die auch die selbstaffirmierten Formen

der Kulturbeharrung einschlieffen, ist die zentrale Dimension, die das
Entgrenzungspotential lokaler Kontexte erschliefft. Der Diskurs iiber

265

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

die Zukunft islamischer Gemeinschaften und ihre Verankerung in der
modernen Kultur ist auf der Ebene theoretischer Auseinandersetzung
in vollem Gange. Oft tritt hier die tatsichliche Vielfalt der Pfade der
Islamisierung hinter der Vorstellung einer blockbildenden Vereinheit-
lichung des modernen Islamdiskurses zuriick (Huntington 1993). Die
vorliegende Skizze fiir einen Forschungsansatz setzt dagegen an Fra-
gen der faktischen Differenzierung der islamischen Ideen und Projekte
an: Die Umsetzungen islamischer Begriffe und Ideen im Gestaltungs-
prozef lokaler Institutionen, die Emergenz einer weitverzweigten, lo-
kalen, neuen islamischen Mittelschicht und deren Rolle bei der Einbin-
dung lokaler Netzwerke in die internationale Szene, die Wirkungswei-
se des globalen Diskurses tiber kulturelle Differenz — all dies sind Fak-
toren, die auf die strategische Bedeutung lokaler Gemeinschaften in
der Bestimmung der modernen Rolle »des Islams« hinweisen. Der
Vergleich von Unterschieden und Ahnlichkeiten der vielschichtig ge-
lagerten Ordnungsbeziehungen zwischen »Zentrum« und »Periphe-
rie«, die Ambivalenz der Problemlagen in den materiell und ideell un-
terschiedlich gebundenen Gruppen und Gemeinschaften, die aus sol-
chen Spannungen sich entwickelnde Zukunft des Islams, stellt die Be-
sonderheit dieses Ansatzes dar.

Anmerkung

1 Zu den vorliegenden Ausfihrungen habe ich von Herrn Profes-
sor Bierschenk, Mainz, wichtige Anregungen erhalten. Fiir die
Einladung, den hier vorgestellten Forschungsansatz umzusetzen
und fiir Untersuchungen in Ostafrika zu erweitern, bin ich Herrn
Bierschenk, dem Sonderforschungsbereich Kulturelle und Sprach-
liche Kontakte und der Universitit Mainz zu groflem Dank ver-

pflichtet.

266

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur
Gesamtliteratur

Abaza, Mona (1987): The Changing Image of Women in Rural Egypt,
Cairo Papers in Social Science 10, Monograph 3, Cairo: American
University in Cairo Press.

Abaza, Mona (1991): »The Discourse on Islamic Fundamentalism in
the Middle East and Southeast Asia: A Critical Perspective«. So-
journ. Social Issues in Southeast Asia 6/2, S. 203-239.

Abaza, Mona (1994a): »Islam in Southeast Asia: Varying Impact and
Images of the Middle East«. In: Hussin Mutalib/Taj-ul Islam
Hashmi (Hg.), Islam, Muslims and the Modern State, London:
Macmillan, S. 139-151.

Abaza, Mona (1994b): »Perceptions of Middle Eastern Islam in Sou-
theast Asia and Islamic Revivalism«. Orient 35/1, S. 107-124.

Abaza, Mona (1998): Re-Thinking the Social Knowledge of Islam —
Critical Explorations in the >Islamization of Knowledge<« — Debate
Between Malaysia and Egypt. Manuskript, FU Berlin.

Abdel-Malek, Anwar (1963): »L’Orientalisme en crise«. Diagnose 44,
S. 109-142.

Abu-Lughod, Janet L. (1992): »Die Auswirkungen internationaler Mig-
ration auf das Wachstum Kairos und auf die Urbanisierung der
lindlichen Gebiete Agyptens«. Jahrbuch fiir Vergleichende Sozial-
forschung 1990, Berlin, S. 41-56.

Abu-Zahra, Nadia (1997): The Pure and Powerful, Reading: Ithaca.

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Al-Attas, Syed Muhammad al-Naguib (1978): Islam and Secularism.
Muslim Youth Movement (ABIM), Kuala Lumpur: A.L Jalan Pan-
tai Baru.

Al-Attas, Syed Muhammed al-Naquib (1985): Islam, Secularism and
the Philosophy of the Future, London, New York/NY: Mansell.
Al-‘Azm, Sadiq Jalal (1981): »Orientalism and Orientalism in Re-

verse«. Khamsin 8, S. 5-26.

Albrow, Martin (1990): »Introduction«. In: Martin Albrow / Elisabeth

King (1990).

267

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Albrow, Martin/King, Elisabeth (Hg.) (1990): Globalization, Know-
ledge and Society, London: Sage.

Amin, Samir (1989): Eurocentrism. Translated by Russell Moore, New
York/NY: Monthly Review Press.

Andreas-Salomé, Lou (1894a): »Das Problem des Islams«. Teil I. Vos-
sische Zeitung, Nr. 338, Sonntagsbeilage Nr. 29.

Andreas-Salomé, Lou (1894b): »Das Problem des Islams«. Teil II.
Vossische Zeitung, Nr. 350, Sonntagsbeilage Nr. 30.

Andreas-Salomé, Lou (1894c¢): Friedrich Nietzsche in seinen Werken,
Wien: Carl Konegen.

Antoun, Richard (1989): Muslim Preacher in the Muslim World: A
Comparative Case Study in Comparative Perspectives, Princeton/
NJ: Princeton University Press.

Arbeitsgruppe Bielefelder Entwicklungssoziologen (Hg.) (1981): Sub-
sistenzproduktion und Akkumulation, Saarbriicken, Fort Lauder-
dale: Breitenbach.

Archer, Margret S. (1991): »Sociology for One World: Unity and Di-
versity«. International Sociology 6, S. 131-147.

Arkoun, Muhammed (1996): »Der Euro-Mediterrane Raum als
Schicksalsgemeinschaft«. KulturAustausch 3, S. 78-80.

Arkoun, Muhammed (1996): »Transgresser, Deplacer, Depasser«.
Arabica XLIII, S. 28-66.

Arnason, Johann P. (1989): »Weltauslegung und Verstindigung«. In:
Axel Honneth/Th. McCarthey/Claus Offe/A. Wellmer (Hg.),
Zwischenbetrachtungen im Prozef} der Aufklirung. Jiirgen Haber-
mas zum 60. Geburtstag, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 66-88.

Asad, Tulal (1982): »A Comment on the Idea of Non-Western
Anthropology«.In: Hussein Fahim (Hg.), Indigenous Anthropology
in Non-Western Countries, Durham/NC: Carolina Academia
Press, S. 284-287.

Ayrout, S.J. Henry (1943): Fellahs, Cairo: Horus.

Bach, Robert L./Schraml, Lisa A. (1982): »Migration Crisis and Theo-
retical Conflict«. International Migration Review X VI, S. 320-341.

Baer, Gabriel (1969): Studies in the Social History of Modern Egypt,
Chicago/IL: University of Chicago Press.

Batunsky, Mark (1981): »Carl Heinrich Becker: From old to Modern
Islamology«. IJMES 13, S. 287-310.

268

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Baudrillard, Jean (1982): Der symbolische Tausch und der Tod, Miin-
chen: Matthes und Seitz.

Baudrillard, Jean (1983): Lalt Euch nicht verfihren, Berlin: Merve.

Becker, Carl-Heinrich (1910): »Der Islam als Problem«. Der Islam I,
S. 15-24.

Becker, Carl-Heinrich (1922): »Ignaz Goldziher«. Der Islam XII, S.
214-215.

Bell, Daniel (1976): The Cultural Contradictions of Capitalism, New
York/NY: Basic Books.

Bell, Daniel (1980): Sociological Journeys. Essays 1960-1980, London:
Heinemann.

Bellah, Robert (1978): »Faith Communities Challenge — and are Chal-
lenged by — The Changing World Order«. In: Gremillion et al. S.
148-170.

Benedict, Peter/Tumertekin, E./Mausur, F. (Hg.) (1975): Turkey:
Geographic and Social Perspectives, Leiden: E.J. Brill.

Bennabi, Malik (1980): »The Chaos of the Western World«. Islamic
Studies XIX/3,S. 183-194.

Bennabi, Malik (1991a): The Qur’anic Phenomenon. An attempt at a
Theory of Understanding the Holy Qur’an, tibersetzt von Abu Bi-
lal Kirkari, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust.

Bennabi, Malik (1991b): »Sociology< and >Social Values< of the
Qur’an«. In: Malik Bennabi, The Qur’anic Phenomenon. An At-
tempt of a Theory of Understanding of the Holy Qur’an, tibersetzt
von Abu Bilal Kirkari, American Trust Publ., repr. Kuala Lumpur:
Islamic Book Trust.

Berger, Hartwig (1975): »In Verteidigung des Pueblo«. Prokla 25, S.
39-104.

Berger, Peter L./Berger, Brigitte/Kellner, Hannsfried (1973): The
Homeless Mind: Modernization and Consciousness, Harmonds-
worth, Middlesex: Penguin.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1980): Die gesellschaftliche
Konstruktion der Wirklichkeit, Frankfurt/ M.: Fischer.

Bergstrafler, Gotthelf (1924): » Anfinge und Charakter des islamischen
Rechts«. Der Islam X1V, S. 76-81.

Berque, Jacques (1955): »Dans le delta du Nil: le village et I'histoire«.
Studia Islamica 4, S. 91-109.

269

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Beyer, Peter (1994): Religion and Globalisation, London: Sage.

Binder, Leonhard (1988): Islamic Liberalism. A Critique of Develop-
ment Ideologies, Chicago/IL: University of Chicago Press.

Birks, J.S./Sinclair, C. A. (1980): International Migration and Develop-
ment in the Arab Region, Genf: ILO.

Blackman, Winnifred (1927): The Fellahin in Upper Egypt, London.

Boon, James A. (1982): Other Tribes, Other Scribes, Symbolic An-
thropology in the comparative Study of Cultures, Histories, Reli-
gions, and Texts, Cambridge: Cambridge University Press.

Bourdieu, Pierre (1974): »Der Habitus als Vermittlung zwischen
Struktur und Praxis«. In: ders., Zur Soziologie der symbolischen
Formen, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 125-158.

Bourdieu, Pierre (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1979): »Struktur, Habitus, Praxis«. In: ders., Ent-
wurf einer Theorie der Praxis, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 139-
202.

Braudel, Fernand/Duby, George/ Aymard, Maurice (1990): Die Welt
des Mittelmeeres. Zur Geschichte und Geographie kultureller Le-
bensformen, Frankfurt/M.: Fischer.

Briere, Claire/Blanchet, Paul (1979a): Iran, la Révolution au nom de
Dieu, Paris: Seuil.

Briere, Claire/Blanchet, Paul, (1979b): »L’esprit d’un monde sans
esprit« (Der Geist einer geistlosen Zeit). Interview mit Claire
Briere und Pierre Blanchet. In: Claire Briere/ Pierre Blanchet 1979a:
227-241. Ins Englische tibersetzt von A. Sheridan et al., in Michel
Foucault (1988a): 211-224.

Brunschvig, R. (1970): »Bibliographie der Arbeiten Schachts«. Studia
Islamica 31, S. XI-XVI.

Buber, Martin (1932): Konigtum Gottes, Heidelberg: Lambert Schnei-
der.

Canfora, Luciano (1995): Politische Philologie, Altertumswissenschaf-
ten und moderne Staatsideologien, Stuttgart: Klett-Cotta.

Casanova, Jose (1994): Public Religions in the Modern World, Chica-
go/IL, London: The University of Chicago Press.

Castles, S. (1987): Migratory Process, Ethnic Relations and Labour
Market Segmentation. Occasional Paper No. 6, Centre of Multicul-
tural Studies, University of Wollongong, New South Wales.

270

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

CERMOC (1985): Migrations et changements sociaux dans I'orient
Arabe, Beirut.

Charnay, Jean Paul (1977): Sociologie religieuse de [I’Islam, Paris:
Sindbad.

Chatterjee, Partha (1993): The Nation and its Fragments, Colonial and
Postcolonial Histories, Princeton/NJ: Princeton University Press.

Colonna, Fanny (1995): »Islam in the French sociology of religion«.
Economy and Society 24/2, S. 225-244.

Corbin, Henri (1958): L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn
>Arabi, Paris: Ernest Flammarion.

Corbin, Henri (1977): Spiritual Body and Celestial Earth. From Maz-
dean Iran to Shi’ite Iran. Translated by N. Pearson, Bollingen Series
XClI, 2, Princeton/N]J: Princeton University Press.

Cragg, Kenneth (1985): The Pen and the Faith. Eight Modern Muslim
Writers and the Qur’an, London: Allen & Unwin.

Dar, B.A. (1972): »Igbal and Bergson«. In: M. Saeed Sheikh (Hg.),
Studies in Igbal’s Thought and Art, Lahore: Bazm-i Igbal.

De Bernart, Maura/De Marco, Pietro (1987): »Question sociale, mo-
dernisation, éthique religieuse: le jeune Weber entre le Christia-
nisme et la Machtpolitik«. Social Compass XXXIV, S. 243-264.

Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul (1982): Michel Foucault. Beyond
Structuralism and Hermeneutics. With an Afterword by Michel
Foucault, Brighton: Harvester Press.

Dumont, Louis (1967): Homo Hierarchicus, Paris: Gallimard.

Dumont, Louis (1986a): Essays on Individualism. Modern Ideology in
Anthropological Perspective, Chicago/IL, London: The University
of Chicago Press.

Dumont, Louis (1986b): »On Value, Modern and Nonmodern«. In:
ders., Essays on Individualism. Modern Ideology in Anthropologi-
cal Perspective, Chicago/IL, London: The University of Chicago
Press, S. 234-268.

Dweyer, D. (1978): Images and Self-Images: Male and Female in Mo-
rocco, New York/NY: Columbia University Press.

Eade, John (1993): »The Political Articulation of Community and the
Islamisation of Space in London«. In: R. Barot (Hg.), Religion and
Ethnicity: Minorities and Social Change in the Metropolis, Kam-
pen: Kok Pharos Publishing House.

271

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Eder, Klaus (1992): »Contradictions and Social Evolution: A Theory
of the Social Evolution of Modernity«. In: Hans Haferkamp / Neil
J- Smelser (Hg.), Social Change and Modernity, Berkeley /CA, Los
Angeles/ CA, Oxford: University of California Press, S. 320-349.

Eickelman, Dale F. (1981): The Middle East. An Anthropological
Approach, Hempstead.

Eickelman, Dale F. (1976): Moroccan Islam: Tradition and Society in a
Pilgrimage Center, Austin/TX, London: University of Texas Press.

Eisenstadt, Shmuel N. (1979): Tradition, Wandel und Modernitit,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Eisenstadt, Shmuel N. (1982): »The Axial Age: The Emergence of
Transcendental Visions and Rise of Clerics«. Journal of Sociology
23/2,S.294-314.

Eisenstadt, Shmuel N. (Hg.) (1987): Kulturen der Achsenzeit — Ihre
Urspriinge und ihre Vielfalt. 2 Bde. Ubersetzt von R. Achlama und
G. Schalit, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Eisenstadt, Shmuel N. (1993): »Civilisational frameworks, historical
experiences and cultural programmes of modernity — the structur-
ing of protest in modern societies«. In: Lars Gule/ Oddovar Store-
bo (Hg.), Development and Modernity. Perspectives on Western
Theories of Modernization, Bergen: Ariadne, S. 11-36.

Eisenstadt, Shmuel N. (1998): Die Antinomien der Moderne. Die ja-
kobinischen Grundlagen der Moderne und des Fundamentalismus.
Heterodoxien, Utopismus und Jakobinismus in der Konstitution
fundamentalistischer Bewegungen. Ubersetzt und mit einem
Nachwort von Georg Stauth, Frankfurt/M.: Suhrkamp; zuerst eng-
lisch 1994.

El-Messeri, Sawsan (1983): »Tarahil Laborers in Egypt«. In: Allan Ri-
chards/P. L. Martin (Hg.), Migration, Mechanization and Agricul-
tural Labor Markets in Egypt, Boulder/CO.

Elster, Jon (1989): The Cement of Society. A Study of Social Order,
Cambridge, New York/NY: Cambridge University Press.

Enayat, Hamid (1982): Modern Islamic Political Thought, London:
MacMillan International College Editions.

Eposito, John L. (1987): Islam and Politics, Syracuse/NY: Syracuse
University Press (1. Auflage 1984).

Eribon, Didier (1989): Michel Foucault, Paris: Flammarion.

272

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Etienne, Bruno (1987): L’Islamisme radical, Paris: Hachette.

Evans, Peter/Rueschemeyer, Dietrich/Skocpol, Theda (Hg.) (1985):
Bringing the State Back in, Cambridge: Cambridge University
Press.

Evers, Hans-Dieter/Schiel, Tilmann (1988): Strategische Gruppen,
Berlin: Reimer.

Fahndrich, H. (1976): »Invariable Factors Underlying the Historical
Perspective in Theodor No6ldeke’s >Orientatische Skizzen (1892)«.
In: Akten des VIL. Kongresses fiir Arabistik und Islamwissenschaft,
Gottingen, 15.-22. August 1974, hg. von Albert Dietrich, Gottin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 146-154.

Faruqi, Ismail R. (1980): »The View of Society and History«. In:
Ismail R. Farugqi, Islam and Culture, Kuala Lumpur: ABIM, S. 32-37.

Fathy, Gourna Hassan (1969): A Tale of Two Villages, Cairo: Ministry
of Culture.

Featherstone, Mike (1987): »Consumer Culture, Symbolic Power and
Universalism«. In: Georg Stauth/Sami Zubaida (Hg.) (1987), S.
17-47.

Featherstone, Mike (1990): »Global Culture: An Introduction«. Theo-
ry, Culture and Society 7/2-3, S. 1-14.

Featherstone, Mike (1991): Consumer Culture and Postmodernism,
London: Sage.

Fischer, Michael M.]./ Abedi, Mehdi (1990): Debating Muslims. Cul-
tural Dialogues in Postmodernity and Tradition, Madison/ W1I: The
University of Wisconsin Press.

Fluehr-Lobban, Carolyn (1987): Islamic Law an Society in the Sudan,
London: Frank Cass.

Foucault, Michel (1977): Discipline and Punishment. The Birth of the
Prison. Translated by A.M. Sheridan-Smith, London: Allen Lane.
Deutsche Ubersetzung: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des
Gefingnisses, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1977. Zitiert wird nach der
englischen Ausgabe.

Foucault, Michel (1978): Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wis-
sen und Wahrheit, Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1980): Power/Knowledge: Selected Interviews and
other Writings 1972-1977. Translated and edited by Colin Gordon,
Brighton: Harvester Press.

273

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Foucault, Michel (1984): »On the Genealogy of Ethics«. Interview by
Hubert L. Dreyfus and Paul Rabinow, Regents University of Cali-
fornia. University Publishing 13, S. 5-6.

Foucault, Michel (1988a): Politics, Philosophy, Culture. Interviews
and Other Writings: 1977-1984. Translated by A. Sheridan et al.,
edited and introduced by L.D. Kritzmann, New York/NY, Lon-
don: Routledge.

Foucault, Michel (1988b): »Technologies of the Self«. In: Luther H.
Martin/Huck Gutman/Patrick H. Hutton (Hg.), Technologies of
the Self. A Seminar with Michel Foucault, Amherst: The University
of Massachusetts Press, S. 16-49 (Deutsche Fassung, Frankfurt/M.:
Fischer 1994).

Freud, Sigmund (1939): Der Mann Moses und die Monotheistische
Religion: Drei Abhandlungen, Amsterdam: Allert de Lange.

Freund, Wolfgang S. (1987): »Judischer und islamischer Fundamenta-
lismus: Entsprechungen, politische Konsequenzen«. Der Orient 28/
2,S.216-228.

Fick, Johann (1955): Die Arabischen Studien in Europa, Leipzig: Har-
rassowitz.

Geertz, Clifford (1971): Islam Observed; Religious Development in
Morocco and Indonesia, Chicago/IL: The University of Chicago
Press.

Geertz, Clifford (1973): »Deep Play Notes on the Balinese Cock-
fight«. In: ders., The Interpretation of Cultures, Selected Essays,
New York/NY: Basic Books.

Geertz, Clifford (1986): »Diapositives anthropologiques«. Communi-
cations 44, S. 71-90.

Gehlen, Arnold (1969): Moral und Hypermoral, Wiesbaden: Atheni-
um.

Gellner, Ernest (1968): »A Pendulum Swing Theory of Islam«. Annal-
es Marocaines de Sociologie, S. 4-14.

Gellner, Ernest (1981): Muslim Society, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Gellner, Ernest (1992): Postmodernism, Reason and Religion, London,
New York/NY: Routledge.

Gibb, Hamilton A.R. (1975): Modern Trends in Islam (zuerst 1947),
New York/NY: Octagon Press.

274

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Gilsenan, Michel (1982): Recognizing Islam. An Anthropologist’s In-
troduction, London, Canberra: Croom Helm.

Ginzburg, Carlo (1979): Der Kise und die Wiirmer. Die Welt eines
Miillers um 1600, Frankfurt/M.: Syndikat.

Ginzburg, Carlo (1985): »Mythologie germanique et nazisme. Sur un
livre ancien de Gorges Dumézil«. Annales 40/4, S. 695-715.

Goldberg, Ellis (1991): »Smashing Idols and the State: The Protestant
Ethic and Egyptian Sunni Radicalism«. Comparative Studies in So-
ciety and History 33/1, S. 3-35.

Goldziher, Ignaz (1876): Der Mythos bei den Hebriern und seine ge-
schichtliche Entwicklung, Leipzig: Brockhaus.

Goldziher, Ignaz (1888): »Zu Entwicklung und Wesen des Juden-
thums«. Magyar-Zsid6 Szemle 5.

Goldziher, Ignaz (1888-1890): Muhammedanische Studien, 2 Bde.,
Halle.

Goldziher, Ignaz (1889): »Muhammedanisches Recht in Theorie und
Wirklichkeit«. Zeitschrift fir vergleichende Rechtswissenschaft
VIII, S. 352-370.

Goldziher, Ignaz (1967-1971): Muslim Studies, 2 Bde., hg. von S.M.
Stern, London: George Allen & Unwin.

Goldziher, Ignaz (1967-1974): Gesammelte Schriften, Bd. I-VI, hg.
von J. Desomogyi, Hildesheim.

Goldziher, Ignaz (1978): Tagebuch, hg. von Alexander Scheiber, Lei-
den: E.J. Brill.

Goldziher, Ignaz/Hurgronje, Snouck (1985): Scholarship and Friend-
ship in Early Islamwissenschaft, Letters publishad by P. Sj. Konigs-
veld, 2 Bde., Leiden: E.J. Brill.

Gordon, Colin (1980): » Afterword«. In: Foucault (1980): S. 229-259.

Gorz, André (1980): Abschied vom Proletariat, Frankfurt/M.: Euro-
paische Verlagsanstalt.

Gramsci, Antonio (1967): Philosophie der Praxis, Frankfurt/M.: Fi-
scher.

Habermas, Jirgen (1976): Zur Rekonstruktion des historischen Mate-
rialismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1981a): Theorie des kommunikativen Handelns, 2
Bde., Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1981b): Die Moderne — ein unvollendetes Projekt.

275

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

In: ders., Kleine politische Schriften I-1V, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp, S. 444-464.

Habermas, Jirgen (1983a): Moralbewufltsein und kommunikatives
Handeln, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen (1983b): »Modernity — An Incomplete Project». In:
Hal Foster (Hg.), Postmodern Culture, London, Sidney: Pluto
Press, S. 3-15.

Habermas, Jiirgen (1983/1984): Theory of Communicative Action, 2
Bde., tubersetzt von Thomas McCarthey, Boston/MA: Beacon
Press.

Habermas, Jirgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne:
zwolf Vorlesungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen (Hg.) (1979): Stichworte zur geistigen Situation der
Zeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hacking, Ian (1986): »Self-Improvement«. In: David Couzens Hoy
(Hg.) (1986): S. 235-240.

Haferkamp, Hans (1989): »Differentiation and Culture: Sociological
Optimism under Scrutinity«. In: Hans Haferkamp, Social Structure
and Culture, Berlin, New York/NY: de Gruyter, S. 101-146.

Hanisch, Ludmilla (1995): »Semitistik, Arabistik und Islamwissen-
schaft im NS«. Das Argument 209, S. 348-352.

Harvey, David (1989): The Condition of Postmodernity, Oxford: Ba-
sil Blackwell.

Heine, Peter (1984): »C. Snouck Hurgronje versus C.H. Becker. Ein
Beitrag zur Geschichte der angewandten Orientalistik«. Die Welt
des Islam XXIII-XXIV. S. 378-387.

Heller, Agnes (1984/85): »The Discourse Ethics of Habermas: Criti-
que and Apparaisal«. Thesis Eleven 10/11, S. 5-17.

Hennis, Wilhelm (1987): Max Webers Fragestellung, Ttibingen: J. C.B.
Mohr (Paul Siebeck).

Hobart, Mark (1986a): »Introduction: Context, Meaning and Power«.
In: Mark Hobart/Robert H. Taylor (Hg.), Context, Meaning and
Power in Southeast Asia, Southeast Asia Programm, Cornell Uni-
versity, Ithaca, New York/NY, S. 7-19.

Hobart, Mark (1986b): »Thinker, Thespian, Soldier, Slave?«. In: Mark
Hobart/Robert H. Taylor (Hg.), Context, Meaning and Power in
Southeast Asia, Southeast Asia Programm, Cornell University,
Ithaca, New York/NY, S. 130-156.

276

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Holton, Robert J./Turner, Bryan S. (1989): »Modernism, Post-
Modernism, and Worldreligions: Some issues in Max Weber’s So-
ciology of Religion«. In: Robert J. Holton/Bryan S. Turner (Hg.),
Max Weber on Economy and Society, London, New York/NY:
Routledge, S. 68-102.

Hopkins, Nicolas S. (1987): Agrarian Transformation in Egypt, Boul-
der/CO, London: Westview.

Hourani, Albert Habib (1980): Europe and the Middle East, St.
Anthony’s, London: Macmillan.

Hoy, David Couzens (Hg.) (1986): Foucault: A Critical Reader, Ox-
ford: Basil Blackwell.

Ibrahim, Anwar (1996): The Asian Renaissance, Singapore, Kuala
Lumpur: Times Books International.

Ibrahim, Saad Eddin (1988): »Domestic Developments in Egypt«. In:
W.B. Quandt (Hg.), The Middle East. Ten Years After Camp Da-
vid, Washington/DC: The Brookings Institute, S. 19-62.

Igbal, Sir Mohammad (1954): The Reconstruction of Religious
Thought in Islam, Lahore: Shaikh Muhammad Ashraf, repr.

Izutsu, Toshihiko (1966): God and Man in the Koran: Semantics of the
Koranic Weltanschauung, Tokio: Keio Universitit.

Jameson, Fredric (1985): »Postmodernism and Consumersociety«. In:
Hal Foster (Hg.), Postmodern Culture, London: Pluto Press, S.
111-125.

Jameson, Fredric (1991): »Postmodernism« or The Logic of Late Capi-
talism, London: Verso.

Jaspers, Karl (1949): Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Min-
chen: Piper.

Johannson, Baber (1990): »Politics and Scholarship: The Development
of Islamic Studies in the Federal Republic of Germany«. In: Tarek
Ismael (Hg.), Middle East Studies. International Perspectives on the
State of the Art, New York/NY, Westport/CT, London: Praeger,
S. 89.

Kahn, Joel S./Loh Kok Wah (Hg.) (1992): Fragmented Vision: Cul-
ture and Politics in Contemporary Malaysia. Sidney, Honolulu/
HI: Allen & Unwin, University of Hawaii Press.

Kepel, Gilles (1983): Le prophete et le pharao. Les mouvements Isla-
mistes dans I’Egypte contemporaine, Paris: Fditions du Seuil.

Kepel, Gilles (1987): Les banlieues de I'Islam, Paris: Editions du Seuil.

277

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Knorr-Cetina, Karin (1994): »Primitive Classification and Postmoder-
nity: Towards a Sociological Notion of Fiction«. Theory, Culture
and Society 11, S. 1-22.

Kreutz, Henrik (Hg.) (1991): Pragmatische Analyse von Texten, Bil-
dern und Ereignissen: Qualitative Methoden, Oral History und
Feldexperimente, Forschungsberichte zur Soziologie und Sozialan-
thropologie, Bd. 3, Opladen: Leske + Budrich.

Lapidus, Ira (1985): »Islam and Modernity«. In: Shmuel N. Eisenstadt
(Hg.), Patterns of Modernity, Vol. 2, London: Frances Pinter, S.
89-115.

Laroui, Abdallah (1977): L’idéologie arabe contemporaine, Paris: Ma-
spero, 2. Aufl.

Lefebvre, Henri (1977): Kritik des Alltagslebens, Kronberg/Ts.:
Athenaum.

Lepenies, Wolf (1981): Melancholie und Gesellschaft (2. Aufl.), Frank-
furt/M.: Suhrkamp. Zuerst 1969.

Levtzion, Nehemia (1996): »The Public Sphere in Muslim Societies.
The Dynamics of Sufi Brotherhoods«. Paper presented to the Con-
ference on Collective Identities, Public Sphere and Political Order,
Uppsala, June 1996.

Levtzion, Nehemia (1997): »Eighteenth Century Sufi Brotherhoods:
Structural, Organizational and Ritual Changes«. In: P. Riddle/A.
Street (Hg.), Essays on Scripture, Thought and Society. A Fest-
schrift in Honour of Anthony H. Johns, Leiden: E.J. Brill.

Lewis, Bernard (1997): »Demokratie und Religion im Nahen Osten«.
Vortrag auf dem Kongref§ >Demokratische Politik: Die Agenda der
Zukunfts, Institut fiir die Wissenschaften vom Menschen, gekiirzte
Fassung tbersetzt von Bodo Schulze, Frankfurter Rundschau 278,
29. Nov, S. ZB2.

Loomis, T. (1989): World Economy and Migrant Labour: A Regional
Systems Approach, International Federation of Social Science Or-
ganizations, Wellington.

Luckmann, Thomas (1996): Die Unsichtbare Religion, 3. Aufl., Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1971): »Die Weltgesellschaft«. Archiv fiir Rechts-
und Staatsphilosophie I, S. 1-35.

Luhmann, Niklas (1973): Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion
sozialer Komplexitat, Stuttgart: Friedrich Enke.

278

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Luhmann, Niklas (1982): Funktion der Religion, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme, Grundrif§ einer allgemeinen
Theorie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1992): Inklusion und Exklusion. Manuskript, Uni-
versitit Bielefeld, Bielefeld. Mittlerweile veroffentlicht als Soziolo-
gische Aufklirung, Bd. 6.

Luhmann, Niklas (1994): »Inklusion und Exklusion«. In: ders., Sozio-
logische Aufklirung, Bd. 6, Opladen: Leske + Budrich.

Lyotard, Jean Francois (1979): La Condition Postmoderne. Rapport
sur le Savoir, Paris: Les Ed. de Minuit.

Maffesoli, Michel (1985): La connaissance ordinaire. Précis de socio-
logie compréhensive, Paris: Méridiens Klincksieck.

Marcuse, Herbert (1967): Der eindimensionale Mensch, Neuwied:
Luchterhand.

Mason, Herbert (1986): »Foreword to the English Edition«. In: Louis
Massignon, The Passion of Hallaj. Mystic and Martyr of Islam, Bo-
ston, S. XXIII.

Mehmet, Ozay (1990): Islamic Identity and Development. Studies of
the Islamic Periphery, London, New York/NY: Routledge.

Meillassoux, Claude (1976): Die wilden Frichte der Frau, Frank-
furt/M.: Syndikat.

Meyers, Albert (1983): »Household, Labor Relations and Reproducti-
ve Strategies: Among Small Cane-Farmers in Jamaica«. Review VII,
S. 255-283.

Miles, Robert (1984): Capitalism and Unfree Labour: Anomaly or Ne-
cessity? London: Tavistock.

Mitchell, Timothy (1990): »The Invention and Reinvention of the
Egyptian Peasant«. International Journal of Middle East Studies 22,
S. 129-150.

Moore, Barrington (1982): Ungerechtigkeit — Die sozialen Ursachen
von Unterordnung und Widerstand, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Mottahedeh, Roy P. (1993): »Toward an Islamic Theology of Tolera-
tion«. In: Tore Lindholm/Karin Vogt (Hg.), Islamic Law Reform
and Human Rights. Challenges and Rejoinders, Copenhagen, Lund,
Oslo Abo/Turku: Nordic Human Rights Publications, S. 25-36.

279

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Naderi, Nader (1990): »Max Weber and the Study of the Middle East:
A Critical Analysis«. Berkeley Journal of Sociology XXXV, S. 71-
87.

Nagel, Tilman (1996): » Autochthone Wurzeln des islamischen Moder-
nismus. Bemerkungen zum Werk des Damaszeners Ibn *Abdin
(1784-1836)«. Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesell-
schaft (ZDMG) 146/1, S. 92-111.

Nietzsche, Friedrich (1966): Gesammelte Werke, hg. von Kurt
Schlechta, Miinchen: Musarion.

Nietzsche, Friedrich (1980): Kritische Ausgabe simtlicher Werke und
unverdffentlichter Texte F. Nietzsches nach den Originaldrucken
und Originalmanuskripten auf der Grundlage der »Kritischen Ge-
samtausgabe«, hg. von Giorglo Colli und Mazzino Montinari, hier
zitiert nach der »Kritischen Studienausgabe«, Miinchen: Deutscher
Taschenbuchverlag.

O’Fahey, R.S./Radtke, B. (1993): »Neo-Sufism reconsidered«. Der
Islam 70/1, S. 52-87.

O’Farrell, Clare (1989): Foucault. Historian or Philosopher? London:
Macmillan.

Offe, Claus (1979): »Unregierbarkeit. Zur Renaissance konservativer
Krisentheorien«. In: Jiirgen Habermas (Hg.), Stichworte zur geisti-
gen Situation der Zeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 294-318.

Osterhammel, Jiirgen (1997): »Wissen als Macht: Deutungen interkul-
turellen Nichtverstehens by Tzevetan Todorov und Edward Said«.
In: Eva-Maria Auch/Stig Forster (Hg.), Barbaren und Weifle Teu-
fel. Kulturkonflikte und Imperialismus in Asien vom 18. bis zum
20. Jahrhundert.

Paret, Rudi (1969): The Study of Arabic and Islam at German Univer-
sities. German Orientalists since Theodor Noldeke, Wiesbaden:
Harrassowitz.

Parsons, Talcott (1971): The System of Modern Societies, Englewood
Cliffs /NJ: Prentice Hall.

Parsons, Talcott (1975): Gesellschaften. Evolutionire und komparative
Perspektiven, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Parsons, Talcott (1991): »A Tentative Outline of American Values«.
In: Roland Robertson/Bryan S. Turner (Hg.), Talcott Parsons.
Theorist of Modernity, London, Newbury Park, New Delhi: Sage,
S. 37-65.

280

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Pasolini, Pier Paolo (1978): Freibeuterschriften. Die Zerstorung der
Kultur des Einzelnen durch die Industriegesellschaft, Berlin:
Wagenbach.

Peek, Peter/Standing, G. (Hg.) (1982): State Policies and Migration,
Studies in Latin America and the Carribian, London, Canberra:
Croom Helm.

Peters, Rudolph (1987): »Islamischer Fundamentalismus: Glaube,
Handeln, Fihrung«. In: Wolfgang Schluchter (Hg.) (1987), S. 217-
241.

Plessner, Martin o.]. (ca. 1931): Die Geschichte der Wissenschaften im
Islam, Tubingen: J. C.B. Mohr (Paul Siebeck), Sammlung Philoso-
phie und Geschichte, Nr. 31.

Puls, Detlev (1979): »Ein im ganzen gutartiger Streit. Bemerkungen zu
Alltagserfahrung und Protestverhalten der oberschlesischen Berg-
arbeiter«. In: ders./ Thompson, Edward P. (Hg.) (1979), S. 298-341.

Puls, Detlev/Thompson, Edward P. (Hg.) (1979): Wahrnehmungs-
formen und Protestverhalten. Studien zur Lage der Unterschichten
im 18. und 19. Jahrhundert, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rahman, Fazlur (1957): Prophecy in Islam. Philosophy and Orthodo-
xy, London: Allen and Unwin.

Rahman, Fazlur (1964): »Dream, Imagination and ’Alam al-Mithal’«.
Islamic Studies IT1/2, S. 167-180.

Rahman, Fazlur (1966a): Islam, London: Weidenfeld und Nicolson.

Rahman, Fazlur (1966b): »The Status of the Individual in Islam«. Isla-
mic Studies V/4, S. 319-330.

Rahman, Fazlur (1966¢): »Rezension von Toshihiko Izutzu (1966)«.
Islamic Studies V/2, S. 221-224.

Rahman, Fazlur (1967a): »Some Reflections on the Reconstruction of
the Muslim Society in Pakistan«. Islamic Studies VI/2, S. 103-120.

Rahman, Fazlur (1967b): »The Qur’anic Concept of God, the Univer-
se and Man«. Islamic Studies VI/ 1, S. 1-19.

Rahman, Fazlur (1970): «Islamic Modernism: Its scope, method and
alternatives». International Journal of Middle East Studies 1/4, S.
317-333.

Rahman, Fazlur (1972): »Igbal and Modern Muslim Thought«. In: M.
Saeed Sheikh (Hg.), Studies in Igbal’s Thought and Art, Lahore:
Bazm-i Igbal, S. 38-51.

281

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Rahman, Fazlur (1980a): »Islam: Legacy and Contemporary Chal-
lenge«. Islamic Studies XIX /4, S. 234-246.

Rahman, Fazlur (1980c): »The True Meaning of Scripture: An Empi-
rical Historian’s Non-reductionist Interpretation of the Qur’an«.
International Journal of Middle East Studies 2, S. 487-505.

Rahman, Fazlur (1982): Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition, Chicago/IL: University of Chicago Press.

Rashid, Asma (1988): »Malik Bennabi: His Life, Times and Thought«.
In: Malik Bennabi, Islam in History and Society, tibersetzt von
Asma Rashid, Islamabad: Islamisches Forschungsinstitut.

Reichert, Christoph (1991): »Migrations de mains d’oeuvre et diversi-
fication institutionelle dans deux villages égyptiennes — Quelques
resultats préliminaires«. In: Gilbert Bauge/Friedemann Biittner
(Hg.), Les Migrations dans le Monde Arabe, Paris, S. 247-274.

Reichert, Christoph (1992): » Auswirkungen der Arbeitsmigration im
lindlichen Agypten — eine Riickkehreruntersuchung in sechs Dor-
fern (1987/1988)«. Jahrbuch fiir Vergleichende Sozialforschung
1990, Berlin, S. 57-100.

Richards, Allan/Martin, P.L. (Hg.) (1983): Migration, Mechanization
and Agricultural Labour Markets in Egypt, Boulder/CO: West-
view.

Riesebrodt, Martin (1990): Fundamentalismus als patriarchalische Pro-
testbewegung, Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Roberts, Robert (1990): The Social Laws of the Qoran, (zuerst 1925),
London: Curzon Press.

Robertson, Roland (1982): »Societies, Individuals and Sociology: In-
tra-Civilisational Themes«. Theory, Culture and Society 1/2, S. 6-
17.

Robertson, Roland (1992): Globalization: Social Theory and Global
Culture, London, Newbury Park/CA, New Dehli: Sage.

Robinson, Richard/Goodman, David S.G. (Hg.) (1996): The New
Rich in Asia. Mobile Phones, McDonalds and Middle Class Revo-
lution, London, New York/NY: Routledge.

Rodinson, Maxime (1971): Islam und Kapitalismus, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Rondeau, R. et al. (1984): »Le canard et le regard ou la vie d’un philo-
sophe«. Libération 30.6.-1.7.1984: S. 19.

282

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Rotermund, Dietmar (1986): The German Intellectual Quest for India,
New Delhi: Manohar.

Roussillon, Alain (1987): Les Islamistes radicaux, Kairo: C.D.E.].

Roussillon, Alain (1988): Sociétés de placement de fonds et »ouverture
économiques, Dossiers du CEDE], Kairo.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Vintage (dt. Frankfurt/
M. 1981).

Salvatore, Armando (1997): Religious Discourse, Reading: Ithaca
Press.

Salvatore, Armando (1998): Staging Virtue: The Disembodiment of
Self-Correctness and the Making of Islam as a Public Norm.
In: Georg Stauth (Hg.), Islam — Motor or Challenge of Modernity.
Yearbook of the Sociology of Islam, Vol. 1, Hamburg, Piscata-
way /NJ: Lit, Transactions, S. 87-120.

Sardar, Ziaudin (Hg.) (1989): An Early Crescent. The Future of
Knowledge and the Environment in Islam, London, New York/
NY: Mansell.

Sassen-Koob, Saskia (1978): »The International Circulation of Resour-
ces and Development: The Case of Migrant Labour«. Development
and Change 4, S. 509-545.

Sassen-Koob, Saskia (1987): »Growth and Informalization at the Core:
A Preliminary Report on New York City«. In: M. Smith/]. Feagin
(Hg.), The Capitalist City: Global Restructuring and Community
Politics, New York/NY, S. 138-154.

Schacht, Joseph (1933): »Zur soziologischen Betrachtungs-Weise des
islamischen Gesetzes«. Oostersch Genoots in Nederland 7de
Cong,, S. 18-20.

Schacht, Joseph (1935): »Zur soziologischen Betrachtung des islami-
schen Rechts«. Der Islam XXII, S. 207-238.

Schacht, Joseph (1963): Sociological Aspects of Islamic Law, Berkeley /
CA: Berkeley University Press.

Schaeder, Hans Heinrich (1934): »Firdosi und die Deutschen«. Zeit-
schrift der Morgenlindischen Gesellschaft (ZDMG) 88, S. 118.

Schaeder, Hans Heinrich (Hg.) (1944): Arabische Fihrergestalten,
Heidelberg.

Schluchter, Wolfgang (1976): »Die Paradoxie der Rationalisierung.
Zum Verhiltnis von >Ethik< und >Welt< bei Max Weber«. Zeitschrift
fiir Soziologie 5/3, S. 256-284.

283

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Schluchter, Wolfgang (Hg.) (1987a): Max Webers Sicht des Islams —
Interpretation und Kritik, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Schluchter, Wolfgang (1987b): »Einleitung« Zwischen Welteroberung
und Weltanpassung. Uberlegungen zu Max Webers Sicht des frithen
Islam«. In: Wolfgang Schluchter (Hg.), Max Webers Sicht des Is-
lam, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 11-124.

Schmidt-Glintzer, Helwig (1988): »Intellektueller Imperialismus? Au-
Bereuropiische Religionen und Gesellschaften im Werk Max We-
bers«. In: Ch. Gneuss/ Jirgen Kocka (Hg.), Max Weber. Ein Sym-
posion, Miinchen, S. 64-87.

Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie: Vier Kapitel der Lehre von
der Souveranitit. Miinchen: Duncker & Humblodt.

Schofthaler, Traugott (1983): »Kultur in der Zwickmiihle. Zur Aktua-
litit des Streits zwischen kulturrelativistischer und universalisti-
scher Sozialwissenschaft«. Das Argument 139, S. 333-347.

Schulze, Reinhard (1982): »Die Politisierung des Islam im 19. Jahr-
hundert«. Die Welt des Islam XXII, S. 103-116.

Schulze, Reinhard (1989): Islamischer Internationalismus im 20. Jahr-
hundert: Untersuchungen zur Islamischen Weltliga, Leiden: E.]J.
Brill.

Schulze, Reinhard (1998): »The Ethization of Islamic Cultures in the
Late Twentieth Century or From Political Islam to Post-Islamism«.
In: Georg Stauth (Hg.), Islam — Motor or Challenge of Modernity.
Yearbook of the Sociology of Islam, Vol. 1, Hamburg, Piscat-
away/NJ: Lit, Transactions, S. 187-198.

Scott, James (1977): »Patronage or Exploitation«. In: Ernest Gell-
ner/John Waterbury (Hg.), Patrons and Clients, London: Duck-
worth, S. 21-40.

Shari’ati, Ali (1979): On the Sociology of Islam, Berkeley / CA: Mizan
Press.

Shari’ati, Ali (1980a): »Mysticism, Equality, and Freedom«. In: ders.,
Marxism and other Western Fallacies. An Islamic Critique, tber-
setzt von R. Campbell, Berkeley/ CA: Mizan Press.

Shari’ati, Ali (1980b): »Modern Calamities«. In: ders., Marxism and
other Western Fallacies. An Islamic Critique, tbersetzt von R.
Campbell, Berkeley / CA: Mizan Press.

Shari’ati, Ali (1991): Return to the Self, ibersetzt von Mehdi Abedi,
Houston/TX: Institut fir Forschung und Islamische Studien.

284

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Siddiqi, Mazheruddin (1970): »Intellectual Bases of Muslim Moder-
nism — I« Islamic Studies IX/2, S. 149-171.

Sider, G. (1971): »Christmas Mumming and the New Year in Outport
Newfoundland«. Past and Present 71, S. 102-125.

Simon, Robert (1986): Iganz Goldziher. His Life and Scholarship as
Reflected in his Work and Correspondence, Budapest, Leiden: Li-
brary of the Hungarian Academy of Sciences, E.]J. Brill.

Sivan, Emmanuel (1985): Radical Islam, Medieval Theology and Mo-
dern Politics, New Haven: Yale University Press.

Smart, Barry (1994): »Sociology, Globalization and Postmodernity«.
International Sociology 9/2, S. 149-159.

Smith, J./Wallerstein, Immanuel/Evers, Hans-Dieter (Hg.) (1984):
Households and the World-Economy, Beverly Hills/ CA: Sage.
Spies, Otto (1965-1967): Besprechung von »Josef Schacht: An Intro-

duction to Islamic Law«. Die Welt des Islams 10, S. 8O.

Sprondel, Walter (1986): »Max Weber’s Protestant Ethic, The Univer-
sality of Social Science and the Uniqueness of the East«. In: D. Kan-
towsky (Hg.), Recent Research on Max Weber’s Studies of Hindu-
ism, Schriftenreihe Internationales Asienforum, Bd. 4, Miinchen,
Koln, London: Weltforum, S. 59-72.

Stedmann-Jones, Gareth (1979): »Kultur und Politik der Arbeiterklas-
se in London 1870-1900«. In: Detlev Puls/Edward P. Thompson
(Hg.) (1979), S. 317-368.

Tapper, Nancy/Tapper, Richard (1987): »The Birth of the Prophet:
Gender and Ritual in Turkish Islam«. Man XXII, S. 69-92.

Taylor, Charles (1986): »Foucault on Freedom and Truth«. In: David
Couzens Hoy (Hg.) (1986): S. 69-102.

Taylor, Charles (1992): The Ethics of Authenticity, Cambridge/ MA,
London: Harvard University Press. (Deutsche Ubersetzung: Frank-
furt/M.: Fischer, 1993).

Teik, Khoo Boo (1995): Paradoxes of Mahatirism. An Intellectual Bio-
graphy of Mahatir Mohamad, Kuala Lumpur: Oxford University
Press.

Telos (1987): Carl Schmitt — Special Issue 72.

Thompson, Edward P. (1980): Plebeische Kultur und moralische
Okonomie, Frankfurt/M., Berlin, Wien: Ullstein.

285

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Tibi, Bassam (1981): Die Krise des modernen Islam. Eine vorindustri-
elle Kultur im wissenschaftlich-technischen Zeitalter, Miinchen:
Beck.

Tibi, Bassam (1985): Der Islam und das Problem der kulturellen Be-
wiltigung sozialen Wandels, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Tiryakian, E.A. (1992): »Dialectics of Modernity: Reenchantment and
Dedifferentiation as Counterprocesses«. In: Hans Haferkamp / Neil
J. Smelser (Hg.), Social Change and Modernity, Berkeley/CA, Los
Angeles/CA, Oxford: University of California Press, S. 78-98.

Tiryakian, E.A. (1994): »The New Worlds and Sociology. An Over-
view«. International Sociology 9/2, S. 131-148.

Tod der Moderne. Eine Diskussion (1983), Ttbingen.

Todorov, Tzvetan (1993): On Human Diversity. Nationalism, Racism,
and Exotism in French Thought, transl. by Cathrine Porter, Cam-
bridge/MA, London: Harvard University Press.

Troeltsch, Ernst (1911): Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu fiir
den Glauben, Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Turner, Bryan S. (1974): Weber and Islam: a Critical Study, London:
Routledge & Kegan Paul.

Turner, Bryan S. (1978): Marx and the End of Orientalism, London:
George Allen & Unwin.

Turner, Bryan S. (1987): »A Note on Nostalgia«. Theory, Culture and
Society 4, S. 147-156.

Turner, Bryan S. (1994): Orientalism, Postmodernism and Globalism,
London, New York/NY: Routledge.

Ulshofer, Petra (1983): »Household and Enterprise: Towards a New
Model of the Plantation Evidence from the Guatemalean Plantation
System«. Review VII, S. 181-219.

van Ess, Josef (1980): »The Emergence of >Kulturgeschichte« in Isla-
mic Studies«. In: Malcolm H. Kerr (Hg.), Islamic Studies: A Tradi-
tion and its Problems, Seventh Giroglo Levi Della Vida Biennial
Conference, Malibu/ CA: Udena, S. 27-51.

van Gennep, Arnold (1960): The Rites of Passage, London: Routledge
& Kegan Paul.

van Konigsveld, P.S. (Hg.) (1985): Orientalism and Islam. The letters
of C. Snouck Hurgronje to Th. Noldeke from the Ttibingen Univer-
sity Library, Leiden: Dokumentatiebureau Islam-Christendom, Fa-

culteit de Godgeleerdheid.

286

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

van Konigsveld, P.S. (Hg.) (1987): Snouk Hurgronje/Minor German
Correspondences of C. Snouck Hurgronje: from libraries in France,
Germany, Sweden and the Netherlands, Leiden: Dokumentatiebu-
reau Islam-Christendom, Faculteit de Godgeleerdheid.

Vidich, Arthur Joseph/Bensman, Joseph (1968): Small Town in Mass
Society. Class Power and Religion in a Rural Community, rev. ed.,
Princeton/N]J: Princeton University Press.

von der Mehden, Fred Robert (1994): Two Worlds of Islam, Interac-
tion between Southeast Asia and the Middle East, Gainesville/FL:
University Press of Florida.

Waardenburg, Jacques (1962): L’islam dans le miroir de I’Occident,
Paris, La Haye: Mouton.

Wahid, Abdurrahman (1996): »Foreword«. In: G. Barton/G. Fealy
(Hg.), Traditional Islam and Modernity in Indonesia, Clayton, Vic.:
Monash Asia Institute, S. XIII-XVII.

Wallerstein, Immanuel (1974): The Modern World System, Vol. 1: Ca-
pitalist Agriculture and the Origins of the European World Eco-
nomy in the Sixteenth Century. New York/NY, San Francisco,
London: Academic Press.

Walzer, Michael (1986): »The Politics of Michel Foucault«. In: David
Couzens Hoy (Hg.) (1986), S. 51-68.

Weber, Marianne (1926): Max Weber, ein Lebensbild. Tiibingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Marianne (1988): Max Weber. A Biography. Ubersetzt von
Harry Zohn, mit einer Einleitung von Giinther Roth, New Bruns-
wick: Transactions.

Weber, Max (1947): Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, I,
Vierte, photomechanisch gedruckte Auflage, Tiibingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1968): Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre, 3.
erw. und verb. Aufl,, hg. von Johannes Winckelmann, Tiibingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1980): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrisse der ver-
stehenden Soziologie, 5. rev. Aufl., hg. von Johannes Winckelmann,
Tibingen: J. C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weiss, Peter (1978): Die Asthetik des Widerstandes, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

287

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

Weyland, Petra (1993): Inside the Third World Village, London: Rout-
ledge.

Wood, Ch.H. (1982): »Equilibrium and Historical-Structural Perspec-
tives on Migration«. International Migration Review XVI, S. 298-
319.

Zubaida, Sami (1972): »Economic and Political Activism in Islam«.
Economy and Society 1, S. 308-338.

Zubaida, Sami (1998): »Trajectories of Political Islam«. In: Georg
Stauth (Hg.), Yearbook of the Sociology of Islam 1, Islam — Motor
or Challenge of Modernity, Hamburg: Lit, S. 81-86.

Zitierte und nicht zitierte Arbeiten Georg Stauths
im breiten thematischen Bezug

1983a: Die Fellachen im Nildelta. Zur Struktur des Konflikts zwischen
Subsistenz- und Warenproduktion im lindlichen Agypten, Wiesba-
den: Steiner.

1983b: »Capitalist Farming and Small Peasant Housholds in Egypt«.
Research Foundation of State University of New York Review VII,
S.285-313.

1983¢: »Kapitalistische Agrarsysteme und Kleinbauernhaushalte. Der
Integrationskonflikt in der lindlichen Gesellschaft Agyptens«. In:
Hans-Dieter Evers/Dieter Senghaas/Huberta Wienholtz (Hg.),
Auf dem Weg zu einer neuen Weltwirtschaftsordnung? Baden-
Baden: Nomos, S. 341-363.

1986: Remigration and Social Change, Working Paper No. 84, For-
schungsschwerpunkt Entwicklungssoziologie, Fakultit fiir Sozio-
logie, Universitat Bielefeld.

1987a: »Local Communities and Mass Culture«. In: ders./Sami
Zubaida (Hg.), Mass Culture, Popular Culture and Social Life in
the Middle East, Frankfurt/ M., Boulder/ CO, S. 64-84.

1987b: »Remigration and Social Change — Prospects for the Migrant
Worker Sending Countries of the Middle East«. The Pakistan De-
velopment Review XXV1/4, S. 735-744.

1988: »How to Control Women?< — Socio-Economic Processes and
Shifts of Power between Sexes in Rural Egypt. The Explanation of a
Case«. In: Ahmad Mahrad (Hg.), Hannoversche Studien iiber den

288

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Mittleren Osten 5 (Hannover Studies on the Middle East 5), S.
51-72.

1989a: »Massenkultur, Gemeinschaft und Entwicklung«. In: Georg
Elwert/ Peter Waldmann (Hg.), Ethnizitdt im Wandel, Saarbriicken,
Fort Lauderdale: Breitenbach, S. 223-236.

1989b: »Civilizing the Soul: German Orientalists«. In: Ewald Wagner/
Klaus Rohrborn (Hg.), Kashkul. Festschrift zum 25. Jahrestag der
Wiederbegriindung des Instituts fiir Orientalistik an der Justus-
Liebig-Universitit Gieflen, Wiesbaden, S. 157-169.

1990a: »Stadt und Land in Agypten — Folgen der Modernisierung«.
Jahrbuch fiir Vergleichende Sozialforschung, Berlin, S. 313-332 (in
diesem Band, S. 179-196).

1990b: »Women, Properties and Migrants. Access to Land and Local
Conflicts in Rural Egypt«. Zeitschrift der Deutschen Morgenlindi-
schen Gesellschaft (ZDMG) 140/1, S. 32-50.

1990/1991: »Materielle Not, kulturelle Globalisierung und sozialer
Konflikt. Reflexionen zur Hermeneutik symbolischer Idealisie-
rung«. Angewandte Sozialforschung 16, S. 157-170 (in diesem Band
S. 155-178).

1991a: »Revolution in Spiritless Times. An Essay on Michel Foucault’s
Enquiries into the Iranian Revolution«. International Sociology
6/3,S.259-280 (in diesem Band in deutscher Ubersetzung S. 57-81).

1991b: »Kulturkritik und affirmative Kulturanalyse. Nietzsche, Weber
und die Wissenschaft von der menschlichen Kultur«. In: Gerhard
Wagner/Heinz Zipprian (Hg.), Max Webers Wissenschaftslehre,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

1991c: »Remigration: Households, Consumer Styles, and Cultural
Transformation. An Approach to the Study of Rural Change in
Egypt«. In: Actes du IIéme Seminaire Universitaire Tuniso-Alle-
mande, Tunis 26-29 Oct. 1989, Tunis: Cahiers du CERES, Serie So-
ciologie 18, S. 91-114.

1993a: Islam und westlicher Rationalismus. Der Beitrag des Orienta-
lismus zur Enstehung der Soziologie, Frankfurt/M., New
York/NY: Campus.

1993b: »Leonard Binder’s Hermeneutics of Authenticity«. Arabica
XL, S. 62-83.

289

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

1993c: »Leonard Binder’s Hermeneutic of Authenticity. A Review Ar-
ticle«. Review of Middle East Studies 6, S. 85-105.

1993d: »Nietzsche, Weber and the affirmative sociology of culture«.
Archives Européennes de Sociolgie XXXIII, S. 219-247.

1993e: »Islam and Emerging Non-Western Concepts of Modernity«.
In: Lars Gule/Oddvar Storeboe (Hg.), Development and Moderni-
ty. Perspectives on Western Theories of Modernization, Bergen:
Ariadne, S. 254-272.

1996: »Islam als Selbstbegriff nichtwestlicher Modernitit«. In: Helmut
Buchholt/Erhard U. Heidt/Georg Stauth (Hg.), Modernitit zwi-
schen Differenzierung und Globalisierung, Minster: Lit, S. 17-42
(in diesem Band S. 103-130).

Mit anderen Autoren

Abaza, Mona/Stauth, Georg (1988): »Occidental Reason, Orientalism,
Islamic Fundamentalism: A Critique«. International Sociology 3/4,
S. 343-364; Wiederabdruck in: Martin Albrow/Elisabeth King
(Hg.) (1990), S. 209-230.

Schiel, Tilmann/Stauth, Georg (1981): »Subsistenzproduktion und
Unterentwicklung«. Peripherie 5-6, S. 122-144.

Semsek, Hans-Gtinter / Stauth, Georg (1987): Lebenspraxis, Alltagser-
fahrung und soziale Konflikte. Kairoer Slums der achtziger Jahre,
Stuttgart: Franz Steiner (in diesem Band als »Kultur und Lebens-
welt. Der kulturelle Konflikt in peripheren Gesellschaftens, S. 35-
56).

Semsek, Hans-Giinter / Stauth, Georg (1988): »Contemporary Proces-
ses within System, Cultures and Life Worlds: Some Reflections on
Colonization and Resistance in Everyday Life«. Theory, Culture
and Society 5/4, S. 695-714.

Stauth, Georg/Turner, Bryan S. (1988a): Nietzsche’s Dance. Resent-
ment, Reciprocity and Resistence in Social Life, Oxford, New
York/NY: Basil Blackwell.

Stauth, Georg/Turner, Bryan S. (1988b): »Nostalgia, Postmodernism
and the Critique of Mass Culture«. Theory, Culture and Society
5/2-3,S.509-526.

Stauth, Georg/Zubaida, Sami (Hg.) (1987): Mass Culture, Popular
Culture and Social Life in the Middle East, Frankfurt/ M., Boulder/
CO: Westview.

290

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quellenverzeichnis

»Moderne Essentialisierungen des Islams«. Aus: Georg Stauth, Islam
und westlicher Rationalismus. Der Beitrag des Orientalismus zur Ent-
stehung der Soziologie. Frankfurt/Main: Campus 1993.

»Kultur und Lebenswelt. Der kulturelle Konflikt in peripheren Gesell-
schaften«. Aus: Hans-Gtinther Semsek/Georg Stauth, Lebenspraxis,
Alltagserfabrung und soziale Konflikte. Stuttgart: Steiner 1987. Auf
Englisch erschienen in Theory, Culture and Society 5 (4), 1988.

»Foucaults Abenteuer im Iran«. Deutsche Erstveroffentlichung. Auf
Englisch erschienen in International Sociology 6 (3), 1991.

»Globalisierung, Modernitit, nicht-westliche Zivilisation«. Aus: Josef
Langer/Wolfgang Pollaver (Hg.), Kleine Staaten in grofler Gesell-
schaft. Eisenstadt (O): Verlag fiir Soziologie und Humanethologie
1995.

»Islam als Selbstbegriff nicht-westlicher Modernitit«. Aus: Helmut
Buchholt et al. (Hg.), Modernitit zwischen Differenzierung und Glo-
balisierung. Munster: Lit 1996. Zuerst auf Englisch erschienen in: Lars
Gule/Oddovar Storeboe (Hg.), Development and Modernity — Per-
spectives on Western Theories of Modernisation. Bergen: Ariadne 1993.

»Religioser Fundamentalismus zwischen Orient und Okzident: Reli-
giose Identititspolitik und ihr Verhiltnis zur Demokratie«. Aus:
Dietmar Loch/Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Schattenseiten der Globali-
sierung. Rechtsradikalismus, Rechtspopulismus und separatistischer Re-
gionalismus in westlichen Demokratien. Frankfurt/Main: Suhrkamp
2000.

»Materielle Not, kulturelle Globalisierung und sozialer Konflikt. Re-
flexionen zur Hermeneutik symbolischer Idealisierung«. Angewandte
Sozialforschung 16 (1/2),1990/1991.

291

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE

»Arbeitsmigration und Restrukturierung lindlicher Gesellschaften:
Fallbeispiel Agypten«. Aus: Erdmann Gromsen/ Andreas Thimm, M-
gration in der Dritten Welt, Interdisziplindrer Arbeitskreis Dritte Welt,
Bd. 7, Universitit Mainz 1993.

»Stadt und Land in Agypten — Folgen der Modernisierung«. Jahrbuch
fiir Vergleichende Sozialforschung 1990.

»Frithe Ansitze zu einer Soziologie des Islams: Ignaz Goldziher
(1850-1921) und Max Weber (1864-1920)«. Osterreichische Zeitschrift
fiir Soziologie 15 (2), 1990.

»Anmerkungen zur Soziologie des Islams«. Der Orient 38 (2), 1997.

»Der entgrenzte Islam als soziologischer Forschungsgegenstand«.
Erstveroffentlichung.

292

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Titel dieser Reihe:

Bisher erschienen

KARIN WERNER
Between Westernization

and the Veil
Contemporary Lifestyles
of Women in Cairo
1997, 302 Seiten, 58 DM
ISBN 3-933127-01-7

RUTH KLEIN-HESSLING
SIGRID NOKEL
KARIN WERNER (HG.)

Der neue Islam der Frauen
Weibliche Lebenspraxis

in der globalisierten Moderne
Fallstudien aus Afrika, Asien und Europa
Oktober 1999, 316 Seiten, 48 DM

ISBN 3-933127-42-4

Neuerscheinungen
Herbst 2000

MARGARET RAUSCH
Bodies, Boundaries
and Spirit Possession
Moroccan Women and the
Revision of Tradition

Oktober 2000, 2775 Seiten, 55 DM
ISBN 3-933127-46-7

CYNTHIA NELSON
SHAHNAZ Rousk (He.)

Situating Globalization
Views from Egypt

Oktober 2000, 356 Seiten, 58 DM
ISBN 3-933127-61-0

GEORG STAUTH
Islamische Kultur

und moderne Gesellschaft
Gesammelte Aufsitze

zur Soziologie des Islams
Oktober 2000, 292 Seiten, 58 DM
ISBN 3-933127-47-5

Neuerscheinungen
Friuhjahr 2001

ANJA PELEIKIS

Lebanese in Motion
The Construction of a

‘Gendered’ Global Village
April 2001, ca. 250 Seiten, ca. 55 DM
ISBN 3-933127-45-9

https://dol.org/10:14361/9783839400470 - am 14.02.2026, 09:25:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400470
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Islamische Kultur und moderne Gesellschaft
Gesammelte Aufsätze zur Soziologie des Islams
	Inhalt
	Einführung
	Konfigurationen von Ideen und Kulturtechniken

	Teil I: Der Islam und die »fundamentals« der Moderne
	Moderne Essentialisierungen des Islams
	Kultur und Lebenswelt. Der kulturelle Konflikt in peripheren Gesellschaften
	Foucaults Abenteuer im Iran

	Teil II: Modernität, Globalisierung, Islam
	Globalisierung, Modernität, nicht-westliche Zivilisation
	Islam als Selbstbegriff nicht-westlicher Modernität
	Religiöser Fundamentalismus zwischen Orient und Okzident: Religiöse Identitätspolitik und ihr Verhältnis zur Demokratie

	Teil III: Islamisierung und materielle Kultur
	Materielle Not, kulturelle Globalisierung und sozialer Konflikt. Reflexionen zur Hermeneutik symbolischer Idealisierung
	Stadt und Land in Ägypten: Folgen der Modernisierung
	Arbeitsmigration und Restrukturierung ländlicher Gesellschaften: Fallbeispiel Ägypten

	Teil IV: Islam und Soziologie
	Frühe Ansätze zu einer Soziologie des Islams: Ignaz Goldziher und Max Weber
	Anmerkungen zur Soziologie des Islams
	Der »entgrenzte« Islam als soziologischer Forschungsgegenstand

	Literatur
	Gesamtliteratur
	Zitierte und nicht zitierte Arbeiten Georg Stauths im breiten thematischen Bezug
	Quellenverzeichnis


