
III.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage

III.4.1 Von der Projektion und der Montage zum Projekt der Montage

Bezüglich des Zusammenhangs von Projektion und Montage in den Histoire(s) kann

mit Michael Witt davon gesprochen werden, dass »Kino« für Godard das Potenzial hat-

te, Verhältnisse zwischen disparaten Phänomenen aufzunehmen bzw. durch Montagen

herzustellen, die in einem Kinosaal für ein Publikum projiziert wurden1. Damit ist das

utopische, unverwirklicht gebliebene Potenzial des Kinos in der Stummfilmzeit ange-

zeigt, ein wissenschaftliches, populäres und demokratisches Erkenntnisinstrument zu

werden (vgl. III.1). Ausgehend von diesem Verfallsgeschehen kannMontage in den His-

toire(s) als Instrument der Erinnerung verstandenwerden, um an die Projektionen des

Kinos zu erinnern (Habib), oder als Instrument eines romantischen Künstler-Kritikers,

der die Bilder von ihren ehemaligen narrativen Funktionen entkleidet, um sie in eine

Welt des »Alles spricht« einzugliedern, in der sich alle Bilder gegenseitig ausdrücken

können (Rancière),wobei sie als schiere Ankündigungen zukünftiger Erinnerungen und

»Trailer« zukünftigerFilme fungieren,diedemZwangzurgeschlossenenFormdurchdie

romantische Idee des Unvollendeten und Fragmentarischen zuwiderlaufen (Hediger)2.

Projektion und Montage haben aber nicht nur die Mission, vergangene und zukünftige

Erinnerungen des Kinos zu verwalten, sondern strukturieren darüber hinaus dasjeni-

ge, was Godard in den Histoire(s) konkret unter Kino und seiner Geschichte versteht,

auf die sich ein – ob nun dem Vergangenen oder Zukünftigen zugewandtes – Gedächt-

nis überhaupt beziehen kann. Macht Godard aus der Vollendung des Kinos zur eigen-

ständigenKunstformmit eigenerGeschichte einen fortlaufendenProzess (vgl. III.2) und

deutet er die Projektion des Kinos in das Projekt eines fortlaufend zu ergänzenden Sinn-

zusammenhangs um (vgl. III.3), dann besteht der fundamental unvollendete Charakter

des Kinos in einem Projekt der Montage, insofern die Montage das Wesen des Kinos ist,

das niemals wirklich gefunden oder realisiert wurde, reines Projekt bleibt. Haben wir

1 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 28.

2 Vgl. Habib, »Mémoire d’un achèvement«, S. 24. Vgl. Rancière, »Eine Fabel ohne Moral«, S. 167. Vgl.

Hediger, »A Cinema of Memory in the Future Tense«, S. 155ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

bislang das Supplément des Kinos in der Kunstwerdung des Kinos und in der Projektion

untersucht, untersuchen wir es nun in der – und als –Montage.

Das Projekt der Montage kann als anderer Name für den Primärtext des Kinos ver-

standenwerden,andemderKommentatorGodard indenHistoire(s)ducinémaarbei-

tet und den er,mit seinenMontagen,weiter fortschreibt.Montieren undKommentieren

sind bei Godard,wie schon in III.1 gezeigt, dasselbe.DieMontage als Kommentar soll in

diesemKapitel als Manövrieren zwischen Bild und Text untersucht werden, das in einer

zentralen Schnittfolge und Bildkomposition, der berühmten »Stevens-Giotto-Sequenz«

der Episode 1a, den Sinn der Montage aufschiebt, aus ihr ein Supplément macht.

III.4.2 Zwischen Schnittpult und Schreibmaschine: Montage
als Kommentararbeit zwischen Bild und Text

Der Primärtext des Kinos entsteht zwischen Schnittpult und Schreibmaschine. Im Ver-

laufdesAnfangsderEpisode 1a sehen (undhören)wir einanalogesSchnittpultmit einem

aufgespannten Filmstreifen, der vor- und zurückfährt. Außerdem sehenwir Godard vor

seiner Schreibmaschine, auf der er ab und an etwas schreibt und die sich daraufhin ge-

räuschvoll in Gang setzt. Dabei wird das Bild immer wieder unterbrochen oder über-

blendet von aufflackernden Filmausschnitten und Porträts von Filmemacher*innen wie

Charles Chaplin, Ida Lupino, Nicholas Ray, Roberto Rossellini und John Ford3. Dass Go-

dard an denHistoire(s) wie ein alleine bei sich zuHause sitzender »Film-Schriftsteller«

arbeitet und als solcher, im Spannungsfeld zwischen Schreiben und Zeigen/Montieren,

immer auch seine eigene Rolle und Arbeitsweise mitreflektiert, wurde bereits vielfach

kommentiert (z.B. von Bellour undBlümlinger)4.Und dieHerstellung von symbolischen

Verwandtschaftsbeziehungen zwischen der Nouvelle Vague und den bewunderten Fil-

memacher*innen der Vorgänger*innengeneration, die Godard weniger über die Perso-

nen als über dieWerke denkt, die durch Bedeutungszusammenhänge und Bedeutungs-

leerstellen miteinander verbunden sind, haben wir bereits in III.2 analysiert.

Doch der »Film-Schriftsteller« reflektiert – und kommentiert – sich auch als mon-

tierender Kommentator, der deutlich macht, dass die »persönliche« Verbindung zwi-

schen ihm, Griffith und Nicholas Ray, verstanden als Verbindung, die über Werke ver-

läuft, an ein Oszillieren zwischen Bild und Text gekoppelt ist, das die hergestellten Ver-

hältnisse instabil macht und damit die Notwendigkeit ihrer steten Erneuerung (zwi-

schenundmit Bild undText) anzeigt.Wir sehen alsoGodard an seiner Schreibmaschine.

Er tippt und spricht dabei langsam den französischen Titel von Griffiths Film Broken

Blossoms (USA 1919) aus, als würde er ihn sich selbst diktieren: »Le… Le lys… le lys… bri-

sé…brisé…Le lysbrisé.«Beimersten»Le lys«überblendet erdieEinstellung,die ihn selbst

zeigt, mit einer schwarzweißen Photographie von Griffith, die mit dem ersten »brisé«

wieder verschwindet.Die Linie zwischen Griffith undGodard, die Godard durch den Ti-

tel eines Griffith-Films (einesWerkes) und durch dieMontage aufruft, wird hier, auf der

3 Vgl. HdC 1a, 01:11-04:18.

4 Vgl. Bellour, »(Not) Just Another Filmmaker«. Vgl. Blümlinger, »Signaturender Leinwand«, S. 298ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage 237

Ebene der Sprache wie auf jener des Bildes, ebenso hergestellt wie »gebrochen«, unter-

brochen. In dem Moment, in dem die Schreibmaschine den von Godard gesprochenen

undeingegebenenText »auszudrucken« scheintund sichdazugeräuschvoll inBewegung

setzt,kommteszueinemwiederholten schnellenWechsel,einem»Flackern«derEinstel-

lung auf Godard mit einer weiteren Schwarzweiß-Photographie, auf der Nicholas Ray

zu sehen ist5. In dieser Sequenz ist es die Schreibmaschine, die diese symbolische, über

Werke verlaufende und immer auch gebrochene Ahnenlinie der Nouvelle Vague und von

Godard wie einen Text produziert, den sie ebenso maschinell setzt wie sie ihn wieder

auflöst: Sie gibt akustisch den Takt vor, in dem die Bilder zusammenkommen, sich ver-

binden, wieder verschwinden, getrennteWege gehen.

Diese Spannung aus Zeigen/Montieren und Schreiben vereinigt den Monteur mit

dem Ersteller eines »Sekundärtextes«, dem Kommentator. Sie bringt außerdem die für

Foucaults Kommentar typische Spannung aus Vollenden und Neuöffnen seines Gegen-

standes zur Erscheinung, muss dieser doch stets »zum ersten Mal das sagen, was doch

schon gesagt worden ist, und muß unablässig das wiederholen, was eigentlich niemals

gesagt worden ist«, um »etwas anderes als den Text selbst zu sagen, aber unter der Vor-

aussetzung, daß der Text selbst gesagt und in gewisserWeise vollendet wird.«6MitHin-

blick auf den Beginn der Episode 1a lässt sich Godard als Kommentator verstehen, der

Schreiben und Schneiden (Montieren) miteinander kombiniert, wobei jeder der beiden

Tätigkeiten sowohl die Funktion desWiederholens/Vollendenswie auch des Neuöffnens

zugeordnet werden kann. Entweder kommt das Kino als Kunst der Montage »zu sich

selbst«, während es auch ein »Schreiben« ist, in dem die Verknüpfung schriftlicher wie

filmischer Fragmente zu einem fortlaufenden Diskurs ausgestaltet wird: Das intime,

materielle,mechanische Leben des Kinos vollendet sich im ewigen Laufen des Filmstrei-

fens auf den Spulen desMontagetischs, bleibt jedoch derNotwendigkeit eines ständigen

Selektierens, Extrahierens und (Um-)Montierens der Fragmente unterworfen, die Go-

dard als Schreibvorgang präsentiert. Oder aber das Schreiben ist der fixierende Part –

Godard schreibt und die Schreibmaschine druckt den Text aus –, während dem dyna-

mischen Einbrechen der Bewegungen des Filmstreifens auf dem Schnittpult und den

überblendenden Bildern, die nur aufflackern und sofort wieder verschwinden, die Rolle

des variierenden Elements zukommt. Diese Ambivalenz drückt sich,mit Bezug auf den

Schreibvorgang, auch imwiederholtenNeueinlegen vonweißemPapier in dieMaschine

aus, die insofern als Kommentar-Geste zu verstehen ist, als dass der Kommentar etwas

wiederholt und »zum ersten Mal« sagt, und wir nicht wissen können, ob es sich hier um

eine vollendende Fortführung eines schon begonnenen Textes handelt, oder ob dieser

jedes Mal verworfen und neu begonnen wird.

III.4.3 Zwischen Stevens und Giotto: Die Montage als Supplément des Kinos

WennGodard in seinemSpielmitmehrerenKünsten,Medien,Wissenschaften undDis-

kursen immer wieder aufs Primat des Sehens, des Bildlichen und des Kinos zurück-

5 Vgl. HdC 1a, 3:46-3:56.

6 Foucault, Die Ordnung des Diskurses, S. 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

kommt, gerade mit Hinblick auf eine paläontologische Auffassung der Geschichte »nur

des Kinos« als Geschichte eigenen Rechts (vgl. III.1), dann bleibt diese rein bildliche Di-

mension der Geschichte, als Domäne und Produkt der das Kino spezifizierenden Mon-

tage, in ihrer Bildlichkeit nie anders als unvollendet und unvollkommen (ebenso wie ei-

ne rein »schriftliche« Seite des Primärtextes), da sich die Montage als Kommentarpra-

xis zwischen Schreiben/Sprache und Montieren ansiedelt. In dieser Kombination bleibt

die Montage, auch verstanden als Bildpraxis und »Essenz des Kinos«, zwischen sich und

der Schrift, einem Vollenden und einem Neuöffnen ebenso offen und unbestimmt wie

der Primärtext des Kinos, den sie herstellt, indem sie ihn kommentiert und »wieder-

holt«,unddensiedadurch fortwährendumihreneigenenAusstandundalsozumProjekt

der Montage – wie auch eben zum weiter zu ergänzenden Text – ergänzt. Die Montage

schiebt auf, was sie bedeutet und kommentiert, und macht somit aus sich, der Mon-

tage, ein Projekt und ein Supplément des Kinos. Deleuze hatte Godards »Methode des

ZWISCHEN« als Spiel mit einem »Dazwischen« beschrieben, das zwischen Bildern und

Bildern, Tönen und Tönen, Tönen und Bildern nicht zur Erscheinung kommt, womit es

ein »Ganzes« mutieren lässt7. Analog dazu lässt sich die Montage als fast nichts kenn-

zeichnen, als Differenz, die weder ganz eingeschrieben nochmontiert oder bildlich vor-

gestellt werden kann, und die, gemäß der derridaschen Logik des Suppléments, immer

nur durch weitere Montagen zu suppliieren ist, ohne je ganz hergestellt zu werden – als

unmögliche Einheit und damit Aufspreizung von und eher noch zwischen Schrift und Bild,

die imMontage-Kommentar zusammen- und auseinandertreten, und durch ihre Span-

nung das »Ganze« des Kinos als Projekt der Montage permanent verändern, seiner Voll-

endung entziehen.

Dieses Supplément der Montage untersuche ich nun in der von mir sogenannten

»Stevens-Giotto-Sequenz« der Episode 1a, einer dermeist kommentiertesten Stellen der

Histoire(s) überhaupt8.Hier lässt sich rekonstruieren,wie Godardmit denMitteln des

Kinos, also den Bildern und der Bildpraxis der Montage, die Montage zum Supplément

des Kinos macht – während die Bilder auch sprachlich kommentiert und begleitet wer-

den.

Die entsprechende Schnittfolge beginnt mit einem Ausschnitt aus der Radierung

Nummer 64 aus Goyas Zyklus Los Caprichos vom Ende des 18. Jahrhunderts, die den Ti-

tel »Buen Viaje« (»Gute Reise«) trägt und ein Flugmonster zeigt, bestehend aus einem

Vogelkörper und einemMenschenkopf. Dazu spricht Godard aus demOff:

»Si George Stevens n’avait utilisé le premier le premier film en seize en couleurs à

Auschwitz et Ravensbrück, jamais sans doute le bonheur d’Elizabeth Taylor n’aurait

trouvé une place au soleil.« – »Wenn George Stevens in Auschwitz und Ravensbrück

nicht als erster den ersten 16-mm-Farbfilm verwendet hätte, hätte Elizabeth Taylors

Glück zweifellos niemals einen Platz an der Sonne gefunden.«

Mit dem »jamais« wird das Bild schwarz. Daraufhin sehen wir ein Videostandbild, auf

dem ein Ausschnitt aus den 16mm-Kodachrome-Farbaufnahmen zu sehen ist, die der

Hollywoodregisseur George Stevens im Zuge der Befreiung des KZ Dachau durch die

7 Vgl. Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 233f.

8 Vgl. für die gesamte Sequenz: HdC 1a, 47:16-47:58.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage 239

7. US-Armee am 29. April 1945 gemacht hat: ermordete, ausgemergelte, übereinander-

liegende Körper im Inneren des Wagons eines Güterzugs9. Dass Godard suggeriert,

Stevens habe im KZ Ravensbrück und im KZ und Vernichtungslager Auschwitz ge-

filmt, kann seinem bisweilen sehr freien und poetischen Umgang mit historischen

Fakten zugeschrieben werden (beide KZs wurden 1945 von der Roten Armee, nicht von

US-Truppen befreit), allerdings ist es ein Hinweis darauf, dass sich Godard auf KZs und

Vernichtungslager, also auf die Lager- und Tötungsmaschinerie der Nazis im Allgemei-

nen bezieht. (Ob Stevens hier tatsächlich als erster, oder einer der ersten, einen 16-mm-

Farbfilm verwendet, sei dahingestellt.) Über dem Stevens-Standbild blendet Godard

einen Ausschnitt aus Stevens’ späterem Hollywoodfilm A Place in the Sun (USA 1951)

ein und wieder aus: Die Hauptfigur Angela Vickers (Elizabeth Taylor), eine reiche Er-

bin, in einen Badeanzug gekleidet, streichelt ihrem Geliebten (Montgomery Clift) über

den Kopf, der auf ihrem Schoß liegt (die beiden liegen am Rande eines Sees). Es folgt

noch einmal ein kurzer Moment aus Stevens’ Dachau-Film, diesmal die Großaufnahme

des Kopfes einer Leiche, Augen und Mund weit aufgerissen – möglicherweise handelt

es sich erneut um ein Video-Standbild (Godard verwendet eine VHS-Aufnahme von

Stevens’ 16-mm-Farbfilm), doch ist auch eine kleine ruckelnde Bewegung erkennbar,

was auf eine verlangsamte Ablaufgeschwindigkeit oder ein Vortasten von Einzelbild zu

Einzelbild verweisen kann. Nunmehr nähern wir uns dem Kern der Sequenz. Godards

Stimme fährt fort:

»Trente-neuf, quarante-quatre. Martyre et résurrection du documentaire. Oh, quelle

merveille que de pouvoir regarder ce qu’on ne voit pas. Oh, doux miracle de nos yeux

aveugles!« – »Neununddreißig, vierundvierzig. Martyrium und Wiederauferstehung

des Dokumentarfilms. Oh, wie wunderbar, betrachten zu können, wasman nicht sieht.

Oh, süßes Wunder für unsere blinden Augen!«

Währenddessen kehrt Godard auf der Bildebene zur Taylor-Clift-Szene zurück, dies-

mal sehen wir die beiden nicht mehr in einer Halbnahen, sondern einer Totalen; Taylor

scheint aus dem Wasser zu steigen. Dann schneidet Godard auf einen um 90 Grad im

Uhrzeigersinn gedrehten Ausschnitt eines Freskos von Giotto, in demMariaMagdalena

dem wiederauferstandenen Jesus im leeren Grab begegnet. Maria Magdalenas Körper

nimmt den oberen Bildrand ein, ihre Hände streckt sie zum unteren Bildrand, von wo

aus Jesus’ Hand ins Bildfeld ragt. Schließlich überlagern sich Giotto und Stevens’ Place

intheSun ineinemBild. InZeitlupe erhebt sichTaylor vomBoden,wobei sie ihren rech-

tenArmMariaMagdalenanachoben entgegenzu strecken scheint.Zuletzt verschwindet

die Giotto-Ebene und nur Taylor bleibt übrig. Dann wird das Bild schwarz.

Die sich an dieser Sequenz entzündende Forschungsdebatte, die ich in I.2.3 resü-

miert habe, stellt den Sinneffekt zur Disposition, den die godardscheMontage an dieser

9 Für Ausschnitte aus Stevens’ Film, unter denen sich die von Godard verwendete Szene findet, vgl.

George Stevens, »Liberation of Dachau in Color« (1945), in: Dailymotion. https://www.dailymot

ion.com/video/x3j9e6, abgerufen am 12. Mai 2023. Angaben zum Entstehungskontext, zum Origi-

nalfilmmaterial und zur Originallänge der Aufnahme finden sich auf der Website des United Sta-

tes HolocaustMemorial Museum, das Stevens’ Film unter dem Titel Liberation at Dachau aufbe-

wahrt: vgl. https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128, abgerufen am 19. Mai 2023.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128


240 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

Stelle erzeugt. Aufgrund ihrer christlichen Konnotation wurde die Stelle mit einem Satz

in Verbindung gebracht, den Godard in der Episode 1b sukzessive per Textinsert wie-

dergibt: »L’image viendra/au temps de la résurrection«10 – »das Bild wird kommen/am

Tag der Auferstehung«11 – wobei Godard das »au temps« auch als »oh temps« variiert.

Rancière hat argumentiert, dass Godard die Bilder aus ihren ursprünglichen, narrativen

Funktionen befreien und als »reine« Bilder, die ihre schiere Präsenz ausstellen, »wieder-

auferstehen« lassen möchte. Auf diese Weise soll das Kino von seiner »Schuld« reinge-

waschen werden, das Wirkliche nicht gefilmt zu haben, also in den Nazi-Lagern nicht

»präsent« gewesen zu sein; diese wurden, wie von Stevens, eben nur nach ihrer Befrei-

ung gefilmt. Somit erfährt für Rancière das Kino in dieser Passage mit Taylor und Giot-

tos Maria Magdalena eine Erlösung: »Elizabeth Taylor, die aus demWasser steigt, steht

so für das Kino selbst, auferstanden aus dem Reich der Toten.«12 Die Sünderin Maria

Magdalena, die, so kann man sagen, die Sünde des (Hollywood-)Kinos verkörpert, das

Geschichten erzählt hat, statt die Wirklichkeit zu zeigen, streckt die Hände der Erlö-

sung (Jesus) entgegen und wird dabei selbst dialektisch zur Ankündigung eines »abso-

luten Bildes«, zum »Versprechen, das vomHimmel herabsteigt und die reiche Erbin aus

dem Grab heraushebt – und das Kino mit ihr […].«13 Diesen metaphysisch-spirituellen

Diskurs, den Rancière Godard zuschreibt, kritisiert er mit Hinblick darauf, dass Ikoni-

sierung und Erlösung nur durch eine Vermischung von Film und Malerei, und also nur

durchdieMontagemöglichwerden,d.h.durchdie »romantischePoetik«,die »dieWerke

derÜberlieferung auseinandernimmtundneuzusammensetzt […].«14 EineGegenpositi-

onbeziehtGeorgesDidi-Huberman, indemerdie vonRancière konstatierteUnmöglich-

keit einer »Erlösung« derGeschichte unddesKinos ins Positivewendet.Didi-Huberman

hebt hervor, dass sich die Hände von Maria Magdalena und Jesus nie berühren, weswe-

gen es nicht zu einer dialektischen Vereinigung im Bild und damit auch nicht zu einem

reinen, einheitlichenBild derWiederauferstehung kommenkann15. ImAnschluss anDi-

di-Huberman hat Céline Scemama betont, dass sich in der Stevens-Giotto-Sequenz die

Bilder (Maria Magdalena, Taylor, Jesus’ Hand) nur überlagern und Relationen herstel-

len, ohne zu verschmelzen16. Rancières »Engel der Auferstehung«17 stellt Didi-Huber-

man einen »Engel der Zerstörung« entgegen, den er im Flugmonster von Goyas Capri-

cho angedeutet sieht und mit Alain Bergala als benjaminischen »Engel der Geschichte«

deutet, der sein Antlitz den sich aufhäufenden Katastrophen der Vergangenheit zuge-

wandthat,ohnediesewiedergutmachenzukönnen18. Ins bildtheoretischegewandt lässt

sich mit Christa Blümlinger in ihrer Zusammenfassung der Debatte davon sprechen,

10 HdC 1b, 5:30-6:45.

11 Ich übernehme hier die Übersetzung von Blümlinger, aus »Ein Seismograph in der Landschaft der

Bilder«, S. 8.

12 Rancière, »Eine Fabel ohne Moral«, S. 174.

13 Ebd. S. 175.

14 Ebd.

15 Vgl. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, S. 211–213.

16 Vgl. Scemama, La force faible d’un art, S. 178–181.

17 Rancière »Eine Fabel ohne Moral«, S. 174.

18 Vgl. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, S. 211–213. Bergala, Nul mieux que Godard, S. 221–249. Vgl.

für Benjamins »Engel der Geschichte« I.2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage 241

dass Rancière die heilsgeschichtliche Funktion des Bildes alsMetapher undObjekt einer

dialektischen Spekulation hervorhebt,währendDidi-Hubermandas Bild als ästhetische

Spur des Verschwundenen betont19: Das Unsichtbare, Abwesende, Vergangene soll nicht

durchdasBild »wiederauferstehen«,sondernzwischendenBildernzurSpurwerden,die

auf die Unmöglichkeit einer vollständigen Restitution des Vergangenen verweist.Damit

stehen auch zwei verschiedene Auffassungen der godardschenMontage zurDiskussion:

Soll diese eine erlösende, heilende Funktion haben, indem sie Bilder zusammenführt,

oder betont sie die unüberbrückbaren Differenzen zwischen ihnen?

Ausgehend von diesen exemplarischen Positionen möchte ich die Uneindeutigkeit

hervorheben, die die Montage in der Stevens-Giotto-Sequenz auszeichnet. Ihre zentra-

le Funktion besteht hierwie in denHistoire(s) überhaupt darin, zwischen (mindestens)

einem »spirituellen« und einem »ästhetischen« Aspekt zu schwanken, womit sie eine

Entscheidung über ihre Funktion, ihre Bedeutung und das, was sie als Montage selbst

ist – auch als Essenz des Kinos – aufschiebt und zumGeheimnis macht.

Dabei ist zunächst darauf hinzuweisen, dass sich in der Stevens-Giotto-Sequenz

die Montage als Montage reflektiert, als sowohl Bild- wie auch Schreibpraxis. Dies

geschieht dadurch, dass insgesamt fünf Hände zu sehen sind, die die Bildkomposition

nachmehreren Seiten hin »aufzuspannen« scheinen: die Hände von Taylor und jene von

MariaMagdalena,wobei beide Frauen auch im Bild selbst zu sehen sind, und eine Hand

von Jesus, die in die Collage hineinragt, während sein restlicher Körper außerhalb des

Bildfelds bleibt. Die Hände sind ein bildliches und literarischesMotiv, das die gesamten

Histoire(s) du cinéma und in einem weiteren Sinne das gesamte Spätwerk Godards

durchzieht, in dem auch immer wieder Zitate aus der Abhandlung Penser avec les mains

(1936) des Schweizer Philosophen Denis de Rougement auftauchen20. Ausgehend von

de Rougements Reflexionen über die Einheit von Handeln und Denken sowie von Krea-

tivität und Spiritualität hat James S. Williams Godards Montagen in den Histoire(s)

als Gleichzeitigkeit eines manuell-physischen Aktes (das Zusammenkleben von Einzel-

elementen beim analogen Schneiden) und einer intellektuellen Operation verstanden21,

während auch das Eingangszitat aus Godards Le livre d’image (CH 2018), das eine

Einstellung von Godards Händen beimVerkleben von Filmstreifen über einem analogen

Schnittpult begleitet, aus de Rougements Buch stammt22: »Und mit den Händen zu

denken, ist die wahre Bestimmung desMenschen.«23 Die Hände konnotieren gleichzei-

tig eine Schreibtätigkeit, wie Godard in Le livre d’image im unmittelbaren Anschluss

an die Schnittpultszene zu erkennen gibt (eine Hand schreibt mit einem schwarzen

Schrift auf eine weiße Tafel), während er in der Episode 2b der Histoire(s) den Titel

von de Rougements Buch als Textinsert im Zuge einer Passage zitiert, in der er sich

19 Vgl. Blümlinger, Kino aus zweiter Hand, S. 192.

20 Vgl. Denis de Rougement, Penser avec les mains. Paris: Albin Michel, 1936.

21 Vgl. Williams, »European Culture and Artistic Resistance«, S. 130f.

22 Vgl. Ignatiy Vishnevetsky, »The Hands of Jean-Luc Godard«, in: Mubi Notebook. Online am 25. De-

zember 2018. https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard, abgerufen am

20. Mai 2023.

23 Bildbuch, 0:52-0:58. Vgl. De Rougement, Penser avec les mains, S. 147: »Mais la vraie condition de

l’homme, c’est de penser avec ses mains.« Ich zitiere im Fließtext aus der – von Godard selbst her-

gestellten – deutschen Fassung des Films, Bildbuch.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard


242 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

selbst immer wieder an seiner Schreibmaschine zeigt24. Schon zuvor blendet Godard

eine Einstellung aus Fritz Langs M – Eine Stadt sucht einenMörder (DEU 1931) ein,

in der eine Hand mit Kreide auf eine andere Hand ein »M« schreibt (in Langs Film ein

Trick, umden gesuchtenMörder zu stigmatisieren, per Kreideabdruck des Buchstabens

auf dessen Kleidung), während eine Texttafel verkündet: »Seule la main qui efface peut

écrire« – »nur die Hand, die löscht, kann schreiben«25. Hier wird besonders deutlich,

was Marie-Claire Ropars-Wuilleumier für Le mépris (FRA/ITA 1963) festgehalten hatte

(vgl. II.2.4): Die Montagebewegung bei Godard ist eine Bewegung des Schreibens, ein

ständiges Neu- und Umschreiben im Wechsel zwischen Löschen (des alten Bildes) und

Neuansetzen (mit einem neuen Bild)26, sowie zwischen Schreiben und (bildlichem)

Montieren, folgen daraufhin doch Ausschnitte aus Merian C. Coopers und Ernest B.

Schoedsacks King Kong (USA 1933), in denen ein Mann hinter einer Kamera (der von

Robert Armstrong gespielte Filmregisseur Carl Denham) eine Schauspielerin (die von

Fay Wray gespielte Filmdiva Ann Darrow) filmt, während Godard im Off kommentiert:

»All dieseGeschichten, die nunmir gehören,wie sollman sie erzählen? Vielleicht, indem

man sie zeigt.«27 Der Buchstabe »M«, der in Langs Film auf eine Hand geschrieben wird

und den »Mörder« bezeichnen soll, ist im Französischen ebenso der Anfangsbuchstabe

von »main« (»Hand«) wie von »montage« und von »montrer« (»zeigen«). In der Hand –

im Symbol der Hand, im Buchstaben M, aber auch in der manuellen Geste – verbindet

sich bei Godard die Schreib- mit der Zeige- und Bildarbeit der Montage.

Die fünf Hände der Stevens-Giotto-Sequenz (deren Anzahl mit den fünf Punkten

in der Graphik des Großbuchstabens M korrespondiert) können daher als Reflexion der

Montage in ihrer bildlichen, textuellen und handwerklichenDimension verstandenwer-

den – sowie als Designation der Montage als Supplément, Zusatz, »Plus« und »Mehr« an

Bedeutung in der Bewegung der Schrift, das nicht eingefangen werden kann und einen

Ausstand anSinnmiteinschreibt. Schonder Satz »Nur dieHand,die löscht, kann schrei-

ben« beschreibt diese Aktualisierung eines Mangels in der Schrift wie in der Montage,

einenMangel an Sinn, an einemnächsten Bild, einer nächstenMontage. In der Stevens-

Giotto-Sequenz ist das Supplément in der Hand von Jesus erkennbar. Sie ragt vom un-

teren rechten Bildrand in das Bild hinein und offenbart mit dem nicht sichtbaren Kör-

per von Jesus eine Abwesenheit.Währenddessen spricht Godard imOff davon,wie wun-

derbar es sei, etwas zu betrachten, was man nicht sehen könne, und schwelgt in diesem

»süßenWunder für unsere blinden Augen«.Nun kann dies so interpretiert werden, dass

hier ein Abwesendes restituiert und »erlöst« wird. Das Abwesende, vom Kino Verpass-

te – das ungefilmt gebliebene Grauen der Geschichte, angedeutet durch Stevens’ Dach-

au-Aufnahmen –wird dank einer dialektischen und ikonographischen Operation, dank

einerSynthesedesAbwesenden (Jesus)mit demSichtbaren (die imBild sichtbarenTaylor

undMariaMagdalena) ergriffenundwunderbarerweise ins Sichtbare zurückgezogen: in

24 Vgl. HdC 2b, 6:53-7:09.

25 HdC 2b, 5:21-5:33.

26 Vgl. Ropars-Wuilleumier, »Totalité et fragmentaire«.

27 HdC 2b, 5:29-5:36. »Toutes ces histoires qui sontmaintenant àmoi, comment les dire? Lesmontrer,

peut-être.«

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage 243

diesem Fall signalisieren die ausgestreckten Hände Verbindung und Synthese, die Her-

stellung eines ganzheitlichen Bildes. Odermanmag hier umgekehrt einenHinweis dar-

auf finden, dass diese Restitution des Abwesenden zeichenhaft und unvollständig bleibt:

Die vier Hände von Maria Magdalena und Taylor können als Zeichen verstanden wer-

den, die auf die fünfte Hand (jene von Jesus) zeigen und sie nur noch signifizieren, doch

nicht mehr wirklich »ergreifen« und zurückholen können. In diesem Fall signalisieren

die Hände, die, wie Didi-Hubermans bemerkt hat, sich nie berühren und getrennt blei-

ben, den Verlust der Ganzheit jenes Bildes, das sie gemeinsam (wieder-)herstellen soll-

ten. Die Augen sehen und bleiben dabei doch »blind«. Die fünfte Hand von Jesus kann

jedoch auch die Unentschiedenheit, die Differenz zwischen diesen beiden Interpretati-

onsmöglichkeiten verdeutlichen. Sie kann als Markierung der genauen Bedeutung gele-

sen werden, an die in dieser Noli-me-tangere-Szene nicht »Hand gelegt« werden kann,

und die, wie der Körper von Jesus, immer überschüssig, außerhalb des Bildes bleibt –

ein Supplément, ein noch zu ergänzender Bedeutungszusatz zu den Bedeutungseffek-

tenderStevens-Giotto-Sequenzundder aus ihr resultierendenfinalenBildkomposition.

Zwischen zweiMöglichkeiten der Interpretation verweist diese fünfteHand auf die Sus-

pension ihres Sinns und bedingt einen fortlaufenden Interpretationsprozess, der auch

etwas über den Status der Montage selbst aussagt, die sich in den Händen reflektiert

und aus der diese Sequenz und diese Bildkomposition hervorgegangen sind.Werden in

der Montage Bilder »angefasst«, um mit einem weiteren verbunden zu werden, dann

braucht es für eineMontagemindestens zwei Hände und zwei Bilder – zwei Hände, die

zwei Bilder zusammenfügen. Die vier Hände von Taylor und Maria Magdalena können

folglich als zwei Hände und zwei Bilder verstandenwerden (handelt es sich doch um Bil-

der von Händen), oder auch als zwei Montageoperationen. In diesem Fall markiert die

fünfte, »unberührte« Hand eine (ohne eine sechste Hand) unvollständige Montage, die

noch nicht realisiert wurde: einenÜberschuss und die Anfügung einesMangels anMon-

tage, ein Supplément. Dieses Supplément der Montage suspendiert den Sinn, den die

Montage hier hervorbringen kann. Insofern sich die Montage hier selbst reflektiert, re-

flektiert sie sich als Supplément – d.h. alsWissensobjekt, das sich, also dasWissen dar-

über, was Montage ist, zum Supplément macht. Die fünfte Hand enthüllt die Montage

als etwas, was niemals abgeschlossen ist und ein Projekt bleibt, das immer erst noch ge-

funden, »ergriffen« und »ergänzt« werdenmuss.

Mit der »Methode des ZWISCHEN«, mit der Deleuze Godards Insistieren auf Dif-

ferenzen und Dissoziationen zwischen Bildern und Tönen beschrieben hatte28, kann in

der Stevens-Giotto-Sequenz und in der Bildkomposition aus Stevens’ Place in the Sun

und Giottos Fresko von zahlreichen »Zwischenräumen« gesprochen werden: zwischen

den sich überlagernden Bilder, zwischen den Händen, zwischen Dokumentation (Ste-

vens’Dachau-Aufnahmen)undFiktion (APlace intheSun),zwischenFilmundMalerei

(Goya,Giotto), zwischen Präsenz und Absenz – sowie zwischen zwei Richtungen der In-

terpretation.DieseDifferenzen,die für sichgenommen»Nichts« sind,könnenmit Leslie

Hill auch eine »singuläre Spur des Kinos« zwischen Erscheinen und Verschwinden cha-

rakterisieren29. Dabei greift Hill, ebenso wie vor ihr Deleuze und Ropars-Wuilleumier,

28 Vgl. Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 235.

29 Vgl. Hill, »›A Form That Thinks‹«, S. 414f.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

auf Blanchot zurück. Beziehen sich Deleuze und Ropars-Wuilleumier für ihre Analysen

von Godards Zersetzung eines ständig mutierenden »Ganzen« durch Zwischenräum-

lichkeiten und Fragmente auf Blanchots L’espace littéraire30, so greift Hill auf einen Satz

Blanchots aus dessen Essay »Lemusée, l’art et le temps« zurück, den Godard in der Epi-

sode 4b zitiert: »Ja, das Bild ist Glück –dochneben ihmhält sich dasNichts […].DasBild,

fähig, das Nichts zu verneinen, ist auch der Blick des Nichts auf uns.«31 Das Nichts (»le

néant«) wird zur Eigen- und Nachbarschaft eines durch Montage entstehenden Bildes

oder Werkes, zu seinem »Glück« ebenso wie zu seiner Nichtigkeit, seinem drohenden

Verschwinden und der Möglichkeit seiner Verwandlung: es bewahrt das Ganze des Bil-

des/Werkes, indemes esmutieren lässt.Mit diesem»Nichts«wird dieMontage auchmit

Blanchots Kritik-Konzept interpretierbar. Da Godards Montage in der Stevens-Giotto-

Sequenz eine Reflexion über die Lektüre der Bildkomposition selbst darbietet,Montage

und Interpretation also in Eins fallen, verschmilzt dieMontagemit einer (Selbst-)Kritik,

die niemals unabhängig vom Werk ist, um in diesem ein Nichts und eine »Reserve an

Leere«, und damit eine verborgene, offen zu haltende Bedeutungsressource zu bewah-

ren, die sich, wie wir gezeigt haben, nicht nur auf dasWerk selbst, sondern auch auf die

Montage – als »Wesen« des Kinos und seiner Geschichte – bezieht. In dieser Kompositi-

on bestünde diese Sinnreserve in all denDifferenzen,Dissoziationen,Zwischenräumen,

»Spuren« des Kinos. Als Kritik motiviert die Montage immer andere und neue Kritiken

und Interpretationen,die sich andieser Stelle entzündenundbis heute die Forschung zu

denHistoire(s) du cinéma bestimmen,wacht sie über das Supplément, das jedeMon-

tage immer noch ergänzt, über die Montage als Projekt und Supplément.Womit sie, als

werksbezogene Kritik, gleichzeitig als Kommentar zum Wissensobjekt Kino überhaupt

zu verstehen ist.

Dass in der Stevens-Giotto-Sequenz Godard als montierender Kommentator oder

kommentierenderMonteur vorgeht, der dasMysteriöse undBedeutungsvolle seinesGe-

genstandes (des »Kinos«) bewahrenwill, lässt sich gerade anhanddes Satzes »L’image vi-

endra/au tempsde la résurrection«nachvollziehen,beziehungsweise anhanddesWeges,

über den er in die Histoire(s) gelangt ist. Schon in seinem 1989 gehaltenen Vortragmit

demTitel »Lemontage, la solitude et la liberté« bekräftigt er,dieMontage sei dieWieder-

auferstehung des Lebens, »la résurrection de la vie«32.Nicole Brenez diskutiert den Satz,

der während der Produktion derHistoire(s) von 1988 bis 1998 auch in Godards Film Al-

lemagne année 90 neuf zéro (FRA 1991) auftaucht, vor demHintergrund des byzanti-

nischenBilderstreits zwischen Ikonodulen und Ikonoklasten:Mit Brenez verwendetGo-

dard Bilder sowohl symbolisch-performativ als Waffen wie auch als Zeichen, die auf ein

Abwesendes verweisen, weswegen Brenez die godardschen Bilderfindungen zwischen

dem Mirakulösen, Archetypischen und Präsentischen der Bilder, und der zeichenhaf-

30 Vgl. Ropars-Wuilleumier, »Totalité et fragmentaire«. Vgl. Blanchot, Der literarische Raum, S. 24.

31 Blanchot, »Das Museum, die Kunst und die Zeit«, S. 56. Im Original: »Le musée, l’art et le temps«,

S. 50f: »Oui, l’image est bonheur, – mais près d’elle le néant séjourne […]. […] [L]’image, capable

de nier le néant, est aussi le regard du néant sur nous.« So heißt es auch bei Godard, HdC 4b,

34:54-35:15.

32 Godard, »Le montage, la solitude et la liberté«, in: T 2, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage 245

ten Ankündigung eines immer erst noch kommenden Körpers verortet33. Michael Witt

hat vorgeschlagen, in dieser »Wiederauferstehung« eher eine »Metapher« für die Reprä-

sentationsarbeit der Kunst an der Grenze zwischen Realität und Darstellung zu verste-

hen34, während auch Blümlinger den metaphysischen Ernst des Satzes relativiert und

auf Daney verweist, der Godard »nicht als Prophet« begriff, sondern als »Zeitgenosse,

dessen Bildermystizismus letztlich demRealismusbegriff eines Bazin verpflichtet bleibt

[…].«35 So bewegen sich auch diese Kommentare, wie schon die Debatten zur Stevens-

Giotto-Sequenz, stets innerhalb des Dualismus aus Bildermystik und realistischer Äs-

thetik. Verpflichtet bleibt Godard aber vor allem einem Spiel mit der Bedeutung seines

eigenenWerkes. Dies lässt sich feststellen, wennman nachvollzieht, wie Godard zu die-

sem Satz überhaupt kam. Bamchade Pourvali hat dargelegt, dass sich die Formulierung

imWortlaut zunächst in einemArtikel von JacquesHenricmit demTitel »L’image, quelle

image? Énième épître aux culs-de-plombs« findet, der 1984–1985 in einerGodard-Spezi-

alausgabe der Zeitschrift Art Press erschien.Dort vergleichtHenric Godardmit demHei-

ligen Paulus, demHenric diesen Satz zuschreibt36. Im entsprechenden »Brief Paulus’ an

die Korinther« (1 Kor 15, 49) lautet die Stelle, auf die sich auch Brenez bezieht, hingegen

etwas anders: »Et comme nous avons porté l’image du terrestre, nous porterons l’image

du céleste.«37 (»Wie wir nach dem Bild des Irdischen gestaltet wurden, so werden wir

auchnachdemBild desHimmlischen gestaltetwerden.«38) Godard hat denPaulus zuge-

sprochenenSatz also offenbarnicht direkt vonPaulus, sondern in einer bereits abgewan-

delten FormvonHenric übernommen –aus einemKontext, in demHenricGodard kom-

mentiert. In erster Linie handelt es sich bei diesem Satz bereits um einen Kommentar zu

Godard,denGodard indieHistoire(s) ducinéma integriert,unddener auf dieseWeise

weiter kommentiert. Die »heilsgeschichtliche Spekulation« über das Wesen der Bilder,

die imRahmenvonFoucaultsNaissancede la clinique als Ausgangspunkt derExegese eines

heiligen Textes betrachtet werden kann, in der das Wort Gottes »geheim bleibt, immer

jenseits seiner selber«39, verbirgt beiGodard eine andere –geheime –TraditiondesKom-

mentierens, die frühere Kommentare zu Godards Werk miteinbezieht, die Histoire(s)

du cinéma zum kommentierenden und weiter kommentarwürdigen Werk macht, und

das Kino zum heiligen, weiterhin kommentarwürdigen (Primär-)Text.

In der Stevens-Giotto-Sequenz der Episode 1a, und vor allem in der Bildkompositi-

on, die A Place in the Sun mit Giotto vereint, nimmt dieses Kommentieren die Form

33 Vgl. Nicole Brenez, »Le film abymé. Jean-Luc Godard et les philosophies byzantines de l’image«,

in: Études cinématographiques, no. 58, 1993. S. 135–163; 139.

34 Vgl. Michael Witt, »L’image selon Godard: théorie et pratique de l’image dans l’œuvre de Godard

des années 70 à 90«, in: Delavaud (Hg.), Godard et le métier d’artiste, 2001. S. 19–32.

35 Blümlinger, »Ein Seismograph in der Landschaft der Bilder«, S. 8.

36 Vgl. Bamchade Pourvali,Godard neuf zéro: Les films des années 90 de Jean-Luc Godard.Biarritz: Atlanti-

ca, 2006. Vgl. Jacques Henric, »L’image, quelle image? Énième épître aux culs-de-plombs«, in: Art

Press, no. spécial, décembre 1984/janvier-février 1985. S. 19–21. Zitiert nach Witt, Jean-Luc Godard,

S. 25, wo Witt ebenfalls nachzeichnet, wie der »Paulus«-Satz zu Godard gelangte.

37 Brenez, »Le film abymé«, S. 161.

38 https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html, abgerufen am 25. Mai 2023.

39 Foucault, Die Geburt der Klinik, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html


246 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

derMontage, dieMontage die Form eines Kommentars an.Nicht nur entspricht die Ver-

bindung der schriftlichen und der bildlichen Seite der Montage im »M« der Episode 2b

demzwischenBild undText changierendenKommentar –gerade in derCollage der Epi-

sode 1a zeigt die sich in den Händen reflektierende Montage ihr sequentielles Vorgehen

in verdichteter Form als ein Kommentieren. Die Montage zeigt sich, kommentiert sich,

wird zum Kommentar, indem sie in den Händen ihre eigeneWiederholung (von hinter-

einander montierten Bildern) anzeigt, ebenso wie den durch sie wiederholten Primär-

text, d.h.Montage in ihrer nie ganz realisierten Form, als verdichtetes Wesen des Kinos

(dargestellt in dieser Verdichtung, dieser Gleichzeitigkeit der Hände in einer Komposi-

tion). Sie reflektiert und enthüllt sich als Kommentar, kommentiert sich als und erklärt

sich zumKommentar.Wie in Foucaults L’ordre du discourswerden Sekundär- undPrimär-

text ununterscheidbar40: Die »Sekundärmontage« bringt als Kommentar die »Primär-

montage« als Primärtext erst hervor. Dieser wird mit einem christlich-religiösen Cha-

rakter aufgeladen: die unentscheidbare Frage nach der An- oder Abwesenheit Jesus’ im

Bild und nach der (Un-)Erlösbarkeit des Nicht-Gezeigten und Vergangenen durch Go-

dardsMontagen verleiht dem Text Schwere und ein unergründliches Geheimnis. Indem

Jesus außerhalb des Bildfeldes der Komposition verbleibt, bewahrt der Kommentator

Godard die Bedeutungsreserve seines Primärtextes als eine verborgene, verschiebt er sie

vom christlich-religiösen Spektrum weiter aufs Kino, also auf die Frage, worum es sich

bei »Montage« handelt, die sichmit der fünftenHand offenbart und entzieht: »Montage«

bleibt, alsWesen des Kinos, verborgen, ein Supplément. Als Primärtext, als historischer

Wissensgegenstand ist Kino bei Godard ein Projekt der Montage, das weiter zu kom-

mentieren, zu montieren bleibt.

40 Vgl. ders., Die Ordnung des Diskurses, S. 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

