I1l.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage

lll.4.1 Von der Projektion und der Montage zum Projekt der Montage

Beziiglich des Zusammenhangs von Projektion und Montage in den HISTOIRE(S) kann
mit Michael Witt davon gesprochen werden, dass »Kino« firr Godard das Potenzial hat-
te, Verhiltnisse zwischen disparaten Phinomenen aufzunehmen bzw. durch Montagen
herzustellen, die in einem Kinosaal fiir ein Publikum projiziert wurden'. Damit ist das
utopische, unverwirklicht gebliebene Potenzial des Kinos in der Stummfilmzeit ange-
zeigt, ein wissenschaftliches, populires und demokratisches Erkenntnisinstrument zu
werden (vgl. I11.1). Ausgehend von diesem Verfallsgeschehen kann Montage in den His-
TOIRE(S) als Instrument der Erinnerung verstanden werden, um an die Projektionen des
Kinos zu erinnern (Habib), oder als Instrument eines romantischen Kiinstler-Kritikers,
der die Bilder von ihren ehemaligen narrativen Funktionen entkleidet, um sie in eine
Welt des »Alles spricht« einzugliedern, in der sich alle Bilder gegenseitig ausdriicken
konnen (Ranciére), wobei sie als schiere Ankiindigungen zukiinftiger Erinnerungen und
»Trailer« zukiinftiger Filme fungieren, die dem Zwang zur geschlossenen Form durch die
romantische Idee des Unvollendeten und Fragmentarischen zuwiderlaufen (Hediger)*.
Projektion und Montage haben aber nicht nur die Mission, vergangene und zukiinftige
Erinnerungen des Kinos zu verwalten, sondern strukturieren dariiber hinaus dasjeni-
ge, was Godard in den H1sTOIRE(S) konkret unter Kino und seiner Geschichte versteht,
auf die sich ein — ob nun dem Vergangenen oder Zukiinftigen zugewandtes — Gedicht-
nis iiberhaupt beziehen kann. Macht Godard aus der Vollendung des Kinos zur eigen-
stindigen Kunstform mit eigener Geschichte einen fortlaufenden Prozess (vgl. I11.2) und
deutet er die Projektion des Kinos in das Projekt eines fortlaufend zu erginzenden Sinn-
zusammenhangs um (vgl. I11.3), dann besteht der fundamental unvollendete Charakter
des Kinos in einem Projekt der Montage, insofern die Montage das Wesen des Kinos ist,
das niemals wirklich gefunden oder realisiert wurde, reines Projekt bleibt. Haben wir

1 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 28.
2 Vgl. Habib, »Mémoire d’'un achévement, S. 24. Vgl. Ranciére, »Eine Fabel ohne Moral, S.167. Vgl.
Hediger, »A Cinema of Memory in the Future Tensex, S. 155ff.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

bislang das Supplément des Kinos in der Kunstwerdung des Kinos und in der Projektion
untersucht, untersuchen wir es nun in der — und als — Montage.

Das Projekt der Montage kann als anderer Name fiir den Primdrtext des Kinos ver-
standen werden, an dem der Kommentator Godard in den HISTOIRE(S) DU CINEMA arbei-
tetund den er, mit seinen Montagen, weiter fortschreibt. Montieren und Kommentieren
sind bei Godard, wie schon in I11.1 gezeigt, dasselbe. Die Montage als Kommentar soll in
diesem Kapitel als Mandvrieren zwischen Bild und Text untersucht werden, das in einer
zentralen Schnittfolge und Bildkomposition, der berithmten »Stevens-Giotto-Sequenz«
der Episode 1a, den Sinn der Montage aufschiebt, aus ihr ein Supplément macht.

lll.4.2 Zwischen Schnittpult und Schreibmaschine: Montage
als Kommentararbeit zwischen Bild und Text

Der Primirtext des Kinos entsteht zwischen Schnittpult und Schreibmaschine. Im Ver-
lauf des Anfangs der Episode 1a sehen (und héren) wir ein analoges Schnittpult mit einem
aufgespannten Filmstreifen, der vor- und zuriickfihrt. Aufierdem sehen wir Godard vor
seiner Schreibmaschine, auf der er ab und an etwas schreibt und die sich darauthin ge-
rauschvoll in Gang setzt. Dabei wird das Bild immer wieder unterbrochen oder tiber-
blendet von aufflackernden Filmausschnitten und Portrits von Filmemacher*innen wie
Charles Chaplin, Ida Lupino, Nicholas Ray, Roberto Rossellini und John Ford?. Dass Go-
dard an den HISTOIRE(S) wie ein alleine bei sich zu Hause sitzender »Film-Schriftsteller«
arbeitet und als solcher, im Spannungsfeld zwischen Schreiben und Zeigen/Montieren,
immer auch seine eigene Rolle und Arbeitsweise mitreflektiert, wurde bereits vielfach
kommentiert (z.B. von Bellour und Bliimlinger)*. Und die Herstellung von symbolischen
Verwandtschaftsbeziehungen zwischen der Nouvelle Vague und den bewunderten Fil-
memacher*innen der Vorginger*innengeneration, die Godard weniger tiber die Perso-
nen als iiber die Werke denkt, die durch Bedeutungszusammenhinge und Bedeutungs-
leerstellen miteinander verbunden sind, haben wir bereits in III.2 analysiert.

Doch der »Film-Schriftsteller« reflektiert — und kommentiert — sich auch als mon-
tierender Kommentator, der deutlich macht, dass die »personliche« Verbindung zwi-
schen ihm, Griffith und Nicholas Ray, verstanden als Verbindung, die iiber Werke ver-
lduft, an ein Oszillieren zwischen Bild und Text gekoppelt ist, das die hergestellten Ver-
haltnisse instabil macht und damit die Notwendigkeit ihrer steten Erneuerung (zwi-
schen und mit Bild und Text) anzeigt. Wir sehen also Godard an seiner Schreibmaschine.
Er tippt und spricht dabei langsam den franzésischen Titel von Griffiths Film BROKEN
BLossoMs (USA 1919) aus, als wiirde er ihn sich selbst diktieren: »Le... Le lys... le lys... bri-
sé...brisé...Lelys brisé.« Beim ersten »Le lys« iberblendet er die Einstellung, die ihn selbst
zeigt, mit einer schwarzweiflen Photographie von Griffith, die mit dem ersten »brisé«
wieder verschwindet. Die Linie zwischen Griffith und Godard, die Godard durch den Ti-
tel eines Griffith-Films (eines Werkes) und durch die Montage aufruft, wird hier, auf der

3 Vgl. HpC 1a, 01:11-04:18.
4 Vgl. Bellour, »(Not) Just Another Filmmaker«. Vgl. Blimlinger, »Signaturen der Leinwand, S. 298ff.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IIl.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage

Ebene der Sprache wie aufjener des Bildes, ebenso hergestellt wie »gebrochen«, unter-
brochen. In dem Moment, in dem die Schreibmaschine den von Godard gesprochenen
und eingegebenen Text »auszudrucken« scheint und sich dazu gerauschvoll in Bewegung
setzt, kommt es zu einem wiederholten schnellen Wechsel, einem »Flackern«der Einstel-
lung auf Godard mit einer weiteren Schwarzweif3-Photographie, auf der Nicholas Ray
zu sehen ist’. In dieser Sequenz ist es die Schreibmaschine, die diese symbolische, itber
Werke verlaufende und immer auch gebrochene Ahnenlinie der Nouvelle Vague und von
Godard wie einen Text produziert, den sie ebenso maschinell setzt wie sie ihn wieder
auflost: Sie gibt akustisch den Takt vor, in dem die Bilder zusammenkommen, sich ver-
binden, wieder verschwinden, getrennte Wege gehen.

Diese Spannung aus Zeigen/Montieren und Schreiben vereinigt den Monteur mit
dem Ersteller eines »Sekundirtextes«, dem Kommentator. Sie bringt auferdem die fir
Foucaults Kommentar typische Spannung aus Vollenden und Neuéfinen seines Gegen-
standes zur Erscheinung, muss dieser doch stets »zum ersten Mal das sagen, was doch
schon gesagt worden ist, und muf3 unablissig das wiederholen, was eigentlich niemals
gesagt worden ist«, um »etwas anderes als den Text selbst zu sagen, aber unter der Vor-
aussetzung, dafd der Text selbst gesagt und in gewisser Weise vollendet wird.«® Mit Hin-
blick auf den Beginn der Episode 1a ldsst sich Godard als Kommentator verstehen, der
Schreiben und Schneiden (Montieren) miteinander kombiniert, wobei jeder der beiden
Titigkeiten sowohl die Funktion des Wiederholens/Vollendens wie auch des Neuoffnens
zugeordnet werden kann. Entweder kommt das Kino als Kunst der Montage »zu sich
selbst«, wihrend es auch ein »Schreibenc ist, in dem die Verkniipfung schriftlicher wie
filmischer Fragmente zu einem fortlaufenden Diskurs ausgestaltet wird: Das intime,
materielle, mechanische Leben des Kinos vollendet sich im ewigen Laufen des Filmstrei-
fens auf den Spulen des Montagetischs, bleibt jedoch der Notwendigkeit eines stindigen
Selektierens, Extrahierens und (Um-)Montierens der Fragmente unterworfen, die Go-
dard als Schreibvorgang prisentiert. Oder aber das Schreiben ist der fixierende Part —
Godard schreibt und die Schreibmaschine druckt den Text aus —, wihrend dem dyna-
mischen Einbrechen der Bewegungen des Filmstreifens auf dem Schnittpult und den
iiberblendenden Bildern, die nur aufflackern und sofort wieder verschwinden, die Rolle
des variierenden Elements zukommt. Diese Ambivalenz driickt sich, mit Bezug auf den
Schreibvorgang, auch im wiederholten Neueinlegen von weiflem Papier in die Maschine
aus, die insofern als Kommentar-Geste zu verstehen ist, als dass der Kommentar etwas
wiederholt und »zum ersten Mal« sagt, und wir nicht wissen kénnen, ob es sich hier um
eine vollendende Fortfithrung eines schon begonnenen Textes handelt, oder ob dieser
jedes Mal verworfen und neu begonnen wird.

lIl.4.3 Zwischen Stevens und Giotto: Die Montage als Supplément des Kinos

Wenn Godard in seinem Spiel mit mehreren Kiinsten, Medien, Wissenschaften und Dis-
kursen immer wieder aufs Primat des Sehens, des Bildlichen und des Kinos zuriick-

5 Vgl. HDC 14, 3:46-3:56.
6 Foucault, Die Ordnung des Diskurses, S. 19f.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -

237


https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

kommt, gerade mit Hinblick auf eine paliontologische Auffassung der Geschichte »nur
des Kinos« als Geschichte eigenen Rechts (vgl. I11.1), dann bleibt diese rein bildliche Di-
mension der Geschichte, als Domine und Produkt der das Kino spezifizierenden Mon-
tage, in ihrer Bildlichkeit nie anders als unvollendet und unvollkommen (ebenso wie ei-
ne rein »schriftliche« Seite des Primirtextes), da sich die Montage als Kommentarpra-
xis zwischen Schreiben/Sprache und Montieren ansiedelt. In dieser Kombination bleibt
die Montage, auch verstanden als Bildpraxis und »Essenz des Kinos«, zwischen sich und
der Schrift, einem Vollenden und einem Neudffnen ebenso offen und unbestimmt wie
der Primirtext des Kinos, den sie herstellt, indem sie ihn kommentiert und »wieder-
holt«, und den sie dadurch fortwihrend um ihren eigenen Ausstand und also zum Projekt
der Montage — wie auch eben zum weiter zu erginzenden Text — erginzt. Die Montage
schiebt auf, was sie bedeutet und kommentiert, und macht somit aus sich, der Mon-
tage, ein Projekt und ein Supplément des Kinos. Deleuze hatte Godards »Methode des
ZWISCHEN« als Spiel mit einem »Dazwischen« beschrieben, das zwischen Bildern und
Bildern, Tonen und Tonen, Ténen und Bildern nicht zur Erscheinung kommt, womit es
ein »Ganzes« mutieren lisst’. Analog dazu lisst sich die Montage als fast nichts kenn-
zeichnen, als Differenz, die weder ganz eingeschrieben noch montiert oder bildlich vor-
gestellt werden kann, und die, gemiR der derridaschen Logik des Suppléments, immer
nur durch weitere Montagen zu suppliieren ist, ohne je ganz hergestellt zu werden - als
unmdgliche Einheit und damit Aufspreizung von und eher noch zwischen Schrift und Bild,
die im Montage-Kommentar zusammen- und auseinandertreten, und durch ihre Span-
nung das »Ganze« des Kinos als Projekt der Montage permanent verindern, seiner Voll-
endung entziehen.

Dieses Supplément der Montage untersuche ich nun in der von mir sogenannten
»Stevens-Giotto-Sequenz« der Episode 1a, einer der meist kommentiertesten Stellen der
HisTOIRE(S) {iberhaupt®. Hier lisst sich rekonstruieren, wie Godard mit den Mitteln des
Kinos, also den Bildern und der Bildpraxis der Montage, die Montage zum Supplément
des Kinos macht — wihrend die Bilder auch sprachlich kommentiert und begleitet wer-
den.

Die entsprechende Schnittfolge beginnt mit einem Ausschnitt aus der Radierung
Nummer 64 aus Goyas Zyklus Los Caprichos vom Ende des 18. Jahrhunderts, die den Ti-
tel »Buen Viaje« (»Gute Reise«) trigt und ein Flugmonster zeigt, bestehend aus einem
Vogelkdrper und einem Menschenkopf. Dazu spricht Godard aus dem Off:

»Si George Stevens n'avait utilisé le premier le premier film en seize en couleurs a
Auschwitz et Ravensbriick, jamais sans doute le bonheur d’Elizabeth Taylor n'aurait
trouvé une place au soleil.«—»Wenn George Stevens in Auschwitz und Ravensbriick
nicht als erster den ersten 16-mm-Farbfilm verwendet hitte, hatte Elizabeth Taylors
Glick zweifellos niemals einen Platz an der Sonne gefunden.«

Mit dem »jamais« wird das Bild schwarz. Daraufhin sehen wir ein Videostandbild, auf
dem ein Ausschnitt aus den 16mm-Kodachrome-Farbaufnahmen zu sehen ist, die der
Hollywoodregisseur George Stevens im Zuge der Befreiung des KZ Dachau durch die

7 Vgl. Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 233f.
8 Vgl. fur die gesamte Sequenz: HDC 1a, 47:16-47:58.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IIl.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage

7. US-Armee am 29. April 1945 gemacht hat: ermordete, ausgemergelte, iibereinander-
liegende Kérper im Inneren des Wagons eines Giiterzugs®. Dass Godard suggeriert,
Stevens habe im KZ Ravensbriick und im KZ und Vernichtungslager Auschwitz ge-
filmt, kann seinem bisweilen sehr freien und poetischen Umgang mit historischen
Fakten zugeschrieben werden (beide KZs wurden 1945 von der Roten Armee, nicht von
US-Truppen befreit), allerdings ist es ein Hinweis darauf, dass sich Godard auf KZs und
Vernichtungslager, also auf die Lager- und Tétungsmaschinerie der Nazis im Allgemei-
nen bezieht. (Ob Stevens hier tatsichlich als erster, oder einer der ersten, einen 16-mm-
Farbfilm verwendet, sei dahingestellt.) Uber dem Stevens-Standbild blendet Godard
einen Ausschnitt aus Stevens’ spiterem Hollywoodfilm A PLACE IN THE SUN (USA 1951)
ein und wieder aus: Die Hauptfigur Angela Vickers (Elizabeth Taylor), eine reiche Er-
bin, in einen Badeanzug gekleidet, streichelt ihrem Geliebten (Montgomery Clift) iiber
den Kopf, der auf ihrem Schof} liegt (die beiden liegen am Rande eines Sees). Es folgt
noch einmal ein kurzer Moment aus Stevens’ Dachau-Film, diesmal die GrofRaufnahme
des Kopfes einer Leiche, Augen und Mund weit aufgerissen — moglicherweise handelt
es sich erneut um ein Video-Standbild (Godard verwendet eine VHS-Aufnahme von
Stevens’ 16-mm-Farbfilm), doch ist auch eine kleine ruckelnde Bewegung erkennbar,
was auf eine verlangsamte Ablaufgeschwindigkeit oder ein Vortasten von Einzelbild zu
Einzelbild verweisen kann. Nunmehr nihern wir uns dem Kern der Sequenz. Godards
Stimme fihrt fort:

»Trente-neuf, quarante-quatre. Martyre et résurrection du documentaire. Oh, quelle
merveille que de pouvoir regarder ce quon ne voit pas. Oh, doux miracle de nos yeux
aveugles!«— »Neununddreifig, vierundvierzig. Martyrium und Wiederauferstehung
des Dokumentarfilms. Oh, wie wunderbar, betrachten zu kénnen, was man nichtsieht.
Oh, siifles Wunder fiir unsere blinden Augen!«

Wahrenddessen kehrt Godard auf der Bildebene zur Taylor-Clift-Szene zurtick, dies-
mal sehen wir die beiden nicht mehr in einer Halbnahen, sondern einer Totalen; Taylor
scheint aus dem Wasser zu steigen. Dann schneidet Godard auf einen um 90 Grad im
Uhrzeigersinn gedrehten Ausschnitt eines Freskos von Giotto, in dem Maria Magdalena
dem wiederauferstandenen Jesus im leeren Grab begegnet. Maria Magdalenas Korper
nimmt den oberen Bildrand ein, ihre Hinde streckt sie zum unteren Bildrand, von wo
aus Jesus’ Hand ins Bildfeld ragt. Schlief3lich itberlagern sich Giotto und Stevens’ PLACE
IN THE SUN in einem Bild. In Zeitlupe erhebt sich Taylor vom Boden, wobei sie ihren rech-
ten Arm Maria Magdalena nach oben entgegen zu strecken scheint. Zuletzt verschwindet
die Giotto-Ebene und nur Taylor bleibt iibrig. Dann wird das Bild schwarz.

Die sich an dieser Sequenz entziindende Forschungsdebatte, die ich in 1.2.3 resii-
miert habe, stellt den Sinneffekt zur Disposition, den die godardsche Montage an dieser

9 Fiir Ausschnitte aus Stevens’ Film, unter denen sich die von Godard verwendete Szene findet, vgl.
Ceorge Stevens, »LIBERATION OF DACHAU IN COLOR« (1945), in: Dailymotion. https://www.dailymot
ion.com/video/x3j9e6, abgerufen am 12. Mai 2023. Angaben zum Entstehungskontext, zum Origi-
nalfilmmaterial und zur Originallinge der Aufnahme finden sich auf der Website des United Sta-
tes Holocaust Memorial Museum, das Stevens’ Film unter dem Titel LIBERATION AT DACHAU aufbe-
wahrt: vgl. https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128, abgerufen am 19. Mai 2023.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -

239


https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://www.dailymotion.com/video/x3j9e6
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn1000128

240

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

Stelle erzeugt. Aufgrund ihrer christlichen Konnotation wurde die Stelle mit einem Satz
in Verbindung gebracht, den Godard in der Episode 1b sukzessive per Textinsert wie-
dergibt: »Limage viendra/au temps de la résurrection«® — »das Bild wird kommen/am
Tag der Auferstehung«" — wobei Godard das »au temps« auch als »oh temps« variiert.
Ranciére hat argumentiert, dass Godard die Bilder aus ihren urspriinglichen, narrativen
Funktionen befreien und als »reine« Bilder, die ihre schiere Prisenz ausstellen, »wieder-
auferstehen« lassen mochte. Auf diese Weise soll das Kino von seiner »Schuld« reinge-
waschen werden, das Wirkliche nicht gefilmt zu haben, also in den Nazi-Lagern nicht
»prasent« gewesen zu sein; diese wurden, wie von Stevens, eben nur nach ihrer Befrei-
ung gefilmt. Somit erfihrt fir Ranciére das Kino in dieser Passage mit Taylor und Giot-
tos Maria Magdalena eine Erlgsung: »Elizabeth Taylor, die aus dem Wasser steigt, steht
so fiir das Kino selbst, auferstanden aus dem Reich der Toten.«" Die Siinderin Maria
Magdalena, die, so kann man sagen, die Siinde des (Hollywood-)Kinos verkérpert, das
Geschichten erzdhlt hat, statt die Wirklichkeit zu zeigen, streckt die Hinde der Erls-
sung (Jesus) entgegen und wird dabei selbst dialektisch zur Ankiindigung eines »abso-
luten Bildes«, zum »Versprechen, das vom Himmel herabsteigt und die reiche Erbin aus
dem Grab heraushebt — und das Kino mit ihr [...].«* Diesen metaphysisch-spirituellen
Diskurs, den Ranciére Godard zuschreibt, kritisiert er mit Hinblick darauf, dass Ikoni-
sierung und Erlésung nur durch eine Vermischung von Film und Malerei, und also nur
durch die Montage moglich werden, d.h. durch die »romantische Poetik, die »die Werke
der Uberlieferung auseinandernimmt und neuzusammensetzt [...].«** Eine Gegenpositi-
on bezieht Georges Didi-Huberman, indem er die von Ranciére konstatierte Unméglich-
keit einer »Erl6sung« der Geschichte und des Kinos ins Positive wendet. Didi-Huberman
hebt hervor, dass sich die Hinde von Maria Magdalena und Jesus nie berithren, weswe-
gen es nicht zu einer dialektischen Vereinigung im Bild und damit auch nicht zu einem
reinen, einheitlichen Bild der Wiederauferstehung kommen kann®. Im Anschluss an Di-
di-Huberman hat Céline Scemama betont, dass sich in der Stevens-Giotto-Sequenz die
Bilder (Maria Magdalena, Taylor, Jesus’ Hand) nur iiberlagern und Relationen herstel-
len, ohne zu verschmelzen®. Ranciéres »Engel der Auferstehung«” stellt Didi-Huber-
man einen »Engel der Zerstérung« entgegen, den er im Flugmonster von Goyas Capri-
cho angedeutet sieht und mit Alain Bergala als benjaminischen »Engel der Geschichte«
deutet, der sein Antlitz den sich authiufenden Katastrophen der Vergangenheit zuge-
wandt hat, ohne diese wiedergutmachen zukénnen®®. Ins bildtheoretische gewandt lisst
sich mit Christa Bliimlinger in ihrer Zusammenfassung der Debatte davon sprechen,

10 HDC1b, 5:30-6:45.
B8 Ich iibernehme hier die Ubersetzung von Bliimlinger, aus »Ein Seismograph in der Landschaft der

Bilder«, S. 8.
12 Ranciére, »Eine Fabel ohne Moralk, S.174.
13 Ebd.S.175.
14  Ebd.

15 Vgl. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, S. 211-213.

16  Vgl. Scemama, La force faible d’un art, S.178—181.

17 Ranciére »Eine Fabel ohne Moral«, S.174.

18  Vgl. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, S. 211—213. Bergala, Nul mieux que Godard, S. 221—249. Vgl.
fiir Benjamins »Engel der Geschichte«1.2.3.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IIl.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage

dass Ranciére die heilsgeschichtliche Funktion des Bildes als Metapher und Objekt einer
dialektischen Spekulation hervorhebt, wihrend Didi-Huberman das Bild als dsthetische
Spur des Verschwundenen betont”: Das Unsichtbare, Abwesende, Vergangene soll nicht
durch das Bild »wiederauferstehen«, sondern zwischen den Bildern zur Spur werden, die
auf die Unmoglichkeit einer vollstindigen Restitution des Vergangenen verweist. Damit
stehen auch zwei verschiedene Auffassungen der godardschen Montage zur Diskussion:
Soll diese eine erlosende, heilende Funktion haben, indem sie Bilder zusammenfiihrt,
oder betont sie die uniiberbriickbaren Differenzen zwischen ihnen?

Ausgehend von diesen exemplarischen Positionen méchte ich die Uneindeutigkeit
hervorheben, die die Montage in der Stevens-Giotto-Sequenz auszeichnet. Thre zentra-
le Funktion besteht hier wie in den HiSTOIRE(S) itberhaupt darin, zwischen (mindestens)
einem »spirituellen« und einem »asthetischen« Aspekt zu schwanken, womit sie eine
Entscheidung tiber ihre Funktion, ihre Bedeutung und das, was sie als Montage selbst
ist — auch als Essenz des Kinos — aufschiebt und zum Geheimnis macht.

Dabei ist zunichst darauf hinzuweisen, dass sich in der Stevens-Giotto-Sequenz
die Montage als Montage reflektiert, als sowohl Bild- wie auch Schreibpraxis. Dies
geschieht dadurch, dass insgesamt finf Hinde zu sehen sind, die die Bildkomposition
nach mehreren Seiten hin »aufzuspannen« scheinen: die Hinde von Taylor und jene von
Maria Magdalena, wobei beide Frauen auch im Bild selbst zu sehen sind, und eine Hand
von Jesus, die in die Collage hineinragt, wihrend sein restlicher Kérper auf3erhalb des
Bildfelds bleibt. Die Hinde sind ein bildliches und literarisches Motiv, das die gesamten
HISTOIRE(S) DU CINEMA und in einem weiteren Sinne das gesamte Spitwerk Godards
durchzieht, in dem auch immer wieder Zitate aus der Abhandlung Penser avec les mains
(1936) des Schweizer Philosophen Denis de Rougement auftauchen®. Ausgehend von
de Rougements Reflexionen iiber die Einheit von Handeln und Denken sowie von Krea-
tivitit und Spiritualitit hat James S. Williams Godards Montagen in den HISTOIRE(S)
als Gleichzeitigkeit eines manuell-physischen Aktes (das Zusammenkleben von Einzel-
elementen beim analogen Schneiden) und einer intellektuellen Operation verstanden®,
wihrend auch das Eingangszitat aus Godards LE LIVRE D’IMAGE (CH 2018), das eine
Einstellung von Godards Hinden beim Verkleben von Filmstreifen iiber einem analogen
Schnittpult begleitet, aus de Rougements Buch stammt**: »Und mit den Hinden zu
denken, ist die wahre Bestimmung des Menschen.«* Die Hinde konnotieren gleichzei-
tig eine Schreibtitigkeit, wie Godard in LE LIVRE D’IMAGE im unmittelbaren Anschluss
an die Schnittpultszene zu erkennen gibt (eine Hand schreibt mit einem schwarzen
Schrift auf eine weif3e Tafel), wihrend er in der Episode 2b der HiSTOIRE(S) den Titel
von de Rougements Buch als Textinsert im Zuge einer Passage zitiert, in der er sich

19 Vgl. Blimlinger, Kino aus zweiter Hand, S.192.

20 Vgl. Denis de Rougement, Penser avec les mains. Paris: Albin Michel, 1936.

21 Vgl. Williams, »European Culture and Artistic Resistance, S. 130f.

22 Vgl. Ignatiy Vishnevetsky, »The Hands of Jean-Luc Godard, in: Mubi Notebook. Online am 25. De-
zember2018. https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard, abgerufen am
20. Mai 2023.

23 BILDBUCH, 0:52-0:58. Vgl. De Rougement, Penser avec les mains, S.147: »Mais la vraie condition de
I’lhomme, c’est de penser avec ses mains.«Ich zitiere im FliefStext aus der —von Godard selbst her-
gestellten — deutschen Fassung des Films, BILDBUCH.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -

241


https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard
https://mubi.com/de/notebook/posts/the-hands-of-jean-luc-godard

242

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

selbst immer wieder an seiner Schreibmaschine zeigt*. Schon zuvor blendet Godard
eine Einstellung aus Fritz Langs M — EINE STADT SUCHT EINEN MORDER (DEU 1931) ein,
in der eine Hand mit Kreide auf eine andere Hand ein »M« schreibt (in Langs Film ein
Trick, um den gesuchten Mérder zu stigmatisieren, per Kreideabdruck des Buchstabens
auf dessen Kleidung), wihrend eine Texttafel verkiindet: »Seule la main qui efface peut
écrire« — »nur die Hand, die 16scht, kann schreiben«*. Hier wird besonders deutlich,
was Marie-Claire Ropars-Wauilleumier fiir LE MEPRIS (FRA/ITA 1963) festgehalten hatte
(vgl. I1.2.4): Die Montagebewegung bei Godard ist eine Bewegung des Schreibens, ein
stindiges Neu- und Umschreiben im Wechsel zwischen Loschen (des alten Bildes) und
Neuansetzen (mit einem neuen Bild)*, sowie zwischen Schreiben und (bildlichem)
Montieren, folgen darauthin doch Ausschnitte aus Merian C. Coopers und Ernest B.
Schoedsacks KING KONG (USA 1933), in denen ein Mann hinter einer Kamera (der von
Robert Armstrong gespielte Filmregisseur Carl Denham) eine Schauspielerin (die von
Fay Wray gespielte Filmdiva Ann Darrow) filmt, wihrend Godard im Off kommentiert:
»All diese Geschichten, die nun mir gehéren, wie soll man sie erzihlen? Vielleicht, indem
man sie zeigt.«*” Der Buchstabe »M, der in Langs Film auf eine Hand geschrieben wird
und den »Morder« bezeichnen soll, ist im Franzosischen ebenso der Anfangsbuchstabe
von »main« (»Hand«) wie von »montage« und von »montrer« (»zeigen«). In der Hand -
im Symbol der Hand, im Buchstaben M, aber auch in der manuellen Geste — verbindet
sich bei Godard die Schreib- mit der Zeige- und Bildarbeit der Montage.

Die finf Hinde der Stevens-Giotto-Sequenz (deren Anzahl mit den fiinf Punkten
in der Graphik des Grof3buchstabens M korrespondiert) konnen daher als Reflexion der
Montage in ihrer bildlichen, textuellen und handwerklichen Dimension verstanden wer-
den - sowie als Designation der Montage als Supplément, Zusatz, »Plus« und »Mehr« an
Bedeutung in der Bewegung der Schrift, das nicht eingefangen werden kann und einen
Ausstand an Sinn miteinschreibt. Schon der Satz »Nur die Hand, die l6scht, kann schrei-
ben« beschreibt diese Aktualisierung eines Mangels in der Schrift wie in der Montage,
einen Mangel an Sinn, an einem nichsten Bild, einer nichsten Montage. In der Stevens-
Giotto-Sequenz ist das Supplément in der Hand von Jesus erkennbar. Sie ragt vom un-
teren rechten Bildrand in das Bild hinein und offenbart mit dem nicht sichtbaren Kor-
per von Jesus eine Abwesenheit. Wihrenddessen spricht Godard im Off davon, wie wun-
derbar es sei, etwas zu betrachten, was man nicht sehen konne, und schwelgt in diesem
»siiflen Wunder fiir unsere blinden Augen«. Nun kann dies so interpretiert werden, dass
hier ein Abwesendes restituiert und »erlést« wird. Das Abwesende, vom Kino Verpass-
te — das ungefilmt gebliebene Grauen der Geschichte, angedeutet durch Stevens’ Dach-
au-Aufnahmen - wird dank einer dialektischen und ikonographischen Operation, dank
einer Synthese des Abwesenden (Jesus) mit dem Sichtbaren (die im Bild sichtbaren Taylor
und Maria Magdalena) ergriffen und wunderbarerweise ins Sichtbare zuriickgezogen: in

24 Vgl. HDC 2b, 6:53-7:09.

25 HDC2b, 5:21-5:33.

26  Vgl. Ropars-Wuilleumier, »Totalité et fragmentaire«.

27  HDC2b, 5:29-5:36. »Toutes ces histoires qui sont maintenant a moi, comment les dire? Les montrer,
peut-étre.«

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IIl.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage

diesem Fall signalisieren die ausgestreckten Hinde Verbindung und Synthese, die Her-
stellung eines ganzheitlichen Bildes. Oder man mag hier umgekehrt einen Hinweis dar-
auffinden, dass diese Restitution des Abwesenden zeichenhaft und unvollstindig bleibt:
Die vier Hinde von Maria Magdalena und Taylor kénnen als Zeichen verstanden wer-
den, die auf die fiinfte Hand (jene von Jesus) zeigen und sie nur noch signifizieren, doch
nicht mehr wirklich »ergreifen« und zuriickholen kénnen. In diesem Fall signalisieren
die Hinde, die, wie Didi-Hubermans bemerkt hat, sich nie berithren und getrennt blei-
ben, den Verlust der Ganzheit jenes Bildes, das sie gemeinsam (wieder-)herstellen soll-
ten. Die Augen sehen und bleiben dabei doch »blind«. Die fiinfte Hand von Jesus kann
jedoch auch die Unentschiedenheit, die Differenz zwischen diesen beiden Interpretati-
onsmoglichkeiten verdeutlichen. Sie kann als Markierung der genauen Bedeutung gele-
sen werden, an die in dieser Noli-me-tangere-Szene nicht »Hand gelegt« werden kann,
und die, wie der Kérper von Jesus, immer iiberschiissig, auflerhalb des Bildes bleibt —
ein Supplément, ein noch zu erginzender Bedeutungszusatz zu den Bedeutungseffek-
ten der Stevens-Giotto-Sequenz und der aus ihr resultierenden finalen Bildkomposition.
Zwischen zwei Moglichkeiten der Interpretation verweist diese fiinfte Hand auf die Sus-
pension ihres Sinns und bedingt einen fortlaufenden Interpretationsprozess, der auch
etwas iber den Status der Montage selbst aussagt, die sich in den Hinden reflektiert
und aus der diese Sequenz und diese Bildkomposition hervorgegangen sind. Werden in
der Montage Bilder »angefasst«, um mit einem weiteren verbunden zu werden, dann
braucht es fiir eine Montage mindestens zwei Hinde und zwei Bilder — zwei Hinde, die
zwei Bilder zusammenfiigen. Die vier Hinde von Taylor und Maria Magdalena kénnen
folglich als zwei Hinde und zwei Bilder verstanden werden (handelt es sich doch um Bil-
der von Hinden), oder auch als zwei Montageoperationen. In diesem Fall markiert die
fiinfte, »unberithrte« Hand eine (ohne eine sechste Hand) unvollstindige Montage, die
noch nicht realisiert wurde: einen Uberschuss und die Anfiigung eines Mangels an Mon-
tage, ein Supplément. Dieses Supplément der Montage suspendiert den Sinn, den die
Montage hier hervorbringen kann. Insofern sich die Montage hier selbst reflektiert, re-
flektiert sie sich als Supplément — d.h. als Wissensobjekt, das sich, also das Wissen dar-
iiber, was Montage ist, zum Supplément macht. Die fiinfte Hand enthiillt die Montage
als etwas, was niemals abgeschlossen ist und ein Projekt bleibt, das immer erst noch ge-
funden, »ergriffen« und »erginzt« werden muss.

Mit der »Methode des ZWISCHEN, mit der Deleuze Godards Insistieren auf Dif-
ferenzen und Dissoziationen zwischen Bildern und Ténen beschrieben hatte?®, kann in
der Stevens-Giotto-Sequenz und in der Bildkomposition aus Stevens’ PLACE IN THE SUN
und Giottos Fresko von zahlreichen »Zwischenriumen« gesprochen werden: zwischen
den sich tiberlagernden Bilder, zwischen den Hinden, zwischen Dokumentation (Ste-
vens’ Dachau-Aufnahmen) und Fiktion (A PLACE IN THE SUN), zwischen Film und Malerei
(Goya, Giotto), zwischen Prisenz und Absenz - sowie zwischen zwei Richtungen der In-
terpretation. Diese Differenzen, die fiir sich genommen »Nichts«sind, kénnen mit Leslie
Hill auch eine »singulire Spur des Kinos« zwischen Erscheinen und Verschwinden cha-
rakterisieren®. Dabei greift Hill, ebenso wie vor ihr Deleuze und Ropars-Wuilleumier,

28  Vgl. Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 235.
29 Vgl. Hill, »A Form That Thinks«, S. 414f.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -

243


https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

auf Blanchot zuriick. Beziehen sich Deleuze und Ropars-Wuilleumier fiir ihre Analysen
von Godards Zersetzung eines stindig mutierenden »Ganzen« durch Zwischenrium-
lichkeiten und Fragmente auf Blanchots Lespace littéraire®, so greift Hill auf einen Satz
Blanchots aus dessen Essay »Le musée, l'art et le temps« zuriick, den Godard in der Epi-
sode 4b zitiert: »Ja, das Bild ist Gliick — doch neben ihm hilt sich das Nichts [...]. Das Bild,
fihig, das Nichts zu verneinen, ist auch der Blick des Nichts auf uns.«*' Das Nichts (»le
néant«) wird zur Eigen- und Nachbarschaft eines durch Montage entstehenden Bildes
oder Werkes, zu seinem »Gliick« ebenso wie zu seiner Nichtigkeit, seinem drohenden
Verschwinden und der Moglichkeit seiner Verwandlung: es bewahrt das Ganze des Bil-
des/Werkes, indem es es mutieren lisst. Mit diesem »Nichts« wird die Montage auch mit
Blanchots Kritik-Konzept interpretierbar. Da Godards Montage in der Stevens-Giotto-
Sequenz eine Reflexion iiber die Lektiire der Bildkomposition selbst darbietet, Montage
und Interpretation also in Eins fallen, verschmilzt die Montage mit einer (Selbst-)Kritik,
die niemals unabhingig vom Werk ist, um in diesem ein Nichts und eine »Reserve an
Leere«, und damit eine verborgene, offen zu haltende Bedeutungsressource zu bewah-
ren, die sich, wie wir gezeigt haben, nicht nur auf das Werk selbst, sondern auch auf die
Montage - als »Wesen« des Kinos und seiner Geschichte — bezieht. In dieser Kompositi-
on bestiinde diese Sinnreserve in all den Differenzen, Dissoziationen, Zwischenriumen,
»Spuren« des Kinos. Als Kritik motiviert die Montage immer andere und neue Kritiken
und Interpretationen, die sich an dieser Stelle entziinden und bis heute die Forschung zu
den HISTOIRE(S) DU CINEMA bestimmen, wacht sie iiber das Supplément, das jede Mon-
tage immer noch erginzt, iiber die Montage als Projekt und Supplément. Womit sie, als
werksbezogene Kritik, gleichzeitig als Kommentar zum Wissensobjekt Kino iberhaupt
zu verstehen ist.

Dass in der Stevens-Giotto-Sequenz Godard als montierender Kommentator oder
kommentierender Monteur vorgeht, der das Mysteriése und Bedeutungsvolle seines Ge-
genstandes (des »Kinos«) bewahren will, lasst sich gerade anhand des Satzes »Limage vi-
endra/au temps de la résurrection« nachvollziehen, beziehungsweise anhand des Weges,
iiber den er in die HISTOIRE(S) gelangt ist. Schon in seinem 1989 gehaltenen Vortrag mit
dem Titel »Le montage, la solitude et la liberté« bekriftigt er, die Montage sei die Wieder-
auferstehung des Lebens, »la résurrection de la vie«**. Nicole Brenez diskutiert den Satz,
der wihrend der Produktion der HISTOIRE(S) von 1988 bis 1998 auch in Godards Film AL-
LEMAGNE ANNEE 90 NEUF ZERO (FRA 1991) auftaucht, vor dem Hintergrund des byzanti-
nischen Bilderstreits zwischen Ikonodulen und Ikonoklasten: Mit Brenez verwendet Go-
dard Bilder sowohl symbolisch-performativ als Waffen wie auch als Zeichen, die auf ein
Abwesendes verweisen, weswegen Brenez die godardschen Bilderfindungen zwischen
dem Mirakuldsen, Archetypischen und Prisentischen der Bilder, und der zeichenhaf-

30  Vgl. Ropars-Wuilleumier, »Totalité et fragmentaire«. Vgl. Blanchot, Der literarische Raum, S. 24.

31 Blanchot, »Das Museum, die Kunst und die Zeit, S. 56. Im Original: »Le musée, I'art et le tempsc,
S. 50f: »Oui, I'image est bonheur,— mais prés d’elle le néant séjourne [..]. [..] [L]'image, capable
de nier le néant, est aussi le regard du néant sur nous.« So heifst es auch bei Godard, HDC 4b,
34:54-35:15.

32 Godard, »Le montage, la solitude et la liberté«, in: T 2, S. 245.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IIl.4 Episode 1a: Das Supplément der Montage

ten Ankiindigung eines immer erst noch kommenden Kérpers verortet®. Michael Witt
hatvorgeschlagen, in dieser »Wiederauferstehung« eher eine »Metapher« fiir die Repri-
sentationsarbeit der Kunst an der Grenze zwischen Realitit und Darstellung zu verste-
hen**, wihrend auch Bliimlinger den metaphysischen Ernst des Satzes relativiert und
auf Daney verweist, der Godard »nicht als Prophet« begriff, sondern als »Zeitgenosse,
dessen Bildermystizismus letztlich dem Realismusbegrift eines Bazin verpflichtet bleibt
[...].<** So bewegen sich auch diese Kommentare, wie schon die Debatten zur Stevens-
Giotto-Sequenz, stets innerhalb des Dualismus aus Bildermystik und realistischer As-
thetik. Verpflichtet bleibt Godard aber vor allem einem Spiel mit der Bedeutunyg seines
eigenen Werkes. Dies lisst sich feststellen, wenn man nachvollzieht, wie Godard zu die-
sem Satz iiberhaupt kam. Bamchade Pourvali hat dargelegt, dass sich die Formulierung
im Wortlaut zunichst in einem Artikel von Jacques Henric mit dem Titel »Limage, quelle
image? Eniéme épitre aux culs-de-plombs« findet, der 1984-1985 in einer Godard-Spezi-
alausgabe der Zeitschrift Art Press erschien. Dort vergleicht Henric Godard mit dem Hei-
ligen Paulus, dem Henric diesen Satz zuschreibt®. Im entsprechenden »Brief Paulus’ an
die Korinther« (1 Kor 15, 49) lautet die Stelle, auf die sich auch Brenez bezieht, hingegen
etwas anders: »Et comme nous avons porté 'image du terrestre, nous porterons l'image
du céleste.«’” (»Wie wir nach dem Bild des Irdischen gestaltet wurden, so werden wir
auch nach dem Bild des Himmlischen gestaltet werden.«**) Godard hat den Paulus zuge-
sprochenen Satz also offenbar nicht direkt von Paulus, sondern in einer bereits abgewan-
delten Form von Henric iitbernommen — aus einem Kontext, in dem Henric Godard kom-
mentiert. In erster Linie handelt es sich bei diesem Satz bereits um einen Kommentar zu
Godard, den Godard in die HISTOIRE(S) DU CINEMA integriert, und den er auf diese Weise
weiter kommentiert. Die »heilsgeschichtliche Spekulation« iiber das Wesen der Bilder,
die im Rahmen von Foucaults Naissance de la clinique als Ausgangspunkt der Exegese eines
heiligen Textes betrachtet werden kann, in der das Wort Gottes »geheim bleibt, immer
jenseits seiner selber«*’, verbirgt bei Godard eine andere — geheime — Tradition des Kom-
mentierens, die frithere Kommentare zu Godards Werk miteinbezieht, die HISTOIRE(S)
DU CINEMA zum kommentierenden und weiter kommentarwiirdigen Werk macht, und
das Kino zum heiligen, weiterhin kommentarwiirdigen (Primir-)Text.

In der Stevens-Giotto-Sequenz der Episode 1a, und vor allem in der Bildkompositi-
on, die A PLACE IN THE SUN mit Giotto vereint, nimmt dieses Kommentieren die Form

33 Vgl. Nicole Brenez, »Le film abymé. Jean-Luc Codard et les philosophies byzantines de I'imagex,
in: Etudes cinématographiques, no. 58, 1993. S.135-163; 139.

34 Vgl. Michael Witt, »Limage selon Godard: théorie et pratique de I'image dans I'ceuvre de Godard
des années 70 & 90«, in: Delavaud (Hg.), Godard et le métier d'artiste, 2001. S. 19-32.

35  Blumlinger, »Ein Seismograph in der Landschaft der Bilder, S. 8.

36  Vgl.Bamchade Pourvali, Godard neufzéro: Les films des années 90 de Jean-Luc Godard. Biarritz: Atlanti-
ca, 2006. Vgl. Jacques Henric, »L'image, quelle image? Eniéme épitre aux culs-de-plombsc, in: Art
Press, no. spécial, décembre 1984/janvier-février 1985. S.19-21. Zitiert nach Witt, Jean-Luc Godard,
S. 25, wo Witt ebenfalls nachzeichnet, wie der »Paulus«-Satz zu Godard gelangte.

37  Brenez, »Le film abymé, S.161.

38  https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html, abgerufen am 25. Mai 2023.

39  Foucault, Die Geburt der Klinik, S.15.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -

245


https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/1kor15.html

246

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

der Montage, die Montage die Form eines Kommentars an. Nicht nur entspricht die Ver-
bindung der schriftlichen und der bildlichen Seite der Montage im »M« der Episode 2b
dem zwischen Bild und Text changierenden Kommentar — gerade in der Collage der Epi-
sode 1a zeigt die sich in den Hinden reflektierende Montage ihr sequentielles Vorgehen
in verdichteter Form als ein Kommentieren. Die Montage zeigt sich, kommentiert sich,
wird zum Kommentar, indem sie in den Hinden ihre eigene Wiederholung (von hinter-
einander montierten Bildern) anzeigt, ebenso wie den durch sie wiederholten Primir-
text, d.h. Montage in ihrer nie ganz realisierten Form, als verdichtetes Wesen des Kinos
(dargestellt in dieser Verdichtung, dieser Gleichzeitigkeit der Hinde in einer Komposi-
tion). Sie reflektiert und enthiillt sich als Kommentar, kommentiert sich als und erklirt
sich zum Kommentar. Wie in Foucaults Lordre du discours werden Sekundir- und Primar-
text ununterscheidbar*°: Die »Sekundirmontage« bringt als Kommentar die »Primir-
montage« als Primirtext erst hervor. Dieser wird mit einem christlich-religiésen Cha-
rakter aufgeladen: die unentscheidbare Frage nach der An- oder Abwesenheit Jesus’ im
Bild und nach der (Un-)Erl6sbarkeit des Nicht-Gezeigten und Vergangenen durch Go-
dards Montagen verleiht dem Text Schwere und ein unergriindliches Geheimnis. Indem
Jesus aufderhalb des Bildfeldes der Komposition verbleibt, bewahrt der Kommentator
Godard die Bedeutungsreserve seines Primirtextes als eine verborgene, verschiebt er sie
vom christlich-religiésen Spektrum weiter aufs Kino, also auf die Frage, worum es sich
bei »Montage« handelt, die sich mit der fiinften Hand offenbart und entzieht: »Montage«
bleibt, als Wesen des Kinos, verborgen, ein Supplément. Als Primirtext, als historischer
Wissensgegenstand ist Kino bei Godard ein Projekt der Montage, das weiter zu kom-
mentieren, zu montieren bleibt.

40 Vgl. ders., Die Ordnung des Diskurses, S.19f.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-013 - am 13.02.2026, 21:57:45. - -



https://doi.org/10.14361/9783839467954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

