4. Analyse der Grundpfeiler
des Menschenrechtsgedankens in ihrer
konzeptionellen Belastbarkeit: Individualismus

Die Untersuchung der Universalisierbarkeit des Menschenrechtsgedan-
kens war bisher darauf gerichtet, Herausforderungen seiner Gleichheits-
dimension aufzudecken und zu gewichten sowie grundsitzliche und
spezielle Ressourcen ihrer Stirkung zu identifizieren. In diesem Kapitel,
das der konzeptionellen Belastbarkeit des Menschenrechtsgedankens in
seiner Freiheitsdimension gewidmet ist, wird eine dhnliche Gliederung
anfangs noch beibehalten, wenn konkret grundsitzliche individualis-
tische Ressourcen — wiederum innerhalb sowohl religioser als auch si-
kularer Menschenbilder — dargestellt werden (siche 4.1). Die Systematik
kollektivistischer Herausforderungen (siche 4.2) unterscheidet sich von
jener der in Kapitel 4 behandelten exklusivistischen Herausforderungen.
Denn der individualistische Pfeiler der Idee der Menschenrechte erweist
sich — verglichen mit ihrem universalistischen Pfeiler — als komplexer.
Wihrend letzterer sich mit der gleichen, prinzipiellen Anspruchsberech-
tigung erfassen lisst, ist ersterer durch eine Doppelvorrausetzung cha-
rakeerisiert: Der menschenrechtliche Individualismus im engeren Sinne
bestimmyt, dass es sich bei Menschenrechten um individuelle Anspri-
che handeln muss, die von Gruppenrechten (nicht aber von kollektiven
Rechten) abzugrenzen sind. Daraus wiederum leitet sich ein Individua-
lismus im erweiterten Sinne ab, demzufolge es sich bei Menschenrech-
ten immer auch um mehr oder minder emanzipative Anspriiche han-
delt, die Kollektiven in ihrer Indienstnahme des Einzelnen Schranken
setzen. Somit erfolgen Analysen der konzeptionellen Belastbarkeit des
Individualismuspfeilers auf dem jeweiligen weltanschaulichen Funda-
ment, auf dem er errichtet werden soll, in zwei Richtungen: Hinsicht-
lich der individuellen Anspruchsberechtigung ist zu fragen, ob respek-
tive welche Anspriiche tatsichlich als individuelle anerkannt werden
konnen. Mit Blick auf die emanzipative Anspruchsberechtigung stellc
sich die Frage, ob dem Einzelnen substanzielle Freiriume belassen wer-
den und, wenn ja, welche das sind.

Wie bereits im vorhergehenden Kapitel, so werden auch hier — und
dies in noch stirkerem Mafle — weniger abschlieflende Ergebnisse ange-
strebt, sondern es wird versucht, die Rahmung der relevanten Delibera-
tionsprozesse zu bestimmen und diese selbst zu strukturieren. Der Spiel-
raum im Kontext der Freiheitsdimension der Menschenrechte ist dabei
weitaus grofler, zumindest beziiglich der emanzipativen Anspruchsbe-
rechtigung: Welche Freiheiten dem Individuum von einem politischen
Gemeinwesen belassen oder zuerkannt werden, steht im Zentrum einer

314

06:13:51. BE) o |


https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INDIVIDUALISTISCHE RESSOURCEN

Streitfrage, die mit Verweis auf die Autoritit real-existierender Men-
schenrechtsdokumente und -vertrige keineswegs zu entscheiden ist,
sondern die es im Sinne einer demokratischen, dynamischen Evoluti-
on der Menschenrechte grundsitzlich offen zu halten gilt. Die Vorstel-
lung, dass dann, wenn subjektive Rechte einmal erklirt und zugewiesen
werden, bereits feststiinde, wie Freiheitssphiren auf horizontaler, das
heiffc unter den Menschenrechtssubjekten, wie auch vertikaler Ebene,
das heifSt gegeniiber der politischen Gemeinschaft und ihren Gemein-
wohlzielen, sich zueinander verhalten, ist ebenso irrefithrend, wie die
Anschung subjektiver Rechte als »Trimpfe«,” die dieser Vorstellung
mafgeblich Vorschub leistet. Es ist daher Michael Ignatieff Recht zu ge-
ben, wenn er gegen die Dworkinsche Metapher einwendet, dass mit der
Behauptung und Einforderung individueller, emanzipativer Anspriiche
die eigentlichen Fragen nicht schon entschieden sind:

»If rights conflict and there is no unarguable order of moral priority in
rights claims, we cannot speak of rights as trumps. The idea of rights as
trumps implies that when rights are introduced into a political discussion,
they serve to resolve the discussion. In fact, the opposite is the case.«*

4.1 Grundsitzliche individualistische Ressourcen

Analog zu Abschnitt 4.1 werden im Folgenden Ressourcen in Form von
Werthaltungen und Uberzeugungen gestreift, die tiber das Potenzial
verfiigen, den individualistischen Pfeiler des Menschenrechtsgedankens
zu stirken. Auch hier wird dem Umstand Rechnung getragen, dass sich
religiose und niche-religiose Menschenbilder durchaus unterscheiden,
nichtsdestotrotz im Hinblick auf das Ziel universaler Menschenrechte
aber gleichermafien Aufmerksamkeit verdienen. Ausgehend von der An-
nahme, dass kollektivistische Herausforderungen in ihnen unterschied-
lich (stark) ausfallen (kénnen), eine notwendige Inkompatibilitit reli-
gioser Weltanschauungen und menschenrechtlichem Individualismus
hingegen nicht besteht, wird der Schwerpunkt wiederum auf tradition-
simmanente reformatorische Ansitze gelegt werden, das heif§t auf solche
Anschauungen, die auf dem Boden ciner bestimmten Religion, Kultur
oder Tradition individualistische Ressourcen aufzeigen bzw. fruchtbar
machen (méchten). Diese Ressourcen werden dabei einerseits unterteilt
in solche, die eine individuelle Anspruchsberechtigung, und solche, die

1 So die bekannte Formulierung von Ronald Dworkin, der erklirte: »Individual rights are
political trumps held by individuals: Individuals have rights when, for some reason, a coll-
ective goal is not a sufficient justification for denying them what they wish, as individuals,
to have or to do, or not a sufficient justification for imposing some loss or injury upon
them« (TRS, op. cit., S. 69).

2 Michael Ignatieff: HRS, op. cit,, S. 20.

315

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

eine emanzipative Anspruchsberechtigung unterstiitzen. Nicht immer
fille beides in eins. Fir die Einschitzung der Universalisierbarkeit des
Menschenrechtsgedankens jedoch ist es unverzichtbar, moglichst genau
zu differenzieren. Denn letzlich relativiert sich eine wie immer geartete
Maglichkeit, etwa im Rahmen einer religiosen Lehre, jeden einzelnen
Menschen als Individuum in den Blick zu nehmen, wenn andererseits
diesem nur Pflichten und keinerlei Rechte zugewiesen wiirden.

4.1.1 Religiése Menschenbilder

Wie gezeigt, hat die Frage nach religiosen Ressourcen, die den individu-
alistischen Pfeiler der Menschenrechtsidee fundamentieren bzw. stabili-
sieren, zwei Glieder. Begonnen werden kann mit dem Individualismus
im engeren Sinne, der insofern fiir viele Religionen unproblematisch
sein diirfte, als sie in der Regel tiber — wenn auch unterschiedliche —
Konzepte der menschlichen Person oder (individuellen) Seele verfiigen.
Die Individualisierung des Glaubigen erfolgt in nahezu allen religiésen
Traditionen iiber die Zuschreibung personlicher Verantwortung fiir
diesseitige Lebensfithrung und jenseitiges Heil. Mag der Einzelne auch
in einer Gruppe bzw. durch sie angeleitet seinen Weg finden und be-
schreiten, letzten Endes treffen ihn die Folgen seiner Taten héchstper-
sonlich. Diese Vorstellung findet sich in der Karma-Lehre der (alt-)in-
dischen kosmotheistischen Traditionen® ebenso wie in der Konzeption
von Siinde und Vergebung im Kontext der (abrahamitischen) monothe-
istischen Lehren. Fir das Christencum wird, folgt man etwa Hans Joas,
die Vorstellung individualisierter Verantwortlichkeit und Rechenschafts-
legung gegeniiber Gott zentrales Fundament seines Freiheitsethos. Dies
habe historisch mafgeblich in die Herausbildung der abendlindischen
Zivilisation hinein gewirkt: »Die Bedeutung des Christentums fiir die
kulturelle Voraussetzung der Entstehung des modernen Individualismus
ist damit gar nicht hoch genug einzuschitzen.«* Zu einer vergleichbaren
Einschitzung gelangt auch Fabian Wittreck, demzufolge das europi-
ische Christentum den Individualismus gerade der Aufklirung lange
gegeiflelt, »ihn aber eigentlich tiberhaupt erst ermoglicht« habe.> Der
Wert des Individuums, seine Heiligkeit bzw. die seiner Seele habe, so
auch Michael A. Elliot, dem Aufstieg des westlichen, vornehmlich indi-
vidualistischen Menschenbildes die Grundlage bereitet. Diesen Aufstieg

Siehe Harold Coward: 7he Hindu Tradition, op. cit., S. 39ff.

Hans Joas: SP, op. cit., S. 9o.

Fabian Wittreck: Christentum und Menschenrechte, op. cit., S. 24.

Michael A. Elliott: "Human Rights and the Triumph of the Individual in World Culture«,
Cultural Sociology 200711, S. 343—363. Vgl. auch Tine Stein: Himmlische Quellen und
irdisches Recht, op. cit., S. 62ff.; Max L. Stackhouse: »Some Intellectual and Social Roots
of Modern Human Rights Ideasc, op. cit.

A AW

316

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INDIVIDUALISTISCHE RESSOURCEN

im Detail nachzuzeichnen, hat jiingst Larry Siedentop versuche. Er atte-
stiert dabei der paulinisch fortentwickelten Jesus-Bewegung einen Pro-
zess in Gang gesetzt zu haben, »[that] privileged individual agency over
corporate agency, conscience over inherited social roles«.” Dass die indi-
vidualistischen Ressourcen in christlichen Religionen jedoch entgegen
dieser ersten Einordnung nicht in allen Ausrichtungen gleichermaflen
robust ausgeprigt sind, darauf macht Adamantia Pollis unter Verweis
auf das orthodoxe Ostchristentum aufmerksam.® Dort gebe es »no re-
cognition of individual personality. Persons are interchangeable parts of
the mystical unity of the spiritual community«.?

Dem so skizzierten christlich(-orthodox)en Menschenbild verwandt
ist das judische.™ Auch finden sich in ihm gewisse Ambivalenzen in-
sofern, als zumindest der hebriischen Bibel die Idee von Kollektivhaf-
tungen nicht fremd ist. Wenn die Verfehlung cines Einzelnen mitun-
ter auf die gesamte Gliubigenschaft zuriickfallen kann, so erwachsen
aus den unter Umstinden vor diesem Hintergrund notwendigen
Freiheitsbeschrinkungen nicht nur mégliche Spannungen zum men-
schenrechtlichen Individualismus im erweiterten Sinne; es stellt sich
die grundsitzlichere Frage auf der sozialontologischen Ebene, ob unter
solchen Voraussetzungen der Mensch oder seine Glaubensgemeinschaft
bzw. sein Volk phinomenologisch — und in Folge im Hinblick auf die
Rechtssubjektivitit — priorisiert wird. In dhnlicher Weise stellt sich die-
se Frage auch fiir den Islam, dessen Umma-Vorstellung ebenfalls den
menschenrechtlichen Individualismus im engeren Sinne unter Druck
setzen kann, sobald er etwa in der Zielvorgabe, in ihraufzugehen« oder
mit ihr zu verschmelzen, unterzugehen droht. Dies beschreibt Bassam
Tibi wie folgt: »In fact, Islam is a distinct cultural system in which the
collective, not the individual, lies at the center of the respective world
view. [...]. In Islamic doctrine, the individual is considered a limb of a
collectivity, which is the umma/community of believers.«'* Als indivi-
dualistische Ressource dagegen bringen reformatorische Gelehrte wie-
derum die personliche Verantwortlichkeit des Glaubigen in Stellung. So
sieht denn Khaled Abou El Fadl die kollektivistische Herausforderung
diesbeziiglich weniger in der islamischen Tradition selbst, als vielmehr
in der Mentalitdtsstrukeur vieler Muslime verankert: »Interestingly, it is
not the premodern juristic tradition that poses the greatest barrier to

7 Larry Siedentop: Inventing the Individual, op. cit., S. 76.

Adamantia Pollis: »Eastern Orthodoxy and Human Rights«, Human Rights Quarterly

1993/15, S. 339-356.

9 Ibid,, S. 343.

1o Vgl. Elliot N. Dorff: RG, op. cit., S. sff.

11 Bassam Tibi: »Islamic Law/Shari‘a, Human Rights, Universal Morality, and International
Relations«, Human Rights Quarterly 19/16, S. 289.

=

317

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

the development of individual rights in Islam.«* Er ist tiberzeugt »[that]
the notion of individual rights is actually easier to justify in Islam than
a collectivist orientation. God created human beings as individuals,
and their liability in the Hereafter is individually determined as well«.”?
Ahnlich Abdolkarim Soroush: »Faith is a matter of exclusively personal
and private experience. We embrace a faith individually just as we con-
front our death individually. We have communal actions and rituals,
but not communal faiths.«™

Im Lichte dieser Darstellungen erscheinen die Méglichkeiten, auf dem
Boden religioser Menschenbilder von ihren sozialen Verbinden prin-
zipiell unterscheidbare Individuen — als prospektive Rechtssubjekte —
in den Blick nchmen zu kénnen, nicht gering. Dies ist jedoch erst
der erste Schritt, ihre individualistischen Ressourcen auszulosen. Ent-
scheidender scheint der zweite Schritt zu sein, denn in der Tat wird die
Maglichkeit und Bereitschaft seitens religioser Weltanschauungen und
Ordnungen, Selbstbehauptungsbestrebungen der Menschen Raum zu
geben oder sie gar wertzuschitzen, traditionell als bescheiden erach-
tet. Die Vorbehalte diesbeziiglich sind lang: Nichtwestliche Kulturen
seien nicht zuletzt aufgrund ihrer Durchdringung mit religiosen Glau-
bensvorstellungen tendenziell weniger bereit bzw. fihig, individuelle
Freiheiten anzuerkennen, so nicht nur Jack Donnelly, der darin einen
Kernunterschied zwischen westlichen und auflerwestlichen Menschen-
rechtskonzeptionen erblickt.”s Auch Louis Henkin bemerkt:

»Traditional values [...] were not those identified with the modern
rights idea: The traditional ideal was not individual autonomy, free-
dom, privacy — but conformity to God’s will and to divine law. Early,
and for thousands of years later, emphasis in religious thought was not
upon the individual, but upon the community — the tribe, the peo-
ple of Israel, the Church, Christendom, Islam — on God’s will or the

cosmic order.«'

Allen voran der Stellenwert von Pflichten im Unterschied zu Rechten,
der in traditionellen (religios geprigten) Gesellschaften erkennbarer
Maflen relativ grof3 ist, bereitet vielerorts Unbehagen. Religionen ha-
ben, folgt man der Einschitzung Peter Sloterdijks, nicht selten die Ten-

12 Khaled Abou El Fadl: Islam and the challenge of democracy, Princeton: Princeton University
Press 2004, S. 28.

13 Ibid,, S. 29.

14 Abdolkarim Soroush: RFD, op. cit., S. 140. Vgl. Bekir Albogo: »Toleranz im Islame, op.
cit., S. 117-125.

15 Jack Donnelly: »Human Rights and Human Dignity: An Analytic Critique of Non-We-
stern Conceptions of Human Rights, op. cit., S. 311.

16 Louis Henkin: AR, op. cit., S. 184.

318

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INDIVIDUALISTISCHE RESSOURCEN

denz, »nach dem »ganzen Dasein¢ ihrer Mitglieder [zu] greifen«.”” Da-
durch erscheinen sie, so Henkin, gerade auch als »a source of resistance
to rights«.”® In Hinblick auf den Islam erklirt Soroush: »The language
of religion (especially that of Islam [...]) is the language of duties, not
rights.«? Das trifft auf viele, ja alle Religionen in unterschiedlichem
Mafe zu: auf hinduistische Strémungen mit ihren ausdifferenzierten
Dharma-Pflichten?® ebenso wie auf die orthodoxe Ekklesia. Auf letztere
bezogen kommt Pollis gar zum Schluss, »that individual human rights
cannot be derived from Orthodoxy theology«.*" Deren historische Ten-
denz sei namlich darauf gerichtet, den Einzelnen bereitwillig dem Wohl
der Kirche als spiritueller Gemeinschaft unterzuordnen.”> Nur mit
groflen Reformanstrengungen, so Pollis, liefle sich diese eminente kol-
lektivistische Herausforderung entschirfen:

»As transmitted through the centuries, Eastern Orthodoxy speaks to
the rights of persons only in mystical and spiritual terms; it needs to
speak of them as individuals possessed of equal rights, divest itself of its
ethnic trappings, and free itself from the state.«*?

Doch welche Ressourcen wiren fiir diesen Fall und weitere Fille geeig-
net? Sind sie aus den jeweiligen Traditionen selbst generierbar oder wiir-
de eine Reform hier eher durch eine Hinwendung zu sikularen Quellen
des Individualismus bzw. Liberalismus garantiert werden konnen? Letz-
teren Weg schligt der nigerianische Menschenrechtsaktivst Leo Igwe
vor. Nicht Menschenrechte miissten sich (kollektivistisch-orientierten)
»afrikanischen Werten« — wie sie prominent auch in der Banjul-Charta
beschworen werden — fiigen, sondern umgekehrt miissten sich diese
nach den Menschenrechten richten: »They can only accommodate local
traditions to the extent they are compatible with human dignity.«** An-
dere wiederum versuchen, aus dem Pflichtenbestand religioser Traditi-
onen (Menschen-)Rechte abzuleiten.” Das ist problematisch, da zwar

17 Peter Sloterdijk: Im Schatten des Sinai, op. cit., S. s1.

18 Louis Henkin: AR, op. cit., S. 183.

19 Abdolkarim Soroush: RFD, op. cit., S. 62.

20 Vgl. Harold Coward: 7he Hindu Tradition, op. cit.

21 Adamantia Pollis: »Eastern Orthodoxy and Human Rights«, op. cit., S. 353.

22 In dhnlicher Weise beschreibt Dorff den Status des Individuums im Kontext der jiidischen
Sozialethik als »organic part of the group« »Thus, contrary to the concept of the group
in Christianity and American secular thought, in Jewish thought the community has not
only practical but also theological status« (RG, op. cit., S. 20, 22).

23 Adamantia Pollis: »Eastern Orthodoxy and Human Rights«, op. cit., S. 356.

24 Leo Igwe: »Tradition should defer to human rights, not the other way round«, openDemo-
cracy, 6.1.2015.

25 Vgl. etwa Paul Gordon Lauren: 7he Evolution of International Human Rights. Visions Seen,
Philadelphia: University of Pennsylvania Press 1998, S. 9; Auch Peter J. Haas zeigt sich
fiir das rabbinische Judentum und seine Akkommodationskraft beziiglich des Menschen-
rechtsdenkens optimistisch: »Since duties and rights are opposite sides of the same coin, it

319

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

jedem Recht mindestens eine (niher zu bestimmende) Pflicht gegent-
bersteht (vgl. 2.2.2), umgekehrt aber niche jeder Pflicht ein Anspruch
eines Menschen. Es ist mit Dworkin daran zu erinnern, »[that] a theo-
ry that takes rights as fundamental is a theory of a different character
from one that takes duties as fundamental«.?® Gerade religiose Gebote
verpflichten Menschen nicht immer (unmittelbar) gegeniiber anderen
Menschen, sondern gegeniiber einer Gottheit. Deren »Rechte« sind pri-
mir verletzt, nicht nur wenn man ihrer spottet etc., sondern in gewisser
Perspektive auch dann, wenn ihr Eigentume, der Mensch, verletzt wird.
Ansitze, etwa aus den Zehn Geboten eine Menschenrechtserklirung zu
entwickeln, miissen daher mehr leisten als eine blofde Translation von
der »Sollseitec auf die »Habenseite«. Dass religiose Vorstellungen aber
nicht bar jeglicher Ressourcen sein miissen, die eine individuelle #nd
emanzipative menschenrechtliche Anspruchsberechtigung mit Bedeu-
tung und Leben erfiillen kénnen, zeigt sich an anderer Stelle deutlicher,
und zwar am bereits erwihnten personalen Verantwortlichkeitsprinzip.
Mit ihm scheint ein Ankerplatz fiir die menschenrechtlich so bedeut-
same Vorstellung gefunden, dass gewisse Selbstbehauptungen des Ein-
zelnen legitim oder sogar schiitzenswert sind, auch dann, wenn sie — auf
einen ersten Blick besehen — nicht dem »Gemeinwohl« dienen und an-
deren Lasten aufbiirden. Wenn nimlich der Einzelne fiir seinen Heils-
weg letztverantwortlich ist, erscheinen Einschrinkungen seiner Freiheit
mitunter als Vereitelung dieser Verantwortung. Es ist dieses Argument,
das seit den neuzeitlichen Toleranzdiskursen ein Menschenrecht im
besonderen MafSe befordert hat: das der Glaubens- und Gewissensfrei-
heit.?” Es ist vielleicht kein allzu grofSer Spielraum, der sich an dieser
Stelle fiir die Freiheitsdimension der Menschenrechte zu 6ffnen be-
ginng, aber er ist keineswegs geringzuschitzen. — Auch weil ausgehend
vom Prinzip héchstpersnlicher Verantwortlichkeit weitere Freirdu-
me fiir das Individuum und seine Selbstentwiirfe erschlossen werden
koénnten. So erblickt Max L. Stackhouse konkret in der (christlich-)
religiésen Orientierung des Einzelnen auf Gott bzw. sein Heilsziel hin
eine auch in der Geschichte entscheidende Voraussetzung dafiir, dass
dieser sich dabei von seiner Gruppe oder Familie lsen und emanzi-
pieren kann.*® In diese Richtung argumentiert auch Tine Stein, wenn
sie hervorhebt, dass durch das Christentum »gerade die Freiheit jenseits
und vom weltlichen Gesetz« eine Aufwertung erfahren habe, »was ei-
nen Widerhall im modernen Freiheitsverstindnis findet, als Freiheit des

will be fairly easy in most cases to move from the duty imposed by the rabbinic lawyers to
the rights deemed due to the other side« (7he Jewish Tradition, op. cit., S. 49).

26 Ronald Dworkin: TRS, op. cit., S. 208.

27 Vgl. etwa John Locke: A letter on toleration, op. cit.

28 Max L. Stackhouse: »Some Intellectual and Social Roots of Modern Human Rights Ideasc,
op. cit. Ahnlich auch Larry Siedentop: lnventing the Individual, op. cit., S. 76.

320

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INDIVIDUALISTISCHE RESSOURCEN

Einzelnen von der staatlichen Verfiigungsgewalt tiber den Einzelnen«.?
Aus der aufgetragenen Suche nach der eigenen Erlosung folgert auch
Swami Vivekananda, um ein Beispiel aus dem hinduistischen Kosmos
anzuftihren, eine aufgeklirte Zuriickhaltung darin, in die Freiheiten an-
derer (paternalistisch) einzugreifen: »Let every one do the best he can
for realizing his own ideal. Nor is it right that I should be judged by
your standard or you by mine.«** Und an anderer Stelle: »It is wrong,
a thousand times wrong, if any of you dares to say, »I will work out the
salvation of this woman or child«.«** Verschirft werden kann die nor-
mative Kraft des Verantwortlichkeitsprinzips freilich dadurch, dass Ein-
griffe in die subjektiven Freiheiten, die dem Gliubigen zu belassen sind,
in die Nihe der Blasphemie, das heifit hier einer anmafienden, goteglei-
chen Haltung geriickt werden.’* Mit diesem Hinweis ist zugleich auch
die Verletzlichkeit dieser individualistischen Ressource benannt, die,
wie bereits erwihnt (vgl. 2.3.1.1), darin zu sehen ist, dass es aus unter-
schiedlichen Griinden Religionen oft schwer fillt, den Einzelnen in sei-
ne Freiheit zu entlassen — nicht nur dann, wenn diese in den »Abgrundx«
fithrt, sondern insbesondere auch, wenn diese Freiheitsbetitigungen als
ausgesprochen nachteilig fiir die soziale Integritit oder Kohision der je-
weiligen religiosen Verbinde wirken (vgl. 4.2.3.1). In Summe bedeutet
das, dass religiose Ressourcen, welche die Freiheitsdimension des Men-
schenrechtsgedankens unterstiitzen, zwar aufweisbar sind, dass diese
allerdings nicht schon »alleine stehen¢, sondern oft mithsamer Kultivie-
rung und Weiterentwicklung unter Hinzuzichung spezieller Ressourcen
in den konkreten Fillen bediirfen.

4.1.2 Sikulare Menschenbilder

[T]hat it is only the cultivation of individuality which produces, or can pro-
duce, well-developed human beings.

John Stuart Mill

Nach grundsitzlichen individualistischen Ressourcen in nicht (expli-
zit) religivsen Menschenbildern zu fragen, mutet in der Tat seltsam an,
gleicht doch die Geschichte der neuzeitlichen und modernen Men-
schenrechte einer prichtig gefiillten Vitrine mit ideellen Vorausset-
zungen des Menschenrechtsdenkens, das ohne sie in dieser Form heute

29 Tine Stein: Himmlische Quellen und irdisches Recht, op. cit., S. 109.

30 Swami Vivekananda: » The Varieties of Human Nature, zit. in: Harold Coward: 7he Hin-
du Tradition, op. cit., S. 240.

31 Swami Vivekananda: »The Basis of Caste and Service to Others, zit. in: Harold Coward:
The Hindu Tradition, op. cit., S. 242.

32 Ibid.

321

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

nicht existent wire.”? Sikulare Menschenbilder, das heifft grob gespro-
chen solche, die nicht primir auf religidsen Vorstellungen aufbauen,
sondern den Menschen sverniinftig, »biologisch, »dsthetisch— dabei
jedoch nicht zwangsliufig ohne jeden Zug von Spiritualitit — (zu) er-
fassen (versuchen), sind im Grunde keine Ressourcen der Menschen-
rechtsidee, sondern zihlen vielmehr zu ihren Wurzeln. Als solche sind
sie bereits in den vorangehenden Ausfiihrungen zur Sprache gebracht
worden (vgl. 2.3.1.2 und 2.3.2.1). Ich mochte daher im Folgenden le-
diglich die Kernauffassungen in jenen Weltanschauungen extrapolieren,
die fiir die Freiheitsdimension der Menschenrechte von entscheidender
Bedeutung waren, es sind und weiterhin sein konnen — gerade auch als
externe Ressourcen, die transzendent-reformatorische Ansitze inner-
halb religiéser Traditionen inspirieren.’* Dies ist zum cinen die huma-
nistische Tradition, die die europiische Geistesgeschichte auf mannig-
faltige Weise, jedoch insbesondere ihre ethischen Konzeptionen geprigt
und — nachdem sie in den Zeiten der Diktaturen des 20. Jahrhunderts
an den Rand gedringt wurde — heute wieder zu neuer Vitalitit gefun-
den hat. Zum anderen ist die Tradition des Liberalismus zu nennen, die
wie keine zweite die politische Theorie und Ethik der westlichen Zivili-
sation bestimmct. Sie beide verbinden sich in jener Meta-Tradition, die
weithin als »Aufklirung« bekannt ist, wobei diese in ihrer Heterogenitit
nicht allein darauf zu reduzieren ist.

Auch wenn es das eine humanistische Menschenbild niche gibt, so
darf doch darauf verwiesen werden, dass die Wertschitzung des Indi-
viduums und seiner stolzen wie auch emanzipativen Selbstbehauptung
im neuzeitlichen Humanismus eine bis dahin (seit der Antike) nicht
erreichte Deutlichkeit erlangte. Der humanistische Bildungsimperativ
im Sinne eines Selbstgestaltungsauftrags des Menschen kann als eine
prototypische Ressource des Menschenrechtsgedankens betrachtet wer-
den, die dessen Individualismus im engeren wie auch erweiterten Sinne
fundamentiert und die, das ist von grofler Bedeutung, in der »Zeitlo-
sigkeit« ihres Menschenbildes immer wieder aufs Neue aktivierbar und
nicht zuletzt auch transferierbar ist. Es ist wenig verwunderlich, dass
zwischen Humanismus und Liberalismus historisch ein generisches Ver-
wandtschaftsverhiltnis besteht. Denn wenn der Einzelne aufgerufen ist,
»sich aus sich selbst, in seiner Eigentiimlichkeit zu entwickeln«,* so
wird rasch iiber die Freiriume zu verhandeln sein, die ihm zu diesem
Zwecke zur Verfigung stehen miissen. Seit den Sozialkontraktstheo-
rien und ihrem possessiven Liberalismus und spitestens seit John Stuart

33 Vgl Willy Strzelewicz: Kampf um die Menschenrechte, op. cit., S. 8off.

34 Siehe beispielsweise zur globalen Anziehungskraft westlicher Ideen, hier in China: Gan
Shaoping: »Menschenrechte in China. Von der Idee zur Realititc, in: Philippe Brunozzi/
Sarhan Dhouib/Walter Pfannkuche (Hg.), op. cit., S. 243-254.

35 Wilhelm von Humboldt: /deen, op. cit., S. 30.

322

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INDIVIDUALISTISCHE RESSOURCEN

Mill reiflen die Diskussionen iiber den Verlauf der Grenzen, die dabei
zwischen der Freiheit des einen und jener des anderen zu zichen sind
(Stichwort: Grundrechtsschranken), nicht ab. Wie die folgenden Ab-
schnitte zeigen, haben diese Fragen in sich kein Ende. Um ihnen zu
begegnen, ist der freiheitlichen Tradition aber immerhin ein (formales)
Prinzip zu verdanken, das ihr Herz darstellt und wie kein anderes die
emanzipative Anspruchsberechtigung der Menschenrechtsidee mit ihrer
universalistischen Reziprozitit, das heifft den Kosmos der Rechte mit

jenem der Pflichten, versohnt. Paradigmatisch formuliert wird dieses
Prinzip in Art. 4 DDHC:

»Die Freiheit besteht darin, alles tun zu diirfen, was einem anderen
nicht schadet: Die Ausiibung der natiirlichen Rechte eines jeden Men-
schen hat also nur die Grenzen, die den anderen Mitgliedern der Ge-
sellschaft den Genuss ebendieser Rechte sichern. Diese Grenzen kén-
nen nur durch das Gesetz bestimmt werden.«

In den Worten Wilhelm von Humboldts:

»[D]er Staat enthalte sich aller Sorgfalt fiir den politischen Wohlstand
der Biirger, und gehe keinen Schritt weiter, als zu ihrer Sicherstellung
gegen sich selbst und gegen auswirtige Feinde notwendig ist; zu kei-
nem andern Endzwecke beschrinke er ihre Freiheit.«3

Fiir eine ausgesprochen grofiziigige Setzung der Grenzen individueller
Freiheitsbetdtigungen spricht sich Humboldts Bewunderer Mill aus, der
die Emanzipation des Einzelnen von den herrschenden Anschauungen
seiner Gemeinschaft eine wichtige Voraussetzung fiir die Entwicklung
der menschlichen Person im gesamten Spektrum ihrer Fihigkeiten
nennt: »He who lets the world, or his own portion of it, choose his
plan of life for him, has no need for any other faculty than the ape-
like one of imitation. He who chooses his plan for himself, employs
all his faculties.«3” Darauf aufbauend formuliert Mill als liberalistisches
Grundprinzip »that the sole end for which mankind are warranted in-
dividually and collectively in interfering with the liberty of action of
any of their member is selfprotection. That the only purpose of which
power can be rightfully exercised over any member of a civilised com-
munity, against his will, is to prevent harm to others.«*

Was wiederum eine Sicherstellung der Menschen bzw. ihrer Rech-
te darstelle oder worin ein Schaden fiir andere jeweils bestehen kann,
bleibt noch zu diskutieren. Das Subjeke solcher liberalistischer Theo-
rien, dies sei abschlieflend auch als Hinweis auf seine materialen Bedin-

36 Ibid, S. 53.
37 John Stuart Mill: On Liberty, Cambridge: Cambridge University Press 1895/1989, S. 59.
38 Ibid,, S. 13.

323

06:13:51. BE) o |


https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

gungen angefiihre, existiert nicht immer schon als solches, sondern trice
erst in gewissen gesellschaftlichen Stadien als Individuum in Erschei-
nung. Solange die Menschen nidmlich, wie im Rahmen vormoderner
homogener Strukturen, einander in ihrer Lebensfithrung, ihrer Erschei-
nung, in ihren Ansichten und Erfahrungen weitgehend gleichen, treten
Unterschiede zwischen ihnen, die es erlauben wiirden, von Individuen
zu sprechen, noch nicht in den Blick. Erst die Moderne als zivilisato-
rische Schwelle vom Bewusstsein des Schicksals zu jenem der Wahl
bringt solche Ausdifferenzierungen an Stand, Weltanschauung und Le-
bensstil hervor, die fiir individualistische Menschenbilder notwendige
Voraussetzungen sind. Keime dieses Bewusstseins lassen sich dabei bis
in die frithe Neuzeit zuriickverfolgen und fiir Mitteleuropa zum Bei-
spiel bis auch an den unterschiedlichen emanzipativen Strategien gegen
die Leibeigenschaft festmachen, wie Peter Blicke zeigt.?® (Ein gewisses
Maf3 an) Freiheit selbst liegt also dem Individualismus (im engeren
Sinne) zugrunde, bevor sie zum Schlachtruf des Individualismus (im
erweiterten Sinne) werden kann. Und genau in dieser Hinsicht wer-
den auch vorhergehende selbstverstindliche kollektive Zugehérigkeiten
fragwiirdig und Gruppenidentititen briichig:

»In modernen Gesellschaften werden wir nimlich zugleich in ziemlich
heterogene und auch konfligierende Gemeinschaften hineingeboren,
so dass auf die Frage, »Wer bin ich?«, »Was ist unsere Geschichte?«,
nicht mit Verweis auf eine faktische historische Gemeinschaft oder eine
harmonische Tradition mehrerer Gemeinschaften geantwortet werden
kann, sondern dass die Situation fiir uns uneinheitlich und ggf. wider-
spriichlich ist. Sie erfordert eine Wahl von uns.«*

4.2 Kollektivistische Herausforderungen
(und spezielle individualistische Ressourcen)

Wo immer Totalitarismus aufkommt,
ist der Einzelne das erste besetzte Gebiet.

Giinther Anders

Der individualistische Pfeiler der Menschenrechtsidee kann auf zwei
unterschiedliche Weisen herausgefordert werden: (a) indem der Indi-
vidualismus im engeren Sinne, das heiflt die individuelle Anspruchsbe-

39 DPeter Blickle: Von der Leibeigenschaft zu den Menschenrechten. Eine Geschichte der Freiheit
in Deutschland, Miinchen: C. H. Beck 2003.

40 Georg Lohmann: »Individuelle Menschenrechte und Pflichten zugunsten von Gemein-
schaften, op. cit., S. 160f.

324

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

rechtigung in Frage steht. Dies ist dann der Fall, wenn die Vorstellung
vorliegt, dass es jenseits von Gruppen respektive iibergreifenden Orga-
nismen so etwas wie Individuen gar nicht gibe; zudem (b), wenn der
Individualismus im erweiterten Sinne, das heifSt die emanzipative An-
spruchsberechtigung nicht oder nur sehr eingeschrinkt akkommodiert
wird, was dann der Fall sein kann, wenn Gemeinwohlinteressen (kate-
gorisch) tiber die unterschiedlichen Freiheitsbestrebungen der Einzel-
nen gereiht werden. Hier ist dann konkret zu fragen, in welchem Ver-
hiltnis diese Bestimmungen des gemeinen Wohls zu dem Ziel stehen,
eine Menschenrechtsordnung aufrechtzuerhalten, und ob sie mit ihm
gegebenenfalls in Deckung zu bringen sind.

Beide Varianten kollektivistischer Herausforderungen sollen in den
folgenden Abschnitten niher ins Visier genommen werden. Dabei
werden potenzielle Kandidaten in drei Rubriken eingeordnet: Zu-
nichst werden Vorstellungen betrachtet, die man als kosmoontologische
Kollektivismen bezeichnen kann. Darunter fallen einerseits Ansitze,
die, in indigener Spiritualitit wurzelnd, den Menschen nicht isoliert
betrachten, sondern als (untrennbar) mit dem weiteren >Kosmos des
Lebendigen« verbunden sehen, nicht zuletzt aufgrund geteilter Bediirf-
nisse und 6kologischer Interdependenzen. Andererseits kann darunter
auch die konkret in buddhistischen Glaubensvorstellungen prisente
Idee des so genannten »Nicht-Ich« (anattal andtman) gerechnet wer-
den, der zufolge die Vorstellung eines individuellen Wesenskerns bzw.
Ichs eine Tduschung und das Festhalten an ihr ein Zeichen spiritueller
Unreife ist. Ebenfalls als (potenzielle) kollektivistische Herausforde-
rungen konnen sozialontologische Kollektivismen gelten. Darin jene An-
schauungen zusammengefasst, welche die ummantelnde(n) Gruppe(n)
als eigentliche Phinomene sozialer Wirklichkeit erachten, nicht das
JIndividuumc. Sie sehen daher Gruppen und nicht den Einzelnen als
(vorrangige) Triger von menschenrechtlichen Anspriichen. Wihrend
metaphysische oder kosmoontologische Kollektivismen die Idee der
Menschenrechte insbesondere in der Dimension ihrer individuellen
Anspruchsberechtigung unter Druck setzen (konnten), tragen sozi-
alontologische Kollektivismen bereits den Kern ciner Bedrohung der
emanzipativen Anspruchsberechtigung in sich, da der Wert von Indi-
vidualinteressen oftmals Gruppeninteressen untergeordnet wird. Das
muss nicht in jedem Fall menschenrechtlich bedenklich sein, ist es aber
in vielen. Dort, wo sozialontologische Kollektivismen tibergehen in sol-
ch instrumentelle Ansehung des Einzelnen, der alleine keinen (vollen)
Wert hat, sondern nur dadurch als wertvoll erachtet wird, dass er dem
mafigeblichen Sozialverband dient, schliefSt eine weitere Analysekate-
gorie an, der funktionalistische Kollektivismus. Thm gilt das Hauprtau-
genmerk, denn zentrale menschenrechtliche Konflikcpunkte wie auch
diskursive Epizentren der (gegenwirtigen) Menschenrechtstheorie und

325

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

-politik lassen sich, so eine Hypothese, nur tiber ihn verstehen. Die
Gravitdt derartiger Indienstnahmen bzw. »Opferungen«< des Individu-
ums ldsst sich dabei erst beurteilen, wenn den kollektiven Zielen, um
derentwillen sie erfolgen, beurteilt wird. Denn bekanntlich »opfernc
auch menschenrechtliche Ordnungen in gewissen Fillen den Einzelnen
und seine Interessen ihrem spezifischen Gemeinwohlziel in Form von
»gleichen Rechten«, ohne dass daran gréflerer Anstof§ genommen wird.
Wo also die Grenze zichen zwischen tendenziell eher problematischen
und unproblematischen Einschnitten in die Freiheiten der Menschen
unter Verweis auf hoherrangige, kollektive Giiter? Welche — die Men-
schenrechte erginzenden — Pflichten sind legitim und welche niche?
Anhand ausgewihlter Bereichsfelder soll diese Problemstellung an ver-
schiedenen Einschrinkungen — hier auch: Ausnahmen (im Unterschied
zu Ausschliissen) — von menschenrechtlichen Anspriichen nachvoll-
zogen werden. Wie schon in Kapitel 4 zeigt sich auch an ihnen, dass
kollektivistische Herausforderungen der menschenrechtlichen Frei-
heitsdimension nicht einer singuliren Ideologie oder Religion zugeord-
net werden konnen, sondern in der Tat eine Reihe von Ankniipfungs-
punkten in verschiedenen weltanschaulichen Geographien aufweisen.
Sie méglichst prizise zu lokalisieren und zu beschreiben ist dabei ein
erstes Ziel der nachfolgenden Ausfithrungen. Auf diese Weise kann
grob abgeschitzt werden, wie groff die Hiirden sind, vor denen heu-
te cine umfassende Universalisierung des Menschenrechtsgedankens
nicht allein in seiner Gleichheits-, sondern insbesondere auch in seiner
Freiheitsdimension letztendlich steht. Wie im vorhergehenden Kapitel,
so wird auch in diesem Zusammenhang die konzeptionelle Belastbar-
keit der Idee der Menschenrechte anhand der beiden Kategorien Un-
vereinbarkeiten und Spannungen bemessen. Erstere liegen vor, wenn
entweder — im Bereich der individuellen Anspruchsberechtigung —
keinerlei Anspriiche zuerkannt werden konnen, die keine Gruppen-
rechte sind, oder — im Bereich der emanzipativen Anspruchsberechti-
gung — tiiberhaupt keine Rechte gewihrt werden, die kollektive Interes-
sen kompromittieren (kdnnten). Von Spannungen kann hingegen dort
gesprochen werden, wo nur wenige (substanzielle) menschenrechtliche
Anspriiche Individuen zugestanden werden bzw. nur wenige, die zu
Lasten von menschenrechtlich nicht einschligig bedeutsamen Gemein-
wohlzielen wirken (kénnen). Was dabeti als cher oder weniger substan-
zieller Anspruch im Sinne der eingangs skizzierten Erheblichkeit gelten
kann, hingt davon ab, welcher Wert den durch die entsprechenden
Anspriiche geschiitzten (Rechts-)Giitern beigemessen wird. Dass sich
in variierenden Bewertungen diesbeziiglich ein weiterer grofSer Delibe-
rationsraum vorfinden ldsst, wird an vielen der folgenden Fallbeispiele
deutlich und riicke einmal mehr die Frage ins Bewusstsein: Kann es
so etwas wie cinen global geteilten (Kern-)Bestand an menschenrecht-

326

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

lichen Anspriichen unter den derzeitigen Bedingungen weltanschau-
licher Heterogenitit denn tiberhaupt geben?

4.2.1 Kosmoontologischer Kollektivismus: »Ich« als Trugbild

Die Konzepte von Person bzw. Individuum, wie sie sich in langen
wechselseitigen Traditionsbefruchtungen in Europa ausgebildet haben,
finden nicht in allen Zivilisationen der Welt vergleichbare Entspre-
chungen. Dass dies lange verkannt wurde und erst in den vergangenen
Jahrzehnten auf breiterer Basis im Menschenrechtsdiskurs thematisiert
wird, kann mit den kolonialen Voraussetzungen erklart werden, unter
denen die modernen Menschenrechte in Geltung gesetzt wurden. Erst
nach und nach im Zuge der Dekolonialisierung und der damit ein-
hergehenden (Wieder-)Erstarkung autochthoner Weltdeutungen, aber
auch demographischer und hegemonialer tektonischer Verschiebungen,
riickten konkret auch Menschenbilder in den Fokus, in denen der
Einzelne nicht als abgekapselt bzw. autonom von der Gesamtheit des
Lebendigen, sondern darin organisch integriert vorgestellt wird. Lisst
sich auf dem Boden solcher Weltanschauungen der individualistische
Pfeiler des Menschenrechtsgedankens tiberhaupt aufrichten? Ist es im
Kontext dieser Kosmoontologien méglich, Menschenrechte zu denken?
Das soll im Folgenden zu kliren versucht werden: Zunichst wird der
Trend, Rechte »der Natur« einzuriumen, diskutiert, wie er in Latein-
amerika seit einigen Jahren beobachtbar ist. In weiterer Folge wird die
buddhistische Nicht-Ich-Lehre auf ihr anti-individualistisches Potenzial
hin befragt werden.

Die »Rechte der Mutter Natur« (oder Pacha Mama) sind ein Kon-
zept, das rekurrierend auf vorkoloniale indigene Vorstellungen in den
vergangenen zwei Jahrzehnten in vielen Gesellschaften im lateinameri-
kanischen Raum Auftrieb erfuhr.# Gerichtet gegen die zerstorerischen
Tendenzen des globalen Wirtschaftssystems diente es Akteuren der Zi-
vilgesellschaft als Chiffre eines zivilisatorischen Gegenentwurfes fiir eine
andere, bessere Welt (Stichwort: »Otro Mundo posible«). Die Karriere
der Rechte der Natur ist insofern beachtlich, als sie sich inzwischen in
Rechts- bzw. Verfassungstexten wiederfinden und somit offenbar ein
Ubergang von blof8 moralischen Postulaten hin zu rechtlichen Garan-
tien beschritten scheint. Hier ist allen voran die Verfassung der Repu-

41 Vgl. Josef Estermann: »Menschenrechte in lateinamerikanischen Traditionens, in: Hamid
Reza Yousefi (Hg.), op. cit., S. 49—54; Philipp Altmann: Die Indigenenbewegung in Ecua-
dor. Diskurs und Dekolonialitiit, Bielefeld: transcript 2014, Kap. 3; Eduardo Gudynas: £/
mandato ecoldgico: Derechos de la naturaleza y politicas ambientales en la nueva, Quito: Edi-
ciones Abya-Yala 2009; Maria Bertel: »Die Rechte der Natur in siidamerikanischen Verfas-
sungenc, Juridikum 2016/4, S. 451—460. Siche auch meine Ausfiihrungen in UCPR, op.
cit., S. 26f.

327

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

blik Ecuador zu nennen, die bereits in ihrer Priambel auf Pacha Mama
als Lebensgrundlage verweist, von der alle Menschen ein Teil seien.*
Dariiber hinaus ist ein eigenes Kapitel (7) den »Derechos de la naturale-
za« gewidmet, das unter anderem erklirt, die Natur habe ein Recht auf
Respekt ihrer Existenz, Erhaltung und Regeneration von Lebenszyklen,
Strukturen und evolutioniren Prozessen (»derecho a que se respete inte-
gralmente su existencia y el mantenimiento y regeneracién de sus ciclos
vitales, estructura, funciones y procesos evolutivos«, Art. 71). Weiters
enthalten ist ein Recht auf Wiederherstellung (nach Schadenszufiigung)
(Art. 72). Niederschlag fand das Konzept von Pacha Mama auch in Bo-
livien, wenn auch nicht im Verfassungsrang. Dort schiitzt seit 2010 ein
eigenes Gesetz die »Derechos de la Madre Tierra«.®

Was bedeuten nun derartige Initiativen aus Sicht des Menschen-
rechtsgedankens? Handelt es sich um konkurrierende oder um ergin-
zende Perspektiven? Zunichst ist feststellen, dass Rechte der (Mutter)
Natur ihrer Art nach Gruppenrechte darstellen: Uber diese Rechte
verfiigt keine einzelne Person, sondern, wenn man so will, ein gesamt-
er Organismus, der aus unzihligen Teilen besteht, die vom Myzel im
Waldboden bis zum Menschen reichen. Als Gruppenrechte kénnen
auch die Rechte von Pacha Mama nicht als Menschenrechte firmieren,
auch wenn Angehérige der Spezies Mensch ebenso wie alle anderen
Lebewesen zum Kreis der Anspruchsberechtigten zihlen. Es liegt hier
also die umgekehrte Situation des menschenrechtlich problematischen
Exklusivismus vor: Es wird nicht aus dem Menschsein ausgeschlossen,
sondern es werden die Anspruchsberechtigten um weitere Kategorien —
Pflanzen, Pilze, Tiere, Elemente — erweitert. Die Frage lautet konkret:
Kann der menschenrechtliche Universalismus so weit gehen, dass er den
menschenrechtlichen Individualismus in Bedringnis bringt? Man kénnte
argumentieren, dass der einzelne Mensch als organischer Bestandteil
des 6kologischen Kosmos in der Idee von Pacha Mama nicht mehr als
unterscheidbares Wesen in Erscheinung tritt, sondern als Phinomen
und in Folge als identifizierbares Anspruchssubjekt verschwimmt. So
konnten die Rechte der Natur wahrscheinlich auch dann als geschiitze
erkldrc werden, wenn cine konkrete Person zum Beispiel ihr Recht auf
sauberes Trinkwasser nicht erhalten wiirde. Die im Individualismuspfei-
ler des Menschenrechtsgedankens eingegossene individuelle Anspruchs-
berechtigung, im Unterschied zu einer kollektiven Anspruchsberechti-
gung in Form von Gruppenrechten, scheint somit in dieser Philosophie
nicht sichergestellt zu sein. Andererseits werden die Rechte der (Mutter)
Natur nicht als Ersazz klassischer Menschenrechte vorgeschlagen bzw.

42 Republica del Ecuador: Constitucion (2008).
43 Lukas Radicella: »Protecting Pachamama: Bolivia's New Environmental Law«, 7he Argen-
tina Independent, 21.11.2012.

328

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

cingefordert, was auch deutlich aus der ecuadorianischen Verfassung
hervorgeht. Es handelt sich vielmehr um eine Perspektive, die sich er-
ginzend zu den individuellen Anspriichen der Menschen hinzugesellen
kann: um die Augen zu 6ffnen fiir die Interessen anderer Lebewesen
und nicht zuletzt fiir die Abhingigkeit vieler klassischer Menschenrech-
te von einem intakten Okosystem. Was niitzt es zum Beispiel, wenn
jedem Menschen zwar ein Recht auf eine saubere Umwelt zugestanden
wird, manche jedoch, um es genieffen zu kénnen, umsiedeln miissen,
weil ihr unmittelbarer Lebensraum durch eine Silbermine verheert ist?
Oder cin Recht auf sauberes Wasser, wenn es nirgends mehr einlosbar
ist, da alle Gewisser — vom kleinen Bergsee bis zu den Ozeanen — von
Umweltgiften verseucht sind? Wenn also die Verfassung von Ecuador
erklirt, dass Menschen, (Dorf-)Gemeinschaften und Volker das Recht
haben, an der Natur teilzuhaben und das gute Leben (buen vivir) zu
geniellen (Art. 74), so driicke sich darin kein Widerspruch zur Men-
schenrechtsidee aus, sondern im Gegenteil eine wertvolle Erweiterung
eines lebensweltlichen Horizonts, die helfen konnte, schidliche Eng-
filhrungen eines individualistischen Menschenbildes zu vermeiden. In-
wiefern die Rechte der Natur rechtlich durchzusetzen sind und ob sie
tiber substanzielle praktische Auswirkungen verfiigen, steht freilich auf
einem anderen Blatt.

Betrachtet sei cine zweite (potenzielle) kollekrivistische Herausfor-
derung sozialkollektivistischer Provenienz: die Idee von Anara bzw.
Andtman oder »Nicht-Ich«. Es handelt sich dabei um eine Vorstellung,
welche sich im hinduistischen, insbesondere jedoch im buddhistischen
Denken findet und der zufolge die Annahme eines aus dem kosmischen
Gesamtzusammenhang  herauslosbaren Ichs bzw. Wesenskerns eine
Tiuschung verkérpert. Damit zusammenhingend wird oftmals der
ethische Imperativ formuliert, sich von diesem falschen Ich-Bewusstsein
zu verabschieden, sein Streben und seine egoistischen Begierden aufzu-
geben. Im Buddhismus gilt die Anhaftung an das Selbst bekanntlich als
ein Grund des Leidens (dubkha). Vor diesem spirituellen Hintergrund
erscheint die Einsicht in diese »edle Wahrheit« als heilsam und erster
Schritt zur Uberwindung des Leidens.* Fiir viele Anhinger des Hin-
duismus wiederum gilt mit Blick auf die Lehren etwa der Bhagavad
Gita »[that] it is our false attachment to the »I-self« and its selfish desires
that is the cause of unethical action and suffering. Understanding our-
selves as but a tiny independent part of the complex dharmic >we-self«
of the cosmos leads to compassionate action and Nirvana«.* Dass in
der Vorstellung einer solchen >Flux-Identitdt gerade auch in der schein-
baren Diskreditierung individueller Selbstbehauptungen eine mégliche

44 Vgl. Robert E. Florida: 7he Buddhist Tradition, op. cit., S. 21f.
45 Harold Coward: 7he Hindu Tradition, op. cit., S. 49fF.

329

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

Schwierigkeit hinsichtlich der Akkommodation der Menschenrechtsi-
dee besteht, liegt nahe. So wire, schreibt Perry Schmide-Leukel, der li-
beral-demokratische Rahmen der klassischen Menschenrechte aus Bud-
dhas Sicht wohl nicht ideal, um Selbstbeziiglichkeit und egoistisches
Streben einzugrenzen.*® Robert E. Florida bemerkt:

»Since Buddhists teach that the ultimate religious goal for each indivi-
dual is the elimination of the idea of an independent self through the
elimination of craving for benefit, it is no wonder that human rights
language sometimes feels very strange to traditional Buddhists.«*”

Ahnlich Peter Harvey:

»Buddhists are sometimes unhappy using the language of srightsc as
they may associate it with people »demanding their rights« in an aggres-
sive, self-centred way, and may question whether talk of >inalienable
rightsc implies some unchanging, essential Self that >has< these, which
is out of accord with Buddhism’s teaching on the nature of selfhood.«**

Ist die Nicht-Ich-Lehre notgedrungen antithetisch zu den individua-
listischen Voraussetzungen des Menschenrechtsgedankens? Der men-
schenrechtliche Individualismus im engeren Sinne steht wie zuvor in
der Pacha-Mama-Philosophie vor der augenscheinlichen Schwierigkeit,
aus dem kosmischen >Teig« des All-Einen ein konkretes menschliches
Subjekt herauszuheben. Eine uniiberwindbare Hiirde ist dies allerdings
insofern nicht, als mit der ebenfalls in Hinduismus wie Buddhismus
zentralen Karmavorstellung eine Art Gegengewicht zur Verfiigung sceht.
Es gibt folglich ein zumindest hinsichdich seiner karmischen Identicit
kontinuierliches >Ich«. Eine weitere Moglichkeit, die Anatta-Vorstellung
zu rentschirfens, erwichst aus der Unterscheidung zwischen einem ei-
genen, stabilen und einem variablen, zeitlichen Selbst. Wahrend erste-
res von Buddha — nicht zuletzt in Auseinandersetzung mit dem Hin-
duismus — vehement verneint wurde, kann ein voriibergehendes, sich
in Zeit und Raum konkret manifestierendes Selbst sehr wohl auch von
Buddhistinnen anerkannt werden, wie Florida ausfiihrt:

»Buddhists do recognize that the notion of an >I< or sselfs, acting in
the world with an apparent continous reality, is necessary for ordina-
ry discourse. The concept partakes of relative truth, but the error co-
mes when the relative self is taken as an absolute unchanging essenti-
al being rather than as it really is — conditioned, ever changing, and

perishable.«*

46 Perry Schmidt-Leukel: »Buddhism and the idea of human rights: resonances and disso-
nances«, op. cit., S. 42.

47 Robert E. Florida: 7he Buddhist Tradition, op. cit., S. 11.

48 Peter Harvey: An Introduction to Buddhist Ethics, op. cit., S. 119.

49 Robert E. Florida: 7he Buddhist Tradition, op. cit., S. 21f.

330

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Man darf; so scheint es also, in der Erwigung von Menschenrechtskom-
patibiliciten nicht den Fehler begehen, eine spirituell-religiose Vorstel-
lung, wie die des buddhistischen Nicht-Ich, bedenkenlos zu dekontex-
tualisieren. Denn dort, wo sie angesiedelt ist — in der komplexen, rein
rational nicht vollstindig erschlieffbaren Heilswahrheit — kénnte sie
auch in voller Integritit bestehen, ohne sich zwangsliufig nachteilig auf
ein etwaiges Menschenrechtsbewusstsein des Gldubigen auswirken zu
miissen. Fiir dieses kurzlebige, instabile und leidanfillige, weil strebende
Selbst erscheinen schliefSlich menschenrechtliche Anspriiche keineswegs
als ginzlich abwegige Behelfsinstrumente, um sein Sein zu vollziehen:

» [Flor if a permanent Self were the sowner« of rights, it would not have
any use for them, as a truly permanent Self would be invulnerable and
could never be harmed! Thus one can simply say that living, changing,
vulnerable beings are, conventionally, the jowners of rights,, with the
locus of their value seen as their ability to suffer, their very vulnerabili-
ty, and their potential for enlightenment [...].«*°

Eine weitere Moglichkeit, die Lehre vom Nicht-Ich auf einer spiritu-
ellen Ebene so zu verstehen, dass sie dem Menschenrechtsgedanken we-
nig anhaben kann, kommt in ihrem Verstindnis bei Clare Carlisle zum
Vorschein, die damit primir die Theorie und auch Praxis der Bewusst-
machung und Aufbrechung von Gewohnheiten verbindet: »Unraveling
habit means unraveling the self: this is the practice of anatta.«*

Zusammengefasst: Kosmoontologische Kollektivismen, wie sie in den
Ideen der Rechte der (Mutter) Natur wie auch des Nicht-Selbst anklin-
gen, konnen unter Umstinden die individualistische Dimension der
Menschenrechtsidee verfehlen, sind aber in der dargelegten Form keine
Kandidaten fiir echte Unvereinbarkeiten. In beiden Fillen bestehen An-
sitze, sie mit dem Menschenrechtsdenken in Einklang zu bringen. In
den Rechten der Natur wurde zudem eine potenzielle Bereicherung fiir
das klassische Menschenrechtsparadigma erkannt. Ein solches konnte,
so eine vorsichtige abschlieSende Einschitzung, auch in der Lehre des
Nicht-Ich vorliegen, sofern sie ich-zentriertem Anspruchsdenken vor-
beugt und auf diese Weise die universalistische Reziprozicit der Men-
schenrechte oder sogar dariiber hinausgehend eine Kultur der wohlver-
standenen »Selbstlosigkeit« zu befordern imstande ist.

so Peter Harvey: An Introduction to Buddhist Ethics, op. cit., S. 119.
st Clare Carlisle: »Becoming and Un-becoming: the theory and practice of Anatta«, Contem-
porary Buddhism: An Interdisciplinary Journal 2006/7, S. 88.

331

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

4.2.2 Sozialontologischer Kollektivismus:
»Ich« ist nichts ohne die Anderen

Die phinomenologische Absonderung des Individuums von umman-
telnden Kollektiven wirft auch dann Fragen auf, wenn diese Kollektive
nicht okologisch-organisch bzw. kosmisch-spirituell, sondern schlicht
sozial gefasst sind und sich auf Sozialverbinde wie Familie, Stamm,
Volk oder Nation beziehen. Das Individuum ist dabei ein blofles Af-
terphinomen. Von kosmoontologischen Kollektivismen unterscheiden
sich sozialontologische Kollektivismen zusitzlich dahingehend, dass sie
anders bzw. deutlicher als diese einen Vorrang der jeweiligen Gruppe
statuieren. Gerade dieser Aspeke erkldre, warum im Bereich sozialonto-
logischer Kollektivismen immer schon die Méglichkeit besteht, in einen
funktionalistischen Kollektivismus tiberzugehen (vgl. 4.2.3). Die Priori-
titsthese sozialontologischer Kollektivismen verfiigt demnach tiber zwei
Dimensionen: eine phinomenologische, in der primir nicht einzelne
Menschen als Subjekte in Erscheinung treten, sondern Kollektive. Thr
Gegenstiick ist die Sozialontologie des Individualismus, wie sie sich an-
schaulich im beriihmten Diktum der ehemaligen britischen Premiermi-
nisterin Margaret Thatcher prisentiert (»There is no such thing as soci-
ety«). Oder in den Worten Ludwig von Mises: »The individual lies and
acts within society. But society is nothing but the combination of indi-
viduals for cooperative effort. It exists nowhere else than in the action of
individual men.«** Das spiegelbildliche Motto des sozialontologischen
Kollektivismus wire also: »There is no such thing as an individual.«
In ihrer zweiten und fiir den Menschenrechtsgedanken nicht minder
herausfordernden Gestalt verkniipfen sozialontologische Kollektivis-
men diese phinomenologische Prioritdtsthese mit dem Vorrang kol-
lektiver Verbande hinsichtlich der Anspruchsberechtigung: Gruppen,
nicht Individuen sind (die primiren) Rechtstriger.”* Bei solchen Grup-
penrechten stellt sich nun die Frage, wen die dabei erklirten Ansprii-
che verpflichten. Gréflere Verbinde — wie etwa im Fall von gewissen
Minderheitenrechten in einem politischen Gemeinwesen — oder aber
Mitglieder der zur Rechtstrigerin erklirten Gruppe? Es ist diese zweite
Maoglichkeit, aus Gruppenrechten Pflichten des Einzelnen abzuleiten,
welche sozialontologische Kollektivismen immer schon zu potenziellen
Kandidaten fiir die im nachfolgenden Abschnitt (4.2.3) zu erdrternden
kollektivistischen Herausforderungen macht. Sie sind dann gegeben,
wenn der Einzelne sich mit seinen Interessen jenen der jeweiligen

52 Ludwig von Mises: Human Action. A Treatise on Economics, New Haven: Yale University
Press 1949, S. 143.

53 Siche auch James Griffin: »Group Rights, in: Lukas H. Meyer/Stanley L. Paulson/Thomas
W. Pogge (Hg.), op. cit., S. 161-182.

332

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Gruppe unterzuordnen hat. Dass die Bedeutung dieser These oftmals
dadurch kaschiert wird, dass Individualwohl und Gemeinwohl unun-
terscheidbar als Gemeinsames identifiziert werden, indert nichts daran,
dass hier bereits das Feld eines Aufopferungsdiskurses betreten wird, auf
dem der Mensch mehr oder minder stark — im Extremfall ausschlief3-
lich — funktional in Hinsicht auf das Wohl seiner Gemeinschaft in den
Blick genommen bzw. instrumentalisiert wird. Uber Anschauungsmate-
rial fiir kollektivistische Positionen sozialontologischer Prigung verfiigt
auch die Geschichte der Menschenrechte und Menschenrechtstheorie
selbst ausreichend. Zwei Beispiele bieten sich im Besonderen an: das
eher historische der sozialistischen Kritik an den »atomistischen« Men-
schenrechten (vgl. 2.2.1) sowie die in den 9oer Jahren des vergangenen
Jahrhunderts gefiihrte Debatte um so genannte »Asiatische Wertes, die
bis heute nichts an Relevanz eingebiif3t hat.

Wie weit die sozialistische Menschenrechtstheorie von jener innerhalb
der liberalen westlichen Tradition abweicht,* zeigte sich besonders ein-
drucksvoll in den Aushandlungsprozessen der UDHR.* Nach und nach
traten diese rivalisierenden Perspektiven bei den Beteiligten deutlicher
ins Bewusstsein, was — zusitzlich zu den sich verhirtenden Fronstel-
lungen im Zuge des an Momentum gewinnenden Kalten Krieges — auch
erklirt, warum der anfinglich greifbare Konsens zusehends erodierte.
Die UdSSR kritisierte die ihrer Ansicht nach zu stark individualistische
Ausrichtung der ersten Entwiirfe der UDHR vehement. Ein Recht, an
dem die Vertreter der Sowjetunion besonders Anstof§ nahmen, war das
Recht jedes Menschen, sein Land zu verlassen. Aus den Begriindungen
des Widerspruchs zu einem solchen Anspruch geht klar die Vorstellung
eines Primats des Staates hervor, der als eigentlicher Triger von Rech-
ten gelten sollte.’® Daher forderte der sowjetische Vertreter im UDHR
Drafting Committee: »The Declaration [...] should describe not only
the rights of the individual but his obligation to his country, his people
and his State.«’” In dieselbe Kerbe schlug auch der Reprisentant Jugo-
slawiens, der ganz im Zeichen der Kritik am »atomistischen Individu-

54 Vgl. auch John Charvet/Elisa Kaczynska-Nay: 7he Liberal Project and Human Rights. The
Theory and Practice of a New World Order, Cambridge: Cambridge University Press 2008,
S. 2981F; Willy Strzelewicz: Kampf um die Menschenrechte, op. cit., S. 127ff,, S. 167fL;
Dietmar Kithnhardt: UMR, op. cit., S. 150ff.; Eberhard Poppe: »Universalitit der Men-
schenrechte — Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft, in Karl-Heinz Réder (Hg.), Politische
Theorie und sozialer Forschrirt, Berlin: Staatsverlag der DDR 1986, S. 109—126; Wladimir
Kudrjawzew/Valentin Patjulin (Hg.): Sozialismus und Menschenrechte, Moskau: Akademie
der Wissenschaften UdSSR 1979.

55 Vgl. dazu auch meine Ausfithrungen in »Zwischen (Nicht-)Verstehen und Verstehen-
Miissen: Die Aushandlungen der UN-Menschenrechtserklirung 1948«, Internationales
Jahrbuch fiir Hermeneutik 2017, im Erscheinen.

56 Vgl. Drafting Committee Twenty-First Meeting, EICN.4/AC.1/SR.21, §S. 3.

s7 Ibid., S. 2.

333

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

alismus« dagegen eintrat, dass Rechte nur an den Einzelnen verlichen
werden, »independently of the social conditions in which he was living
and of all the forces which acted upon his social status«.”® Er wandte
konkret ein, dass Menschenrechte als Individualrechte nicht sinnvoll
geschiitzt werden kénnten, wenn nicht eine Nation bzw. ein Volk als
Ganzes Triger(in) bestimmter Rechte sei: Es sei »impossible to conceive
that the rights of a member of a community could be guaranteed if the
community to which he belonged was oppressed and persecuted«.”” Im
letzten Moment, kurz vor Verabschiedung der UDHR in der UN-Ge-
neralversammlung, unterbreitete die UdSSR noch einen Gegenentwurf,
der ihrer Menschenrechtstheorie cher entsprach als das vorliegende,
(zu) »westlich« geprigte Dokument.® Er wurde abgelehnt, woraufhin
die UdSSR und eine Reihe weiterer sozialistischer Staaten der UDHR
die Zustimmung verweigerten, so wie auch — wenngleich aus anderen
Griinden — Siidafrika und Saudi-Arabien.

Dass Kritik westlicher Staaten, allen voran Grof$britanniens, an de-
ren Position auf veritables Unverstindnis stief3, lag insbesondere daran,
dass eine Spannung zwischen individuellen und kollektiven Interes-
sen im Horizont der sozialistischen Menschenrechtstheorie gar nicht
erst entstehen konnte: Wenn Menschenrechte auflerhalb des (sozialis-
tischen) Staates nicht sinnvoll gedacht werden kénnen, dann — so die
Logik dieser sozialontologisch-kollektivistischen Perspektive — sind die
Interessen des Einzelnen immer schon durch die Interessen des Staates
abgedeckt. Eine von liberalistischer Seite unterstellte Moglichkeit einer
konflikthaften Konstellation zwischen Individuum und Gemeinschaft
ist im Sozialismus undenkbar, da in einer klassenlosen Gesellschaft kein
Widerspruch mehr zwischen dem Staat und den Menschen bestehe. Ein
solcher Widerspruch sei kein universaler, sondern ein blof historischer,
der in der Sowjetunion vorbildlich aufgeldst worden sei.®”

Hinter dieser Rhetorik sowie der strittigen Frage, ob nun der Staat
oder der einzelne Mensch primir Triger menschenrechtlicher Ansprii-
che sein sollte, liegt mehr als blof§ eine Frage der Reihenfolge (Staat-
Mensch vs. Mensch-Staat), nimlich nicht weniger als die Gretchen-
frage der menschenrechtlichen Freiheitsdimension.> Im einen Fall hat
der Einzelne Rechte gerade auch gegeniiber dem Staat; im anderen
hat der Staat bzw. das Volk Rechte gegeniiber dem Einzelnen, der ihm
verpflichtet ist. Im einen Fall ist der Staat von den Menschen um der
Sicherung ihrer vor-staatlichen Rechte willen in die Welt gesetzt; im

58 Zit. in: Meeting Record of the 183rd Plenary Meeting, AIPV.183, S. 913f.

59 Zit. in: Ibid., S. 916.

60 UdSSR: Draft International Declaration of Human Rights, Al784.

61 Vgl. Meeting Record of the 183"1 Plenary Meeting, S. 929.

62 Vgl. auch Quincy Wright: »Relationship between different categories of human rights, in:
UNESCO (Hg,), op. cit., S. 146f.

334

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

anderen geht der Staat dem Menschen als Erscheinung immer schon
voraus. In aller Deutlichkeit dringt diese etatistische Staatstheorie aus
folgenden Worten Hegels, der diese nicht zufillig der Sozialkontrakes-
theorie entgegensetzt:

»Allein der Staat ist {iberhaupt nicht ein Vertrag, noch ist der Schutz
und die Sicherheit des Leben und Eigentums der Individuen als einzel-
ner so unbedingt sein substantielles Wesen, vielmehr ist er das Héhere,
welches dieses Leben und Eigentum selbst auch in Anspruch nimmt
und die Aufopferung desselben fordert.«*3

Dieses Paradigma ehrlich expliziert hat im Zuge der Abstimmung tiber
die UDHR immerhin Polens Reprisentant, dessen Aussage im Proto-
koll wie folgt vermerke ist: »The individual had duties towards the State
which, in turn, guaranteed his rights.«* In der Praxis bedeute das, so
Louis Henkin: »Individual autonomy, freedom, privacy, property, can
apparently be sacrificed, virtually without limit, to the perceived good,
present or future, of socialism, or of the particular socialist state.«*s Kri-
tik an diesem »statisme, dessen sozialontologischer von einem funktio-
nalistischen Kollektivismus letztlich kaum mehr zu unterscheiden ist,
tibte unter anderem Charles Malik aus dem Drafting Committee. Er
nannte diese Sichtweise eine grofie Gefahr, »for men was not the slave
of the state, and did not exist to serve the state only«.% Es ist diese in
letzter Konsequenz hemmungslos mogliche Instrumentalisierung des
Einzelnen, die eine gelegentlich betonte qualitative Differenz zwischen
der politischen Ideologie des Kommunismus und jener des Faschismus
fragwiirdig werden ldsst — zumindest in dieser konkreten Hinsicht. So
kommt denn auch Willy Strzelewicz zu einem eindeutigen Fazit:

»An der entscheidenden und viele andere Differenzen in den Schatten
stellenden Parallelitit kann man nicht mehr vorbeisehen, wenn man
den kollektivistischen Aufbau dieser beiden Ideologien vergleicht. In
beiden Fillen ist an die Stelle der Entfaltung individueller Unabhin-
gigkeit und selbstindiger Verantwortlichkeit und der solidarischen
Verbindung der Individuen in einer gleichrechtlichen demokratischen
Organisation der Gesellschaft die Mythologie des individuellen Opfers
als hochster Lebenswert getreten.«*7

Auch wenn heute diese Art von Gegnerschaft zum menschenrecht-
lichen Individualismus mit der Sowjetunion und den anderen Staaten

63 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechrs, Leipzig: Meiner
1821/1930, S. 90.

64 Meeting Record of the 782" Plenary Meeting, S. 907.

65 Louis Henkin: AR, op. cit., S. 190.

66 Drafting Committee Twenty-First Meeting, E/ICN.4/AC.1/SR.21, S. 6.

67 Willy Stzelewicz: Kampf um Menschenrechte, op. cit., S. 175.

335

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

des Warschauer Pakts seine wichtigsten Proponenten verloren hat, so
bedeutet das nicht, dass sie vollig verschwunden wire. Besonders mar-
kant tritt sie zum Vorschein in der Staatsdoktrin der Demokratischen
Volksrepublik Korea. Die Juche-Ideologie — sie setzt sich zusammen
aus postkolonialem Nationalismus, Marxismus-Leninismus, konfuzia-
nischem Monarchismus und autochthonen religiésen Vorstellungen®® —
enthilt ein rigid kollektivistisches Menschenbild, demzufolge man nur
in (der srichtigen() Gesellschaft zum Menschen wird. Der (menschen-
rechtliche) Individualismus sei, so formulierte es Staatsgriinder Kim
Il Sung, die Ideologie der ausbeuterischen Klasse »the biggest obstacle
for a collective lifestyle and is the fundamental reason for all the rotten
philosophies such as liberalism, individual heroism, egoism, and ambi-
tion for individual fame and success«.® Auch hier ist der sozialontolo-
gische Kollektivismus nur der erste Schritt eines zielgerichteten Pfades
zur Selbstaufopferung des Einzelnen fiir das Gemeinwohl (vgl. 4.2.3).
»Each individual«, so Sungs Sohn und Nachfolger Kim Jong Il »must
take his or her own social obligations before enjoying the respective
rights and freedom«.”°

Dariiber hinaus spielt die marxistisch-leninistische Menschenrechts-
doktrin heute (nach wie vor) eine wichtige Rolle im chinesischen Men-
schenrechtsverstindnis, das dabei Kommunismus und Konfuzianismus
dynamisch verbindet. Urspriinglich von der Kommunistischen Partei
Chinas (CPPRC) als konterrevolutionir bekdmpft, ist der Konfuzianis-
mus inzwischen lingst offensiv in den Dienst adaptierter Identititspoli-
tiken genommen worden.”” In solcherart gefassten konfuzianischen Zu-
gingen offenbart sich cine in vielerlei Hinsicht von der sozialistischen
respektive marxistischen Kritik an den klassischen Menschenrechten
kaum unterscheidbare antagonisierende Haltung diesen gegeniiber.
So bemerkt Dietmar Kithnhardt kritisch: »Das hochste Ideal des po-
litischen Denkens in China waren nie die Rechte des Einzelnen, son-
dern stets die Nutzbarmachung des Individuums fiir die Gesellschaft
durch die Erfiilllung der ihm zugewiesenen Pflichten.«’* Die Spannung

68 Vgl. Jiyoung Song: Human Rights Discourse in North Korea, op. cit., S. 122f.

69 Zit. in: ibid., S. 105.

70 Zit. in ibid., S. 162.

71 Wm. Theodore de Bary bemerkt dazu: »lIt is ironical that many of China’s leaders today
should look back nostalgically to Confucian tradition, when the movement and party
they still claim to represent was born of this radical, liberationist spirit, contemptuous
of everything Confucian [...]. The irony is especially apparent when we consider how
early twentieth-century radicals called for liberation of the individual from the bonds of
Confucian tradition« (Asian Values and Human Rights, op. cit., S. 119). Zur offiziellen
Position der Volksrepublik China siehe deren National Human Rights Action Plan of China
2012—2015 (2012). Siehe auch Dietmar Kithnhardt: UMR, op. cit., S. 237fF.; John Char-
vet/Elisa Kaczynska-Nay: 7he Liberal Project and Human Rights, op. cit., S. 334fF.

72 Dietmar Kithnhardt: UMR, op. cit., S. 241.

336

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

zwischen kollektivistischen Menschenbildern und der Freiheitsdimensi-
on des Menschenrechtsgedankens ist auch an der so genannten »Asian
Values«-Debatte ersichdich, in welcher konfuzianische Werthaltungen
zusammen mit islamischen dem vermeintlich {iberbordenden Indi-
vidualismus der »nicht universalen, westlichen« Menschenrechte von
Staatsminnern Siidostasiens entgegengesetzt wurden.”” Lee Kuan Yew
beschreibt seine Befremdung angesichts des »westlichen Weges« ein-

dringlich:

»As a person of Chinese background, I have values which are different
from Americans or the Westerners. If you ask them they will say that
democracy, freedom, human rights, all the constitutional guarantees of
rights and freedom of the individual are the most important. I visited
America, I am puzzled, sometimes alarmed, at the lawlessness, rampant
crime, muggings, drugtaking, use of guns, violence and large number
of homeless on the streets. I feel it’s a dangerous place. [...] It is not an
Asian’s ideal of an ideal society.«7*

Auch hier oszilliert die so artikulierte Priorisierung der Gemeinschaft
gegeniiber dem Individuum zwischen sozialontologischem und funki-
onalistischem Kollektivismus: Der Einzelne ist nichts ohne das Ganze,
das rrealer« als dieser ist, da niemand jenseits seiner (ethnischen/religi-
dsen/kulturellen) Gemeinschaft existieren und als souverines Ich in Er-
scheinung treten konne. Dass daraus Pflichten des Einzelnen gegeniiber
seiner Nation, Religion oder auch seiner Familie erwachsen, schien fir
einen islamischen Politiker wie Mahathir bin Mohammad ebenso eine
selbstverstindliche Konsequenz zu sein wie fiir Singapurs Staatsgriin-
der Lee. Diese Beschworung »asiatischer Werte« wurde aber auch breit
kritisiert — nicht nur im »Westen«. Wie Amartya Sen bemerkte, zeugen
sie von einer zu einem groflen Teil reaksiven nicht-westlichen Identitit,
was selten ohne paradoxe Ressentiments vonstatten geht: » The West-ob-
sessed form of this grand »Asian« claim is hard to miss.<’> Anschaulich
nachvollziehbar ist eine solche reaktive Identititspolitik an einem aktu-

73 Siche Fred Dallmayr: »Asian Valuesc and Global Human Rights«, Philosophy East and
West 2002/52, S. 173-189; Jack Donnelly: »Human Rights and Asian Values, op. cit.,
S. 60-87; Marie-Luisa Frick: UCPR, op. cit.; Wm. Theodore De Bary: Asian Values and
Human Rights. A Confucian Communitarian Perspective, Cambridge MA: Harvard Univer-
sity Press 1998/2000.

74 Lee Kuan Yew: The Wit & Wisdom of Lee Kuan Yew, Singapur: Tien Wah Press 2013,
S. 140, = Wit & Wisdom.

75 Amartya Sen: Identity and Violence, op. cit., S. 93. Eine beachtenswerte inner-asiatische
Gegenstimme zum »Asian Values«-Topos verkérpert die »Asian Charta on Human Rights«
(1997), ein NGO-Produkt. Darin wird gefordert, sich nicht nur von »westlichen Wer-
ten« abzugrenzen, sondern auch selbstkritisch auf die eigenen Traditionen zu blicken: »We
must stop practices which sacrifice the individual to the collectivity or to the powerful, and
thus renew our communal and national solidarity« (Abs. 6, 2.).

337

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

ellen internen, fir Parteikader konzipierten Communique der CPPRC
zur Lage der Staatsideologie, das westliche Freiheitsrechte als Gefahr fiir
die Parteiftihrung, den Staat und seine ideologischen Grundlagen aus-
weist, die es entschlossen zuriickzudringen gelte.”

Doch selbst wenn Ressentiments in ihr durchscheinen, so ist die
Debatte um »Asiatische Werte« oder »Asiatische Sonderwege« jeden-
falls ernst zu nehmen. Auch sie zeigt, wie Konzepte von Person und
Selbst, wie sie als vermeintlich universalgiiltige den klassischen Men-
schenrechtsdokumenten und -regelwerken zugrunde gelegt wurden,
im Zuge ihrer Globalisierung auf Gegenwind oder immerhin profunde
Irritation treffen kénnen. Sie lehrt zudem, dass alleine auf das Poten-
zial bestimmter (zivilisatorisch einsortierbarer) Weltanschauungen, den
menschenrechtlichen Universalismus zu akkommodieren, abzustellen,
nicht ausreicht, um die Universalisierbarkeit des Menschenrechtsgedan-
kens einschitzen zu konnen. Gerade dessen individualistischer Pfeiler
erweist sich im globalen Rahmen als Kampfschauplatz liberalistischer
und kommunitaristischer Gesellschaftstheorien. Sind letztere ginzlich
sunverdaulich« aus menschenrechtlicher Sicht oder kénnen sie doch mit
dem Menschenrechtsgedanken zusammen bestehen? Fest steht, dass
sozialontologische Kollektivismen dann mit der Idee von Menschen-
rechten unvereinbar sind, wenn sie gar keine Individualrechte (aner-)
kennen und sie — wie das Beispiel der sozialistischen Menschenrechts-
theorie zeigt — den Einzelnen auf eine solche Art mit Gemeinwohlzwe-
cken einschniiren, dass seine emanzipativen Selbstbehauptungen in je-
dem Fall unterbunden werden sollen, wo sie sich zu Lasten kollektiver
Interessen auswirken (kdonnten). Nicht immer miissen sie aber in die
Extremform eines solchen funktionalistischen Kollektivismus miinden.
Das zeigen nicht nur Versuche, beispielsweise auf Grundlage konfuzia-
nischer politischer Ethik subjektive Rechte zu denken, die ihren Namen
auch verdienen,” sondern kann auch grundsitzlich festgestellt werden,
wenn man beriicksichtigt, dass die Idee der Menschenrechte zwar eine
individuelle und emanzipative Anspruchsberechtigung impliziert, des-
halb aber noch lange nicht die Bedeutung von sozialen Verbinden ge-
ring achten muss. — Im Gegenteil. Es besteht ein grofler Unterschied
zwischen der Devise »Du bist nichts, dein Volk ist alles« und der Cha-

76 CPPRC: Communiqué on the Current State of the Ideological Sphere. A Notice from the
Central Committee of the Communist Party of China’s General Office (2013).

77 Vgl. Joseph Chan: »A Confucian Perspective on Human Rights for Contemporary Chi-
na«, op. cit. Eine Kernthese von Chan ist, dass der menschenrechtliche Individualismus
sehr wohl auch von einer konfuzianischen Weltanschauung akkommodiert werden kann
(»no >surgery< is needed for Confucianism to incorporate human rights¢, ibid., S. 225),
solange unter dem menschenrechtlichen Anspruchssubjekt kein identititsloses, a-soziales
Wesen, losgeldst von jedem sozialen Kontext, vorgestellt werden miisse (ibid., S. 216). Vgl.
2.3.2.2.

338

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

rakeerisierung des Menschen als zoon politikon, als gemeinschaftsbil-
dendes Wesen. So wie die sozialistische Menschenrechtstheorie darin
Recht hat, dass niemand ohne und aufSerhalb des Staates iiber echte
Menschenrechte verfiigen kann und dieser Staat selbst wiederum be-
stimmte Rechte genieflen muss, um seine Aufgaben zu erfiillen (Stich-
wort: Selbstbestimmungsrecht bzw. Souverinitit nach Auflen), so ist
auch den kommunitaristischen Stimmen in der »Asiatische Werte«-
Debatte darin beizupflichten, dass niemand sich seiner Rechte tatsich-
lich erfreuen kann, wenn nicht ein >harmonisches« Verhilenis, geprigt
von Riicksichtnahme und Respekt in der jeweiligen politischen Ge-
meinschaft, das Verhalten der Rechtssubjekte untereinander (mit)be-
stimmt. Wie bereits gezeigt (vgl. 2.2.1), ist das isolierte, selbstmichtige
Individuum weder Voraussetzung noch Zielpunkt des Menschenrechts-
denkens. Man muss nicht ginzlich mit Fiona Robinson in der Ansicht
iibereinstimmen, dass eine rechtebasierte Ethik, indem sie das Netz an
sozialen Beziehungen, in welches jeder Mensch von Anfang seines Le-
bens an eingebunden ist, (zu) gering schitze, immer schon defizitir ist
(vethics of this kind tells us nothing about certain aspects of morality
which are important to real people«).”® In dieser der Care-Ethik ent-
stammenden Kritik, die grofle Parallelen auch beispielsweise zum kon-
fuzianischen Gesellschaftsbild, das ebenfalls stark von der Vorstellung
(idealtypischer) Beziehungsmodelle geprigt ist, aufweist, schimmert
aber doch ein Funken Wahrheit durch, den auch die Menschenrechte
nicht ignorieren kénnen. Denn dass kein Mensch sich auf8erhalb seiner
sozialen Welt, seiner »patterns of culture«, gerade auch als Individuum
entwickeln kann, darf inzwischen als anthropologische Einsicht gelten,
hinter die keine Menschenrechtstheorie mehr zuriickfallen méchte.”
Dessen war sich auch Hannah Arendt bewusst: »Da Menschen nicht
von ungefihr in die Welt geworfen werden, sondern von Menschen in
eine schon bestehende Menschenwelt geboren werden, geht das Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten allem einzelnen Handeln und
Sprechen voraus [...]«.* Jede individuelle Lebensgeschichte gleicht da-
her solcherart ineinander gewobenen Fiden. Im gleichen Mafl trifft al-

78 Foina Robinson: »The limits of a rights-based approach to international ethics, in: Tony
Evans (Hg.), Human Rights Fifty Years on. A reappraisal, Manchester: Manchester Univer-
sity Press 1998, S. 71.

79 Vgl. Ruth Benedict: Patterns of Culture, Boston: Houghton Mifflin Company 1959. Sie
erklirt darin die Ontogenese als Prozess der Anpassung an Kulturmuster bzw. Standards
der Gemeinschaft: »No man ever looks at the world with pristine eyes. He sees it edited by
a definite set of customs and institutions and ways of thinking« (ibid., S. 2). In dhnlicher
Weise betonte die American Anthropolocial Association in ihrem beriihmten »Statement
on Human Rights«: »The individual realizes his personality through his culture, hence
respect for individual differences entails a respect for cultural differences« (American An-
thropologist 1947149, S. 541).

80 Hannah Arendt: VA, op. cit., S. 226.

339

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

lerdings auch zu, dass soziale Verbidnde und ihre normativen Standards
den Einzelnen in seiner Entfaltung gravierend bedringen konnen. In
diesem Sinne betonen liberalistisch orientierte Menschenrechtstheorien
ungeachtet der soziologischen und anthropologischen Bedeutung von
Gruppenzugehdrigkeiten »that human beings possess the inherent capa-
city to transcend their vital embeddedness in the particular and to come
to evaluate the particular from the standpoint of the universal«.®" Oder
wie Lenn Evan Goodman es ausdriickt: »The individual must not break
away from the community [...], but neither is he or she its creature.
For the community exists to foster the growth of the individual, whose
adequate development fosters the advancement of the community.«®
Deshalb miissen dort, wo seine Freiheitssphiren eingeschrinkt und ihm
Pflichten aufgebiirdet werden, die tiber jene hinausreichen, die sich aus
den gleichen Rechten anderer ergeben, die dafiir angedachten Rechtfer-
tigungen streng gepriift werden. Im folgenden Abschnitt soll dies an-
hand ausgewihlter Problemaufrisse erfolgen.

4.2.3 Funktionalistischer Kollektivismus — Gemeinwohl verpflichtet

The human rights idea concentrates on the individual, believes that every
individual counts equally, and limits the extent to which the individual can be
sacrificed to the good of the majority, for maximizing happiness,

or for the common good.

Louis Henkin

Dass in solchen Anschauungen, in denen der Einzelne subjektive Rech-
te nur beanspruchen darf, wo sie »Gemeinwohlinteressen nicht lidie-
ren, der individualistische Pfeiler der Menschenrechte keine Veranke-
rung finden kann, scheint keiner weiteren Begriindungen zu bediirfen.
Eine (individuelle) emanzipative Anspruchsberechtigung kann in sol-
chen Fillen nicht gewihrt werden, wo der Mensch ausschlieSlich als
»yTeil des Ganzen fiir das Ganze« betrachtet oder behandelt wird. In
diesen Fillen ist die politische Position »exhausted by the collective
goal«.* Etwaige erklirte >Rechtec wiirden dem, so Ronald Dworkin,

81 John Charvet/Elisa Kaczynska-Nay: The Liberal Project and Human Righss, op. cit., S. 302.

82 Lenn Evan Goodman: Islamic Humanism, op. cit., S. 130.

83 Der Begriff des Gemeinwohls, synonym verwendet mit dem der »kollektiven Interessenc,
wird deshalb in Anfiihrungszeichen gedacht, da ein zunichst behauptetes Gemeinwohl
nicht schon ein tatsichliches auch in einer anderen Perspektive sein muss. Fiir die Analyse
der konzeptionellen Belastbarkeit des individualistischen Grundpfeilers der Menschen-
rechtsidee ist allein entscheidend, ob ein — wie immer geartetes — Gemeinwohlziel in den
Pflichten oder Ausnahmen von Rechten, die es impliziert, einer menschenrechtlichen
Rechtfertigung zuginglich ist oder nicht.

84 Ronald Dworkin: TRS, op. cit., S. 118.

340

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

nichts Substanzielles hinzuftigen und kénnen als Rechte im Grunde gar
nicht angesehen werden.* Es ist daher in solchen Fillen von Unverein-
barkeiten, nicht bloflen Spannungen mit dem Menschenrechtsgedan-
ken auszugehen. Die unterentwickelte bzw. fehlende menschenrecht-
liche Freiheitsdimension kann auch nicht dadurch kompensiert werden,
dass im Gegenzug die menschenrechtliche Gleichheitsdimension gestir-
ket wird, wie auch Arendt betont:

»Die Verbrechen gegen die Menschenrechte [...] kénnen immer ge-
rechtfertigt werden dadurch, daf§ man behauptet, Recht sei, was gut
oder niitzlich fiir das Ganze (im Unterschied zu seinen Teilen) sei. [...]
Und an dieser Schwierigkeit wird gar nichts geindert, wenn man die
Gesamtheit, fir die das Recht gut sein soll, so erweitert, dafl das Ge-
meinwohl, nach dem sich alles richten soll, nun die gesamte Mensch-
heit einschlief3t.«®¢

Dies betrifft nicht nur die bereits erwidhnten politischen Ideologien,
sondern auch — {iber das Ausmafl wird in der Menschenrechtstheorie
traditionell intensiv diskutiert — den Urtilitarismus. Zwar weist er eine
hohe Vertriglichkeit mit der Gleichheitsdimension des Menschen-
rechtsgedankens auf, wie auch Ronald Dworkin attestiert.®” Doch sieht
sich der Utilitarismus traditionell der Kritik ausgesetzt, eine zu rechte-
basierten Theorien antagonistische Position zu markieren und mit ag-
gregativem Kalkiil das individuelle Gliick in die kollektive Gliicksbilanz
zu verrechnen. Aus der Sicht des Gesamtnutzens wire es letzten Endes
unerheblich, ob es sich aus gleichmifligen Individualnutzenanteilen
zusammensetzt oder ob einzelne Menschen fiir die Bilanzsumme voll-
standig ihrer Wohlbefindensinteressen beraubt und sozusagen fiir das
Kollektiv aufgeopfert wurden.®® George Kateb kritisiert:

»In utilitarianism, a so-called right is merely an optional tool or de-
vice that in some circumstances facilitates the pursuit and retention of
pleasure and the avoidance and reduction of pain. Any right, thus con-
ceived as irrevocable privilege, may be abridged or cancelled if the state
of the society sees that it is getting in the way of the common good.«*

85 Ibid.
86 Hannah Arendt: EUTH, op. cit., S. 618.
87 »Uitilitarian arguments of policy [...] seem not to oppose but on the contrary to embody

the fundamental rights of equal concern and respect, because they treat the wishes of each
member of the community on par with the wishes of any other, with no bonus or discount
reflecting the view that that member is more or less worthy of concern, or his views more
or less worthy of respect than any other« (TRS, op. cit., S. 329).

88 Siehe auch Steven Lukes: »Five Fables about Human Rights«, in Liberals and Cannibals.
The Implications of Diversity, London: Verso 2003.

89 George Kateb: Human Dignity, op. cit., S. 90.

341

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

John Leslie Mackie nennt diese — aus seiner Sicht jedoch nicht notwen-
dige — Tendenz utilitaristischer Ethik eine »Scham des Utilitarismus«,*
und selbst Bernward Gesang geht in seiner Verteidigung des Utilitarismus
davon aus, dass es sich dabei um das »gravierendste Problem des Utili-
tarismus« handelt.®” Doch besteht eine solche fundamentale Spannung
zwischen dem Menschenrechtsdenken, konkret seiner Freiheitsdimensi-
on, und dem Utilitarismus tatsichlich?

Dass die Vorstellung von Rechten, das heif3t subjektiven Anspriichen,
die nicht willkiirlich verletzt werden diirfen, mit dem Ziel eines Ma-
ximalgliicks nicht notwendigerweise in einem Konflikt stehen miissen,
zeigt die Moglichkeit, (Menschen-)Rechte als taugliche Mittel zur Erzie-
lung dieses Maximalgliicks anzuschen, wie sie nicht erst bei John Stuart
Mill,** sondern bereits bei Jeremy Bentham aufschimmert, wenn er for-
dert, »[tJhat the community should grand the rights of each individu-
al member«.”? Das gilt besonders dann, wenn eine gewisse agnostische
Haltung in der Bestimmung dessen, was des Menschen Gliicklichkeit
(nachhaltig) begriindet oder steigert, eingenommen wird. Dann erschei-
nen nimlich Rechte als die Garanten derjenigen Freiheitsriume, die fiir
den Einzelnen bei der Suche nach und der Bestimmung von Gliick-
lichkeit unabdingbar sind. Nach regelutilitaristischen Gesichtspunkten
betrachtet, sind Menschenrechte somit keine Antipoden zum Prinzip
der kollektiven Gliicksmaximierung, sondern eine ihrer wesentlichen
Voraussetzungen. Die Probleme, Utilitarismus und Menschenrechte zu-
sammenzudenken, beginnen alsdann dort, wo das utilitaristische Kalkiil
von der grundsitzlichen Ebene, auf der es den Menschenrechtsgedan-
ken stiitzen kann, auf die Einzelfallebene herunter gehoben wird. Wenn,
wie gesagt, menschenrechtliche Anspriiche — seien sie negativer oder
positiver Natur — oft auf jemandes Kosten gehen und mitunter auch
die Interessen einer Gruppe gerade auch hinsichtlich ihres Zugriffs auf
das Individuum kompromittieren (miissen), kann dies mit der »greatest
happiness of the greatest number«* konfligieren. Es kann, muss aber

90 John Leslie Mackie: »Is there a right-based moral theory?«, in: Jeremy Waldron (Hg.), op.
cit., S. 168-181.

91 Bernward Gesang: Eine Verteidigung des Utilitarismus, Stuttgart: Reclam 2003, S. 94.

92 Vgl. John Stuart Mill: Utilitarianism, Collected Works, Toronto: University of Toronto
Press 1861.

93 Jeremy Bentham: A Fragment on Government and An Introduction to the Principles of Morals
and Legislation, Oxford: Basil Blackwell 1984, S. 35. Siehe auch Dagmar Borchers: »Non-
sense on Stilts?« Warum einige Utilitaristen Bentham widersprechen wiirden und mora-
lische Rechte fiir sinnvoll halten«, in Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), op. cit., S. 81-103.

94 So die berithmte Fassung des utilitaristischen Prinzips, die oft Jeremy Bentham zugerech-
net wird, sich aber so bei ihm nicht findet, dafiir aber bei Francis Hutcheson (4% Inquiry,
op. cit.,, sec. III). Bentham hingegen beschreibt allgemein, dass das Wohlergehen der Ge-
meinschaft in der Summe des individuellen Wohlergehens bestehe. Zur méoglichen Ent-
gegensetzung von Minderheiten- und Mehrheitsinteressen gelangt Bentham im Grunde

342

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

nicht. Diese Einschrinkung ist wichtig, denn auch ein Handlungsutili-
tarismus, von einem Regelutilitarismus unterschieden, wird Schwierig-
keiten haben, jeden Eingriff in ein zuvor erklirtes Recht zu rechtfertigen.
Es ist daher unrichtig, einen kategorischen Gegensatz zwischen Utili-
tarismus und (Menschen-)Rechten aufzubauen und dies damit zu be-
griinden, jener kénne keine absoluten Rechte gelten lassen, wie es — als
einer unter vielen — etwa George Kateb macht: »Utility is on side only
of favoring a majority. But the theory of human rights disallows that
calculation and does so in the name of preserving every individual in his
or her rights, absolutely and inviolately.«>s Abgesehen davon, dass ab-
solute Rechte, das heif3t solche, die keine Ausnahme erlauben, ohnehin
kaum sinnvoll existieren kénnen, da sich mehrere Rechte auch unterei-
nander wechselseitig begrenzen (miissen) und die Diskussion dariiber,
ob es iiberhaupt absolute Rechte geben sollte, auch ohne utilitaristisches
Zutun keineswegs entschieden ist, lisst sich argumentieren, dass ad
hoc-Eingriffe in bestehende Rechte dem Maximalgliick eindeutig ab-
triglich sind. Wer mochte in einer Gemeinschaft leben, die zwar ein all-
gemeines Recht auf Leben statuiert, immer dann aber, wenn gerade ein
Mangel an Spendernieren herrscht, Mitglieder randomisiert zu Zwangs-
spenden verpflichtet? Oder in einem Staat, der — um Alan Gewirths
»Abrams«-Beispiel aufzugreifen® — mit dem Ziinden von Atombomben
erpresst, jegliches erdenkliche Individualopfer zu fordern bereit ist, so
auch die Folterung einer Mutter durch ihren Sohn (vgl. 4.2.3.5)? Ahn-
liches konnte auch fiir einen Staat gelten, der jedes Mal, wenn die Ge-
fahr besteht, dass sich Terroristen an Bord einer Passagiermaschine be-
finden, die sie iber bewohntem Gebiet zum Absturz bringen kdnnten,
dieses Flugzeug einfach abgeschlossen wird??” In solchen Fillen kénnte
die Unsicherheit, nicht zu wissen, ob und wann man vielleicht selbst
utilitaristisch aufgerechnet wird, in Summe gegen die Zulissigkeit von
ad hoc-Eingriffen in zuvor gewihrte Rechte sprechen. Genau genom-
men ist es hier auch nicht die Theorie utilitaristischer Ethik selbst, die
zu diesem Unbehagen fiihrt, sondern die fehlende Rechissicherheit. Eine
Kritik des Utilitarismus wie jene von Kateb verwechselt somit in der
Charakterisierung von Rechten als »the absolute possession of every in-

dividual equally«® ihre Absolutheit mit dem Willkiirverbot des Widerrufs

gar nicht, da er das individuelle Wohl solcherart mit dem kollektiven identifiziert (vgl. A
Fragment on Government, op. cit., Kap. 1).

95 George Kateb: Human Dignity, op. cit., S. 88.

96 Siche Alan Gewirth: »Are there any absolute rights?«, op. cit.

97 Zu dieser vor einigen Jahren in Deutschland gefiihrten Debatte siehe Kristoffel Grechenig/
Konrad Lachmayer: »Zur Abwigung von Menschenleben — Gedanken zur Leistungsfi-
higkeit der Verfassungs, Journal fiir Rechtspolitik 2011/19, S. 35—45; sowie das Urteil des
BVerfG, 1 BvR 357/05.

98 George Kateb: Human Dignity, op. cit., S. 89.

343

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

(vgl. 1.2). Wihrend ersteres prinzipiell zweifelhaft ist, kann letzeeres
aber fiir das Wohlbefinden der allermeisten Menschen selbst als not-
wendig angesechen werden. Eine Aufspaltung von Nutzengewinnen in
kurz- und langfristiger Hinsicht kann daher den Vorwurf an den Utili-
tarismus, in jedem Fall einer Aufgabe bzw. Einschrinkung von Rechten
das Wort reden zu miissen, wo es einer Mehrzahl von Menschen niitzt,
abfedern. Das bedeutet jedoch nicht, dass nicht Konstellationen denk-
bar sind, in denen ein gleichmifig verteiltes Risiko, utilitaristisch »ge-
opfert« zu werden, gerade nicht besteht und darum die Beunruhigung
durch mangelnde Rechtssicherheit zu keinem kollektiven, sondern blof3
partikularem Glicksverlust fithre. Das Flugzeugabschussbeispiel wire
eigentlich bereits ein Grenzfall: Wie viele Menschen fliegen nie oder
fast nie und verlieren damit durch eine hypothetische Abschusspra-
xis kaum Rechtssicherheit im Vergleich zu einem Piloten oder einem
Steward? Das bedeutet, der »Stachel, der den Utilitaristen plagt«,” ist
nie zur Ginze entschirft, er kann sich immer wieder zeigen. Dies ldsst
sich auch nicht dadurch banalisieren, die Maglichkeit einer (schranken-
losen) Verrechnung subjektiver Anspriiche in das Gemeinwohl als sol-
che abzutun, die in der Realitit ohnehin nie existieren wiirde, »da wir
hinreichende externe Priferenzen [d. h. solche, die sich nicht auf den
eigenen Giitererwerb, sondern den anderer beziehen, Anm.] haben, die
es abwehren«.’® Was Gesang hier meint, ist, dass niemand eine solche
Verrechnung utilitaristisch rechtfertigen konne, solange durch Mitlei-
den mit dem oder den utilitaristisch Geopferten die kollektive Gliicks-
bilanz geschmalert wird: »Wir halten es fiir pervers, einen Menschen
fiir denkbar kleine Nutzengewinne vieler zu opfern und wiirden unter
einer Welt leiden, in der dies geschehen darf.«** Der »Stachel« der utili-
taristischen Ethik besteht nun aber genau beschen darin, dass die Quel-
len, aus denen sich die verbreitete Abneigung gegen solche Opferungen
speist, eben nicht innerhalb der utilitaristischen Ethik selbst liegen. Wer
als Nicht-Betroffener und Utilitarist an einer utilitaristischen Opfe-
rung leidet, leidet nicht wegen der utilitaristischen Ethik, sondern zrozz
ihr. Die Ressourcen zur Einhegung des utilitaristischen Prinzips kon-
nen nicht aus ihm selbst geschopft werden. Nur durch externe Uberle-
gungen kann der Utilitarismus daher shumanisiert« werden (vgl. 4.2.3.3
und 4.2.3.5).

In weit markanterer Form kann die funktionalistisch-kollektivistische
Denkweise bei Platon™ und ihrer Dekonstruktion durch Karl Popper

99  Bernward Gesang: Eine Verteidigung des Utilitarismus, op. cit., S. 94.
100 Ibid.

ro1r Ibid.

102 Platon: Der Staat. Uber das Gerechte, Hamburg: Meiner 1989.

344

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

nachvollzogen werden.™ »Niemals¢, so Popper, »war es einem Men-
schen ernster mit seiner Feindschaft gegen das Individuum«.”* Nur das
kollektive Ganze sei in seiner Staatstheorie von Belang, gut sei allein
dasjenige, was dem Kollektivwohl diene:

»Wegen seines radikalen Kollektivismus ist Platon an denjenigen Fra-
gen, die die Menschen gewdhnlich die Probleme der Gerechtigkeit nen-
nen, das heift an unparteiischen Abwigungen der einander widerstrei-
tenden Forderungen der Individuen, nicht einmal interessiert. [...].
Denn das Individuum ist ein vollig minderwertiges Ding. [...] Nur
das kollektive Ganze als solches ist von Interesse, und die Gerechtigkeit
besteht fiir ihn in nichts anderem als in der Gesundheit, Einheit und
Stabilitdt des Kollektivtrigers.«*°s

Solche Extremformen des funktionalistischen Kollektivismus — man
kann sie auch als rozalitaristische Kollektivismen bezeichnen, da sie pri-
vate Interessen bzw. Rechte per se als Raub an der Gemeinschaft werten
und das Individuum auf diese Weise vollstindig »verschlingen« — sind
qualitativ die gewichtigsten Herausforderungen des individualistischen
Pfeilers der Menschenrechtsidee. Meistens wird nicht alles Selbstbe-
hauptungsstreben pauschal nihiliert, sondern der Einzelne in bestimm-
ten Aspekten bzw. Situationen in unterschiedlichem Ausmafd einem
grof8eren Ziel untergeordnet oder zur Erfiillung dieses Ziels (mit-)ver-
pllichtet. Und niche selten verbergen sich solche Zugriffe auf den Ein-
zelnen auch hinter an sich einladenden Gesellschaftsvisionen, wie bei-
spielsweise jener Lee Kuan Yews (fiir Singapur): »We can build up this
team spirit [...], where every individual gives of his best for the team,
for the nation, to achieve its maximum.«'*® Ob behiibscht oder nichg,
immer stelle sich fir funkeionalistische Kollektivismen die Frage, ob
eine Freiheitseinschrinkung bzw. Pflichtenzuschreibung gerechterweise
vorliegt oder nicht. Was innerhalb eines menschenrechtlichen Paradig-
mas in diesem Sinne als gerechtfertigte Ausnahme gelten kann, wurde
bereits vorgezeichnet (vgl. 2.2.2): (a) Eine direkte menschenrechtliche
Rechtfertigung dafiir, einen Anspruch fiir eine Situation x oder eine
Person, die y tut, zu beschrinken, liegt dann vor, wenn sie erfolgt, um
(andere) Menschenrechte anderer zu schiitzen. Oder in Hinblick auf
Pflichten formuliert: Eine direkte menschenrechdiche Rechtfertigung
liegt dann vor, wenn die betreffende Pflicht (nach universalistischer Re-
ziprozitit) aus (anderen) Menschenrechten anderer abgeleitet ist. Da es
sich bei diesem Prinzip insofern um ein offenes handelt, als eine ab-

103 Karl Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, op. cit., S. 120ff.
104 Ibid., S. 124.

ros Ibid., S. 127.

106 Lee Kuan Ywe: Wit ¢ Wisdom, op. cit,, S. 12.

345

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

geschlossene Liste an Menschenrechten hier nicht autoritativ zugrunde
gelegt wird, und weiters, wie gezeigt, das Verhilnis von Rechten und
Pflichten ein hochkomplexes ist, sind Diskussionen vorprogrammiert.
Hier erdffnet sich in der Tat ein weites Diskursfeld, das allen offen steht,
die bereit sind, ihre sozialethischen Anschauungen, welcher Herkunft
und Natur auch immer, in die Logik der Menschenrechte bzw. deren
Sprache zu iibersetzen. Diese Offenheit gilt aber eben nicht nur fiir
Vorstofle aus dem kommunitaristischen Lager, sondern gerade auch fiir
diejenigen Positionen, die sich dazu kritisch verhalten bzw. sie abweh-
ren mochten. — Gemifd der von Johan Galtung formulierten Devise,
wonach Pflichten unter einer speziellen Bedingung Menschenrechten
hinzugesellt werden diirfen:

»Wichtig ist nur, dafl der Biirger nicht nur ein Recht hat zu fragen,
ob das Rechte/PHlichten-Gleichgewicht ein gutes Geschift fiir ihn dar-
stellt, sondern auch ein Recht dazu, das Geschift durch seine Worte
und sein Tun in Frage zu stellen und ein neues Geschift zu verlangen
[...].«7

Um eine (b) indirekte menschenrechtliche Rechtfertigungen fiir Schran-
ken gewisser individueller Freiheitsbetitigungen handelt es sich dann,
wenn diese zwar unter Verweis auf Gemeinwohlzwecke erfolgen, dieses
Gemeinwohl allerdings als die Etablierung bzw. Sicherung einer men-
schenrechtlichen Rechtsordnung definiert wird oder mit diesem Ziel in
einer hinreichend klaren Verbindung steht. Auch hier bleibt ein beacht-
licher Erwigungsspielraum, der in den folgenden Unterabschnitten, die
sich einzelnen Facetten (potenziell) funktionalistisch-kollektivistischer
Herausforderungen annehmen, soweit es moglich ist bewusst offen ge-
halten werden soll.

4.2.3.1 Sozietale Integritit: Religions- und Ebefreibeit

Wenn Individuen um des Zusammenhalts und der Bindekraft ihrer
Gemeinschaft willen Abstriche bei ihrer personlichen Freiheit in Kauf
nehmen miissen, so handelt es sich dabei um eine Gemeinwohldefiniti-
on, die nicht ohne weiteres mit einer menschenrechtlichen Zielbestim-
mung zusammenfille. Zwar sind auch Menschenrechte auf ein gewisses
Maf an sozietalem Zusammenhalt angewiesen, aber wie weit darf eine
Gruppe von Menschen oder auch ein Staat in der Wahl der Mittel ge-
hen, diese herzustellen? Eine besondere Schwierigkeit liegt tiberdies
dann vor, wenn es sich bei dem entsprechenden Kollektiv nicht um eine
politische Gemeinschaft handelt, sondern um Familien oder Religions-
verbinde, also das Gemeinwohl partikularer Gruppen. Wieweit diirfen

107 Johan Galtung: Menschenrechte anders gesehen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, S. 20.

346

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Einschrinkungen welcher Anspriiche hier erfolgen? Am Beispiel zweier
etablierter Menschenrechte, dem Recht auf Ehe und Familie und dem
Recht auf Religionsfreiheit, soll diese Frage diskutiert werden.

Weshalb und auf welche Weise das Recht auf Ehe und Familie, das
in der International Bill fest verankert ist,”® unter den Druck von Ge-
meinwohlzielen geraten kann, wurde an anderer Stelle bereits angedeu-
tet (vgl. 3.2.5). Es ist allen voran der instrumentelle Blick auf die Frau,
der ihren Wert auf einen blof§ reproduktiven reduzierend am Wohl des
Kollektivs bemisst. Dieses kann eine (Grof3-)Familie sein, ein Volk,
oder auch eine Religionsgemeinschaft. In allen Fillen gilt jedoch glei-
chermaflen: Ein Recht auf Ehe und Familie im Sinne freier Partnerwahl
oder auch freier Bestimmung der Anzahl des Nachwuchses existiert hier
nicht. Bereits erwihnt wurde diesbeziiglich das Eheverbot von Frauen
nach dem klassischen islamischen Recht, das sich auf eine Heirat mit
Andersgldubigen bezieht. Es handelt sich bei dieser Vorschrift nicht nur
um ein Problem hinsichtlich der menschenrechtlichen Gleichheitsdi-
mension, da sie fiir Gliubige minnlichen Geschlechts in dieser Form
nicht existiert, sondern insbesondere um eine Herausforderung des indi-
vidualistischen Pfeilers des Menschenrechtsgedankens. Die Griinde, wa-
rum Frauen keine vollstindige freie Partnerwahl zugestanden wird, lie-
gen auf der Hand, auch wenn sie oft mit scheinbar harmlos klingenden
Scheinbegriindungen verdeckt werden, die jedoch leicht zu dekonstru-
ieren sind.” Die Nachkommen aus eciner solchen inter-religiosen Ehe
drohen, als Gliubige der Umma verloren zu gehen, wenn ein zum

108 Art. 16 UDHR erklirt: »Men and women of full age, without any limitation due to race,
nationality or religion, have the right to marry and to found a family. They are entitled
to equal rights as to marriage, during marriage and at its dissolution (1). Marriage shall
be entered into only with the free and full consent of the intending spouses (2)«. Fast
identisch werden diese Anspriiche im ICCPR formuliert: »The right of men and women
of marriageable age to marry and to found a family shall be recognized (2). No marriage
shall be entered into without the free and full consent of the intending spouses (3)«. Ahn-
lich Art. 10 (1) ICESCR: »The widest possible protection and assistance should be accor-
ded to the family, which is the natural and fundamental group unit of society, particularly
for its establishment and while it is responsible for the care and education of dependent
children. Marriage must be entered into with the free consent of the intending spouses.«

109 So rechtfertigt etwa Yusuf al-Quaradawi das Verbot mit der ansonsten fehlenden Har-
monie zwischen den Eheleuten, die ja bekanntlich unter einem gemeinsamen Dach ein
gemeinsames Leben fithren miissen (vgl. Erlaubtes und Verbotenes im Islam, Miinchen:
SKD Bavaria 1989, S. 157). Dieses Argument iiberzeugt ohne zusitzliche Erklirung fiir
den geschlechterspezifischen Aspekt allerdings nicht, denn auch im Falle der erlaubten
Eheschlieflung eines Muslims mit einer Christin oder Jiidin wiire diese Harmonie ja dann
gefihrdet. Eine weitere Rechtfertigung erwihnt Mashood A. Baderin: Ein Muslim miis-
se, wenn er eine Angehorige der so genannten Buchreligionen ehelicht, ihren Glauben
respektieren. Sie diirfe also ihren Glauben behalten. Dieses sei aber, vom Standpunkt
des Judentums und Christentums, umgekehrt nicht der Fall, weshalb es hier die Rechte
der Frau zu schiitzen gelte (IHR, op. cit., S. 144f). Das ist jedoch zum Beispiel fiir die
katholische Konfession unrichtig.

347

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

Beispiel christlicher oder judischer Vater als »Familienoberhaupt« seine
Religionszugehérigkeit auf die Kinder tibertrigt. Selten wird das dies-
beziigliche Spannungsverhiltnis zwischen Islam und Menschenrechten
von Muslimen so offen bekannt wie hier bei Mashood A. Baderin:

»Naturally, every religion [...] treasures its adherents and will have
rules that close the door to defections. [...] The prohibition of Muslim
women from marrying non-Muslim men thus seems to be of the areas
where achieving complete equality is difficult between Islamic law and
international human rights law.«'*

Bereits in der Entstehungsphase der UDHR fiihrte das islamische Ehe-
hindernis fiir muslimische Frauen zu Kontroversen.”'™ Dass das Recht
auf Ehe in der UDHR ohne zusitzliche Einschrinkungen, die iiber
das Alter hinausgehen, aufscheint, ist keineswegs selbstverstdndlich: In
einem ersten Entwurf lautete Art. 13 noch: »Every one has the right to
contract marriage in accordance with the laws of the State.«’** Hinter-
grund war das Unbehagen Saudi-Arabiens sowie Agyptens, ein schran-
kenloses Recht auf Ehe und Familie wiirde mit der klassischen Scharia
konfligieren.”? Als Verteidigung der islamischen Position durch den
Vertreter Agyptens in der Generalversammlung der Abstimmung ist
iiberliefert:

»In Egypt, as in almost all Moslem countries, certain restrictions and
limitations existed regarding the marriage of Moslem women with
persons belonging to another faith. Those limitations were of a reli-
gious character, sprung from the very spirit of the Moslem religion,
and therefore could not be ignored. They did not, however, shock the
universal conscience, as did, for instance, the restrictions based on na-
tionality, race or colour, which existed in certain countries and which
were not only condemned, but unknown in Egypt.«**+

Einschrinkungen eines Rechts auf Ehe und Familie fiir Frauen kennt
freilich nicht nur die klassische Scharia, zu deren Rechtsgiitern neben
Leben, Intellekt und Eigentum eben auch der Glaube und die Familie
bzw. patriarchale Abstammungslinie zihlen," sondern sie finden sich
auch in anderen Traditionen, etwa im Judentum. Auch nach katho-

110 Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 145.

111 Vgl auch die dhnlichen Debatten hinsichtlich der CEDAW (Draft Convention on the
Elimination of Discrimination against Women, Al34/PV.107, 18.12.1979).

112 Draft Outline of International Bill of Rights, op. cit.

113 Wiederholt, doch letztlich erfolglos, versuchte etwa Saudi-Arabien, die Formulierung »as
defined in the marriage laws of their country« in Art. 14 hineinzureklamieren (Vgl. Saudi
Arabia Amendment to article 14 of the draft Declaration, AIC.3/240, 7.10.1948).

114 Meeting Record of the 183" Plenary Meeting, S. 912.

115 Vgl. Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 43.

348

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

lischem Kirchenrecht ist eine inter-religiose EheschlieBung bis heute nur
moglich, wenn sich die Partner bereit erkliren, méglichen Nachwuchs
in katholischem Glauben zu erzichen. Aktuell werden gesetzliche Ein-
schrinkungen der Ehefreiheit von buddhistischen Frauen auch in My-
anmar vorbereitet — als »Schutz« der Mehrheitsbevolkerung gegeniiber
den muslimischen Rohingya (vgl. 3.2.2). Das Interesse von Volks- bzw.
Glaubensgemeinschaften auf sozietale Integritit bzw. Kohdsion wird in
diesen Fillen tiber das Interesse von weiblichen Individuen gestellt, ihre
Sexual- bzw. Ehepartner selbst frei zu wihlen. Die Verstofle gegen sol-
che Verbote der Exogamie werden hingegen unterschiedlich sanktio-
niert. Wahrend sie in manchen Fillen lediglich darin besteht, dass eine
gewiinschte Eheschlieung nicht im Rahmen des religiosen bzw. tradi-
tionellen Ritus geschlossen werden kann und die Betreffenden auf — so
es moglich ist — sikulares Recht ausweichen miissen, konnen informelle
Strafen konkret seitens der eigenen Familie mitunter drastisch ausfallen:
Gemeint sind damit so genannte >Ehrverbrechens, wie sie in vielen Lin-
dern der Welt — auch europiischen — tiglich veriibt werden."*® Frauen,
die gegen den Wunsch bzw. entgegen der Erlaubnis ihrer Familie eine
sexuelle Beziehung eingehen, miissen dies in tausenden Fillen mit
Schligen, Verstiimmelungen, Vergewaltigungen oder auch ihrem Leben
bezahlen.”” Dies ist die »Strafe« dafiir, dass sie, die als Trigerinnen der
Ehre ihrer Familie oder auch ihres ganzen Klans oder Stammes gelten,
ihr personliches Wohl nicht dem gemeinen hintanstellen. Das kollek-
tive Wohl ist dabei oftmals nicht (nur) dasjenige einer bestimmten Re-
ligion bzw. Glaubensgemeinschaft, das durch Freiheiteinschrinkungen
auf Seiten der Frauen geschiitzt werden soll, sondern insbesondere ihrer
eigenen Familie. Es ist daher nicht verwunderlich, dass ein Land wie der
Jemen, das wesentlich von Stammesgesellschaften geprigt ist, eine Ge-
setzeslage aufweist, nach der sich Eheminner und andere ménnliche Fa-
milienmitglieder nicht des Mordes schuldig machen, wenn sie ein weib-
liches Familienmitglied wegen des Verdachts auf »Ehebruch« téten.”"
Um das Phinomen dieser »Ehrverbrechen« zu verstehen, ist es wichtig,

116 Vgl. auch meine Ausfithrungen in »The Cultural Defense versus the Defense of Human
Rights? An Inquiry into the Rationales for Unveiling Justitia’s Eyes towards »Culture«, in:
Philosophy and Criticism 2014/ 40, S. 555—576. Siche auch Nina Scholz (Hg.): Gewalt im
Namen der Ehre, Wien: Passagen Verlag 2014.

117 Vgl. Mark Cooney: »Death by Family: Honor Violence as Punishments«, Punishment ¢
Society 2014/16, 406—427; Anand Kirti/Prateek Kumar/Rachana Yadav: »The Face of Ho-
nour Based Crimes: Global Concerns and Solutions«, International Journal of Criminal
Justice Sciences 2011/6, S. 343—357.

118 CEDAW: Consideration of Reports Submitted by States Parties under Article 40 of the Co-
venant: Yemen (2008), Abs. 367; Ahnlich auch die Situation zum Beispiel in Pakistan, wo
Scharia-Elemente in der Rechtsordnung fiir derartige Ehrverbrechen ebenfalls Vergiinsti-
gungen vorsehen (vgl. CEDAW: Consideration of Reports Submitted by States Parties under
Article 40 of the Covenant: Pakistan, 2013, Abs. 21).

349

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

sie von »spontanens, andersmotivierten Gewaltakten abzugrenzen, deren
es ebenfalls gegentiber Frauen tagtiglich unzihlige gibt. In den meisten
Fillen gleichen sie namlich in Vorbereitung und Ausfithrung und niche
zuletzt in ihren moralischen respektive religionsrechtlichen Rechtferti-
gungen einer gezielten Hinrichtung. Nicht selten geht ihnen der Sanc-
tus der erweiterten Familie oder der Dorféltesten voraus, wie in jenem
Fall, der 2014 die Weltsffentlichkeit schockierte: Ein Stammesgericht
in Indien verurteilte eine junge Frau wegen einer illegitimen Bezichung
zu einer Mehrfachvergewaltigung. Sie tiberlebte knapp.™

Auch in einer anderen Hinsicht offenbart sich die nimliche Proble-
matik der funkrtionalistisch-kollektivistischen Herausforderung fiir das
Recht der Frau auf Ehe und Familie, und zwar in Form der Verheira-
tung im Kindesalter (»early marriage«).”>> Nach Schitzungen der UN
betrifft dies knapp 40,000 Midchen tiglich, die vor ihrem achezehnten
Geburtstag in der Regel gegen ihren Willen an (meist dltere) Minner
verheiratet werden. Dies geschicht zwar aus einer Vielzahl oft unter-
schiedlicher (sozio-6konomischer) Griinde, doch auch abziiglich aller
vielleicht innerhalb konkreter und meistens prekirer Lebensbedingun-
gen nachvollzichbaren Motive, bleibt ein Restbestand an Anschauungs-
formen, die auf ein Spannungsverhiltnis mit der menschenrechtlichen
Freiheitsdimension hinweisen, so sie ein Recht auf Ehe und Familie im
genuinen Sinne nicht ermdglichen. Ein negatives Recht der Madchen,
das darauf gerichtet ist, mit niemandem die Ehe eingehen zu miissen,
den sie — aus welchen Griinden auch immer — ablehnen, ist auf dieser
Grundlage ebenso unmoglich wie ein positiver Anspruch, ein Ehever-
haltnis unter der Voraussetzung informierter Einwilligung einzugehen.
Sowohl die Freiheit von Ehe als auch zx ihr ist nicht gegeben, wenn
es sich dabei um Kinder unter vierzehn Jahren handelt, und sie darf
bezweifelt werden bei Midchen unter achtzehn Jahren. Letzteres jeden-
falls dort, wo sie aus ruralen, unterentwickelten Regionen stammen und
somit meistens auch nur rudimentire Bildung genossen haben, wenn
tiberhaupt.

Als Zwischenfazit ist daher festzuhalten: Uberall dort, wo Midchen
und Frauen primir in ithrem Wert fiir den Fortbestand respektive Zu-
sammenhalt bestimmter Kollektive bemessen werden und wo ihnen in
Folge die Freiheit, selbst zu entscheiden, ob bzw. wen sie heiraten, ab-
gesprochen wird, ist der individualistische Pfeiler der Menschenrechts-
idee nicht belastbar. Er wird daher, legt man ihm die betreffenden tra-
ditionellen, religidsen Anschauungen und Werthaltungen zugrunde, ein

119 Vgl. Someswar Boral: »Tribal girl gang-raped by members of kangaroo-court as punish-
ment for affair in West-Bengal«, Times of India, 23.1.2014.

120 Vgl. UNFPA: »Marrying too Young. End Child Marriage« (2012). Siehe auch Ruth
Macklin: Against Relativism, op. cit., S.59ff.

350

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Menschenrecht auf Ehe und Familie nicht tragen konnen. Da es sich bei
diesem Recht nicht um irgendeinen Anspruch, sondern einen solchen
handelt, der wesentlich(st)e Interessen jedes Menschen verkérpert, ist
die Spannung zum Menschenrechtsgedanken noch unabhingig von der
auflerordentlichen quantitativen Dimension als besonders gravierend
und die diesbeziigliche Herausforderung als massiv anzusehen. Denn,
so formuliert es eine Empfehlung zur CEDAW, »A woman’s right to
choose a spouse and enter freely into marriage is central to her life and
to her dignity and equality as a human being«.”* Sozietale Integritit
von traditionellen bzw. religiésen Gemeinschaften oder auch von Fa-
miliensippen ist ein Gemeinwohlziel, das mit der Bestrebung, eine auf
Menschenrechten basierende Ordnung zu schiitzen, nicht ohne weiteres
und vielleicht auch iiberhaupt nicht in Ubereinstimmung zu bringen
ist. Hier gilt: Die Beweislast fiir Einschrinkungen individueller Freihei-
ten, auch der von Frauen, liegt bei denjenigen, die sie befiirworten.™
Eine direkte menschenrechtliche Rechtfertigung dafiir ist nicht ersicht-
lich, eine indirekte miisste erst niher unterbreitet werden.

Hinsichtlich spezieller individualistischer Ressourcen, die sich an-
bieten konnten, einen Anspruch von Frauen auf Ehe und Familie im
vollumfinglichen Sinn dort zu stiitzen, wo er bisher nicht als solcher
etabliert ist, sollte man die Erwartungen niedrig halten. Gerade dort,
wo religiése Rechtfertigungen fir Einschrinkungen der Ehefreiheit fiir
Frauen vorliegen, erweisen sich Reformen als ausgesprochen schwie-
rig.”> Es liegen bisher auch kaum einschligige theoretische Ansitze
dazu vor, wenn man von allgemeinen feministischen Re-Lektiiren der
autoritativen religidsen Quellen absicht (vgl. 3.2.5). Zwar stimmc es,
dass eine Vielzahl von Initativen gerade aus dem Frauenrechts- und
Entwicklungszusammenarbeitsbereich dort Schwerpunkte setzen; diese
verdanken (gelegentliche) Erfolge aber weniger grundlegenden Verinde-
rungen traditioneller Vorstellungen und Wertelandschaften als vielmehr
strukturellen Verinderungen soziokonomischer Natur. Allen voran das
Recht auf Bildung fiir Mddchen erweist sich in diesem Zusammenhang
als ein Schliissel zur Sicherung weiterer Menschenrechte der Frau, ist
aber auch selbst auf entsprechende Bereitschaften angewiesen, Midchen
fiir ein Mehr an Wissen — gerade auch fiir Moglichkeiten der Geburten-
kontrolle und Familienplanung — und Autonomie aus kollektivistischen
Umklammerungen zu entlassen. Weniger auf theoretische Uberzeugung

121 CEDAW General Comment Nr. 21 (1994), Abs. 16.

122 Vgl. John Stuart Mill: 7he subjection of women, London: Longmans, Green, Reader, and
Deyer 1869.

123 Vgl. Abdullahi Ahmed An-Na‘im: »State Responsibility Under International Human
Rights Law to Change Religious and Customary Lawsc, in: Rebecca J. Cook (Hg.), Hu-
man Rights of Women: National and International Perspectives, Philadelphia: University of
Pennsylvania Press 1994, S. 178ff.

351

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

und Veridnderungen >von untenc scheint ein Recht auf Ehe und Familie
fiir Frauen bauen zu kdnnen, als oftmals auf legistische Reformen »von
oben«. Dies gilt insbesondere fiir die Anhebung des Heiratsalters sowie
durchgehende Registrierung von EheschlieSungen, welche in Staaten,
die mit dem Problem von Verheiratungen im Kindesalter konfrontiert
sind, zur Zuriickdringung dieser Praxis, so hoffen auch die Vereinten
Nationen, fithren kann.”* Letztlich, so scheint es, konnen derzeit nur
traditionstranszendierende Ressourcen zum besseren Schutz dieses An-
spruches fiihren, so sie immerhin als sichtbarer Kontrapunkt zu funki-
onalistischen Kollektivismen prisent sind. Diese Ressource ist das Men-
schenrechtsdenken selbst:

»Human Rights is the only universally available moral vernacular that
validates the claims of women and children against the oppression they
experience in patriarchal and tribal societies; it is the only vernacular
that enables dependent persons to perceive of themselves as moral
agents and to act against practices [...] that are ratified by the weight
and authority of their cultures.«**

Auch einem anderen Menschenrecht — nicht nur historisch besehen,
sondern auch in dem vitalen Interesse, das es schiitzt, eines der bedeu-
tendsten iiberhaupt —, dem Recht auf Gewissens- und Glaubensfreiheit,
droht Gefahr von Seiten kollektiver Bestrebungen, die sozietale Kohi-
sion bestimmter Gruppen auf seine Kosten zu besichern. Dies spiiren
in erster Linie diejenigen, die eine Glaubensgemeinschaft verlassen
(wollen). Das Recht auf Austritt aus einer Religion, in die man entwe-
der >hineingeboren< wird oder fiir die man sich einmal entschieden hat
— es gilt heute als durch das Recht auf Religionsfreiheit geschiitze'* —

124 Bereits 1962 verabschiedete die UN-Generalversammlung die Convention on Consent to
Marriage, Minimum Age for Marriage and Registration of Marriages. Auch in der ACRWC
wird die Verheiratung von Midchen im Kindesalter unter der Rubrik Schutz vor schid-
lichen sozialen und kulturellen Praktiken geichtet (Art. 21) und neben der Registration
von Eheschliefungen auch ein Mindestalter von achtzehn Jahren empfohlen (2).

125 Michael Ignatieff: HRS op. cit., S. 68.

126 Art. 18 (1) ICCPR lautet: »Everyone shall have the right to freedom of thought, consci-
ence and religion. This right shall include freedom o have or to adopt a religion or belief
of his choice, and freedom, either individually or in community with others and in public
or private, to manifest his religion or belief in worship, observance, practice and teaching
[Hervorhebung d. V.]J«. Noch deutlicher Art. 18 UDHR: »Everyone has the right to
freedom of thought, conscience and religion; this right includes freedom 7o change his
religion or belief, and freedom, either alone or in community with others and in public
or private, to manifest his religion or belief in teaching, practice, worship and observance
[Hervorhebung d. V.]«. Art. 9 EMRK lautet: »Jede Person hat das Recht auf Gedankens-,
Gewissens-. und Religionsfreiheit; dieses Recht umfasst die Freiheit, seine Religion oder
Weltanschauung zu wechseln, und die Freiheit, seine Religion oder Weltanschauung ein-
zeln oder gemeinsam mit anderen &ffentlich oder privat durch Gottesdient, Unterricht
oder Praktizieren von Briuchen und Riten zu bekennen [Hervorhebung d. V]«

352

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

war schon immer ecine groffe Herausforderung fir Religionen, was
sich nicht zuletzt auch durch deren Herausbildung meist aus Stam-
mes- oder Reichskulten erklirt.” Denn eine Religion, die nicht nur
Glaubenslehre, sondern mitunter auch von nationaler bzw. politischer
Bedeutung ist, so sie zu einer Zeit entstanden ist, der die Vorstellung
einer Scheidung weltlicher und gottlicher Sphiren fremd war, sicht
im Apostaten nicht blof§ einen Menschen, der einem Glauben untreu
wird, sondern auch einen, der eine politische Gemeinschaft respektive
ein ganzes Volk verrit. Man sieht dies im alten Judentum ebenso wie
im frithen Christentum. Im Judentum, dessen klassisches Recht keinen
Anspruch auf Austritt aus der Gemeinschaft kenng, ist die Bindung des
Einzelnen an diese, so beschreibt es Elliot N. Dorff, so eng, dass im
Falle der Apostasie zwar die Rechte des Betreffenden suspendiert sind,
die PHichten (gegeniiber Gott und der Gemeinschaft) indes fortbeste-
hen.”® Dass die Zugehorigkeit zum Judentum niche zuletze aufgrund
des Rituals der Knabenbeschneidung gleichsam unwiderruflich ist, wo-
rauf Dorff ebenfalls hinweist, wird spiter noch zu thematisieren sein. In
der christlichen Religion wurde die Frage, ob man, um jemanden zum
Glauben bzw. Verbleib in der Kirche zu bringen, zu Zwangsmafinah-
men greifen diirfe, wie kaum eine zweite von der Zeit der Kirchenviter
bis herauf zur Aufklirung intensiv diskutiert. Insbesondere der von Je-
sus iiberlieferte Ausspruch, man moge die Menschen »nétigen einzu-
treten« (compelle intrare)," erwies sich als hermeneutisch umfehdet.”®
In der Auslegung von Thomas von Aquin impliziert dieser Bibelvers
zwar keinen Zwang gegeniiber solchen, die niemals den christlichen
Glauben angenommen haben (Juden, Heiden); sehr wohl trifft er aber
diejenigen Personen zu, die welche (wieder) vom Christentum abtriinnig
werden.”" Er begriindet dies mit dem kollektiven Gut der Integritit der
christlichen Gemeinschaft: So konnten die Ketzer bzw. vom Glauben
Abgefallenen durch ihre »Listerungen oder durch bésartiges Zureden«
Unruhe unter Gliubigen stiften oder ihrem Glauben »etwas in den Weg
legen«.”>* Thomas folgert: »[S]olche sind auch mit kérperlichen Mitteln
zu notigen, zu erfiillen, was sie versprochen, und festzuhalten, was sie ein

127 Vgl auch 4.2.2.

128 Elliot N. Dorff: RG, op. cit., S. 20f. Dorff betont jedoch, dass unabhingig davon der An-
spruch eines jeden, nicht mit der herrschenden Lehre iibereinzustimmen, im Judentum
iiber eine beachtliche Tradition verfiige (»high degree of tolerance in the Jewish tradition
for questioning and disagreement, ibid., S. 24).

129 Vgl. Lk 14,23.

130 Vgl. insbes. Rainer Forst: Toleranz im Konflikt, op. cit.; und im Speziellen die Toleranz-
schrift von Pierre Bayle: Commentaire philosophique, op. cit.

131 Vgl. Thomas v. Aquin: Summa Theologica Bd. 15, Graz/Heidelberg: Verlag E H. Kerle &
A Pustet 1950, S. 212fF., 248ff.

132 Ibid., S. 212.

353

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

fur allemal angenommen haben.«*3* Doch nicht nur in klassischen reli-
giosen Weltanschauungen finden sich solche Integrititsimperative, die
ohne viel Riicksicht auf die Interessen des Einzelnen durchgesetzt wer-
den sollen. Auch die politische Theologie Jean-Jacques Rousseaus — seine
»Zivilreligion« — kennt Strafen fiir diejenigen citoyennes, die vom Be-
kenntnis zu den von ihm beschworenen Voraussetzungen einer stabilen
Gesellschaftsordnung, zu denen auch der Glaube an einen Schépfer so-
wie das Jenseits zihlen, abweichen. Nicht weniger als den Tod verdienen
sie in seinen Augen um, und das ist der fiir diesen Kontext mafigebliche
Punke, die sozietale Kohision nicht zu gefahrden.”*

Einen besonderen Stellenwert hat heute noch, wie bereits angespro-
chen, das Apostasieverbot im Islam: Aufbauend auf einem tberlieferten
Ausspruch Mohammeds, wonach derjenige, der seine Religion wech-
selt, getdtet werden miisse, sicht die klassische Scharia fiir vom Islam
Abgefallene die Todesstrafe vor. Zusitzlich wird eine Plicht zum (rich-
tigen) Glauben nach klassischer islamischer Lehre auch insofern ange-
nommen, als Glaube neben dem Gebet, dem Fasten, der Armensteuer
(zakat) und den Korperstrafen fiir Diebstahl und Unzucht etc. ein Recht
Gottes verkdrpert.’s Der Mensch ist somit Gott gegeniiber verpflich-
tet, den Islam bzw. Monotheismus anzunehmen. Dass dies keineswegs
rein historische oder theologische Bedeutung hat, zeigt die Rechtslage
in zahlreichen islamischen Staaten.® Doch auch dort, wo keine offizi-
elle (Todes-)Strafe vorgeschen ist, kann das Urteil etwa im Form eines
religivsen Gutachtens eines Gelehrten dazu fithren, dass die solcherart
als Apostaten Geichteten um ihr Leben bangen miissen oder — wie der
Fall Nasr Abu-Zayd zeigt (vgl. 4.2.1) — >zwangsgeschieden« werden, da
sie als Nicht-Muslim ja keine Muslimin zur Frau haben diirfen. Um
als vom Islam abgefallen zu gelten, reichen oft schon »blasphemische«
Auferungen, die mitunter Privatjustiz provozieren, wie im Falle jener
vier Blogger aus Bangladesch, die im Jahr 2015 von selbsternannten
Beschiitzern des Islam zum Teil in aller Offentlichkeit mit Macheten
ermordet wurden.”” Zwischen der Apostasieproblematik und dem Blas-

133 Ibid., S. 213.

134 Vgl. Jean-Jacques Rousseau: Der Gesellschafisvertrag, op. cit., S. 221fF.

135 Vgl. insbes. Muhammad ‘Abid al-Jabiri: »The Concept of Rights and Justice in Arab-
Islamic Texts«, in: Salma K. Jayyusi (Hg.), op. cit., S. 19.

136 Siehe Hanibal Goitom et al.: Laws Criminalizing Apostasy in Selected Jurisdictions, The
Law Library of Congress/Global Legal Research Center 2014. Siehe auch Abdullah Sa-
eed/Hassan Saeed: Freedom of Religion: Apostasy and Islam, Burlington: Ashgate 2004;
Nazila Ghanea: »Apostasy and freedom to change religious belief«, in: dies. (Hg.), op.
cit., S. 249-272; Heiko Heinisch/Nina Scholz: Europa, Menschenrechte und Islam — ein
Kulturkampf?, op. cit., S. 169ff.; Katharina Ceming: Religionen und Menschenrechte, op.
cit., S. 220ff.

137 Siehe Nathan Vanderklippe: »Extremist killing of atheist bloggers stirs panic in Bangla-
desh«, The Globe and Mail, 23.8.2015.

354

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

phemietopos besteht folglich ein systemischer Nexus, der verstechen
hilft, warum viele in Blasphemiegesetzen ein so gefihrliches Machtin-
strument sehen.®

Religionsfreiheit ist fiir den Islam daher in dieser Hinsicht weniger
eine Frage, welche die Gleichheitsdimension der Menschenrechte be-
rithrt, zumal, wie gezeigt, Rechte (gewisser) nicht-islamischer Glau-
bensrichtungen auch im Rahmen des klassischen islamischen Rechts
eine feste Verankerung vorfinden.”® Die im Apostasieverbot manifeste
»Selbstausgrenzung« der Muslime aus dem Anspruch, die Religion frei
zu wihlen bzw. zu wechseln, ist angemessener auf dem Boden des in-
dividualistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee zu thematisieren,
denn sie dient vornehmlich dem Schutz der islamischen Umma vor
Schwichung bzw. Zersetzung. Jeder Abtriinnige stelle in dieser funkti-
onalistisch-kollektivistischen Perspektive nicht nur in seiner Abldsung
von der Religion einen Angriff auf diese, sondern mittelbar auch eine
Gefahr dar, Nachahmungen zu begiinstigen oder Zweifel zu sien. Er
darf daher nicht aus der »Zwangsjacke der islamischen Umma«, um
einen Ausdruck von Bassam Tibi zu entlehnen, sanktionslos entlassen
werden.’* Im Apostasieverbot konzentriert sich, so scheint es, das ganze
kollektivistische Gewicht, mit welchem der Islam — zumindest in seinen
orthodoxen Ausprigungen — den Menschenrechtsgedanken in seiner
Freiheitsdimension bedriickt. Das kann sich dabei in mehr oder we-
niger offensichtlicher Weise manifestieren: ob ein Systemkritiker und
Blogger wie Raif Muhammad Badawi als »Apostat« in Jiddah ausge-
peitscht wird, weil er verschiedene Religionen als gleichwertig — anstatt
den Islam als einzig wahre — bezeichnet hat,”* oder ob ein malaysischer
Gelehrter wie Kassim Ahmad per Fatwa zum »Apostaten« erklirt wird,
weil er die Autoritdt der Sunna anzweifelt und eine Kopfruchpflicht fiir
Musliminnen verneint.™** In diesen und vielen weiteren Fillen lassen
sich die Unterschiedlichkeiten letztlich auf ein konkretes Grundmuster
zuriickfithren, das sie gleichermaflen teilen: eine Einschrinkung héchst-

138 Vgl. Jeroen Temperman: »Blasphemy, defamation of religion and human rights laws,
Netherlands Quarterly of Human Rights 2008/26, S. s17—545. Auf eine zusitzliche Proble-
matik des Apostasieverbots macht Stefan Weidner aufmerksam. Sie betrifft die Unsicht-
barkeit der Ex-Muslime, die auch in soziologischer Hinsicht eine adiquate Einordnung
der multikulturellen Kondition der europiischen Gesellschaften verbaue (Manual fiir den
Kampf der Kulturen, op. cit., S. 92).

139 Siche etwa Mashood A. Baderin: »Islamic Law and International Protection of Minority
Rights«, in: Marie-Luisa Frick/Andreas Th. Miiller (Hg.), op. cit., S. 309-34s.

140 Bassam Tibi: /m Schatten Allabs, op. cit., S. 48.

141 Zu diesem prominentesten Apostasie-Fall der jiingeren Vergangenheit siche insbes.
das Informationsportal der Raif Badawi Foundation, die seine Ehefrau gegriindet hat:
<http://www.raifbadawi.org/>.

142 Vgl. Seyd Jaymal Zahid: »Fatwa declaring Kassim Ahmad an apostate only for Terengga-
nu, minister says«, 7he Malay Mail Online, 2.7.2014. Siehe auch FN 113 in 3.2.1.

355

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

personlicher Freiheit unter Verweis auf das hohere Gut der Gruppen-
integritdt."” Eine menschenrechtliche Rechtfertigung fiir das Aposta-
sieverbot erscheint im Lichte dieses Gemeinwohlzweckes, der in erster
Linie das Wohl einer bestimmten Religion beschreibt und mit einer
genuin menschenrechtlichen Zielbestimmung politischer Ordnungen
somit nicht in Einklang zu bringen ist, ausgeschlossen.

Eine einzig verbleibende Méglichkeit, die Spannung zwischen Apo-
stasieverbot und Menschenrechten einzuebnen, kénnte darin bestehen,
in einem ersten Schritt ein neues »"Menschenrecht« zu postulieren, nach
dem jeder Mensch einen Anspruch auf die swahre Religion« hat, um in
einem zweiten zu zeigen, warum die Apostatin dieses Recht der anderen
verletzt. Die Schwierigkeit fiir ein so konzipiertes Apostasieverbot, auf
menschenrechtlichem Boden Fufl zu fassen, lige dann — wie bei an-
deren perfektionistischen Gesellschaftsmodellen auch (vgl. 3.2.7 und
4.2.3.4) — nicht nur darin, zu demonstrieren, wie eine solche Rechtsver-
letzung sich materialisiert, sondern viel grundsitzlicher darin, weshalb
es sich bei dieser wahren Religion um den Islam und nicht irgendei-
ne andere handeln sollte. Jeder Versuch, die Menschenrechte aus ihrer
agnostischen Grundhaltung herauszufiihren und in die Arena derartiger
Glaubensfragen zu werfen, muss zu (rational) unauflgsbaren Konflikten
und schliefflich auch zur Unterminierung des universalistischen Pfei-
lers der Menschenrechtsidee fithren. Das Gedankenspiel einer direkten
menschenrechtlichen Rechtfertigung des Apostasieverbots kann daher
an dieser Stelle abgebrochen werden. Es wire daher unrichtig, das Apo-
stasieverbot als legitime Form eines gewissen relativen Universalismus
zu sehen, dem »a certain prima facie tolerance« gelten kénne.** Denn
es besteht der Verdacht, dass eine Gesinnung, die dem Einzelnen die
Freiheit nicht belassen méchte, seinen Glauben zu wechseln, wenig
bis keine anderen Freiheitsbetdtigungen erlaubt, wenn sie auf Kosten
von Gemeinschaftsinteressen gehen. So dies zutrifft, wire sie mit dem
Menschenrechtsgedanken unvereinbar. Und selbst wenn man wie Jack
Donnelly argumentieren wiirde, dass trotz Apostasieverbot die Reli-
gionsfreiheit im Islam als »overarching concept« doch lebendig sei,"

143 Auch diese Problematik lisst sich fiir den Islam zu den Urspriingen der modernen Men-
schenrechte zuriickverfolgen. Dass Saudi-Arabien sich bei der Abstimmung der UDHR
1948 enthielt, liegt auch daran, dass seinen Vorschligen, das Recht auf Religionsfreiheit
einzuschrinken, nicht entsprochen wurde (vgl. Saudi Arabia Amendment to article 10 of
the draft Declaration, AIC.3/247/Rev.1, 9.11.1948). Auch Agypten und Pakistan mel-
deten Bedenken an, wobei Pakistan im letzten Moment umschwenkte und sein Vertreter
nun erklirte — und dabei seinen Vorginger >korrigierte« —, dass der Islam ein umfassendes
Recht auf Religionsfreiheit und damit auch das Recht aller Religionen, zu missionieren,
anerkenne (vgl. Meeting Record of the 183'd Plenary Meeting, S. 913; siehe auch Frick,
Marie-Luisa: »Zwischen (Nicht-)Verstehen und Verstehen-Miisseng, op. cit.).

144 Jack Donnelly: »The Relative Universality of Human Rights, op. cit., S. 303.

145 Ibid., S. 301.

356

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

ist die daran gekniipfte Todesstrafe eine vertitable Verschirfung dieser
speziellen kollektivistischen Herausforderung. Nicht nur wird in ein vi-
tales Interesse des Einzelnen eingegriffen, nimlich eine religiose Uber-
zeugung auch offendich zuriickzuweisen, die man niche linger als die
eigene betrachtet; dieser Eingriff erfolgt auch noch mit dem stirksten
aller moglichen Mittel. Gerechtfertigt wird dies dariiber hinaus nicht
nur durch isolierte, deviante Ansichten, sondern hat eine reale Basis im
orthodoxen Islam.

Die eklatante Spannung bzw. Unvereinbarkeit der Anschauungen,
die ein Verbot des Glaubensabfalls verbunden mit der Androhung des
Todes beinhalten, mit dem Menschenrechtsgedanken kann erst durch
entsprechende theologische Reformansitze entschirft werden. Hier
besteht indes Hoffnung, denn solche sind nun in der Tat nicht blof§
spekulativ, sondern schon dadurch gegeben, dass sich die islamischen
Rechtsschulen in der Auslegung des Verbots des Glaubensabfalls biswei-
len unterscheiden. So gilt in der hanafitischen Ausrichtung des Islam
nicht schon diejenige Person als Apostat, die islamische Glaubensarti-
kel in Abrede stellt, sondern nur die, welche aktive Handlungen gegen
die islamische Religion setzt. Nur auf Grundlage der islamischen Ge-
schichte, so Proponenten einer solchen Differenzierung zwischen forum
interno und forum externo, sei nimlich das Apostasieverbot iiberhaupt
verstandlich, galt es doch nicht in erster Linie dem Kezzer, sondern dem
Hochverriter.** Da der Islam sich nicht als blofler Glaube, sondern
als politische Bewegung mit starker militdrischer Komponente entfal-
tet hat, habe die Todesstrafe fiir Abtriinnige dieselbe Funktion erfiille
wie die Todesstrafe fiir Staatsfeinde oder Rebellen in anderen Gesell-
schaften. Diese Unterscheidung steht im Zentrum zahlreicher Refor-
mansitze. So betont auch Mashood A. Baderin: Wihrend der Islam als
Uberzeugung nicht aufoktroyiert werden diirfe — bzw. als »natiirliche
Religion«, zu der jeder selbst gelange, so keine Hindernisse im Wege
stehen, auch gar nicht erst erzwungen miisse —, gelte anderes dort, wo
die Abkehr vom Islam sich auf eine Weise manifestiert »that threatens
public safety, morals, and freedom of others«.’” Zwar stellt die Ausle-
gung dieser Kriterien noch immer ein mégliches Einfallstor fiir bedenk-
liche Einschrinkungen der Religionsfreiheit von Muslimen dar, doch
einem pauschalen Verbot, den Islam zu verlassen, ist zumindest vorge-
baut. Eine zusitzliche Stiiczung findet dieser Ansatz im Argument, dass
jeder, der sich vom Islam abwendet, allein Gott verantwortlich ist und
aulerdem immer, so lange er lebt, »umkehren« konne.”** Neben dieser

146 Vgl. insbes. Kizilkaya Necmettin: »Apostasy as a Matter of International Criminal Law«,
in: Marie-Luisa Frick/Andreas Th. Miiller (Hg.), op. cit., S. 81—98.

147 Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 118f.

148 Muhammad ‘Abid Al-Jabiri: »The Concept of Rights and Justice in Arab-Islamic Texts«,
op. cit., S. 48; Seyyed Hossein Nasr: »Standing before God. Human Responsibilities and

357

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

historisch-orientierten Interpretation des islamischen Apostasieverbots
existieren weitere Auffassungen, die als traditionsimmanente Ressour-
cen fiir eine Stirkung der Religionsfreiheit im Islam gelten kdnnen. So
unternimmt Abdolkarim Soroush einen theologisch gewagten Versuch,
die Religion vor ihren vermeintlichen Beschiitzern zu schiitzen, wenn
er die Freiheit des Glaubens wie folgt begriindet: »Freedom might up-
set personal convictions, but it cannot possibly offend the truth except
for those who presume to personify the absolute truth.«'* Einen Weg,
immerhin die Todesstrafe fiir Apostaten abzulehnen, zeichnet Abou
Khaled El Fadl vor.”° Selbst wenn der Staat von Gott das Mandat er-
halten hitte, gewisse Delikte wie den Abfall vom Glauben mit dem Tod
zu bestrafen, so sei es dennoch gefihrlich, dem Staat diese Aufgabe zu-
zutrauen respektive zu {iberantworten. Dieses Argument wendet sich
explizit nicht gegen die religiose Vorstellung, wonach »the question of
life is always a divine province [and] killing can only be justified if God
has admitted and empowered the state within this province«,’* sondern
baut auf ihr auf und verschliefSt den Pfad zu ihrer Praxis gleichsam mit
einer Klugheitsregel, die in ihrer Plausibilitic auf die Erfahrung ange-
wiesen ist, dass insbesondere despotische Staaten die Macht iiber Leben
und Tod missbrauchen.

Eine abschlieflend zu erérternde Facette des Spannungsverhiltnisses
Religionsfreiheit und kollektive Interessen in Gestalt von Gruppenin-
tegritdt und -zusammenhalc betrifft die Frage der Zugehorigkeitsmerk-
male wie zum Beispiel Vorhautbeschneidungen, die jiidischen und mus-
limischen Gruppenmitgliedern in der Regel im Kindesalter korperlich
mitgegeben werden. Dies hat jiingst in Deutschland zu kontroversen
Debatten gefithre,”s* als ein Urteil des Kélner Landgerichts 2012 ent-
schieden hat, dass die Knabenbeschneidung aus religiésen Griinden das
Wohl des Kindes beeintrichtigt und durch Einwilligung der Eltern oder
auch den Verweis auf Religionsfreiheit grundsitzlich nicht zu rechtfer-
tigen sei.’”? Wihrend manche, wie auch Heiner Bielefeldt, darin sehr

Human Rights«, in: William Schweiker/Michael A. Johnson/Kevin Jung (Hg.), op. cit.,
S. 312f; Joshua Cohen: »Minimalism About Human Rights: The Most We Can Hope
For?«, op. cit., S.209.

149 Abdolkarim Soroush: RFD, op. cit., S. 91.

150 Abou Khaled El Fadl: »The Death Penalty, Mercy, and Islam, in: Nazila Ghanea (Hg.),
op. cit., S. 344—374.

151 Ibid., S. 345.

152 Siehe dazu Johannes Heil/Stephan J. Kramer (Hg.): Beschneidung: Das Zeichen des Bundes
in der Kritik. Zur Debatte um das Kolner Urteil, Berlin: Metropol 2012.

153 Der in diesem Strafverfahren angeklagte Arzt, der die Beschneidung an einem vierjih-
rigen Knaben auf Wunsch der Eltern in seiner Praxis durchgefiihrt hatte, entging einer
Verurteilung nur, weil ihm das Gericht einen Verbotsirrtum zugestand (vgl. Kélner Land-
gericht, 151 Ns 169/11, 7.5.2012). Siche auch Reinhard Merkel/Holm Putzke: »After
Cologne: Male circumcision and the law. Parental rights, religious liberty or criminal

358

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

wohl einen Ausdruck der Religionsfreiheit (der Eltern) erkennen (»dass
die Zulissigkeit ritueller Beschneidung von Knaben sinnvoll nur tiber
die Religionsfreiheit begriindet werden kann, die ihrerseits den Stellen-
wert eines universalen Menschenrechts hat«),"* betonten andere wiede-
rum, dass generell Gruppenrechte nicht auf Kosten von individuellen
Menschenrechten ausgeiibt werden diirfen und in diesem speziellen Fall
eine am Kindeswohl orientierte Rechtfertigung scheitern miisse, da der
Schaden der Beschneidung den Nutzen tiberwiege.”ss Bielefeldt wiire da-
bei entgegen zu halten, dass auch ein Recht auf Religionsfreiheit nicht
absolut ist. Es darf ferner als Anspruch des Einzelnen nicht zu seiner
Pflicht werden, das heif3t hier konkret zur Pflicht, sich dem Wunsch der
Gruppe, in die man hineingeboren ist, ihr Mitglied zu sein, unterzuord-
nen. Ein Kind im Alter von sechs Wochen (Judentum) oder auch etwa
sechs Jahren (Islam) ist schlicht nicht in der Position, zu entscheiden, ob
es die Zugehorigkeit zu einer religidsen Gemeinschaft irreversibel leib-
lich eingeschrieben bekommen méchte. Eine menschenrechtlich bese-
hen ideale Vermittlung von Freiheit des Einzelnen bzw. seiner negativen
Religionsfreiheit und der positiven Religionsfreiheit der Eltern oder Er-
ziehungsberechtigten, ihren Nachwuchs nach den Riten ihrer religiosen
Tradition zu erzichen, bestiinde darin, gewisse Initiationsriten zeitlich
so anzusetzen, dass ein Mindestmafl an Einwilligung des betroffenen
Kindes moglich ist — auch wenn, dariiber soll man sich keine Illusion
machen, in der Praxis eine informierte Einwilligung immer schwer zu
erreichen ist, wo sozialer Druck herrscht. Wenn eine solche Suspension
einer unumkehrbaren Eingemeindung mit Verweis auf Gruppenrechte
nicht moglich bzw. gewollt ist, wire hingegen fiir solche Weltanschau-
ungen von einer reduzierten konzeptionellen Belastbarkeit des Men-
schenrechtsgedankens in seiner Freiheitsdimension auszugehen.

4.2.3.2 Sozietale Harmonie: Kunst- und Meinungsfreiheit

Eine fiir viele traditionelle Gesellschaften zentrale Vorstellung des Ge-
meinwohls, wie sie auch in der Debatte um »Asiatische Werte« zum
Vorschein gekommen ist (vgl. 4.2.2), ist jene der gesellschaftlichen
Harmonie. Im Rahmen konfuzianischer Vorstellungen ist damit gerade
auch die Zuriicknahme individueller Interessen zugunsten des grofleren
gemeinsamen Wohlergehens gemeint. Harmonisch ist jene Gesellschaft
bzw. Familie, in der jedes Mitglied seinen zugewiesenen Platz wider-
spruchslos einnimmt und seine Pflichten korreke erfiille. Disharmonie

assault?’«, Journal of the Institute of Medical Ethics 2013/39, S. 444—450.
154 Heiner Bielefeldt: »Menschenrecht, kein Sonderrecht. Einige Klarstellungen zur aktu-
ellen Beschneidungsdebatte, in: Johannes Heil/Stephan J. Kramer (Hg.), op. cit., S. 75
155 Vgl. insbes. Holm Putzke: »Rechtliche Grenzen der Zirkumzision bei Minderjihrigenc,
Medizinrecht 2008/26, S. 268—272.

359

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

ist dann die aus dem Fehlen dieser Plichteniibernahme und Einfiigung
resultierende (Rollen-)Konfusion. Gan Shaoping erldutert: »Dem Kon-
fuzianismus zufolge hat jeder in einem Selbstkultivierungsprozess die
eigenen Begierden unter Kontrolle zu bringen, um auf diese Weise zur
Realisierung der gesellschaftlichen Harmonie und zur Stabilitit der Hie-
rarchie beizutragen.«'s¢ Das Ideal Harmonie (/e) verlangt von den Men-
schen, so Stephen C. Angle, »to understand our interests in the context
of the flourishing of my parents, children, students, friends, community
members, and fellow citizens«.”” Auch in der ASEAN Human Rights
Declaration (2012) findet diese Idee Niederschlag, wenn dort eine Ba-
lance zwischen individuellen und kollektiven Interessen eingemahnt
wird: »The enjoyment of human rights and fundamental freedoms must
be balanced with the performance of corresponding duties as every per-
son has responsibilities to all other individuals, the community and the
society where one lives« (Art. 6). Ein konkreter Konfliktbereich, der
sich dabei abzeichnet, ist jener der freien Meinungsiuf8erung bzw. ihrer
Reichweite. Denn wenn Menschen unterschiedliche Ansichten haben,
besonders hinsichtlich gemeinsamer Belange wie Politik, Moral oder Re-
ligion, und diese vorbringen und verbreiten, ist die Wahrscheinlichkeit
hoch, dass die sozietale Harmonie Schaden nimmt. Uneinigkeit, Zwist,
Streit: Dies sind Kennzeichen jeder pluralen-demokratischen Kondition
und selbst dort, wo sie um hoherer Giiter willen (Stichwort: Kritik an
Missstinden) in Kauf genommen werden, oft nur schwer zu ertragen.
Noch gar nicht zu sprechen von der Freiheit der Kiinstler, die oft gezielt
dafiir in Anspruch genommen wird, zu schockieren und zu verstéren.
Die Frage ist daher naheliegend: Ist die Ansicht, Meinungs- oder auch
Kunstfreiheit miisse dort ihr Ende finden, wo sie Disharmonien erzeugt,
mit dem Menschenrechtsgedanken vertriglich? Darf eine politische Ge-
meinschaft solche Grenzen einziehen, ohne die Belastbarkeit seines indi-
vidualistischen Grundpfeilers herabzusetzen? Ein anschauliches Beispiel
von an sozietaler Harmonie bemessenen Grenzen der freien Meinungs-
duflerung ist der Stadtstaat Singapur. In dem 1991 verdffentlichten
Regierungspapier »Shared Values« werden kommunitaristische Werte
freiheitlichen nachdriicklich entgegen gesetzt. Bis heute, und auch nach
dem Tod von Lee Kuan Yew, ist diese Position Teil der Staatsideologie:
»Rights are regarded as disruptive to social harmony [...]«.”s* Einschrin-
kungen der Meinungsfreiheit werden dort nicht allein anhand konkreter
(anderer) Rechte anderer bemessen (Stichworte: Verleumdung oder

156 Gan Shaoping: »Menschenrechte in China. Von der Idee zur Realitit«, in: Philippe Bru-
nozzi/Sarhan Dhouib/Walter Pfannkuche (Hg.), op. cit., S. 247.

157 Stephen C. Angle: »Human Rights and Harmony«, Human Rights Quarterly 2008/30,
S. 79.

158 Thio Li-Ann: »Taking rights seriously? Human rights law in Singaporec, in: Randall Ge-
erenboom/Carole J. Petersen/Albert H. Y. Chen (Hg.), op. cit., S. 160.

360

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Morddrohung), sondern am kollektiven Gut »Harmonie«. Nicht nur ist
es dort nicht gestattet, Themen um Religion und »Rasse« in einer Weise
offendich zu erdrtern, die »Agitation« gleichkommet,”® auch die Pres-
senfreiheit unterliegt strengen Auflagen.’® Singapur, so Thio Li-Ann,
»unabashedly rejects a laissez-faire, libertarian model of free speech,
actively adopting legislative and administrative content-based speech
restrictions regarding race, religion, and political issues [...]J«."" Der
Grund fiir diese Einschrinkung kann darin gesehen werden, dass es sich
bei der Gesellschaft Singapurs um eine ethnisch und religios heterogene
handelt, die gleichsam ein Minimosaik der umliegenden Zivilisationen
abbildet: Es leben dort ethnisch chinesische Christen, Konfuzianisten,
Taoisten und Buddhisten, ethnisch indische Hindus und Sikhs sowie
ethnisch malayische Muslime. Das Zusammenleben funktioniert —
wenn auch mehr oder weniger segregiert — gut und nicht wenige schen
in der harmonie-orientierten Staatszielbestimmung einen wesentlichen
Grund daftir. Hinsichtlich der restriktiven Reglementierung der Presse-
freiheit — die tibrigens auch Verbote auslindischer Beteiligungen an Me-
dienunternehmen sowie Einschrinkung der Verbreitung auslindischer
Zeitungen beinhaltet — ist ebenfalls das Ziel Singapurs erkennbar, die
Informationen fiir die Biirger so aufzubereiten, dass sie unter keinen
Umstinden das gemeine Wohl dadurch gefihrden, dass diese das Ver-
trauen in die Regierung verlieren. Dazu erhalten unter anderem Poli-
tiker starken Schutz vor Kritik durch einen weit auslegbaren »Sedition
Act«: Wihrend in westlichen Demokratien Politiker als Personen 6ffent-
lichen Interesses in der Regel weniger Empfindlichkeit an den Tag legen
diirfen, wenn sie (unfair) kritisiert oder sogar geschmiht werden, gilt in
Singapur das umkehrte Prinzip. Die Justiz, so beschreibt Tsun Hang Tey,
»has turned the public figure doctrine on its head; rather than protecting
free speech and critical reporting, the judiciary protects the reputation of
public figures by awarding them a higher quantification of damages«."®
Er betont jedoch:

»Singapore has modeld a highly sophisticated legal framework that im-
poses close and strict regulation on the local and foreign press. Yet it is a
simplistic view to suggest that Singapore’s press has been suppressed by
its elaborate press control regime and turned into a blunt tool to serve
narrow political interests.«*®

159 Vgl. die Stellungnahme von Justizminister K. Shanmugam zu den Grenzen der Mei-
nungsfreiheit in Singapur im Zuge ciner Diskussion 2014 unter: <https://www.reach.
gov.sg/participate/discussion-forum/archives/2015/01/23/shanmugam-clear-markers-
for-free-speech-in-singapore> (Zugriff am 12.10.2015).

160 Vgl. Tsun Hang Tey: »Confining the Freedom of the Press in Singapore: A »Pragmatic
Press for »Nation-Building?«, Human Rights Quarterly 2008/30, S. 876-905.

161 'Thio Li-Ann: »Taking rights seriously? Human rights law in Singaporec, op. cit., S. 167.

162 Tsun Hang Tey: »Confining the Freedom of the Press in Singapore”, op. cit., S. 902.

163 Ibid., S. 882.

361

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

Wie sind solche mit Gemeinwohlvorstellungen gerechtfertigte Ein-
schrinkungen der Meinungsiuflerungs- und Pressefreiheit zu bewerten?
Zunichst ist darauf hinzuweisen, dass es sich bei beiden Anspriichen
um solche handelt, die im Rahmen keiner Menschenrechtstheorie und
auch nicht in den klassischen Menschenrechtsdokumenten als absolu-
te angesehen werden. Dass der Freiheit des Einzelnen, seine Meinung
offentlich kundzutun, Grenzen gesetzt sind, gilt als allseits geteilte
Grundlage der Diskussion. Doch jenseits davon gewinnt die Frage, wie
weit die freie Meinungsiuferung reichen darf, rasch an kontroversie-
ller Dynamik.*¢ Nicht nur wird oftmals die Ansicht vertreten, dass nur
moralisch tadellose Meinungen verbreitet werden diirfen (vgl. 4.2.3.4);
auch die Frage, wo das Recht auf freie Meinungsiduflerung unter Um-
stainden andere Anspriiche anderer Menschen verletze, fithrt in um-
kimpftes Terrain. Sie kann dann erst auf Basis der Definition weiterer
Rechte geklirt werden. Wenn etwa ein universales Recht auf Leben an-
erkannt wird und eine Verbreitung einer Meinung geeignet ist, dieses
Recht im Falle einer bestimmten Person zu verletzen, so muss — eine
entsprechende Rechtsgiiterhierarchisierung vorausgesetzt — das Recht
auf freie Meinungsiduflerung beschnitten werden. Das betrifft nicht
nur Fille, wo durch AufSerungen mehr oder weniger mittelbar in die
Rechte anderer eingegriffen wird, wie etwa bei gefihrlichen Drohungen
oder Mordaufrufen, sondern konnte auch dann angenommen werden,
wenn eine Person in den Abgrund der ultimativen Entmenschlichung
gestoflen wird (»hate speech«),’ weil sie zum Beispiel mit Ungeziefer
gleichgesetzt wird. Wenn auch ein zusitzlicher Verweis auf ein »Recht
auf Wiirde«, wie er in solchen Fillen gelegentich erfolgt, als zu we-
nig aussagekriftig anmutet, so kann doch bei Hasssprache im echten
Sinne das »Recht auf Rechte« als verletzt bzw. verweigert angesehen und
somit von einer groben Unvereinbarkeit mit dem Menschenrechtsge-
danken gesprochen werden. Schon schwieriger ist die Beurteilung, ob
denn die freie MeinungsiufSerung auch dann eine Grenze finden soll,
wenn sie zum Beispiel einer (natiirlichen oder auch juristischen) Person
finanziellen Schaden zuftigt, indem kredit- oder geschiftsschidigende
Informationen verbreitet werden. Oder wenn Meinungen im weiteren
Sinne, wie zum Beispiel Schmihungen, jemanden beleidigen oder in
seiner Ehre verletzen. Schwierig nicht nur aufgrund der ubiquitdren
offentichen Schmihungen nicht zuletzt im virtuellen Raum, sondern
vor allem, da Sensibilitits- bzw. Frustrationstoleranzniveaus zwischen

164 Siehe auch Ivan Hare/James Weinstein (Hg.): Extreme Speech and Democracy, Oxford:
Oxford University Press 2009; Timothy Garton Ash: Free Speech. Ten Principles for a
Connected World, New Haven: Yale University Press 2016.

165 Vgl. etwa Carmen Thiele: »Meinungsiuflerungsfreiheit versus Hassrede. Internationale
Standardse, in: Heiner Bielefeldt et al. (Hg.), Meinungsfreiheit — Quo vadis? Jahrbuch
Menschenrechte, Wien: Bohlau 2013, S. 50-64.

362

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

verschiedenen Menschen bekanntlich beachtlich variieren. Um in die-
sem Falle das Recht auf freie Meinungsiuferung auf dem Boden des
Menschenrechtsgedankens beschneiden zu konnen, miisste jedem
und jeder ein Anspruch auf Ehre oder guten Ruf zugesprochen wer-
den oder auch darauf, von niemandem beleidigt zu werden. Zusitzlich
miisste das Rechtsgut der Ehre iiber dasjenige der freien Meinungs-
duflerung gereiht werden. Kant wire ein mdéglicher Fiirsprecher eines
solchen Zuganges, wandte er sich doch ausdriicklich gegen jede Form
der »bittere[n] Spottsuchte, denn sie habe etwas von »teuflischer Freude
an sich und ist darum eben cine desto hirtere Verletzung der Pflicht
der Achtung gegen andere Menschen«.’® Eine besonders heikle Frage
ist zudem, ob bestimmte Meinungsiduflerungen auch indirekt (andere)
Rechte anderer Menschen verletzen kénnen: etwa, indem gewisse Mei-
nungen solchen Meinungsdruck aufbauen, dass es jemand erst gar nicht
mehr wagt, mit seiner vielleicht abweichenden Meinung in die Offent-
lichkeit zu gehen oder auch seine Religion offentlich zu praktizieren.
Der EGMR jedenfalls hat in einer richtungsweisenden Entscheidung
schon vor vierzig Jahren das Recht auf Meinungsiuf8erungsfreiheit sehr
weit gefasst und auch dezidiert solche Meinungen als von diesem An-
spruch erfasst gewertet, die insofern nicht dem Harmonieideal entgegen
kommen, als sie »offend, shock or disturb the State or any sector of the
population«.®”

Im Lichte der menschenrechtlichen Logik der Rechtebegrenzung
stellt sich, um auf das Beispiel Singapur zuriickzukommen, die Frage:
Lisst sich das Gemeinwohl der sozietalen Harmonie so verstehen, dass
es letztlich eine menschenrechtliche Funktion erfiillt, das heiflt eine
Rechtsordnung stiitzt, in der jeder und jede bestimmte grundlegende
Anspriiche sein eigen nennen kann, oder stellt es hingegen eine kollek-
tivistische Herausforderung der Menschenrechtsidee dar? Dabei hingt
ihre Beantwortung von der niheren Bestimmung dieses Harmonieideals
ab, die nirgends abschlieflend vorliegt, weshalb der interpretative Spiel-
raum diesbeziiglich weit ausfilltc. Man kann als sozietale Harmonie ein-
mal einen gesellschaftlichen Idealzustand auffassen, in dem Menschen
sich wohlfithlen und weitgehend sorgen- und konfliktfrei leben. In
diesem Fall kann potenziell alles, was sie von diesem Zustand entfernt
oder aus ihm herausholt, zur Bedrohung des gemeinen Wohls werden:
Kriminalitit und Unsicherheit ebenso wie Zeitungsberichte iiber Poli-
tikversagen oder Korruption. Spétestens hier diirften sich erste Zwei-
fel an einem solchen Harmonieideal und den mit ihm gerechtfertigten
Freiheitseinschrinkungen regen. Denn auch ein zufriedener Mensch,
unbehelligt von der Einsicht in die Fehler und Fehltritte der politisch

166 Immanuel Kant: MS, op. cit., S. 606.
167 Handyside v. the United Kingdom, 5493172, 7.12.1976, Abs. 49.

363

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

Verantwortlichen, wiirde vielleicht seine Seelenruhe gegen Aufklirung
tauschen wollen, wenn der Schaden, der dadurch von seinem Gemein-
wesen abgewendet werden konnte, geringer ausfiele. Solange jedenfalls
die Regierenden paternalistisch jegliche Beunruhigungen von ihm fern-
halten, bleibt dieser Tausch rein hypothetisch. Und genauso lange auch
bleibt es unmdglich, zu entscheiden, ob Meinungsiuflerungs- bzw.
Pressefreiheit zu Recht fiir das kollektive Interesse oder aber nur fiir das
partikulare Wohlergehen einiger weniger beschrinkt wird. Das grofle
Vertrauen, das zwangsliufig in die Politik bzw. staatlichen Institutionen
notig ist, wenn die Grenzen der Freiheit, Meinungen und Informatio-
nen zu verbreiten, entlang des tiberragenden Ziels der sozietalen Har-
monie gezogen werden, ist wahrscheinlich nicht einmal bei einem so
wohlgeordneten Staat wie Singapur angebracht und mit Blick auf die
Mehrzahl der politischen Gemeinwesen weltweit wahrlich ausgespro-
chen schlecht investiert.*® Viel eher ist aus menschenrechtlicher, gerade
geschichtsbewusster Sicht daran zu erinnern, dass eine an Menschen-
rechten orientierte Rechtsordnung auf einen dffentlichen Diskurs, der
Kritik an Missstinden ermdglicht wie auch Freirdume fiir Visionen
jenseits des bekannten Terrains offenhilt, notwendig angewiesen ist.
Oft miissen erst schockierende Informationen an die Offentlichkeit
gelangen, um gesellschaftliche Reinigungsprozesse zu ermdoglichen™®
oder schlichtweg den Menschen die Moglichkeit zu geben, sich selbst
zu schiitzen: Es wird sich in der Tat um eine beunruhigende Informa-
tion handeln, dass beispielsweise der Fluss, an und von dem man lebt,
hochgiftige Industricabfille mitfithrt oder auch dass die Kriminalitits-
rate in einem bestimmten Stadeviertel sprunghaft angestiegen ist. Aber
sie zu unterdriicken, fithrt zu unmittelbaren Gefahren fiir die Rechte
der Betroffenen, die durch mogliche langfristige Folgen fiir den sozia-
len Frieden nicht aufgewogen werden diirfen. Ein Harmonieideal, das
Konflikte um jeden Preis zu vermeiden trachtet, scheint daher mit einer
menschenrechtlichen Gemeinwohlorientierung unvereinbar. Auch wi-
derspricht es der dynamischen bzw. antagonistischen Natur der Men-
schenrechte, welche sie ihrem Zuspruchscharakter verdanken (vgl. 1.2).
Gerade in ihrer Form einer politischen Selbstverpflichtung kann man

168 So sind denn Intentionen, den freien Informationsfluss aus Riicksicht auf den so verstan-
denen sozialen Frieden zu unterbrechen, unter einem genuin demokratischen Gesichts-
punkt im héchsten Mafle bedenklich: Wenn, mit Francis Bacon gedacht, Wissen Macht
ist, und demokratische Macht beim Volk liegt, so ist seine Schonung, mit der Wahrheit
nicht (vollstindig) konfrontiert zu werden, nichts weniger als seine Entmachtung.

169 Ein Beispiel dafiir ist die TV-Dokumentation iiber die »Rape culture« in Indien (vgl.
3.2.5.), deren Ausstrahlung allerdings von der indischen Regierung mit fadenscheinigen
Argumenten und wohl auch aus Furcht vor zu grofler Beunruhigung der eigenen Be-
volkerung untersagt wurde (vgl. »India’s goverment bans Delhi rape documentary«, 7he
Telegraph, 4.3.2015).

364

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

von Menschenrechten nicht erwarten, dass sie dissensfrei festgelegt wer-
den. Kommunitaristische Menschenrechtskonzeptionen diirfen diese
»anti-harmonischec Tendenz der Menschenrechte selbst freilich niche
tiberschitzen: »A liberal society will undoubtedly be noisier and more
confusing than one run by a Plato or a Lee Kuan Yew. But it is not equi-
valent to anarchy and social breakdown.«'7°

Nun kann aber Harmonie, wie angedeutet, auch etwas anderes be-
deuten, und zwar die Harmonie einer Gesellschaft, wo Gewalt und
Kriminalitit sich in Grenzen halten und Menschen sich weitgehend
respektvoll begegnen. Singapur, das konzedieren auch seine Kiritiker,
kommt dem Bild einer solchen Gesellschaft sechr nahe. Um welchen
Preis darf es diese Errungenschaften zu besichern versuchen? Lee Kuan
Yew warnte explizit, »[w]e cannot have our minority races worked up
and pitted in hatred or fear against the majority, or have one religion so
zealous for converts, or so intolerant, that they have open frictions with
other religions. [...] Our history is besplattered with such outbursts«.'”*
Und er bekannte offen:

»One value which does not fit Singapore is the theory of the press of
the fourth estate. From British times, the Singapore press was never the
fourth estate. And in Singapore’s experience, because of our volatile
racial and religious mix, the American concept of the marketplace of
ideas, instead of producing harmonious enlightenment, has time and
again led to riots and bloodshed.«'7*

Eine andere Frage freilich ist, inwieweit ein Zusammenhang besteht
zwischen dieser Art von sozietaler Harmonie und Einschrinkungen
des Rechts auf freie Meinungsduflerung. Konnte nimlich demonstriert
werden, dass etwa die gute Nachbarschaft verschiedener Religionen und
Volksgruppen in Singapur auch dem Umstand geschuldet ist, dass keine
gehissigen oder aufriihrerischen Meinungen die harmonische Grund-
gestimmtheit irritieren, so wire der Weg einer menschenrechtlichen
Rechtfertigung des nimlichen Gemeinwohlziels in Umrissen zumindest
sichtbar.’”? Eine vergleichbare Tendenz, die sozietale Harmonie — oder

170 John Charvet/Elisa Kaczynska: 7he Liberal Project and Human Rights, op. cit., S. 340.

171 Lee Kuan Yew: Wir ¢ Wisdom, op. cit., S. 86.

172 Ibid., S. 68.

173 Von rechtlicher Seite aus darf die Meinungsfreiheit nimlich durchaus auch unter Ver-
weis auf héhere, kollektive Zielsetzungen eingeschrinkt werden. Fiir den ICCPR erklirt
der UN-Menschenrechtsausschuss in einer aktuellen Empfehlung Einschrinkungen fiir
zuldssig, »which may relate to the rights or reputations of others or to the protection of
national security or of public order [...] or of public health or morals« (General Com-
ment Nr. 34, 2011, Abs. 21). Eine Grundlage fiir Einschrinkungen der Meinungsfreiheit
hinsichtlich rassischer Diskriminierung liefert auch die CERD. Staaten verpflichten sich
mit ihr auch zum Verbot der »dissemination of ideas based on racial superiority or hatred,
incitement to racial discrimination [...]« (Art. 4, 2).

365

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

besser gesagt: den sozialen Frieden — durch eng gefithrte Grenzen der
freien Meinungsduflerung zu schiitzen, findet sich bereits bei Hobbes,
wenn als Recht des Souverins auch die Kontrolle tiber die 6ffentliche
Meinungsduflerung beschrieben wird (»to be Judge of what Opinions
and Doctrines are averse and what conducing to Peace«).”7* Sie ist in den
vergangenen Jahren auch in Europa vermehrt spiirbar und hat dariiber
hinaus im Bereich des internationalen Rechts zu einer Vielzahl von In-
itiativen und Debatten gefiihrt.'” Die Sorge, dass wachsender Unmut
tiber Fehlentwicklungen der Einwanderungs- und Integrationspolitik
oder auch Religionskritik konkret in Bezug auf den Islam zu weiterer
Entfremdung bestimmter Bevolkerungsgruppen und politischer La-
ger voneinander fihre, hat in vielen Lindern zu Verschirfungen bzw.
zur verschirften Anwendung strafrechdicher Bestimmung (Stichwort:
»Defamation«) gefiihrt. So auch in Osterreich, wo unter anderem mit
Strafe bedroht ist, wer »offentlich eine Person oder eine Sache, die den
Gegenstand der Verehrung einer im Inland bestehenden Kirche oder
Religionsgesellschaft bildet, oder eine Glaubenslehre, einen gesetzlich
zulidssigen Brauch oder eine gesetzlich zulissige Einrichtung einer sol-
chen Kirche oder Religionsgesellschaft unter Umstinden herabwiirdigt
oder verspottet, unter denen sein Verhalten geeignet ist, berechtigtes
Argernis zu erregen«.”¢ Ebenso unter Strafe gestellt sind nicht nur Ge-
waltaufrufe gegen religiose bzw. andere soziale Gruppen, die die 6ffent-
liche Ordnung zu gefihrden imstande sind, es ist auch derjenige mit
Strafe bedroht, der in »einer breiter Offentlichkeit wahrnehmbar gegen
eine [solche] Gruppe hetzt oder sie in einer die Menschenwiirde verlet-
zenden Weise beschimpft und dadurch verichtlich zu machen suche«.”””
In diesem Fall wird also ein Recht dieser Gruppen statuiert, nicht in
der beschriebenen Weise beschimpft und verichtlich gemacht zu wer-
den. Als Gruppenrecht ist es darauthin zu befragen, wie es zu individu-
ellen Menschenrechten steht. Kann man behaupten, ein Gruppenrecht,
nicht beschimpft und verichtlich gemacht zu werden, sei lediglich die
Summe aller individuellen Anspriiche der Gruppenmitglieder, weshalb
eine kollektivistische Herausforderung schon im Ansatz nicht bestehe?
Das ist insofern wenig plausibel, als bereits in anderen Abschnitten des
Strafrechts Menschen vor bestimmten Betitigungen freier Meinungs-
duflerungen, die somit als unzuldssig gelten, geschiitzt werden (Stich-
worte: Ehrenbeleidigung, Uble Nachrede, Verleumdung). Doch warum
sollten religiose bzw. weltanschauliche oder soziale Gruppen iiber einen
Anspruch verfiigen, nicht beschimpft oder verichtlich gemacht zu wer-

174 'Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 233.

175 Vgl. insbes. Lorenz Langer: Religious Offence and Human Rights. The Implications of Defa-
mation of Religions, Cambridge: Cambridge University Press 2014.

176 S 188 StGB

177 § 283 (2) StGB

366

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

den, und wie schlieflich kann man tiberthaupt die Menschenwiirde ei-
ner Gruppe verletzen? Durch solche gesetzliche Bestimmungen entsteht
der Eindruck, als sollte der offentliche Diskurs von Meinungen — auch
abwertende AufSerungen sind solche — verschont bzw. befteit werden,
die das Potenzial aufweisen, zu gesellschaftlichen Konflikten oder ihrer
Verschirfung beizutragen. Dass solche Uberlegungen vermehrt dann vi-
rulent werden, wenn die Gefahr solcher Konflikte, auch in gewalttitiger
Form, real ist, zeigen auch die Debatten, die 2006 (Jyllands-Posten) so-
wie zuletzt 2015 (Charlie Hebdo) um die Zulissigkeit von satirischen
bildlichen Darstellungen Mohammeds gefiithrt wurden.””* So kritisierten
mehrere Schriftsteller in einem 6ffendlichen Brief die Entscheidung des
PEN-Clubs, das franzosische Magazin Charlie Hebdo mit einem Preis
fir Meinungsfreiheit auszuzeichnen, das bei einem Angriff islamischer
Extremisten auf seine Redaktion bekanntlich zwolf Mitarbeiter verlor.”?
Die Autoren kritisierten, mit derartigen Karikaturen werde ein Teil der
franzosischen Bevélkerung verichdich gemacht, »that is already mar-
ginalized, embattled, and victimized«.”® Charlie Hebdo trage, so kann
man diesen Vorstof§ deuten, nicht dazu bei, ein gleichberechtigtes, fried-
liches Zusammenleben von Muslimen und Nicht-Muslimen zu férdern
und sollte sich zudem seiner Verantwortung bzw. Machtposition stirker
bewusst sein, denn »[pJower and prestige are elements that must be reco-
gnized in considering almost any form of discourse, including satire«.”®"
Auch wenn aus dieser Kritik nicht hervorgeht, ob sie tatsichlich auf
eine staatlich-gesetzliche Beschrinkung der Meinungs- bzw. Pressefrei-
heit oder lediglich auf eine ethische Selbstbeschrinkung der Journalisten
abzielt, kann dieses Beispiel zum Anlass der Fragestellung dienen, ob
eine Einschrinkung der freien Meinungsiuferung bzw. auch der Kunst-
und Pressefreiheit mit dem Ziel rechtfertigbar ist, ein an Spannungen
und teils auch Zerkliiftungen nicht armes Gemeinwesen vor (weiteren)
sozialen oder weltanschaulichen Konflikten zu bewahren. Wie im Fal-
le Singapurs muss ein solches kollektives Interesse nicht automatisch
abseits des deliberativen Terrains des Menschenrechtsgedankens ste-
hen. Es kann in vielerlei Hinsicht fiir die Moglichkeit, tiber bestimmte
menschenrechtliche Anspriiche zu verfiigen — und zwar in Praxis und
nicht nur auf dem Papier —, in hochstem Mafle bedeutsam sein, wie
Menschen unterschiedlicher Religion und Herkunft miteinander umge-

178 Siehe etwa Heiko Heinisch/Nina Scholz: Europa, Menschenrechte und Islam — ein Kul-
turkampf?, op. cit., S. 99ff.; Lorenz Langer: Religious Offence and Human Rights, op. cit.,
S. 20ff.

179 Alan Yuhas: »Two dozen writers join Charlie Hebdo PEN award protest«, 7he Guardian,
29.4.2015.

180 Ibid.

181 Ibid.

367

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

hen, ob sich Konflikte ethnisieren oder religios aufladen oder cine Ge-
sellschaft sogar gewaltvoll zerbricht. Aber kénnen Verbote, bestimmte
Gruppen zu schmihen etc., dem iiberhaupt vorbeugen? Und wenn man
es dem Grundsatz nach nicht ausschliefSt, muss dann jede Form der
Religionskritik, jede Karikatur, jedes Internetposting als gleichermaflen
gefihrlich fur die sozietale Harmonie angesehen werden? Wo z6ge man
die Grenze? Ein pauschales Verbot von Schmihungen, Beleidigungen,
Herabwiirdigungen, Verspottungen von bestimmten sozial oder weltan-
schaulich gefassten Gruppen scheint daher die Flexibilitit, die die Idee
der Menschenrechte bietet, um zwischen individuellen Freiheiten und
Gemeinwohlzwecken zu vermitteln, zu Lasten ersterer iiberzustrapazie-
ren. Aus diesem Grund erscheinen weit gefasste Defamation-Gesetze, so
sie nicht justiziell, das heif§t in ihrer Anwendung wieder enggefiihrt bzw.
eingefangen werden, als menschenrechtlich problematisch.

Und auch wenn man solche Gesetze in Geltung setzt, miisste doch
im Einzelfall mit hochster Sorgfalt gepriift werden, ob eine Meinungs-
duflerung das Potenzial hat, die sozietale Harmonie tatsichlich in einer
ausreichend erheblichen Weise zu lidieren.”®* Auch in Singapur wird
beispielsweise kontrovers iiber Zuwanderung diskutiert.”®s Viele, auch
der selbst Zugewanderten, erachten eine weitere Bevélkerungszunahme
in dem dicht besiedelten Stadtstaat als problematisch und befiirchten
wirtschaftliche Nachteile oder soziale Spannungen. Gleichzeitig ist die
Gesellschaft in Singapur trotz ihrer multikulturellen Kondition und
trotz cines gewissen »>Alltagsrassismus« gefestigt oder eben >harmonisch.
Offentliche Auﬁerungen wie »Bitte keine Inder mehr, die nehmen uns
die Arbeitsplitze weg« oder »Bitte keine Chinesen mehr, die verteuern
den Wohnraum« diirften daher nicht tiber das Potenzial verfiigen, »Ras-
senunruhenc auszuldsen. Hingegen kann nicht ausgeschlossen werden,
dass dhnliche 6ffentlich verbreitete Meinungen in Bezug auf Asylwer-
ber etwa in jenen deutschen Bundeslindern, wo zuletzt Angriffe auf
Fliichtlingsunterkiinfte veriibt wurden, die 6ffentliche Ordnung und
den sozialen Frieden gefihrden. Nicht nur geographische bzw. soziale
Kontexte sind in diesem Zusammenhang zu berticksichtigen, sondern
auch unterschiedliche Sphiren der Offentlichkeit. So ist es etwa hoch
problematisch, Ideale harmonischer und nicht-konfrontativer Diskurse
dem akademischen Bereich aufzuzwingen.”® Und selbst nach dieser

182 Das US-amerikanische Rechtssystem kennt dazu den so genannten »clear and present
danger test« (vgl. Christoph Gusy: »Die Sprache der Ausgrenzung, in: Heiner Bielefeldt
etal. (Hg.), op. cit., S. 113f).

183 Vgl. dazu Mark Fenn: »Singapore’s Foreigner Problem«, 7he Diplomat, 21.2.2014.

184 Vgl. stellvertretend fiir viele dhnliche Fille aktuell die Verhinderung eines Vortrages von
Maryam Namazie an der Universitit von Warwick (Richard Adams: »Student union
blocks speech by >inflammatory« anti-sharia activist«, 7he Guardian, 26.9.2015) oder die
Proteste gegen Germaine Greer wegen vermeintlich »transphober« Kommentare (siche

368

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Differenzierung bleibt eine Reihe von Fragen klarungsbediirftig: Ist das
Strafrecht immer das gelindeste der effektiven Mittel, Grenzen der frei-
en Meinungsiduflerung zu zichen? Miissen die Gefahren fiir den sozialen
Frieden ausschliefllich den Personen zugerechnet werden, welche vom
Recht auf freie Meinungsiuflerung Gebrauch machen? Die weltweiten
Unruhen, die im Zuge der Karikaturenkontroversen eruptierten und
auch Menschenleben forderten, sind dafiir ein gutes Beispiel: Wenn
Menschen drohen, in Krawalle zu verfallen und andere zu lynchen, so-
bald sie irgendwo einer bildlichen Darstellung ihres Propheten gewahr
werden, muss man sich diesem Druck automatisch durch Restriktionen
der Meinungsfreiheit beugen? Sind Schranken der freien Meinungs-
duflerung womdglich gar nur ein kurzfristiges und sogar kurzsichtiges
Mittel, den sozialen Frieden zu wahren, wenn unter der Oberfliche
eines scheinbar >harmonischen< Gemeinwesens Konflikte sich auf an-
dere Weise kanalisieren?®s Weil Konflikte nur dann adressiert und in
Folge vielleicht gelést werden kénnen, wenn sie sich zeigen (diirfen)?
Weil sich Uberzeugungen, wenn sie aus dem politischen Diskurs ausge-
grenzt werden, cher in physischer Gewalt entladen? Weil auch fiir den
politischen Korper gilt: Zuviel Hygiene schadet dem Immunsystem?
Und was schlieSlich bedeutet die, auch in der dsterreichischen Verhet-
zungsbestimmung enthaltene, Gleichberechtigung weltanschaulicher
Gruppen fiir die gerade auch aus menschenrechtlicher Perspektive un-
verzichtbare Kritik an Gewalt und Terror? Spitestens hier drohen Para-
doxien: Darf man eine Gruppe wie den so genannten Islamischen Staat
verdchtlich machen, ja 6ffentich seinen Untergang herbeiwiinschen?
Darf man Neonazis ob ihres »stummen Schreis nach Liebe« verspotten?

4.2.3.3 »Soziale Gerechtigkeit«: Eigentumsfreiheit

Die Frage gerechter Verteilungskriterien fiir materiale Giiter gehort zu den
dunkelsten Zonen des moralischen BewufStseins [... .
Wolfgang Kersting

Wihrend die neuzeitlichen Menschenrechte fast ausschlieSlich liberale
Abwehrrechte statuierten, enthalten die modernen Menschenrechte
tiblicherweise auch gewisse soziale und wirtschaftliche Rechte. Welche
genau dies sind bzw. sein sollen, zihlt zu den umstrittensten Fragen im
Bereich der Menschenrechte tiberhaupt.”™® Grofe regionale sowie ide-

Ben Quinn: »Petition urges Cardiff University to cancel Germaine Greer lecture«, 7he
Guardian, 23.10.2015).

185 Vgl. dazu auch meine Ausfithrungen in MR, op. cit., S. 2781,

186 In der Phase der Erarbeitung der UDHR wurde intensiv um die Einbezichung wirt-
schaftlicher und sozialer Rechte — insbesondere auf Seiten der sozialistischen Staaten —
gerungen. Eine Einigung kam indes weniger deshalb zustande, weil sich die Positionen

369

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

ologische Unterschiede zeichnen ein eindrucksvolles Bild davon, wie
schwer diesbeziiglich globales Einvernchmen zu erreichen ist. Warum
soziale und wirtschaftliche, das heif3t direkt positive Anspriiche so um-
stritten sind, hat sich an anderer Stelle bereits gezeigt (vgl. 2.2.2 sowie
3.2.8). Wihrend negative Rechte in der Regel Unterlassungspflichten
und lediglich indirekt positive Schutzpflichten implizieren, folgen aus
positiven Rechten zusitzlich direkt positive Leistungspflichten. Wenn
etwa im ICESCR ein Recht auf Arbeit nicht blof als negativer An-
spruch, an der Ausiibung von Erwerbsarbeit nicht gehindert zu wer-
den, sondern als positiver (»the opportunity to gain his living by work
which he freely chooses or accepts«) zugestanden wird,”” so stellt sich
umgehend die Frage, wie die dafiir notwendigen Ressourcen im einem
konkreten politischen Gemeinwesen aufzubringen sind. Das gleiche gilt
fiir ein Recht auf Bildung, das laut Art. 13 ICESCR im Bereich der
Grundschulbildung kostenlos allen offen stehen und in den Bereichen
weiterfithrender und héherer Bildung schrittweise kostenlos ermogli-
cht werden soll, ebenso fiir den in Art. 11 (1) erklirten Anspruch eines
jeden auf »adequate standard of living for himself and his family, in-
cluding adequate food, clothing and housing, and to the continuous
improvement of living conditions«.

Eine menschenrechtliche Ordnung im genuinen Sinne, das heifit eine
Durchsetzung menschenrechdlicher Anspriiche unter Erginzung der
horizontalen Ebene durch die vertikale, benotigt immer schon gewisse
Ressourcen. Dies allein dadurch, dass Schutzpflichten auf Seiten der
staatlichen Institutionen entstehen, die eben zu deren Einlésung ins Le-
ben gerufen und erhalten werden miissen. Das wire sozusagen der Min-
destbetrag, der in einem so genannten Nachtwichterstaat, der lediglich
negative Rechte anerkennt und schiitzt, in jedem Falle fiir die Siche-
rung der Menschenrechte zu entrichten wire. Ein Eigentumsrecht in
einem absoluten Sinne kann es auf Basis einer solchen Rechtfertigung
von Steuern im Sinne des Aquivalenzprinzips selbst hier nicht geben:
Wer vom staatlichen Schutz auch seiner Rechte profitieren will, wird
einen Teil seines Vermogens zu diesem Zwecke verkollektivieren lassen
(miissen).”® Wenn neben negativen Rechten auch positive eingerdumt

angenihert hitten, als vielmehr dadurch, dass von der rechtlich belanglosen Deklaration
keine »Gefahr« etwa fiir die freiheitliche Ordnung der USA ausging. Zu einer verbind-
lichen Akzeptanz so genannter Menschenrechte der zweiten Generation aber haben sich
die Vereinigten Staaten bis heute nicht entschlossen: Den ICESCR haben sie zwar unter-
schrieben, jedoch nie ratifiziert (Vgl. UNTS).

187 Art. 6 (1) ICESCR

188 Vgl. auch Stephen Holmes/Cass R. Sunstein: 7he cost of rights. Why liberty depends on taxes,
New York: W. W. Norton 1999. Ob zusitzlich verlangt werden kann, dass sich die Mitglieder
zum Schutz ihrer menschenrechtlichen Ordnung nach auflen auch mit ihrem Leben in den
Dienst des politischen Gemeinwesens stellen (Stichwort: Wehrdienst), ist eine Frage, die
seit Hobbes diskutiert wird (vgl. 2.3.2.1). Siche auch Alan Gewirth: HR, op. cit., S. 23 5ff.

370

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

werden, so steigt dieser Beitrag notwendigerweise in Relation zu ihrem
Ausmaf3 und Umfang an. Die Diskussion dariiber, wie viele bzw. wel-
che sozialen, wirtschaftlichen und kulturellen Rechte Mitgliedern eines
Gemeinwesens zukommen sollen, ist daher keine rein menschenrecht-
lich-theoretische, sondern immer auch eine Frage tiber die Aufbringung
und Verteilung von Ressourcen und damit auch iiber die Reichweite
des Rechts auf Eigentum. Sie begleitet, und dies begriindet auch ihren
Stellenwert in der Analytik kollektivistischer Herausforderungen, die
Befiirchtung vieler, positive Rechte konnten (ab einer gewissen Schwel-
le) zu einer Bedrohung individueller Freiheit werden. Wenn man davon
ausgeht, dass die Sicherung wirtschaftlicher und sozialer Menschen-
rechte zusitzliche Steuerlasten zur Folge hat und man weiters beriick-
sichtigt, dass die Menschen, die in der Regel am stirksten von diesen
Belastungen betroffen sind, lohnabhingig sind, erscheint der Vergleich
von Robert Nozick, der darin eine gleichsam verschleierte — darum je-
doch um nichts weniger rechtfertigungsbediirftige — »Zwangsarbeit« er-
blickt, nicht ginzlich abwegig.’® Bereits Jeremy Bentham erblickte in
(unbegrenzten) Anspriichen auf soziale Fiirsorge eine Antithese zum
Recht auf Eigentum:

»To give to every poor person a right to the assistance of every indivi-
dual who is not equally poor, is to overturn every idea of property; for
as soon as | am unable to provide for my subsistence, I have right to be
supported by you: I have a right to what you possess — it is my property
as well as yours; the portion which is necessary to me is no longer yours —
it is mine; you rob me if you keep it from me.«™°

In dhnlicher Weise kritisierte Friedrich August von Hayek, dass ein
umfassender Gleichheitsanspruch auch in 6konomischer Hinsicht eine
freie Gesellschaft im Kern gefihrde, da (arme) Mehrheiten die Eigen-
tumsanspriiche (reicher) Minderheiten durch Umverteilungsreglements
laufend verletzen wiirden.”" Er wandte sich konkret gegen progressiv
ansteigende Steuern, wie sie mit Verweis auf »soziale Gerechtigkeit«
in fast allen Staaten eingehoben werden.’* Die Tendenz von positiven
Rechten, klassische Freiheitsrechte wie das Eigentumsrecht zu bedrin-
gen, betrachtet auch Wolfgang Kersting kritisch: »Jede Umverteilung
aber, auch die mafivollste, bedeutet eine zwangsbewehrte Einschrin-
kung der biirgerrechdichen Verfiigungsfreiheit tiber den eigenen Besitz

189 Vgl. Robert Nozick: ASU, op. cit., S. 169ff.

190 Jeremy Bentham: »Anarchical Fallacies«, op. cit., S. 970.

191 Vgl. Friedrich August von Hayek: 7he Constitution of Liberty, London: Routledge
1960/1999.

192 Lediglich eine einzige mégliche Rechtfertigung fiir progressive Steuersitze lasst Hayek
offen: »[T]o compensate for the tendency of many indirect taxes to place a proportionally
heavier burden on the smaller incomes« (ibid., S. 307).

371

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

und den Ertrag der cigenen Leistung.«* Gerade dadurch, dass meist
nicht klar sei, welche Pflichten sie tatsichlich implizieren, seien wirt-
schaftliche und soziale Rechte »epistemologisch opak«.?*

Das Recht auf Eigentum, das mit sozialen und wirtschaftlichen
Rechten in einem veritablen Spannungsverhiltnis steht, ist dabei hi-
storisch betrachtet von besonderer Bedeutung insofern, als sich in
ihm »das Individualrecht gegeniiber dem iiberkommenen Feudalrecht
durch[setzt]«."" In den Sozialkontraktstheorien flieflen nicht zufillig
das Rechg, iiber sich selbst zu verfiigen, und das Recht, tiber sein Eigen-
tum zu verfligen, bis zur Unkenntlichkeit ineinander. Allen voran bei
Locke verfiigt die Idee des possessiven Individualismus tiber zentralen
Stellenwert, der zufolge der Einzelne in seiner Person wie auch in dem,
was er durch originiren Besitzerwerb oder Arbeit sein eigen nennt,
gleichsam immun gegen zwangsweise Eingriffe seitens anderer Men-
schen sein miisse.”® Dies seien die fundamentalen natiirlichen Rechte
jedes Menschen, die Locke mit der Allmende-Idee verbindet: »Though
the Earth [...] be common to all Men, yet every Man has a Properzy in
his own person. This no Body has any Right to but himself. The Labour
of his Body, and the Wark of his Hands, we may say, are properly his.«'%7
Wenn sich nun in einem politischen Gemeinwesen konkret die Frage
stellt, welche positiven Rechte allen Menschen — zumindest prinzipiell
bzw. auf seinem Territorium — zugewiesen werden sollen, und ferner
im Ausschluss der Maglichkeit einer konsensualen Ubereinkunft auf
cine demokratische Rechtfertigung der betreffenden Menschenrechts-
ordnung zuriickgegriffen werden muss (vgl. 2.3.2.1), gelangt man zu
dem Schluss, dass wirtschaftliche und soziale Rechte im Grunde nur
tiber zwangsweise Eingriffe in zumindest das Eigentumsrecht mancher
zu erreichen sind. Auf diesen Tatbestand kann man auf unterschiedliche
Weise reagieren: Man kann, in der Tradition der sozialistischen Men-
schenrechtstheorie, einen Anspruch auf persénliches Eigentum iiber-
haupt in Frage stellen und ihn durch ein Gruppenrecht auf kollektives
Eigentum ersetzen«. Wer im Recht auf Privateigentum ein essentielles
menschliches Interesse oder sogar Bediirfnis verkorpert sieht, wird darin
eine gravierende Spannung zur Freiheitsdimension des Menschenrechts-

193 Wolfgang Kersting: Kritik der Gleichheit. Uber die Grenzen der Gerechtigkeit und der Mo-
ral, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2002, S. 25.

194 Ibid., S. 29.

195 Johannes Schwartlinder: »Das »freie Eigentum« und seine menschenrechtliche Bedeu-
tung, in: Johannes Schwartlinder/Dietmar Willoweit (Hg.), Das Recht des Menschen auf
Eigentum, Kehl a. R.: N. P. Engel Verlag 1998, S. 83—108. Zum Aufstieg des Rechts auf
Eigentum ab der frithen Neuzeit siehe Peter Blickle: Von der Leibeigenschaft zu den Men-
schenrechten, op. cit.

196 Vgl. auch C. B. MacPherson: 7he Political Theory of Possessive Individualism. Hobbes to
Locke, Oxford: Oxford University Press 1962/2011, S. 194fF.

197 John Locke: TTG, op. cit., S. 287f.

372

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

gedankens sehen. Man kann aber auch Einschrinkungen des Rechts auf
Eigentum menschenrechdich dahingehend zu rechefertigen versuchen,
dass diese die positiven Rechte (anderer) ermoglichen, das heif3t argu-
mentieren, dass die Idee der Menschenrechte, ernstgenommen, selbst
nach einer rudimentiren sozialstaatlichen Struktur verlangt (vgl. 3.2.3).
In diesem Fall sind weiterfithrende Diskussionen um Art und Ausmaf$
dieser Anspriiche und der an sie gekoppelten Leistungspflichten erfor-
derlich. Der Ausgangspunkt und Zielpunkt dieser argumentativen Spur
wire jedoch immer noch der Menschenrechtsgedanke selbst.
Hinsichdich der Beschneidung des Eigentumsrechts existiert jedoch
auch ein weiterer Startpunkt konkret in Form von Verteilungsgerech-
tigkeitstiberlegungen, deren Verhiltnis zur Idee der Menschenrechte je-
denfalls noch niher zu kliren wire. Denn als Gemeinwohlziel ist auch
»soziale Gerechtigkeit« prinzipiell nicht davor gefeit, individuelle Frei-
heitsriume solcherart bestimmten kollektiven Interessen zu opfern. Un-
ter dem Schlagwort »sozial gerecht« finden sich in der Regel Positionen
ein, die Anstof§ daran nehmen, dass manche Menschen entweder iiber
wesentlich mehr an Vermégen bzw. »Chancen« verfigen, oder bereits
daran, dass diesbeziiglich iiberhaupt unterschiedliche Niveaus zwischen
Menschen bestehen. In beiden Fillen ist »Umverteilung« die hand-
lungsleitende Devise ausgleichender Gerechtigkeitsvorstellungen. Wenn
das Ziel sozialer Gerechtigkeit in diesem Sinne als Anniherung unter-
schiedlicher Vermogens- bzw. Chancenniveaus begriffen wird, lisst sich
dieses entweder dadurch erreichen, dass jene, die »zu viel« haben, auf
das Niveau derer hinabgestuft werden, die »zu wenig« haben, oder um-
gekehrt letztere auf das Niveau ersterer gehoben werden. Im ersten Fall
sind Eingriffe in das Eigentumsrecht der einen Seite unvermeidlich, im
zweiten zumindest wahrscheinlich. Dass dadurch eine sozial gerechte-
re Situation herbeigefithrt werde, ist aus streng menschenrechtlicher
Perspektive jedoch so lange irrelevant, bis die abstrakte Rechtfertigung
»Gerechtigkeit« einer spezifisch menschenrechtichen weicht. Kann nun
eine vom Gemeinwohlziel sozialer Gerechtigkeit aus geforderte Ein-
schrinkung des Rechts auf Eigentum auf genuin menschenrechdliches
Terrain (zuriick-)gefiihrt werden? Verschiedene Strategien, dies zu ver-
suchen, bieten sich an: Die erste fithrt auf den Weg einer inhaltichen
Festlegung entsprechender menschenrechticher Anspriiche, um da-
durch eine direkte menschenrechtliche Rechtfertigung zu erzielen. Ein
solcher Anspruch kénnte ein »Recht auf gleiche (Lebens-)Chancen« —
in den Worten John Rawls: auf »fair (as opposed to formal) equality of
opportunity«**® — sein. Aus diesem kénnte dann die Pflicht, Eingriffe in
das Eigentumsrecht zumindest so lange zu dulden, bis alle Menschen

198 John Rawls: A Theory of Justice, Cambridge MA: The Belknap Press of Harvard University
Press 1971, S. 275.

373

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

ihr Recht auf Chancengleichheit realisieren kdnnen, abgeleitet werden,
vorausgesetzt, dass materielle bzw. monetire Umverteilung ein geeig-
netes Mittel ist, Chancengleichheit herzustellen. Wenn man das Ideal
sozialer Gerechtigkeit statt als Chancengleichheit hingegen als Ergeb-
nisgleichheit auffasst, kénnte sogar ein Recht jedes Menschen auf gleich
viel Vermdégen/Ressourcen/Wohlstand postuliert werden. Hier folgte
die Pflicht, Eingriffe in das Eigentumsrecht zu dulden, unmittelbar aus
dem Anspruch selbst. Eine weitere Moglichkeit zeigt sich, wenn man
das viel diskutierte Differenzprinzip, das Rawls jeder minimal gerechten
Gesellschaft anempfichlt, in die menschenrechtliche Logik zu iiberset-
zen versucht. Gemif§ Rawls sind Eingriffe in das Recht auf Eigentum
nur dann als gerecht anzusehen, wenn sie den Schlechtestgestellten ei-
ner Gesellschaft zu Gute kommen.™ Darauf aufbauend liefe sich ein
Recht jedes Menschen auf Unterstiitzungsleiscungen formulieren, wenn
er in der Situation ist bzw. in sie gerdt, den Unterprivilegierten eines
Gemeinwesens anzugehoren.

Wie sind diese Ansdtze zu beurteilen? Unter Zugrundelegung eines
»Rechts auf identischen Wohlstand« wire ein Recht auf Eigentum wohl
nicht garantierbar, denn es miissten permanent Umverteilungsaktivi-
titen gesetzt werden, um einen derartigen Anspruch zu gewihrleisten.
Von einem Recht, das per definitionem keine willkiirlichen Eingriffe
erlaubt, kénnte niche linger gesprochen werden. Immer dann, wenn
sich zwischen Personen ein Wohlstandsgefille abzeichnet, miisste be-
reits interveniert werden, um die gewiinschte gleichmiflige Verteilung
zu erzielen. Abgesehen von den vielen Bedenken beziiglich der nachei-
ligen Folgewirkungen hinsichdich Leistungsmotivation und Ausweich-
verhalten, muss aus menschenrechtlicher Perspektive die Aufgabe eines
Rechts auf Eigentum der Freiheitsdimension der Menschenrechtsidee
schweren Schaden zufiigen. Wenn der Einzelne verpflichtet wird, auf
all das zu verzichten, was er anderen gegeniiber >zu viel< hat und dieser
Vergleich nicht zu einem bestimmten Zeitpunkt, sondern fortwihrend
zu treffen ist, dann, so konnte man mit Kersting schlussfolgern, gelan-
ge man zu einem »Mafinahmenstaat, in dem alle Rechtsstaatlichkeit
verdampft«.> Auch Einschrinkungen eines Rechts auf Eigentum, um
universale Chancengleichheit, die ebenfalls zu einem Menschenrecht
erklirc werden kénnte, zu ermdglichen, werfen Fragen auf. Zunichst

199 »Social and economic inequalities are to be arranged so that they are [...] to the greatest
benefit of the least advantaged, consistent with the just savings principle« (ibid., S. 302).
Der letzte Zusatz schrinkt das Differenzprinzip insofern ein, als im Sinne der Nachhaltig-
keit Sozialausgaben nicht zu Lasten der Generationengerechtigkeit gehen diirfen. Zumin-
dest in dieser Hinsicht konnte dem Gemeinwohlziel sozialer Gerechtigkeit Schranken in
Form der Beriicksichtigung der Rechte anderer, wenngleich auch noch nicht geborener
Menschen, gesetzt werden (vgl. 3.2.6).

200 Wolfgang Kersting: Kritik der Gleichheit, op. cit., S. 7.

374

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

wire ein Recht auf Chancengleichheit tatsichlich im Kerstingschen
Sinne opak, da aus ihm nicht schon hervorgeht, wann ein solcher An-
spruch als erfiille gelten konne. Da ungleiche Chancen nicht allein in
gesellschaftlichen, sondern auch natiirlichen bzw. robusten Unterschie-
den zwischen Menschen wurzeln, wire auch hier eine permanente Um-
verteilung notig, die aus ihrer Eigenlogik heraus eigentlich kaum eine
Obergrenze finden kann. Im Hinblick auf das unrealistische Ziel einer
umfassenden »Schicksalskorrektur«<** kann keine Unterstiitzung Un-
terprivilegierter letztlich ausreichend, keine Umverteilung grof§ genug
sein. Rasch droht sich an dieser Stelle jener Gedankengang einzuschlei-
chen, wonach Personen mit vergleichsweise grofleren Lebenschancen
getrost »zuriickstecken« sollen, um andere mit vergleichsweise geringen
zu unterstiitzen. Auch ein Menschenrecht auf gleiche Chancen wire
letztlich wiederum nur in zweiter Hinsicht ein universales Recht; in
erster Linie wire es die Pflicht einiger weniger. Damit aber steht man
vor einer potenziellen kollektivistischen Herausforderung des Men-
schenrechtsgedankens: Wo sozialer Gerechtigkeit die Riickbindung an
menschenrechtliche Gesichtspunkte verloren geht und damit auch die
Problematik der menschenrechtlichen Rechtfertigung von Freiheitsein-
schrinkungen sowie der Giiterabwigungen aus dem Blick zu geraten
droht, wo im Gegenzug das kollektive Wohl als Wohl der grofiten Zahl
gefasst wird, da hat der individualistische Pfeiler der Menschenrechts-
idee es schwer, nicht einzuknicken. In diesem Sinne ist auch die War-
nung Kerstings zu verstehen, dass (unreflekdierter) Egalitarismus eine
»philosophisch wie politisch verhidngnisvolle Konzeption« sei. Denn:
»Die Organisationsform, die ihn politisch wirklich werden liefe, miif3te
dem totalitdren Sozialismus aufs Verwechseln gleichen.«**

Bleibt noch das aus Rawls Gerechtigkeitstheorie gewinnbare Men-
schenrecht auf Unterstiitczungsleistungen, das, wie gesagt, mit der Be-
dingung einherginge, dass diejenigen, die es einlosen kénnen, zu den
Schlechtestgestellten eines Gemeinwesens zihlen. Verfiigt auch dieses
iiber funktionalistisch-kollektivistischen Gehalt? Hier wiren ebenfalls
Eingriffe in das Eigentumsrecht einer gewissen Anzahl von Menschen
erforderlich, diese konnten aber menschenrechtlich gerade mit der
Unteilbarkeit der Menschenrechte(-Generationen qua Interdepen-
denz) begriindet werden, das heifSt damit, dass auch zur Ausiibung
von deren Rechten, die negative Freiheiten schiitzen, gewisse materi-
elle Grundvoraussetzungen unetlisslich sind.>> Wenn in diesem Sinne

201 Ibid,, S. 61.

202 Ibid,, S. 62.

203 Eine weitere Begriindung wire jene, nach der es einer Regel der Klugheit entspricht,
sozial schlecht gestellte Personen zu unterstiitzen, da sie sonst zu einem Stabilititsrisiko
der Gesellschaft zu werden drohen. Folgt man Kersting, ist dieses Kalkiil jedoch insofern
bedenklich, als es mit dem heutigen Menschenbild nicht vereinbar sei, Menschen auf

375

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

mafivolle Umverteilung bestimmten Menschen dabei hilft, ihr Recht
auf Leben, Freiheit und Sicherheit ete. iiberhaupt in vollem Umfang
genieflen zu konnen, weil sie insbesondere vor Unter- bzw. Mangeler-
nihrung, Krankheiten und Obdachlosigkeit bewahrt werden, so steht
eine menschenrechtliche Rechtfertigbarkeit nicht in Frage. Solange je-
denfalls nicht gefordert wird, dass die Anwendung des Differenzprin-
zips so lange andauern bzw. so weit reichen miisse, bis jeder Unterschied
zwischen Best- und Schlechtestgestellten eingeebnet ist, scheint ein Un-
terstiiizungsanspruch fiir Schlechtestgestellte niche tiber die ausufernd
kollektivistische Tendenz zu verfiigen wie die Anspriiche auf gleichen
Wohlstand oder auch auf identische Lebenschancen.?>** Probleme wirft
der Rawlsche Ansatz hingegen in einer anderen Hinsicht auf. Das Dif-
ferenzprinzip selbst, so eine hiufige Kritik, verhindere, dass die Anzahl
der Schlechtestgestellten tatsichlich reduziert werde: Da Unterstiit-
zungsleistungen denen versprochen sind, die dieser Kategorie entspre-
chen, wiirden Menschen danach streben, sich eben in dieser wiederzu-
finden. Es konnte, wie schon Kant es ausdriickte, die Gefahr entstehen,
dass man »Armsein zum Erwerbsmittel fiir faule Menschen« mache.?*s
Eine nimliche Befiirchtung unintendierter Konsequenzen des Rawl-
schen Differenzprinzips formuliert Elmar Nass:

ein (solches) Risiko zu reduzieren (vgl. Kritik der Gleichbeit, op. cit., S. 41f.). Man muss
aber in Hinweisen auf die soziale Sprengkraft von Massenverelendung und das daran an-
geschlossene Motiv, sie durch (ein gewisses Mafd) sozialer Wohlfahrt zu reduzieren, nicht
schon eine reduktionistische Instrumentalisierung der Betroffenen sehen. Im Gegenteil
wire damit eine weitere menschenrechtliche Rechtfertigung von Einschrinkungen des
Eigentumsrechts aufgewiesen, die darin besteht, die »sozietale Harmonie« eines Gemein-
wesens zu sichern (vgl. Zeynep Taydas/Dursun Pekson: »Can states buy peace? Social
welfare spending and civil conflicts«, Journal of Peace 2012/49, S. 273—287). Dass es fiir
eine Gesellschaft nicht frei von anderen Risiken ist, den sozialen Frieden durch solche
Ruhigstellung unterer Schichten gleichsam zu »erkaufen« (Stichworte Entfremdung, Soli-
darititserosion), steht auf einem anderen Blatt.

204 Strenger freilich fillt das Urteil tiber Rawls’ konomische Gerechtigkeitstheorie auf Seiten
derjenigen aus, die eine so vorgeschlagene menschenrechtliche Rechtfertigung niche als
Maf3stab heranziehen, sondern ein Instrumentalisierungsverbot simpliciter (vgl. Robert
Nozick: ASU, op. cit., Kap. 7, sec. II.). Der (6konomisch nicht am schlechtesten gestell-
te) Einzelne, so der Vorwurf, werde bei Rawls — ungeachtet dessen Abgrenzung zum Uti-
litarismus — als Mittel zur Realisierung einer gesellschaftlichen Zielvorgabe (»Distributive
Justice«) herangezogen. Um dies von der Hand zu weisen, muss, wie Michael J. Sandel
nachzeichnet, Rawls sein Konzept der Person so erweitern, dass die Grenzen zwischen
dem »Ich« und dem »Wir« zerflieflen. Sandel kommt dabei zum Schluss, »that Rawls’
theory implicitly relies on an intersubjective conception [of the self, Anm.] he official-
ly rejects« (Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge: Cambridge University Press
1982/1987, S. 80).

205 Immanuel Kant: MS, op. cit., S. 447. Zu Gleichheit und Eigentum bei Kant siche Ger-
hard Luf: Freiheit und Gleichheir. Die Aktualitiit im politischen Denken Kants, Wien:
Springer 1978, insbes. Kap. 5.

376

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

»Die Bessergestellten beklagen die Zwangseingriffe, die Schlechterge-
stellten entwickeln schnell eine Versorgungsmentalitit. Denn da der
soziale Rechtsanspruch auf zu optimierenden Wohlstand und soziale
Sicherheit erlischt, sobald die begiinstigte Gruppe durch Einldsung
der sozialen Rechte den Status der am schlechtesten Gestellten verlisst,
bestehen Anreize, in die Gruppe der am schlechtesten Gestellten zu-
riickzufallen. Dies férdert entgegen der Rawl’schen Hoffnung Autovik-
timisierung und hindert die Bereitschaft zur Eigenverantwortung.«*°

Als Zwischenfazit kann gelten: Eine menschenrechtliche Rechtfertigung
von Gemeinwohlzielen im Form »sozialer Gerechtigkeit« ist zwar, wenn
man diese Gerechtigkeit niher als Chancengleichheit (und nicht Er-
gebnisgleichheit) konkretisiert, nicht ginzlich unméglich, zugleich aber
auch niche frei von potenziellen Spannungen mit der Freiheitsdimensi-
on der Menschenrechtsidee. Mit dieser eher vertriglich erscheint ein im
Rahmen von Rawls Theorie der Gerechtigkeit gewihlter Zugang, des-
sen Vorzug darin besteht, dass keine uferlosen bzw. permanenten Ein-
schrinkungen des Rechts auf Eigentum dieses letzten Endes ginzlich in
Frage stellen — so wie es bei egalitaristischen Gerechtigkeitstheorien der
Fall ist.

In den bisherigen Ausfithrungen wurden wirtschaftliche und soziale
Rechte immer als Rechte von Mitgliedern eines konkreten politischen
Gemeinwesens verstanden. Als solche wiren sie im strengen Sinne Biir-
ger- oder auch Grundrechte, aber noch keine Menschenrechte. Ob sich
aber auch auf globaler Ebene Ziele sozialer Gerechtigkeit gleichsam
»in die Menschenrechtsgrammatik einfiigen«**” lassen, ist cine ande-
re, mehrfach komplexe Frage.**® Dabei ist zunichst an folgende Aus-
gangssituation zu erinnern: Um allen Menschen ein Recht auf Arbeit,
Bildung, Daseinsfiirsorge und so weiter zuzugestehen, benétige ich zu-
nichst nichts aufler einer wohlgesonnenen Grundhaltung, noch nicht
einmal eine ausformulierte Gerechtigkeitstheorie. Unter Beriicksichti-
gung aber der bereits ausfiihrlich erorterten Aporie der Menschenrechte
(vgl. 3.2.2), die darin besteht, dass Menschenrechte nicht ohne Staat
und unter derzeitigen Bedingungen nur durch (National-)Staaten ge-
schiitzt werden konnen, stellt sich die Situation folgendermafien ein-
fach und kompliziert zugleich dar: Menschenrechte kennen keine Na-
tionalitit, kein Staat aber kann alle Rechte aller Menschen garantieren.
Das gilt fiir positive Rechte im verschirften Mafle. Wem gegeniiber ha-
ben Menschen dann aber soziale und wirtschaftliche Rechte, so man

206 Elmar Nass: Der humangerechte Sozialstaat, Tiibingen: Mohr Siebeck 2006, S. 173.

207 Wolfgang Kersting: Kritik der Gleichheit, op. cit., S. 124.

208 Siche dazu auch die Aufsatzsammlung von Thomas Pogge: Weltarmut und Menschen-
rechte. Kosmopolitische Verantwortung und Reformen, Berlin: de Gruyter 2011.

377

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

sie ihnen zuspriche? »Ihren jeweiligen Staaten gegeniiber«, wire die
Antwort gemif§ internationalem Recht. Unbefriedigend ist dies gerade
deshalb, da Menschen, die das Ungliick wrifft, in arme Gemeinwesen
hineingeboren zu werden, unter diesen Bedingungen niemals diesel-
ben positiven Rechte (in der Praxis) genieflen werden wie Menschen
reicher Staaten. Hier gilt schon allein ob der normativen Kraft des Fak-
tischen hinsichtlich sozialer und wirtschaftlicher Rechte ein Finanzie-
rungsvorbehalt. An dieser Stelle betreten regelmifSig Theorien sozialer
Gerechtigkeit die Bithne, die sich dieses Ubelstandes annehmen und —
das macht sie zu potenziellen kollektivistischen Herausforderungen des
Menschenrechtsgedankens — hiufig in utilitaristischer Manier Eingriffe
in das Recht auf Eigentum derjenigen fordern, die »das zu viel< haben,
an dem es anderen mangelt. Thr Problem, so kénnte man eine verbrei-
tete Kritik an Theorien distributiver Gerechtigkeit beschreiben, liegt in
ihrer tendenziellen Unmifligkeit bzw. fehlenden Selbstbegrenzungsfi-
higkeiten: »If some redistribution is legitimate in order to protect every-
one, why is redistribution not legitimate for other attractive and desira-
ble purposes as well?«** Wire es denn im Sinne sozialer Gerechtigkeit
nicht hilfreich, die Lebenschancen bzw. das Gliick Tausender dadurch
zu erhohen, einen »Superreichen« bis zum Existenzminimum zu ent-
eignen? Und zwinge ein »effektiver Altruismus« in Kombination mit
dem Gesetz des abnehmenden Grenznutzens nicht formlich dazu, statt
in Luxusgiiter in Entwicklungshilfe zu investieren?*'® Da es aber in ei-
ner Welt mit massiven Wohlstandsgefillen zwischen einzelnen Staaten,
in der zudem das Bevolkerungswachstum allen voran in den globalen
Elendsregionen ungebremst anhilt, mit einer einmaligen Umverteilung
nicht getan wire, sondern permanent Wohlstandszuwichse von einer
Seite zur anderen s>verschoben« werden miissten, gilt auch hier: Soziale
Gerechtigkeit als globale politische Direktive wire mit einem Recht auf
Eigentum im Grunde unvereinbar. Was jedoch Proponenten globaler
Umverteilung ohne Riicksicht auf individuelle Freiheiten wie das Ei-
gentumsrecht an dieser Stelle zugunsten ihres Vorschlages vorbringen
konnen, wire eine schlichte Rechtsgiiterhierarchie: Solange Millio-
nen Menschen, besonders Kinder, tiglich an den Folgen von Hunger
oder verschmutztem Trinkwasser sterben, sollte das Recht auf Eigen-
tum etwa gegeniiber einem »Recht aller Menschen auf Versorgung mit
dem Existenzminimum«*'* oder einer »minimal economic security«*'

209 Robert Nozick: ASU, op. cit., S. 27.

210 Vgl. diesbeziigliche Uberlegungen etwa bei Peter Singer: 7he life you can save: How to do
your part to end world poverty, New York: Random House 20710.

211 Matthias Kaufmann: »Ein Menschenrecht auf Eigentum als Postulat der Gerechtigkeit?«,
in Hans-Richard Reuter (Hg.), Ethik der Menschenrechte. Zum Streit um die Universalitit
einer Idee, Tiibingen: Mohr Siebeck 1999, S. 193.

212 Vgl. Henry Shue: Basic Rights, op. cit., S. 22F.

378

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

zuriicktreten und auf diese Weise, in den Worten Ilija Trojanows, zur
»Verhandlungssache« werden.?”? Es sei hochste Zeit, so der Schriftstel-
ler, »dass wir massives Vermdgen grundsitzlich infrage stellen, denn es
gefdhrdet das Gemeinwohl und ist moralisch nicht zu rechtfertigen«.>™
Doch so plausibel diese Wertung scheint, so defizitir ist die Schlussfol-
gerung der Vermdgensumverteilung: Strukturelle Menschenrechtsver-
letzungen lassen sich nimlich nachhaltig allein durch strukeurelle ordo-
politische Verinderungen aufheben. Unter dieser Primisse wire iiber
Exportsubventionen, Korruption, Misswirtschaft, Geburtenkontrolle,
Rohstoffspekulationen, Waffenhandel, Saatgutmonopole und vieles
mehr in vielen Details zu sprechen. Soziale Gerechtigkeit wire dann nur
eine Facette weitreichender globaler Gerechtigkeit.

4.2.3.4 Moralische Perfektion:
MeinungsiufSerungsfreibeit, Erwerbsfreibeit und Gewissensfreiheit

Auch Explikationen des Gemeinwohls in Form von religidsen respek-
tive moralischen Idealen kénnen kollektivistische Herausforderungen
des Menschenrechtsgedankens darstellen. Dabei ist zu kldren, inwieweit
Vorstellungen des guten und richtigen Lebens oder auch des Heils in-
nerhalb tibergreifender menschenrechtlicher Zielsetzungen verortet wer-
den kénnen. Dies kann immer nur im Einzelfall beantwortet werden.
Die Methodik dazu soll in diesem Abschnitt grob anhand folgender
Beispicle dargelegt werden: der Diskussion um Blasphemiegesetze, um
ein Verbot von Prostitution und schliefflich der heiklen Frage, ob auch
zugunsten einer »Moral der Menschenrechte« Freiheitsbetdtigungen des
Einzelnen beschnitten werden diirfen.

Auf einer (volker-)rechtlichen Ebene sind Einschrinkungen von Frei-
heiten unter Verweis auf die 6ffentliche Moral oder die guten Sitten
(»public morals«) nicht grundsitzlich ausgeschlossen.*’s Das zeigt etwa
ein Blick in den ICCPR, der eine derartige Einschrinkung nicht nur
im Fall des Rechts auf Versammlungsfreiheit (Art. 21), sondern auch
des Rechts auf Religionsfreiheit (Art. 18, 3) erlaubt. Was aber ist unter
offentlicher Moral zu verstehen? Ist es eine aus der bestehenden Rechts-
ordnung herauszuarbeitende Normenordnung, ihre >Essenzc (ordre
public) oder einfach die empirisch erfassbare Summe der moralischen
Einstellungen der Mitglieder des politischen Gemeinwesens? In plural-
verfassten Gesellschaften werden die »guten Sitten« kaum im Singular
Befolgung beanspruchen kénnen, was auch erklirt, warum in demo-

213 Ilija Trojanow: Der iiberfliissige Mensch, op. cit., S. 45.

214 Ibid.

215 Siche Jan Christian Urban: Freibeitsbeschrinkungen aus Griinden von Ethik und Moral,
Marburg: Tectum Verlag 2015.

379

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

kratischen, sikularen Ordnungen Rechte relativ selten mit der Begriin-
dung, ihr (voller) Genuss wiirde der 6ffentlichen Moral widersprechen,
begrenzt werden. Eine bekannte Ausnahme davon, die allerdings bereits
zum Teil wankt, ist das immer noch in vielen Rechtsordnungen ver-
ankerte Inzestverbot, dessen menschenrechtliche Rechtfertigung etwa
in Form des Verweises auf moglicherweise geschidigte Nachkommen
umstritten ist.*'® Anders stellt sich die Situation hingegen in religios
orientierten Rechtsordnungen dar, deren Gesetze die 6ffentliche Moral
bisweilen weit in den Alltag tragen. Verordnete Schliefizeiten von Ge-
schiften zu Gebets- oder religiosen Ruhezeiten, verordnete Teilnahme
an Gottesdiensten, verordnete Speise- und Kleidungsvorschriften und
vieles weitere mehr: Solche Erscheinungsformen offendicher religioser
Moral eint, dass sie festlegen, was der Einzelne nicht tun darf, um nicht
mit dem Gemeinwohlziel der moralischen Perfektion seiner Mitglie-
der bzw. ihrem Heil in Konflike zu geraten. In ihren abweichenden
Ordnungszielen liegt daher seit je her eine entscheidende Differenz
zwischen religiosen sowie weltlichen bzw. menschenrechtlichen Sozial-
ethiken, die einen groffen Teil der kollektivistischen Herausforderung
verstehbar macht, die erstere fiir die Idee der Menschenrechte darstellen
(konnen). Aus der Grundentscheidung, Gesetze dahingehend zu fassen,
dass sie die Rechte der einzelnen Mitglieder des politischen Gemeinwe-
sens schiitzen oder aber sie so festzulegen, dass der Wille einer Gottheit
»auf Erden geschehe« oder einem Volk in der Biindnisbezichung zu ihr
Heil widerfahre,”7 fliefSt eine Vielzahl von praktischen Konsequenzen,
die fiir die Menschenrechte von unterschiedlich grof3er, jedoch unmit-
telbarer Bedeutung sind.

Nicht immer ist es eine staatliche Ordnung, die diese Ziele setzt und
ihre Einhaltung tiberwacht. Gerade fiir religiése Weltanschauungen ist
zu beobachten, dass Privatpersonen einer Moral, die sie als maf3gebliche
ansehen und als 6ffentliche fordern, selbst zum Durchbruch verhelfen
wollen, wie zum Beispiel bei Angriffen auf Homosexuelle ersichtlich
(vgl. 3.2.7) Oder auch jiingst im indischen Bundesstaat Uttar Pradesh,
wo — im Unterschied zu Jammu und Kaschmir ist dort kein Verbot,
Rinder zu schlachten, aufrecht — ein Mob einen Muslim gelyncht
und seinen Sohn schwer verletzt hat, nachdem Geriichte aufgekom-

216 Der EGMR entschied zuletzt, dass das Verbot von inzestusen Verbindungen (zwischen
Geschwistern) keine Verletzung des Art. 8 EMRK darstellen muss (vgl. Stibing v. Ger-
many 43547108, 12.4.2012). Die Richter erklirten, »that the imposition of criminal
liability was justified by a combination of objectives, including the protection of the
family, self-determination and public health, set against the background of a common
conviction that incest should be subject to criminal liability« (Abs. 63). Siehe auch Ben-
no Zabel: »Die Grenzen des Tabuschutzes im Strafrecht«, Juristische Rundschau 2008/11,
S. 453—457.

217 Siehe auch Elliot N. Dorff: RG, op. cit., S. 29.

380

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

men waren, die Familie habe Rindfleisch konsumiert.>® Ein weiteres
Beispiel dafiir sind auch (inoffizielle) Blasphemieverbote, die — privat
sanktioniert — weltweit immer wieder Menschen das Leben kosten und
nicht allein in der Person des Schriftstellers Salman Rushdie ein iko-
nifiziertes Exempel haben. So sind, wie bereits erwihnt (vgl. 4.2.3.1),
in Bangladesch seit 2014 mehrere islamkritische Blogger grausam er-
mordet worden, eine »Todesliste« weiterer »Beleidiger Gottes< bzw. des
Islam nimmt inzwischen auch Personen in Europa und Nordamerika
ins Visier.*” Die ebenfalls bereits erwihnte, formliche Ausrottung der
Charlie Hebdo-Redaktion in Paris zeugt ebenso von diesem Geist wie
der jiingste Mordanschlag auf einen indischen Gelehrten, dessen ratio-
nalistische Theologie gewissen Anhingern der Hindutva-Bewegung ob
ihrer gottesldsterlichen Tendenzen missfallen hat.**® Es steht hier, wie
bereits beim Gemeinwohlziel der sozietalen Harmonie, zwar auch das
Recht auf Meinungsiulerungsfreiheit in Frage; im Unterschied zu die-
sem Problemfeld kollektivistischer Herausforderungen des Menschen-
rechtsgedankens sollen aber keine Meinungen unterdriickt werden, die
zu Beunruhigung oder Unfrieden fithren kénnten, sondern solche, die
schlichtweg als listerlich oder skandalds und gewissermaflen als diskur-
sive Verunreinigungen — mitsamt ihren Trigen — ausgeldscht werden
sollen.””” Nicht weil sie unter Umstinden den sozialen Frieden storen
konnten, sondern weil sie aus dem Rahmen desjenigen ausbrechen, der
um legitime respektive rwahre« Meinungen zuvor herum gelegt wor-
den ist. Die Grenze zu Freiheitsbeschneidungen unter Verweis auf den
Schutz von (religioser) Gruppenintegritit verschwimme dabei oft. Un-
ter einem Gemeinwohlziel der moralischen Perfektion muss das Recht
des Einzelnen, zu sagen, was er denke, selbst als anstéig erscheinen.
Es kann daher in Beriicksichtigung der ihr zugrunde liegenden Welt-
anschauung nicht verwundern, wenn beispielsweise die CDHRI einen
Anspruch, seine Meinung frei vorzutragen, nur unter der Bedingung
anerkennt, dass sie geeignet ist, »das Gute« zu verbreiten und »das
Schlechte« zu bannen.?*> Eine in ihrem Ansinnen sehr ihnliche For-

218 Vgl. »Mob kills man over cow slaughter rumours«, Zhe Times of India, 30.9.2015.

219 Siehe Jason Burke: »Militant group published global hitlist of bloggers, activists and wri-
ters«, The Guardian, 23.9.2015.

220 Vgl. Sudipto Mondal: »Karnataka: Rationalist and scholar MM Kalburgi shot dead,
Hindustan Times, 30.8.2015.

221 Vgl. auch die Bestimmungen zur Todesstrafe fiir Schmihungen (des) Gottes(namens) in
Lev 24:10-16.

222 So lautet Art. 22 — nach einem speziellen Schariavorbehalt in (a) — wie folgt: »Everyone
shall have the right to advocate what is right, and propagate what is good, and warn
against what is wrong and evil according to the norms of Islamic Shari‘ah« (b). Zusitz-
lich statuiert (c): »Information is a vital necessity to society. It may not be exploited or
misused in such a way as may violate sanctities and the dignity of Prophets, undermine
moral and ethical values or disintegrate, corrupt or harm society or weaken its faith.«

381

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

derung enthilt auch die erwihnte »Allgemeine Erklirung der Men-
schenpflichten« (vgl. 2.2.2) in ihrem Art. 12, der besagt: »Jeder Mensch
hat die Pflicht, wabrhafiig zu reden und zu handeln [Hervorhebung
d. V.].e»

Ein weiteres Beispiel perfektionistischer Anschauungen und ihrer je-
weiligen Versuche, das Recht auf freie Meinungsiduflerung zu beschnei-
den, findet sich einmal mehr in der (Vor-)Geschichte der UDHR. Es
waren allen voran die sozialistischen Staaten, die ein inhaltlich un-
umschrinktes Recht auf freie Meinungsiuferung als Bedrohung fiir
das »Projeke des neuen Menschen« gerade auch mit Blick auf den eben
erst niedergerungenen Nationalsozialismus ausmachten. So argumen-
tierte der Vertreter der UdSSR: »Without this [restriction, Anm.], the
provisions of the Draft Declaration were mere abstractions, providing
ample room for the propagation of their views by Fascist and Nazi
organizations.«** Im Alternativentwurf der Sowjetunion findet sich
dann auch folgender Artikel 20, der die Meinungsfreiheit auf »demo-
kratische« Vorstellungen und Ideen beschrinkt:

»It is an inalienable right of every person freely to express and disse-
minate democratic views and ideas, to defend democratic systems and
democratic state and social instituitions, and to combat fascism in the
spheres of ideology, politics and state and public life.«**s

Auch der Vertreter Polens forderte bei der Abstimmung tiber die UDHR
»that freedom of speech should be put at the service of the democratic
ideal«.* Widersprochen wurde diesem Ansinnen im Sinne der freiheit-
lichen Tradition von Seiten des Vertreters des Vereinigten Kénigreiches,
der einwandte »that any limitation on freedom of expression and opini-
on, no matter how noble the reason, would be preparing the ground for
the domination of a certain set of ideas and would clear the path for a
totalitarian regime«.”” Diese Kritik trifft den Kern des Problems: Selbst
wenn die Herstellung bzw. Erhaltung einer »6ffentlichen Moral« als ein
Gemeinwohlziel anerkannt wiirde, stellt sich die Frage, wer sie inhalt-
lich festzulegen befugt ist, wer sie hermeneutisch auf den Einzelfall hin
anwenden darf. Ist dies einmal geschehen, ist eine Abinderung oder
Reformation immer schon dadurch gebannt, dass jedes Infragestellen
selbst durch so gerechtfertigte Einschrinkungen der freien Meinung
bedroht ist. Durch die Unterdriickung missliebiger Ansichten kénnte
sich eine bestimmte moralische Ordnung theoretisch »auf Ewigkeit« vor
Kritik immunisieren. Darin liegt nicht nur fiir politische Ideologien,

223 Helmut Schmidt (Hg.): Allgemeine Erklirung der Menschenpflichten, op. cit., S. 30.
224 Drafting Committee Twenty-First Meeting, E/ICN.4/AC.1/SR.21, S.3.

225 UdSSR Draft International Declaration of Human Rights, Al784, 8.12.1948.

226 Meeting Record of the 182" Plenary Meeting, S. 905.

227 Mecting Record of the 181° Plenary Meeting, AIPV.181, 10.12.1948, S. 884.

382

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

sondern auch fiir religiose Institutionen ein Hauptmotiv, einem inhalt-
lich nicht vorstrukturierten Anspruch auf freie Meinungsiuflerung ge-
geniiber skeptisch zu sein, denn: »The regulation of speech is essential
to establishing and maintaining a religious regime.«***

Eine Moglichkeit, ein Gemeinwohl der moralischen Perfektion
menschenrechtlich zu rechtfertigen zu versuchen, konnte, wie bereits
an anderer Stelle angedeutet (vgl. 3.2.7), darin bestehen, Anspriiche
zu postulieren, bei deren Zugrundelegung das Gemeinwohlziel der
moralischen Perfektion dann in die Nihe der Zielsetzung riicke, eine
menschenrechtliche Ordnung zu schiitzen. Solche Anspriiche kénnten
zum Beispiel ein Recht auf eine »moralisch saubere Umwelt« oder auch
ein »Menschenrecht auf Heil« sein. Um als Menschenrechte gelten zu
kénnen, missten solche Anspriiche — und das ist ihr eigendich proble-
matischer Aspeke — universalisierbar sein, das heiflt jedem und jeder
zukommen. Was wiirde dies konkret unter Bedingungen weltanschau-
licher Vielfalt bedeuten? Nichts weniger als einen schier endlosen >clash
of rights¢ Wenn dein Recht auf eine 6ffentliche Moral dazu fiihrt, dass
Teile meiner Moralvorstellungen aus der Offentlichkeit weichen miis-
sen, und wenn mein Recht auf Heil nach einer Ordnung des Gemein-
wesens verlangt, in der du dein Recht auf Heil nicht realisieren kannst,
so werden niemals klare Grenzen unserer wechselseitigen Rechte gezo-
gen werden konnen — zumindest nicht ohne (paternalistische) Gewalt.
Die von John Rawls formulierte Kernfrage der politischen Echik —
»[H]ow can we affirm our comprehensive doctrine and yet hold that
it would not be reasonable to use state power to gain everyone’s allegi-
ance to it?«** — wire aus der hier eingenommenen Perspektive ganz im
Zeichen des Bayleschen Toleranzarguments zu beantworten: Wer sein
Gemeinwesen nicht zu einer Holle auf Erden verwandeln méchte, der
enthalte sich weitestgehend staatlicher Moralverordnungen.>* Die skep-
tische Primisse, der zufolge zwischen unterschiedlichen moralischen
Normenordnungen nicht (erschépfend) in wahr und falsch geschieden
werden kann, ist fiir diesen Schluss eine entscheidende Voraussetzung;
die Frage jedoch, inwieweit eine Menschenrechtsordnung zugunsten
einer bestimmten Moral parteiisch sein darf, ist damit noch nicht be-
antwortet. Als Zwischenergebnis wire somit festzuhalten: Partikulare
Moralen — und das sind unter den Bedingungen plural verfasster Ge-
sellschaften alle, so sie nicht in von Leerformeln kaum unterscheidbaren
axiologischen Fundamenten und normativen Prinzipien bestchen —
fihren als Gemeinwohlziele zu Freiheitseinschrinkungen, die men-

228 Lorenz Langer: Religious Offence and Human Rights, op. cit., S. 320.

229 John Rawls: Political Liberalism, op. cit., S. 139.

230 Vgl. Pierre Bayle: Commentaire philosophique, op. cit. Vgl. meine Ausfithrungen in MR,
op. cit., S. 202f.

383

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

schenrechdich schwer bis kaum zu rechtfertigen sind und damic die
konzeptionelle Belastbarkeit des individualistischen Pfeilers der Men-
schenrechtsidee vermindern. Fiir religiose Moralen, die danach trach-
ten, Meinungen aus der Offentlichkeit auszuschlieflen, die nach ihren
Maf3staben anstofig sind, bedeutet dies konkret, dass auf ihrem Boden
ein Recht auf freie Meinungsiuflerung nicht Wurzeln schlagen kann.
Ein Anspruch auf die Auf8erung und Verbreitung der richtigen Meinung
ist zutreffenderweise als Pflicht, nicht als Recht anzusehen.

Ein weiteres Fallbeispiel, das den Blick zusitzlich weiten und auch
sikulare moralische Perfektionismen in die Analyse einbeziehen soll, ist
jenes der Prostitution. Als sich Amnesty International 2015 auf Seite
derjenigen positionierte, die eine vollige Liberalisierung der Prostituti-
on forderten,* hat dies eine bereits seit geraumer Zeit virulente De-
batte, deren Wurzeln allerdings bis zu den Anfingen des 20. Jahrhun-
derts zuriickreichen,? zusdtzlich intensiviert. Diese ist geprigt von
unerwarteten Allianzen: So kampagnisierten Wertkonservative bzw.
religivse Gruppen in freundschaftlicher Nachbarschaft zu Frauenrecht-
sinitiativen gegen die Praxis bzw. Legalitit sexueller Dienstleistungen
und sahen sich dabei wiederum anders ausgerichteten feministischen
Lagern sowie »pragmatischen« Menschenrechtsaktivisten gegeniiber, die
in den Verbotsvorstéflen reaktionire oder kontraproduktive Ansinnen
am Werk sahen. Nichtsdestotrotz kann das Verbotslager bis heute eini-
gen Erfolg verbuchen: So hat Schweden als erstes europiisches Land —
inzwischen sind Norwegen, Island und Nordirland gefolgt — 1999 die
Nachfrage nach sexuellen Dienstleistungen kriminalisiert.”> Frankreich
wire 2014 fast gefolgt, wire die Gesetzesinitiative nicht noch im Senat
gekippt worden.”* Das Fallbeispiel der Prostitution ist in mehrfacher
Hinsicht fiir die Frage der Rechtfertigbarkeit von Freiheiteinschrin-
kungen interessant: Zum einen verflieen dort die Grenzen zwischen
menschenrechtlich orientierten Rechtfertigungen, die insbesondere
auf einen Schutz der betroffenen Frauen®* verweisen, und im weiteren

231 Vgl. Al: Decision on state obligations to respect, protect, and fulfil the human rights of sex
workers (2015).

232 Siche etwa Laura Reanda: »Prostitution as a Human Rights Question: Problems and
Prospects of United Nations Action«, Human Rights Quarterly 1991/13, S. 202—228.

233 Vgl. Max Waltman: »Sweden’s prohibition of purchase of sex: The law’s reason, impact,
and potential«, Women’s Studies International Forum 2011/34, S. 449—474.

234 Inzwischen wurde jedoch (im Juni 2015) erneut in der Nationalversammlung fir einen
Gesetzesentwurf, der die Kriminalisierung von Freiern vorsicht, votiert (vgl. »Le députés
votent pour la pénalisation des clients des prostitués«, Le Monde, 12.6.2015).

235 Die grofle Mehrzahl der Prostituierten weltweit ist zwar weiblich, dennoch soll nicht iiber-
gangen werden, dass sich auch viele junge Minner prostituieren (miissen). Laut Schit-
zungen, auf die auch eine Studie des Europaparlaments zuriickgreift, prostituieren sich
gewerblich ca. 40 Millionen Menschen weltweit, wobei ca. zwei Drittel von ihnen zwischen
13 und 25 Jahre alt ist (vgl. Sexual exploitation and prostitution and its impact on gender
equality, 2014).

384

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Sinne moralischen, die in Vorstellungen von der »Wiirde der Frau« oder
auch eines rechten Umganges mit Sexualitdt wurzeln.*¢ Diese Trennun-
schirfe fihrt zu einer grundlegenden Frage: Gibt es so etwas wie eine
»Menschenrechtsmoral< und darf man sie zu einem Gemeinwohlziel, ei-
ner Staatszielbestimmung machen? Die hiufige Referenz auf die (Men-
schen-)Wiirde seitens von Kritikerinnen liberaler Prostitutionsregime ist
ein deutlicher Hinweis darauf, dass zumindest schon das Vorfeld eines
menschenrechtlichen Ethos gleichsam diskursiv besetzt wurde. Es geht
vielen, die sich gegen die Gleichsetzung der Prostitution mit anderen
Dienstleistungen aussprechen und auch dagegen, darin eine unproble-
matische Form der Erwerbsarbeit zu sehen (»Sexarbeit«), nicht allein um
den Schutz der betroffenen Frauen, die bekanntermaflen hiufig in re-
pressiven bis mafiosen Milieus in unterschiedlichsten Abhingigkeitsver-
haltnissen ihre Dienste verrichten (miissen). Ein zentrales Argument der
Beftirworterinnen liberaler Prostitutionsregime ist auch jenes, wonach
die Legalisierung der Prostitution eine Kontrolle der Rotlichtmilieus er-
moglicht und Frauen, die sich prostituieren, Schutz erfahren konnen,
was nicht der Fall ist, wenn sie bzw. ihre Kunden in den >Untergrund:
gedringt werden. Fiir Frauenrechtlerinnen, wie in Deutschland etwa
Alice Schwarzer, wire jedoch auch eine vollstindig kontrollierte und
gleichsam >normalisiertec Situation unbefriedigend bis skandalos, da es
ihrer Ansicht nach nie als Teil der Normalicdt hingenommen werden
diirfe, dass Frauen ihren Kérper verkaufen. »Nur eine Welt ohne Pro-
stitution ist human«, wird Schwarzer in einer deutschen Tageszeitung
zitiert.®” Aus dieser Perspektive ist allein die Existenz der Prostitution
und ihrer Praktiken — unabhingig vom Schaden, den vielleicht die Pro-
stituierten in ihren Rechten selbst erfahren — ein moralischer Ubelstand.

Besteht fiir das Ansinnen, konkret die Erwerbsfreiheit von Frauen
durch ein Verbot der Prostitution einzuschrinken, die Moglichkeit ei-
ner menschenrechtlichen Rechtfertigung? Proponenten eines Verbots
der Prostitution kénnten sich insbesondere auf ein Argument zu stiitzen
versuchen, und zwar jenes, wonach durch die Existenz von Prostitution
und insbesondere ihre Duldung Menschenbilder generiert und verfestigt
werden, die mit den >Grundwerten der Menschenrechte« unvereinbar
sind. Frauen wiirden zur »Ware degradiert« und Geschlechterstereo-
typen fortgeschrieben:

236 Zur Nachverfolgung solcher Argumente siche zum Beispiel Ronald Weitzer: »Moral
crusade against prostitution, Society 2006/43, S. 33-38.

237 Vgl. ihr Interview »Nur eine Welt ohne Prostitution ist human«, Die Welz, 3.11.2013.
Zur Prostitutionspolitik in Deutschland. Entwicklung im Kontext europdischer Trends siche
die Studie von Eva-Maria Euchner (Wiesbaden: Springer VS 2015).

385

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

»Das System Prostitution degradiert Frauen zum kiuflichen Ge-
schlecht und tiberschattet die Gleichheit der Geschlechter. Das System
Prostitution brutalisiert das Begehren und verletzt die Menschenwiirde
von Minnern und Frauen — auch die der sogenannten »freiwilligen«
Prostituierten.«*3®

Sich zu prostituieren wire demnach keine Entscheidung bzw. Praxis,
die nur die betreffende Person selbst beriihrt, sondern auf die Gesell-
schaft insgesamt zuriickstrahlt. Das klassische Unterscheidungsprinzip
des Liberalismus zwischen Handlungen, die mich selbst betreffen (und
darum frei von Zwang zu sein haben) einerseits und solchen, die ande-
re betreffen (und somit eingeschrinke werden diirfen) andererseits,?
wire damit im ausschliefenden Charakter seiner Optionenprisentation
in Frage gestellt. So betrachtet, wiren durch die Praxis der Prostituti-
on nicht allein die Menschenrechte der Prostituierten selbst zu beriick-
sichtigen, sondern auch die Drittwirkung der Prostitution in Bezug auf
die Rechte jener Personen, denen vielleicht Schaden droht durch Men-
schen- bzw. Frauenbilder, welche die Prostitution vermittelt (vgl. 3.2.5).
Bereits John Stuart Mill war sich der Problematik der schwierigen Ab-
grenzung von Akten, die »self-regarding« sind, und jenen, sie es nicht
sind, bewusst. Er plidierte jedoch dafiir, solches Verhalten, das nicht
direkt die Rechte anderer schidigt, nicht gesetzlich einzuschrinken und
bleibt bei seiner Begriitndung, wonach das Interesse, das die Gesellschaft
am Einzelnen bzw. seinem Verhalten haben kénne, nie an das Interesse
heranreiche, das der Einzelne auf sich selbst bezogen haben muss:

»He is the person most interested in his own well-being: the interest
which any other person, except in cases of strong personal attachment,
can have in it, is trifling, compared with that which he himself has; the
interest which society has in him individually [...] is fractional, and
altogether indirect [...].«**°

Dieser Linie folgt auch Ronald Dworkin, wenn er durchdiskutiert, ob
bzw. wann Freiheitseinschrinkungen »zum Schutz der Gesellschaft«
rechtfertigbar sind.*** Die Schliisselfrage beim Ansinnen, Homosexu-
alitit, Pornographie — oder fiir den Kontext hier: die Prostitution — zu

238 So ein Auszug aus dem »Appell gegen Prostitution« der Zeitschrift Emma an die deutsche
Bundesregierung unter <http://www.emma.de/unterzeichnen-der-appell-gegen-prostitu-
tion-311923> (Zugriff am 24.9.2015).

239 In den Worten John Stuart Mills: »It is desirable, in short, that in things which do not pri-
marly concern others, individuality should assert itself« (On Liberty, op. cit., S. 57). Und:
»When, by conduct of this sort, a person is led to violate a distinct and assignable obliga-
tion to any other person or persons, the case is taken out of the self-regarding class [...]«
(ibid., S. 81).

240 Ibid,, S. 76.

241 Vgl. Ronald Dworkin: TRS, op. cit., S. 289ff. Siche auch Joseph Raz: ME, op. cit.,
S. 110ff. sowie Wilhelm von Humboldt: /deen, op. cit., S. 39.

386

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

verbieten, laute: »[H]ow shall we know when the danger is sufficiently
clear and present to justify not merely scrutiny but action?«*** Gerade
darin, eine zufriedenstellende Antwort darauf zu geben, scheitern, so
Dworkin, die allermeisten Theorien moralischer Perfektion.

Auch im hier vorgeschlagenen Modell konzeptioneller Belastbarkeit
kommt der Wirksamkeit von Freiheitseinschrinkungen mit (inten-
dierter) menschenrechtlicher Rechtfertigung Gewicht zu. Um ein Ver-
bot von Prostitution — ohne dabei auf Schutzinteressen der Betroffenen,
sondern auf eine 6ffentliche - Menschenrechtsmoral< abzustellen — auf
dem Boden einer menschenrechtlichen Rechtfertigung zu positionie-
ren, miisste nicht nur dargelegt werden, dass es sich dabei um ein ef-
fektives Mittel zum Schutz der Rechte Dritter handelt, sondern auch
um das gelindeste, sollten mehrere Instrumente in Frage kommen. Um
ein effektives Mittel zum Schutz der Rechte Dritter wiirde es sich dann
handeln, wenn verdinglichenden Frauenbildern dadurch vorgebeugt
werden und wenn weiters gezeigt werden kann, dass diese Bilder zu Ver-
letzungen von Menschenrechten der Frau fithren. Ein vergleichsweise
gelindes Mittel wire ein Verbot dann, wenn das nidmliche Ziel nicht
zugleich auf anderem Wege mit geringeren Freiheitseinschrinkungen
erreichbar wire. All diese Bedingungen, die aus menschenrechtlicher
Sicht fiir Einschrinkungen der Erwerbsfreiheit aufgestellt werden kon-
nen, sind schon aus methodischen Griinden schwer zu erfassen, denn
Fragen von Kausalititen im Bereich sozialer Wirklichkeit sind ihrer
Natur nach ausgesprochen schwer zu kliren. Fiir die Frage des Verbots
von Prostitution bedeutet dies: Eine menschenrechtliche Rechtfer-
tigung ist nicht undenkbar, die Frage aber, ob und, wenn ja, wie di-
rekt oder indirekt Rechte Dritter davon beriihrt wiren, kann auch mit
aufwendigen sozialwissenschaftlichen Untersuchungen im besten Falle
wohl nur erahnt werden. Die Diskussion um das Prostitutionsverbot
fithrt aber noch zu einer weiteren Facette dieses Themenbereichs, und
zwar der Erzichung. Kritiker von Prostitution betonen einmiitig, wie
wichtig es fiir deren Achtung sei, gerade auch junge Minner zu einem
Frauenbild heranzufithren, das einer Objektivierung von Frauen in
deren Ansehung und Behandlung entgegenwirke. Hier lohnt es sich
zu fragen: (Ab wann) wird das Gemeinwohlziel moralischer Perfekti-
on zu einer funktonalistisch-kollektivistischen Herausforderung fiir
den Menschenrechtsgedanken, wenn es mit Methoden der Pidagogik
durchgesetzt werden soll? Verschirft kann danach gefragt werden, ob
die Festigung einer Menschenrechtsmoral sogar Eingriffe in die Gewis-
sensfreiheit rechtfertigt? Erziehung im Sinne iibergreifender sozietaler
Zielsetzungen ist traditionell ein wichtiges Anliegen politischer Ge-
meinwesen. Und es ist auch besonders anfillig dafiir, gegeniiber dem

242 Ronald Dworkin: TRS, op. cit., S. 294.

387

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

Einzelnen und seinen Anschauungen und Werthaltungen tibergriffig zu
werden. Das betrifft nicht nur Kinder und junge Erwachsene, sondern
auch die Eltern, deren Anspruch, ihren Nachwuchs nach ihren eigenen
religivsen oder sonstigen weltanschaulichen Vorstellungen zu erziehen,
nicht selten unter Druck kollektiver Interessen gerit. Extreme Beispiele
dafiir waren und sind totalitire Regime, die nach dem ganzen Men-
schen greifen, ihn um- oder neuformen, jedenfalls aber nicht nur in
seinem Verhalten, sondern auch seinem Denken bestimmen (wollen).
Fur die Volkrepublik Korea beschreibt Jiyoung Song eindringlich, was
dies in der Praxis bedeutet: Dort beinhaltet die ideologische Jugender-
zichung gemifll den Zielen der Verfassung (vsafeguard[ing] the politi-
cal and ideological unity and solidarity of the people«*#) die Eintibung
einer »collective sacrificing mentality«.>** Diese wird auch an kleinsten
Details alltdglichen Handelns tberpriift, was erklirt, warum in den
Schulen Nordkoreas bereits das individuelle Eintreffen am Schulort be-
straft wird. Nicht erst die Meinungsiduflerungsfreiheit wird in solchen
Systemen zugunsten des Gemeinwohls beschnitten, sondern bereits die
Meinungsfreiheit im Sinne der Freiheit, eine eigene Meinung zu bil-
den. In abgeschwichter Form trifft das aber nun nicht nur auf totalitire
Ideologien zu, sondern ganz grundsitzlich auf piadagogische Interventi-
onen. Der Unterschied zwischen Indoktrination und Erzichung ist ein
diffiziler, weshalb auch die Methoden der Menschenrechtserzichung ei-
ner selbstkritischen Priifung unterzogen werden miissen. Wenn nimlich
darunter mehr verstanden wird als eine Aufklirung tiber die Erschei-
nungsformen der Menschenrechte, ihre Herkunft und Bedeutung etc.,
das heiflft wenn eine Werteerziehung impliziert ist,* so ist tiber deren
Methoden im Detail zu diskutieren. Wie weit darf ein Mensch zu einer
bestimmten Moral erzogen, zu einer bestimmten Werthaltung heran-
gebildet werden, ohne dass der Blick auf ihn als kiinftig brauchbares
Mitglied einer an Menschenrechten orientierten Gemeinschaft jedes in-
dividuell Widerstindige im Ansatz schon vernichtet? Heiligt der hohe
Zweck, >menschenrechtlich wohlgesonnene« Biirger zu erziehen, auch
das Mittel der Gehirnwische? Man muss die Frage der Pidagogik nur
vom Jugendalter zum Erwachsenenalter verlagern und man erkennt ihre
Brisanz: Was bedeutet denn der Strafzweck der »Resozialisierung« kon-
kret fiir Delinquenten politischer Delikte oder auch fiir Uberzeugungs-
titer im Bereich schwerster Menschenrechtsverbrechen? Wire eine sol-
che »Umerziehung« mit dem Menschenrechtsgedanken vereinbar? Was

243 Jiyoung Song: Human Rights Discourse in North Korea, op. cit., S. 167.

244 Ibid,, S. 141.

245 Zu den Unterschieden zwischen einer Menschenrechtserziehung als Wissensvermittlung
oder Wissens- und Wertevermittlung siche Hans Jorg Sandkiihler: Rechr und Staat, op.
cit., S. 109f. (der primir erstere vor Augen hat) und Peter K. Fritzsche: Menschenrechte,
Paderborn: Schéningh 2004, S. 165ff. (der fiir zweitere plidiert).

388

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

bedeuten in dieser Hinsicht Forderungen wie jene Richard Rortys, man
miisse, um ein globales Menschenrechtsethos sicherzustellen, »Gefiihle
manipulieren«,** oder jene Ernst Tugendhats, man solle versuchen
zu erreichen, »daf§ moglichst viele Menschen an die Menschenrechte
glauben«.>¥

Man kann diesen Fragen auszuweichen versuchen, indem man die
Zweckmifligkeit pidagogischer Beférderungen moralischer Perfeki-
on in Zweifel zieht, wie es etwa Wilhelm von Humboldt getan hat.*#
Von einem menschenrechtlichen Gesichtspunkt aus interessiert aber
noch vor aller Machbarkeit oder Sinnhaftigkeit ihre Legitimitit. Die-
se allerdings kann mit dem Menschenrechtsgedanken selbst kaum
entschieden werden. Das Gemeinwohlziel, eine menschenrechtliche
Ordnung zu besichern, entkommt der Grundspannung niche, die aus
der Gegeniiberstellung eines legitimen Zieles und eines vielleiche ille-
gitimen Instruments erwichst, denn man wird auf seiner Basis immer
Rechtfertigungen dafiir finden kénnen, individuelle Freiheiten, und
auch so vitale wie die Gewissensfreiheit, zu beschrinken. Im Extremfall
bestiinde nicht nur die Gefahr, »dass die Menschenrechtsordnung sich
an die Stelle bestehender sittlicher, auf8errechtlicher Ordnungen setzen
und diese verdringen wiirde«, wovor etwa Norbert Brieskorn warnt,*
sondern dass auch das Individuum und seine Gesinnungsfreiheit selbst
den kollektiven Interessen der moralischen Perfektion zum Opfer fal-
len. Die Menschenrechte wiren dann weniger fiir den Menschen da,
als dieser fiir die Menschenrechte. Eine cinmal festgelegte Menschen-
rechtskonzeption wire dann unter Umstinden auf cine solche Weise
der Kritik und 6ffentlichen Deliberationen entzogen, dass sie fiir im-
mer zementiert und jede weitere Evolution des Menschenrechtsdenkens
ausgeschlossen wire. — Eine schauerliche Vorstellung. Denn, so kann
man mit Uprenda Braxi unterstreichen: »Above all, underlying all hu-
man rights is the human right to interpret all human rights.«**° Die Idee
der Menschenrechte, wie sie hier beschrieben wurde, hat dabei selbst
kaum Ressourcen, diese kollektivistische Herausforderung zu entschir-
fen. Dies miisste durch zusitzliche Perspektiven geleistet werden, wobei
eine materiale Menschenwiirdekonzeption, die um den Wert der sitt-

246 Richard Rorty: »Human Rights, Rationality, and Sentimentality«, op. cit., S. 125.

247 Ernst Tugendhat: VE, op. cit., S. 346 (FN).

248 Humboldt widmet sich ausfiihrlich der Frage, wie weit der Staat bei »6ffentlicher Erzie-
hung« gehen diirfe (vgl. insbes. /deen, op. cit., S. 68ff., 99ff.), befindet aber eine »Umfor-
mung der Sitten« als nicht notwendig, denn: »Was nicht vom Menschen selbst gewihlt,
worin er auch nur eingeschrinkt und geleitet wird, das geht nicht in sein Wesen iiber, das
bleibt ihm ewig fremd, das verrichtet er nicht eigentlich mit menschlicher Kraft, sondern
mit mechanischer Fertigkeit« (ibid., S. 39).

249 Norbert Brieskorn: »Menschenrechte, mit Riicksicht auf den Menschen, in: Giinter No-
oke/Georg Lohmann/Gerhard Wahlers (Hg.), op. cit., S. 191.

250 Upendra Baxi: 7he Future of Human Righss, op. cit., S. 72.

389

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

lichen Autonomie oder auch schopferischen Freiheit herum entfaltet
wird, mit einem daraus gewonnenen Instrumentalisierungsverbot der
menschlichen Person vermutlich das groffte Potenzial aufweist, einem
Menschenrechtstotalitarismus wirksam vorzubeugen.

4.2.3.5 Sozietale Sicherbeit:
Recht auf Freiheit von Folter, Recht auf Privatheit, Strafregime

Personliche Sicherheit gilt als klassisches Menschenrecht, das historisch
primir als Abwehrrecht gegeniiber dem Staat in Stellung gebracht
wurde. Man kann Sicherheit nicht nur als subjektives Recht, sondern
dariiber hinaus auch als Gemeinwohlziel fassen: Erreicht wire in ihm
ein ordo-politischer Zustand, in dem Menschenrechte im Groflen und
Ganzen ungestdrt genossen werden konnen und funktionale staatliche
Strukeuren ihre Achtung und Einhaltung garantieren und notfalls auch
erzwingen. Ein solches Bild von Sicherheit kommt dem Gemeinwohl-
ziel, eine menschenrechtliche Ordnung aufrechtzuerhalten, so nahe,
dass sie kaum voneinander zu trennen sind. Das bedeutet aber auch:
Mit Verweis darauf lassen sich grundsitzlich Einschrinkungen in indi-
viduelle Freiheiten rechtfertigen, in extremo sogar sehr umfassende und
weitreichende. Es stellt sich daher die Frage, inwieweit auch ein solcher
prima facie unproblematischer Zweck aus Sicht der menschenrecht-
lichen Freiheitsdimension bedenkliche Mittel legitimieren kann. Dass
zwischen Sicherheit und Freiheit ein solches Spannungsverhilenis be-
steh, ist ein Grundtenor nicht nur akeueller sicherheitspolitischer und
menschenrechtstheoretischer Auseinandersetzungen. Wie genau dieses
Verhiltnis jedoch zu bestimmen ist, dariiber herrscht Dissens. Weshalb
dabei jedenfalls von einer Spannung, nicht schon einer dialektischen
Gegenstrebigkeit auszugehen ist, zeigen die Begriindungen des Men-
schenrechtsgedankens im Rahmen sozialkontraktualistischer Ansitze
(vgl. 2.3.2.1), die eine unumschrinkte Freiheit des Einzelnen als seine
ultimative Unfreiheit erscheinen lassen — zumindest unter Vorausset-
zung einer realistischen Anthropologie, die den Menschen nicht allein
als zu Kooperation und Gewaltverzicht, sondern eben auch zu Macht-,
Konkurrenz- und Ehrstreben fahig beschreibt. So wie ein Recht auf al-
les einem Recht auf nichts entspricht, muss in diesem Licht die abso-
lute Freiheit aller die absolute Unfreiheit mancher, konkret der jeweils
Schwicheren, bedeuten. »No one, schreibt Henry Shue, »can fully en-
joy any right that is supposedly protected by society if someone can
credibly threaten him or her with murder, rape, beating, etc., when he
or she tries to enjoy the alleged right«.>* Oder in den Worten Wilhelm
von Humboldts: »Ohne Sicherheit vermag der Mensch weder seine

251 Henry Shue: Basic Rights, op. cit., S. 21.

390

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Krifte auszubilden, noch die Frucht derselben zu genieflen; denn ohne
Sicherheit ist keine Freiheit.«*" Erst Sicherheit, die tiber die Begrenzung
individueller Freiheit erreicht wird, ist daher die Grundlage dafiir, dass
eine gewisse Freiheit von allen realisiert wird. Diese zentrale Einsicht
des Menschenrechtsdenkens endet jedoch hier nicht. Denn anderer-
seits, und auch dies wurde in den vorhergehenden Ausfithrungen be-
reits sichtbar (vgl. 4.2.3.2), lassen sich unter dem Sicherheitsaspekt eine
Vielzahl sehr grundlegender menschenrechtlicher Anspriiche beschnei-
den, was zu potenziellen kollektivistischen Herausforderungen fiihren
kann. Wenn alles, was ein Mensch tut oder sogar denkt, daraufhin iiber-
priift wird, ob es die sozietale Sicherheit bedrohen konnte, nihert man
sich einer Entschirfung des Spannungsverhilnisses Sicherheit-Freiheit
zugunsten ersterer und setzt auf diese Weise die Belastbarkeit des in-
dividualistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee unter Druck. Ohne
zusitzliche Schranken kénnten dann nur sehr wenige Anspriiche tibrig
bleiben, die (ohne Ausnahmen) zugestanden werden.?? Welche Pflich-
ten dem Einzelnen um der sozietalen Sicherheit willen auferlegt, wel-
che Einschrinkungen seiner Rechte ihm zugemutet werden konnen, ist
daher nicht zufillig eine der Kernfragen politischer Theorie und Ethik.
Mit Humboldet lisst sich sagen, »dafl die Untersuchung des Zwecks und
der Schranken der Wirksamkeit des Staates eine grofie Wichtigkeit hat,
und vielleicht eine grofere, als irgendeine andere politische«.** Der
Menschenrechtsgedanke liefert dazu keine immer schon eindeutigen
oder abschliefSenden Antworten, sondern eréffnet vielmehr einen wei-
ten Horizont, diese Problematik zu erdrtern. Er legt seine Grenzen dort,
wo die konzeptionelle Spannung zwischen Freiheit auf der einen und
Sicherheit auf der anderen Seite politischer Zielbestimmungen missach-
tet und einseitig nivelliert wird. Anhand dreier Problemskizzen soll im
Folgenden das Gemeinwohlziel der sozietalen Sicherheit mit der Frage
konfrontiert werden, was an menschenrechtlichen Anspriichen durch
seine Priorisierung unter Druck funktionalistisch-kollektivistischer Ri-
sonnements zu geraten droht.

Ein ausgiebig diskutiertes Beispiel ist Recht auf Freiheit von Folter,
das nach bisheriger Mehrheitsauffassung als absolut zu gelten habe.
So wird es auch in den ecinschligigen Menschenrechtsvertrigen festge-
legt.s Im Zuge des so genannten »Krieges gegen den Terror« (vgl. 3.2.9)

252 Wilhelm von Humboldt: /deen, op. cit., S. 59.

253 Solche »side-constraints« mahnt auch Robert Nozick ein, wenn er die Gefahr, Freiheits-
rechte des Einzelnen mit Verweis auf Sicherheitsiiberlegungen zu beschriinken, am Bei-
spiel der denkbaren Opferung Unschuldiger festmacht (»punishing an innocent man to
save a neighborhood from vengeful rampage«) (vgl. ASU, op. cit., S. 28fF.).

254 Wilhelm von Humboldt: /deen, op. cit., S. 17.

255 Art. 5 UDHR lautet: »No one shall be subjected to torture or to cruel, inhuman or
degrading treatment or punishment.« Gleichlautend (mit dem Zusatzverbot von medi-

391

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

und der Abwehr von Bedrohungen der »nationalen Sicherheit« geriet
die Schrankenlosigkeit dieses Anspruches einerseits theoretisch in Be-
dringnis, andererseits wurde sie praktisch ausgehebelt.?¢ Allen voran
die hypothetische Konstellation eines Attentiters, dessen sinisterer Plan
allein durch die rechtzeitige Aufdeckung, das heif§t auch durch Folte-
rung, durchkreuzt werden konne, wie sie im so genannten »Ticking-
bomb«-Szenario vorgestellt wird, regten Debatten um die Absolutheit
des Folterverbots bzw. die Zulissigkeit so genannter »Rettungsfolter«
an.”’” Die Freiheit des Einzelnen vor Folter erscheint in diesem Fall als
eine mehr oder weniger unertrigliche Biirde auf Seiten der Gemein-
schaft. Im schlimmsten Fall, so Ticking-bomb-Theoretiker, kénnte die
Weigerung, Ausnahmen vom Folterverbot zuzulassen, sogar zum Unter-
gang grofler Teile der Menschheit fithren, wenn es etwa darum zu tun
sei, den Einsatz etwa einer Atomwaffe zu verhindern. Die Frage wiirde
dann lauten: »What lesser evils may a society commit when it believes
it faces the greater evil of its own destruction?«**® Man mag sich in sol-
chen Fillen vielleicht noch damit trésten, dass es sich bei dem Attenti-
ter (wahrscheinlich) um einen Verbrecher handelt, dessen Schutz nicht
zuletzt aus Sicht bedingter Reziprozitit (vgl. 3.2.9) nachranging gegen-
tiber dem Schutz »unschuldiger Opfer« zu betrachten sei. Damit wiirde

zinischen Experimenten ohne Einwilligung) Art. 7 ICCPR sowie Art. 3 EMRK. Beson-
deren Schutz geniefSt das Folterverbot auch durch die UN-Folterkonvention (Convention
Against Torture and Other Cruel, Inhuman or Degrading Treatment or Punishment, CAT,
1984).

256 Siche insbes. den Report on CIA torture (2014) des US-Senats, der die bereits lange be-
kannten Praktiken auf 6,700 Seiten (von denen allerdings nur ein Bruchteil veréffentlicht
wurde) penibel beschreibt. Siche auch Mark Danner: Torture and Truth. America, Abu
Ghraib and the War on Terror, London: Granta Books 2005.

257 Vgl. Eva Maria Maier: »Folter und Menschenwiirde. Zur Debatte um die Rettungsfolter«,
Journal fiir Rechtspolitik 2012/20, S. 195—206; Yukal Ginbar: Why not torture terrorists?
Moral, Practical, and Legal Aspects of the Ticking Bomb Justification for Torture, Oxford:
Oxford University Press 2008; Marie-Luisa Frick: Das Folterverbot im Rechtsstaat, op. cit.
Zur Kritik am absoluten Folterverbot siche Alan M. Dershowitz: Why terrorism works.
Understanding the threat, responding to the challenge, New Haven: Yale University Press
2002; Mirko Bagaric/Julie Clarke: Zorture. When the Unthinkable is Morally Permissible,
New York: State University of New York 2007; Winfried Brugger: »Vom absoluten Ver-
bot der Folter zum bedingten Recht auf Folter?«, JuristenZeitung 2000/5s5s, S. 165-173;
Zur Kritik daran siche etwa Manfred Nowak: »Die Aushéhlung des Folterverbots im
Kampf gegen den Terrorismus«, Zeitschrift fiir Menschenrechte 2007/1, S. 55—70; Ge-
org Lohmann: »Das Menschenrecht, nicht gefoltert zu werden und die Grenzen des
Rechtsstaates«, Zeitschrift fiir Menschenrechte 1007/1, S. 71-86. Fiir einen vergleichenden
Uberblick iiber die Stellung des Folterverbots im europiischen, jiidisch-israelischen und
islamischen Recht siche Anja Katarina Weilert: Grundlagen und Grenzen des Folterver-
botes in verschiedenen Rechtskreisen, Berlin: Springer 2009. Siche weiters speziell zum »Fall
Gifgen« Andreas Th. Miiller: »Die Androhung von Folter als polizeiliche Verhérmethode:
das absolute Tabu?«, Zeitschrift fiir Verwaltung 2012/321, S. 219-230.

258 Michael Ignatiefl: 7he Lesser Evil. Political Ethics in an Age of Terror, Edinburgh: Edin-
burgh University Press 2004, S. 1.

392

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

aber die kollektivistische Herausforderung, die in der Bereitschaft, einen
Menschen im Namen der sozietalen Sicherheit zu foltern, wenn iiber-
haupt, nur vorliufig entschirft. Denn, und Alan Gewirth liefert dazu
ein anschauliches Beispiel, ein Ticking-bomb-Szenario kénnte zum Bei-
spiel auch darin bestehen, dass ein Attentiter erzwingen mochte, dass
ein Sohn seine Mutter 6ffentlich zu Tode quilt.**® Darf man sie beide —
das Leben der Mutter und die moralische Integritit des Sohnes — fiir die
Sicherheit der Mehrheit auf diese Weise opfern? Ein Gemeinwohlziel
in Form von Sicherheit wird selbst kaum in der Lag sein, diese Uber-
legung einzubremsen, wenn nicht — wie anhand des Verhiltnisses von
utilitaristischer Ethik und Menschenrechtsdenken gezeigt (vgl. 4.2.3) —
die Sicherheit a/ler durch allen gleichermaflen potenziell drohende Ein-
griffe in ihr Recht auf Freiheit von Folter geschmilert wiirde. Es liefSe
sich dann auch utilitaristisch gegen eine gesetzliche Aufweichung des
Folterverbots argumentieren, dass sie ausgesprochen unattraktiv und
auch langfristig kaum kollektiv gliickssteigernd sein wiirde; in etwai-
gen Akut- oder Ausnahmesituationen wire eine ad-hoc-Preisgabe indi-
vidueller Freiheiten allerdings immer noch eine fiir viele verlockende
Option, wenn sie ihr personliches Risiko, einer solchen utilitaristischen
Opferung anheimzufallen, als ausreichend bescheiden ansehen.

Der Menschenrechtsgedanke kann fiir solche aporetische Situationen
keine Losung anbieten. Selbst wenn er um externe Ressourcen etwa in
Form eines autonomieorientierten Wiirdebegriffes erginzt wiirde, wire
nicht klar, warum sich die Beriicksichtigung der Menschwiirde bzw.
eines Instrumentalisierungsverbotes nur zugunsten des zu Folternden
auswirken sollte, nicht aber auch auf Seiten der bedrohten Personen,
die vielleicht als Instrumente der Aufrechterhaltung eines bestimmten
Menschenrechtsdogmatismus missbraucht werden. Der Herausforde-
rung, die sich in Abwigungen subjektiver Rechte gegen kollektive Si-
cherheitsinteressen darstellt, wire auf alternativem Weg vielleicht eher
beizukommen, und zwar indem man die menschenrechtichen Ansprii-
che, die zur Debatte stehen, noch einmal prizise beschreibt. Ist es denn
tatsichlich blof$ ein Recht auf Leben, das auf Seite der durch die ti-
ckende Bombe Bedrohten auf dem Spiel steht, oder wird hier nicht viel-
mehr implizit der Anspruch zugewiesen bzw. eingefordert, ein Rechr auf’
Leben um jeden (moralischen) Preis zu haben? Offenbar wird vom Staat
ja nicht einfach die Einlésung einer Schutzpflicht simpliciter verlangt,
die darin besteht, dass er einen Titer unschidlich macht, sondern darii-
ber hinaus gefordert, dass er das Leben vieler letztlich mit allen zur Ver-
figung stehenden Mitteln — das Quilen von Unschuldigen eingeschlos-
sen — verteidigt. Ob das Uberleben so viel skosten« darf, ist eine Frage,
die zumindest gedfinet bleiben sollte. Mit der Einsicht in die Komple-

259 Vgl. Alan Gewith: »Are there any absolute rights?«, op. cit.

393

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

xitdt des Dilemmas, das iiber eine blofle Plichtenkollision hinausgeht,
wire immerhin eine automatische Ubernahme der Ticking-bomb-Lo-
gik verhindert und der Blick fiir die eigentliche existenzielle Dimension
der Problematik geschirft: Ein Anspruch auf Leben ist nicht schon ein
Anspruch darauf, das eigene Leben auf Kosten anderer zu erhalten.*®
Wer anderer Ansicht ist, muss Leben gewichten und bewerten** und
zugleich bedenken, dass der menschenrechtliche Spielraum dafiir ausge-
sprochen eng ist.

Ein anderer menschenrechtlicher Anspruch — wahrscheinlich aus
Sicht der meisten Menschen nicht ganz so grundlegend zwar in dem
Interesse, das er schiitzen soll, wie das Recht auf Freiheit von Folter,
nichtsdestotrotz aber als unverzichtbar gehandelt — ist jener auf Pri-
vatheit. Er wird in der Regel als Teil des Rechtes auf Familie und Privat-
leben betrachtet.*®* Die parallel zu terroristischen Bedrohungen nicht
zufillig angewachsenen Maglichkeiten der Uberwachung von privater
Kommunikation und Wege der Datenverkniipfung haben in den ver-
gangen Jahren weitliufige Debatten um die Bedeutung eines Grund-
rechts auf Privatheit evoziert. Im menschenrechtlichen Rahmen inte-
ressiert insbesondere die Frage, wie robust dieses ausfallen darf, wenn
man theoretisch mit umfassenden bzw. invasiven Uberwachungsmetho-
den die sozietale Sicherheit — und damit andere, vielleicht bedeutendere
Rechte — in einem Mafle stirken kdnnte, welches der Utopie einer de-
liktfreien Gesellschaft relativ nahe kommt. Gerade diese Annahme der
Wirksamkeit staatlicher Privatheitseingriffe zur Verbrechensprivention

260 So auch Gewirth (ibid., S. 105).

261 Ein anschauliches Beispiel fiir diese Schwierigkeit ist das in die 1980er Jahre zuriickrei-
chende Ringen des Staates Israel mit der Frage der (Un-)Zulissigkeit von Folter zur Gefah-
renabwehr. Der so genannte »Landau-Report« unter Vorsitz des ehemaligen Hochstrich-
ters Moshe Landau kam, bevor 1999 ein Urteil des Supreme Courts eine Kurskorrektur
einleitete (vgl. 7he Public Committee against Torture in Israel vs. Government of Israel et al.,
HCJ 5100/94), 2um Ergebnis, dass Folter als kleineres Ubel gerechtfertigt sein kénne,
um Israel, das sich »dangers unexampled in any other country on earth« gegeniibersche,
zu schiitzen (vgl. State of Israel: Commission of Inquiry into the Methods of Investigation of
the General Security Service Regarding Hostile Terrorist Activity, 1987, Jerusalem, S. 83).
Das Leben der »eigenen« Biirger wird dabei als schiitzenswerter ausgewiesen als das der
»feindlichen Terroristen«: »We could not reconcile ourselves to the thought that if we
recommend a response of »fiat iustitia, ruat caelum,« it is liable to paralyze GSS [General
Security Service, Anm.] investigations and thus it is almost certain that victims would
die needlessly in terrorist activities that the GSS is capable of foiling« (ibid., S. 93). Eine
solche Wertung beriihrt nun nicht allein die Freiheitsdimension der Menschenrechte, son-
dern wesentlich ihre Gleichheitsdimension (vgl. 3.2.2 und 3.2.9). Siehe auch Anja Katarina
Weilert: Grundlagen und Grenzen des Folterverbotes in verschiedenen Rechtskreisen, op. cit.,
S. 2451; Yukal Ginbar: Why not torture terrorists?, op. cit., S. 1941F.

262 Vgl. Art. 12 UDHR: »No one shall be subjected to arbitrary interference with his privacy,
family, home or correspondence, nor to attacks upon his honour and reputation. Every-
one has the right to the protection of the law against such interference or attacks«; sowie

Art. 8 EMRK (»Recht auf Achtung des Privat- und Familienlebens«).

394

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

steht jedoch vielfach in der Kritik. Doch ist der oft reproduzierte Ein-
wand, wonach grof¥flichige Uberwachung von Personen etwa durch
Videokameras in offentichen Riumen oder auch Sammlung von Mo-
bilfunkdaten niemanden von einem Verbrechen abhalten wiirden, im
Kern unrichtig. Es mag stimmen, dass auch eine Kamera keine Kor-
perverletzung verhindert, die beispielsweise in einer U-Bahn von alko-
holisierten Schligern spontan gesetzt wird. Zugleich stimmt aber auch,
dass die Rechte anderer Menschen — neben dem unmittelbaren Opfer —
geschiitzt werden, wenn man diese Straftiter leichter ausfindig machen
und dem Strafsystem zufithren kann. Das gleiche gilt fir politische
Delikte bzw. Terrorismus: Uberwachungsmafinahmen mégen nicht in
jedem Einzelfall einen Anschlag verhindern kénnen. Das erleichterte
Ausleuchten von (finanziellen) Netzwerken, Kontakten und Infrastruk-
tur wird jedoch in der Regel in Summe die Aktivitit solcher Téter be-
hindern bzw. unterbinden helfen. Wenn man bedenkt, dass zur Verbre-
chensprivention nicht allein die Hohe der angedrohten Strafe, sondern
insbesondere auch die Wahrscheinlichkeit, als Téter erwischt zu werden
ausschlaggebend ist, erscheint die Herstellung eines gesellschaftlichen
Umfeldes, in dem tendenziell weniger Anonymitit herrsche, aus Sicht
mancher als erstrebenswert:

»Privacy (or at least anonymity) is an essential ingredient of criminality
and provides the environment in which wrongdoers can engage in con-
duct (such as theft, robbery, rape, murder and careless driving), which
directly violates the capacity of others to lead their lives in their chosen
manner.«*%3

Die Abwigung der Freiheit des Einzelnen mit der Sicherheit des Kol-
lektivs ist daher keine nur scheinbar heikle, sondern insofern herausfor-
dernde, als sie iiber eine tatsichliche menschenrechtliche Basis verfugt.
— Zumindest, wenn man die Bedrohung ausschliefflich auf Seite der
Menschen verortet und nicht auch auf jener des Staates. Solange die Ab-
wigungskonstellation so vorgestellt ist, dass dem Recht des Einzelnen
auf (moglichst viel an) Privatheit die Rechte der anderen Mitglieder der
politischen Gemeinschaft auf Leben, Freiheit und Sicherheit etc. oder
insgesamt das Ziel, eine menschenrechtliche Ordnung konkret vor ter-
roristischen Gefahr zu schiitzen, gegeniiber stehen, legt sich eine »Op-
ferungc des individuellen Interesses an Privatheit gleichsam von selbst
nahe. Der Wert der »Selbstachtung«, den etwa Avishai Margalit an das
Recht auf Privatsphire bindet,*** erscheint verschwindend verglichen
mit dem Wert, den Menschen gewdhnlich ihrer Selbsterhaltung zu-

263 Carolyn Doyle/Mirko Bagaric: »The right to privacy: appealing, but flawed«, 7he Interna-
tional Journal of Human Rights 2005/9, S. 19.
264 Vgl. Avishai Margalit: PW, op. cit., S. 206.

395

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

schreiben. Im Extremfall kdnnte man auf diese Weise die Berechtigung
eines Anspruches, tiber Privatheit im Ansatz noch zu verfiigen, grund-
sitzlich in Frage stellen. Und an menschenrechtlichen Rechtfertigungs-
moglichkeiten wiirde es dafiir nicht mangeln.

Wenn aber aus der grofiziigigen Beschneidung von Privatheitsrechten
selbst wiederum Menschenrechtsverletzungen drohen (konnten), diir-
fen Zweifel an ihrer leichtfertigen Zulassung angebracht sein. Dies ist
konkret dann der Fall, wenn die bereits heute verfiigbaren Uberwa-
chungsmethoden — von in Zukunft technisch méglichen gar nicht zu
reden — Regierungen die Macht verleihen, politische Gegner und son-
stige unliebsame Personen zu schwichen oder sich ihrer zu endedigen.
Das Argument, wonach derzeit im Rahmen demokratischer, rechtstaat-
licher Strukturen eine solche Missbrauchsgefahr abwegig erscheint,
trigt nur bedingt. Denn solche Strukturen konnen sich bekanntich
wandeln, die Techniken polizeilicher bzw. geheimdienstlicher Kontrolle
und Uberwachung blieben bestehen. Der Einzelne, so muss man heute
den Tatsachen ins Auge sehen, wire nur noch dann jenes von Giinther
Anders so bezeichnete »inselhaft[e] Reservar«,* dem Staat entzogen,
wenn der Staat sich bequemt, auf Mittel zu verzichten, iiber die er be-
reits verfiigt oder verfiigen konnte und die er annihernd sanktionsfrei
zu beliebigen Zwecken einsetzen kann. Auch global besehen ist das zur
Rechtfertigung von Privatheitseingriffen oft vorgebrachte Sicherheitsar-
gument zu hinterfragen, und zwar dahingehend, um wessen Sicherheit
es sich denn handelt. Wenn einzelne Staaten hinsichtlich des Rechtes
auf Privatheit die Welt gleichsam in Zonen der Schutzwiirdigkeit und
Nichtbeachtlichkeit teilen und ihre Interessen auf Basis cines heilsge-
schichdichen Exzeptionalismus unverhohlen iiber menschenrechtliche
Garantien setzen, ist schlieSlich nicht nur die Freiheitsdimension des
Menschenrechtsgedankens beriihrt, sondern vor allem seine Gleich-
heitsdimension.>*® Aus menschenrechtlicher Sicht besonders bedeutsam
ist dabei, dass mit den wachsenden Maglichkeiten der Herrschenden
ihre Rechenschaftspflicht insofern potenziell abnimmt, als schon heute
bezweifelt werden kann, ob Revolutionen bzw. Volkserhebungen noch
tiberhaupt erfolgreich sein kénnen: Menschen, die sich versammeln
(wollen), kénnen tiber ihre Mobilfunkgerite geortet, in vorbereitender
Kommunikation belauscht und ihre Verbindung etwa in sozialen Netz-
wetken eingeschen bzw. rekonstruiert werden. Wie diese Moglichkeiten
heute schon systematisch geniitzt werden, konnte zum Beispiel bei der

265 Giinther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen Bd. 2, Miinchen: C. H. Beck 2002,
S. 119.

266 Siehe Marcel Rosenbach/Holger Stark: Der NSA Komplex. Edward Snowden und der Weg
in die totale Uberwachung, Miinchen: DVA 2014. Zum US-amerikanischen Exzeptiona-
lismus siche auch Michael Ignatieff: »Introduction: American Exceptionalism and Hu-
man Rightsc, op. cit.

396

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Niederschlagung des iranischen Aufstandes 2009 oder auch der »Gezi-
Proteste« in Istanbul 2013 verfolgt werden.*” Ein Widerstandsrecht —
wie im Rahmen der neuzeitlichen Rechtetheorien als ultimative Ge-
wihrleistung der (Wieder-)Herstellung menschenrechtlicher Gerechtig-
keitsstandards vorgesehen (vgl. 2.3.2.1) — ist wesentlich an Bedingungen
gebunden, die erst durch ein Recht auf Privatheit eingelst werden kon-
nen. Vor diesem Hintergrund ist jedenfalls die Frage im Bewusstsein
zu halten, ob denn das Gemeinwohlziel der sozietalen Sicherheit nicht
auch als Sicherheit der Regierenden verbrimt zur Einschrinkung von
individuellen Freiheiten dienen kann. Ein Recht auf Privatheit bzw. sein
Umfang ist dann nicht nur im Sinne der obigen Abwigung in Relation
zu anderen Menschenrechten zu setzen, sondern auch zur Gefahr eines
totalitiren Uberwachungsstaates.

Ein weiterer, ausgedehnter Bereich, in dem Freiheiten des Einzelnen
strukturellen Bedrohungen in Form ihrer Verrechnungen in die kollek-
tive Sicherheit ausgesetzt sind, ist das Strafsystem. Auf unterschiedliche
Weise zeigt sich hier, dass subjektive Rechte mit Gemeinwohlzielen
konfligieren und unter Druck geraten kénnen. Ein Beispiel dafiir ist
etwa der Anspruch auf ein faires Verfahren, der in keinem Menschen-
rechtsdokument fehlt.>®® Es handelt sich dabei um einen Uberbegriff
fiir eine Vielzahl von Verfahrensbestimmungen, die nach herrschender
Auffassung das Verbot der Selbstbezichtigung (und damit der Folter als
Beweiserlangungsmethode) ebenso enthilt wie die Beriicksichtigung
des Beweisgrundsatzes in dubio pro reo. Insbesondere letzterer erlegt der
Gemeinschaft mitunter schmerzvolle Schranken in der Verfolgung ihrer
Sicherheitsinteressen auf, wie Peter Hulsroj darlegt.*® Wenn eine straf-
rechdiche Verurteilung diesem Grundsatz gemif$ zu unterbleiben hat,
weil die Schuld einer Person nicht »zweifelsfreic nachgewiesen werden
kann, so stellt sich die Frage, ob nicht daraus Risiken fiir die Rechte
anderer Menschen und die Gesellschaft insgesamt erwachsen kénnen.
Einfach dadurch, dass ein moglicher, jedoch nicht gewisser Titer un-
bestraft bleibt. »Im Zweifel fiir den Angeklagten« balanciert dieses Ri-
siko zugunsten des Angeklagten und zulasten der Gesellschaft. Hulsroj
kritisiert: »Leaving an innocent potential victim to his or her destiny
when crime most likely could have been avoided by incarnerating a
likely repeat offender is hardly a model of equality or fairness.«”° Ganz
im Sinne der Stirkung eines Priventionsstrafrechts gegentiber dem klas-

267 Darin liegt ein weiterer Grund, das demokratische Potenzial konkret sozialer Medien
nicht zu iiberschitzen. Vgl. Marie-Luisa Frick/Andreas Oberprantacher: »Shared is not
yet Sharing, or What makes Social Networking Services public? «, International Review of
Information Ethics 2011/15, S. 17-23.

268 Vgl. Art. 10 und 11 UDHR; Art. 9, 14 und 15 ICCRP; Art. 6 und 7 EMRK.

269 Vgl. Peter Hulsroj: 7he Principle of Proportionality, Dodrecht: Springer 2013.

270 Ibid,, S. 14.

397

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

sischen Sanktionsstrafrecht betont er weiters: »The true human rights
perspective is, again, the contrasting of the human rights of a suspect
against the human rights of possible future victims. The right to life,
liberty and health is not always trumped by due process rights!«*”* Diese
Problematik spiegelt sich auch in der deutschen Debatte um die men-
schenrechtliche Bedeutung der so genannten Sicherheitsverwahrung,
das heifSt der Inhaftierung von Personen, die ihre Strafe bereits verbiif3t
haben, aber immer noch als eine Gefahr fiir die Allgemeinheit angese-
hen und deshalb festgehalten werden.?”>

Darf der Grundsatz »Ohne Schuld keine Strafe« aus dem Recht auf
ein faires Verfahren herausgelst werden, gesetzt, dass er der sozietalen
Sicherheit Schaden zufiigen kann? Eine menschenrechtliche Rechtfer-
tigung lige mit Verweis auf die Schutzintention hinsichdich der Men-
schenrechte anderer und der menschenrechtlichen Ordnung insgesamt
grundsitzlich in Reichweite. Die Schwierigkeit priventionsstrafrecht-
licher Freiheitseinschrinkungen liegt vielmehr darin, dass sie dieser Lo-
gik im Grunde nach uferlos sein miissten. Immer dann, wenn eine Person
zur Gefahr der Sicherheit im weiten Sinne zu werden droht oder auch
statistische Algorithmen eine solche Wahrscheinlichkeit nahelegen —
etwa durch Verkniipfung von Geschlecht, Alter, Wohnbezirk, Vorstra-
fen, Herkunft etc. —, wire es aus dieser Perspektive gerechtfertigt, die
Rechte des Einzelnen den Rechten der Mehrheit zum Opfer zu bringen.
Ob dadurch vielleicht eine Situation entstiinde, die zum Sicherheits-
verlust einer Mehrzahl von Menschen fithre, da sie stindig mit einer
vorbeugenden Entfernung aus der Gesellschaft rechnen miissten, bleibt
aus den bereits oben genannten Griinden fraglich. Das Risiko, als eine
Gefahr der sozietalen Sicherheit zu gelten, ist nicht gleichmifig zwi-
schen den Menschen verteilt, weshalb eine utilitaristische Opferung
nicht von allen im gleichen Mafle befiirchtet werden muss.?”> Man
denke nur an das eklatante Geschlechtergefille bei den Gewaltdelikten
Raub, Mord und Vergewaltigung. Das bedeutet, Exzesse eines priventi-

271 Ibid,, S. 15.

272 Siche etwa Tobias Mushoff: Strafe — MafSregel — Sicherheitsverwahrung. Eine kritische Un-
tersuchung iiber das Verhiltnis von Schuld und Privention, Frankfurt a. M.: Peter Lang
2008 Vgl. auch die Entscheidungen des EGMR Case of M. v Germany, 19359/04,
17.12.2009.

273 Darauf weist auch Ronald Dworkin hin, wenn er den Zielkonflikt Sicherheit-Freiheit wie
folgt reflektiert: »The liberal is placed in a difficult position [...]. He might reply that he,
personally, values the liberty of others more than his own increased security, but he would
have to admit that this is a minority position. He might argue that the majority would
itself be better off in the long run by promoting freedom at the cost of a little security, but
this argument, though popular with liberals, is plainly wrong. The criminal law presents
more of a threat to the black narcotics addict than to the middle-class white, and there is
little reason to suppose that interrogating the former without counsel, or locking him up
pending trial, will even in the long run affect the latter’s liberty« (TRS, op. cit., S. 26).

398

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

onsstrafrechtlichen Ansatzes selbst wiederum utilitaristisch einzufangen,
sind bescheiden. Es wiren ihm héchstens prakeische Grenzen im Sinne
der Durchfiihrbarkeit gesetzt, aber keine auto-doktrindren. Diese und
dhnliche Fille zeigen: Die Spannung zwischen dem Gemeingut sozieta-
ler Sicherheit, das iiber eine beachtliche menschenrechtliche Dimension
verfiigt, da darin auch der Schutz der Rechte auf Leben, kérperliche
Unversehrtheit, Freiheit und Sicherheit inbegriffen ist, und dem Recht
des Einzelnen auf ein faires Verfahren ist genuin. Sie ldsst sich nicht mit
menschenrechtlicher Rhetorik aus der Welt schaffen, da an beiden En-
den des Spannungsfeldes menschenrechtliche Anliegen artikuliert wer-
den kdnnen. Sie ldsst sich lediglich ausbalancieren, wobei wie Frage des
Ausgleichoptimums wohl noch nicht abgeschlossen ist.

Eine weitere Facette dieser Problematik betrifft ganz grundsiczlich
die Rechtfertigung und Art strafrechdicher Sanktionen. Thre allge-
meine Rechtfertigung (»Warum darf der Staat strafen? «) finden sie aus
menschenrechtlicher Sicht in vertikalen Begriindungen des Menschen-
rechtsgedankens (vgl. 2.3.2). lhre speziellen Rechtfertigungen (»Welche
Strafen sind zulissig?«) wiederum hingen ab von den jeweiligen Straft-
heorien.?”* Funktionalistisch-kollektivistische Herausforderungen kon-
nen sich dabei dann ergeben, wenn Strafen nicht in dem Mafle ver-
hingt werden, wie sie zur Sicherung der Rechte anderer unmittelbar
notig sind, sondern wenn sie sich am abstrakten Ziel sozietaler Sicher-
heit insgesamt orientieren. Die Frage, die zur Diskussion zwischen Im-
manuel Kant und Cesare Beccaria zuriickreicht,”” ist jene: Darf ein Ti-
ter ausschliefllich seiner eigenen Schuld gemif bestraft werden oder darf

274 Fiir einen Uberblick siehe Tatjana Hornle: Straftheorien, Titbingen: Mohr Siebeck 2011;
Norbert Hoerster: Muss Strafe sein? Positionen der Philosophie, Miinchen: C. H. Beck
2012. Zu einer Position, die eine Kombination von relativen und absoluten Strafzwe-
cken in Form einer Erginzung der Generalprivention durch Gerechtigkeitsprinzipien
vorschligt, siehe Norbert Hoerster: »Die philosophische Rechtfertigung staatlichen Stra-
fens«, Zeitschrift fiir philosophische Forschung 1974128, S. 368—379.

275 Vgl. Immanuel Kant: MS, op. cit., Abschnitt E (Vom Straf- und Begnadigungsrecht),
S. 452ff.; Kant betonte unbeirrt: »Richterliche Strafe [...] kann niemals blof§ als Mittel,
ein anderes Gute zu befordern, fiir den Verbrecher selbst, oder fiir die biirgerliche Gesell-
schaft, sondern muf§ jederzeit nur darum wider ihn verhingt werden, weil er verbrochen
hat; denn der Mensch kann nie blof§ als Mittel zu den Absichten eines anderen gehand-
habt und unter die Gegenstinde des Sachenrechts gemengt werden, wowider ihn seine
angeborne (sic) Persdnlichkeit schiitzt, ob er gleich die biirgerliche einzubiifien gar wohl
verurteilt werden kann. Er muf§ vorher szzafbar befunden sein, ehe noch daran gedacht
wird, aus dieser Strafe einigen Nutzen fiir sich selbst oder seine Mitbiirger zu zichenc
(ibid., S. 453). Kant schlief§t auf diese Weise jede, auch eine menschenrechtlich umsich-
tige Priventionslogik aus. Kontriir dazu Cesare Beccaria: Von Verbrechen und Strafen, Ber-
lin: Akademie-Verlag 1764/1966 . Er macht den Grundsatz stark, wonach »Strafen keine
andere Absicht [haben darf], als nur den Bésewicht zu verhindern, daf er nicht weiter
schade und andere, eben dergleichen zu begehen, abgeschreckt werden méogen« (ibid.,

S. 67).

399

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

man an ihm auch ein abschreckendes Exempel statuieren? Kant hatte
gegeniiber Beccaria, welcher in konsequentialistischer Manier dem re-
formistischen Strafrechtsdenken der Aufklirung gemifS daftir plidierte,
die Todesstrafe durch Haft- bzw. Arbeitsstrafen zu ersetzen, eingewandst,
dass der Verbrecher nur dann nicht zu einem Instrument kollektiver In-
teressen herabgewtiirdigt werde, wenn er ein Recht auf die Anwendung
der retributiven (oder auch: absoluten) Straftheorie und damit — im Fal-
le des Mordes — auf die Todesstrafe hat. Die Gefahr, den Einzelnen der
sozietalen Sicherheit zu opfern, besteht potenziell dann, wenn im Zuge
der relativen Straftheorie nicht allein die Spezialprivention, welche dem
unmittelbaren Titer gilt, das Art und Ausmaf3 der Strafe bestimmt, son-
dern auch die Generalprivention. Diese dient als negative verstanden der
Abschreckung weiterer potenzieller Straftiter, als positive der Festigung
des Vertrauens der rechtsstreuen Biirger in die Rechtsordnung. Insbeson-
dere die negative Generalprivention kann sich in menschenrechtlicher
Hinsicht als kollektivistische Herausforderung erweisen, denn sie wirft
die Frage auf, ob der — menschenrechtlich gedeckte — Zweck der Straf-
tatenverhinderung jeden Umgang mit einem konkreten Gesetzesbrecher
rechtfertigt. Miissen das Recht auf ein faires Verfahren, insbesondere
aber auch das Recht, keiner »erniedrigenden« oder »unmenschlichen«
Strafe unterworfen zu werden, dafiir kompromittiert werden? Was wiire
aus Sicht des Menschenrechtsgedankens beispiclsweise davon zu hal-
ten, wenn sich miteels Einfithrung eines Geiflelapparats dhnlich der von
Franz Kafka beschriebenen »Egge« die Zahl schwerer Verbrechen gegen
Null senken lieffe? Sehr konkret und keineswegs blof$ hypothetisch stelle
sich diese Frage mit Blick auf Staaten, in welchen Todesstrafen sowie
Korperstrafen verhingt und auch (6ffentlich) vollstreckt werden.?”® Zu
ihrer Rechtfertigung wird dabei regelmifig auf die vermeintlich uniiber-
troffen abschreckende Wirkungsweise dieser Sanktionen hingewiesen.>””
Nicht selten betreten auch religiése Fiirsprecher von Amputationen,
Stockschlidgen, 6ffentlichen Hinrichtungen das Terrain eines menschen-
rechtlichen Rechtfertigungsschemas und preisen diese Methoden als Ga-
rantien des Schutzes fiir die Rechte der Menschen — abziiglich des Titers
selbst — auf Sicherheit und Freiheit. In solchen Fillen ist die Moglichkeit,
eine solche Rechtfertigung als menschenrechtliche zu akzeptieren, davon
abhingig, ob ihre Proponenten sich auf eine Diskussion iiber méglicher-
weise gelindere (effekeive) Mittel der negativen Generalprivention ein-
lassen. Dieser Méglichkeit sind dort Grenzen gesetzt, wo — wie zum Bei-
spiel im Rahmen des klassischen islamischen Strafrechts — Kérperstrafen

276 Fiir islamische Staaten siche Anja Katarina Weilert: Grundlagen und Grenzen des Folterver-
botes in verschiedenen Rechtskreisen, op. cit., S. 350ff.

277 Zur Kritik etwa am Strafrechtssystem Singapurs und der selbstbewussten Reaktion darauf
seitens der Regierung siche Thio Li-Ann: »Taking rights seriously? Human rights law in
Singaporec, op. cit., S. 81ff.

400

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

fir bestimmte Delikte (hudiid) explizit als »Rechte Gottes« angeschen
werden. Sie zu hinterfragen konnte grundsiezlich als Angriff auf Gottes
Weisheit gewertet werden.””® Dem Kriterium des gelinderen Mittels,
das einer totalen Nihilierung des Straftiters bzw. seiner Interessen im
Namen der sozietalen Sicherheit — oder eben anderer Zwecke — entge-
genwirkt, kénnen aber auch andere Grenzen gesetzt sein: Es steht nim-
lich dort in einem Konflikt zum Gemeinwohlziel der Sicherheit, wo es
sich mit dem Kriterium der Effektivitit reibt. Manche Strafe mag relativ
gelinde, doch verglichen mit anderen in ihrem Abschreckungsvermégen
nicht weniger wirksam sein. Hier sind, so scheint es, auch regionale bzw.
kulturelle Unterschiede bedeutsam. Lee Kuan Yew etwa verteidigte die
in Singapur angewandte Strafe von Stockschligen mit Blick auf die At-
traktivitdt von Gefingnissen fiir illegale Einwanderer folgendermafien:
»We found out that prison was paradise compared to what [they] came
from and the jails were being filled up.«”> Ahnlich bemerke Otfried
Hoffe, »dafl der in flangranti erwischte Dieb nicht mehr Stockschlige
erhilt, sondern fiir kurze Zeit im Gefingnis landet, hat in manchen Tei-
len Westafrikas keinen Strafwert. Wo man sich nach Schatten und regel-
mifligem Essen sehnt, ist ein Ort, der beides verlisslich bietet [...] eher
Lohn als Strafe«.>®

Im Lichte dieser Ausfiihrungen erscheint die Problematik der spezi-
ellen Rechtfertigung staatlicher Strafen aus einer menschenrechtlichen
Perspektive ebenfalls in einem Spannungsfeld angesiedelt zu sein, des-
sen zwei Pole beschrieben werden konnen als die Unterordnung des In-
dividuums unter kollektive Sicherheitsinteressen konkret in Form der
generalpriventiven Maxime (»Effektivitit«) einerseits, sowie der Freiheit
des Einzelnen vor »unmenschlicher oder erniedrigender Behandlung
und Strafe« andererseits. Noch unabhingig von der strittigen Definition
dessen, was als humane bzw. nicht-erniedrigende Strafe angesehen wer-
den kann**" — die auch dann bestehen bleibt, wenn man der negativen
Generalpriventionslogik eine Absage erteilt und wie Kant an der abso-
luten Straftheorie festhalten mochte —, besteht die schwierige Aufgabe
darin, zwischen diesen beiden Polen zu vermitteln. Und zwar auf eine

278 Vgl. Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 81ff. Siehe auch Tariq Ramadan: An Interna-
tional Call for (sic) Moratorium on Corporal Punishment, Stoning and the Death Penalty in
the Islamic World 2005, in dem er sich fiir eine Suspension der islamischen hudiid-Strafen
und einen inner-islamischen Nachdenkprozess iiber Strafgerechtigkeit ausspricht.

279 Lee Kuan Yew: Wit & Wisdom, op. cit., S. 156.

280 Otfried Hoffe: Gibt es ein interkulturelles Strafrecht?, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999,
S. 15.

281 Vgl. dazu den Versuch von Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Standards dafiir aufzuweisen —
jenseits partikularer Traditionen (»Torward a Cross-Cultural Approach to Defining In-
ternational Standards of Human Rights. The Meaning of Cruel, Inhuman, or Degrading
Treatment or Punishment, in: ders. (Hg.), Human Rights in Cross-Cultural Perspectives,
Philadelphia: University of Pennsylvania Press 1992, S. 19—43).

401

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

solche Weise, die weder ein Recht des Einzelnen auf Freiheit von un-
menschlicher und erniedrigender Strafe — oder auch auf ein faires Ver-
fahren — verneint und damit die Belastbarkeit des individualistischen
Pfeilers der Menschenrechtsidee herabsetzt, noch an der Erfiillung des
menschenrechtlichen Schutzauftrag des Staates zweifeln ldsst. Anleitend
dafiir ist die Einsicht in die kleine, aber wichtige Differenz zwischen
der Beschneidungen individueller Freiheiten, die unerlisslich sind, um
Menschenrechte anderer zu schiitzen (Spezialprivention), und solchen,
die in einem erweiterten Sinne der sozietalen Sicherheit zutriglich sein
konnten (Generalprivention). So wie im ersten Fall dem Kriterium der
Wirksamkeit von Strafen der Vorzug zu geben ist und erst in einem
zweiten Schritt nach dem gelindesten der wirksamen Mittel gefrage
werden sollte, kann umgekehrt im zweiten Fall Effekdivitdt niche die
(einzige) Prioritdt sein, wenn man den Menschenrechtsgedanken nicht
unter kollektivistischen Druck setzen mochte.

4.2.3.6 Sozietale Entwicklung: Reproduktionsfreiheit

Das weithin anerkannte Menschenrecht auf Ehe und Familie inkludiert
nach herrschendem Verstindnis die Freiheit des bzw. der Einzelnen,
dariiber zu entscheiden, ob und, wenn ja, wie viele Kinder sie zeugen
mochten. Diese negative Freiheit beriihrt eine der grundlegendsten In-
teressen jedes Menschen und jeder Eingriff in sie sicht sich daher prin-
zipiell grof8er Skepsis ausgesetzt. Solche Eingriffe treten bis jetzt nur in
diktatorischen respektive undemokratischen Kontexten auf. Ein viel
beachtetes, wie auch stark kritisiertes Beispiel ist die Volksrepublik Chi-
na, die mit ihrer bis 2016 staatlich verordneten »Ein-Kind-Politik« die
Reproduktionsfreiheit ihrer Biirger dem kollektiven Ziel der sozietalen
Entwicklung unterstellt hat.*** Aus menschenrechtlicher Sicht stellt sich
die Frage, ob ein solches Gemeinwohlziel einen Rechtfertigungstatbe-
stand dafiir darstellen kann. Eigenen Angaben zufolge hat China mit
seiner Bevolkerungspolitik, die ab 1979 in mehreren Phasen eingefiihrt
wurde, geschitzte 300 Millionen Geburten seingespart«.?®* Zwar exis-
tierten bereits vor dem offiziellen Ende dieser Politik etliche Ausnahmen
von der Pflicht fiir Paare, sich auf einen Nachkommen zu beschrinken —

282 Unter »sozietaler Entwicklung« wird hier die Entwicklung im Sinne der gesamigesell-
schaftlichen Wohlstandvermehrung und des wirtschaftlichen, politischen und sozialen
Strukturaufbaus verstanden, wie sie von der UN als Anspruch aller Menschen und aller
Vélker anerkannt wurde (vgl. Declaration on the Right to Development, op. cit.). Nicht
gemeint sind damit folglich Zielsetzungen, die auf eine Ziichtung des Menschen hinaus-
laufen, wie sie zum Beispiel in politischen Utopien seit Platon zu finden sind (vgl. Der
Staat, op, cit., S. 191ff.).

283 Bettina Gransow: »Zu viel, zu alt, zu minnlich? Demographie und Bevdlkerungspolitike,
Der Biirger im Staat 2008/3/4, S. 217-222.

402

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

fir die Landbevolkerung, ethnische Minderheiten und versehrte Vete-
ranen —, doch wurden in der Regel Mehrkindgeburten mit Geldstra-
fen sanktioniert. Dariiber hinaus kursierten Berichte iiber erzwungene
Sterilisationen und auch Abtreibungen.?®* Ein Hauptanliegen hinter
dem Bestreben des 1,3 Milliarden Menschen umfassenden Staates, das
Bevélkerungswachstum zu drosseln, bestand in der Sicherung allem
voran der Lebensgrundlagen der Chinesinnen und Chinesen. Dies ist
im Einklang mit Chinas Menschenrechtsdoktrin, der zufolge »die wirt-
schaftlichen und sozialen Rechte im Zentrum des Universalititspostu-
lats [stehen] und der Verwirklichung der individuellen Freiheitsrechte
voraus [gehen]«.*® Eine menschenrechtliche Rechtfertigungsbasis ist
also greifbar, doch trigt sie auch? Dazu muss die Frage weiter zugespitzt
werden: Kann es als zulissig angesehen werden, die Zeugung von Men-
schen jenseits einer gewissen biopolitisch gesetzten Schwelle verhindern
zu wollen, um damit den Wohlstand und das Wohlergehen einer mehr
oder weniger bestimmten Anzahl von Menschen unter dieser Schwelle
(besser) zu gewihrleisten? Wenn man davon ausgeht, dass noch nicht
gezeugte, rzukiinftigec Menschen nicht zum Kreis der menschenrecht-
lichen Anspruchssubjekte zihlen, ein »Recht in die Welt zu kommenc
ihnen also nicht zuzuschreiben wire, stellt sich diese Problematik nicht
auf der Ebene der Gleichheits-, sondern eben der Freiheitsdimension
der Menschenrechtsidee: Darf also das Gliick, dass Eltern in der Frei-
heit zu Teil wird, weitgehend frei tiber ihre Fortpflanzungsinteressen zu
bestimmen, dem Gliick der Gemeinschaft geopfert werden, das diese in
einer stabilen Gesellschafts- und Menschenrechtsordnung findet? Dass
dieses Ziel durch eine Reproduktionsrate, die weit tiber dem Maf$ liegt,
welches notig ist, eine Bevolkerung stabil zu halten, schwer zu errei-
chen oder unter Umstinden gar gefihrdet sein kann, zeigt sich, wenn
man die 8kologischen wie auch sozialen Folgewirkungen von unkon-
trolliertem Bevolkerungswachstum berticksichtigt. Jeder Mensch, der
nicht nur vegetieren, sondern gerade auch vermittels wirtschaftlicher
und sozialer Rechte ein lebenswertes Leben fithren will, verbraucht Res-
sourcen, die er sich nicht nur mit anderen Lebewesen, sondern auch
allen anderen Menschen seiner Gemeinschaft grundsitzlich teilen muss.
Manche davon sind erncuerbar, andere sind es nicht. Alle jedoch sind
begrenzt. Auch die Agrarindustrie, die im Zusammenwirken mit der
modernen Medizin das rapide Anwachsen der globalen Bevélkerung
erst ermoglich hat, ist auf Voraussetzungen angewiesen, die iiber keine
Ewigkeits- oder Unendlichkeitsgarantie verfiigen: Phosphatdiinger und

284 Vgl. zum Beispiel Max Fisher: »Why China’s one-child-policy still leads to forced abor-
tions, and always will«, 7he Washington Post, 15.11.2013.

285 Gunter Schubert: »China und die Menschenrechte«, Der Biirger im Staat 2008/3/4,
S. 233.

403

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

fruchtbaren Boden. Es ist an sich eine cinfache Rechnung: Eine Ge-
meinschaft, die sich in der Zahl ihrer Mitglieder geschitzc alle 35 Jahre
verdoppelt, muss — um den gleichen Lebensstandard halten zu kénnen,
in der selben Zeit auch alle Infrastrukturkapazititen, alle Ressourcen
und allen Raum verdoppeln. So wie nicht ausgeschlossen werden kann,
dass dies in manchen Fillen einmal gelingen kann, so gewiss ist hinge-
gen, dass eine konstante Fortschreibung einer derartigen Entwicklung
eine immense Uberforderung aller Daseinsfiirsorgebestrebungen be-
deuten muss. Im schlimmsten Fall kédnnten Situationen eintreten, in
denen nicht nur die sozietale Entwicklung, das heif§t die Lebens- und
Aufstiegschancen der Menschen — ihre positiven Rechte — unter Druck,
sondern durch Konflikte um Ressourcenverteilung oder den Zusam-
menbruch funktonaler Strukturen auch ihre negativen Rechte in Ge-
fahr geraten. Verschirft stelle sich die Problematik auf der globalen Ebe-
ne. Bereits Aldous Huxley hat, zum Vorhaben der UDHR befragt, auf
den Konnex Menschenrechte und Weltbevélkerung hingewiesen.?®¢ Er
ging damals noch von 3,3 Milliarden Menschen, die zum Ende des 20.
Jahrhunderts die Welt bevolkern wiirden, aus. Heute weif§ man: Seine
Schitzung war um die Hilfte zu kurz gegriffen. Prospektive Popula-
tionskalkulationen sind immer ein Ausgriff in eine Zukunft, die auf-
grund unbekannter Variablen nie im exakten Sinne berechnet werden
kann. Was jedoch aus allen Prognosen derzeit als verlissliche Erwartung
extrahiert werden kann, ist, dass die Weltbevolkerung in den nich-
sten Jahrzehnten weiter wachsen wird. Derzeit leben ca. 7,5 Milliar-
den Menschen auf dem Planeten Erde, im Jahr 1800 waren es noch ca.
1 Milliarde. Alleine seit 1990 ist die Weltbevolkerung um zwei Mil-
liarden gewachsen. Laut Schitzungen wird im Jahr 2030 mit ca. 9,3
Milliarden Menschen zu rechnen sein.*®” Rapide Bevolkerungszuwichse
werden in weiten Teilen Siidasiens und Afrikas erwartet. In manchen
Lindern (wie Athiopien, Kenia, Ruanda) wird sich nach Angaben der
UN die Bevolkerungszahl 2030 wahrscheinlich fast verdoppelt, in ande-
ren (wie Burkina Faso, Tschad, Mosambik, Nigeria, Senegal, Sierra Le-
one, Siidsudan, Tansania, Sambia) sogar mehr als verdoppelt haben.**
Die Kinderanzahl pro Frau liegt in vielen, insbesondere afrikanischen
Landern weit iiber dem so genannten »replacement level, auch in Af-
ghanistan und Osttimor haben — den einzigen Linder auflerhalb Afri-
kas — Frauen im Durchschnitt immer noch mehr als fiinf Kinder.>®

286 Vgl. Aldous Huxley: »The Right of Man and the Facts of the Human Situationg, in:
UNESCO (Hg.), op. cit., S. 199—204.

287 UN Department of Economic and Social Affairs: World Population Prospects. Key findings
and advance tables (2015)

288 Ibid., S. 18f.

289 Ibid., S. of.

404

06:13:51. BE) o |


https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Was bedeutet diese Aussiche fiir die Sicherung der Menschenrechte
bzw. menschenrechdich orientierten Gemeinwesen? Folgt man war-
nenden Stimmen, so geht von einem ungebremsten Wachstum der
Weltbevolkerung eine multiple Bedrohung der Lebensgrundlagen der
Menschheit aus. Stephen Emmott spricht gar von einer »unprecedented
planetary emergency«.?*® Von der Zerstérung der natiirlichen Ressour-
cen und des Klimas tiber die Ausrottung anderer Spezies bis zur Gefahr
globaler Nahrungsmittelknappheit durch den absehbaren Verbrauch
der Kunstdiingerquellen zeichnet Emmot ein Bild, das fiir ihn nur ei-
nen Schluss zuldsst: »Every which way you look at it, a planet of ten
billion looks like a nightmare.«**" Aufmerksamkeit erregt haben auch
die Arbeiten von Gunnar Heinsohn, der das Bevolkerungswachstum
unter dem Gesichtspunke der »iiberschiissigen S6hne« beleuchtet und
im steigenden Ancteil junger minnlicher Erwachsener (»youth bulges«)
in vielen Gesellschaften nicht zuletzt ein Konflikepotenzial erblicke, das
sich im besten Fall tiber Migrationsdruck in bevolkerungsirmere Welt-
gegenden, im schlechteren Fall in kriegerischen Auseinandersetzungen
entlidt.* Die von Kritikern einer Problematisierung der Zunahme
der Weltbevolkerung gelegentlich eingeworfene Frage »Wer ist denn zu
viel?« (vgl. 3.2.3) geht dabei allerdings am Kern des Problems vorbei,
das ja nicht darin besteht, konkrete Individuen als »iiberzihlige« oder
gar »schidlichec zu identifizieren und ihnen vielleicht auch noch das
Lebensrecht abzusprechen, sondern abstrake die Anzahl der lebenden
und Ressourcen konsumierenden Erdenbewohner in ein Verhiltnis zu
den materialen Lebensbedingungen und ihren Grenzen zu setzen. Um
diesen Unterschied zu begreifen, kann ein Vergleich der angedachten
Eingriffe in die individuelle Reproduktionsfreiheit mit den diskrimina-
torischen »rassehygienischen« Verneinungen eines universalen Rechts
auf Ehe und Familie hilfreich sein.?> Nur unter der — unhaltbaren —

290 Stephen Emmott: 10 Billion, London: Penguin 2013, S. 7.

291 Ibid,, S. 150.

292 Gunnar Heinsohn: Séhne und Welsmacht. Terror im Aufstieg und Fall der Nationen, Miin-
chen: Piper 2008.

293 Vgl. dazu etwa Heinrich Reichel: Die Hauptaufgaben der Rassenhygiene in der Gegenwart,
Wien: Franz Deuticke 1922. Der 6sterreichische Arzt hatte lange vor der Durchsetzung
der NS-Bevolkerungspolitik wissenschaftliche Uberlegungen iiber Reproduktionsein-
schrinkungen zum Zweck der »Volksgesundheit« angestrengt und den (menschenrecht-
lichen) Individualismus als Hiirde auf diesem Weg benannt: »Der rassenhafte Lebenswille
wird heute {ibertiubt, tiberwiltigt von den verwirrten Wunscherlebnissen des Individu-
ums. Diesem Willen muf§ wieder zu seiner Geltung verholfen werden: jeder Mann muf§
wissen, daf§ es fiir ihn kein héheres Erdengliick gibe, als die Freude am gesunden geistigen
Wachsen seiner Kinder, jedes Weib muf8 wieder den Zweck seines Daseins darin finden,
dem Kinde zu dienen, wenn nicht dem eigenen, so dem fremden. Nur wenn das ge-
schieht, wird unser Volk leben« (ibid., S. 15). Spiter bekriftigte auch Konrad Lorenz die
Berechtigung »humaner« eugenischer Logiken zwischen extremem Rassenwahn einerseits
und volliger Fortpflanzungsfreiheit andererseits: »Wir miissen uns klar dariiber werden,

405

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

Annahme, dass der Planet Erde unendlich viele Menschen ernihren
und ihnen unerschépflichen Lebensraum bieten kann, wire diese An-
frage an die Bedingung der Moglichkeit eines guten Lebens fiir alle zu-
riickweisbar. Wie wenig sinnvoll es ist, dieses Thema mit einem Blick
auf konkretisierte Individuen behandeln zu wollen, zeigt nicht zuletzt
eine mogliche Gegenfrage mit Blick etwa auf China: »Wer fehlt denn?«
Natiirlich werden nicht wenige chinesische Paare — gerade im hohen Al-
ter — bedauern, nicht mehr als einen Sohn oder eine Tochter zu haben,
doch werden viele angesichts der doch beachtlichen Wohlstandsverbrei-
terung und gewachsenen Mittelschicht auch die Vorteile der Ein-Kind-
Politik bekennen. Das gilt ganz besonders, wenn sie China etwa mit
Indien vergleichen, das ausgehend von dhnlichen Bedingungen nach
wie vor ein veritables Armutsproblem aufweist — und ein ungeziigeltes
Bevélkerungswachstum.

Vor diesem Hintergrund, der den Zusammenhang zwischen einem
absoluten Recht auf Reproduktionsfreiheit und der Gefihrdung ele-
mentarer Menschenrechte in einer Vielzahl von Fillen wie auch von
menschenrechtlichen Ordnungen insgesamt erahnen ldsst, wire auf
dieser grundsitzlichen Ebene eine Verneinung jeder Einschrinkung
der Reproduktionsfreiheit allein unter der Voraussetzung verstindlich,
dass im iberragenden Wert eben dieser Freiheit eine Rechtfertigung
fur eine Inkaufnahme solcher moglichen Gefihrdungen erblicke wird.
Diese Wertung nicht mittragen wird, wer jene (potenziellen) Men-
schenrechtsverletzungen, die ein uneingeschrinktes Recht auf Repro-
duktionsfreiheit mit sich bringt, als zu schwerwiegend erachtet. Eine
solche Abwigung lenkt schliefllich die Frage der Rechtfertigbarkeit von
Einschrinkungen der Reproduktionsfreiheit hin zur Frage der legitimen
bzw. effektiven Instrumente. Eine menschenrechtlich jedoch nicht ak-
zeptable Moglichkeit bestiinde darin, auf die natiirlichen Grenzen der
Fortpflanzungsfreiheit zu vertrauen, wie sie bereits vor tiber zweihun-
dert Jahren von Thomas Robert Malthus beschrieben — und auch be-
jaht — wurden: Jede Gemeinschaft, die sich demnach tiber die Grenzen,
die in Form der natiirlichen Ressourcen gesetzt sind, hinaus vermehrt,
muss frither oder spiter mit dem »imperious all-pervading law of na-
ture« rechnen, welches die »Uberzahlc an Menschen beispielweise durch
Hunger oder Krieg wieder reduziert.* Malthus schreibt:

dafd zu beiden Seiten des Punktes [...] echte Werte stehen: auf derlinkenc Seite der Wert
der freien individuellen Entfaltung, auf der rechten Seite der Wert der sozialen und kul-
turellen Gesundheit (Die acht Todsiinden der zivilisierten Menschheit, Miinchen: R. Pieper
& Co Verlag 1974 S. 57f).

294 Thomas Robert Malthus: An Essay on the Principle of Population or A View of its past and
present Effects on Human Happiness. With an Inquiry into our Prospects respecting the future
Removal or Mitigation of the Evils which it contains, Cambridge: Cambridge University
Press 1798/1992, S. 14.

406

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLEKTIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

»If the proportion of the births and the deaths for a few years indicates
an increase of numbers much beyond the proportional increased or ac-
quired food of the country, we may be perfectly certain that, unless an
emigration take place, the deaths will shortly exceed the births, and
that the increase that had been observed for a few years, cannot be the
real average increase of the population of the country.«*%s

Dies hinzunehmen oder sogar durch Einstellung von Entwicklungs-
hilfe zu beférdern, ist menschenrechtlich besehen ebenfalls bar jeder
Rechtfertigungsbasis, wie auch Henry Shue unterstreicht: »The most
human methods of controlling population«, befindet er, »involve de-
creasing the birth rate, not increasing the death rate for children already
born«.*® Denn: »Passive infanticide is still infanticide.«**” Ebenso kann
ausgeschlossen werden, dass es sich bei erzwungenen Sterilisationen von
Frauen um ein gelindes Mittel handelt. Problematisch ist eine solche
Politik gerade auch dann, wenn sie sich die Armut und Unwissenheit
der Betroffenen zu Nutze macht, wie es offenbar in Indien der Fall ist.>*®
Wenig erfolgversprechend erscheinen auch direkte monetire Negativ-
anreize. Selbst die Aufforderung zu reproduktiver Zuriickhaltung — eine
ebenfalls von Malthus vorgeschlagene MafSnahme (»moral restraint, till
we are in a condition to support a family, is the strict line of duty«)* —
wird dort nichts bewirken kénnen, wo Kinderreichtum immer noch
als soziale Absicherung gilt und damit auf einen >Teufelskreisc verwie-
sen ist: Mit wachsendem Wohlstand sinkt erwiesenermaflen zwar die
Kinderzahl pro Frau, doch solange in gewissen Regionen des globalen
Stidens viele Menschen aufgrund der prekiren Lebensbedingungen ein-
zig in ihren Nachkommen nicht nur eine Alters-, sondern tiberhaupt
eine Art>Lebensversicherung: sehen (kénnen), wird sich an ebendiesen
Bedingungen wenig verindern. Es besteht demnach eine Vielzahl von
Griinden, gemeinsam mit Stephen Emmott pessimistisch hinsichtlich
praktikabler und vertriglicher Handlungsméglichkeiten zu sein, die
Reproduktionsfreiheit in allen Gemeinwesen bzw. Regionen der Welt
(gleichermaflen) einschrinken zu konnen.* Es deutet sich an, dass
das Ziel, das Bevdlkerungswachstum zu bremsen, wohl nur auf Um-
wegen erreichbar kann, die allerdings gar keine Freiheitsbeschneidung
implizieren, sondern vielmehr ihre Erweiterung: Bildung und Berufs-
chancen fiir junge Frauen, die ihnen intellektuelle und 6konomische
Unabhingigkeit nicht zuletzt von den reproduktiven Interessenlagen

295 Ibid,, S. 40.

296 Henry Shue: Basis Rights, op. cit., S. 101.

297 1Ibid,, S. 98.

298 Vgl. Jason Burke: »India mass sterilisation: Women were >forced« into camps, say rela-
tives«, The Guardian, 12.11.2014.

299 Thomas Robert Malthus: An Essay on the Principle of Population, op. cit., S. 225.

300 Stephen Emmott: ro Billion, op. cit., S. 150ft.

407

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS

ihrer Kollektive (vgl. 3.2.5) sichern kénnen, sind notwendige Voraus-
setzungen dafiir, dass sich keine Frau gezwungen sicht, mehr Kinder
zu gebdren, als sie reigentlich« mochee. Die Aufklirung tiber und der
Zugang zu sicheren Verhiitungsmitteln ist dabei ein sinnvoller Weg,
der dennoch mit der nétigen Reflexion an ein Bewusstsein um bevor-
mundende Symboliken und Praktiken riickgekoppelt werden muss, da
ansonsten erst wieder individuelle Freiheitsbestitigungen einem kollek-
tiven (Heils-)Ziel geopfert zu werden drohen, und sei es auch einem so
wichtigen wie der Emanzipation der Frau.

408

06:13:51.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	4.1  Grundsätzliche individualistische Ressourcen
	4.1.1  Religiöse Menschenbilder
	4.1.2  Säkulare Menschenbilder

	4.2  Kollektivistische Herausforderungen (und spezielle individualistische Ressourcen)
	4.2.1  Kosmoontologischer Kollektivismus: »Ich« als Trugbild
	4.2.2  Sozialontologischer Kollektivismus: »Ich« ist nichts ohne die Anderen
	4.2.3  Funktionalistischer Kollektivismus – Gemeinwohl verpflichtet
	4.2.3.1  Sozietale Integrität: Religions- und Ehefreiheit
	4.2.3.2  Sozietale Harmonie: Kunst- und Meinungsfreiheit
	4.2.3.3  »Soziale Gerechtigkeit«: Eigentumsfreiheit
	4.2.3.4  Moralische Perfektion: Meinungsäußerungsfreiheit, Erwerbsfreiheit und Gewissensfreiheit
	4.2.3.5  Sozietale Sicherheit: Recht auf Freiheit von Folter, Recht auf Privatheit, Strafregime
	4.2.3.6  Sozietale Entwicklung: Reproduktionsfreiheit



