
XV. mysterium iniquitatis

Die Philosophie der All-Einheit, in der Gott der Urgrund und Mittel-
punkt allen Seins ist, scheint keine Möglichkeit zu bieten, das Böse in
ihren Horizont aufzunehmen. Für Frank aber war das Böse eine un-
leugbare Tatsache. Eindrucksvoll bezeugt die Schrift Das Licht in der
Finsternis die Gewißheit von dessen dunkler Macht; das ungeheure
Leid, das Menschen im 20. Jahrhundert anderen Menschen zufügten,
hatte diese Gewißheit unumstößlich gemacht. Viele der zeitgenössi-
schen Philosophen aber vermochten hinter der Grausamkeit der
Menschen nicht die geistige Macht des Bösen zu erkennen. In einem
Brief vom Sommer 1942 an den Freund Ludwig Binswanger klagt
Frank darüber, daß auch M. Heidegger »die wahre Quelle aller Tra-
gik« verkenne. Heidegger »konzentriert sich ganz willkürlich nur auf
das ›man‹, das Verlogen-alltäglich-ordinäre; dies ist aber nur eine,
und vielleicht gar nicht die schlimmste Erscheinung des Bösen, des
›Teufels‹ als ›Vater der Lüge‹ ; der Hauptfeind, der zu überwinden ist,
sind verblendende und verwirrende Leidenschaften (sinnliche und
geistige), die in mir wüten, mich dem Grunde entziehen und jeder-
zeit zu vernichten und zu entleeren suchen«. Hier wirkt »das Dämo-
nische, Böse, das Chaotische, Zerstörende«, das, was die Bibel »Sün-
de« nennt. Dieses »Dämonische« ist »keine ›theologische‹, auch
keine rein ›ethische‹ Idee, sondern der grundlegende ontologische
Zug des menschlichen Daseins«.1 Das eigentlich Schreckliche befin-
det sich, wie Frank in diesem privaten Brief schreibt, im Inneren jedes
Menschen.

Nachdrücklich hat Frank in seinen Werken sich mit der Macht
des Bösen auseinandergesetzt: Am Vorabend des Zweiten Weltkriegs
in Das Unergründliche. Dann in dem Buch Das Licht in der Finster-

277

1 S. L. Frank am 24.07.1942 an L. Binswanger. Zitiert nach N. Plotnikow: Heidegger–
Rezeption in Rußland: Semen L. Frank und Ludwig Binswanger. In: Daseinsanalyse.
Zeittschr. f. phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 123.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis, dessen Niederschrift 1934 geplant und 1940 abgeschlossen wur-
de, aber nach dem Kriegsende im Rückblick auf die »dämonischen
Kräfte«, welche die Kriegsfurie entfesselt hatte, nochmals »radikal«
überarbeitet wurde2. Breiten Raum nimmt die Auseinandersetzung
mit dem Bösen auch in dem 1949 vollendeten Werk Die Realität und
der Mensch ein, als allen vor Augen lag, welche Zerstörungen an
Seele, Leben und Gütern der Krieg bewirkt hatte.

Methodisch wählt Frank auch bei diesem Thema die phänome-
nologische Erschließung der eigenen Selbsterfahrung und des eige-
nen Selbstseins. Wer wissen will, was das Böse ist, muß sich dem
Bösen in seinem eigenen Inneren zuwenden. Am Ende seiner Reli-
gionsphilosophie schreibt er: »Leicht und billig ist es, das Böse objek-
tivierend als eine mir äußerliche und unverständliche Tatsache des
weltlichen Seins zu betrachten, das unlösbare Theodizeeproblem zu
stellen und, indem man die Position eines Richters über das Sein
einnimmt, über die ganze Welt – selbst über Gott – das Urteil zu
sprechen. […] Damit wäre der einzige Weg zur wirklichen Erfassung
des unergründlichen Wesens des Bösen verstellt – der Weg in die
eigene Tiefe, in der allein, indem ich meiner Schuld bewußt werde,
das Unergründliche sichtbar wird« (DU 459 f., Übersetzung ge-
ändert).

1. Der Widersinn des B�sen

Das »unergründliche« Wesen des Bösen verstehen zu wollen ist aus-
geschlossen. Jeder Versuch dazu verstrickt sich in unauflösbare Apo-
rien. Um etwas verstehen zu können, muß es der Vernunft zugäng-
lich sein; in ihm selbst muß also etwas Vernünftiges enthalten sein.
Wäre das Böse zu verstehen, gäbe es dafür auch einen einsehbaren
Grund; es hätte dann seinen Platz im Sein. Das anzunehmen aber
hieße, die Augen vor der unversöhnlichen zerstörerischen Negativi-
tät des Bösen zu verschließen.

Nach einer auf Augustinus zurückgehenden philosophischen
Tradition besitzt das Böse selber kein eigenes Sein, weil alles, was ist,
insofern es ist, immer gut ist. Das Böse besteht gerade im Mangel an

278

mysterium iniquitatis

2 Vgl. die Angaben Franks in »Predsmertnoe. Vospominanaija i mysli. In: Russkoe mi-
rovozrenie, St. Petersburg 1996, S. 58. Ferner Franks Angaben im »Vorwort« von Das
Licht in der Finsternis.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein – und setzt es damit voraus.3 Frank schließt sich dieser Auffas-
sung an und beruft sich dafür auf Makarios den Großen (gest. etwa
390) in der griechischen und auf Thomas von Aquin4 in der west-
lichen Welt (DU 444). Doch wer vom Bösen spricht, kann nicht um-
hin, vom Sein zu sprechen; er macht somit, nach einer von Frank
zitierten Bemerkung Platons, eine »illegitime« oder »Bastard-Aus-
sage«, indem er versucht, das nicht Sagbare dennoch mit Begriffen,
die ihre Rechtfertigung im Sein haben, zu erfassen (DU 440).5 Jeder
Willensimpuls in seinem bloßen Seinsgehalt ist gut, selbst wenn er
darauf gerichtet ist, nur um des Genusses willen zu zerstören oder zu
töten. Es scheint kaum möglich, den Seinsgehalt von der bösen Ziel-
setzung zu unterscheiden. Schon wenn wir das Böse als Angriff auf
das Sein bezeichnen, schreiben wir ihm gleichsam eine Kraft zu und
behaupten es als ein Seiendes. Das geschieht sogar schon, wenn wir
sagen: Es gibt das Böse. Wenn wir andererseits – zu Recht – darauf
beharren, daß alles, was ist, unter Rücksicht seines Seins gut ist,
scheint es, daß wir das Böse als solches zu bloßem Schein verflüchti-
gen. Gegen eine solche Konsequenz aber sträubt sich unser Empfin-
den und unser Verstand.

Versucht man, über den Seinsgehalt des Trägers, der Umstände
und Folgen einer bösen Tat hinaus, deren eigentlich Böses, das onto-
logisch kein Sein besitzt, zu bestimmen, stößt unser Denken an eine
Grenze, wenngleich in ganz anderer Weise als angesichts der uner-
gründlichen Realität Gottes. Diese Einsicht ist nicht leicht zu akzep-
tieren. Selbst die Philosophen, die am tiefsten in das Wesen des Bö-
sen eingedrungen sind, J. Böhme und F. W. J. Schelling, haben, wie
Frank meint, der Versuchung nicht widerstanden, das Böse erklären
zu wollen, und haben es so in seiner radikalen Widersinnigkeit ver-
flüchtigt.6 G. W. F. Hegel habe es letztlich geleugnet, um den pan-

279

Der Widersinn des B�sen

3 Augustinus hatte das Böse einen »Raub an Gutem« genannt: Quid est autem aliud
quod malum dicitur, nisi privatio boni? In: Enchiridion de fide, spe et caritate, Cl. 0295,
cap. 3. – Mali enim nulla natura est; sed amissio boni mali nomen accepit. In: De civi-
tate dei, 11, cap. 9 in fine.
4 Thomas von Aquin: Unde dico, quod id quod est malun non est aliquid; sed id cui
accidit esse malum, est aliquid, in quantum malum privat nonnisi aliquod particulare
bonum. In: De malo, qu. I, art. I.
5 Platon im »Timaios« 52b: logism†� tini n�j†w.
6 Nach Jakob Böhme ist die Negativität als das Prinzip der Unterscheidung von sich
selbst auch Gott eigen; ohne dieses Prinzip hätte Gott kein Bewußtsein und wäre nicht
Geist. Das Prinzip der Negativität als Prinzip des Geistes und des Lebens aber ist zu-
gleich das Prinzip des Bösen. Das Licht bedarf, um offenbar zu sein, der Finsternis: »So

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theistischen Grundzug seiner Philosophie bewahren zu können. Das
Böse ist das radikale Nein gegen das Sein und die Vernunft. Weil
schlechthin widersinnig, besitzt es nie die Evidenz, die einer Wahr-
heit zukommt. Es ist die »Unwahrheit« selbst. Gegen Gott, der das
Licht der Wahrheit oder die Evidenz selbst und so die Bedingung
jeglicher Wahrheitserkenntnis ist, kann das Böse deshalb nie ein Ar-
gument sein. Es kann nicht verstanden, muß aber in seiner aufdring-
lichen Faktizität zur Kenntnis genommen werden. Es ist als solches
»in gewissem Sinn die absolute Grenze jeder Philosophie« (DU 442).

In Franks Deutung ist das Böse mehr als ein bloßes Nichts und
besitzt doch nicht den Rang eines Seienden. Es ist ein »gewisserma-
ßen seiendes Nichts«, »eine vom Sein abgefallene Realität«. Es
gleicht einem »›Etwas‹, das sich als Realität gerade durch seine Los-
lösung von der wahren, begründeten und legitimen Realität konsti-
tuiert« (vgl. DU 441; RM 333). »Durch die harmonische, göttliche
All-Einheit gehen tiefe Risse, klaffen Abgründe des Nichtseins – Ab-
gründe des Bösen. Die All-Einheit, wie sie empirisch erscheint, ist
eine geborstene Einheit« (DU 442; vgl. 467). Die philosophische
Überzeugung, daß Gott der absolute Urgrund des Seins ist, hat Frank
nicht preisgegeben; einem ontologischen Dualismus ist eine ent-
schiedene Absage erteilt. Doch zugleich wird die widergöttliche »Fin-
sternis« der »Welt« (nach dem Wort des Johannesevangeliums) in
höchster Eindringlichkeit erfahren. Nicht übersehen werden darf
Franks Einschränkung: Zerrissen ist die All-Einheit des Seins, wie
sie uns »empirisch erscheint«.

2. Das konstruktive und das zerst�rerische Moment der
Negation

Es bleibt die Frage, wie der »Abfall« von der »wahren Realität« mög-
lich sein kann. Die Rolle der Negation bei der Konstitution der All-

280

mysterium iniquitatis

keine Pein wäre, so wäre ihr die Freude nicht offenbar. Das Böse muß eine Ursache sein,
daß das Gute ihm selber offenbar sei, und das Gute muß eine Ursache sein, daß ihm das
Böse in seiner Arglistigkeit und Bosheit offenbar werde, auf daß alle Dinge in ihre
Beschaulichkeit kämen«. In: Mysterium Magnum, c. XXVIII, §68, 69. – Gerade weil
die philosophische Intuition Böhmes jener des Cusanus und Franks ähnelt, ist sorgfältig
auf den Unterschied zu achten. Ihnen zufolge ist alles, was Sein hat, in Gott »einge-
faltet«, nicht aber das Böse, eben weil es als solches kein Sein besitzt. Ihnen erlaubt eine
ausgearbeitete Ontologie, die bei Böhme fehlt, diese Unterscheidung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit erschließt die Struktur dieser Möglichkeit; doch ein Grund,
weshalb der Abfall geschehen ist, ist damit nicht genannt. Wie schon
ausgeführt wurde, ist jedes bestimmte Einzelne, was es ist, durch
Abgrenzung vom anderen. Zugleich verbindet die Abtrennung mit
dem, was jenseits ihrer liegt. Das heißt: Infolge seiner Abgrenzung
ist alles mit allem anderen auch verbunden. Das Nicht der Negation
setzt »zugleich und in einem Akt sowohl die Einheit als auch die
Getrenntheit von allem – es setzt alles als ein jedes für sich« (DU
444). Als konstituierendes Prinzip bestimmt das Nicht das Einzelne
nicht nur von außen, es kommt ihm auch innerlich zu. Indem es
durch Abgrenzung für sich sein läßt, »bildet [es] das tiefste Moment
dessen, was wir ›Freiheit‹ nennen«. Indem es abgrenzt und so über
sich hinausweist, begründet es »die Fähigkeit, auch das zu haben oder
zu sein, was das jeweilige Einzelne als solches actualiter nicht ist«.
Das »Nicht« ist also sowohl die »Kraft, die unsere Individualität be-
hauptet, als auch die Anziehungskraft zwischen uns und der All-Ein-
heit«. Mit anderen Worten: Es ist konstitutiv für die gegliederte Ein-
heit des Weltseins. So hat jedes Individuum seine Mitte in sich, aber
»dieses ›Innere‹ hat seinen Mittel- oder Stützpunkt außer sich, in
seinem Zusammenhang mit allem, mit dem All-Einen« (DU 445).

Sobald Böses geschieht verändert sich die Funktion der Negati-
on: Sie wird zu einem absolut isolierenden Nein. Sie verbindet nicht
mehr, sondern grenzt nur noch ab. Das Einzelne löst sich damit aus
dem »allgemeinen Seinszusammenhang« und verschließt sich in sich
selbst. Es hält seinen Mittelpunkt, der ein solcher nur durch den Zu-
sammenhang mit allem anderen ist, für den absoluten und einzigen
Grund der Realität. Indem es das Andere als unwesentlich zurück-
weist, erhebt es sich selbst »zu einem Schein-Absoluten, zu einer
Pseudo-Gottheit« (DU 446). Obwohl es Teil ist, erkennt es nur noch
seinen eigenen Willen als maßgebliches Gesetz an.

Doch die Absolutheit des isolierten Einzelnen ist angemaßt.
Was sich zum Alles-Sein aufgebläht hat, bleibt dennoch auf alles
andere seinsmäßig angewiesen. Die vorgebliche Absolutheit ist eine
absolute Leere, die in unersättlicher Gier zum Ausdruck kommt, alles
andere sich anzueignen und zu verschlingen. Mit der Selbstabsonde-
rung im Bösen, die das andere zurückstößt und es doch als Stütze
seines eigenen Seins braucht, ist eine unaufhörliche Selbstzerflei-
schung in das Sein oder die »Welt« gekommen. »Hier ist nicht nur
homo homini lupus, hier in der metaphysischen Tiefe ist ens enti
lupus«. Die Folge des Bösen ist, wie der tiefgründige Satz des Römer-

281

Das konstruktive und das zerst�rerische Moment der Negation

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


briefs sagt, der Tod (5:12). Die Sünde hat die Schöpfung bis in den
Grund hinein entstellt.7

3. Das B�se – eine Folge der Freiheit?

Die phänomenologische Beschreibung der Selbstverschließung und
Selbstzerstörung im Bösen hat die Frage offen gelassen, warum es
zum Bösen kommt. Niemand muß Böses tun oder sündigen; das Böse
ist das schlechthin Nichtgesollte. Beruht das Tun des Bösen auf einer
Entscheidung, in welcher der Mensch die ihm von Gott zum Tun des
Guten geschenkte Freiheit mißbraucht? In der religiösen Unterwei-
sung ist diese Vorstellung weit verbreitet. Frank aber hält die Annah-
me, wir könnten, wo es um das Wollen eines Ziels geht, zwischen
bestimmten Möglichkeiten bewußt wählen, für eine »grobe intellek-
tualistische Verzeichnung des tatsächlichen, irrationalen Gehalts des
Willensprozesses«. Wo es nicht um die Auswahl von Mitteln, son-
dern um das Wollen selbst oder das Ziel selbst geht, »findet ein völlig
irrationales Schwanken statt, eine gewisse Potentialität und Unbe-
stimmtheit des dynamischen Prozesses des Strebens, des Schaffens,
des Werdens«. Das Ziel, sagt Frank, der sich hier H. Bergson an-
schließt, »ist überhaupt nicht etwas, das dem Wollen vorausginge
und es bestimmte. Das Ziel bildet sich erst im Prozeß des Strebens
oder Wollens«. Die Willensfreiheit kann nicht auf die Wahlfreiheit
zurückgeführt werden. Diese eher psychologische Feststellung wird
von Frank (mit Thomas von Aquin und Hegel) durch den philosophi-
schen Freiheitsbegriff als Selbstverwirklichung oder Bei-sich-selbst-
Sein ergänzt. Wahre Freiheit ist nicht die Möglichkeit, alles Beliebige

282

mysterium iniquitatis

7 Auf ähnliche Weise beschreibt Schelling in seiner Freiheitsschrift den Selbstwider-
spruch, in den der Sünder verfällt: Durch die Kraft der Mitte, die er in sich hat, ist der
Mensch berufen, »über alle Dinge zu herrschen. Denn es bleibt auch dem aus dem
Centro gewichenen immer noch das Gefühl, daß er all Dinge gewesen ist, nämlich in
und mit Gott; darum strebt er wieder dahin, aber für sich, nicht wo er es sein könnte,
nämlich in Gott. Hieraus entsteht der Hunger der Selbstsucht, die in dem Maß, als sie
vom Ganzen und von der Einheit sich lossagt, immer dürftiger, armer, aber eben darum
begieriger, hungriger, giftiger wird. Es ist im Bösen der sich selbst aufzehrende und
immer vernichtende Widerspruch, daß es kreatürlich zu werden strebt, eben indem es
das Band der Kreatürlichkeit vernichtet, und aus Übermut, Alles zu sein, ins Nichtsein
fällt.« F. W. J. Schelling: Philosophische Untersuchung über das Wesen der mensch-
lichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände. Hamburg (Meiner)
1997, S. 62 (SW. VII, 390f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu tun; sie ist mit Notwendigkeit vereinbar, ja, sie »ist innere Not-
wendigkeit als Bestimmtsein durch sich selbst« (RM 322 f.).

Unter dieser Voraussetzung ist es nicht möglich, von einer
wahrhaft freien Wahl des Bösen zu sprechen, – denn die Selbstver-
wirklichung des Menschen besteht in der Entfaltung seiner Gott-
menschlichkeit. Die Sünde ist »nicht nur keine Selbstverwirklichung
des Menschen; als Verrat an Gott ist sie auch ein Verrat an unserem
wahren Selbst« (RM 3238). Wie aber ist die Sünde möglich, wenn sie
nicht aus unserer Freiheit hervorgeht? In Franks Antwort ist der Ein-
fluß der paulinischen Anthropologie zu erkennen. Obwohl wir klar
wissen, daß wir Böses tun, tun wir es, infolge der Schwäche unseres
Willens, nicht auf Grund unserer Freiheit. Selbst wenn eine böse Tat
vorsätzlich geschieht, kann der Täter seine wahre Freiheit bereits
verloren haben und unter der Kontrolle seiner bösen Leidenschaften
handeln, »unter der Herrschaft der Sünde« stehen und ihr Gefange-
ner sein (vgl. Römerbrief 3:9; vgl. RM 324 f.).

Doch ohne jede Freiheit oder Ursprünglichkeit in der Tiefe des
Selbstseins ist der Begriff »Sünde« nicht denkbar (naturalistische
Philosophen, die nur die »objektive Wirklichkeit« anerkennen, leug-
nen, wie Frank bemerkt, logisch konsequent den Begriff des sittlich
Bösen). Frank versucht, einer Antwort näher zu kommen, indem er
den Begriff der Freiheit differenziert: »Die Freiheit, die mit der Idee
der Sünde vorausgesetzt wird, kann weder jene wahre Freiheit sein,
welche in der Selbstverwirklichung der Person des Menschen be-
steht, noch jene abstrakt-ideale, praktisch machtlose ›Freiheit‹, die
sich auf das Bewußtsein der Verantwortung, auf die sittliche Wer-
tung reduziert. Sie muß […] eine solche Freiheit sein, die in einem
anderen Sinne Unfreiheit ist«. Noch zugespitzter ausgedrückt: Es
muß eine Freiheit sein, die »gleichzeitig ist und nicht ist«. Sie muß
mehr sein als die bloße Fähigkeit, das Böse sittlich zu beurteilen (wie
die Freiheit im augustinisch-kalvinistischen Verständnis); sie muß, in
der Realität wurzelnd, selbst dynamisch sein können. Denn es darf
nicht übersehen werden, daß Sollen und Sein, Ideales und Reales in
der letzten Tiefe der Realität eins sind (RM 327 f.).

Die Widersprüchlichkeit dieser Freiheit rührt daher, daß die
Sünde, die aus ihr hervorgeht, als seiendes Nichts keinen Platz im

283

Das B�se – eine Folge der Freiheit?

8 In Das Unergründliche gebraucht Frank das russische Wort zlo, das die Bedeutungen
das Böse und das Übel umfaßt. In Die Realität und der Mensch verwendet Frank den
eindeutigen Begriff grech, deutsch die Sünde.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein beanspruchen kann. Frank greift zur Erläuterung dieses Zwi-
schenzustandes nochmals seine anthropologische Grundthese auf:
Die wahre Freiheit des Menschen, der Gottes »Bild« ist, ist in abge-
leiteter Weise die Freiheit Gottes: die Koinzidenz von Aktualität und
Potentialität. Gott ist selber wesenhaft Freiheit, er ist die Fülle des
Seins in der Einheit von Aktualität und Potentialität, d. h. er ist ewige
Selbstverwirklichung und Selbsterschaffung, absolute schöpferische
Dynamik, in der vollendetes Sein und schöpferisches Leben zusam-
menfallen (RM 329). Zur Freiheit gehört die Potentialität als das
Seinkönnende. Im Menschen ist sie mit seiner konkreten Aktualität
vereint, so daß aus ihr nicht willkürlich Beliebiges hervorgeht, son-
dern der Mensch seine Anlagen verwirklicht. Sobald er sich aber von
der Fülle der Realität, von Gott abwendet, zerfällt in ihm die Einheit
von Aktualität und Potentialität. Die Potentialität erweist sich in ge-
wissem Ausmaß nur mehr »als bloße Potentialität, d. h. […] als blo-
ßes Unvollendet sein, als Bereitschaft zu allem«. Jene besondere Frei-
heit, welche die Möglichkeitsbedingung der Sünde ist, besteht in der
puren Formlosigkeit (RM 330). Frank nennt sie grundlose Sponta-
neität, die dem ähnelt, was bei J. Böhme der »Ungrund« heißt.

Wo Böses geschieht, so Franks ontophänomenologische Be-
schreibung, trennt sich die Realität von der Aktualität ihres Erst-
ursprungs, hört auf, die »göttliche Grundlage der Schöpfung« zu
sein. Sie wird »als bloße formlose dynamische Potentialität« zu einer
»dämonischen Elementarkraft«, die das innere Selbstsein mit ihrer
Formlosigkeit überschwemmt (RM 333). Sie kommt ontologisch mit
dem Bösen als einer »vom Sein abgefallenen Realität« überein. Sie ist
Realität, keine Illusion, aber eine gleichsam gespenstische Pseudo-
realität. Sie ist »ein Chaos als reale und mächtige Kraft« (ebd.). Die
Bibel beschreibt diesen Zwischenstand, indem es den Teufel einen
von Gott abgefallenen Engel nennt, – freilich ohne damit das Uner-
klärliche zu erklären, wie Frank hinzufügt. Denn der »Ungrund«
oder das »uranfängliche Chaos« ist für ihn, anders als für Böhme
(und in seinem Gefolge Schelling und Berdjaew9) nicht in das Wesen
Gottes eingeschlossen, sondern besteht in der Loslösung von ihm.

284

mysterium iniquitatis

9 Vgl. N. Berdjaew: Die Philosophie des freien Geistes (1927).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Verf�hrung durch das B�se?

Können wir eine Instanz oder Macht finden, die von außen kommend
den Menschen zum Bösen verführt? Schon die biblische Erzählung
vom Sündenfall führt zur Erklärung des Abfalls zum Bösen die Figur
der Schlange ein. Aber Adams Versuch, mit dem Verweis auf die Ver-
führung durch die Schlange sich der Verantwortung zu entziehen,
wird von Gott nicht akzeptiert. Zweifellos ist der Mensch Einflüssen
ausgesetzt, die ihn bedrängen und ihm vorgaukeln, er könne eine
neue Stufe seiner »Freiheit, Unabhängigkeit und Selbstbehauptung«
erreichen, wenn er der Verlockung seiner Willkür folgt. Daß dem
Bösen ein betörender Glanz anhaftet, der den Menschen verführen
kann, ist nicht zu bestreiten. Doch eine äußere Instanz, die für das
Böse verantwortlich gemacht werden könnte, ist damit nicht gefun-
den. Die Behauptung, der Verführer sei für das Böse verwantwort-
lich, übersieht, daß das innere Selbstsein und die es verführenden
Einflüsse keine eindeutig getrennten Seinsbereiche sind, die einander
wie Wirkung und Ursache gegenüberstehen. Der verführerische dä-
monische Glanz der »Welt« kann dem Selbstsein »weder in der Zeit
noch begrifflich entgegengesetzt« werden; vielmehr sind sie wie das
Selbstsein und das geistige Sein eine kompakte Zwei-Einheit, in der
eines ins andere überfließt und doch nicht konturlos in ihm aufgeht.
Der »Fürst dieser Welt«, in der Sprache des Johannesevangeliums, ist
die verführerische Macht dieses Weltseins, an dem ich teilhabe.
Wenn dieser »Fürst« mich unterwerfen und gefangen nehmen kann,
»so nur deshalb, weil ich selber ihn geboren und in mir großgezogen
habe. Deshalb sind wir gleicherweise für das Böse verantwortlich«
(DU 452). »Das ›Außen‹ selber befindet sich hier ›innen‹. Der äußere
Feind ist hier der innere Feind«. Das Böse »bedrängt die Menschen-
seele nicht nur von außen, sondern verweilt potentiell, gleichsam
schlummernd, in ihrer Tiefe«. So kann Frank in Anlehnung an den
russischen Lyriker Fjodor Tjutschew sagen: In ihr selber regt sich das
Chaos, auf dessen Stimme sie begierig lauscht (RM 334).

Die All-Einheit, kraft derer jedes Teil nicht nur Teil ist, sondern
auch das Ganze in sich trägt, bewahrt auch in der Seinsgestalt des
Bösen, wenngleich pervertiert, ihre Geltung. Einerseits bin ich ein
unscheinbarer Teil dieser Welt und als solcher den Einflüssen des
Ganzen unterworfen, »zugleich bin ich Mittelpunkt des Weltganzen
oder der unendliche Ort, an dem dieses zur Gänze anwesend ist«.
Will man unter dieser Voraussetzung von Verantwortung sprechen,

285

Verf�hrung durch das B�se?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so »trägt die Verantwortung jener Seinspunkt – zugleich meines wie
auch des mich überragenden Seins –, in dem ich mit ihm in unge-
trennt-unvermischter Zwei-Einheit zusammenfalle« (DU 453). In je-
dem Mittäter und Mitläufer gelangt das Böse der »Welt« zur Wir-
kung, und auf seine Weise trägt er zum sittlichen Klima der Welt bei.

5. Mein S�ndenfall – der S�ndenfall der Welt

Eine äußere Instanz, auf deren Einfluß die eigene Schuld abgewälzt
werden könnte, ist nicht gefunden. Die Verführung durch die
»Mächte des Bösen« und die eigene Verantwortung können nur im
Sinne des »belehrten Nichtwissens« als antinomische Einheit begrif-
fen werden. Jedes Seiende ist ja kraft seines Seins immer mehr als
nur es selber: Ich bin, indem ich alles andere überschreite und um-
greife. Deshalb befinde ich mich auch in unvermischter Einheit mit
der Welt.

Das menschliche Selbstsein befindet sich aber nicht nur in Zwei-
Einheit mit der Welt. Der Mensch, der je auf seine beschränkte Weise
mit der Welt eins ist, ist auch »der Punkt, durch den die Welt mit
Gott zusammenhängt«. Er ist das Mittelglied zwischen beiden – jener
Kampfplatz, auf dem nach einem Wort Dostojewskis, das Frank zi-
tiert, »Gott mit dem Teufel kämpft« (GGdG 169). Deshalb ist meine
Absage an Gott zugleich die Absage der Welt. Mit Franks Worten:
»Der ›Sündenfall der Welt‹ ist mein Sündenfall und dieser ist Sün-
denfall der ganzen Welt«. Die Revolte gegen das Sein, die in der
bösen Tat geschieht, ist über das zeitlich und örtlich bestimmte Ge-
schehen hinaus immer auch von universaler Bedeutung. Aus dieser
Erwägung ergibt sich, daß ein Sündenfall, der sich als einzelnes
Ereignis zu Beginn der Menschheitsgeschichte ereignet hätte und
seither das menschliche Handeln verhängnisvoll lenkte, eine willkür-
liche und unbegründete Annahme ist, welche die Herkunft des Bösen
und die letzte Verantwortung auf eine fremde Instanz überträgt –
und damit nicht erklären kann. Der Sündenfall ist ein Geschehen,
an dem ich »in der Tiefe meines eigenen Seins ununterbrochen be-
teiligt bin«. Das Böse ist alles durchdringende Gegenwart, dessen
»Urquelle in allem liegt, folglich auch im Inneren meines eigenen
Seins« (DU 452 f.).

Verfehlt wäre es, die »Ursünde« schon in der kreatürlichen End-
lichkeit des Seienden sehen zu wollen (das malum metaphysicum des

286

mysterium iniquitatis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leibniz); denn das Endliche kann, wie Frank mit seiner ganzen Phi-
losophie zeigt, in sich das Unendliche enthalten; der menschliche
Geist ist ein Strahl, der von Gott ausgeht (RM 339). Ebenso entschie-
den weist Frank die Annahme zurück, die Urquelle des Bösen sei »in
einem äußersten und tiefsten Sinn in den für uns unergründlichen
Tiefen Gottes selber verborgen«. Diese Annahme, die von den Spe-
kulationen Böhmes und Schellings nahegelegt wird, würde den Be-
griff Gottes selbst zerstören. »Die unendlichen Tiefen des Wesens
Gottes sind etwas völlig anderes als die Grundlosigkeit des Elementes
der bloßen, formlosen Potentialität« (DU 456; vgl. RM 333).

Nicht die Ursache, aber doch die Bedingung dafür, daß es das
Böse gibt, liegt in der Andersheit der Schöpfung gegenüber Gott.
Wo sie beginnt, liegt die Möglichkeit beschlossen, die Einheit mit
dem Urgrund aufzulösen. »Der Ort der grundlosen Urzeugung des
Bösen ist jener Ort der Realität, wo sie aus Gott geboren und in Gott
seiend aufhört, Gott zu sein«. Er ist jener »unsagbare Abgrund, der
gewissermaßen genau auf der Schwelle zwischen Gott und Nicht-
Gott liegt«. Er ist mir in lebendiger Erfahrung als ich selber gegeben.
Der »Ursprung« des Bösen liegt in jener »bodenlosen Tiefe, die mich
mit Gott vereint und zugleich von ihm trennt« (DU 457, Übers. teilw.
korrigiert). Mit anderen Worten: Der »Ort«, in dem das Böse gezeugt
werden kann, ist der Mensch in seiner Gottmenschlichkeit. Warum
der geschöpfliche Wille sich als böser Wille gegen seinen Schöpfer
entscheidet, bleibt ein unergründliches Geheimnis. Die Sünde, so
Franks einfühlsame Beschreibung, entspringt der Entartung der au-
tonomen Person, die durch die Verbindung mit Gott konstituiert ist,
zu einem grundlosen, vermeintlich seienden, eigenmächtigen Ich.
»Die Ursünde ist der Stolz der Selbstbehauptung« (RM 336).

Wenn es auch nicht möglich ist, die Ursache für das Böse zu
bestimmen, so kann ich mich doch als verantwortlich für das Böse
und somit als schuldig erfahren. Ursächlichkeit und Verantwortlich-
keit dürfen nicht vermengt werden. »Nur in der ursprünglichen, lo-
gisch nicht mehr zerlegbaren Schulderfahrung erkenne ich trans-
rational-lebendig das wahre Wesen des Bösen« (DU 458). Die Suche
nach einem Grund für das Böse ist unfruchtbar: »Zu fragen, wie Gott
mir diese Möglichkeit ontologischer Pervertierung ›geben‹ oder sie
›zulassen‹ konnte, würde bedeuten, daß man schon wieder die Tiefe
und Ursprünglichkeit dessen verliert, was in der Erfahrung meiner
Schuld gegeben ist, daß man vor der Verantwortung ausweicht und
damit den einzig möglichen Weg des realen und lebendigen Erfassens

287

Mein S�ndenfall – der S�ndenfall der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Bösen verläßt«. Doch nicht das Anstarren des Bösen in der eige-
nen Schuld läßt es begreifen: »Das einzig mögliche Begreifen des
Bösen ist seine Überwindung und Tilgung durch das Bewußtsein,
schuldig geworden zu sein« (DU 459 f.).

Jeder Versuch, die »Ursünde« durch »Rückführung auf irgend
etwas Primäres und Verständlicheres« zu erklären, scheitert. Es
bleibt das mysterium iniquitatis. Wir müssen uns auf seine einfache
Feststellung und Beschreibung beschränken. »Die Ursünde ist nicht
von Gott vorausbestimmt, sondern wird in die positive, von Gott
hervorgehende Realität eben als deren widernatürliche und wider-
rechtliche Entstellung hineingetragen« (RM 339). Der »Riß«, den
die Sünde in dem von Gott durchdrungenen Sein verursacht hat, hat
die All-Einheit verletzt, aber nicht zerstört. Durch die »Nabel-
schnur«, welche den Menschen mit Gott verbindet, fließt, wenn-
gleich eingeschränkt, immer noch göttliche Lebenskraft; die Gott-
menschlichkeit und damit die Befähigung des Menschen, Gottes
Stimme zu hören, blieb geschwächt erhalten. Die infolge der Sünde
im Menschen entstehende »Leere« wird vom sündigen Menschen als
gesteigerte Eigenmächtigkeit mißverstanden; tatsächlich hat sie eine
gesteigerte Labilität und Orientierungslosigkeit zur Folge. Die Sünde
ist die Einbruchstelle der »vom Erstursprung des Seins abgesonder-
ten Potentialität, der formlosen, chaotischen, dämonischen Kräfte«
(RM 338)10. Die Tragik, welche die Geschichte der europäischen
Menschheit seit der Epoche der »Aufklärung« im 18. Jahrhundert
überschattet, sieht Frank darin begründet, daß sie »vollständig von
einem einzigen dogmatischen Irrtum bestimmt war, nämlich von der
Leugnung des Dogmas des Sündenfalls«.11 Diese Verblendung er-
möglichte die blutige Durchsetzung der Utopien der Französischen
Revolution bis hin zu den Erlösungsideologien des Kommunismus
und Nationalsozialismus.

288

mysterium iniquitatis

10 Es ist bemerkenswert, daß diese Denkfigur – die »Potentialität«, die sich vom »Erst-
ursprung des Seins« abgesondert hat und den »formlosen, chaotischen, dämonischen
Kräften« Raum gibt – ein Vorbild bei Nikolaus von Kues hat. Im 3. Buch der Docta
ignorantia schreibt er von der durch das Böse bewirkten Situation: Sie ist gekennzeich-
net vom »finsteren Chaos bloßer Potentialität, wo es nichts Sicheres gibt« (III, cap. 10,
n. 241).
11 S. L. Frank: S nami Bog, S. 276.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277 - am 24.01.2026, 02:17:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Widersinn des Bösen
	2. Das konstruktive und das zerstörerische Moment der Negation
	3. Das Böse – eine Folge der Freiheit?
	4. Verführung durch das Böse?
	5. Mein Sündenfall – der Sündenfall der Welt

