XV. mysterium iniquitatis

Die Philosophie der All-Einheit, in der Gott der Urgrund und Mittel-
punkt allen Seins ist, scheint keine Moglichkeit zu bieten, das Bose in
ithren Horizont aufzunehmen. Fiir Frank aber war das Bose eine un-
leugbare Tatsache. Eindrucksvoll bezeugt die Schrift Das Licht in der
Finsternis die Gewifsheit von dessen dunkler Macht; das ungeheure
Leid, das Menschen im 20. Jahrhundert anderen Menschen zufiigten,
hatte diese Gewif$heit unumstoflich gemacht. Viele der zeitgendssi-
schen Philosophen aber vermochten hinter der Grausamkeit der
Menschen nicht die geistige Macht des Bosen zu erkennen. In einem
Brief vom Sommer 1942 an den Freund Ludwig Binswanger klagt
Frank dariiber, dafl auch M. Heidegger »die wahre Quelle aller Tra-
gik« verkenne. Heidegger »konzentriert sich ganz willkiirlich nur auf
das >mang¢, das Verlogen-alltiglich-ordinire; dies ist aber nur eine,
und vielleicht gar nicht die schlimmste Erscheinung des Bosen, des
>Teufels« als >Vater der Liige<; der Hauptfeind, der zu iiberwinden ist,
sind verblendende und verwirrende Leidenschaften (sinnliche und
geistige), die in mir wiiten, mich dem Grunde entziehen und jeder-
zeit zu vernichten und zu entleeren suchen«. Hier wirkt »das Ddmo-
nische, Bose, das Chaotische, Zerstorende«, das, was die Bibel »Siin-
de« nennt. Dieses »Ddmonische« ist »keine >theologische:, auch
keine rein sethische« Idee, sondern der grundlegende ontologische
Zug des menschlichen Daseins«.! Das eigentlich Schreckliche befin-
det sich, wie Frank in diesem privaten Brief schreibt, im Inneren jedes
Menschen.

Nachdriicklich hat Frank in seinen Werken sich mit der Macht
des Bosen auseinandergesetzt: Am Vorabend des Zweiten Weltkriegs
in Das Unergriindliche. Dann in dem Buch Das Licht in der Finster-

U S. L. Frank am 24.07.1942 an L. Binswanger. Zitiert nach N. Plotnikow: Heidegger—
Rezeption in Rufiland: Semen L. Frank und Ludwig Binswanger. In: Daseinsanalyse.
Zeittschr. f. phinomenologische Anthropologie und Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 123.

277

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

nis, dessen Niederschrift 1934 geplant und 1940 abgeschlossen wur-
de, aber nach dem Kriegsende im Riickblick auf die »ddmonischen
Krifte«, welche die Kriegsfurie entfesselt hatte, nochmals »radikal«
iiberarbeitet wurde?. Breiten Raum nimmt die Auseinandersetzung
mit dem Bosen auch in dem 1949 vollendeten Werk Die Realitit und
der Mensch ein, als allen vor Augen lag, welche Zerstorungen an
Seele, Leben und Giitern der Krieg bewirkt hatte.

Methodisch wiahlt Frank auch bei diesem Thema die phanome-
nologische ErschlieBung der eigenen Selbsterfahrung und des eige-
nen Selbstseins. Wer wissen will, was das Bose ist, muf3 sich dem
Bosen in seinem eigenen Inneren zuwenden. Am Ende seiner Reli-
gionsphilosophie schreibt er: »Leicht und billig ist es, das Bose objek-
tivierend als eine mir duflerliche und unverstindliche Tatsache des
weltlichen Seins zu betrachten, das unlésbare Theodizeeproblem zu
stellen und, indem man die Position eines Richters iiber das Sein
einnimmt, tiber die ganze Welt — selbst tiber Gott — das Urteil zu
sprechen. [...] Damit wire der einzige Weg zur wirklichen Erfassung
des unergriindlichen Wesens des Bosen verstellt — der Weg in die
eigene Tiefe, in der allein, indem ich meiner Schuld bewuf3t werde,
das Unergriindliche sichtbar wird« (DU 459f., Ubersetzung ge-
andert).

1. Der Widersinn des Bésen

Das »unergriindliche« Wesen des Bosen verstehen zu wollen ist aus-
geschlossen. Jeder Versuch dazu verstrickt sich in unauflosbare Apo-
rien. Um etwas verstehen zu konnen, muf$ es der Vernunft zuging-
lich sein; in ihm selbst muf3 also etwas Verniinftiges enthalten sein.
Wire das Bose zu verstehen, gibe es dafiir auch einen einsehbaren
Grund; es hitte dann seinen Platz im Sein. Das anzunehmen aber
hiefe, die Augen vor der unverséhnlichen zerstorerischen Negativi-
tit des Bosen zu verschliefSen.

Nach einer auf Augustinus zuriickgehenden philosophischen
Tradition besitzt das Bose selber kein eigenes Sein, weil alles, was ist,
insofern es ist, immer gut ist. Das Bose besteht gerade im Mangel an

2 Vgl. die Angaben Franks in »Predsmertnoe. Vospominanaija i mysli. In: Russkoe mi-
rovozrenie, St. Petersburg 1996, S. 58. Ferner Franks Angaben im »Vorwort« von Das
Licht in der Finsternis.

278

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Widersinn des Bésen

Sein — und setzt es damit voraus.? Frank schlief3t sich dieser Auffas-
sung an und beruft sich dafiir auf Makarios den Grofen (gest. etwa
390) in der griechischen und auf Thomas von Aquin* in der west-
lichen Welt (DU 444). Doch wer vom Bésen spricht, kann nicht um-
hin, vom Sein zu sprechen; er macht somit, nach einer von Frank
zitierten Bemerkung Platons, eine »illegitime« oder »Bastard-Aus-
sage«, indem er versucht, das nicht Sagbare dennoch mit Begriffen,
die ihre Rechtfertigung im Sein haben, zu erfassen (DU 440).° Jeder
Willensimpuls in seinem blofSen Seinsgehalt ist gut, selbst wenn er
darauf gerichtet ist, nur um des Genusses willen zu zerstéren oder zu
toten. Es scheint kaum maglich, den Seinsgehalt von der bosen Ziel-
setzung zu unterscheiden. Schon wenn wir das Bose als Angriff auf
das Sein bezeichnen, schreiben wir ihm gleichsam eine Kraft zu und
behaupten es als ein Seiendes. Das geschieht sogar schon, wenn wir
sagen: Es gibt das Bose. Wenn wir andererseits — zu Recht — darauf
beharren, daf3 alles, was ist, unter Riicksicht seines Seins gut ist,
scheint es, daf3 wir das Bose als solches zu bloSem Schein verfliichti-
gen. Gegen eine solche Konsequenz aber striaubt sich unser Empfin-
den und unser Verstand.

Versucht man, {iber den Seinsgehalt des Tréagers, der Umstande
und Folgen einer bosen Tat hinaus, deren eigentlich Boses, das onto-
logisch kein Sein besitzt, zu bestimmen, st6f3t unser Denken an eine
Grenze, wenngleich in ganz anderer Weise als angesichts der uner-
griindlichen Realitat Gottes. Diese Einsicht ist nicht leicht zu akzep-
tieren. Selbst die Philosophen, die am tiefsten in das Wesen des Bo-
sen eingedrungen sind, J. Bohme und F W.]. Schelling, haben, wie
Frank meint, der Versuchung nicht widerstanden, das Bose erkldren
zu wollen, und haben es so in seiner radikalen Widersinnigkeit ver-
fliichtigt.¢ G. W. E. Hegel habe es letztlich geleugnet, um den pan-

3 Augustinus hatte das Bose einen »Raub an Gutem« genannt: Quid est autem aliud
quod malum dicitur, nisi privatio boni? In: Enchiridion de fide, spe et caritate, Cl. 0295,
cap. 3. — Mali enim nulla natura est; sed amissio boni mali nomen accepit. In: De civi-
tate dei, 11, cap. 9 in fine.

* Thomas von Aquin: Unde dico, quod id quod est malun non est aliquid; sed id cui
accidit esse malum, est aliquid, in quantum malum privat nonnisi aliquod particulare
bonum. In: De malo, qu. I, art. L.

5 Platon im » Timaios« 52b: Aoyiop® tivi vod.

¢ Nach Jakob Bohme ist die Negativitit als das Prinzip der Unterscheidung von sich
selbst auch Gott eigen; ohne dieses Prinzip hitte Gott kein BewufStsein und wire nicht
Geist. Das Prinzip der Negativitit als Prinzip des Geistes und des Lebens aber ist zu-
gleich das Prinzip des Bosen. Das Licht bedarf, um offenbar zu sein, der Finsternis: »So

279

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

theistischen Grundzug seiner Philosophie bewahren zu kénnen. Das
Bose ist das radikale Nein gegen das Sein und die Vernunft. Weil
schlechthin widersinnig, besitzt es nie die Evidenz, die einer Wahr-
heit zukommt. Es ist die » Unwahrheit« selbst. Gegen Gott, der das
Licht der Wahrheit oder die Evidenz selbst und so die Bedingung
jeglicher Wahrheitserkenntnis ist, kann das Bose deshalb nie ein Ar-
gument sein. Es kann nicht verstanden, muf3 aber in seiner aufdring-
lichen Faktizitit zur Kenntnis genommen werden. Es ist als solches
»in gewissem Sinn die absolute Grenze jeder Philosophie« (DU 442).

In Franks Deutung ist das Bése mehr als ein blofles Nichts und
besitzt doch nicht den Rang eines Seienden. Es ist ein »gewisserma-
8en seiendes Nichts«, »eine vom Sein abgefallene Realitit«. Es
gleicht einem » Etwas¢, das sich als Realitdt gerade durch seine Los-
l6sung von der wahren, begriindeten und legitimen Realitit konsti-
tuiert« (vgl. DU 441; RM 333). »Durch die harmonische, gottliche
All-Einheit gehen tiefe Risse, klaffen Abgriinde des Nichtseins — Ab-
griinde des Bosen. Die All-Einheit, wie sie empirisch erscheint, ist
eine geborstene Einheit« (DU 442; vgl. 467). Die philosophische
Uberzeugung, dal Gott der absolute Urgrund des Seins ist, hat Frank
nicht preisgegeben; einem ontologischen Dualismus ist eine ent-
schiedene Absage erteilt. Doch zugleich wird die widergottliche »Fin-
sternis« der »Welt« (nach dem Wort des Johannesevangeliums) in
hochster Eindringlichkeit erfahren. Nicht tibersehen werden darf
Franks Einschrankung: Zerrissen ist die All-Einheit des Seins, wie
sie uns »empirisch erscheint«.

2. Das konstruktive und das zerstorerische Moment der
Negation

Es bleibt die Frage, wie der »Abfall« von der »wahren Realitat« mog-
lich sein kann. Die Rolle der Negation bei der Konstitution der All-

keine Pein wire, so wire ihr die Freude nicht offenbar. Das Bose muf3 eine Ursache sein,
daf} das Gute ihm selber offenbar sei, und das Gute muf3 eine Ursache sein, daf8 ihm das
Bose in seiner Arglistigkeit und Bosheit offenbar werde, auf daf3 alle Dinge in ihre
Beschaulichkeit kimen«. In: Mysterium Magnum, c¢. XXVIII, §68, 69. — Gerade weil
die philosophische Intuition Bohmes jener des Cusanus und Franks dhnelt, ist sorgfiltig
auf den Unterschied zu achten. Thnen zufolge ist alles, was Sein hat, in Gott »einge-
faltet«, nicht aber das Bose, eben weil es als solches kein Sein besitzt. IThnen erlaubt eine
ausgearbeitete Ontologie, die bei Bohme fehlt, diese Unterscheidung.

280

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das konstruktive und das zerstorerische Moment der Negation

Einheit erschliefSt die Struktur dieser Moglichkeit; doch ein Grund,
weshalb der Abfall geschehen ist, ist damit nicht genannt. Wie schon
ausgefiihrt wurde, ist jedes bestimmte Einzelne, was es ist, durch
Abgrenzung vom anderen. Zugleich verbindet die Abtrennung mit
dem, was jenseits ihrer liegt. Das heifit: Infolge seiner Abgrenzung
ist alles mit allem anderen auch verbunden. Das Nicht der Negation
setzt »zugleich und in einem Akt sowohl die Einheit als auch die
Getrenntheit von allem — es setzt alles als ein jedes fiir sich« (DU
444). Als konstituierendes Prinzip bestimmt das Nicht das Einzelne
nicht nur von auflen, es kommt ihm auch innerlich zu. Indem es
durch Abgrenzung fiir sich sein laf3t, »bildet [es] das tiefste Moment
dessen, was wir >Freiheit< nennen«. Indem es abgrenzt und so iiber
sich hinausweist, begriindet es »die Fihigkeit, auch das zu haben oder
zu sein, was das jeweilige Finzelne als solches actualiter nicht ist«.
Das »Nicht« ist also sowohl die »Kraft, die unsere Individualitit be-
hauptet, als auch die Anziehungskraft zwischen uns und der All-Ein-
heit«. Mit anderen Worten: Es ist konstitutiv fiir die gegliederte Ein-
heit des Weltseins. So hat jedes Individuum seine Mitte in sich, aber
»dieses >Innere< hat seinen Mittel- oder Stiitzpunkt aufler sich, in
seinem Zusammenhang mit allem, mit dem All-Einen« (DU 445).

Sobald Boses geschieht verindert sich die Funktion der Negati-
on: Sie wird zu einem absolut isolierenden Nein. Sie verbindet nicht
mehr, sondern grenzt nur noch ab. Das Einzelne 16st sich damit aus
dem »allgemeinen Seinszusammenhang« und verschlief3t sich in sich
selbst. Es hilt seinen Mittelpunkt, der ein solcher nur durch den Zu-
sammenhang mit allem anderen ist, fiir den absoluten und einzigen
Grund der Realitdt. Indem es das Andere als unwesentlich zurtick-
weist, erhebt es sich selbst »zu einem Schein-Absoluten, zu einer
Pseudo-Gottheit« (DU 446). Obwohl es Teil ist, erkennt es nur noch
seinen eigenen Willen als mafigebliches Gesetz an.

Doch die Absolutheit des isolierten Einzelnen ist angemaft.
Was sich zum Alles-Sein aufgeblidht hat, bleibt dennoch auf alles
andere seinsmif3ig angewiesen. Die vorgebliche Absolutheit ist eine
absolute Leere, die in unersittlicher Gier zum Ausdruck kommt, alles
andere sich anzueignen und zu verschlingen. Mit der Selbstabsonde-
rung im Bosen, die das andere zuriickstofSt und es doch als Stiitze
seines eigenen Seins braucht, ist eine unaufhorliche Selbstzerflei-
schung in das Sein oder die »Welt« gekommen. »Hier ist nicht nur
homo homini lupus, hier in der metaphysischen Tiefe ist ens enti
lupus«. Die Folge des Bosen ist, wie der tiefgriindige Satz des Romer-

281

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

briefs sagt, der Tod (5:12). Die Siinde hat die Schopfung bis in den
Grund hinein entstellt.”

3. Das Bose — eine Folge der Freiheit?

Die phinomenologische Beschreibung der Selbstverschliefung und
Selbstzerstorung im Bosen hat die Frage offen gelassen, warum es
zum Bosen kommt. Niemand muf Boses tun oder stindigen; das Bose
ist das schlechthin Nichtgesollte. Beruht das Tun des Bosen auf einer
Entscheidung, in welcher der Mensch die ihm von Gott zum Tun des
Guten geschenkte Freiheit mifSbraucht? In der religiosen Unterwei-
sung ist diese Vorstellung weit verbreitet. Frank aber hilt die Annah-
me, wir konnten, wo es um das Wollen eines Ziels geht, zwischen
bestimmten Moglichkeiten bewufSt wdihlen, fiir eine »grobe intellek-
tualistische Verzeichnung des tatsichlichen, irrationalen Gehalts des
Willensprozesses«. Wo es nicht um die Auswahl von Mitteln, son-
dern um das Wollen selbst oder das Ziel selbst geht, »findet ein vollig
irrationales Schwanken statt, eine gewisse Potentialitit und Unbe-
stimmtheit des dynamischen Prozesses des Strebens, des Schaffens,
des Werdens«. Das Ziel, sagt Frank, der sich hier H. Bergson an-
schlief3t, »ist iiberhaupt nicht etwas, das dem Wollen vorausginge
und es bestimmte. Das Ziel bildet sich erst im Prozef3 des Strebens
oder Wollens«. Die Willensfreiheit kann nicht auf die Wahlfreiheit
zuriickgefiihrt werden. Diese eher psychologische Feststellung wird
von Frank (mit Thomas von Aquin und Hegel) durch den philosophi-
schen Freiheitsbegriff als Selbstverwirklichung oder Bei-sich-selbst-
Sein erginzt. Wahre Freiheit ist nicht die Moglichkeit, alles Beliebige

7 Auf dhnliche Weise beschreibt Schelling in seiner Freiheitsschrift den Selbstwider-
spruch, in den der Siinder verfillt: Durch die Kraft der Mitte, die er in sich hat, ist der
Mensch berufen, »iiber alle Dinge zu herrschen. Denn es bleibt auch dem aus dem
Centro gewichenen immer noch das Gefiihl, daf er all Dinge gewesen ist, namlich in
und mit Gott; darum strebt er wieder dahin, aber fiir sich, nicht wo er es sein konnte,
namlich in Gott. Hieraus entsteht der Hunger der Selbstsucht, die in dem MaS, als sie
vom Ganzen und von der Einheit sich lossagt, immer diirftiger, armer, aber eben darum
begieriger, hungriger, giftiger wird. Es ist im Bosen der sich selbst aufzehrende und
immer vernichtende Widerspruch, dafl es kreatiirlich zu werden strebt, eben indem es
das Band der Kreatiirlichkeit vernichtet, und aus Ubermut, Alles zu sein, ins Nichtsein
fallt.« E W.J. Schelling: Philosophische Untersuchung iiber das Wesen der mensch-
lichen Freiheit und die damit zusammenhiangenden Gegenstinde. Hamburg (Meiner)
1997, S. 62 (SW. VII, 3901.).

282

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Bose — eine Folge der Freiheit?

zu tun; sie ist mit Notwendigkeit vereinbar, ja, sie »ist innere Not-
wendigkeit als Bestimmtsein durch sich selbst« (RM 3221.).

Unter dieser Voraussetzung ist es nicht moglich, von einer
wahrhaft freien Wahl des Bosen zu sprechen, — denn die Selbstver-
wirklichung des Menschen besteht in der Entfaltung seiner Gott-
menschlichkeit. Die Siinde ist »nicht nur keine Selbstverwirklichung
des Menschen; als Verrat an Gott ist sie auch ein Verrat an unserem
wahren Selbst« (RM 3238). Wie aber ist die Siinde moglich, wenn sie
nicht aus unserer Freiheit hervorgeht? In Franks Antwort ist der Ein-
flu3 der paulinischen Anthropologie zu erkennen. Obwohl wir klar
wissen, daf$ wir Boses tun, tun wir es, infolge der Schwiche unseres
Willens, nicht auf Grund unserer Freiheit. Selbst wenn eine bose Tat
vorsdtzlich geschieht, kann der Titer seine wahre Freiheit bereits
verloren haben und unter der Kontrolle seiner bosen Leidenschaften
handeln, »unter der Herrschaft der Siinde« stehen und ihr Gefange-
ner sein (vgl. Romerbrief 3:9; vgl. RM 3241.).

Doch ohne jede Freiheit oder Urspriinglichkeit in der Tiefe des
Selbstseins ist der Begriff »Siinde« nicht denkbar (naturalistische
Philosophen, die nur die »objektive Wirklichkeit« anerkennen, leug-
nen, wie Frank bemerkt, logisch konsequent den Begriff des sittlich
Bosen). Frank versucht, einer Antwort niher zu kommen, indem er
den Begriff der Freiheit differenziert: »Die Freiheit, die mit der Idee
der Siinde vorausgesetzt wird, kann weder jene wahre Freiheit sein,
welche in der Selbstverwirklichung der Person des Menschen be-
steht, noch jene abstrakt-ideale, praktisch machtlose >Freiheit¢, die
sich auf das BewufStsein der Verantwortung, auf die sittliche Wer-
tung reduziert. Sie muf [...] eine solche Freiheit sein, die in einem
anderen Sinne Unfreiheit ist«. Noch zugespitzter ausgedriickt: Es
muf3 eine Freiheit sein, die »gleichzeitig ist und nicht ist«. Sie muf
mehr sein als die blofle Fahigkeit, das Bose sittlich zu beurteilen (wie
die Freiheit im augustinisch-kalvinistischen Verstindnis); sie muf, in
der Realitidt wurzelnd, selbst dynamisch sein kénnen. Denn es darf
nicht tibersehen werden, daf3 Sollen und Sein, Ideales und Reales in
der letzten Tiefe der Realitit eins sind (RM 3271.).

Die Widerspriichlichkeit dieser Freiheit rithrt daher, daf3 die
Siinde, die aus ihr hervorgeht, als seiendes Nichts keinen Platz im

8 In Das Unergriindliche gebraucht Frank das russische Wort zlo, das die Bedeutungen
das Bése und das Ubel umfaBt. In Die Realitit und der Mensch verwendet Frank den
eindeutigen Begriff grech, deutsch die Siinde.

283

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

Sein beanspruchen kann. Frank greift zur Erlduterung dieses Zwi-
schenzustandes nochmals seine anthropologische Grundthese auf:
Die wahre Freiheit des Menschen, der Gottes »Bild« ist, ist in abge-
leiteter Weise die Freiheit Gottes: die Koinzidenz von Aktualitit und
Potentialitit. Gott ist selber wesenhaft Freiheit, er ist die Fiille des
Seins in der Einheit von Aktualitdt und Potentialitét, d. h. er ist ewige
Selbstverwirklichung und Selbsterschaffung, absolute schépferische
Dynamik, in der vollendetes Sein und schéopferisches Leben zusam-
menfallen (RM 329). Zur Freiheit gehort die Potentialitdt als das
Seinkonnende. Im Menschen ist sie mit seiner konkreten Aktualitit
vereint, so daf aus ihr nicht willkiirlich Beliebiges hervorgeht, son-
dern der Mensch seine Anlagen verwirklicht. Sobald er sich aber von
der Fiille der Realitit, von Gott abwendet, zerfillt in ihm die Einheit
von Aktualitat und Potentialitit. Die Potentialitit erweist sich in ge-
wissem AusmafS nur mehr »als blofle Potentialitit, d.h. [...] als blo-
Bes Unvollendet sein, als Bereitschaft zu allem«. Jene besondere Frei-
heit, welche die Miglichkeitsbedingung der Siinde ist, besteht in der
puren Formlosigkeit (RM 330). Frank nennt sie grundlose Sponta-
neitdit, die dem dhnelt, was bei J. Bohme der »Ungrund« heifSt.

Wo Boses geschieht, so Franks ontophdnomenologische Be-
schreibung, trennt sich die Realitit von der Aktualitit ihres Erst-
ursprungs, hort auf, die »gottliche Grundlage der Schopfung« zu
sein. Sie wird »als blofle formlose dynamische Potentialitdt« zu einer
»ddmonischen Elementarkraft«, die das innere Selbstsein mit ihrer
Formlosigkeit iiberschwemmt (RM 333). Sie kommt ontologisch mit
dem Bosen als einer »vom Sein abgefallenen Realitit« tiberein. Sie ist
Realitdt, keine Illusion, aber eine gleichsam gespenstische Pseudo-
realitit. Sie ist »ein Chaos als reale und michtige Kraft« (ebd.). Die
Bibel beschreibt diesen Zwischenstand, indem es den Teufel einen
von Gott abgefallenen Engel nennt, — freilich ohne damit das Uner-
klarliche zu erklaren, wie Frank hinzufiigt. Denn der »Ungrund«
oder das »uranfingliche Chaos« ist fiir ihn, anders als fiir Bchme
(und in seinem Gefolge Schelling und Berdjaew?) nicht in das Wesen
Gottes eingeschlossen, sondern besteht in der Loslosung von ihm.

9 Vgl. N. Berdjaew: Die Philosophie des freien Geistes (1927).

284



https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfiihrung durch das Bose?

4. Verfiihrung durch das Bose?

Ko6nnen wir eine Instanz oder Macht finden, die von aufen kommend
den Menschen zum Bosen verfiihrt? Schon die biblische Erzihlung
vom Siindenfall fithrt zur Erkldrung des Abfalls zum Bosen die Figur
der Schlange ein. Aber Adams Versuch, mit dem Verweis auf die Ver-
fithrung durch die Schlange sich der Verantwortung zu entziehen,
wird von Gott nicht akzeptiert. Zweifellos ist der Mensch Einfliissen
ausgesetzt, die ihn bedrdngen und ihm vorgaukeln, er konne eine
neue Stufe seiner »Freiheit, Unabhingigkeit und Selbstbehauptung«
erreichen, wenn er der Verlockung seiner Willkiir folgt. Daf8 dem
Bosen ein betorender Glanz anhaftet, der den Menschen verfithren
kann, ist nicht zu bestreiten. Doch eine duflere Instanz, die fiir das
Bose verantwortlich gemacht werden konnte, ist damit nicht gefun-
den. Die Behauptung, der Verfiihrer sei fiir das Bose verwantwort-
lich, iibersieht, dafl das innere Selbstsein und die es verfithrenden
Einfliisse keine eindeutig getrennten Seinsbereiche sind, die einander
wie Wirkung und Ursache gegeniiberstehen. Der verfiihrerische da-
monische Glanz der »Welt« kann dem Selbstsein »weder in der Zeit
noch begrifflich entgegengesetzt« werden; vielmehr sind sie wie das
Selbstsein und das geistige Sein eine kompakte Zwei-Einheit, in der
eines ins andere iiberfliefft und doch nicht konturlos in ihm aufgeht.
Der »Fiirst dieser Welt, in der Sprache des Johannesevangeliums, ist
die verfithrerische Macht dieses Weltseins, an dem ich teilhabe.
Wenn dieser »Fiirst« mich unterwerfen und gefangen nehmen kann,
»so nur deshalb, weil ich selber ihn geboren und in mir grofigezogen
habe. Deshalb sind wir gleicherweise fiir das Bose verantwortlich«
(DU 452). »Das >AufSenc selber befindet sich hier >innen«. Der dufSere
Feind ist hier der innere Feind«. Das Bose »bedringt die Menschen-
seele nicht nur von auflen, sondern verweilt potentiell, gleichsam
schlummernd, in ihrer Tiefe«. So kann Frank in Anlehnung an den
russischen Lyriker Fjodor Tjutschew sagen: In ihr selber regt sich das
Chaos, auf dessen Stimme sie begierig lauscht (RM 334).

Die All-Einheit, kraft derer jedes Teil nicht nur Teil ist, sondern
auch das Ganze in sich tragt, bewahrt auch in der Seinsgestalt des
Bosen, wenngleich pervertiert, ihre Geltung. Einerseits bin ich ein
unscheinbarer Teil dieser Welt und als solcher den Einfliissen des
Ganzen unterworfen, »zugleich bin ich Mittelpunkt des Weltganzen
oder der unendliche Ort, an dem dieses zur Ginze anwesend ist«.
Will man unter dieser Voraussetzung von Verantwortung sprechen,

285

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

so »tragt die Verantwortung jener Seinspunkt — zugleich meines wie
auch des mich iiberragenden Seins —, in dem ich mit ihm in unge-
trennt-unvermischter Zwei-Einheit zusammenfalle« (DU 453). In je-
dem Mittiter und Mitlaufer gelangt das Bose der »Welt« zur Wir-
kung, und auf seine Weise trigt er zum sittlichen Klima der Welt bei.

5.  Mein Siindenfall — der Siindenfall der Welt

Eine dufere Instanz, auf deren Einfluf} die eigene Schuld abgewilzt
werden konnte, ist nicht gefunden. Die Verfiihrung durch die
»Maichte des Bosen« und die eigene Verantwortung konnen nur im
Sinne des »belehrten Nichtwissens« als antinomische Einheit begrif-
fen werden. Jedes Seiende ist ja kraft seines Seins immer mehr als
nur es selber: Ich bin, indem ich alles andere iiberschreite und um-
greife. Deshalb befinde ich mich auch in unvermischter Einheit mit
der Welt.

Das menschliche Selbstsein befindet sich aber nicht nur in Zwei-
Einheit mit der Welt. Der Mensch, der je auf seine beschrinkte Weise
mit der Welt eins ist, ist auch »der Punkt, durch den die Welt mit
Gott zusammenhingt«. Er ist das Mittelglied zwischen beiden — jener
Kampfplatz, auf dem nach einem Wort Dostojewskis, das Frank zi-
tiert, »Gott mit dem Teufel kimpft« (GGdG 169). Deshalb ist meine
Absage an Gott zugleich die Absage der Welt. Mit Franks Worten:
»Der >Stindenfall der Weltc ist mein Siindenfall und dieser ist Siin-
denfall der ganzen Welt«. Die Revolte gegen das Sein, die in der
bosen Tat geschieht, ist tiber das zeitlich und ortlich bestimmte Ge-
schehen hinaus immer auch von universaler Bedeutung. Aus dieser
Erwigung ergibt sich, daf8 ein Siindenfall, der sich als einzelnes
Ereignis zu Beginn der Menschheitsgeschichte ereignet hitte und
seither das menschliche Handeln verhéngnisvoll lenkte, eine willkiir-
liche und unbegriindete Annahme ist, welche die Herkunft des Bosen
und die letzte Verantwortung auf eine fremde Instanz iibertragt —
und damit nicht erkldren kann. Der Siindenfall ist ein Geschehen,
an dem ich »in der Tiefe meines eigenen Seins ununterbrochen be-
teiligt bin«. Das Bose ist alles durchdringende Gegenwart, dessen
»Urquelle in allem liegt, folglich auch im Inneren meines eigenen
Seins« (DU 4521.).

Verfehlt wire es, die »Ursiinde« schon in der kreatiirlichen End-
lichkeit des Seienden sehen zu wollen (das malum metaphysicum des

286

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mein Siindenfall — der Siindenfall der Welt

Leibniz); denn das Endliche kann, wie Frank mit seiner ganzen Phi-
losophie zeigt, in sich das Unendliche enthalten; der menschliche
Geist ist ein Strahl, der von Gott ausgeht (RM 339). Ebenso entschie-
den weist Frank die Annahme zuriick, die Urquelle des Bosen sei »in
einem duflersten und tiefsten Sinn in den fiir uns unergriindlichen
Tiefen Gottes selber verborgen«. Diese Annahme, die von den Spe-
kulationen Bohmes und Schellings nahegelegt wird, wiirde den Be-
griff Gottes selbst zerstoren. »Die unendlichen Tiefen des Wesens
Gottes sind etwas vollig anderes als die Grundlosigkeit des Elementes
der blofen, formlosen Potentialitit« (DU 456; vgl. RM 333).

Nicht die Ursache, aber doch die Bedingung dafiir, daf3 es das
Bose gibt, liegt in der Andersheit der Schopfung gegeniiber Gott.
Wo sie beginnt, liegt die Moglichkeit beschlossen, die Einheit mit
dem Urgrund aufzulésen. »Der Ort der grundlosen Urzeugung des
Basen ist jener Ort der Realitit, wo sie aus Gott geboren und in Gott
seiend aufhort, Gott zu sein«. Er ist jener »unsagbare Abgrund, der
gewissermaflen genau auf der Schwelle zwischen Gott und Nicht-
Gott liegt«. Er ist mir in lebendiger Erfahrung als ich selber gegeben.
Der »Ursprung« des Bosen liegt in jener »bodenlosen Tiefe, die mich
mit Gott vereint und zugleich von ihm trennt« (DU 457, Ubers. teilw.
korrigiert). Mit anderen Worten: Der »Ort, in dem das Bose gezeugt
werden kann, ist der Mensch in seiner Gottmenschlichkeit. Warum
der geschopfliche Wille sich als boser Wille gegen seinen Schopfer
entscheidet, bleibt ein unergriindliches Geheimnis. Die Siinde, so
Franks einfiihlsame Beschreibung, entspringt der Entartung der au-
tonomen Person, die durch die Verbindung mit Gott konstituiert ist,
zu einem grundlosen, vermeintlich seienden, eigenmichtigen Ich.
»Die Ursiinde ist der Stolz der Selbstbehauptung« (RM 336).

Wenn es auch nicht moglich ist, die Ursache fiir das Bose zu
bestimmen, so kann ich mich doch als verantwortlich fiir das Bose
und somit als schuldig erfahren. Ursichlichkeit und Verantwortlich-
keit diirfen nicht vermengt werden. »Nur in der urspriinglichen, lo-
gisch nicht mehr zerlegbaren Schulderfahrung erkenne ich trans-
rational-lebendig das wahre Wesen des Bosen« (DU 458). Die Suche
nach einem Grund fiir das Bose ist unfruchtbar: »Zu fragen, wie Gott
mir diese Moglichkeit ontologischer Pervertierung >geben< oder sie
szulassen< konnte, wiirde bedeuten, dafy man schon wieder die Tiefe
und Urspriinglichkeit dessen verliert, was in der Erfahrung meiner
Schuld gegeben ist, dafs man vor der Verantwortung ausweicht und
damit den einzig moglichen Weg des realen und lebendigen Erfassens

287

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

des Bosen verlafst«. Doch nicht das Anstarren des Bosen in der eige-
nen Schuld lafit es begreifen: »Das einzig mogliche Begreifen des
Bosen ist seine Uberwindung und Tilgung durch das Bewuftsein,
schuldig geworden zu sein« (DU 4591.).

Jeder Versuch, die »Ursiinde« durch »Riickfithrung auf irgend
etwas Primires und Verstindlicheres« zu erkldren, scheitert. Es
bleibt das mysterium iniquitatis. Wir miissen uns auf seine einfache
Feststellung und Beschreibung beschrinken. »Die Ursiinde ist nicht
von Gott vorausbestimmt, sondern wird in die positive, von Gott
hervorgehende Realitdt eben als deren widernatiirliche und wider-
rechtliche Entstellung hineingetragen« (RM 339). Der »Rif3¢, den
die Siinde in dem von Gott durchdrungenen Sein verursacht hat, hat
die All-Einheit verletzt, aber nicht zerstért. Durch die »Nabel-
schnur«, welche den Menschen mit Gott verbindet, flie3t, wenn-
gleich eingeschrinkt, immer noch gottliche Lebenskraft; die Gott-
menschlichkeit und damit die Befdhigung des Menschen, Gottes
Stimme zu horen, blieb geschwiicht erhalten. Die infolge der Siinde
im Menschen entstehende »Leere« wird vom siindigen Menschen als
gesteigerte Eigenmichtigkeit mifdverstanden; tatsichlich hat sie eine
gesteigerte Labilitit und Orientierungslosigkeit zur Folge. Die Stinde
ist die Einbruchstelle der »vom Erstursprung des Seins abgesonder-
ten Potentialitit, der formlosen, chaotischen, dimonischen Krifte«
(RM 338)%. Die Tragik, welche die Geschichte der europiischen
Menschheit seit der Epoche der »Aufklirung« im 18. Jahrhundert
iiberschattet, sieht Frank darin begriindet, daf3 sie »vollstindig von
einem einzigen dogmatischen Irrtum bestimmt war, namlich von der
Leugnung des Dogmas des Siindenfalls«.!! Diese Verblendung er-
moglichte die blutige Durchsetzung der Utopien der Franzosischen
Revolution bis hin zu den Erlgsungsideologien des Kommunismus
und Nationalsozialismus.

10 Es ist bemerkenswert, daf3 diese Denkfigur — die »Potentialitit«, die sich vom »Erst-
ursprung des Seins« abgesondert hat und den »formlosen, chaotischen, dimonischen
Kriften« Raum gibt — ein Vorbild bei Nikolaus von Kues hat. Im 3. Buch der Docta
ignorantia schreibt er von der durch das Bose bewirkten Situation: Sie ist gekennzeich-
net vom »finsteren Chaos blofer Potentialitit, wo es nichts Sicheres gibt« (III, cap. 10,
n. 241).

1S L. Frank: S nami Bog, S. 276.

288

- am 24.01.2026, 02:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Widersinn des Bösen
	2. Das konstruktive und das zerstörerische Moment der Negation
	3. Das Böse – eine Folge der Freiheit?
	4. Verführung durch das Böse?
	5. Mein Sündenfall – der Sündenfall der Welt

