
Politik des Lebens jenseits seiner selbst

Für eine ökologische Lebenssoziologie mit Deleuze und Guattari1

Von Andreas Folkers

Zusammenfassung: Der Artikel geht von der gegenwärtigen sozialwissenschaftlichen Konjunktur
des „Lebens“ als Gegenstand und Denkmodell aus. Im Anschluss an Gilles Deleuze und Felix
Guattari wird ein Denken der Ökologie vorgestellt, das es erlaubt, soziale Vorgänge in Begriffen
des Lebens zu fassen, ohne sich in den essentialistischen und reduktionistischen Fallstricken früherer
Biosoziologien zu verfangen. Leben wird von Deleuze und Guattari als ekstatische Fluchtgestalt
verstanden, die sich über ein intrikates Gefüge verteilt und nicht in einem einzelnen Lebewesen bzw.
dem „Leben selbst“ konzentriert ist. Das Denken des Lebens wird so für Hybridisierungsphänomene
von biologischen und technologischen, sozialen und natürlichen Entitäten und Prozessen geöffnet.
Darin liegt der spezifische Mehrwert dieses Ökologiedenkens für aktuelle sozialwissenschaftliche
Debatten. Zum einen wird es möglich, Debatten um Biopolitik von ihrer konzeptuellen und ethisch-
politische Verengung auf die Politik des „Lebens selbst“ zu lösen und für Politiken des „Lebens
jenseits seiner selbst“, für Formen von Umweltgouvernementalität und Symbiopolitik, zu sensibi-
lisieren. Zum anderen erlaubt das gewonnene Ökologiekonzept Netzwerk- und (Um)Weltkonzepte
zusammenzudenken.

Einleitung
Leben – Arbeit – Sprache: Michel Foucaults (1974: 426ff) Die Ordnung der Dinge zufolge
sind dies die drei Grundmodelle der Humanwissenschaften seit ihrem Entstehen im 19. Jahr-
hundert. Auch wenn „Arbeit“ zunächst das Grundmodell der Sozialwissenschaften bildet,
haben doch auch „Leben“ und „Sprache“ der Soziologie mehr oder weniger stark ihren Stempel
aufgedrückt. Es ist in der Tat verführerisch die Geschichte der Soziologie als Abfolge der
Dominanz jeweils eines dieser Modelle zu erzählen. Es ließe sich dann am Ende des 19. und
zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine lebenssoziologische „Evolutionsphase“ ausmachen. Auto-
ren wie Auguste Comte, Émile Durkheim, Herbert Spencer und Gabriel Tarde haben versucht,
die Soziologie unter Rückgriff auf biologische Denkformen zu initiieren, etwa die Norm und
die (soziale) Pathologie bei Durkheim und Comte oder die Evolution bei Spencer und Tarde.
Ironischerweise hat so ausgerechnet eine Bezugnahme auf das Leben als Denkmodell – Durk-
heims Gesellschaftsorganismus – die folgenschwere Austreibung des Lebens als Gegen-
stand der Soziologie bewirkt. Freilich sind nicht wenige Soziolog_innen von Durkheims Pos-
tulat, das Soziale nur durch Soziales zu erklären, abgewichen und haben weiterhin auch auf
Phänomene des Lebens Bezug genommen. Das gilt etwa für populationssoziologische Ansätze,
die im 19. und frühen 20. Jahrhundert in nicht unerheblichem Maße die Entwicklung der auf
populationsstatistische Daten angewiesenen Biologie geprägt haben. Nicht selten hat sich diese
Spielart der Lebenssoziologie dem biopolitischen Projekt der Eugenik verschrieben und zwar
keineswegs nur und nicht einmal vorwiegend in Deutschland (siehe dazu: Weingart / Kroll /
Bayertz 1988) oder lediglich unter dem Vorzeichen des Faschismus. So hat John Maynard
Keynes noch 1946 bei der Verleihung der Galton-Medaille an einen eugenisch forschenden
Soziologen die Eugenik als „the most important, significant and genuine branch of sociology“

1.

1 Eine frühe Version dieser Gedanken habe ich auf einer Veranstaltung der Sektion Kultursoziologie auf
dem DGS-Kongress 2014 in Trier vorgestellt. Ich danke den Organisator_innen des Panels Heike
Delitz, Frithjof Nungesser und Robert Seyfert sowie den Anwesenden bei der Veranstaltung für ihre
Hinweise und Fragen zu meinem Vortrag. Für hilfreiche Kommentare und Diskussionen des Textes
danke ich den beiden anonymen Gutachter_innen sowie Nadine Marquardt, Chris Tedjasukmana,
Franziska von Verschuer und last but not least ganz besonders Johannes Wilhelm, mit dem ich die
große Freude hatte, über Jahre Deleuze und Guattari zu lesen und zu diskutieren.

Soziale Welt 68 (2017), S. 365 – 384, DOI: 10.5771/0038-6073-2017-4-365

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


beschrieben (zitiert nach: Rose 2013: 9). Mit Georg Simmel lässt sich sogar ein Klassiker des
soziologischen Kanons anführen, der Fragen des Lebens große Aufmerksamkeit gewidmet und
lebensphilosophische Denkfiguren in die Soziologie eingebracht hat. Schließlich gibt es eine
Reihe von philosophischen Strömungen, für die das Leben ein entscheidendes Denkmodell ist
und die einen großen Einfluss auf die Soziologie ausgeübt haben: die philosophische Anthro-
pologie in Deutschland, die französische Lebensphilosophie in Frankreich (Delitz 2015), der
Pragmatismus in den USA (Delitz / Nungesser / Seyfert 2015).

Nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich diese Tradition des soziologischen Lebensdenkens
langsam erschöpft. Zudem war das soziobiologische Projekt der Eugenik gerade in Deutsch-
land weitgehend diskreditiert. Mit dem Bedeutungsgewinn des Marxismus ist Arbeit zum
zentralen sozialwissenschaftlichen Paradigma geworden. Kaum ein Phänomen des menschli-
chen Zusammenlebens so schien es damals, das nicht unter Bezugnahme auf Produktions-
strukturen und den Antagonismus von Arbeit und Kapital verstanden werden konnte. Jürgen
Habermas hat dieses Verständnisprinzip der Sozialwissenschaften bekanntlich als „Produkti-
onsparadigma“ (Habermas 1988: 95ff) bezeichnet und versucht, dessen Dominanz zu relati-
vieren, indem er ab den 1970er Jahren Interaktion, Verständigung und Kommunikation –
Sprache also – der Arbeit als Paradigma zur Seite gestellt hat (Habermas 1981). Habermas lag
damit im Trend einer Reihe theoretischer Bewegungen, die in den Sozialwissenschaften spä-
testens seit den 1980er Jahren immer dominanter geworden sind und unter Begriffen wie
linguistic turn, interpretive turn und cultural turn diskutiert wurden.

Etwa seit der Jahrtausendwende ist die Dominanz der Sprache als grundlegendes Modell
der Sozialwissenschaften von verschiedenen theoretischen Bewegungen kritisiert worden.
Stichworte hier sind beispielsweise material turn (Reckwitz 2002; Bennett / Joyce 2013) bzw.
new materialism (Coole / Frost 2010), affective turn (Clough / Halley 2007) und Posthuma-
nismus (Braidotti 2014). Diese Bewegungen, die die Vereinseitigungen des linguistic turn,
sein vermeintliches Vergessen des Wirklichen, des Materiellen, der Dinge, der Körper und
ihrer Affekte angreifen, haben auch das Leben wieder zu einem attraktiven Thema und Denk-
modell werden lassen – etwa in der Debatte um Biopolitik unter dem Stichwort „new vitalism“
(Fraser / Kember / Lury 2006) bzw. dem der „Lebenssoziologie“ (Lash 2005). Nikolas Rose
(2013) hat jüngst gar ein „biological age“ der Humanwissenschaften ausgerufen. Dabei kann
„das Leben“ geradezu als der missing link verstanden werden, der diese vielfältigen theoreti-
schen Bewegungen verknüpft. Das Leben ist materiell, in höchstem Maße affizierend und
affizierbar, kommt Menschen gleichermaßen wie nicht menschlichen (Lebe)wesen zu und
scheint zudem dem wissenschaftlichen, gesellschaftlichen und kulturellen Zeitgeist zu ent-
sprechen.

Leben – Arbeit – Sprache – und nun wieder Leben? So einfach kann es sich eine Wissen-
schaftsgeschichte der Soziologie natürlich nicht machen. Dennoch kann der Verweis auf frü-
here Spielarten der Lebenssoziologie gleichsam als cautionary tale dienen und auf einige
Gefahren aufmerksam machen, mit denen das Projekt einer „Revitalisierung“ des Lebens als
Modell der Soziologie konfrontiert ist. So drängt sich – jenseits der düsteren Erinnerung an
die unrühmlichen Facetten der Lebenssoziologie – der Verdacht auf, dass die gegenwärtige
Konjunktur des Lebens keine Erneuerung der Soziologie verspricht, sondern lediglich eine
Rückkehr zu vergangenen Denkgewohnheiten; eine Kreisbewegung innerhalb der episteme
der modernen Humanwissenschaften. Die vielfältigen turns wären so gesehen nichts als eitle
Gesten und Modeerscheinungen, die nur verschleiern, dass hinter jeder Kurve doch immer
wieder nur das gleiche alte Gesicht des arbeitenden, sprechenden und lebenden Menschen zum
Vorschein kommt. Will die Wendung hin zum Leben kein bloßer re-turn sein, dann müsste
sie folglich das Fundament in Frage stellen, auf dem das Denken des Lebens in den Human-
wissenschaften seit dem 19. Jahrhundert ruht. Für Foucault ist dieses Fundament bekanntlich

366 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


der Mensch, also die Figur des Menschen als lebendes, arbeitendes, sprechendes Wesen und
als Subjekt-Objekt des Wissens. Foucault (1981) hatte versucht, das humanwissenschaftliche
Denken durch einen Rückgriff auf eines seiner Modelle – die Sprache – zu erneuern, indem er
die Sprache vom intentionalen Subjekt befreit hat. Mit einer ähnlichen Geste hat Gilles Deleuze
im Anschluss an Foucault vorgeschlagen, auch das Leben vom Menschen zu befreien. „Im
Menschen selbst gilt es, das Leben zu befreien, da der Mensch selbst eine Weise darstellt, es
einzusperren.“ (Deleuze 1992, S. 129) Das Leben ist Deleuze zufolge tiefer und größer als der
Mensch und findet seinen Gipfelpunkt und telos nicht im Humanen. Aber das Leben ist für
Deleuze auch tiefer und größer als das „Leben selbst“. Schon wenn man das Leben an einen
Organismus bindet, „sperrt man es ein“. „Die organischen Schichten schöpfen das Leben [...]
nicht voll aus [...]. Das Leben ist um so intensiver und kraftvoller, je anorganischer es ist.“
(Deleuze / Guattari 1997: 697)

Im vorliegenden Artikel möchte ich zeigen, dass sich hinter dieser – auf den ersten Blick
gewiss opak erscheinenden – Formulierung ein luzider und vor allem produktiver Begriff der
Ökologie verbirgt, den Deleuze vor allem in seinen gemeinsamen Texten mit Felix Guattari
entwickelt hat. Anschließend an dieses Konzept der Ökologie lässt sich mit einer erneuerten,
weil posthumanistischen, Lebenssoziologie experimentieren. Diese ökologische Lebensso-
ziologie ist nicht zufällig anschlussfähig an jüngere sozialwissenschaftliche Debatten im neuen
Materialismus (Bennett 2010) und der Akteur-Netzwerk-Theorie (Latour 2007). Schließlich
haben sich diese Debatten und Autor_innen ausgiebig von Deleuze und Guattari und insbe-
sondere von deren Konzept des Gefüges (franz. agencement, engl. assemblage) inspirieren
lassen, das auch für das hier herauszuarbeitende Ökologiekonzept entscheidend ist. Der Rück-
gang zu Deleuze und Guattari ermöglicht es aber auch, einige wichtige Korrekturen innerhalb
der aktuellen Debatten vorzunehmen. Während letztere „Gefüge“ zumeist lediglich als hand-
lungsmächtige Netzwerke verstehen, lässt sich in Deleuzes und Guattaris Konzept des terri-
torialen bzw. maschinistischen Gefüges (hier als Ökologie angesprochen) auch ein aufschluss-
reiches Verständnis von Räumlichkeit und (Um)weltlichkeit finden. Dadurch wird es möglich,
eine Brücke zwischen Netzwerktheorien und (phänomenologischen) Weltkonzepten zu schla-
gen, die in jüngeren sozialwissenschaftlichen Debatten zu sozialen Weltbeziehungen (Rosa
2016; Lindemann 2014) und zu „multi-species worldings“ (Haraway 2008; Tsing 2015) wieder
an Bedeutung gewonnen haben. Zudem werde ich zeigen, dass Deleuzes und Guattaris Öko-
logiedenken genau wegen ihres komplexen Raumverständnisses für Debatten um Biopolitik
fruchtbar gemacht werden kann.

Der Aufsatz gliedert sich in drei Teile: Problem, Begriff und Ausblick. Zunächst wird ein
biopolitisches Problem beleuchtet, das gleichzeitig auch ein Problem der Biopolitikdebatte
darstellt: die Umweltvergessenheit der Politik des „Lebens selbst“. Anschließend entwickle
ich unter Rückgriff auf Deleuze und Guattari einen Begriff von Ökologie, der ein „Leben
jenseits seiner selbst“ denkbar macht. Das so gewonnene Ökologiekonzept ist zunächst noch
nicht spezifisch sozialwissenschaftlich konturiert. Deshalb werde ich im Ausblick zeigen,
worin dessen Gewinn für die Soziologie und die Debatte um Biopolitik besteht.

Problem: Die Politik des Lebens selbst
Schon seit dem 16. Jahrhundert wuchern in Europa Wortbildungen, die mit ‚self-‘, ‚Selbst-‘ zusam-
mengesetzt sind. Es hat gut zweihundert Jahre gebraucht, bis man merkte, daß dies Umwelt vor-
aussetzt. (Luhmann 1991: 243)

Wenn es sinnvoll ist, heute mit lebenssoziologischen Begriffen zu experimentieren, dann auf-
grund der biopolitischen Probleme der Gegenwart. Das Leben ist prekär geworden, weil es
von Krieg, Terror, Umweltzerstörung, Armut und Krankheit bedroht und gleichzeitig im Dis-
positiv der Biowissenschaften und Biotechnologien zu einem problematischen und ungewissen

2.

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 367

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


(epistemischen) Ding geworden ist. Wenn die „Lohnarbeitsgesellschaft“ (Castel 2000: 283ff)
die Soziologie herausforderte, die „soziale Frage“ in Begriffen der Arbeit zu stellen, dann wird
heute immer deutlicher, dass die „neue soziale Frage“ auch eine unmittelbar biopolitische ist
und soziale Probleme vital geworden sind. Das liegt nicht nur an den Verwerfungen durch
Klimawandel, Artensterben, Pandemien und das Fortschreiten der Biotechnologien. Seit das
Wundpflaster des „Sozialen“ – verstanden als Intelligibilitäts- und Interventionsregime der
Wohlfahrtspolitik (Donzelot 1993) – seine heilende Wirkung immer weniger ausübt, sind
„Zonen der Verwundbarkeit“ (Castel 2000: 336ff) am gesellschaftlichen Körper sichtbar
geworden, die eine unmittelbar vitale und existentielle Dimension angenommen haben. Auf
den ersten Blick mag ein Bekenntnis zu einer Lebenssoziologie anstößig erscheinen, weil so
nicht nur das kritische Reflexionsniveau der Sozialwissenschaften unterschritten, sondern
zudem auch die historischen Errungenschaften des „Sozialen“ preisgegeben werden. Gewiss
bleibt eine kritische Analyse des Verschwindens des Sozialen ein zentrales Anliegen der
Soziologie (Lessenich 2008). Darüber darf jedoch nicht vergessen werden, dass „das Soziale“
auch deshalb so unter Druck geraten ist, weil sein ökonomisches Fundament – wirtschaftliches
Wachstum – nicht zuletzt aus ökologischen Gründen untragbar geworden ist. Wenn nicht mehr
wie in der Epoche des „Wachstumsstaats“ (Castel 2000: 325) die natürlichen Lebensgrundla-
gen als „Externalitäten“ in die Gesellschaftsumwelt abgeschoben werden können, gerät auch
die „Soziologie des Sozialen“ (Latour 2007: 9ff), welche die Gesellschaft als von der Natur
abgrenzbare Substanz versteht, in die Krise. Versteht man das „Ende des Sozialen“ auf diese
Weise als historische und nicht bloß wie Latour als epistemologische Herausforderung, dann
wird auch deutlich, dass eine „Austreibung des Sozialen aus den Sozialwissenschaften“
(Müller 2014) an die kritische Tradition der Soziologie anschließen kann, die sich weniger
durch einen fixen Kanon an Glaubenssätzen auszeichnet, sondern durch ihre Fähigkeit auf die
existentiellen Probleme ihrer Gegenwart zu reagieren. Eine Soziologie des Lebens muss also,
wenn sie mehr sein will als eine akademische Modeerscheinung und „turn Turnerei“ (Fischer
2014: 54), auf die biopolitischen Probleme der Gegenwart antworten.

Aber worin bestehen diese Probleme? Nichts bestimmt gegenwärtige Debatten um Biopo-
litik so wie die Figur des „Lebens selbst“. Zunächst diente die Formel des life itself zur empi-
rischen Beschreibung der Transformationen der Biomacht im späten 20. Jahrhundert. Die
„Politik des Lebens selbst“ kennzeichnet, wie vor allem Nikolas Rose (2007) und Sarah Fran-
klin (2000) argumentieren, die Operationsweise gegenwärtiger Dispositive der Biomacht.
Biotechnologische Entwicklungen ermöglichen einen neuen Zugriff auf das Leben und kon-
stituieren damit eine „molekulare“ Biomacht (Rabinow / Rose 2006), die nicht mehr nur auf
der Makroebene der Bevölkerung und auf der Mikroebene des individuellen Körpers operiert
(für Foucault (1977: 166) die zwei Pole der Biomacht im 19. und frühen 20. Jahrhundert),
sondern ebenso auf der molekularen Ebene genetischer Codes. Sie interveniert damit auf der
Ebene des „Lebens selbst“.

Figurationen des „Lebens selbst“ finden sich aber auch in einer Reihe neo-vitalistisch inspi-
rierter Theorien, die versuchen eine – wie es Roberto Esposito (2008: 191ff) ausgedrückt hat
– „affirmative Biopolitik“ „no longer over life, but of life“ (Esposito 2008: 157) zu entwickeln.
Der Macht über das Leben soll eine eigene Mächtigkeit des „Lebens selbst“ entgegengesetzt
werden. Als „Leben selbst“ wird dann ein Leben ohne seine politische Form und Zurichtung,
ein un-unterworfenes, vor- oder a-subjektives Leben bezeichnet, das sich systematisch dem
Zugriff der Biomacht entzieht. Nicht die Biologisierung oder Naturalisierung der Politik, son-
dern die externe Politisierung des Lebens wird kritisiert. In diesem Sinne schließt etwa Rosi
Braidotti (2006: 270) die Trope des „life itself“ mit dem durch Giorgio Agamben wieder pro-
minent gewordenen Begriff der „zoe“, dem un- oder vorpolitischen Leben, kurz und fordert:
„we need to attend to the forces of life and matter that are traversed but not exhausted by
politics.“ Ähnlich argumentiert Roberto Esposito (2008: 182ff), wenn er einer normierenden

368 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Biomacht die dem Leben eigene „Normativität“ (auf die Georges Canguilhem (1977: 82) auf-
merksam gemacht hatte) und der Verkörperung des Lebens im Individuum und im Volk die
Unorganisiertheit des Fleisches entgegensetzt (Esposito 2008: 157-169). Antonio Negri und
Michael Hardt (2010: 70ff) kontrastieren die produktive und immanente Macht des Lebens,
die sich im formlosen Fleisch der multitude inkarniert, mit der transzendenten biopolitischen
Macht des Empire. Dem „Leben selbst“ werden also subversive, für die politische Macht
unverfügbare Potenziale und den Kapitalismus sprengende Produktivkräfte zugeschrieben, die
sich im Sinne widerständiger Politiken mobilisieren lassen. Letztlich teilen die genannten
Autor_innen damit aber genau die Ontologie des Lebens, die auch gegenwärtigen Dispositiven
der Biomacht zugrunde liegt. Auch hier wird schließlich ein Leben adressiert, das unterhalb
der Schwelle des Subjekts liegt und dem produktive Potenziale zugeschrieben werden, auf die
nicht zuletzt auch die Instanzen des Biokapitalismus spekulieren (Cooper 2008). Die These
vom Übergang in den Biokapitalismus besteht nämlich darin, dass die Quelle von Mehrwert
nicht mehr Arbeit, sondern Leben ist – „life as surplus“ (Cooper 2008). Auch Hardt und Negri
(2002: 37ff) ersetzen mit ihrem Konzept der biopolitischen Produktion Arbeit durch Leben
(Lash 2005: 1). Um als Quelle von Mehrwert zu dienen, musste die Arbeit einst, wie Marx
(1953: 25) gezeigt hat, abstrakt und diese Abstraktion „praktisch wahr“ werden: „Arbeit sans
phrase“. Ebenso muss auch Leben im Biokapitalismus real-abstrakt werden: life itself.

Die Paradoxien der Politik des Lebens selbst werden vielleicht nirgendwo so deutlich, wie
in jüngeren Entwicklungen im Kampf gegen das Artensterben. Durch den Einzug von bio-
technologischen Verfahren in die Naturschutzbiologie stehen nicht mehr nur die lebendigen
Exemplare einer Spezies, sondern zunehmend auch deren genetische Informationen im Zen-
trum der Aufmerksamkeit von Artenschützer_innen. Artenschutz folgt damit dem molekular-
biologischen Paradigma dem zufolge die Essenz des Lebens im genetischen Code liegt und
Leben deshalb als Information verstanden werden muss. Zudem haben die immensen Fort-
schritte der Kryobiologie – die Erforschung von Lebensprozessen in sehr niedrigen Tempe-
raturen – die Naturschutzbiologie tiefgreifend verändert, da es heute möglich ist, biologische
Substanzen und Informationen auf unbestimmte Zeit im tiefgekühlten Zustand aufzubewahren.
Projekte wie der Frozen Zoo in San Diego, Kalifornien oder das von der Universität Notting-
ham koordinierte Frozen Arc-Netzwerk sammeln systematisch Proben von bedrohten Tierar-
ten und archivieren sie in Biobanken (siehe dazu: Chrulew 2017). Im Angesicht einer sich
drastisch reduzierenden Biodiversität soll wenigstens das Wissen über vergangene Arten auf-
bewahrt werden. Erstellt wird so ein gigantisches Archiv des Lebens, das in Biobanken auf-
bewahrt wird. Das so erzeugte „kryogene Leben“ (Friedrich / Höhne 2014: 2) sistiert das Leben,
um zumindest sein virtuelles und bioinformatorisches Überleben zu sichern.

Einige Forscher_innen und Naturschützer_innen geben sich allerdings nicht damit zufrie-
den, das Leben bloß einzufrieren und zu archivieren, sondern versuchen bereits ausgestorbene
Arten wieder zum Leben zu erwecken. De-Extinction-Projekte wie das von Stewart Brand
initiierte Revive and Restore2 zielen nicht nur darauf die Uhr des Lebens anzuhalten, sondern
sie zurückzudrehen. Aber selbst wenn es gelingt, ausgestorbene Arten mit komplexen bio-
technologischen Mitteln tatsächlich wieder zum Leben zu erwecken, besteht das größte Pro-
blem darin, dass es gar keinen Lebensraum mehr für sie gibt. Ausgestorbene Arten wie das
Wollhaarmammut mögen einmal stolze keystone species gewesen sein, die durch ihr Weide-
bzw. Jagdverhalten ganze Ökosysteme geprägt und reguliert haben. Allein, diese Lebenswelten
sind ebenso Vergangenheit, wie die Arten, die sie bevölkert und geprägt haben. Und genau
hier liegt der Grund für das als sixth extinction bezeichnete große Artensterben der Gegenwart:
im Verschwinden ganzer Umwelten und ökosystemischer Beziehungsmuster, die das Leben
und Überleben von Tier und Pflanzenarten ermöglicht haben. Die größten Treiber des Arten-

2 Siehe online unter: http://reviverestore.org/.

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 369

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


sterbens sind nämlich keineswegs Jagd und Wilderei, sondern vielmehr Veränderungen von
Ökosystemen in Folge des Klimawandels und der modernen Landwirtschaft mit ihren Mono-
kulturen und ihrem massivem Dünger- und Pestiziteinsatz. Praktiken wie die kryogene Kon-
servierung von genetischen Informationen oder der besondere Schutz der letzten Angehörigen
einer Art täuschen häufig nur darüber hinweg, dass die „dull edge of extinction“ (van Dooren
2017: 271) bereits mit dem Verschwinden artgerechter Habitate überschritten wurde. In Bio-
banken lagert ein Leben – und zwar das „Leben selbst“ – das gar nicht lebt und leben kann,
weil ihm die Umweltbedingungen dazu fehlen. Während gegenwärtig immer mehr Lebens-
welten im Wortsinne wegschmelzen, lagert hier ein tiefgefrorenes Gedächtnis des Lebens, das
nicht aktualisiert werden kann.

„Wohnst du noch oder lebst du schon?“ So hat ausgerechnet das Möbelhaus Ikea jüngst für
sich geworben. Ikeas Werbespruch war wohl auch deshalb so erfolgreich, weil er eine unge-
mein verbreitete Metaphysik des Lebens zur Sprache gebracht hat, in der das Leben höher steht
als das Wohnen. Das Ideal des direkten, unvermittelten Lebens – live und direkt, mit echten
Gefühlen – animiert die Lebenswissenschaft ebenso wie die (Kultur)theorie des Lebens, die
Kulturindustrie ebenso wie die Gegenkultur. Aber diese Ontologie ist keineswegs alternativlos.
In Martin Heideggers (2004) Philosophie etwa steht das Wohnen höher als das Leben. Wohnen
ist für Heidegger nicht nur das ontologisch reichere Phänomen, weil es im Grunde das gleiche
meint wie Sein, als „In-der-Welt-Sein“. Es ist damit auch ursprünglicher als das Leben. Wir
leben nicht erst und können dann auch noch wohnen. Vielmehr ist das Nur-Noch-Leben, oder
das „Leben selbst“ ein deprivativer Modus des Seins, dem seine Welt abhandengekommen ist.
„Die Ontologie des Lebens vollzieht sich auf dem Wege einer privativen Interpretation; sie
bestimmt das, was sein muß, damit so etwas wie Nur-noch-leben sein kann.“ (Heidegger 2006:
50)

Das Problem der Ontologie des Lebens selbst, die sowohl biotechnologischen Projekten als
auch Positionen der affirmativen Biopolitik zugrunde liegt, ist also ihre Umweltvergessenheit.
Im Fokus auf das „Leben selbst“ finden die externen Bedingungen des Lebens, des Leibes, des
Fleisches etc., die es ihm ermöglichen, sein immer wieder betontes Potenzial zu realisieren,
kaum Beachtung. Betont wird vielmehr die Generativität und Pluripotenz des „Lebens selbst“,
das sich noch nicht auf eine konkrete Gestalt festgelegt hat ebenso wie die Möglichkeiten der
Biotechnologie auf dieses Potenzial zuzugreifen. Übersehen wird dabei die Interaktion des
Lebens mit der und seine Angewiesenheit auf die Umwelt und damit auch seine Verwundbar-
keit, Bedingtheit, Gewordenheit, Prekarität und Affizierbarkeit (diese Eigenschaften des
Lebens betont derzeit vor allem: Butler 2004). Betont wird das zeitliche Werden, die Ent-
wicklung und die Evolution des Lebens, vergessen werden die räumlichen Voraussetzungen
und das territoriale, a-historische Werden des Lebens: sein In-Beziehung-Setzen zu anderen
Lebewesen ebenso wie zum Unbelebten.

Begriff: Ökologie als territoriales Gefüge
Die Debattenbeiträge der „affirmativen Biopolitik“ beziehen sich ausgiebig auf Deleuze. Sie
tun dies gewiss nicht zu Unrecht. Schließlich hat Deleuze immer wieder seine Bewunderung
für die Dynamik und Unbestimmtheit des Lebens ausgedrückt (Deleuze 2005: 365-370). Ich
möchte allerdings im Folgenden eine gegenüber dem neo-vitalistischen Mainstream alternative
Lesart von Deleuze und Guattari vorschlagen, die nicht vom Leben selbst, sondern von der
Ökologie und damit von einem komplexen Zusammenhang von Natürlichem und Künstlichem,
Belebten und Unbelebten, von einem verteilten „nicht-organischen Leben“ ausgeht. Dabei
überschneiden sich die Überlegungen, die ich im Folgenden mit Deleuze und Guattari anstellen
möchte, bis zu einem gewissen Grad mit dem Denken von Weltlichkeit in der Phänomenologie.
So wie es für Heidegger Sein nur als „In-der-Welt-Sein“ gibt, so heißt Leben bei Deleuze und

3.

370 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Guattari immer „Leben-in-Umwelten“. Anders als Heidegger haben Deleuze und Guattari aber
gerade nicht versucht, zu einem Denken der Welt zu kommen, das von jeglichen biologischen
Bezügen rein gehalten ist. Vielmehr wird hier mit der und gegen die Biologie ein Konzept der
territorialen Gefüge bzw. der Ökologie entwickelt. Damit gelingt es Deleuze und Guattari über
Heideggers humanistisches Denken von Weltlichkeit hinauszugehen, das sich in seinem
berühmten: „Ein Stein ist weltlos, ein Tier weltarm, der Mensch ist weltbildend“ (Heidegger
1983: 261) zusammenfasst. Diesem Dreischritt Heideggers lässt sich mit Deleuze und Guattari
ein alternativer Dreischritt entgegensetzen, der die Weltbegriffe pluralisiert und damit den
humanistischen Bias von Heideggers Weltdenken überschreitet: Milieu, Territorium und Kos-
mos.

Ein Stein mag zwar keine Welt haben, aber er hat doch ein Milieu. Das Milieu eines Steins
oder Kristalls ist das Substrat von dem er sich nährt, aus dem er hervorgeht und von dem er
sich schließlich abgrenzt (Deleuze / Guattari 1997: 72; siehe auch: Simondon 1992). Und nicht
anders als ein Kristall hat auch ein Lebewesen ein Milieu. Das Lebewesen kann sich von seinem
Milieu aber nicht komplett lösen und ihm gegenüber abschließen. Es muss sich dem Milieu
öffnen. Es nährt sich nicht nur von der Materie, die es selbst schon ist, sondern muss sich
fremden Materien zuwenden und über ein System von Membranen, die den Grenzverkehr mit
seiner Umwelt regulieren (Deleuze / Guattari 1997: 73), in einen komplexen Stoffwechsel mit
dem Milieu eintreten. Die Umwelt ist insofern nicht einfach „Außen“, sondern bildet zusam-
men mit dem Lebewesen und der geologischen Struktur das, was Deleuze und Guattari eine
Schicht nennen. Den Vorgang der Bildung einer Schicht, d.h. eines Nexus von innerem und
äußerem Milieu, Lebewesen und Umwelt nennen sie Stratifizierung: Die „Erschaffung der
Erde aus dem Chaos, eine andauernde, immer wiederkehrende Schöpfung“ (Deleuze / Guattari
1997: 696).

Lebewesen können auch ein „annektiertes Milieu“ bilden; sie selektieren, welche Elemente
aus der Umwelt aufgenommen und verarbeitet werden – das betrifft die Erschließung von
Energiequellen und die Atmung ebenso wie das Erkennen von Materialien (Deleuze / Guattari
1997: 75, 427). Als Beispiel für ein solches annektiertes Milieu führen Deleuze und Guattari
die Beschreibung der Zecke durch den Biologen Jakob von Uexküll an. Die Zecke hat eine
assoziierte Welt aus drei Faktoren – Licht, Geruch, Wärme – die es ihr erlaubt, auf einen Baum
zu klettern, sich fallen zu lassen, wenn ein Säugetier vorbeikommt und sich in diesem festzu-
beißen. Indem Deleuze und Guattari auf Uexküll eingehen, greifen sie eine entscheidende
Transformation im Umweltdenken vom Anfang des 20. Jahrhunderts auf, die auch in der Phä-
nomenologie und Soziologie nicht folgenlos geblieben ist (Spitzer 1942; Canguilhem 2008:
109ff; Luhmann 2008: 11ff). Der Organismus ist der Umwelt und ihren Reizen nicht länger
passiv ausgeliefert. Vielmehr erzeugt der Organismus seine Umwelt, indem er auswählt, was
aus der Umgebung für ihn relevant ist. Das wiederum impliziert das Ende des holistischen
zugunsten eines differenztheoretischen und pluralistischen Umweltdenkens. Die Umwelt ist
nicht mehr die gemeinsame Bühne des Lebens, sondern kann nur noch als Pluralität von
Umwelten gedacht werden, die keine substanziellen Gegebenheiten sind, weil sie stets auf eine
Differenzbeziehung zu einem Organismus bzw. einem System verweisen (siehe auch: Luh-
mann 1991: 242ff).

Mit ihrem Konzept des Territoriums radikalisieren Deleuze und Guattari dieses Denken der
Umwelt. Territoriale Tiere selektieren nicht nur Reize aus ihrer Umwelt, sondern fügen dieser
neue Reize hinzu, stecken damit ein bestimmtes Revier ab und überlagern so die Schöpfung
des Milieus durch die Gründung eines Territoriums (Deleuze / Guattari 1997: 462). Dies
geschieht über „Ritornelle“: raumgreifende Markierungstechniken, wie Vogelgesänge, Duft-
marken oder sonstige Ausdrucksmaterien (Deleuze / Guattari 1997: 440). „Ausdrucksmate-
rien“ sind sowohl materiell als auch semiotisch (Deleuze / Guattari 1997: 456). Sie sind mate-

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 371

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


rielle Bestanteile des Milieus und werden zu „Operatoren des Übergangs“ (Deleuze / Guattari
1997: 442) in ein Territorium, sobald sie semiotisch bzw. expressiv werden. Als Beispiel führen
Deleuze und Guattari einen Vogel an, der vom Baum gefallene Blätter umdreht, so dass sich
stets die blassere Seite zeigt (Deleuze / Guattari 1997: 430). Das Territorium ist in diesem
Sinne ein expressiv modifiziertes Milieu.3

In ihrer Diskussion des Territoriums beziehen sich Deleuze und Guattari auf die biologische
Verhaltenslehre von Konrad Lorenz (Deleuze / Guattari 1997: 429ff). Anders als Lorenz ver-
stehen sie die Territorialisierung aber nicht als aggressiv-besitzergreifendes, sondern zunächst
als ästhetisches Phänomen (Deleuze / Guattari 1997: 431). Die Weise der Territorialisierung
die sie im Blick haben, folgt keinem funktionalen Imperativ der Arterhaltung durch Revier-
kämpfe, sondern erzeugt einen künstlerischen Freiheitsspielraum, der gerade „eine Transfor-
mation der Funktionen“ (Deleuze / Guattari 2000: 218) ermöglicht. Bekanntlich stand Lorenz
den Nazis nahe. Insofern ist Deleuzes und Guattaris Abgrenzung von Lorenz’ Konzeption des
Territoriums implizit auch eine Absage an das nationalsozialistische Lebensraumdenken und
dessen geistige Vordenker wie Friedrich Ratzel. Anders als der Ideologie des „Volks ohne
Raum“ liegt der Kritik des „Lebens ohne Umwelt“ keine besitzergreifende, imperialistisch-
expansive Raumkonzeption, sondern ein Denken intensiver Räumlichkeit zugrunde, bei dem
es um die ästhetische Transformation der Erde geht.

Daraus folgt nicht zuletzt, dass „Kunst kein Privileg des Menschen“ (Deleuze / Guattari
1997: 432) ist und bereits Tierumwelten künstlich erzeugt sind. Deleuze und Guattari wollen
aber keineswegs den Unterschied von Natur und Kultur, von Mensch und Tier auflösen, indem
sie das Verhalten von Tieren und Menschen aneinander annähern.

„Es gibt zwei Arten, den Schnitt zwischen Natur und Kultur zu beseitigen oder abzuschwächen.
Die eine besteht darin, tierisches und menschliches Verhalten einander anzunähern (das hat Konrad
Lorenz getan, mit beunruhigenden politischen Konsequenzen). Wir sagen dagegen, daß der Begriff
des Gefüges den des Verhaltens ersetzen kann und daß in bezug auf diesen Begriff die Unterschei-
dung zwischen Natur und Kultur nicht mehr relevant ist. [...] [E]in Gefüge ist zunächst das, was
sehr heterogene Elemente zusammenhält, einen Ton, eine Farbe, eine Geste, eine Position usw.;
Natürliches und Künstliches. [...] Zwischen ganz verschiedenen Dingen kann es eine intensive
Kontinuität geben.“ (Deleuze 2005: 171)

Das Modell des Verhaltens weicht hier also dem des Gefüges (franz. agencement, engl. assem-
blage) (Deleuze / Guattari 1997: 454), die Ethologie der Ökologie. Das Territorium wird nicht
nach einem klar vorgegebenen Programm erzeugt, sondern entsteht gerade im „Freiraum des
Codes“ (Deleuze / Guattari 1997: 439), sodass das Angeborene decodiert und das Erlernte
territorialisiert wird (Deleuze / Guattari 1997: 454). Das Verhalten, das ethos, ist nicht verin-
nerlicht und steht einer fremden Umwelt gegenüber. Vielmehr ist es selbst ein Effekt und eine
Leistung der Umwelt, das „Ethos ist auch die Bleibe“ (Deleuze / Guattari 1997: 426). Woh-
nung, Wohnen und Gewohnheiten, Habitus und Habitat, sind auf der gleichen Ebene angesie-
delt. Bereits diese Konzeption territorialer Gefüge ist ungemein folgenreich für eine mögliche
Lebenssoziologie im Anschluss an Deleuze und Guattari. Es ist nämlich nicht mehr nur der
Körper oder das „Leben selbst“, das den primären Ort darstellt, an dem es zur Überkreuzung
von Natürlichem und Kulturellem, von Biologischem und Sozialen kommt. Statt primär auf
Verkörperungen zu fokussieren, lässt sich vielmehr die spezifische Verräumlichung von Natur-
Kultur-Verhältnissen studieren und dadurch sowohl ein naturalistischer als auch ein kultura-
listischer Reduktionismus umgehen. Das Leben ist nicht die Summe determinierender Fakto-

3 Mit seinem Konzept der territories of the self schließt auch Erving Goffman (2009: 28ff) an Überle-
gungen aus der Ethologie an. Auch Goffmann betont, wie bestimmte Gegenstände oder Gesten durch
ihren spezifischen Platz in einer sozialen Situation (etwa ein Handtuch auf einer Strandliege) zu Zeichen
bzw. zu „Markern“ werden können, um ein Territorium abzugrenzen.

372 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


ren – der Gencode, die Hirnphysiologie – im Rücken des Sozialen, sondern eine Fluchtgestalt,
die in Territorialisierungen gerade deshalb so besonders intensiv zum Ausdruck kommt, weil
sie hier über sich selbst hinausgeht.

Kunst, formal gesehen Technik bzw. „Naturtechnik“ (Deleuze / Guattari 2000: 220), hat
hier aber nicht nur die Aufgabe der Weltversammlung, der Gründung der Bleibe und dessen,
was bleibt, sondern ist immer an der Eröffnung neuer Horizonte, am Auszug aus den Wohn-
stätten und Ablegen von Gewohnheiten beteiligt, an Territorialisierung wie an Deterritoriali-
sierung. Das Konzept territorialer Gefüge erhält deshalb eine weitere Radikalisierung durch
den formalen – das heißt nicht auf technische Gerätschaften beschränkten – Begriff der
Maschine. Maschinen sind weniger abgrenzbare Entitäten, sondern eher Verkopplungsalo-
grithmen, die an territoriale Gefüge anschließen, sie öffnen und mit anderen Gefügen vernetzen
(Deleuze / Guattari 1997: 455). Maschinen erzeugen so eine „Synthese des Heterogenen“
(Deleuze / Guattari 1997: 451). Erst jetzt bewegt man sich endgültig auf der Ebene der Öko-
logie, wo es nicht nur um ein Lebewesen in einem Milieu oder Territorium geht, sondern um
die Konsistenzeffekte zwischen diesen Habitaten, um Kohabitationen, wechselseitige Kon-
kurrenzen, Symbiosen und Angewiesenheiten. Jedes Lebewesen ist dann nicht mehr nur in
einer Umwelt eingelassen, sondern ist seinerseits Umwelt für andere. Das territoriale Vogel-
gezwitscher (die „melodischen Komplexe“ (Deleuze / Guattari 2000: 220) überlagert und ver-
bindet sich mit dem von Artgenossen, als auch mit den Gesängen anderer Vögel und dem
differenzierten Rauschen des organischen und nicht-organischen Lebens zu einer immer kom-
plexeren Geräuschlandschaft („symphonische Kompositionsebene“ (Deleuze / Guattari 2000:
220). Es geht dann nicht mehr um die „Selektion einer Welt, sondern um eine Symphonie der
Natur“ (Deleuze 1988: 164). Hier wird ein wichtiger Unterschied zu Uexküll und der an ihn
anschließenden System-Umwelttheorien deutlich. Während letztere sich auf die „Selektion
einer Welt“ und damit auf die Differenzierung von Umwelt und System beziehen, lässt sich
die Idee der „Symphonie der Natur“ eher mit Konzepten der Symbiose in Verbindung bringen.
Biolog_innen wie Lynn Margulis (1999) und Scott Gilbert (Gilbert / Sapp / Tauber 2012), die
eine symbiotische Sichtweise des Lebens vertreten, argumentieren, dass der evolutionäre
Erfolg von Lebensformen nicht so sehr von den intrinsischen Eigenschaften eines Einzelwe-
sens und dessen Möglichkeiten zur Selbstbehauptung in Konkurrenzsituationen, sondern vor
allem von symbiotischen Beziehungsmustern abhängt. Auch Deleuze und Guattari geht es
nicht primär um lebendige Einheiten – auch nicht, wenn Einheit immer nur als Ergebnis von
Differenzierung verstanden wird – sondern um vitale Relationen bzw. das Vitale als Relati-
onsgefüge. Sie verstehen „Werden“ nicht als Differenzierungs-, sondern als Verknüpfungs-
prozess, nicht als evolutionäre Abstammung, sondern als Effekt von Allianzen und „Symbio-
sen, in dem Geschöpfe völlig unterschiedlicher Entwicklungsstufen und Tier- oder Pflanzen-
reiche zusammenkommen, ohne daß irgendeine Abstammung vorliegt.“ (Deleuze / Guattari
1997: 325)4 Als Gefüge bzw. maschinistische Ökologie ist die Umwelt nicht mehr eine allge-
meine Umgebung des Lebens, die selektiven Druck auf ein Lebewesen ausübt oder ihrerseits
vom Lebewesen selektiert wurde, sondern ein symbiotischer Beziehungskomplex, in dem
Lebewesen immer zugleich eine Umwelt haben und Umwelt sind. So ist etwa jeder Mensch
nicht nur in eine komplexe sozio-techno-vitale Umwelt eingefaltet, sondern seinerseits Umwelt
für eine Vielzahl von Mikroorganismen – das Mikrobiom – auf die er ebenso existentiell
angewiesen ist, wie auf seine „äußere“ Umwelt.

4 Das Konzept der Symbiose bzw. sympoiesis spielt gerade in jüngeren feministischen Debatten eine
wichtige Rolle und wird hier explizit als Alternative zur Autopoiesis ins Spiel gebracht (Haraway 2016:
58ff; Tsing 2015: 142ff). Für eine aufschlussreiche Kritik an Luhmanns Differenzierungstheorie mit
Bezugnahme auf Margulis Konzept der Symbiose, siehe: Wagner (1999: 60ff). Für einen frühen sozio-
logischen Zugriff auf den Symbiosebegriff siehe: Park (1952: 240ff).

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 373

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Die Maschinen öffnen die Gefüge aber auch zum Kosmos (Deleuze / Guattari 1997: 455),
öffnen sie für kosmische Kräfte, wie Schwerkraft, Sonnenlicht, Niederschläge und sonstige
atmosphärische Phänomene. Die Maschine deterritorialisiert die Gefüge in Richtung dieser
kosmischen Kräfte, d.h. sie dezentriert die um das Lebewesen kreisende Welt in Richtung der
Erde und der Sonne. Diese Deterritorialisierung löst die Territorien aber nicht zwangsläufig
auf. Vielmehr ist die territoriale Gründung die Voraussetzung für die kosmische Öffnung, wie
umgekehrt das territoriale Gefüge die kosmischen Kräfte auf eine spezifische Weise versam-
melt. Ein Haus braucht nicht nur Wände, sondern auch Fenster, durch die Licht und Luft
hereinkommen kann. „Denn das Territorium beschränkt sich nicht nur aufs Isolieren und Ver-
binden, es bietet eine Öffnung hin zu kosmischen Kräften, die aus dem Inneren aufsteigen oder
von außen eindringen, und macht den Bewohner für deren Wirkung empfänglich.“ (Deleuze /
Guattari 2000: 221) Erst die Erzeugung einer territorialen Wohnstätte ermöglicht also die Öff-
nung für die Kräfte des Kosmos.

Daraus folgt auch, dass der Kosmos ebenso wenig wie das Milieu oder das Territorium eine
separate Raumgestalt ist, die ein Lebewesen betritt, sobald sie aus dem Territorium ausgezogen
ist. Es handelt sich weder um Maßstabseinheiten, noch um sukzessive oder historische Ent-
wicklungsstufen (Deleuze / Guattari 1997: 473) hin zu größerer Komplexität. Vielmehr sind
Milieu, Territorium und Kosmos, Schichten, Gefüge und Maschinen Relaispunkte für Bewe-
gungen der Stratifizierung, Territorialisierung und Deterritorialisierung, d.h. für eine Reihe
kontinuierlicher Übergänge. Sie sind alle aus der gleichen Materie, der gleichen Prozesssub-
stanz gemacht, die sie gleichwohl beständig und auf je spezifische Weise modifizieren. Es ist
allerdings der Aspekt der Maschine, der das Ineinander-Verschachtelt-Sein, das Ineinander-
Gefaltet-Sein von Schichten und Gefügen, ihre Konsistenz, gewährleistet, ohne ihre irreduzible
Pluralität in einem größeren Ganzen aufzulösen. Der Kosmos ist nicht die Universalsphäre, in
die Territorien und Ökologien eingelassen sind. Er ist eher ein Horizont der beständigen
Bewegung der Deterritorialisierung; er ist weniger ein Ort, als die Fluchtlinie, die jedes Ter-
ritorium öffnet, jedes Gefüge transformiert und so die Kontinuität des Lebendigen und Mate-
riellen gewährleistet.5 Deleuze und Guattari erschleichen sich also die These von der Konti-
nuität von Lebendigem, Materiellem und schließlich auch Sozialem nicht durch den billigen
Hinweis, dass „wir alle“ den gleichen Kosmos bewohnen und die gleiche Erde bevölkern.
Vielmehr erteilt ihre Konzeption des ineinander verschachtelten Pluralismus territorialer
Gefüge dem Einheitsdenken der Natur gerade eine Absage.

Tabelle 1: Übersichtstabelle zu Stufen und Merkmalen von Deleuze / Guattaris Ökologiekon-
zept

Welt Relationsmuster Bewegung Konstitutionsprinzip
Milieu Schicht Stratifizierung Schöpfung
Territorium Gefüge Territorialisierung Gründung
Kosmos Maschine Deterritorialisierung Konsistenz

Obwohl sich Deleuze und Guattari ausgiebig auf das Leben und Theorien des Lebendigen
beziehen, wäre es falsch, ihr ökologisches Denken der Gefüge als vitalistisch zu charakteri-
sieren. Vielmehr überwinden sie die Alternative Mechanismus – Vitalismus durch ihren
Maschinismus (Deleuze / Guattari 1977: 365ff), mit dem sie die heterogene Zusammensetzung
und Konsistenz von unterschiedlichen Materialien, Wesenheiten und Kräften denken, die sich

5 Ein ähnliches Verständnis des Kosmos liegt auch Isabell Stengers (2008: 153ff) stark von Deleuze und
Guattari beeinflusstem Konzept der Kosmopolitik zugrunde. Zu Stengers Kosmopolitik siehe: Folkers /
Marquardt (2017).

374 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


wechselseitig affizieren. Deshalb spricht Guattari (1994: 72) auch von „maschinistische[r]
Ökologie“. Der von Spinoza übernommene Begriff des Affekts als Gleichzeitigkeit von affi-
zieren und affiziert werden (Spinoza 2010: 219ff) ermöglicht ihnen eine Wirkungsweise jen-
seits von mechanisch-kausaler Beeinflussung, und teleologischer Zweckursächlichkeit zu den-
ken. In einer maschinistischen Ökologie stehen sich deshalb nicht mehr Umwelt und Orga-
nismus gegenüber, so dass entweder der Organismus durch die Umwelt (Milieudeterminismus)
bestimmt oder die Umwelt durch den Organismus konstituiert wird (Selektivismus). Das Leben
einer solchen Ökologie lässt sich überhaupt nicht mehr auf einen lebendigen Mittelpunkt redu-
zieren, sondern existiert verstreut in bzw. zwischen den Relationen von belebten und unbe-
lebten Materien: ein „nicht-organisches Leben der Dinge“ (Deleuze / Guattari 2000: 213).
Deshalb geht es auch nicht mehr um die ethologische Frage, wie ererbte oder verkörperte,
erlernte Verhaltensweisen sich in einem gegebenen Umfeld auswirken oder transformieren.
Vielmehr geht man vom Konsistenzeffekt eines Gefüges aus, das zwar nicht einheitlich ist,
aber doch in einem inneren Zusammenhang steht und eine verteilte Aktivität und Lebendigkeit
aufweist (zur Vitalität und Aktivität von Gefügen siehe auch: Bennett 2010: 20ff). Es ist dann
nicht mehr entscheidend, welche Elemente künstlich oder natürlich, menschlich oder nicht
menschlich, technologisch oder organisch, lebendig oder nicht lebendig sind. Es geht darum,
wie sich die Komponenten in Beziehung zueinander setzen, wie sie sich affizieren und affiziert
werden. So entsteht im Gefüge eine Vitalität, die zugleich über das organische Leben und das
Leben selbst hinausgeht (Deleuze / Guattari 1997: 458): ein Leben jenseits seiner selbst.

Ausblick: Politik und Soziologie des Lebens jenseits seiner selbst
Die Konzeption von Ökologie als „Leben jenseits seiner selbst“, die ich mit Deleuze und
Guattari entwickelt habe, stellt nicht aus sich heraus eine soziologische Forschungsagenda
geschweige denn eine kohärente Sozialtheorie dar. In ihrem Vorschlag, Ökologie als Asso-
ziationen von Organischem und nicht-organischen Entitäten zu denken, lässt sich aber durch-
aus ein soziologisches Moment erblicken, sofern man bereit ist, das Soziale nicht als fixen
Gegenstandsbereich, sondern – einem Vorschlag Latours (2007) folgend – als Prinzip der
Assoziation zu denken. Der Ökologieansatz von Deleuze und Guattari ist nicht so angelegt,
dass er eine Beschreibungssprache enthielte, die nur für das Menschliche oder Soziale reser-
viert ist. Vielmehr bietet ihr Maschinismus ein Modell für eine „verallgemeinerte“ bzw. „all-
gemeine Ökologie“ (Guattari 1994: 50; Hörl 2011: 23ff) mit der heterogen zusammengesetzte
Gefüge, mithin Soziales im Sinne einer Soziologie der Assoziationen, gefasst werden können.
Dadurch eröffnen sich neue soziologische Perspektiven oder zumindest interessante Irritati-
onsmomente, die dazu angetan sind gewohnte disziplinäre Territorialiseirungen und Gebiets-
markierungen durcheinander zu bringen. Zum Abschluss soll daher schlaglichtartig der sozi-
alwissenschaftliche Mehrwehrt des herausgearbeiteten Ökologiekonzepts gezeigt werden,
indem zunächst für eine Verschiebung des herkömmlichen Verständnisses der Biopolitik plä-
diert wird, um anschließend deutlich zu machen, inwiefern es sich aufdrängt im Anschluss an
Deleuze und Guattari Netzwerktheorien um ein Denken von (Um)weltlichkeit zu erweitern.

Umweltgouvernementalität als Symbiopolitik
Ich habe das Konzept der Ökologie und des Lebens jenseits seiner selbst mit Blick auf biopo-
litische Probleme der Gegenwart entwickelt. Das Problem der Politik des Lebens selbst besteht
in dessen Umweltvergessenheit – eine Umweltvergessenheit, die von der empirischen For-
schung zur molekularen Biopolitik als auch von den ethisch-politischen Ansätzen der „affir-
mativen Biopolitik“ geteilt wird. Politik des Lebens „jenseits seiner selbst“ steht in diesem
Sinne für eine sowohl empirisch-analytische als auch ethisch-politische Erweiterung der Bio-
politikdebatte über den engen Fokus auf „das Leben selbst“ hinaus.

4.

4.1

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 375

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Analytisch rücken bisher noch zu wenig beachtete Formen ökologischer Politiken des
Lebens in den Fokus, die nicht nur auf Körper, sondern ebenso auf Umwelten und symbiotische
Beziehungen zielen. Um Probleme wie Klimawandel, Rückgang der Biodiversität, Natur- und
Umweltkatastrophen, Gefährdungen vitaler Erdsysteme, Konflikte um natürliche Ressourcen
und deren Versiegen hat sich schon seit einigen Jahrzehnten eine Realpolitik des Lebens jen-
seits seiner selbst entwickelt, die von der Debatte um Biopolitik erst in Ansätzen wahrgenom-
men wird (Folkers / Lemke 2014: 51). Klassischerweise würde man diesen Problemkreis wohl
einfach als Umweltpolitik bezeichnen. Mit Blick auf Deleuzes und Guattaris Ökologiedenken
verschiebt und erweitert sich jedoch der Sinn von Umwelt über die „natürlichen Lebensgrund-
lagen“ hinaus. Umweltpolitik ist dann mehr als nur „Umwelt- und Naturschutz“. Vielmehr gilt
es eine politische Ökologie jenseits der (naturalistischen) Natur sichtbar und denkbar zu
machen, insofern davon ausgegangen wird, dass Umwelten durch künstliche, künstlerische
bzw. technische Prozesse versammelt werden. Der naturalistischen von Kultur und Technik
abgetrennten Natur setzen Deleuze und Guattari eine monistische (spinozistische) Natur ent-
gegen, in der „[d]as Künstliche [...] ganz und gar Teil der Natur“ (Deleuze 1988: 161) ist.
Umwelt- bzw. Biopolitik ist deswegen genauso Technopolitik, Politik technischer Milieus und
„öko-technischer Umwelten“ (Hughes 2004: 151ff), „wo sich nicht mehr ausmachen lässt, was
Kunst und was Natur ist (die ‚Naturtechnik‘)“ (Deleuze / Guattari 2000: 220). Insofern ist die
verallgemeinerte bzw. „maschinistische Ökologie“ (Guattari 1994: 72) an das hybride Terrain
zeitgenössischer Biopolitiken angepasst, das aus der irreversiblen Überflutung der modernis-
tischen Demarkationslinien zwischen Natur und Kultur hervorgegangen ist. Die Analytik der
Politik des Lebens jenseits seiner selbst begegnet Infrastrukturnetzwerken, die als zweite Natur
(Cronon 2009) zur Umwelt geworden sind (Edwards 2003: 188ff), ebenso wie Versuchen,
Naturkräfte und Gegebenheiten für Infrastrukturprojekte zu rekrutieren (Carse 2012). Sie kar-
tiert die Erzeugung und Effekte digitaler Medienumwelten (Hörl 2011; Gabrys 2016: 185ff),
ebenso wie Medialisierungen und Simulation des Erdsystems (Edwards 2010). Sie beobachtet
Projekte zum Schutz der Umwelt vor den Nebenfolgen der Technik ebenso wie Versuche, die
natürlichen Lebensgrundlagen durch technische Intervention zu erhalten (Yusoff 2013). Sie
verfolgt bedrohte Tierarten durch ihre ruinierten Reviere anhand der Fährten, die deren für-
sorgliche „Verfolgung“ durch Wissenschaftler_innen und Umweltschützer_innen hinterlassen
(Lorimer 2015). Kurz sie untersucht eine Umwelt, die aufgehört eine Externalität zu sein, seit
ihre technisch vermittelte Erfahrbarkeit keinen Zweifel mehr an ihrer technisch induzierten
Beschädigung und Transformierbarkeit lässt.6

Im Gegensatz zur Politik des Lebens selbst interveniert die Politik des Lebens jenseits seiner
selbst nicht auf der molekularen Ebene des genetischen Codes und zielt nicht lediglich auf den
Individual- oder Bevölkerungskörper (Foucault 1977: 166). Vielmehr richtet sie sich primär
auf die umweltlichen Bedingungen des Lebens. Sie wirkt damit gleichsam „aus der Distanz“
auf das Leben. Damit geht ein Modus der Ausübung von Biomacht einher, den man im
Anschluss an Foucaults (2004: 39ff) Überlegungen als Regierung des bzw. durch das Milieu
fassen kann. Hier hatte Foucault eine Art der Machtausübung beschrieben, die nicht als „sub-
jektivierende Unterwerfung“ (Foucault 1976) funktioniert, sondern regulativ und kontrollie-
rend auf die Umwelt des Lebens einwirkt und so das „Feld der Möglichkeiten“ (Foucault 2005:
286) lebendiger Vielheiten modifiziert. Gouvernementalität nimmt hier die Form einer
„environmentality“ (Massumi 2009: 155) an, die „auf die Umgebung Einfluß nehmen und
systematisch die Variablen dieser Umgebung verändern wird“ (Foucault 2006: 372). In einer
Reihe von Studien ist das Konzept der environmentality bzw. der Umweltgouvernementalität
bereits mobilisiert worden, um Foucaultsche Macht- und Regierungsanalysen über das „con-
duct of conduct“-Modell hinaus zu erweitern (Braun 2014; Lemke 2015; Gabrys 2016; Folkers

6 Für eine Variation dieses Motivs im Kontext meiner Untersuchungen zur Biopolitik vitaler Systeme
siehe: Folkers (2018: 343-352).

376 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


2017). Regierung kann so nicht nur als „Menschenführung“, sondern umfassender als Regu-
lation komplexer Ökologien von Menschen und Nicht-Menschen gefasst werden. Durch Rekus
auf Deleuze und Guattaris ökologisches Denken muss jedoch das Verständnis der relationalen
Topologie der environmentality geschärft werden. Wenn man davon ausgeht, dass Lebewesen
nicht nur eine Umwelt haben, sondern selber Umwelt sind, dann gibt es nicht einfach einen
lebendigen Mittelpunkt, der durch Manipulation seines Drumherums gesteuert werden kann.
Das Feld der Macht ist vielmehr ein vielschichtig gefaltetes, fraktales Beziehungsgeflecht.
Eingriffe in die Umwelt müssen deshalb zugleich als Gestaltungen symbiotischer Beziehungen
verstanden werden. Environmentaltiy ist in diesem Sinne stets eine „symbiopolitics, the gov-
ernance of relations among entangled living things“ (Helmreich 2009: 15). Von hier aus lässt
sich erahnen, wie komplex und fehleranfällig die Umweltgouvernementalität ist. So ist nicht
nur davon auszugehen, dass die anvisierten „Systeme“ die Umweltreize eigenlogisch verar-
beiten, sondern dass die Umweltinterventionen zudem in noch unbekannte oder unerwartete
Bereiche und Beziehungen ausfransen.

Aus politischer Perspektive reicht es gleichwohl nicht, auf das Scheitern der Regierung des
Lebens jenseits seiner selbst zu setzen. Es braucht zumindest einige ethische Anhaltspunkte,
die es erlauben, sich strategisch und kritisch zu diesen Formen der Biopolitik zu verhalten. Ein
erster Anhaltspunkt kann darin liegen zu betonen, dass auch eine kritische Politik des Lebens
jenseits seiner selbst eine Spielart affirmativer Biopolitik ist. Affirmiert wird aber gerade nicht
das Leben selbst jenseits seiner Politisierung, seiner biomächtigen und biotechnologischen
Zurichtung, sondern eine technische Biopolitik, die den immer schon künstlich-künstlerischen
Charakter des Lebens hervortreten lässt. Noch nie war das Leben so durch und durch techni-
siert. Noch nie war es so abhängig von und verschränkt mit der Technik. Damit ist der alte
Naturalismus des Lebens dahin. Sowohl der epistemologische Anspruch der objektiven
Bestimmbarkeit des „Lebens selbst“ als auch die politischen Ansprüche des biologischen
Essenzialismus sind nicht weiter aufrechtzuerhalten. Affirmative Biopolitik ist der Aufruf zu
neuen, alternativen Experimenten in Biotechnik und Lebenskunst und gerade kein „zurück zur
Natur“.

Die biotechnologisch erzeugte Figur des Lebens selbst – etwa das eingangs erwähnte kryo-
gene Leben, dem seine Umwelt abhanden gekommen ist – sollte also nicht deswegen abgelehnt
werden, weil sie überhaupt technisch erzeugt ist, sondern weil sie eine deprivative Form des
Lebens darstellt. Auch das Leben selbst kann als Effekt einer Politik des Lebens jenseits seiner
selbst verstanden werden; als Effekt der biotechnologischen Zurichtung und Aufbewahrung
des Lebens selbst im „Einschließungsmilieu“ (Deleuze 1993: 255) der Biobank. Aber warum
gibt es dann eine Präferenz für kosmische Ökologien gegenüber den musealisierten Molekü-
len? Deleuzes und Guattaris Ökologie ist immer auch eine Ethik, die „die Untrennbarkeit des
ethos, die einem Lebewesen eigene Verhaltensweise, und des oikos, das Habitat dieses
Wesens“ (Stengers 2008: 163) betont. Es ist damit keine Ethik des Sollen, sondern eine von
Spinoza inspirierte Ethik der Affekte, der es nicht um richtig oder falsch, sondern um „Inten-
sitätsstufen der Macht“ (Saar 2013: 202) geht, um die Frage, was „[d]ie Wirkungsmacht des
Körpers vermehrt oder vermindert“ (Spinoza 2010: 223). Sowohl das Leben selbst als auch
das in der kosmischen Ökologie versammelte Leben jenseits seiner selbst sind Effekte eines
je spezifischen Affektionsgeschehens, eines bestimmten Wirkens von Natur- bzw. Lebens-
technologien. Sowohl das molekulare Leben selbst, als auch das kosmische Leben jenseits
seiner selbst sind deterritorialisierte und nicht-organische Lebensformen. Der Unterschied
besteht aber darin, dass in einem Fall die Kräfte des Lebens durch seine Öffnung zum Kosmos,
bzw. „Öffnung in Richtung Konsistenz“ (Deleuze / Guattari 1997: 456), also durch die Deter-
ritorialisierung bzw. Umfunktionierung organischer Funktionen erweitert und gesteigert bzw.

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 377

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


intensiviert werden.7 Dadurch ergeben sich Resonanzen auf einer „symphonischen Komposi-
tionsebene“. Im anderen Fall werden die Kräfte des Lebens vermindert, weil es zu einer
„Schließung der Gefüge“, zu einer „Deterritorialisierung im Leeren“ (Deleuze / Guattari 1997:
456) kommt, insofern hier die Assoziationsmöglichkeiten und damit die Kräfte des Lebens auf
ein Minimum reduziert werden. Es ist eine Deterritorialisierung, die in einem „schwarzen
Loch“ (Deleuze / Guattari 1997: 455) endet, wo die Resonanzen ersticken.

Deleuze und Guattari sind sich im Klaren darüber, dass gerade in der Gegenwart die gefähr-
lichsten Machtprojekte deterritorialisierenden Charakter haben, indem sie „das Molekulare
[...] unterwerfen und es in ein Museum oder eine Bombe [...] stecken“ (Deleuze / Guattari
1997: 473), anstatt es zu befreien und für ein kosmisches Werden zu öffnen. Gerade Guattari
(1994: 35ff) hat in seinem Drei Ökologien eine Reihe von Beispielen für derartige Phänomene
aufgeführt: von der Zerstörung von Ökosystemen bis zur Wohnungslosigkeit als Folge von
städtischen Aufwertungsprozessen.8 Im Verschwinden des Artenreichtums, der „Umweltver-
schmutzung“, in den Zwangsräumungen von verschuldeten Hausbewohner_innen nach der
Finanzkrise, sogenannten „Klimaflüchtlingen“, im landgrabbing und in Formen der Kriegs-
führung, die auf die Zerstörung lebenswichtiger Infrastrukturen der Zivilbevölkerung (Graham
2011) zielen – in all diesen Phänomenen werden dem Leben seine Entfaltungspotenziale
geraubt, indem man es gewaltsam seiner Umweltbedingungen enteignet. Mit Deleuze und
Guattari können wir deshalb von Phänomenen der deprivativen Deterritorialisierung sprechen,
weil hier die Flucht von einem Territorium nicht mit neuen Territorialisierungen einhergehen
kann, insofern die Räume und Nischen dafür fehlen oder versperrt sind.

Tatsächlich geht es Deleuze und Guattaris Öko-Ethik dabei aber nicht um die Heimatpflege
eines mit seiner Scholle verwachsenen Lebens. Deterritorialisierung und Flucht sind Grund-
phänomene des Lebendigen und damit auch des Sozialen. Im „Anthropozän“, der kapitalistisch
ruinierten erdgeschichtlichen Gegenwart (siehe dazu: Tsing 2015), wird dieser Grundzug des
Lebens, eigentlich Ausdruck von Eigensinn und Spontanität, immer mehr zur Überlebensnot-
wendigkeit. Gleichzeitig findet jedoch, wie Donna Haraway im Anschluss an Anna Tsing
feststellt, ein „wiping out of most of the refugia from which diverse species assemblages (with
or without people) can be reconstituted after major events (like desertification, or clear cutting,
or, or, …)“ statt: „Right now, the earth is full of refugees, human and not, without refuge“
(Haraway 2016: 100). Der Politik des Lebens jenseits seiner selbst kann es daher nicht um die
Bekämpfung der Flucht gehen, aber auch nicht um ihre Romantisierung als ungezähmter
Nomadismus, sondern um die Schaffung neuer Refugien. Dabei droht stets – gleichsam sym-
metrisch zur Gefahr einer deprivativen Deterritorialisierung – die Gefahr einer verschließenden
Territorialisierung. Wenn das Leben in Reservate eingesperrt oder in humanitären Lagern
reterritorialisiert wird, kann zwar unter Umständen das Leben selbst, das nackte Überleben,
gesichert werden. Werden dem Leben dadurch aber seine spontanen Ausdrucksmöglichkeiten
und seine ästhetischen Gestaltungspotenziale genommen, dann reduzieren sich die Kräfte des

7 Diese Steigerungslogik unterscheidet sich von der Steigerungslogik der Moderne, sowohl von der
eugenisch-biopolitischen Logik der Zucht, wie von der ökonomischen Steigerungslogik des Wachs-
tums. Während es bei Zucht und Wachstum um extensive Steigerungen geht, geht es hier um Steigerung
der Intensität, um Intensivierung.

8 Interessanterweise geht Guattari dabei auch auf Donald Trump ein, der damals noch als Immobilien-
unternehmer städtische Ökologien heimsuchte, bevor er als US-Präsident zur planetarischen Umwelt-
bedrohung wurde. „Eine andere Art von Algen [...] besteht aus der Wucherungsfreiheit, welche Leuten
wie Donald Trump gewährt wird, der sich ganzer Quartiere [...] bemächtigt, um sie durch Mieterhöhung
‚instand zu setzen‘ und bei dieser Gelegenheit zehntausende von minderbemittelten Familien zu ver-
treiben, die mehrheitlich dazu verdammt sind, ‚homeless‘ zu werden, was etwa den toten Fischen in
der Umwelt-Ökologie entspricht.“ (Guattari 1994: 36) Ein ökologisches Modell für die Analyse von
städtischen Verdrängungsprozessen findet sich schon bei Park (1952) und seinem Konzept des Inva-
sions-Sukzessionszyklus.

378 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Lebens wiederum auf ein Existenzminimum. Das Territorium büßt seine öffnenden Fluchtli-
nien ein, die es dem Leben ermöglichen, über sich selbst hinauszugehen. Um einen alten
Begriff aufzugreifen und (gegen den Strich) zu erweitern, ließe sich deshalb vielleicht von
Phänomenen der „Kolonisierung der Lebenswelt“ (Habermas 1981) sprechen. Eine Koloni-
sierung der Lebenswelt läge im Sinne von Deleuzes und Guattaris Ökologiekonzept dann vor,
wenn das Leben durch Entzug seiner lebenswichtigen Umwelten ganz unmöglich gemacht
wird, aber auch, wenn es seine (ästhetische) Expressivität einbüßt. Es geht um den Entzug von
materiellen Ressourcen ebenso wie um den Entzug von Ausdrucksmaterien und damit von
semiotisch-ästhetischen Ressourcen. Das Leben muss sich in Territorien ausdrücken können,
um sich von diesen gestalten lassen zu können. Die Ansprüche des Überlebens und des schönen
Lebens gehen also zusammen.

Welt und Netzwerk – Ökologische Lebenssoziologie
Das Konzept der „verallgemeinerten Ökologie“ ist jedoch nicht auf diesen Problemumkreis
von Fragen zur Biopolitik beschränkt, sondern kann zumindest Inspirationen für soziologische
Grundsatzfragen liefern. Gerade die Kritik am Schema des Verhaltens und der Übergang von
der Ethologie zur Ökologie ist hier besonders fruchtbar. Bei Deleuze und Guattari tritt an die
Stelle der Frage nach dem Verhalten von Individuen in einer gegebenen Umwelt bzw. der
Frage, wie Individuen ein bestimmtes Verhalten erlernen und verinnerlichen, die Frage nach
verstreuten Affektionen, nach den Konsistenzeffekten maschinistischer Ökologien und deren
Operationen. Im soziologischen Denken würde das einen Übergang vom Habitus zum Habitat
nahelegen, also vom verkörperten Verhalten zum offenen Feld eines dezentrierten Affekti-
onsgeschehens. Ein solches Habitat ist mehr als „Leib gewordene Geschichte“ (Bourdieu 1985:
69), sondern besteht aus einem resonanten Komplex, der Gewohnheiten ebenso beinhaltet wie
Einrichtungsgegenstände, Landschaften und Technosphären, der Häuslichkeit schafft und
Fluchtwege eröffnet etc. Entsprechend ist eine Gesellschaft mehr als die Zusammenballung
von Leibern, sondern stets auch eine Assoziation von vitalen „Raum-Vielheiten“ (Sloterdijk
2004: 261).

Die Kritik an den Limitationen der Bourdieuschen Habitustheorie und der Soziologie der
Verkörperung erinnert nicht zufällig an Bruno Latour. Der Einfluss von Deleuze und Guattari
auf sein Denken ist bekannt. Ähnlich wie Deleuze und Guattari (2000: 211) den „Carnismus“
von Merleau-Pontys Leibphänomenologie kritisiert haben, hat auch Latour (2001) die Sozio-
logien der Verkörperung dafür kritisiert, dass es ihnen an den Dingen, den Techniken, den
Infrastrukturen, den „Gerüsten“ fehlt, um der Gesellschaft dauerhaften Zusammenhalt jenseits
von Nahfeldinteraktionen zu geben. Konsequenterweise verschob er die Aufmerksamkeit vom
Habitus, also von Formen inkarnierter Gesellschaft, zu offenen Akteursnetzwerken und damit
zu den Assoziationen von Menschen und Nicht-Menschen, Natürlichem und Künstlichem,
Materiellem und Semiotischem (Latour 2007). Und noch Latours jüngste Theorie der Exis-
tenzweisen stellt die Ökologisierung der modernen Trennung von Natur und Kultur gegenüber
und stellt fest: „the verb ‚ecologize‘ is to become an alternative to ‚modernize‘“ (Latour
2013 b: 231).9

Allerdings lässt sich mit Deleuze und Guattari auch ein Einwand gegen Latours Netzwerk-
theorie formulieren, der vor allem von Peter Sloterdijk (2004: 257) an Latour herangetragen

4.2

9 Neben Latour haben auch eine Reihe anderer Sozialwissenschaftler_innen in jüngerer Zeit auf Öko-
logiekonzepte zurückgegriffen (Ong 2005; Abbott 2005). Hier dient „Ökologie“ jedoch zumeist ledig-
lich als Modell, um komplexe soziale Beziehungsmuster zu denken und nicht, wie bei Latour und
Deleuze / Guattari, um klassische Unterscheidungen von Natur und Kultur zu unterlaufen.

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 379

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


wurde und bei letzterem zunehmend größere Resonanzen ausgelöst hat.10 Netzwerke sind nur
dünne Linien, Transitorte und Wege und keine Lebenssphären und Wohnstätten. Netzwerk-
theorien unterschlagen damit das existenzielle und vitale „In-der-Welt-Sein“, was es ihnen
verunmöglicht ein zentrales Dilemma der globalen „Netzwerkgesellschaft“ (Castells 2001) zu
analysieren: In dem Maße, in dem immer mehr Orte des Globus miteinander vernetzt werden,
gehen gleichzeitig die Lebens- und Wohnräume auf dem Planeten rapide zurück. Die zeitge-
nössische Mobilität und Flexibilität gehen auf Kosten unseres existentiellen Mobiliars.

Anders als Latours Netzwerke sind die Ökologien von Deleuze und Guattari nicht nur dünne
Linien, die sich zwar bereisen, aber nicht bewohnen lassen. Ein territoriales Gefüge besteht
nicht nur aus nodes und edges, sondern ist auch Zuhause und Lebenssphäre bzw. – um die
phänomenologische Terminologie zu verwenden – eine Welt. Anders als in der Phänomeno-
logie ist die Welt hier jedoch nicht der unhintergehbare Horizont, in den wir „immer schon“
geworfen sind. Vielmehr ist die Welt der Effekt einer Lebenskunst, die eine spannungsreiche
Bewegung zwischen einer Wohnung schaffenden Territorialisierung und einer öffnenden
Deterritorialisierung hervorbringt. Gelungenes Leben heißt dann auf eine Weise in der Welt
zu sein, die es gestattet, sich sein Revier künstlerisch abzustecken bzw. sich die Welt auf eine
ästhetische Weise anzueignen. Dieser Aneignungsvorgang ist aber zugleich eine Enteignung,
weil sich das Leben nicht bloß in der Welt spiegelt, sondern in der Ekstase der Welt über sich
selbst hinausgeht, also in einen ko-evolutionären und ko-habituellen Prozess mit seiner
Umwelt verwickelt wird. Welten heißt Werden.

Schluss
Dieser Aufsatz plädiert für eine Revitalisierung lebenssoziologischer Denkfiguren. Er argu-
mentiert, dass diese Revitalisierung nur dann produktiv sein kann, wenn erstens das Leben
nicht reduktionistisch als determinierende Grundlage, sondern als emergentes Phänomen und
Fluchtgestalt aufgefasst wird, wenn sie zweitens posthumanistisch ist, der Mensch also nicht
im Mittelpunkt steht, sondern dezentriert wird, und wenn sie drittens auf die vitalen, also
biopolitischen Probleme unserer Gegenwart antworten kann. Deleuzes und Guattaris Konzept
der Ökologie, das hier herausgearbeitet wurde, erfüllt diese Kriterien. Nicht nur der Mensch,
sondern auch das Leben selbst findet sich in den vitalen Netzen territorialer Gefüge und kos-
mischer Ökologien entäußert – Leben jenseits seiner selbst – und scheinbar paradox gerade
dadurch behaust. In dieser Konzeption liegt sowohl ein analytisches als auch ein normatives
Potenzial, das es erlaubt, aktuelle Formen der Biopolitik zu analysieren und gegebenenfalls
dafür zu kritisieren, dass dem Leben hier seine vitalen Verbindungen, Räume und Ausdrucks-
möglichkeiten genommen werden.

Literatur
Abbott, Andrew (2005): Linked ecologies: States and universities as environments for professions, in:

Sociological theory 23(3), S. 245-274.

Bennett, Jane (2010): Vibrant matter. A political ecology of things, Durham – London.

Bennett, Tony / Joyce, Patrick (2013): Material powers: Cultural studies, history and the material turn.
London.

5.

10 Sowohl Latours (2013 b) Existenzweisen-Projekt als auch seine Überlegungen zu gaia können als
Erweiterung und Korrektur seiner (Akteur)Netzwerktheorie verstanden werden. In letzteren findet
sich etwa die bemerkenswerte Formulierung: „Ecological conflicts do not bear on the nationalistic
Lebensraum of the past but they do deal with ‚space‘ and ‚life‘. The territory of an agent is the series
of other agents that are necessary for it to survive on the long run, its Umwelt, its protective envelope.
“ (Latour 2013 a: 119) Zu Latours Kosmopolitik siehe auch: (Opitz 2016).

380 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Bourdieu, Pierre (1985): Sozialer Raum und Klassen. Leçon sur la leçon, Frankfurt / Main.

Braidotti, Rosi (2006): Transpositions: On nomadic ethics, Cambridge.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen, Frankfurt / Main.

Braun, Bruce P. (2014): A new urban dispositif? Governing life in an age of climate change, in: Environ-
ment and Planning D: Society and Space 32(1), S. 49-64.

Butler, Judith (2004): Precarious life. The power of mourning and violence, London.

Canguilhem, Georges (1977): Das Normale und das Pathologische, Frankfurt / Main – Berlin – Wien.

Canguilhem, Georges (2008): Knowledge of Life, New York.

Carse, Ashley (2012): Nature as infrastructure: Making and managing the Panama Canal watershed, in:
Social Studies of Science 42(4), S. 539-563.

Castel, Robert (2000): Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der Lohnarbeit, Konstanz.

Castells, Manuel (2001): Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft, Opladen.

Chrulew, Matthew (2017): Freezing the ark: The cryopolitics of endangered species preservation, in:
Joanna Radin / Emma Kowal (Hrsg.), Cryopolitics. Frozen life in a melting world, Cambridge – London,
S. 283-305.

Clough, Patricia Ticineto / Halley, Jean (2007): The affective turn: Theorizing the social, Durham.

Coole, Diana / Frost, Samantha (2010): New materialisms: Ontology, agency, and politics, Durham –
London.

Cooper, Melinda (2008): Life as Surplus. Biotechnology and Capitalism in the Neoliberal Era, Seattle.

Cronon, William (2009): Nature’s metropolis: Chicago and the Great West, New York.

Deleuze, Gilles (1988): Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin.

Deleuze, Gilles (1992): Foucault, Frankfurt / Main.

Deleuze, Gilles (1993): Postskriptum über die Kontrollgesellschaften, in: Ders. (Hrsg.), Unterhandlungen
1972-1990, Frankfurt / Main, S. 254-262.

Deleuze, Gilles (2005): Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und Gespräche 1975-1995, Frankfurt /
Main.

Deleuze, Gilles / Guattari, Felix (1997): Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Berlin.

Deleuze, Gilles / Guattari, Felix (1977): Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie I, Frankfurt / Main.

Deleuze, Gilles / Guattari, Felix (2000): Was ist Philosophie? Frankfurt / Main.

Delitz, Heike (2015): Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktionen im französischen soziologischen
Denken, Weilerswist.

Delitz, Heike / Nungesser, Frithjof / Seyfert, Robert (2015): Was ist „Lebenssoziologie“? Das Leben als
Subjekt und Objekt soziologischer Theorie, in: Stephan Lessenich (Hrsg.), Krise der Routine, Routine
der Krise. Verhandlungen des 37. Kongress der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in Trier 2014.

Donzelot, Jaques (1993): The promotion of the social, in: Mike Gane / Terry Johnson (Hrsg.), Foucault’s
New Domains, London, S. 106-138.

Edwards, Paul N. (2003): Infrastructure and modernity: Force, time, and social organization in the history
of sociotechnical systems, in: Thomas J. Misa / Philip Brey / Andrew Feenberg (Hrsg.), Modernity and
technology, Cambridge, S. 185-225.

Edwards, Paul N. (2010): A vast machine: Computer models, climate data, and the politics of global
warming, Cambridge.

Esposito, Roberto (2008): Bios. Biopolitics and Philosophy, Minneapolis.

Fischer, Joachim (2014): Kommentar, in: Joachim Fischer / Stephan Moebius (Hrsg.), Kultursoziologie
im 21. Jahrhundert, Wiesbaden.

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 381

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Folkers, Andreas (2017): Existential provisions: The technopolitics of public infrastructure, in: Environ-
ment and Planning D: Society and Space 35(5), S. 855-874. .

Folkers, Andreas (2018): Das Sicherheitsdispositiv der Resilienz. Katastrophische Risiken und die Biop-
litik vitaler Systeme, Frankfurt / Main.

Folkers, Andreas / Lemke, Thomas (2014): Einleitung, in: Andreas Folkers / Thomas Lemke (Hrsg.),
Biopolitik. Ein Reader, Berlin, S. 7-61.

Folkers, Andreas / Marquardt, Nadine (2017): Die Kosmopolitik des Ereignisses. Gaia, das Anthropozän
und die Welt ohne uns, in: Corinna Bath / Hanna Meißner / Stephan Trinkaus / Susanne Völker (Hrsg.),
Verantwortung und Un/Verfügbarkeit. Impulse und Zugänge eines (neo)materialistischen Feminismus.
Reihe der DGS-Sektion Frauen und Geschlechterforschung, Münster. S. 98-114.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt / Main.

Foucault, Michel (1976): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt / Main.

Foucault, Michel (1977): Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1, Frankfurt / Main.

Foucault, Michel (1981): Archäologie des Wissens, Frankfurt / Main.

Foucault, Michel (2004): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung (Geschichte der Gouvernementalität I).
Vorlesungen am Collège de France, 1977-1978, Frankfurt / Main.

Foucault, Michel (2005): Subjekt und Macht, in: (Hrsg.), Michel Foucault. Dits et Ecrits. Schriften. Vierter
Band, Frankfurt / Main, S. 269-294.

Foucault, Michel (2006): Die Geburt der Biopolitik (Geschichte der Gouvernementalität II). Vorlesungen
am Collège de France, 1978-1979, Frankfurt / Main.

Franklin, Sarah (2000): Life itself. Global nature and the genetic imaginary, in: Sarah Franklin / Celia
Lury / Jackie Stacey (Hrsg.), Global Nature, Global Culture, Thousand Oaks.

Fraser, Mariam / Kember, Sarah / Lury, Celia (2006): Inventive Life: Approaches to the New Vitalism.
London – Thousand Oaks – New Dehli.

Friedrich, Alexander / Höhne, Stefan (2014): Frischeregime. Biopolitik im Zeitalter der kryogenen Kultur,
in: Glocalism: Journal of Culture, Politics and Innovation 1-2, S. 1-44.

Gabrys, Jennifer (2016): Program earth: Environmental sensing technology and the making of a compu-
tational planet, Minneapolis.

Gilbert, Scott F / Sapp, Jan / Tauber, Alfred I (2012): A symbiotic view of life: we have never been
individuals, in: The Quarterly review of biology 87(4), S. 325-341.

Goffman, Erving (2009): Relations in public. Microstudies of the Public Order, New Brunswick – London.

Graham, Stephen (2011): Cities under siege: The new military urbanism, London.

Guattari, Felix (1994): Die drei Ökologien, Wien.

Habermas, Jürgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns. 2 Bände, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1988): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt / Main.

Haraway, Donna (2008): When Species Meet, Minneapolis.

Haraway, Donna J (2016): Staying with the trouble: Making kin in the Chthulucene, Durham.

Hardt, Michael / Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt – New York.

Hardt, Michael / Negri, Antonio (2010): Common Wealth: das Ende des Eigentums, Frankfurt / Main.

Heidegger, Martin (1983): Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt. Endlichkeit. Eisamkeit, Frankfurt /
Main.

Heidegger, Martin (2004): Bauen, Wohnen, Denken, in: (Hrsg.), Vorträge und Aufsätze, Stuttgart,
S. 139-156.

Heidegger, Martin (2006): Sein und Zeit, Tübingen.

382 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Helmreich, Stefan (2009): Alien ocean: Anthropological voyages in microbial seas, Berkely – Los Angeles
– London.

Hörl, Erich (2011): Die technologische Bedingung. Zur Einfühurng, in: Erich Hörl (Hrsg.), Die techno-
logische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt, Berlin, S. 7-53.

Hughes, Thomas Parke (2004): Human-built world. How to think about technology and culture, Chicago
– London.

Lash, Scott (2005): Lebenssoziologie Georg Simmel in the Information Age, in: Theory, Culture & Society
22(3), S. 1-23.

Latour, Bruno (2001): Eine Soziologie ohne Objekt?, in: Berliner Journal für Soziologie 11(2), S. 237-252.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netzw-
erk-Theorie, Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2013 a): Facing Gaia: Six Lecture on the Political Theology of Nature. Gifford Lectures
on Natural Religion, Edinburgh, online verfügbar unter: http://www.bruno-latour.fr/node/486, letztes
Abrufdatum: 28.10.2017.

Latour, Bruno (2013 b): An inquiry into modes of existence, Cambridge.

Lemke, Thomas (2015): New materialisms: Foucault and the ‚government of things‘, in: Theory, Culture
& Society 4(32), S. 3-25.

Lessenich, Stefan (2008): Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen Kapitalismus,
Bielefeld.

Lindemann, Gesa (2014): Weltzugänge. Die mehrdimensionale Ordnung des Sozialen, Weilerswist.

Lorimer, Jamie (2015): Wildlife in the Anthropocene: conservation after nature, Minneapolis.

Luhmann, Niklas (1991): Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (2008): Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf ökolo-
gische Gefährdungen einstellen?, Wiesbaden.

Margulis, Lynn (1999): Symbiotic planet: a new look at evolution, New York.

Marx, Karl (1953): Grundrisse der Kritik der Politischen Ökonomie (1857-1858), Berlin.

Massumi, Brian (2009): National enterprise emergency: Steps toward an ecology of powers, in: Theory,
Culture & Society 26(6), S. 153-185.

Müller, Julian (2014): Austreibung des Sozialen aus den Sozialwissenschaften, in: Norman Braun / Julian
Müller / Armin Nassehi / Irmhild Saake / Tobias Wolbring (Hrsg.), Begriffe – Positionen – Debatten.
Eine Relektüre von 65 Jahren Soziale Welt, Baden-Baden, S. 305-312.

Ong, Aihwa (2005): Ecologies of expertise: assembling flows, managing citizenship, in: Aihwa Ong /
Stephen J Collier (Hrsg.), Global assemblages: Technology, politics, and ethics as anthropological
problems, Malden, Oxford, S. 337-353.

Opitz, Sven (2016): Neue globale Kollektivität: Das Kosmopolitische bei Ulrich Beck und Bruno Latour,
in: Soziale Welt 67(3), S. 249-266.

Park, Robert Ezra (1952): Human communities: The city and human ecology, Glencoe.

Rabinow, Paul / Rose, Nikolas (2006): Biopower today, in: BioSocieties 1(2), S. 195.

Reckwitz, Andreas (2002): The status of the material in theories of culture: From social structure to arte-
facts, in: Journal for the Theory of Social Behaviour 32(2), S. 195-217.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin.

Rose, Nikolas (2007): The politics of life itself: Biomedicine, power, and subjectivity in the twenty-first
century, Princeton.

Rose, Nikolas (2013): The human sciences in a biological age, in: Theory, Culture & Society 30(1),
S. 3-34.

Saar, Martin (2013): Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza, Berlin.

Politik des Lebens jenseits seiner selbst 383

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365


Simondon, Gilbert (1992): The Genesis of the Individual, in: Jonathan Crary / Sanford Kwinter (Hrsg.),
Incorporations, New York, S. 296-319.

Sloterdijk, Peter (2004): Schäume. Sphären III: Plurale Sphärologie, Frankfurt / Main.

Spinoza, Baruch de (2010): Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Latainisch-Deutsch, Hamburg.

Spitzer, Leo (1942): Milieu and Ambiance: an essay in historical semantics, in: Philosophy and Phe-
nomenological Research 3(2), S. 169-218.

Stengers, Isabelle (2008): Spekulativer Konstruktivismus, Berlin.

Tsing, Anna Lowenhaupt (2015): The Mushroom at the End of the World: On the Possibility of Life in
Capitalist Ruins, Princeton.

van Dooren, Thom (2017): Banking the forest: Loss, Hope, and Care in Hawaiian Conservation, in: Joanna
Radin / Emma Kowal (Hrsg.), Cryopolitics. Frozen life in a melting world, Cambridge – London,
S. 259-282.

Wagner, Gerhard (1999): Herausforderung Vielfalt: Plädoyer für eine kosmopolitische Soziologie, Kon-
stanz.

Weingart, Peter / Kroll, Jürgen / Bayertz, Kurt (1988): Rasse, Blut und Gene. Geschichte der Eugenik und
Rassenhygiene in Deutschland, Frankfurt / Main.

Yusoff, Kathryn (2013): The geoengine: Geoengineering and the geopolitics of planetary modification,
in: Environment and Planning A 45(12), S. 2799-2808.

 
Dr. Andreas Folkers

Institut für Soziologie
Goethe-Universität Frankfurt
Theodor-W.-Adorno-Platz 6

60323 Frankfurt am Main
folkers@em.uni-frankfurt.de

384 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 09:27:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-4-365

	1. Einleitung
	Die Politik des Lebens selbst
	Ökologie als territoriales Gefüge
	Politik und Soziologie des Lebens jenseits seiner selbst
	4.1 Umweltgouvernementalität als Symbiopolitik
	4.2 Welt und Netzwerk – Ökologische Lebenssoziologie

	5. Schluss
	Literatur

