
Für eine materialistische, die Gefühlswelt
einbeziehende Befassung mit Krieg1

Christopher Pollmann

Die Überlegungen von Bernhard H. F. Taureck zum Krieg sollen hier im
Hinblick auf die Frage beleuchtet werden, inwieweit sie zu seiner Erklä‐
rung und Vermeidung beitragen. In einem ersten Kapitel geht es darum, ob
das Studium des Krieges einem materialistischen oder einem idealisti‐
schen Ansatz folgt. Das zweite soll dann die psychisch-affektive Dimensi‐
on des Krieges herausschälen.

Materialistische oder idealistische Herangehensweise?

Bei der Erforschung der natürlichen und gesellschaftlichen Wirklichkeit
lassen sich, schematisch gesprochen, zwei Ansätze verfolgen. Der idealis‐
tische Ansatz geht – bewusst oder unbewusst – davon aus, dass die zu un‐
tersuchende Realität von geistigen, d. h. ideellen Vorstellungen bestimmt
ist. Der materialistische Ansatz hält dagegen die physikalische und soziale
Wirklichkeit für ‚zuerst‘ vorhanden und folglich unabhängig von ihrer
geistigen Erfassung und Bearbeitung durch den (einzelnen) Menschen.
Die politische Dimension der beiden Ansätze liegt darin, dass die idealisti‐
sche Methode regelmäßig Illusionen anhängt und so die Erkenntnis der
Wirklichkeit behindert. Das materialistische Herangehen ist zwar realitäts‐
gerechter, läuft aber leicht Gefahr, mit diesem ‚Realismus‘ die Wirklich‐
keit als nicht veränderbar darzustellen. Es geht im Folgenden darum, die
Bedeutung der beiden Vorgehensweisen bei der Analyse von Recht (Ab‐
schnitt A) und bei der Berücksichtigung von Interessenwidersprüchen und
Kräfteverhältnissen (B) herauszuarbeiten. Abschließend wird die Rolle
der Moral zur Sprache kommen (C).

1.

1 Soweit nicht anders angegeben, stammen Übersetzungen im Folgenden vom
Verfasser, Hervorhebungen hingegen von den jeweils zitierten Autoren. Internet-
Seiten wurden am 17.10.2020 abgerufen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Die Problematik des juristischen Idealismus

Recht als weitgehend ideelles Phänomen unterliegt laufend der Tendenz,
in idealistischer Manier betrachtet und verklärt zu werden. Bei Taureck
äußert sich das zunächst in seiner frappierend-reizvollen Definition von
Krieg als „Erlaubnis zu maximaler Entfesselung des gewöhnlicherweise
Unerlaubten“2. Der Reiz besteht in der paradoxen Konstruktion eines Ge‐
gensatzes zwischen einer Erlaubnis und dem Unerlaubten. Doch bei nähe‐
rer Betrachtung lösen sich Gegensatz und Paradox auf. Was erlaubt ist,
sagt in der Moderne vor allem das Recht. Recht ist im Wesentlichen inner‐
staatlich, gebunden an das „Monopol [des Staates an] legitimer physischer
Gewaltsamkeit“3. Zwischen oder über den Staaten gibt es kein solches
Gewaltmonopol; es gibt keine Weltpolizei oder auch nur eine europäische
oder amerikanische Polizei und kann angesichts der Staatenkonkurrenz –
entgegen der Vorstellung von Burkhard Liebsch4 – auch keine geben. Da‐
raus folgt: Was gewöhnlicherweise erlaubt ist, betrifft Verhalten innerhalb
eines Staates und nicht jenseits davon, wo lediglich juristisch mehr oder
weniger unverbindliche Moralvorstellungen gelten. Hegel hat das klar
zum Ausdruck gebracht: „Da nun keine Gewalt vorhanden ist, welche ge‐
gen den Staat entscheidet, was an sich Recht ist, und die diese Entschei‐
dung verwirklicht, so muß es in dieser Beziehung immer beim Sollen blei‐
ben. Das Verhältnis von Staaten ist das von Selbständigkeiten, die zwi‐
schen sich stipulieren [d. h. bestimmen], aber zugleich über diesen Stipu‐
lationen stehen.“5 Mangels eines kontinentalen oder gar weltweiten Ge‐
waltmonopols gibt es auf internationaler Ebene also kein dem innerstaatli‐
chen vergleichbares Recht. Das sog. Völkerrecht hat somit nur einge‐
schränkt juristischen Charakter und bleibt im Wesentlichen beim Sollen.

A.

2 Taureck, „Drei Wurzeln des Krieges, und warum nur eine nicht ins Verderben führt“
(in diesem Band, in der Folge zitiert mit der Sigle A), S. 25; ähnlich ders., Drei Wur‐
zeln des Krieges. Und warum nur eine nicht ins Verderben führt: Philosophische Li‐
nien in der Gewaltgeschichte des Abendlandes, Zug 2019 (=DW), S. 14 u. 53, 62.

3 Max Weber, „Politik als Beruf“ (1919), in: Gesammelte politische Schriften, hg. von
J. Winckelmann, Tübingen 51988, S. 505–560 (506).

4 In Taureck, Burkhard Liebsch, Drohung Krieg: Sechs philosophische Dialoge zur
Gewalt der Gegenwart, Wien 2020, S. 104 f., 164 f. (=DK).

5 Georg W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigenhändigen Notizen und den münd‐
lichen Zusätzen, Werke Bd. 7, Frankfurt/M. 1986, § 330, S. 498 (Hervorhebung CP).

202 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Entscheidend ist nun, dass dieses nur begrenzt juristische Wesen des
Völkerrechts keinen Mangel, keine Unvollkommenheit darstellt, sondern
den Absichten seiner Urheber, nämlich der Staaten und ihrer Regierungen
entspricht. Denn alle Staaten sind ja auf die Bewahrung ihrer Souveränität
erpicht. Diese beschränkte Verbindlichkeit des Völkerrechts wird von Tau‐
reck – wie im übrigen auch vom ansonsten ganz anders positionierten
Liebsch – verkannt, wenn sie „die zur Selbstverständlichkeit gewordene
Nichtbeachtung des UNO-Gewaltverbots“ anprangern oder schreiben, es
sei „frustrierend, im Lichte internationalen Rechts immer nur Versagen
angesichts dessen feststellen zu müssen, was es eigentlich bewirken soll‐
te“ und sich beklagen ob „des Widerspruchs zwischen der (mehr projek‐
tierten als real existenten) globalen UNO-Friedensordnung einerseits und
der blutigen Kriegsbilanz seit 1945 andererseits, die uns auf das sattsam
bekannte Missverhältnis zwischen ‚Realität‘ und juridischer Normativität
zurückwirft“6. Das UNO-Gewaltverbot war und ist von den Mitgliedsstaa‐
ten nie als absolut verbindlich betrachtet worden; das internationale Recht
ist keineswegs am „Versagen“ und soll „eigentlich“ nicht mehr und nichts
anderes bewirken als was in der zwischenstaatlichen Welt zu beobachten
ist; schließlich gibt es den „Widerspruch“ und das „Missverhältnis“ nur in
idealistischer Einbildung. Denn wie der Klammerzusatz im letzten länge‐
ren Zitat schon andeutet, ist die „juridische Normativität“ zwischen den
Staaten schwach und unterscheidet sich deshalb gar nicht von der Realität.

Die hiermit umrissene idealistische Orientierung ist deshalb misslich,
weil sie die Natur des Problems verkennt, die in der Mehrzahl souveräner
Staaten liegt. Diese Tatsache ist nicht aus der Welt zu schaffen7, denn „so‐
lange, wie die internationale Gemeinschaft aus souveränen Staaten be‐
steht, bleibt der Krieg zwischen ihnen eine Möglichkeit, mit der alle Re‐
gierungen vernünftigerweise rechnen müssen“8. Gegen die Gefahr kriege‐
rischer Auseinandersetzungen zwischen Staaten gibt es unter diesen Be‐
dingungen keinerlei Lösung. Das ist für kritische Geister eine unerträgli‐
che Lage. Die idealistische Haltung speist sich daher aus dem verständli‐
chen Bemühen, mit Hilfe von Willensakten aus diesem „frustrierenden“
Rahmen auszubrechen. Im Unterschied zu Kritik und Engagement gegen

6 In der Reihenfolge der drei Zitate: Taureck in DK, S. 55 (sowie DW, S. 121), Liebsch
in DK, S. 22 u. 24.

7 Vgl. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 331, S. 498.
8 Michael Howard, The causes of war, London 1983, S. 25, übers. u. zit. von Ekkehart

Krippendorff, Staat und Krieg. Die historische Logik politischer Unvernunft, Frank‐
furt/M. 1985, S. 81 (=SK).

Für eine materialistische Befassung 203

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


konkrete Kriege bleibt eine solche abstrakte Gesinnung gegen ‚Krieg an
sich‘ nicht nur hilflos und ohne Folgen. Darüber hinaus erfordert und bin‐
det sie menschliche Energie, die dann für den Widerstand gegen tatsächli‐
che Kriege fehlt. Außerdem hilft das abstrakte Hochhalten edler Werte wi‐
der die unerfreuliche Realität, diese leichter auszuhalten. Das sind wo‐
möglich die Gründe, warum die idealistische Position, ähnlich wie die mit
ihr verwandten moralischen oder moralisierenden Vorstellungen (s. dazu
unten C), paradoxerweise gerade die Verhältnisse stärken, die sie zu kriti‐
sieren vorgeben.

Über das Völkerrecht hinaus wird Recht auch generell gerne in idealis‐
tischer Manier verkannt. Das zeigt sich besonders klar bei Taureck, wenn
er ohne jeglichen empirischen Beleg behauptet: „Recht ist eine von allen
Asymmetrien der Stärke und Schwäche freie Vorstellung gleicher Ansprü‐
che verschiedener Menschen und Menschengruppen“ (DW, 85). Auf der
gleichen idealistischen und realitätsfernen Linie liegt seine Interpretation
des bekannten Ausspruchs zum Recht im sog. Melier-Dialog bei Thuky‐
dides. Für Taureck zeigt dieses Diktum aus dem Wortgefecht zwischen
Abgesandten Athens und der Insel Melos während des Peloponnesischen
Krieges, dass „Macht vor Recht geht“ (DW, 107). Doch tatsächlich sagt
der antike Berichterstatter etwas deutlich anderes, nämlich „dass Recht im
menschlichen Verkehr nur bei gleichem Kräfteverhältnis zur Geltung
kommt“9. Recht erscheint darin nicht, wie Taureck meint, im Gegensatz
zur Macht, sondern als spezifische Ausprägung von Macht.10

Taurecks Verständnis des Thukydides-Zitats wird womöglich durch
zwei Faktoren erschwert. Zum einen benutzt er eine vielleicht unvollstän‐
dige, jedenfalls aber missverständliche deutsche Übersetzung. In dieser
folgt direkt auf den soeben zitierten Passus der Halbsatz: „die Stärkeren
aber alles in ihrer Macht Stehende durchsetzen und die Schwachen sich
fügen“11. In der französischen Übersetzung werden die beiden zitierten
Nebensätze durch folgende Worte getrennt und gegeneinander gestellt:
„und dass, soweit dies nicht der Fall ist“.12 Die Durchsetzungsmacht der

9 Thukydides, Der Peloponnesische Krieg, übers. und hg. von H. Vretska u. H. Rin‐
ner, Stuttgart 2000 (Neuaufl. 2016), V. Buch, § 89, zit. bei Taureck, DW, S. 78.

10 In diese Richtung aber auch Taureck selbst, ebd.
11 Wie Fn. 9. Mit ähnlichem Wortlaut allerdings auch die Übersetzung von August

Horneffer (1957), neu herausgegeben Wiesbaden 2010, S. 425.
12 Thucydide, La guerre du Péloponnèse, Übers. Denis Roussel, Vorwort Pierre Vidal-

Naquet, Paris 2000, V. Buch, § 89, S. 439. Die folgenden Zitate entstammen dem V.
Buch in dieser Ausgabe.

204 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Stärkeren stellt sich hier also als ausdrücklich in Gegensatz stehend zur
von Machtgleichgewicht und Recht strukturierten Lage dar. In der o. g.
deutschen Übersetzung ist dieser Gegensatz, wie das Wort „aber“ verdeut‐
licht, zwar noch spürbar, zumal es bei gleichem Kräfteverhältnis im Prin‐
zip weder Stärkere noch Schwache gibt, doch stark verwischt. Zum ande‐
ren lässt sich Taureck in seiner Auslegung von Thukydides‘ Äußerung
zum Recht dadurch behindern, dass er hierin zutreffend „eine Art Magna
Charta des politischen Realismus“ (DW, 78) sieht. Wie bereits oben ver‐
merkt, wird die materialistische Beschreibung der Wirklichkeit, ideolo‐
gisch unverdächtiger als Realismus bezeichnet, häufig benutzt, um über
diese deskriptive Wahrnehmung – meist unausgesprochen – ein präskripti‐
ves, konservatives Programm zu befördern. Muss aber die Möglichkeit ei‐
nes manipulativen Missbrauchs der realitätsgetreuen Sicht dazu führen,
sich stattdessen auf idealistische Hoffnungen zu verlassen? Die Frage stel‐
len heißt auch schon, sie zu verneinen… Gleichwohl ist die realistische
Einschätzung wohl auch Taureck nicht ganz fremd, denn er zitiert Mephis‐
topheles aus Goethes Faust, wo es explizit heißt: „Man hat Gewalt, so hat
man Recht.“13

Menschenrechte sind das bevorzugte Projektionsziel idealistischen
Wunschdenkens. Bei Taureck findet sich eine solche Orientierung wohl
nur unterschwellig, während Liebsch ausdrücklich vor der „Gefahr miss‐
bräuchlicher Berufung auf die Menschenrechte“ warnt und die „Kernfrage
[... stellt], ob sich eine Politik im Zeichen der Menschenrechte vorstellen
lässt, die sie nicht zur Rechtfertigung ärgster Gewalt gegen irgendwelche
Feinde missbraucht.“14 Doch verdienen Menschenrechte so viel Wert‐
schätzung? Hinter ihrem Pathos verbergen sich ganz normale sog. subjek‐
tive Rechte, deren Durchsetzung allgemein von den gesellschaftlichen
Kräfteverhältnissen und im Besonderen von der Verfügbarkeit einer Jus‐
tiz- und Polizeimacht abhängt. Es ist zweifelhaft, ob sich die Lage der
Menschen durch die Entwicklung der Menschenrechte im Laufe der letz‐
ten Jahrhunderte verbessert hat… Statt durch die Anklage von Men‐
schenrechtsverletzungen die Stärkung ihrer ideologischen Voraussetzun‐

13 DW, S. 58 f., zit. nach Goethe, Faust II, 11.184.
14 Liebsch, in DK, S. 192.

Für eine materialistische Befassung 205

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


gen zu betreiben, sollte man sich begnügen, ohne juristische Verschleie‐
rung Menschenverletzungen anzuprangern.15

Die Bedeutung von Interessenwidersprüchen und
Kräfteverhältnissen

Die Unterschiede zwischen materialistischer und idealistischer Sicht wer‐
den noch gravierender, wenn es um die in einer Situation oder bei einem
Problem beteiligten Kräfte und Interessen geht. Das zeigt sich zunächst in
Taurecks Behauptung, dass „Kriege [...] Ausdruck von gescheiterter Poli‐
tik darstellen“ und „auf einer Illusion letztlich infolge Kriegs zu erreichen‐
der Vorteile“ beruhen16. Bei näherer Überlegung wird der abstrakte und
verschleiernde Charakter dieser eingängigen Formulierungen deutlich.
Das gilt auch für Taurecks unkritische Analyse von Heraklits Diskurs über
Krieg, wo der altgriechische Autor in hypostasierender und personalisie‐
render Weise von dem Krieg spricht, ohne dass Taureck hier wider‐
spricht.17 Denn weder Politik noch Krieg sind Subjekte. Hinter diesen
Worten verbergen sich die unterschiedlichsten Situationen und Men‐
schen(gruppen). All‘ diese Akteure haben zwangsläufig mehr oder minder
verschiedenartige Interessen. Es ist z. B. einleuchtend, dass Waffenprodu‐
zenten die Vorbereitung und den Ausbruch eines Krieges nicht als Schei‐
tern verstehen können und ihre Profithoffnung nicht unbedingt einer Illu‐
sion entspringt (was allerdings nicht ausschließt, dass sie später dann von
der prinzipiell unvorhersehbaren Dynamik der kriegerischen Gewaltentla‐
dung fortgerissen und vernichtet werden).

Von Krieg als gescheiterter Politik und Hort für Illusionen zu sprechen
bedeutet also, die innerhalb einer Gesellschaft wirkenden Widersprüche zu

B.

15 Vgl. insgesamt Pollmann, „Die Berufung auf Menschenrechte zum Zweck ihrer
Überwindung. Menschenrechte, kapitalistischer Staat und soziale Bewegungen“, in:
Juridikum Nr. 5 (1993), S. 24–28, http://www.juridikum.at; „Neocolonial and Idea‐
list Human Rights Pitfalls“, über Makau Mutua, Human Rights. A Political and Cul‐
tural Critique, Philadelphia 2002, Journal of Human Rights Jan. 2005, S. 145–158;
„Individualisme, double mesure et pathos moral. Une critique des droits de l’hom‐
me illustrée par des propos d’écrivains et de philosophes“, in: Revue de la coopéra‐
tion transfrontalière Nr. 29, Mai 2001, S. 22–29, https://halshs.archives-ouvertes.fr.

16 Taureck, A, S. 26; ähnlich in seinem Buch (DW, S. 63), wo zugleich die Hypothese
formuliert wird, „dass Politik dort beginnt, wo Krieg scheitert“.

17 Vgl. Taureck, A, S. 36 u. 44. Kritisch demgegenüber Liebsch in DK, S. 39, 166.

206 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


vernachlässigen. Mangels Kenntlichmachung der Gegenspieler erschwert
das auch politische Arbeit und gesellschaftliches Engagement gegen einen
konkreten Krieg.

Eine andere, verbreitete idealistische Ausdruckweise liegt darin, Krieg
als unvernünftig abzutun. Liebsch etwa kommt angesichts der „allgegen‐
wärtigen Vernetzung von allem und jedem“ zum Schluss, dass der Gedan‐
ke an Krieg „gänzlich abwegig erscheint“18. Unser erster Einwand ver‐
weist auf die soeben herausgearbeitete Interessenwidersprüchlichkeit un‐
ter Menschen: Für Waffenhersteller etwa ist Krieg sehr wohl rational. Ge‐
wiss ist das keine allseitige und langfristige Vernünftigkeit. Rationalität
und Vernunft müssen wohl als persönlich und situativ bedingt gedacht
werden: Das dem außenstehenden Betrachter irrsinnig erscheinende Ver‐
halten eines Selbstmörders, eines Schizophrenen oder auch eines Adolf
Hitlers mag aus der jeweiligen Binnenperspektive die beste, womöglich
die einzige Handlungsoption sein. Auch ist Vernunft im Zuge der Moder‐
ne immer stärker auf bloße Zweckrationalität reduziert worden.19

Der zweite Einwand beruht darauf, dass die Staatenkonkurrenz bei
Liebsch wie auch bei Taureck weitgehend vernachlässigt wird. Sie lässt
sich, einer Andeutung von Hegel20 folgend, als internationale Aggregation
der Rivalitäten unter individuellen Menschen verstehen. Soweit ihr Ver‐
lauf unter Waffeneinsatz möglich erscheint, ist es rational für jeden der be‐
teiligten Akteure und aus seiner, auf die unmittelbare Konfrontation be‐
grenzten Sicht, sich zu bewaffnen. Dass die aus dieser antagonistischen
Struktur erwachsende Notwendigkeit zu kostspieligem, womöglich atoma‐
rem Wettrüsten und dank einer statistischen Wahrscheinlichkeit von 82 %
(SK, S. 9) zum Ausbruch von mehr oder minder zerstörerischen Kriegen
führt und dass laut einer empirischen Studie „zumindest Führende Staaten
vergeblich Frieden und Sicherheit durch ihre bewaffneten Streitkräfte zu
sichern versuchen“21, verringert nicht die (begrenzte) Rationalität der Rüs‐
tungsanstrengungen.

Zweifelsohne handelt es sich um eine perverse und absurde, aber den‐
noch unhintergehbare Rationalität. Wie Liebsch im Hinblick auf einen
konkret drohenden Krieg zutreffend schreibt, „würde die konsequente

18 Liebsch, ebd. S. 57.
19 Vgl. Max Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (1947), Frankfurt/M.

1997.
20 Vgl. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 331, S. 498.
21 Raoul Naroll u. a., Military deterrence in history – a pilot cross-historical survey,

New York 1974, S. 342 f., übers. u. zit. von Krippendorff, SK, S. 280.

Für eine materialistische Befassung 207

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Weigerung, durch Verteidigung den Krieg zu entfesseln, auf die totale
Auslieferung an den Feind hinauslaufen“; eine solche „pazifistische Illusi‐
on“ würde „aber keineswegs jener Logik entkommen, die das Äußerste
heraufbeschwört und zur reziproken Gegenwehr herausfordert, wo immer
die Gewalt des Krieges ihren eigentlichen Zweck erkennen lässt: den Sieg
nämlich“.22 Und Taureck erklärt im historischen Rückblick gleicherma‐
ßen, „Ungleichgewichte führten stets zu annexionistischer Politik der An‐
eignung von fremdem Gebiet“23.

Das Wettrüsten lässt sich mit anderen Strukturen grenzenloser Konkur‐
renz vergleichen, z. B. dem Hochleistungssport, den elektronisch abgewi‐
ckelten Finanzspekulationen und dem Ringen um die höchstmögliche
Rendite. Der sportliche Wettkampf nötigt die Protagonisten zu übermäßi‐
gen, für Körper und Geist schädlichen Anstrengungen oder Aufputschmit‐
teln. Die ständige Erhöhung der Transaktionsgeschwindigkeiten auf Fi‐
nanzmärkten vergrößert die Gefahr von Krisen durch panikartige Ketten‐
reaktionen. Und betriebswirtschaftliche Bemühungen um die Steigerung
der Profitrate eines Unternehmens münden in die volkswirtschaftliche
Tendenz fallender Profitraten.24 In allen diesen Bereichen ist das beschrie‐
bene Handeln der jeweiligen Akteure rational und zugleich schädlich,
wenn nicht ruinös. Für die begrenzte Rationalität von Krieg und Rüstung
gibt es zahlreiche Beispiele. So vermutet Taureck mit einigem Recht, die
NATO hätte 1999 keinen Bombenkrieg gegen Jugoslawien geführt, wenn
dessen Armee Atomwaffen besessen hätte.25 Dementsprechend darf man
annehmen, dass im Unterschied zum militärisch schwachen Irak bislang
der Iran und Nordkorea deshalb nicht von den USA angegriffen worden
sind, weil beide Länder über erhebliches, womöglich atomar gestütztes
Vergeltungspotential verfügen. Schließlich wurden die vom US-General‐
stab in der zweiten Hälfte der 1940er Jahre geplanten Atomkriege gegen
die Sowjetunion26 wahrscheinlich nur durch deren rechtzeitige Nuklearbe‐
waffnung verhindert.

22 Liebsch, in DK, S. 240.
23 Taureck in DK, S. 100.
24 Vgl. Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politscihen Ökonomie, Buch III: Der Ge‐

samtprozeß der kapitalistischen Produktion, hg. von Friedrich Engels (1894), Marx-
Engels-Werke Bd. 25, Berlin-Ost 1979, S. 221–277.

25 Vgl. Taureck in DK, S. 99.
26 Vgl. Bernd Greiner, Kurt Steinhaus, Auf dem Weg zum Dritten Weltkrieg? Amerika‐

nische Kriegspläne gegen die UdSSR. Eine Dokumentation, Köln 1980.

208 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Die Problematik wird besonders deutlich in Taurecks eingehender Stu‐
die des schon erwähnten Melier-Dialogs27. Ekkehart Krippendorff sieht in
dieser Verhandlung und ihrem blutigen Ausgang eine „Logik, die Thuky‐
dides als [global] irrational entlarvt, indem er für keine der beiden Seiten
Partei ergreift und nur ihr gegenseitiges Sichzugrunderichten beschreibt“
(SK, S. 382). Taureck ergreift für die Melier Partei, was zwar verständlich
ist, denn es sind die Athener, die mit starker Übermacht angreifen. Doch
sind keine Anzeichen dafür erkennbar, dass die Melier prinzipiell ‚besser‘
als die Athener seien. Im Gegenteil, sie warnen letztere, dass, „wenn ihr
den Krieg verliert, wir euch [...] eine umso schrecklichere Strafe beibrin‐
gen werden“ (§ 90 im Melier-Dialog). Und die Behauptung der Athener,
die Melier würden genauso handeln wie sie selbst hätten sie die militäri‐
sche Stärke (§ 105), bleibt von letzteren unwidersprochen. Auf Grund sei‐
ner Einseitigkeit verkennt Taureck die Rationalität in der Argumentation
der Athener: Als sie auf die Frage der Melier, warum es in ihrem Interesse
liegen könne, deren „Sklaven“ zu werden (§ 92, wobei dieser affektgela‐
dene Begriff über die von den Athenern angestrebte Tributpflichtigkeit
[§ 111] hinausgeht), antworten, „weil ihr, indem ihr euch uns unterwerft,
das Schlimmste verhütet, und wir, indem wir euch schonen, Einkünfte aus
eurer Siedlung ziehen können“ (§ 93). „Denn wir wollen unsere Herr‐
schaft über euch ohne Mühsal errichten und euch in unserem wie in eurem
Interesse unversehrt lassen“ (§ 91). Taurecks Verständnis ist wohl dadurch
behindert, dass er diese Beweisführung als arrogant oder zynisch wahr‐
nimmt.

Aus materialistischer Sicht verfehlt Taureck auch auf Seiten der Melier
den zentralen Punkt. Wahrscheinlich ist es nämlich Stolz, der es ihnen ver‐
bietet, sich den Athenern ohne Kampf zu ergeben: „so wäre es doch von
uns noch Freien gar zu feige und verachtenswert, nicht jeden Weg zu ver‐
suchen, um der Knechtschaft zu entgehen“ (§ 100). Sie praktizieren genau
jene selbstzerstörerische Vorstellung von Ehre, vor der die Athener sie
warnen (§ 111). Ihr Beharren auf Krieg ist fast genauso verantwortungs‐
los, insbesondere gegenüber ihren eigenen, an den Verhandlungen gar
nicht beteiligten Frauen und Kindern, wie der Herrschaftsanspruch und
die Kriegsdrohung der Athener. Liebsch stellt treffend fest: „Erst mit der
Verteidigung beginnt ja der Krieg, wenn wir [Carl von] Clausewitz fol‐
gen.“ „Die Gewalt des Krieges hat aber keine Macht über uns, wenn es

27 Taureck, A, S. 27–29, u. in DW, S. 69–109.

Für eine materialistische Befassung 209

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


den Angegriffenen frei steht, sich nicht zu wehren.“28 Und genau das steht
den Meliern frei, wenn sie sich denn von ihrer Ruhmbegierde lösen.

Krieg ist im Wesentlichen ein zwischenstaatliches Phänomen. Doch
auch die innerstaatliche Interessenwidersprüchlichkeit wirkt auf die inter‐
nationalen Rivalitäten ein und kann bis zum Krieg führen. Taureck macht
hier dankenswerter Weise deutlich, wie stark wir in der westlichen Welt
Opfer sind einer selbstzufriedenen „Täuschung [...], wonach republika‐
nisch bzw. demokratisch verfasste Staaten eine gewisse innere Garantie
des äußeren, zwischenstaatlichen Friedenszustands bieten“ (DW, 111). In
der gleichen Richtung erinnert er an „die absolute Einflusslosigkeit der
[die Gesellschaft demokratisierenden] Französischen Revolution auf das
System des klassischen Völkerrechts [... und der staatlichen] Souveränität
[... mit ihrer] spannungs- und kriegsverursachende[n] Wirkung“29.

Diesen nüchternen Worten zum Trotz behauptet Taureck: „Das nach in‐
nen demokratische Athen verhält sich nach außen beutekriegslüstern. Das
nach innen oligarchische Melos tritt außenpolitisch nach demokratischen
Grundsätzen der Völkerverständigung und des Selbstbestimmungsrechts
von Gemeinschaften auf“ (DW, 109). Das grundlegende Problem liegt
hier – wie auch allgemeiner bei seinem Postulat einer „Spaltung des
Staatshandelns in gesetzeskonformes Verhalten nach innen und ein Ver‐
halten der Aneignungsgewalt nach außen“ (DW, 100) – in idealistisch-mo‐
ralischen Werturteilen.

Unsere Bedenken sind vielschichtig. Auf einer ersten Ebene ist zu be‐
obachten, dass Taureck den aus dem militärischen Ungleichgewicht er‐
wachsenden rhetorischen Unterschied zwischen Athenern und Meliern
nicht berücksichtigt. Während die Athener es sich aufgrund ihrer Stärke
erlauben können, ihre Tributforderungen ohne Beschönigung vorzutragen,
sehen sich die Melier gezwungen, ihren Kampf ums Überleben in Unab‐
hängigkeit in auch für den Gegner attraktive Worte zu kleiden. Indem Tau‐
reck diese Erklärungen für bare Münze nimmt, so als ob das Reden der
Melier notwendig auch ihr Verhalten und Handeln widerspiegele, rechtfer‐
tigt sein oberflächlicher Vergleich der beiden Redepositionen ganz zwang‐
los die Parteinahme für Melos. Sodann müssten die in obigen Zitaten
durchscheinenden Werturteile geprüft werden. Auf einem noch grundsätz‐
licheren Niveau entspringt die „Spaltung des Staatshandelns“ mangels

28 Liebsch in DK, S. 239.
29 Otto Kimminich, Einführung in das Völkerrecht, Tübingen 102014, S. 66 f., zit. bei

Taureck, DW, S. 110.

210 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Identität des Subjekts Staat einer idealistischen Täuschung. Denn der zwi‐
schen Frieden und Krieg entscheidende Staat ist auf internationaler Ebene
Partei, also nicht derselbe wie der im nationalen Rahmen – dem Anspruch
nach mehr oder weniger neutral – agierende Garant des gesellschaftlichen
Friedens.

Die Analyse von Staatlichkeit ist für das Verständnis von Krieg von
entscheidender Bedeutung, wird aber von Taureck nur unzureichend ge‐
leistet. Eine solche Untersuchung soll hier nicht versucht werden und auch
die an Erkenntnissen überreiche, für dieses Thema zentrale, aber von Tau‐
reck offenbar nicht näher berücksichtigte Studie von Krippendorff (Staat
und Krieg) können wir hier nicht auf den Punkt bringen. Nur zwei wesent‐
liche Aspekte seien erwähnt. Zum einen lässt sich der Staat als institutio‐
nell verdinglichte, auf Gewalt beruhende Herrschaft über eine Bevölke‐
rung begreifen.30 Diese nach innen wirkende, gewalttätige Grundlage von
Staatlichkeit ist offensichtlich verwandt und verknüpft mit der nach außen
gerichteten Kriegsgewalt, was sich überspitzt vielleicht in die Formel
pressen lässt: „Staat ist Krieg“31. Zum anderen soll an das totalitäre Wesen
des Staates32 erinnert werden. Es erweist und materialisiert sich im Krieg:
Der Jurist Carl Schmitt stellt zur „Totalität des Kriegszweckes“ fest: „Sie
äußert sich [...] nicht nur als Totalitätsanspruch der Kriegführung, sondern
auch als Totalitätsanspruch der politischen Staatsführung und ebenso der
Wirtschaftsführung.“33

Schließlich sei noch Taurecks Hegelrezeption zum Krieg erwähnt. Aus
den bereits zitierten Feststellungen zur bislang unüberwindbaren Staaten‐
konkurrenz und ihrer Verlängerung in der Aussage, die „Kantische Vor‐
stellung eines ewigen Friedens durch einen Staatenbund [...] setzt die Ein‐
stimmung der Staaten voraus“34, folgert Hegel: „Der Streit der Staaten
kann deswegen, insofern die besonderen Willen keine Übereinkunft fin‐
den, nur durch Krieg entschieden werden.“35 In Taurecks idealistischer

30 Vgl. Krippendorff, SK, S. 19, 275, u. a.
31 Bernard Charbonneau, L’État [1949], Paris 1987, S. 416 (Neuausgabe Paris 2020).
32 Zur totalitären Entwicklung der westlichen Welt vgl. jüngst Marc Weinstein, L'évo‐

lution totalitaire de l'Occident. Sacralité politique I, Paris 2015, sowie Jean Vioulac,
La logique totalitaire. Essai sur la crise de l’Occident, Paris 2013. S. auch Charbon‐
neau, L’État, S. 403 (S. 404).

33 Carl Schmitt, Staatsgefüge und Zusammenbruch des zweiten Reiches, Hamburg
1934, zit. bei Krippendorff, SK, S. 198.

34 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 333, S. 500.
35 Ebd. § 334.

Für eine materialistische Befassung 211

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Lesart wird aus Hegels logisch zwingendem Schluss „[e]ine merkwürdige
Notwendigkeitsaussage [...], dass bestehende Differenzen am Ende allein
durch Krieg ausgetragen werden können“, womit Hegel „Krieg als etwas
nicht Vermeidbares hinstellt“ (A, S. 35). Doch Hegel sagt lediglich, dass
wenn die streitenden Staaten keine Verständigung zustandebringen, der
Krieg die zwangsläufige Folge ist. Gewiss hat diese Formulierung einen
zirkulären Charakter, den auch Taureck spürt, wenn er, Hegels Gedanken
zusammenfassend und leicht karikierend, schreibt, „Krieg ist deshalb not‐
wendig, weil eine kriegerische Beendigung von Differenzen notwendig
ist“ (ebd.). Taureck scheint die Zirkularität als Argumentationsfehler bei
Hegel zu begreifen, während sie in Wirklichkeit in der Natur des Streites
liegt: Wenn zwei sich streiten und – meist mehr oder minder unbewusst –
entscheiden, sich weder zu einigen noch auseinanderzugehen, so führen
die emotionale Dimension des Konflikts und die menschliche Aggressivi‐
tät dazu, dass es irgendwann handgreiflich wird… Offen zirkulär gespro‐
chen: Wenn Streitende gewalttätig werden wollen, ist Gewalt unvermeid‐
lich! Doch das ist keine abstrakte „Notwendigkeitsaussage“, sondern viel‐
mehr eine am Wollen und Entscheiden der Streitenden hängende Bedingt‐
heit. Krieg ist also niemals eine Notwendigkeit, weil jede der Parteien sich
jederzeit zur Verhandlung und Übereinkunft, wenn nicht zur Aufgabe
ihrer Ansprüche entschließen könnte.

Trotz dieser kritischen Worte teilen wir Taurecks Einschätzung zu He‐
gel. Für dessen Argumentation zum Krieg trifft zu, was oben zur ‚realisti‐
schen‘ Version der materialistischen Herangehensweise gesagt wurde:
Sein beschreibender Nachweis der Zwangsläufigkeit von Krieg im Falle
der im Streit auf ihren Standpunkten beharrenden Staaten dient der nor‐
mativen Kriegslegitimation aus Sicht der Sieger. Statt wie Taureck Hegel
nur „fehlerhafte Verallgemeinerungen“ (A, S. 34) vorzuwerfen, erscheint
es ergiebiger, seine Kriegsphilosophie rückblickend als rechtfertigende,
wenngleich weder nationalistische noch bellizistische36 Konzeptualisie‐
rung des aufstrebenden preußischen und deutschen Imperialismus zu le‐
sen.

36 Vgl. Henning Ottmann, „Die Weltgeschichte (§§ 341–360)“, in: Ludwig Siep (Hg.),
G. W. F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Berlin 22005, S. 267–286
(269–273).

212 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Moral und Moralisierung als Hemmung von
Bewusstseinswandel

Die idealistische Orientierung geht regelmäßig mit Entrüstung oder ande‐
ren Gefühlserregungen einher. So wie gegen Hegel und die Athener
scheint Taureck sich gegen Karl Poppers Heraklit-Lektüre zu empören.
Heraklit meinte: „Krieg ist Vater und König von allen Dingen. Er erweist
einige als Götter und andere als bloße Menschen; diese macht er zu Skla‐
ven, jene zu Herren.“37 Popper erklärt dazu, „als typischer Historizist ak‐
zeptiert er das Urteil der Geschichte als ein moralisches; denn er ist der
Ansicht, dass der Kriegsausgang stets gerecht sei“.38 Taureck versteht die‐
se Interpretation so: „Eine provokative These! Der Ausgang des antiken
Krieges, die Versklavung der Besiegten und das freie Schalten der Sieger,
wird als moralisch gerechtfertigt behauptet. [...] Doch wo sagt Heraklit
dies? Enthält er sich einer moralischen Bewertung des Kriegsausgangs
[...]? Die Frage ist die Antwort: [...] er enthält sich. Poppers Diktum geht
eindeutig über Heraklit hinaus“ (A, S. 41 f.). Diese Interpretationskette
von Heraklit über Popper bis zu Taureck dokumentiert vor allem die
Schwierigkeit, beschreibende Äußerungen nicht auch als moralische Be‐
wertungen zu lesen. Wir stimmen mit Taureck überein, dass Heraklit keine
Wertung vornimmt, weder im soeben zitierten Fragment 53, noch in zwei
anderen, moralische Unterscheidungen bestreitenden Aussagen: „Für die
Götter, alle Dinge sind schön und gut und gerecht; die Menschen hingegen
haben manche Dinge als gerecht, andere als ungerecht angenommen.“39

„Das Gute und das Böse sind identisch.“40

Als zweites Kettenglied erscheint auch uns Poppers allzu kurze Inter‐
pretation mit den Worten moralisch (1) und gerecht (2) als tendenziös. Zu
1: Im Gegensatz zu seinem Verständnis sieht Heraklit das Urteil der Ge‐
schichte als amoralisch, wie die obigen Zitate deutlich machen. Zu 2: Dass
der Kriegsausgang laut Heraklit immer gerecht sei, ist eine mehrdeutige
Auslegung Poppers. Sollte er damit meinen, Heraklit sehe ihn „als mora‐
lisch gerechtfertigt“ an (wie Taureck schreibt), so irrt er, weil der antike

C.

37 Heraklit, Fragment B 53, auf Englisch zit. bei Karl R. Popper, The open society and
its enemies, Bd. I: The spell of Plato (1945), London 41962, S. 16, nach Hermann
Diels, Walther Kranz, Die Vorsokratiker, Berlin 51934–1937, Autor Nr. 22.

38 Popper, The open society and its enemies, S. 16.
39 Heraklit, Fragment B 102, zit. bei Popper, The open society and its enemies, S. 17.
40 Heraklit, Fragment B 58, zit. bei Popper, ebd. S. 17.

Für eine materialistische Befassung 213

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Autor sich einer moralischen Sicht ja gerade verweigert. Allerdings lässt
sich Poppers extrem kurze, lediglich im Adjektiv gerecht (auf Englisch
just) ausgesprochene Lesart Heraklits auch als bloße Beschreibung der
Vermutung verstehen, dass Heraklit sich implizit den Standpunkt der Göt‐
ter zu eigen mache, für die alle Dinge, also auch die Ergebnisse von Krie‐
gen „gerecht“ seien. Wie dem auch sei, indem Taureck aus dem von Pop‐
per gebrauchten einzigen Wort „gerecht“ die Wendung „moralisch ge‐
rechtfertigt“ macht und durch allerlei konkrete, hier nicht zitierte Beispie‐
le und Folgen (A, S. 41 f.) den Wertungsgehalt steigert, mindert er die be‐
schreibende und vergrößert er die normative Dimension in Poppers Hera‐
klit-Interpretation. Mit dem Wort gerechtfertigt wird, deutlich stärker als
mit gerecht, eine Legitimation durch Menschen ins Spiel gebracht, was
das moralische Gewicht der Aussage erhöht. Mit anderen Worten, so wie
Popper Heraklit vielleicht irrig als Moralisten darstellt, so geht auch Tau‐
recks Diktum seinerseits über Popper hinaus.

Eine idealistische Haltung zeigt sich ebenfalls in Taurecks Lösungsvor‐
schlägen zur Kriegsproblematik. So fragt er: „Vermag jene Erwartungs‐
spannung, mit der Milliarden Menschen bloße Lust am Zuschauen von
friedfertigen Fußballvorgängen investieren, nicht ebenfalls friedensgene‐
rierend wirken?“ (A, S. 53.) Die hier zum Ausdruck kommende Hoffnung
erschreckt – oder verblüfft ob ihrer Naivität. Es ist hier nicht möglich, eine
auch nur halbwegs fundierte Analyse des Sports41 vorzulegen. In aller
Kürze sei lediglich gesagt: Sport ist erstens – nicht nur, aber auch –
Kampf gegen Leben und Lebendigkeit. Eine mechanistische und eindi‐
mensionale, insbesondere rein quantitative Vorstellung menschlicher Exis‐
tenz orientiert auf physische Leistung und Steigerung und begünstigt Kon‐
kurrenz, Auslese und Rangordnung. Zweitens ist Sport aber auch Ersatz‐
krieg, und zwar ein ritualisierter Streit der Wettkampfteilnehmer und ein
Ersatzgefecht der Zuschauer. Dazu gehört die Förderung militärischer
Werte und Einstellungen bis hin zu einer faschistoiden Dressur: Hierar‐
chie, Gehorsam, Uniformität; Leidensfähigkeit, Opferbereitschaft, Virili‐
tät, Heldentum; Orientierung auf Erfolg durch Sieg über den Gegner, Trie‐
benthemmung und -entladung; und schließlich, für die Kriegsproblematik

41 Vgl. Gerhard Vinnai, Fußballsport als Ideologie, Frankfurt/M. 1970, korr. digitale
Ausgabe 2006 mit neuem Vorwort: www.vinnai.de. S. von Jean-Marie Brohm unter
anderem: Sport: A prison of measured time, London 1989, u. La violence sportive:
Une aliénation de masse, Alboussière/Ardèche 2019.

214 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


entscheidend, die Stärkung des Zugehörigkeitsgefühls territorialer Ge‐
meinschaften, insbesondere des Nationalismus‘.

An weiteren Alternativen hält Taureck es vor allem für „wünschbar,
dass beim ersten Nahen von Kriegswolken nicht nur national, sondern in‐
ternational mit Generalstreik gedroht wird“, womit „kriegsdesillusionierte
internationale Solidarität“ praktiziert würde (A, S. 53). Diese Worte sind
interessant, wenn man sie subversiv wendet. Da es bei der praktisch wirk‐
samen Kriegsvermeidung darum geht, die zwischenstaatlichen Rivalitäten
durch Entwicklung der sozioökonomischen Auseinandersetzungen inner‐
halb der beteiligten Gesellschaften zu entschärfen, müssten Taurecks Vor‐
schläge in die Richtung einer berühmten, zugegebenermaßen etwas mar‐
tialischen Losung zugespitzt werden: „Der Hauptfeind jedes Volkes steht
in seinem eigenen Land!“ (Karl Liebknecht im Mai 1915)42.

Damit die Kriegsbereitschaft sinkt, so beschwört uns Taureck ebenso,
„müsste unser Verhalten einer sokratischen Wertumstellung folgen, der
zufolge Unrecht leiden akzeptabler ist als Unrecht tun“ (DW, 34). In die
gleiche Richtung verkündet Nietzsche: „Sich wehrlos machen, während
man der Wehrhafteste war, aus einer Höhe der Empfindung heraus, – das
ist das Mittel zum wirklichen Frieden, welcher immer auf einem Frieden
der Gesinnung ruhen muß“43. Diese idealistischen Wunschgedanken las‐
sen sich vielleicht produktiv aufgreifen. Dazu wäre jedoch erforderlich,
sich stärker mit der in den Krieg verwobenen Gefühlswelt zu befassen.

Die zentrale Bedeutung der psychisch-affektiven Dimension

Neben materiellen Interessen und Motiven spielen Emotionen – bei den
Herrschern verbunden namentlich mit Ruhm, „Macht, Prestige, Ehre,
Glaubwürdigkeit, Bündnistreue“44 – sowie das Un(ter)bewusste für die
Führung eines Krieges wahrscheinlich eine zentrale Rolle. Taureck erör‐
tert diese Problematik nur am Rande. In einem ersten Schritt stellt Krieg
sich als komplexe Externalisierung menschlicher Aggressivität dar (A).

2.

42 Karl Liebknecht, Der Hauptfeind steht im eigenen Land! Ausgewählte Reden und
Aufsätze, Berlin-Ost 1952, S. 296–301 (Neuauflage Berlin 2017).

43 Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister
(1886), Bd. II, 2. Abt.: „Der Wanderer und sein Schatten“, Kritische Studienausga‐
be, hg. von G. Colli, M. Montinari, München 21988, Nr. 284, S. 678; ähnlich
Liebsch in DK, S. 239 f.

44 Krippendorff, SK, S. 54 f. Vgl. am Beispiel des Falkland/Malwinen-Kriegs ebd.
S. 75 f.

Für eine materialistische Befassung 215

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Sodann wird es um die Rolle des Gruppenzwangs in der gegenseitigen Es‐
kalation zwischen den Kriegsgegnern gehen (B), bevor schließlich die
psychische Formatierung der jeweiligen Bevölkerungen und ihres staatli‐
chen Führungspersonals zur Sprache kommen soll (C).

Krieg als Externalisierung männlicher Aggressivität

Zur Rolle des Aggressionstriebes behauptet Krippendorff einerseits, „[d]ie
Kriegs- und Machtpolitk der Herrschaft hat nichts zu tun mit der psycho‐
logischen Kategorie von Aggressivität [...]. Militärapparate sind Herr‐
schaftsinstrumente und nicht kanalisierte Aggressions-Aggregate, ihre Re‐
geln und Rituale haben den expliziten Zweck, dem einzelnen seine natürli‐
che Angst vor der Gewaltanwendung zu nehmen, ihm ‚Mut‘ zu machen,
nicht aber einer angeblichen Aggressionsbereitschaft ein kriegerisches Be‐
tätigungsfeld zu geben.“45 Die hier aufscheinende Entgegensetzung von
Herrschaft und Aggressivität erscheint voreilig und zweifelhaft, weil Herr‐
schaft ohne Unterwerfung und die damit zusammenhängende Umlenkung
individueller Aggressivität wohl nicht denkbar ist. Im Übrigen läuft das
Mutmachen zur Gewaltanwendung doch wohl darauf hinaus, individuelle
Angriffslust zu steigern bzw. freizusetzen. Andererseits zitiert Krippen‐
dorff ausführlich den gewissenhaften bürgerlichen Historiker Friedrich
Meinecke, der den Krieg als „Durchbruch des Naturzustandes durch die
Normen der Kultur“ sieht.46 Ähnlich urteilt Sigmund Freud: „der Krieg
[...] streift uns die späteren Kulturauflagerungen ab und läßt den Urmen‐
schen in uns wieder zum Vorschein kommen.“47 Meinecke und Freud ge‐
hen wohl davon aus, dass diese beiden – aus heutiger Sicht rein imaginä‐
ren – Urzustände des Menschen sich durch ungezügelte Aggressivität und
„Mordlust“ auszeichnen.48 Diese, auch heute noch verbreitete Annahme
lässt sich jedoch auf Grund jüngerer anthropologischer und archäologi‐
scher Forschungen in Zweifel ziehen.

A.

45 Ebd. S. 75.
46 Friedrich Meinecke, Die Idee der Staatsräson in der neueren Geschichte I, Mün‐

chen 1924 (31963, Neuaufl. Berlin 2016), S. 15, zit. bei Krippendorf, SK, S. 20.
47 Sigmund Freud, „Zeitgemäßes über Krieg und Tod“ [1915], in: Gesammelte Werke,

Frankfurt/M. 1999, Bd. X, S. 324–355 (354).
48 So ausdrücklich Freud, ebd. S. 345 f.

216 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


Danach waren die ersten bekannten Gesellschaften und Kulturen zwi‐
schen Südosteuropa und dem Mittleren Osten in den Jahren 7000 bis 3500
vor Christi sowohl friedfertig als auch von Gleichstellung der Geschlech‐
ter, wenn nicht einem Vorrang des weiblichen gekennzeichnet. Das gilt
insbesondere für die Völker des sog. Alten Europas und des Nahen und
Mittleren Ostens wie Hacilar und Çatal Hüyük, die über eine Zeitspanne
von 1500 Jahren keine Anzeichen kriegerischer Zerstörung zeigen, wobei
Çatal Hüyük sich zugleich als eine auf Weiblichkeit zentrierte Gesell‐
schaft darstellt. Die spätere Entwicklung zu militärischer Aufrüstung und
kriegerischer Konfrontation ist erklärbar dadurch, dass jene Völker von
patriarchalischen und angriffslustigen Stämmen zwischen 4300 und 2800
vor Christi überrannt worden seien. Dieses Erklärungsmuster beruht auf
der Hypothese eines Zusammenhangs zwischen patriarchalischer Frauen‐
unterdrückung im Innern einer Gesellschaft und der kriegerischen Haltung
nach außen. Es ist von der austro-amerikanischen Kulturhistorikerin Riane
Eisler in ihrem – von der Anthropologin Ashley Montagu als „das wich‐
tigste Buch seit Darwins Origin of species“ bezeichneten – Werk Kelch
und Schwert auf außerordentlich breit verwendeter Quellenlage entwickelt
worden.49

Die hier behauptete, theoretisch wie empirisch feststellbare Kausalität
zwischen patriarchalischer Zivilisation und kriegerischer Aggressivität
könnte eine Stütze finden in den sozialpsychologischen Forschungen zu
männlicher Gewalttätigkeit von Klaus Theweleit: „in einer patriarchali‐
schen Gesellschaft ist der [männliche] Körper für den Kampf model‐
liert“.50 Ähnlich sieht der eher konservative britische Militärhistoriker Mi‐
chael Howard einen Grund für Krieg in „einem dunklen, fast bösartigen
Trieb der Selbstbestätigung der eigenen Männlichkeit“51 bei den beteilig‐
ten Akteuren.

Statt wie Taureck eine abstrakte „Wertumstellung“ zu postulieren, wäre
mit Eisler die Stärkung eines auf Kooperation beruhenden Bewusstseins

49 Vgl. mit zahlreichen Nachweisen zum gesamten Komplex Riane Eisler, The chalice
and the blade. Our history, our future, San Francisco 1988, S. XVIII, 13 f., 43 f., 48,
50, 54, 56 f., 188 (Kelch und Schwert: Von der Herrschaft zur Partnerschaft. Weibli‐
ches und männliches Prinzip in der Geschichte, München 1993).

50 Klaus Theweleit, „De Breivik aux terroristes, les tueurs de masse à travers l’his‐
toire“, Le Monde des livres v. 29.3.2016, zu seinen Büchern Männerphantasien
(1977/78), Berlin 2019, sowie Das Lachen der Täter: Breivik u. a. Psychogramm
der Tötungslust, Salzburg/Wien 2015.

51 Howard in Harper’s, Feb. 1983, S. 68, zit. bei Krippendorff, SK, S. 88 f.

Für eine materialistische Befassung 217

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


zu fördern, und zwar zur Umorientierung des Macht- und Kontrollstrebens
und zwecks Wandels von einer Herrschafts- zu einer Partnerschaftsgesell‐
schaft52. Zwar ist einzuräumen, „daß es keine Aussicht hat, die aggressi‐
ven Neigungen der Menschen abschaffen zu wollen“.53 Wohl aber können
die Auswüchse des Aggressionstriebs zum einen sublimiert und gesell‐
schaftlich umgebildet54, zum anderen durch Unterstützung des Liebes‐
triebs kompensiert werden, denn „[a]lles, was Gefühlsbindungen unter
den Menschen herstellt, muß dem Krieg entgegenwirken“.55 Dazu gehört
wahrscheinlich auch die Rücknahme oder zumindest Abmilderung der in
den letzten Jahrhunderten erfolgten Spezialisierung, denn „je mehr Ar‐
beitsteilung desto kriegerischer“56. In der Tat, diese beiden Prozesse und
die mit ihnen einhergehende Mechanisierung bedeuten, dass sich im Krieg
alle beteiligten Akteure vom Leiden aller anderen entfernen. All‘ das min‐
dert nicht nur das die Kriegslust dämpfende Mitgefühl, sondern verringert
auch die aggressionshemmende Konfrontation mit dem eigenen Tod. Da‐
mit sich Eislers Programm verwirklichen kann, kommt es wohl entschei‐
dend darauf an, ob es als wirkungslose Sonntagspredigt an – psychisch be‐
reits formierte – Erwachsene gerichtet oder als Erziehungsmaxime mit –
psychisch noch offenen – Kindern praktiziert wird. Mit Kindern begin‐
nend ist die von Taureck erhoffte Wertumstellung als generationenüber‐
greifender Prozess also sehr wohl möglich; sie stellt sich konkret dar als
eine „bei jeder neuen Generation [...] weitergehende Triebumbildung als
Trägerin einer besseren Kultur“57.

Von kollektiver Identifikation zur gegenseitigen Eskalation

Taureck kommt der Verdienst zu, eine schon bei Clausewitz auftauchende
Idee zuzuspitzen, nämlich die Erkenntnis, dass im Krieg jeder der Gegner
dem anderen dessen Handeln unter Strafe seines Untergangs vorschreibt,

B.

52 Vgl. Eisler, The chalice and the blade, S. 192 f., 195 f., 199 f., 201 f. sowie ihre
neueren Bücher.

53 Freud, „Warum Krieg?“ (Brief an Albert Einstein, 1933), in: Gesammelte Werke,
Frankfurt/M. 1999, Bd. XVI, S. 10–27 (23).

54 Vgl. Freud, „Zeitgemäßes über Krieg und Tod“, S. 332–333.
55 Freud, wie Fn. 53.
56 Quincy Wright, A study of war, Chicago 1964, S. 39, zit. u. fortgeführt von Krippen‐

dorff, SK, S. 45 f.
57 Freud, „Zeitgemäßes über Krieg und Tod“, S. 336.

218 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


und in dieser „Wechselwirkung“ „steigern sich beide bis zum äußersten“
bei der Kriegsgewalt, weil es „in der Anwendung derselben keine Gren‐
zen“ gibt.58 Taureck spricht von maximaler Entfesselung und Entgrenzung
zum Zwecke der „Feindvernichtung“ bzw. „Feindausschaltung“ (DW, 53).
Diese Einsicht ist durch die Verbreitung von Clausewitz‘ bekann‐
tem Spruch vom Krieg als bloßer „Fortsetzung der Politik mit anderen
Mitteln“59 verdrängt worden. Der Kulturanthropologe René Girard hat ihr
ein wichtiges, von Taureck offenbar nicht berücksichtigtes Buch gewid‐
met.60 Er zeigt, dass die von Clausewitz im modernen Krieg erkannte
„montée aux extrêmes“ (Zuspitzung, Verschärfung oder Eskalation) in der
mimetischen, d. h. das Begehren der anderen nachahmenden Gegenseitig‐
keit liegt.61 Wechselwirkung und Gegenseitigkeit bedeuten in zeitlicher
wie kausaler Hinsicht letztlich, dass es weder Angreifer noch Angegriffe‐
ne gibt: „Der Angreifer ist [vorher] immer schon angegriffen worden“62,
hat jedenfalls stets die entsprechende subjektive Wahrnehmung.

Doch der tiefere, psychologische wie geschichtliche Grund dieser Es‐
kalationslogik ist damit wohl noch nicht erfasst. Zu diesem Zweck ist es
notwendig, auf die Anerkennungsstruktur in menschlichen Kollektiven
einzugehen. Menschen können die für ihr Leben unabdingbare Anerken‐
nung von ihrer Familie, der Gesamtgesellschaft oder anderen Gruppen er‐
halten. Das Anerkennungsbedürfnis des Einzelnen wird umso größer sein,
als das jeweilige Kollektiv und er selbst in Konflikt zu anderen Gruppen
stehen. Zugleich ist es gerade ein solcher Konflikt, der das Potential einer
Gemeinschaft erhöht, Anerkennung zu erteilen. Denn ein Zusammen‐
schluss von Menschen definiert sich durch seine Grenze nach außen und
nicht über das kulturelle Material, das von dieser Grenze umschlossen
wird.63 Identität entsteht also mittels Anerkennung im und seitens des
Kollektivs, ist aber zugleich nur durch Abgrenzung vom Anderen möglich

58 Carl von Clausewitz, Vom Kriege (1832–34), Frankfurt/M. 1981, S. 18 f.
59 Clausewitz, Vom Kriege, S. 34.
60 René Girard, Achever Clausewitz. Entretiens avec Benoît Chantre, Paris 2007 (Im

Angesicht der Apokalypse: Clausewitz zu Ende denken, Berlin 2014).
61 Vgl. Girard, ebd. S. 32, 38 f., 51, 53 f., 55–58.
62 Girard, ebd. S. 53; vgl. S. 60, 88–90.
63 Vgl. Fredrik Barth: „Introduction”, in ders. (Hg.), Ethnic groups and boundaries.

The social organization of culture difference, London 1969, S. 9–38 (15).

Für eine materialistische Befassung 219

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


und stellt sich demnach vor allem negativ her.64 Wegen dieser „Selbstdefi‐
nition durch Feindmarkierung“65 müssen identifikatorische Abhängigkeit
und Abgrenzung vom Anderen als zusammengehörig und zirkular gedacht
werden. Der identifikatorische und Anerkennungsbeitrag des Kollektivs
zugunsten des Individuums verlangt von diesem wohl eine Gegenleistung.
Er wirkt wie eine „Prämie für Böswilligkeit“ und verändert auch gutwilli‐
ge Menschen. Es entwickelt sich also ein emotionaler Druck, der Einzelne
möge die Gemeinschaft durch aggressives Auftreten gegen die Außenwelt
stärken. Das dürfte letztlich der Grund sein, warum es in kollektiven Aus‐
einandersetzungen und vor allem im Krieg auf allen Seiten notwendiger‐
weise immer Scharfmacher gibt, die den Konflikt anheizen.66

Die Formatierung von Bevölkerung und staatlichem
Führungspersonal

Krieg erfordert eine mehr oder minder geeinte Bevölkerung. Diese Eini‐
gung entspricht der soeben erörterten Anerkennungs- und Identifikations‐
dynamik und bedeutet praktisch, wie bereits ausgeführt, dass die internen
von den externen Interessenwidersprüchen verschleiert werden. Dieser
Prozess ist das Ergebnis einer vielfältigen und komplexen Formatierung
der Bevölkerung, die vor allem vom „modernen Staat als Disziplinie‐
rungsanstalt“ (SK, 33) durchgeführt wird.67 Wesentliches Instrument dabei
sind Patriotismus bzw. Nationalismus68, welche direkt an die oben er‐
wähnten individuellen und kollektiven Anerkennungsbedürfnisse anknüp‐
fen. Die Formatierung der Bevölkerung lässt sich exemplarisch am Sozio‐

C.

64 „One of the surest ways to confirm an identity, for communities as well as for indi‐
viduals, is to find some way of measuring what one is not”; Kai Erikson: Wayward
puritans: a study in the sociology of deviance, New York 1966, S. 64 u. a. (Die wi‐
derspenstigen Puritaner: zur Soziologie abweichenden Verhaltens, Stuttgart 1988).

65 Hagen Schulze, Gibt es überhaupt eine deutsche Geschichte? Berlin 1989, S. 28.
66 Pollmann, „L'étendue de l'inconscient individuel, facteur de conflit collectif. Pour

un matérialisme psychologique“, dans M.-Cl. Caloz-Tschopp (dir.), Colère, courage
et création politique (7 Bde.), Bd. 3: La colère, une passion politique?, Paris 2011,
p. 261 à 280 (268); https://hal.archives-ouvertes.fr.

67 Vgl. Krippendorff, SK, S. 27 ff., beispielhaft verdeutlicht an der Wiederaufrüstung
Westdeutschlands, S. 64 ff., und in den USA beim Vietnam-Krieg, S. 77 ff.

68 Vgl. Leo N. Tolstoi, Rede gegen den Krieg. Politische Flugschriften, Frankfurt/M.
1983, auszugsweise zit. und kommentiert bei Krippendorff, SK, S. 406–411.

220 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


logen Max Weber verdeutlichen, bei dem „[d]er schließliche Ertrag der
militärischen Erziehung [...] eine große Bewunderung für die [kriegeri‐
sche] Maschine [war], dazu kriegerisch-patriotische Gesinnung, die ihn
die Gelegenheit ersehnen ließ, einmal an der Spitze seiner Kompanie ins
Feld zu ziehen“69. Dank seiner eigenen Zurichtung lässt Weber während
des I. Weltkriegs alle ansonsten von ihm propagierte Wertneutralität der
Wissenschaft fahren, um seinerseits an der patriotisch-kriegerischen Dres‐
sur der Deutschen mitzuwirken: „die Tragik und die historischen Pflichten
eines nun einmal als Machtstaat organisierten Volks“ habe Deutschland
„die verdammte Pflicht und Schuldigkeit vor der Geschichte“ auferlegt,
„für die Ehre, und das heißt einfach: für vom Schicksal verhängte ge‐
schichtliche Pflichten des eigenen Volkes“ zu kämpfen70. Andernorts legt
Weber den „dreifachen sozialpsychologischen Nutzen“ des Krieges dar:
„Er stärkt die Opferbereitschaft der Krieger, er schafft erbarmende Liebe
der Bevölkerung und er ersetzt den sinnfreien natürlichen Tod durch ein
nunmehr sinnvolles Sterben für eine überindividuelle Sache“, womit die
Frage der Legitimität des Krieges selbst aus dem Blick gerät.71

Neben der Bevölkerung wird auch das Führungspersonal des Staates
auf dessen Gewalttätigkeit nach innen und nach außen abgerichtet. Der
Staatsmann (manchmal auch eine Frau) muss sich zu seiner Rolle erzie‐
hen, „menschlich umbilden“. „Insofern fordert die Staatsraison einen ent‐
schlossenen Aufstieg vom Naturhaften zum Geistigen.“72 Doch „Staatsrai‐
son ist Staatsneurose“73, diese knappe Feststellung macht Krippendorff
ausführlich deutlich an der psycho-politischen Entwicklung Friedrich des
Grossen, „eines zunächst ganz antimilitärischen, sensiblen, musisch und
philosophisch begabten“, „an der Härte der staatlichen Disziplin leidenden
jungen Mannes im Dienste des dann von ihm übernommenen Staats- und
Militärapparates, dessen Logik und ‚Vernunft‘ er sich bis zum völligen
Verzicht auf eigenes Glück unterwarf.“74 In seiner „im Grunde deformier‐

69 Marianne Weber (1883/84), zit. bei Krippendorff, SK, „Exkurs: Anmerkungen zu
Max Weber“, S. 200–205 (201).

70 Max Weber, „Zwischen zwei Gesetzen“, Brief an Gertrud Bäumer (1916), Gesam‐
melte politische Schriften, a. a. O. (s. o. Fn. 375), S. 143, 142, 144, zit. und kom‐
mentiert bei Krippendorff, SK, S. 203 f. (hier ohne Webers Hervorhebung).

71 Taureck in DK, S. 72 f., mit (hier nicht wiedergegebenen) Zitaten aus Max Weber,
Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen 1988, S. 548.

72 Meinecke, Die Idee der Staatsräson, S. 7 f., zit. und kommentiert bei Krippendorff,
SK, S. 18.

73 Ebd. S. 348.
74 Ebd. S. 292 u. 33.

Für eine materialistische Befassung 221

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201


te[n] Persönlichkeitsstruktur“ war offenbar „das Schlachtfeld eine Art
Kompensation für die Unfähigkeit menschlicher Beziehungen“ insbeson‐
dere zu Frauen.75

In erstaunlicher privater Aufrichtigkeit und kritischer Selbsterkenntnis
seiner narzisstischen Beweggründe erklärt er die von ihm begonnenen
Kriege zunächst mit „Glut der Leidenschaft“, „Ruhmesdurst“ und „Neu‐
gier“: „Die Genugtuung, meinen Namen in den Zeitungen und später in
der Geschichte zu sehen, hat mich verführt.“ „Der Ehrgeiz, mein Vorteil,
der Wunsch, mir einen Namen zu machen, gaben den Ausschlag, und der
Krieg war beschlossen.“76 Doch die eigene Dressur und die Notwendig‐
keit einer wirksamen, auf vermeintlich objektive Gründe gestützten
Kriegspropaganda haben „bald die subjektiven Motive zugunsten vorgeb‐
lich höherer staatspolitischer Interessen, an die er möglicherweise dann
selber wieder glaubte, verdrängt.“77

 
***

 
Zum Abschluss sei Bernhard Taureck für seine intensive Forschungs-

und Gedankenarbeit zum Krieg gedankt: Bei all‘ unserer Kritik dokumen‐
tiert die Ausführlichkeit der hier zu Ende gehenden Abhandlung, wie stark
seine unerschrockenen Analysen und Überlegungen das für die Erklärung
und Vermeidung von Krieg unerlässliche Nachdenken und Infragestellen
angeregt haben. Seine Bereitschaft zum Dialog mit teilweise konträren
Positionen verdient die größte Anerkennung.

75 Ebd. S. 284.
76 Friedrich der Grosse (um 1740 und 1742), zit. und kommentiert nach Gerhard Rit‐

ter, Staatskunst und Kriegshandwerk, Bd. 1, München 1954, S. 29 f. (41970) bei
Krippendorff, SK, S. 290 f.

77 Mit zahlreichen Zitaten Friedrich des Grossen ebd. S. 291.

222 Christopher Pollmann

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-201

	1. Materialistische oder idealistische Herangehensweise?
	A. Die Problematik des juristischen Idealismus
	B. Die Bedeutung von Interessenwidersprüchen und Kräfteverhältnissen
	C. Moral und Moralisierung als Hemmung von Bewusstseinswandel

	2. Die zentrale Bedeutung der psychisch-affektiven Dimension
	A. Krieg als Externalisierung männlicher Aggressivität
	B. Von kollektiver Identifikation zur gegenseitigen Eskalation
	C. Die Formatierung von Bevölkerung und staatlichem Führungspersonal


