Burkhard Liebsch

Ergriffen und davongetragen:
Emmanuel Levinas zwischen
Ethik, Kunst und Musik

Der Grund ist nicht Licht, sondern Nacht.
Paul Klee!

Dass Erfahrungen, die ihren Titel wirklich verdienen, Subjekte ,ergreifen’,
denen sie widerfahren, und sie infolgedessen in emphatische, erhabene
oder gar transsubjektive Sphiren ,davontragen‘ kénnen, gehort zu den
geldufigen Topoi dsthetischer, aber auch ethischer Beschreibungen. Weit
davon entfernt, sich klar differenziert in eindeutig separierte Regionen
des Asthetischen und des Ethischen aufteilen zu lassen, konvergieren
diese Beschreibungen nicht selten eigentiimlich, wenn sie die Fremd-
heit dessen beschworen, wovon wir ergriffen und wohin wir kraft eines
padthos menschlicher Erfahrung fortgetragen werden. Offenbar ,machen’
wir diese Erfahrung weit weniger als dass wir sie vielmehr durchleben
und erleiden, ohne je recht zu wissen, was und wie uns geschieht. Speziell
Emmanuel Levinas gehort zu denjenigen Philosophen, die den Begriff
des Wissens als in diesem Kontext prinzipiell unangemessenen zuriick-
gewiesen haben.? Fragen wie die, was uns ergreift und wohin uns
fiihrt, was uns widerfahren ist, verleiten seines Erachtens dazu, sich
einer ontologisch vorbelasteten Sprache zu bedienen, die suggeriert,
man konne beides als ,etwas‘ identifizieren und auf diese Weise ge-
wissermallen Herr:in des Geschehens bleiben - zumindest auf nach-
traglich das Erfahrene verstéindlich machende und begreifende Art
und Weise. Sowohl das Transfinite, auf das Levinas ethisch hinaus-
will, als auch das Anonyme, in dem sich Levinas zufolge das Selbst in
dsthetischer Erfahrung scheinbar geradezu auflost, bleiben jedoch
fremd. Das heif3t hier: beides ldsst sich auch in einer Dialektik von
Widerfahrnis und Bewusstsein, Alteritit und Wissen, Identitit und Dif-
ferenz nicht ,aufheben’ Wenn das zutrifft, werden wir vermutlich nie-
mals wissen, ob das transfinite Unendliche, wie es Levinas umschreibt,

1 Zit. n. Carola Giedion-Welcker: Klee, Reinbek 1961, S. 25.

2 Vgl. Emmanuel Levinas: sDialogue. Conscience du soi et proximité du prochaing, in:
ders.: De Dieu qui vient a l'idée, Paris 1982, S. 211-230; dt. jetzt in: Burkhard Liebsch (Hg.):
Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar, Freiburg i. Br., Miinchen 2020,
S. 25-53.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Burkhard Liebsch

einerseits und das ,neutrale’® Namenlose andererseits konvergieren oder
radikal divergieren, ob Asthetik und Ethik in die gleiche Richtung weisen
oder ebenfalls einander fremd bleiben, wo wir ,ergriffen’ und ,davonge-
tragen’ werden. Insofern spielen auch die beteiligten Kiinste, ob sie es
wollen oder nicht, auf dem Register einer Ambiguitét, an der die Ethik
ebenfalls teilhat. In dieser Perspektive mdgen die nachfolgenden Uberle-
gungen deutlich machen, wie sich Levinas konkret zwischen Ethik, Kunst
und Musik bewegt und in welche Lage uns das, als seine Leser:innen,
bringt.

Nicht blof3 ,das gegenwértige europaische Denken ist nicht mehr im Gan-
zen der Welt zu Hause®, wie Karl Lowith feststellte.* Riickblickend auf
Blaise Pascal, schreibt er, die ganze physische Welt wisse nichts von sich
und vom Menschen; und dieser sei auf ,moderne‘ Weise, namlich als ,Sub-
jektivitét® erst unter genau dieser Voraussetzung zur Geltung gekommen,
iiberhaupt ,nicht mehr in etwas Anderem und Allgemeinen bei sich oder
zu Hause" sein zu kénnen.® Menschliche Subjektivitét hétte sich demnach
von Anfang an als ,welt-fremde’ erwiesen; und dabei scheint es fortan und
weltweit endgiiltig bleiben zu miissen. Gleichwohl bleibe sie dem ,Immer-
seiende[n], Umfassende[n], worin der Mensch von Natur aus lebt und auch
stirbt®, iiberantwortet.® So spricht Lowith vom unzerstérbaren und uner-
schiitterlichen ,Einen und Ganzen des von Natur aus Seienden” als einer
vollkommenen Totalitdt des Aus-sich-selbst-Seins 7, dessen Ordnung aber
in keinem philosophischen System mehr zu fassen und insofern verloren
zu geben sei. Die Frage ist allerdings, ob infolgedessen ,,der Mensch® nur
»sich selbst verloren“ hat ,in dieser nicht mehr geordneten und ihm zuge-
ordneten Welt®, oder ob darin nicht zumindest auc’ ein befreiendes Poten-
zial lag, das lidngst ertriglich geworden und dariiber hinaus gutgeheif3en
werden konnte.® Letzteres nimmt offenbar Levinas an, wo er sich von einer

3 Um einen Begriff von Maurice Blanchot aufzugreifen, dem das Ethische bei Levinas
moglicherweise nihersteht, als letzterem lieb sein konnte. Vgl. Emmanuel Levinas: sMaurice
Blanchot - der Blick des Dichters, in: ders.: Eigennamen. Meditationen iber Sprache
und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, Miinchen, Wien 1988, S. 25-41.

4 Karl Lowith: sBemerkungen zum Unterschied von Orient und Okzidents, in: ders.:
Sdamtliche Schriften, Bd. 2. Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Zur Kritik der Geschichts-
Dhilosophie, Stuttgart 1983, S. 571-602, hier: S. 600.

5 Karl Lowith: Sdmtliche Schriften, Bd. 3. Wissen, Glaube und Skepsis: zur Kritik von
Religion und Theologie, Stuttgart 1985, S. 246.

6 Ebd.,, S. 255.

7 Ebd., S. 275, 277, 279.

8 Ebd, S. 263, 265. Hatte nicht bereits Nietzsche die Losung von jeglichem vorgege-
benen ,Weltsinn' als befreiend begrii3t? Und hat nicht noch Hans Blumenberg affirmiert,
so sei iiberhaupt erst die Konstruktion einer verfiigharen Welt moglich geworden, die es
in der Zukunft erlauben sollte, sich nicht nur defensiv gegen eine iiberméchtige Natur

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

»Nostalgie der Totalitdt" absetzt und - wie bereits Mitte der 1930er Jahre -
nach einem Ausweg (évasion) oder Ausbruch aus dem Sein sucht, der
sich ihm in der Erfahrung der Schlaflosigkeit als unabdingbar notwendig
und als letzte Rettung dargestellt zu haben scheint.® Dabei handelt es
sich nicht nur um ein friihes, sondern auch um ein zentral bleibendes
Grundmotiv seiner Philosophie, das auch fiir seine kritische Auseinan-
dersetzung mit Kunst und Musik maBgeblich sein wird.

Liangst vorbei ist jedenfalls die Zeit philosophischer ,Systeme’
mit enzyklopddischem Anspruch, die vom Ganzen dessen, was ,ist’
oder ,an und fiir sich’ sein wird, befriedigend Rechenschaft abzulegen
vermochten, wie es par excellence der Idealismus Georg W. F. Hegels
vermeintlich getan hat. Philosophie ist demnach nicht bloB in einem
chronologischen Sinne nur noch ,nach‘’ Hegel moglich. Und doch wer-
den immer wieder Stimmen laut, die den Anschein erwecken, im Ende
des Systemdenkens liege keine Befreiung, sondern die Gefahr, sich mit
mangelhaften Philosophien zufrieden zu geben - seien es solche, die sich
nach Hegel mit Sgren Kierkegaard auf die ,Existenz’ des Einzelnen zu-
riickziehen, ohne iiber eine angemessene Ontologie zu verfiigen, seien es
auch solche, die diesem Mangel abzuhelfen scheinen und menschliche
Existenz mit Martin Heidegger ontologisch als ,Dasein‘ reformulieren,
aber eine Ethik vermissen lassen, oder seien es solche, die diesem An-
spruch nachkommen, aber wiederum keine Asthetik kennen, wie man es
Levinas zum Vorwurf gemacht hat. Mit welchem Recht aber verlangt man
von Existenzphilosophen ,eine Ontologie, von Ontologen ,eine Ethik‘ und
von Ethikern ,eine Asthetik? Warum will man sich nicht damit begniigen,
den jeweiligen Autor:innen auf den verschlungenen Wegen ihres wie auch
immer begrenzten, endlichen und fehlbaren Denkens wenigstens zu be-
gegnen und ihre Anliegen nachzuvollziehen, um auf quasi dialogische Art
und Weise zu sehen, ,wie weit man damit kommt®? Ist der in der jeweiligen
Kritik an ihnen anklingende Anspruch auf eine fragwiirdige Vervollstin-
digung nicht ganz und gar anachronistisch?

Nicht im Sinne eines solchen Anspruchs soll hier das Verhéltnis von
Levinas zur Kunst bzw. zu den Kiinsten und den ihnen zugrundeliegen-
den ,isthetischen‘ Lebensformen und Praktiken zur Sprache kommen.
Nichts dergleichen zdhlt zu den eigenen Anliegen dieses Philosophen,
der sich weitgehend darauf beschrinkt hat, das Ethische als Herausfor-
derung neu zu bedenken, ohne eine normative Ethik oder Deontologie

zu behaupten, sondern sie fortschreitend zu beherrschen? Vgl. Friedrich Nietzsche:
Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Bd. 12, hrsg. v. Giorgio Colli, Mazzino
Montinari, Miinchen 1980, S. 457; Hans Blumenberg: Sdkularisierung und Selbstbehaup-
tung, Frankfurt a.M. 21983, S. 203, 225, 244; vgl. zu Lowith die aktuelle Bestandsaufnahme
Burkhard Liebsch: Verzeitlichte Welt. Zehn Studien zur Aktualitit der Philosophie Karl
Lowiths, Stuttgart 22020.

9 Emmanuel Levinas: Ethik und Unendliches, Graz, Wien 1986, S. 58; ders.:

De I'évasion. Ausweg aus dem Sein [1935) (frz./dt.), Freiburg i. Br. 2005.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

205


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Burkhard Liebsch

dabei im Sinn gehabt zu haben, die - scheinbar - demonstrieren kann,
worin das Gute oder das Gerechte liegt, wie wir uns daran orientieren
sollten und was dem entsprechend praktisch von uns verlangt ist. Nichts
dergleichen mochte Levinas in explizit normativer Form lehren. Und
zwar offenbar vor allem deshalb nicht, weil er sehr wohl realisierte, wie
radikal bereits jene Herausforderung als solche im diisteren Licht der im
20.Jahrhundert zutage getretenen Gewalt in Frage gestellt worden war.'
Fiir ihn konnte es nicht in Frage kommen, etwa nur ein voriibergehend
durch diese Gewalt lddiertes praktisches Selbstbewusstsein zu ,rehabi-
litieren®, wie es normative Ethiker und Deontologen versucht haben.®
Vielmehr sah er sich dazu gezwungen, simtliche Grundbegriffe okziden-
taler Philosophie wie das Sein, das Gute und das Gerechte? formlich zu
demontieren - so als kbnne man jener Gewalt nur auf diese Weise Rech-
nung tragen, so als sei sie derart tief nicht nur in der rassistisch perver-
tierten Staatlichkeit des NS-Regimes und in deren kulturellen (deut-
schen, national- und machtstaatlichen, neuzeitlichen) Voraussetzungen,
sondern noch im Mitte der 1930er Jahre von Edmund Husserl in Prager
Vortrégen beschworenen antiken Ursprung européischer Vernunft selbst
verwurzelt.®®

Dabei kommt es allerdings immer wieder zu derart polemischen und
moralistisch anmutenden Seitenhieben auf ,die’ Kunst, dass sich vielen
Interpreten der Schluss aufgedréngt hat, im Fall von Levinas habe man es
offenbar mit einem Kunst-Verdchter zu tun, der sie heteronomen MafBsté-
ben unterwerfe und unfihig sei, der Vielfalt dsthetischer Erfahrungen und
dsthetischer Lebensformen sowie hochst unterschiedlichen dsthetischen
Ausdrucks-, Darstellungs- und Rezeptionsformen gerecht zu werden;
nicht zuletzt zum Schaden des ethischen Anliegens selbst, das Levinas
umtrieb, ndmlich einer radikalen, menschlicher Verfiigung entzogenen
Apologie des Gesichtes (visage) als des schlechterdings fiir alles dstheti-
sche, soziale und politische Leben MaB3geblichen. Folgen wir dieser Apo-
logie, so miisste menschliches, kulturelles Leben zu jeder Zeit und in jeder
Hinsicht gewissermaBen mit einem ethischen Vorzeichen versehen sein,
und es wire nicht vorstellbar, etwa einer Ontologie oder Asthetik, einer
politischen Theorie oder Kulturphilosophie nur eine Ethik, vermeintlicher

10 Vgl Burkhard Liebsch (Hg.): Der Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im
Zeichen des Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas’ Totalitdt und
Unendlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 22017; ders., s3Unconditional Responsibility in the
Face of Disastrous Violence. Thoughts on 7eligio and the History of Human Mortalityg, in:
Journal for Continental Philosophy of Religion 1(2019), S. 191-212.

11 Manfred Riedel (Hg.): Rehabilitierung der Praktischen Philosophie, Bd. 1, 2, Freiburg
i. Br. 1972; Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hg.): Zerstorung des moralischen Selbst-
bewulBtseins: Chance oder Gefihrdung?, Frankfurt a.M. 1988.

12 Helmut Kuhn: Das Sein und das Gute, Miinchen 1962.

13 Edmund Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzenden-
tale Phanomenologie, Hamburg 1982; Jacques Derrida: Husserls Weg in die Geschichte am
Leitfaden der Geometrie. Ein Kommentar zur Beilage III der »Krisis¢, Miinchen 1987.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

Vollstandigkeit halber, beizugesellen.* Wenn ich im Folgenden zunéchst
kurz die erwidhnten Seitenhiebe aufgreife, so tue ich das nicht, um in
die x-te Kritik an Levinas’ verfehlter Kritik der Kunst einzustimmen.
(Ohnehin gibt es ,die’ Kunst nicht, weder als schlechthin ,autonome’ noch
gar als vollkommen ,souverine’; und die ersatzweise Rede von Kiinsten'
kaschiert nur schlecht das ungeloste und vielleicht nicht mehr 16sbare
Problem, wie man der irreduziblen Vielfalt des Asthetischen begrifflich
Herr werden soll.) Vielmehr interessiert mich, was dieser Kritik indirekt
zugunsten von Levinas’ Anliegen zu entnehmen ist und ob dieses seiner-
seits von einer revidierten Auffassung von Kunst und Musik profitieren
kann.

II

Schlechthin alles, was sich dem Licht verdankt, ganz gleich welchem -
physischem, mentalem oder metaphysischem -, verféllt ebenso Levinas’
Kritik wie die priméire Modalitét der Erfahrung, die sich auf ,Erhelltes’
bezieht und es als solches zur Geltung kommen ldsst. Wo Licht wird, hin-
fallt oder gar ,herrscht’ da gebe es keine radikale Fremdheit, verkiindet
Levinas®® - so als wisse er bereits, worum es sich dabei handelt und als sei
radikale Fremdheit nicht etwa ganz und gar zu vernachléssigen, insofern
nichts iiber sie zu sagen ist, weil sie sich nicht erkennen und begreifen
lasst, sondern, im Gegenteil, als lasse sich seine Feststellung ohne wei-
teres bereits als ein Vorwurf verstehen. Der gleiche Eindruck entsteht,
wo Levinas in deutlichem Widerspruch zu Maurice Merleau-Ponty de-
kretiert, ,Sehen, das heif3t schon, das Objekt, dem man begegnet, zu dem
seinen [zu] machen“."” Beide Vorwiirfe treffen Licht und Sehen jeglicher
Art. So kann es nicht mehr darauf ankommen, in welchem Licht etwas
erscheint und um was fiir ein Sehen es sich jeweils handelt - als wiirden
sich nicht an dieser Stelle von der aristotelischen aisthesis tiber die sinn-
liche Erkenntnis bei Alexander Baumgarten, die perception bei Maurice
Merleau-Ponty bis hin zum ,sehenden Sehen im Sinne Max Imdahls
ganz verschiedene Kandidaten anbieten - ganz abgesehen davon, dass
auch das Denken - von der antiken ¢keoria iiber Augustinus’ oculi mentis
bis hin zu Hegels Rede vom ,Auge des Begriffs“ und zu gegenwértigen

14 Vgl Burkhard Liebsch: »Kultur im Zeichen des Anderen oder Die Gastlichkeit
menschlicher Lebensformen, in: Friedrich Jaeger, Burkhard Liebsch (Hg.): Handbuch der
Kulturwissenschaften, Bd. 1: Grundprobleme und Schliisselbegriffe, Stuttgart, Weimar
2004, S.1-23.

15 Emmanuel Levinas: Die Zeit und der Andere, Hamburg 2003, S. 38.

16  Maurice Merleau-Ponty: Leeil et lesprit, Paris 1964, S. 18; Maurice Merleau-Ponty: Das
Auge und der Geist, Hamburg 1984, S. 16.

17  Ebd.,FN5.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

207


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Burkhard Liebsch

Verteidigern der Aufklarung - als eine Weise des Sehens gedeutet worden
ist.1®

Die Geschichte moderner Asthetik ist allerdings nicht denkbar ohne
eine Vielzahl differenzieller Versuche, ein unsensibles und indifferentes,
insofern geradezu blindes Sehen von anderen Formen der Wahrneh-
mung zu unterscheiden, die auch dem gerecht zu werden versprechen,
was/wie/wem iiberhaupt sichtbar gemacht werden kann und was dabei
gegebenenfalls derart unsichtbar bleibt, dass das jeweils Unsichtbare
nicht einfach nur als Gegenteil des Sichtbaren gelten kann, sondern als
Un-Sichtbares des Sichtbaren selbst zu verstehen ist.*® Sieht identifizier-
endes Sehen, wie es Roland Barthes als studium charakterisiert hat?,
iiberhaupt ,hin‘?# Verweilt ein Blick, der das jeweils Sichtbare erkundet,
iiberhaupt je an Grenzen des Unsichtbaren, ohne die das Sichtbare als
sichtbar Gewordenes bzw. als origindr sichtbar Gemachtes gar nicht ver-
stdndlich wird? Wie soll man der Kunst gerecht werden, wenn man solche
Unterschiede in polemischen Begriffen des Lichts, des Sehens oder auch
des Bildes unterschligt, das die Auslieferung jener Fremdheit an das
Beleuchtete und insofern zu Sehende nur noch scheint zementieren zu
kénnen? Gibt es nicht Bilder und Formen der Wahrnehmung, die gerade
fiir die Frage sensibilisieren, was iiberhaupt (nicht) ,belichtet’ und (nicht)
,sichtbar‘werden kann und an welche Grenzen man dabei st63t? 22

Miissten diese Fragen nicht auch fiir Levinas von erstrangigem Inte-
resse sein, wenn sein Verdacht ernst zu nehmen ist, das, was man Kunst
nennt, »sn’a pas de visage¢, wie es in einer Skizze iiber L’Ecrit et I'Oral
aus dem Jahre 1952 hei3t??® Das Gesicht ist fiir Levinas geradezu das
Nicht-Sichtbare par excellence, insofern es sich in Gesehenem niemals
aufheben lidsst?, weil es dariiber hinaus - aus einer unvordenklichen
Vor-Zeitigkeit oder Dia-Chronie® heraus - ,bedeutet, dass der Andere
unter keinen Umsténden auf ethisch indifferente Art und Weise begeg-
nen kann. Gerade das ,(be-)sagt’ das Gesicht, ohne es zu ,zeigen‘ und es
auf diese Weise womdoglich dem Verstehen und Begreifen als einer Form
der Inbesitznahme des Gezeigten auszuliefern. Levinas unternimmt alles

18 Martin Jay: Downcast Eyes. The Denigration of Vision in Twentieth-Century French
Thought, Berkeley, Los Angeles, London 1993; Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos,
Frankfurt a.M. 1996, S. 225, 229, 654.

19 Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, S. 198,
2751t 323f.

20 Roland Barthes: Die helle Kammer, Frankfurt a.M. 1989.

21  Vgl. zu dieser Frage Max Imdahl: s»Cézanne - Braque - Picasso. Zum Verhiltnis zwi-
schen Bildautonomie und Gegenstandssehens, in: ders.: Bildautonomie und Wirklichkeit.
Zur theoretischen Begriindung moderner Malerei, Mittenwald 1981, S. 9-50.

22 Vgl.im Anschluss an Roland Barthes Burkhard Liebsch: Revisionen der Trauer. In
Dhilosophischen, geschichtlichen, psychoanalytischen und dsthetischen Perspektiven,
Weilerswist 2006, Kap. VII-IX.

23 Emmanuel Levinas: Parole et silence. (Euvres 2, Paris 2009, S. 210.

24 Levinas: Ethik und Unendliches, a.a.0., S. 65.

25 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
Miinchen 1992, S. 329.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

(und nimmt dabei selbst begriffliche Gewaltsamkeiten in Kauf), um jede
Maoglichkeit der ,Aneignung’ der ethischen ,Bedeutung’ des Gesichts aus-
zuschlieBen, die in kein Ding eingehen kann, auch nicht in eine scheinbar
aullerordentlich gelungene Fotografie, in ein vollendet gemaltes Portrait
oder in eine ideale Plastik.

Alle diese ,Dinge haben kein Antlitz®, heillt es in Levinas erstem
Hauptwerk, Totalitit und Unendlichkeit (1961)% - so als wire ihnen
das wiederum als Mangel anzukreiden und als miisste nicht eine ding-
liche Welt, die uns ansieht oder anstarrt, auf eine psychotische Schreck-
ensvision hinauslaufen. Gewiss: Statuen, die einander oder uns als ihre
Betrachter mit ,leeren Augen anblicken [..], die nicht sehen“?, haben in
gewisser Weise kein Gesicht - wenn man darunter versteht, dass Andere
von ihm aus ihrerseits angesehen werden kdnnen.?® Aber sollten Plas-
tiken uns denn ansehen kénnen - wie auch Andere, mit deren fotogra-
fischen Konterfeis man Privatrdume ausstattet, um sich an sie zu
erinnern? Tun sie das nicht gerade deshalb, weil sie uns mit ihrem ,toten’
Blick an das vergangene Leben ihres Gesichtes erinnern, dessen Gegen-
wart wir vermissen? 2° Soll man Bildern von Anderen generell vorwerfen,
sich bizarrerweise an deren Stelle zu setzen, wo sie doch gerade daran
erinnern konnen, wie uneinholbar entfernt letztere schon sind, zumal als
JVerschiedene? Und liegt die suggestive Kraft eines Bildes nicht oft genug
gerade darin, den Eindruck zu erwecken, als sehe uns der ,,abgebildete’
Andere oder das Tier oder das Haus... geradezu an, ozne uns dabei jedoch
glauben zu machen, es sei ,wirklich’ so? Dient es so nicht oft genug einer
trostlichen, aber auch traurigen Reminiszenz, die als solche gerade nicht
suggeriert, die Differenz von Abgebildetem und Bild lasse sich tilgen oder
anders autheben, was zur Folge haben konnte, dass der Andere in seiner
bildlichen Vergegenwértigung scheinbar aufgeht?

Ohne Riicksicht auf differenzielle Bildanalysen iibersteigert Levinas
seine Polemik noch, indem er behauptet, nicht etwa nur gegen ein Bild
oder gegen Bilder als solche, sondern gegen die Kunst im Allgemeinen sei
der Vorwurf zu erheben, sie lasse es zu, dass sich etwas ganz Anderes tat-
sichlich ,an die Stelle [...] des Antlitzes” setzt, nimlich eine Art Fassade, die
allenfalls tduschend glauben machen kann, etwas, etwa ein Haus, sehe uns
an.?° Konnte man aber nicht doch auch umgekehrt sagen, dass uns Andere
wie ein Gegenstand ,ansehen’, wenn an dieser Stelle die bloBe Ahnlichkeit

26 Emmanuel Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit,
Freiburg i. Br., Miinchen 1987, S. 199.

27 Ebd, S.321.

28 Vgl. André Malraux: Stimmen der Stille, Miinchen, Ziirich 1956, S. 254, der Giottos
Figuren so auffasst, als wiirden sie sich anblicken.

29 Vgl. Gerhard Plumpe: Der tote Blick. Zum Diskurs der Photographie in der Zeit des
Realismus, Miinchen 1990.

30 Emmanuel Levinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie
und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., Miinchen 21987, S. 118.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

209


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Burkhard Liebsch

regiert und kein prinzipieller Unterschied geltend zu machen ist? Hat das
Haus nicht ,Augen’ dank der Rahmen, die die Fensteroffnungen umgeben?
Ist ein Gesicht nicht genau das - eine Offnung, die von einer umgeben-
den Fiille freigegeben wird? Verleihen nicht die Karosserien den Autos mit
ihren Scheinwerfern Augen, genauso wie Bug und Anker den Schiffen? Ge-
wiss: der geradezu magischen Wirkung des Gegenstandes wie auch eines
Bildes kann man sich immerhin zu entziehen versuchen - in dem Wissen,
es sei unmoglich, von dergleichen ,wirklich’ angeschaut zu werden. Doch
worin liegt hier die fragliche Differenz?

Genau das ist es, was Levinas beschéftigt, wenn er darauf insistiert,
unter den Augen des Anderen zu sein, bedeute, ihm als in keiner Weise
Identifizierbarem ausgesetzt zu sein. Jede Herrschaft, die man vermittels
des Sehens, des Benennens, Begreifens, Verstehens und Erkennens iiber
etwas auszuiiben mag, habe hier ihr Ende bzw. konne gar nicht erst ein-
setzen. Levinas erprobt diesen Gedanken anhand der Gewalt, die man,
wie er genau wei3, gerade Anderen als solchen (und sogar nur ihnen)
anzutun versuchen kann.® Doch was erreicht die Gewalt wirklich, ob
in der Form schierer Ignoranz und Gleichgiiltigkeit oder als Schlag ins
Gesicht, als systematische Folter oder in der Form von Volkermord und
Krieg? Sie erreicht den Anderen als ,Element in der Welt, in der ich mich
aufhalte®; aber sie hat dann dem Anderen ,nicht in die Augen gesehen”
und ist ,nicht seinem Antlitz begegnet.“>> Dem Anderen begegnen, heil3t
gerade nicht, ihn als etwas in der Welt Vorkommendes anzutreffen, sei-
ne Augenfarbe und allerlei sonstige ,Eigenschaften‘ an ihm zu bemerken,
sondern, sofern er auch - sei es vis-a-vis und leibhaftig, sei es als ,Bild’,
sei es in Stein gemeiBelt - in der Welt ,vorkommt', seiner nicht in ihr
aufgehenden Alteritét auf der Spur zu sein, die fiir Levinas niemals be-
deuten kann, dass sie uns nur irgendwie ,entzogen’ bleibt (was uns auch
gleichgiiltig sein lassen konnte). Vielmehr geht es darum, dass aus ihr
eine durch keine Gewalt zu tilgende Nicht-Indifferenz hervorgehen soll.

Wenn Levinas nun den Vorwurf gegen die Kunst erhebt, sich gera-
dezu ,an die Stelle des Antlitzes” zu setzen, so kann das so gesehen nur
bedeuten, dass sie seines Erachtens darauf hinauslauft, die Spur dieser
Indifferenz zu tilgen. Und zwar vor allem dadurch, dass sie allem und je-
dem durch ,Schonheit einen Platz im Ganzen anweis[t]“ - statt ,mit einer
Nacktheit in Beziehung zu treten, die von aller Form entbloBt ist“33, wie es,
Levinas zufolge, im genuin sprachlichen Verhéltnis zum Anderen der Fall
ist, von dem man sich auf nicht-indifferente Art und Weise ,angesehen’
bzw. ,angesprochen’erfihrt. In der durch die ,Nacktheit“ des Anderen be-
stimmten Beziehung handelt es sich niemals um Gegenstandserkenntnis,
sondern um das Verhéltnis zur untilgharen Abwesenheit des Anderen als

31 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 284.
32 Ebd, S.116.
33 Ebd, S.101.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

des Anderen und insofern um dessen ,Heimatlosigkeit, wohingegen der-
jenige, der nur eine erkennbare, dingliche Welt vor sich zu haben glaubt,
Limmer bevorzugt in seiner Bleibe“3 bleibt.

Daran, so scheint es, kann Kunst rein gar nichts dndern, ganz gleich, wel-
cher Praxis des Sehens, des Horens oder anderer Sinne sie sich befleiB3igt. s
Allerdings konnte man beides mit Fug und Recht bestreiten: sowohl (a)
dass es fiir ,die’ Kunst iiberhaupt und generell auf eine Wiirdigung jener
Heimatlosigkeit ankommen miisse, wie auch (b), dass sie sich nicht fiir
bestimmte Formen der Erfahrung aufgeschlossen erweisen kann, die ge-
rade jene Abwesenheit des Anderen als des Anderen spiiren lassen. Wenn
Levinas in beiden Punkten zu widersprechen wire, dann wire einerseits
(a") nicht ,die‘ Kunst (was auch immer man sich darunter vorstellen soll)
im Ganzen dem MaBstab jener Nicht-Indifferenz zu unterwerfen; und
andererseits (b’) konnten nun besondere Formen des Sehens und Horens
interessant werden, die Levinas gewissermaf3en auf halbem Wege ent-
gegenkommen, insofern sie gerade fiir das, was er Gesicht oder Antlitz
(visage) nennt, sensibilisieren, statt es geradezu zu verdringen oder
durch begriffslose, schon insofern ,blinde’ Priasentation einer ,schonen’
Fassade auf nicht-indifferente Art und Weise zu kaschieren.

In seinem in diesem Zusammenhang einschligigen frithen Essay La
réalité et son ombre aus dem Jahre 1948 % forciert Levinas seine Kritik
nun aber genau in dieser Richtung: Das Bild werde unweigerlich zum Idol,
das sich an die Stelle des Abgebildeten setzt und dabei zu unterschlagen
scheint, wie es letzteres verkiirzt. Das Bild (wie auch eine Plastik) dauert,
ohne eine eigene Zukunft zu haben. So macht es geradezu eine Karikatur
aus dem, was das Bild zeigt; statisch, ohne je die Chance zu haben, sich
in eine neue Gegenwart hinein zu verwandeln. Insofern kommt jedes Bild
einer Plastik gleich - wie derjenigen Laokoons, der fiir immer im Wiirge-
griff der Schlangen bleiben muss, ohne dass die derart stillgestellte Zeit
jemals vergehen diirfte.*

Das erscheint Levinas zugleich als geradezu tragisch. Denn eine
so stillgestellte Gegenwart, ,die keinen Einfluss auf die Zukunft zu
nehmen vermag, ist das eigentliche Schicksal®; und zwar in der Weise

34 Ebd, S.102.

35 Inder eigens édsthetisierten Schonheit muss laut Levinas die Nacktheit sogar ihre
Bedeutung verlieren. Im ethische Sinne des Wortes sind selbst die Statuen der Antike ,nie-
mals wirklich nackt®, wie er meint; Emmanuel Levinas: Vom Sein zum Seienden, Freiburg
i. Br., Miinchen 1997, S. 47; siehe demgegeniiber aber ebd., S. 63.

36 Von Merleau-Ponty und Sartre in Les Temps Modernes veroffentlicht, nachgedruckt
in der Revue des sciences humaines 185, 1982, S.103-117 und in Les imprévus de l'histoire,
Paris 1992; im Folg. zit. n. Emmanuel Levinas: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte,
Freiburg i. Br., Miinchen 2006, S. 105-124. Zum Kontext vgl. Hent de Vries: sLevinas iiber
Kunst und Wahrheit, in: Matthias Fischer, Hans-Dieter Gondek, Burkhard Liebsch (Hg.):
Vernunft im Zeichen des Fremden. Zur Philosophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt
a.M. 2001, S. 99-129.

37 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 117; Levinas: Totalitdt und
Unendlichkeit, a.a.0., S. 200.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

211


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Burkhard Liebsch

riickhaltlosen ,Verfallen[s] ins Diesseits der Zeit [..]“® Daran #ndert
die von Levinas in keiner Weise bestrittene Schonheit des Plastischen
und deren Genuss gar nichts. Doch erscheint sie ihm als geradezu tri-
vial, wie die von ihm gewéahlten Beispiele zeigen: ,das schone Feuerzeug,
das schone Auto®® Allerdings werden die von Menschen zu Schénem
bearbeiteten Dinge iiberbordet vom Elementalen, gegen das sich die
menschliche Arbeit behauptet. Angesichts der Erde, der Bldue des Him-
mels, des Atems des Windes, der Wellen des Meeres, der Strahlen des
Lichtes konnen wir das Natiirlich-Schone bewundern, das sich an kei-
nerlei bearbeitbarer Substanz festmachen lisst. So verliert sich der Ge-
nuss im Nirgends, im apeiron Anaximanders, das Levinas vom wahren
Unendlichen (/’infini) klar unterschieden sehen will, auf dessen Spur er
nur ,angesichts‘ des Anderen*’, niemals aber, wie einst die Romantiker,
die mit Friedrich Schlegel religiosen ,Geschmack fiirs Unendliche® zu
empfinden begannen*, in der Natur und deren dsthetischer Darstellung
gestoBen sein will.

Das Nirgends bleibt stets bezogen auf die Bleibe der Menschen in
der Welt, als deren ,Herren’ sie sich verstehen, ungeachtet iiberméchtig
erscheinender Elemente, an die ihre Wohnungen grenzen und von de-
nen sie auf ,unpersoénliche’ Weise bedroht werden. So muss der Genuss
wissen, keinerlei Sicherheit zu haben. Er ist der ,nichtlichen’ (auch den
Romantikern so sehr am Herzen liegenden) Dimension* einer Zukunft
iiberantwortet, in der sich die Fremdheit der Erde als bedrohliche und
moglicherweise zerstorerische offenbart. Deshalb sucht man ,Zuflucht
bei der Arbeit und beim Besitz“*. Dabei glaubt man sich sicher dank ei-
ner befestigten Architektur, die (wie das Bild und wie die Skulptur) wie-
der nur eine Fassade aufrichtet, deren Wesen ,Indifferenz, kalter Glanz
und Schweigen® zu sein scheint. *

All das kulminiert in Levinas’ zweitem Hauptwerk, in Jenseits des
Seins oder anders als Sein geschieht (1974), in dem Vorwurf, die Kunst
lasse generell nicht nur irgendeine Zukunft dessen, was sie darstellt,

38 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 118.

39 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 200.

40 Erstaunlicherweise beruft sich Levinas aber stets auf René Descartes’ ideatum, in
dem das Denken sich selbst iiberschreitet (Ethik und Unendliches, S. 70).

41 Vgl Riidiger Safranski: Romantik. Eine deutsche Affdre, Frankfurt a.M. 2009, S. 139.
42 Vgl. zur Nacht Levinas: Vom Sein zum Seienden, a.a.0., S. 69f., sowie die Levinas viel-
fach nahestehende Revision dieses Begriffs bei Maurice Blanchot: Der literarische Raum,
Ziirich 2012, S. 167-175, 191, 263.

43 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 203.

44 Ebd,, S.203. Ironischerweise hat diese Beschreibung zur Folge, dass das ,Licht’,
dessen sich die Kunst bedient, seinerseits in den Verdacht geraten kann, die Welt zu
wverdunkeln’, zu iiberschatten und letztlich eine Nacht in ihr sich ausbreiten zu lassen, in
der die pure Unverantwortlichkeit herrscht. Liegt in (wohlgemerkt) ethischer ,Dunkelheit’
nicht geradezu deren Element? Wird dadurch auch das so oft bemiihte ,Licht der Offent-
lichkeit’ und der ,Aufkldrung’ verfilscht? Vgl. Levinas: sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng,
a.a.0., S.107f.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

sondern die eigentliche, frither auch als ,authentisch’ bezeichnete Zu-
kunft des Anderen ,zu Schonheit erstarren’ Bei dieser Zukunft handelt es
sich jetzt allerdings nicht mehr um eine nicht vorwegzunehmende kiinf-
tige Gegenwart, sondern um eine Zukunft, die aus einer ,Bewegung iber
das Sein hinaus“hervorgehen konnen soll, die Mitte der 1930er Jahre als
évasion charakterisiert worden war.*

In seinen frithen Schriften berichtete Levinas davon, wie er mit Henri
Bergson auf ,wirkliche’ Zukunft gestoBBen sei, die sich nicht mehr blof3
privativ als verhinderte Ewigkeit verstehen lasse. Und er suggerierte,
in konkreter, lebensgeschichtlicher Zukunft, wie sie aus Mutterschaft,
Vaterschaft und Kindschaft hervorgeht, ereigne sich solche Zukunft auf
Jfruchtbare’ Art und Weise, deren generative Zeitigung Heidegger in Sein
und Zeit (1927) beschrieben hatte. Aber schon in Die Zeit und der Andere
(1946/7) hebt Levinas die ,authentische' Zukunft von einer vergegenwir-
tigten Zukunft entschieden ab und ldsst dabei eine anti-ontologische
Wendung erkennen,*® die konsequent dann erst im zweiten Hauptwerk
zum Tragen kommt.

Im Zeichen dieser Wendung steht schlieBlich auch Levinas’ Kritik der
Kunst, wie sie in der zitierten Anmerkung deutlich wird. Ganz verstiandlich
wird sie allerdings nur, wenn man bedenkt, dass das Gesicht des Anderen
von Anfang an radikal als ,Weigerung, enthalten zu sein“#, begriffen wur-
de. Worin enthalten? wird man fragen. Levinas’ Antwort wird letztlich
lauten: worin auch immer: sei es nun ein ,Eindruck’, den wir vom Ande-
ren haben, eine Vorstellung, ein Bild, eine plastische Darstellung, ein Be-
griff oder eine Idee - oder irgendetwas anderes, das ihn in irgendeinem
Seienden oder im Sein aufgehen zu lassen droht.

Dieser dezidiert anti-ontologische Maf3stab bestimmt Levinas’ Kri-
tik der Kunst, die er infolgedessen primir als dramatische Gefahr ontolo-
gischer Uberwiiltigung des Anderen wahrnimmt. Nehmen all ihve ,Spiele“
nicht ,dem Sein seine Andersheit’; ,um gegeniiber dem Anderen und den
Anderen indifferent zu bleiben“?*® Offenbar suggeriert dieses ,um ... zu'
nicht nur eine kontingente Misslichkeit, etwas, was Kunst unbeabsich-
tigterweise zur Folge hat, ohne dass sie es recht realisierte. Vielmehr hat
es an dieser Stelle den Anschein, als lege es Kunst sogar davauf an, die
Alteritit des und dev Andeven zu neutralisieren, die ihr bereits begegnet
ist (wie konnte sie dem Sein sonst ,seine Andersheit’ nehmen?) - sie also
gerade um das zu verkiirzen, was den und die Anderen in unaufhebbarer
Differenz ,anders’ (und sogar ,anders als anders‘*®) ,sein’ l4sst, iiber alles

45  Siehe oben; Levinas: Jenseits des Seins, a.2.0., S. 329, Anm. 21 (Hervorhebung von B.L).
46 Levinas: Die Zeit und der Andere, a.a.0., S. 48, 52, 62.

47  Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 277.

48 Levinas: Die Spur des Anderven, a.a.0., S. 212.

49  Vgl. Burkhard Liebsch: Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I:
Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen, Freiburg i. Br.,
Miinchen 2018, Kap. VIII.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

213


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Burkhard Liebsch

Seiende und Sein hinaus - in einer Bewegung ohne Wiederkehr, die sich
nicht nach dem Vorbild einer Odyssee oder einer hermeneutisch ,wieder-
holbaren‘ Erfahrung denken ldsst, in der letztlich nur eine wieder zu sich
selbst gekommene Gegenwart triumphieren wiirde.

Diese Kunstkritik kann offenbar gar nicht speziell ,der’ Kunst, einer
der verschiedenen Kiinste oder einer speziellen dsthetischen Praxis gel-
ten, insofern sie auch auf jede Beziehung zum Anderen etwa in Formen
der Erinnerung und der Erwartung Anwendung finden miisste, die ihn
zu verfehlen drohen, sobald sie ihn gewirtigen oder vergegenwirtigen.
So radikal diese Kritik auf den ersten Blick ausfillt, so hoch ist der Preis,
der fiir sie zu zahlen ist. Denn nun hat es den Anschein, als kénne Levinas
mit seiner anti-ontologischen Kritik iiberhaupt keine Unterschiede mehr
zwischen verschiedenen Arten, sich etwa ,dsthetisch’ zum Anderen zu
verhalten, beriicksichtigen. Dabei liegt es auf der Hand, dass beispiels-
weise die Denkmalskultur, die Kritik des fotografischen wie auch des
plastischen Bildes seit langem von der Frage umgetrieben werden, wie
sie, sei es im Zeichen des Respekts, sei es der Liebe, sei es auch der Trauer,
Distanz wahren kdnnen zu Anderen, ohne sich génzlich einer ihrer Abwe-
senheit, ihrem Entzogen- und Verlorensein verpflichteten Mnemosyne,
Gedenkpraktik und Konsolation entschlagen zu miissen. Sind Erinner-
ung, Geddchtnis und Trauer etwa niemals moglich, ohne Andere in der
Gegenwart des Riickbezugs auf sie ,aufzuheben’, d.h. fiir Levinas: sie um
ihre eigentliche Alteritit zu bringen? Kann diese nicht gerade dank pik-
toraler und plastischer Vermittlung im Spiel bleiben, ohne dialektisch in
vermittelnder Gegenwart aufzugehen? *°

Levinas wirft solche Fragen, soweit ich sehe, nicht auf, steht fiir ihn
doch unverriickbar fest, dass das ,Bilderverbot [...] wahrhaftig das hochs-
te Gebot des Monotheismus“s darstellt, das unter allen Umsténden Be-
achtung finden sollte. Und zwar im vollen Bewusstsein eines scheinbar
uniiberwindlichen ,,Atheismus des Sehens® *? Das Sehen ist demnach per
se ,atheistisch’ veranlagt, insofern es alles Gesehene auf die Prisenz von
,etwas’ zu reduzieren neigt. Dreifache Verfehlung! Niemals ist der Ande-
re nur ,etwas’, sei er auch ein Seiendes sehr spezieller Art; und niemals
kann der Andere wirklich vergegenwirtigt werden. Er ist der Welt viel-
mehr radikal entzogen und nur als ihr Entzogener iiberhaupt als Anderer
gegenwirtig. Jegliches Sehen scheint uns davon allenfalls eine verfehlte
Vorstellung vermitteln zu konnen.

50 Vgl. Jay Winter, Emmanuel Sivan (Hg.): War and Remembrance in the Twentieth
Century, Cambridge 1999, S. 221-239; Burkhard Liebsch, Jérn Riisen (Hg.): Trauer und
Geschichte, K6ln, Weimar, Wien 2001; Liebsch: Revisionen der Trauer, a.a.0.

51 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 121.

52 Emmanuel Levinas: Verletzlichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und das
Politische, Berlin, Ziirich 2007, S. 116.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

Doch geht Levinas nun nicht so weit, das Sehen (jegliches Sehen, gleich
welcher Art) ganz und gar zu verwerfen und jedem Bild und jeder Plas-
tik auf diese Weise jegliche ethische Bedeutung abzusprechen. Denn ihm
scheint das Bild unter Umsténden durchaus einen ,Zugang zum Ange-
sicht des jeweils anderen, das auf seine plastischen Formen reduziert
ist, zu erdffnen - ,seien sie auch ein Kunstwerk!“5 Welch ein Zugesténd-
nis: Selbst dann, wenn es sich um ein Kunstwerk handelt, verliert sich
nicht jegliche Spur des Anderen - wenn ,fiir einen bestimmten Blick [...]
in der Plastizitdt der reinen Erscheinung die Karikatur ,eines Mundes,
der nicht redet’ ,von Augen, die nicht sehen’, von Ohren, die nicht horen,
von Nasen, die nichts riechen<, gemaf} des 115. Psalms % offenbar wird.

Das gerade ist ja der Witz: dass man in solchen Féllen eine Karikatur,
Reduktion oder Entstellung dessen wahrzunehmen meint, um was es
sich eigentlich handeln miisste. Indirekt kann auf diese Weise sogar eine
verstiimmelte Plastik wie der auf 300 bis 280 v. Chr. datierte Kopf einer
Frauenstatue in der Miinchner Glyptothek (Abb. 1), die reduzierteste
Physiognomie wie das im Pariser Louvre aufbewahrte, auf 2500-2200
v.u.Z.datierte Idole féminine (Abb.2),Alberto Giacomettis Téte qui regarde
(1927-9, Abb. 3) oder Henry Moores gesichtslose Mutter mit Kind
auf dem SchoB3 (1985, Abb. 4), die Weinende Frau (1937) bei Pablo
Picasso (Abb. 5), das verzerrendste Gemilde wie das der Study Number
Six after Velazquez’s Portrait of Pope Innocent X (1953) bei Francis Bacon
(Abb. 6) und die Fotografie eines bis zur Unkenntlichkeit entstellten
Gesichts * die Spur des Anderen doppelsinnig ,verraten'

Schien Levinas eben noch die Tiir zur Kunst im Allgemeinen, zu allen
besonderen Kiinsten und zu dsthetischen Praktiken jedweder Art zuge-
schlagen zu haben, insofern sie sdmtlich im Verdacht stehen, sich iiber
jenes Verbot hinwegzusetzen, so steht diese Tiir nun sehr weit offen; so
weit, dass man sich fragen muss, ob nicht selbst ein ,lebloses Gétzenbild*
gerade durch ,das Leblose, das dem Angesicht dhnelt, das sich ,portrai-
tieren’ 14Bt, das in ,Kopien', in ,Exemplare’ eingeht“*®, noch an die unauf-
hebbare Alteritdt des Anderen erinnern kann; vorausgesetzt, man betet
es nicht an und macht es nicht zum Fetisch oder Surrogat vermisster
Priasenz - was doch nicht dem jeweiligen Bild selbst, sondern allemal
dem Gebrauch anzulasten wire, den man von ihm macht.

Ist man erst einmal bereit, so weit zu gehen, kommt es allerdings nicht
mehr in Frage, jede Art von Bild oder Plastik und jedes Bewusstsein, das
sich piktoral und plastisch vermittelt auf den Anderen bezieht, dessen
zu verdichtigen, fiir die ,Einmaligkeit oder die Andersheit“ des Anderen

53 Ebd.

54 Ebd.; vgl. Alfons Deissler (Hg.): Neue Jerusalemer Bibel, Freiburg i. Br. 1985, S. 841f.
55 Ernst Jiinger: Das Antlitz des Weltkrieges, Berlin 1930. Diskretion verbietet es m. E.,
an dieser Stelle Fotografien der Betreffenden wie bloBe Beispiele zu reproduzieren.

56 Levinas: Verletzlichkeit und Frieden, a.a.0., S. 116f.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

215


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Burkhard Liebsch

ganzlich ,unempféanglich” zu sein.* Anders gesagt: Hier geht es gar nicht
um ein ontologisches Schicksal jeglicher Bildlichkeit als solcher, die alles
,Abgebildete’ oder originér sichtbar Gemachte in schierer Zukunftslosig-
keit ,plastisch’ erstarren lassen miisste, wie es zunichst den Anschein
hatte. Vielmehr geht es nun um den Umgang mit Bildern und um den
Stellenwert,den manihnen beimisst. Was nicht bedeuten soll, es liege ganz
in der souveridnen Freiheit derer, die sie verfertigen, ausstellen oder an-
ders verwenden, dariiber zu befinden, ob und wie ihr (OUber-)Leben % nicht
in ,Indifferenz, kaltem Glanz und Schweigen” (s.0.) erléschen muss. Was
Bilder auf ihre Weise (nicht) ,zu sehen geben’, was und wie sie ,sichtbar’
machen oder anderes unsichtbar lassen miissen, entscheidet sich stets
nur in dsthetisch-ethischer Anarchie zwischen ihnen und ihren Betrach-
tern, in hochst unterschiedlichen Weisen des Sehens, darunter das
blof3 identifizierende und das zu Sehende gleichsam lesende, aber auch
,sehende’, vom vermittelts des jeweiligen Bildes gerade nicht Sichtbaren
,bestochene’ Betrachten.®

Geht es zu weit, an dieser Stelle auch ,horende’ Formen des Sehens
in Betracht zu ziehen, die sich gerade nicht damit abfinden, dass ,jede
plastische Figur, die erscheint, [...] das Angesicht schon verfehlt“®, son-
dern mittels gewisser Bilder deutlich werden lassen, wie es nicht im
Erscheinenden aufgehen kann? Kann nicht eine aesthetics of disfigure-
ment ® indirekt darauf aufmerksam machen, wie jedes Bild, das wir mus-
tern und anstarren konnen, den Anderen seines Gesichts zu berauben
(dé-visager) vermag? Ironischerweise nihren gerade das vermeintlich
ideale Bild und die klassische Plastik diesen Verdacht nickt. Eben des-
halb ldsst das idealisierte Schone die Differenz sehr leicht verkennen, die
kein Bild zu iiberwinden vermag, insofern es in der Tat den Anderen nur
gleichsam erstarrt vor Augen fiihren kann - um gerade deshalb an das
ihm eigene Leben zu erinnern.

Ist diese Differenz aber ihrerseits sichtbar? Oder mahnt uns die
eigentiimlich lautlose Stimme des Anderen an sie, wie es Levinas nahe-
legt, der das Gesicht des Anderen nicht als blo3 visuelle Realitét, sondern
als Aufforderung an die Adresse unseres (nicht-akustischen) Horens auf-
fasst? Hat Levinas nicht von Anfang an darauf bestanden, dass die Alteri-
tit des Anderen jeglichem Licht entzogen sei? Und hat er nicht von einer
,Gewalt des Lichts“ (auch des Begreifens, des Denkens, des Verstehens,

57 Ebd, S.121.

58 Georges Didi-Huberman spricht von einem émage survivante; vgl. sein Buch Das
Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und Phantomzeit nach Aby Warburg, Berlin 2019.
59 Ich beziehe mich auf das punctum bei R. Barthes.

60 Levinas: Verletzlichkeit und Frieden, a.a.0., S. 119.

61 Suzannah Biernoff: Portraits of Violence. War and the Aesthetics of Disfigurement,
Ann Arbor 2017.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik 217

Abb. 1: Kopf einer Frauenstatue,
Ostgriechisch, 300/280 v. Chr.,
Marmor, Hohe 30 cm, Miinchen
Glyptothek.

Abb. 3: Alberto Giacometti,
Téte qui regard, 1928-1929,
Marmor, 41x37x8 cm, Alberto
Giacometti-Stiftung, Ziirich,
© VG Bild-Kunst, Bonn 2024.

Abb. 2: Idole féminine, Style cyc-
ladique (2500-2200 v. Chr.) (Aus-
schnitt), Paris, Musée de Louvre,
o© Editions des Musées Nationaux.

Abb. 4: Henry Moore, Mutter mit
Kind auf dem Schof3, 1985
(Ausschnitt), © Henry Moore
Foundation, Much Hadham.

Abb. 5: Pablo Picasso, Weinende
Frau, 1937, O] auf Leinwand, Tate
Gallery, © VG Bild-Kunst, Bonn
2024%.

Abb. 6: Francis Bacon, Study Num-
ber Six after Velazquez'’s Portrait of
Pope Innocent X, 1986, Ol auf Lein-
wand, © VG Bild-Kunst, Bonn 2024.

https://dol.org/10.14361/97838309457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Burkhard Liebsch

des Interpretierens...) gesprochen 2, um allein noch das Horen als privi-
legierten Modus der Aufmerksamkeit auf den Anderen gelten zu lassen?
Soll man daraus schlieBen, dass Levinas der Musik weit ndherstehen
diirfte als der bildenden Kunst und der Malerei, gegen die er, unter
mehrfacher Berufung auf seinen friihen, bereits erwidhnten Essay iiber
Die Wirklichkeit und ihren Schatten, bis zuletzt seine anti-ontologischen
Einwénde erhoben hat?

III

Zweifellos ist Levinas ein unnachsichtiger Kritiker des Sehens in allen
Bedeutungen des Wortes. Aber bedeutet das, dass er zum Apologeten des
Horens werden muss und dass ihm infolgedessen diejenige Kunst be-
sonders nahesteht, die sich dem Horen geradezu verschrieben hat, der
Musik ndmlich? Mit dem Hoéren verhilt es sich allerdings dhnlich wie mit
der Polysemie des Sehens: es zerstreut sich in eine Vielzahl von Bedeu-
tungen, die sich kaum eindeutig mit der Objektivitit gewisser Praktiken
verkniipfen lassen.® Ein hinlénglich als ,Kunstobjekt’ identifizierbares
Gemailde vor sich zu haben, bedeutet nicht, dass es infolgedessen zu ei-
nem wirklich ,sehenden Sehen’ kommt. Und wo Musik zu horen ist, da
muss kein wirklich ,h6rendes Horen‘ stattfinden. Im Gegenteil: die Pri-
senz von Musik kann eine derart weitgreifende Normalisierung erfahren,
dass sie nur noch zu iiberhoren ist, ohne je zu veranlassen, dass jemand
Jhinhort. So weit, so trivial - so ritselhaft aber auch nach wie vor, was
in ,wirklichem' Horen demgegeniiber eigentlich stattfindet. Dass man
Jhingebungsvoll lauscht’, um schlieBlich ,ergriffen’ zu werden, um auf die-
se Weise einen ,auBBerordentlichen Horgenuss‘ davonzutragen? Gehoren
solche Beschreibungen nicht ldngst zu den Stereotypen eines iiberbor-
denden Kulturbetriebs, von dem nicht wenige behaupten, er sei allenfalls
dadurch noch vor sich selbst zu retten, dass man sich von ihm fernhilt
und ihn mit weiteren Produkten verschont? Was sagt Levinas dazu?
Kulturkritisch verfihrt er in seinen Schriften jedenfalls nicht. Im Ge-
genteil sucht er in der Musik nach Momenten, die seiner auch in diesem
Fall durchschlagenden, priméar ethischen Apologie der Alteritit des An-
deren wenigstens entgegenzukommen versprechen. Allerdings scheinen
die Chancen dafiir zunichst schlecht zu stehen: Wie sollten Téne auch
auf die Spur des Antlitzes des Anderen fithren kénnen? Nicht direkt,

62 Vgl Jacques Derrida: sGewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanuel
Levinas, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976, S. 121-235.

63 Christian Griiny: Kunst des Ubergangs. Philosophische Konstellationen zur Musik,
Weilerswist 2014; Burkhard Liebsch: sMultiple Chiasmen. Versuch einer kurzen Situations-
beschreibung ,moderner‘ Musik und Malerei, zwischen Sicht- und Hérbarem, Sehen und
Héren, Bild und Klangs, in: Marco Gutjahr (Hg.): Die Ambivalenz von Bild und Klang.
Asthetische Relationen in der Moderne, Bielefeld 2021, S. 35-68.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

antwortet Levinas, sehr wohl aber indirekt, wenn man bedenkt, dass die
vielfach als Zeit-Kunst par excellence eingestufte Musik riickhaltlos alles,
was sie dsthetisch zum Vorschein bringt, buchstéblich verklingen lassen
muss.% Macht sie so nicht das ungeachtet aller technischen Reproduk-
tionsmdglichkeiten irreversible Vergehen von allem und jedem deutlich?
Macht sie nicht horbar, wie sich alles zu Horende von jeglicher Form
l6sen muss, sei sie auch noch so streng komponiert wie eine Bach’sche
Fuge, eine Beethoven'sche Klaviersonate oder eine Symphonie von
Johannes Brahms? Und zeigt sich nicht spatestens seit Franz Schubert,
der seine Musik zwischenzeitlich nahezu unmerklich stocken und ausset-
zen lasst, so dass gleichsam ein Todesschatten iiber sie zu fallen scheint,
dass sich dieses Sich-16sen keineswegs nur im Verklingen am Ende des
jeweiligen Stiicks ereignet, sondern es ganz und gar durchwirken kann?
Handelt es sich hierbei nicht um eine traurige Schonheit, die das dsthe-
tisch Bearbeitete gerade nicht ,erstarren®ldsst, wie es Levinas der Kunst
vorgeworfen hatte? Liefert sich die Musik Schuberts nicht riickhaltlos ei-
ner unbestimmten Zukunft aus, die sie auf sich zukommen lassen muss,
statt sie in einer Karikatur des Lebens zu vereinnahmen, wie man es der
Operette vorwerfen konnte?

Gewiss: alle Musik muss verklingen und schlieflich vergehen. Aber
sie muss nicht nur anfangen, irreversibel (ab-)gespielt werden und auf-
horen, sondern kann sich auch nur als voriibergehende im Voriibergehen
an ihrerseits Voriibergehenden ereignen %, die im Zuhoren gemeinsame
Zeit doppelsinnig teilen und sich dieser Erfahrung hingeben. Im ,Ablauf*
der Musik erfahren sie so unvermeidlich ihr eigenes Voriibergehen und
Vergehen an sich selbst und aneinander, so sehr Musik diese Erfahrung
auch ,aufzuheben‘ versuchen mag.%” So teilt Musik in ihrem Vergehen
unsere Sterblichkeit mit. Dazu bedarf es keines Trauermarsches, keiner
Elegie und keines Requiems, das darauf implizit anspielt oder dergleichen
explizit zum Thema macht. Die Zeit-Form der Musik selbst mag be-
reits geniigen, ldsst aber durchaus offen, wie sie sich ,affektiv-gestimmt'’

64 Peter Giilke: Musik und Abschied, Kassel °2018, S. 156.

65 Ich verzichte hier auf den genauen Nachweis entsprechender Takte. Jedenfalls

geht es an dieser Stelle nicht um musikalische ,Todeskniiller' wie den E7lkénig oder um
orphische Klagen z#ber den Tod, sondern eher um eine Musik, die sich selbst unterbricht
und vielleicht doch weit mehr ,von sich los kommt’, um in ganz Anderes iiberzugehen, als
es etwa Theodor W. Adorno zugeben wollte; vgl. Christiaan L. Hart Nibbrig: Asthetik des
Todes, Frankfurt a.M. 1995, S. 306, 341.

66 Den in diesem Zusammenhang bei Levinas einschligigen Begriff entre-temps halte
ich allerdings fiir unterkomplex. Vgl. Burkhard Liebsch: »>Im Voriibergehen. Tod(e) und
Bild(er): Diachronie des Anderen und Regimes des Sichtbarenc, in: Philipp Stoellger, Jens
Wolff (Hg.): Bild und Tod. Bd. II. Zu einer Grundfrage der Bildanthropologie, Tiibingen
2016, S. 665-696.

67 GemiB einem idealistischen Schema, das nicht nur die klassische Musikauffas-
sung, sondern auch die entsprechende Asthetik im Ganzen geprigt hat; vgl. Wolfgang
Janke: »Die Zeit in der Zeit autheben. Der transzendentale Weg in Schillers Philosophie
der Schonheit, in: Jiirgen Bolten (Hg.): Schillers Briefe iiber die dsthetische Erziehung,
Frankfurt a.M. 1984, S. 229-260.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

219


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Burkhard Liebsch

manifestieren kann. Die dem Vergehen hingegebenen und ausgelieferten
Horer stiirzen nicht jedes Mal erkennbar in kollektive Trauer; und der
subtile Schmerz ihres eigenen Voriibergehens kann als ,sii}‘ empfunden
werden, wie es vielfach bezeugt wurde.

Kann Levinas nun auch der Musik vorwerfen, dem Sein seine An-
dersheit zu nehmen und jegliche Riickkehrlosigkeit zu verweigern? Kom-
mentiert er lannis Xenakis’ Nomos alpha fiir Solo Cello nicht wiederum
genauso? Was, so fragt er, spielt sich ab, wo die Saiten und das Holz des
Instruments ganz und gar in Klang iiberzugehen scheinen? ,Klagt eine
Seele in der Tiefe oder frohlockt sie zwischen den Noten?“ Welch ein
yanimistischer Irrtum!“ ruft Levinas aus.®® Denn es konne doch kein
Zweifel daran bestehen, dass das Cello unter allen Umstéinden Cello ,ist
[.] in der Klangfiille, die in seinen Saiten und in seinem Holz schwingt,
selbst wenn sie bereits in Noten zerfillt [...]“ Das ist der wiederum primér
ontologische Befund, auf den es Levinas als Kritiker der Musik auch hier
ankommt: ,Das sein des Cello - Modalitédt von sein - zeitigt sich so im
Kunstwerk" (ebd.).

Als derart dem (stets verbal gedachten, deshalb klein geschriebenen) %
,sein‘verhaftet, bietet sich demzufolge alles, was das Instrument hervor-
bringen kann, der Verstehbarkeit ,im Licht der Anschauung“” dar. Armes
Cello! Mag es auch sprachlos klagen wie eine ,weinende Geige', innigst aus
sich herausgehen wie in Max Bruchs Kol Nidrei oder auch einen in den
Himmel aufsteigenden, wortlosen EI cant dels ocells (Song of the Birds)
nachahmen, wie ihn Pablo Casals als katalanischer Patriot, aber wohl
auch im Gedenken an die Opfer des faschistischen Franco-Regimes am
Ende aller seiner Konzerte gespielt hat™, es gelangt doch niemals iiber das
,sein‘hinaus. Und das scheint fiir jegliche Musik gelten zu miissen - ob sie
nun mit Johann S. Bach den Weg des Chorals, mit Ernest Blochs Prayer
(1924) den Weg des musikalischen Gebets oder a la Olivier Messiaen den
Weg einer ins Jenseits aufsteigenden Meditation (Ascension [1933], Abb. 8)
einschligt. Wenn das allerdings der ,angemessene’ MaBstab der Beur-
teilung selbst sensibelster, zu einem wirklich ,hinhérenden Horen® her-
ausfordernder Musik ist, dann kann sie, so scheint es, nur versagen und
niemals in eigenem Recht zur Geltung kommen (was auf das Gleiche
hinausliuft).

Doch ist Musik nicht die Kunst der Riickkehrlosigkeit par excel-
lence, so oft man sie auch reproduzieren mag, um sich Illusionen des
Bleibens in der Zeit hinzugeben? Unterhohlt sie nicht immerfort jede

68 Vgl. Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S.101.

69 Levinas: Vom Sein zum Seienden, a.a.0., S. 32.

70 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S.102 £.

71  Offenbar seit 1945; vgl. Pablo Casals: Licht und Schatten auf einem langen Weg:
Evinnerungen, hrsg.v. Albert E. Kahn, Frankfurt a.M. 1971, S. 229. Angeblich sollte Casals’
Musik die Vogel ,Frieden, Frieden, Frieden“ skandieren lassen (siehe Abb. 7).

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

Abb. 7: Auszug der Partitur der Transkription fiir Violoncello und Klavier von Pablo
Casals, EI cant dels ocells, ca. 1945.

it [l —p—pe N, < - 6 e &
Pl EE===——- e
—ae f — (rann diminaer

Abb. 8: Auszug der Partitur von Olivier Messiaen, Ascension, 1933.

Erfahrung é&sthetischen Verweilens durch eine permanente Altera-
tion, von der jeder Ton, jeder Akkord und jede Melodik unvermeidlich
affiziert wird? Und kann sie so nicht wie nichts anderes den Eindruck
des Verschwindens, ja der Auflosung, des Dahinsterbens erwecken, von
dem niemand wissen kann, ob es sich noch an Grenzen des ,seiz‘ hal-
ten wird? Levinas driickt das so aus: Im Element der Musik ,findet eine
Entbegrifflichung der Wirklichkeit statt, und zwar in Reingestalt’, denn
der Ton als solcher vermittle diejenige ,Qualitit, die vom Gegenstand
am weitesten abgelost ist. Die Verbindung mit der Substanz, aus der er
hervorgeht, hinterldsst keine Spuren in seiner Qualitit. Sein Klang ist
unpersonlich. Selbst seine Klangfarbe, die ein Verweis darauf ist, dass er zu
einem Gegenstand gehort, geht in seiner Qualitét unter und behélt nichts

https://dokorg/10:14361/9783830457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25.

221


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Burkhard Liebsch

aus dieser Beziehungsstruktur zuriick. Und selbst wenn wir aufmerksam
zuhoren, erfassen wir nicht ein ,Etwas’, sondern bleiben ohne Begriff.“"

Dariiber hinaus aber ist Musik ,musikalisch’ in dem MaRe, wie das
sie hervorbringende oder ihr lauschende Subjekt von ihrem Rhythmus
sergriffen und fortgetragen wird“”. Wohin aber? Levinas’ Antwort: ,Vom
Selbst in die Anonymitét“™ - was wohl besagen soll: nicht zum Anderen
hin, zur wahren Unendlichkeit im Sinne einer nachhaltigen infinition™
dessen, wie ,sein‘geschieht.™

Ein solches Ergriffen- und Fortgetragenwerden, in dem die eigent-
liche Musikalitdt von Musik liegt, kann sich nicht nur durch Gehortes,
sondern auch durch Gesehenes ereignen. In diesem Sinne kann sich auch
das Bild als potenziell musikalisch erweisen! Und selbst ,,das Ganze der
Welt [...] kann uns musikalisch anriihren“”. Vergeht es etwa nicht? Und
vergehen wir nicht etwa iz ihm, wenn nicht mi¢z ihm? Zieht die Musik
als Zeit-Kunst par excellence nicht unaufhorlich das Register dieser alles
durchwirkenden Melancholie, so pathetisch oder ausgelassen sie auch
aufspielen mag?

Und doch wittert Levinas hier die folgenreichste TAuschung.
Gewiss: die Musik entfernt sich so weit wie nur mdéglich vom Gegen-
stindlichen, verklingt und vergeht selbst als technisch reproduzierte un-
weigerlich. Doch so, wie die Kunst der Romantik fiir die ,Unendlichkeit’
der Natur den Blick ge6finet und diese geradezu sichtbar gemacht zu
haben scheint, so kann auch die Musik, die sich im Register des Horens
in die gleiche Richtung bewegt, dieselbe Illusion ndhren, auf diese Wei-
se nicht jener Anonymitét des ,sein‘ verhaftet zu bleiben, sondern sich
dem wahrhaft Anderen zu 6ffnen.™ Die Frage ist allerdings, wie Levinas
beides unterscheiden konnen will, beschwort er doch unaufhérlich die
radikale, wenn nicht gar ,absolute” Fremdheit dessen, was ,wirklich’ iiber
das,sein‘hinausgeht und dabei doch nicht ohne ethische Bedeutung sein

72 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 110.

73 Ebd, S.109.
74 Ebd. An anderer Stelle, etwa in Vom Sein zum Seienden, stand dafiir die ,Nacht‘des
ilya.

75 Zur Erlduterung dieses Begriffs vgl. Liebsch (Hg.): Der Andere in der Geschichte,
a.a.0.,S.7, 45, 94.

76 Fiir Levinas ist gerade fraglich, inwiefern gelten kann, ,[that] to have the idea of in-
finity is already to have welcomed the Other®, schlie8lich kann man vom Unendlichen of-
fenbar auch eine in die Irre fiihrende ,Idee’ haben, z. B. eine romantische, mit der Levinas
zu keiner Zeit geliebdugelt hat. Vgl. Benjamin Aldes Wurgaft: Thinking in Public. Strauss,
Levinas, Arvendt, Philadelphia 2016, S. 123, sowie, mit Blick auf Franz Schubert und die
Malerei der Romantik (am Beispiel Caspar D. Friedrichs): Ian Bostridge: Schubert’s Win-
ter Journey. Anatomy of an Obsession, London 2015, S. 272-296.

77 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten¢, a.a.0., S. 109, 111.

78 Tut sie das nicht, als Werk, ohnehin und geradezu unvermeidlich, wire im Anschluss
an Levinas’ Humanismus des anderven Menschen, Hamburg 1989, S. 33, zu fragen. Dass
Levinas spéter unter Hinweis auf Paul Valérys Eupalinos der Architektur bescheinigt,
gleichsam ,singen” zu kénnen, dndert m. E. an deren primér kritisierter Verhaftung im
sein nichts (vgl. Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 100).

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

soll. Wie beides zusammengehen kénnen soll, ist sicherlich das Kernpro-
blem, mit dem sich Levinas in immer neuen Anldufen auseinandergesetzt
hat, ohne durch die dabei eingesetzten, bis zum ,verbalen Terrorismus”
(Ricceur) gehenden Mittel je vollig iiberzeugen zu konnen.™ Im Gegenteil:
je gewaltsamer die Sprache, desto weniger kann sie ihre Leser zwingen
und in ihrer Skepsis besénftigen.

Ob man iiberhaupt versténdlich vom ,Jenseits des Seins‘ sprechen
kann, wie es schon Platon getan hat, ist kein geringes philosophisches
Problem. Noch schwieriger aber erscheint es, diesem Jenseits einerseits
eine absolute, durch nichts zu begreifende Fremdheit zuzuschreiben und
andererseits zugleich in ihm die eigentliche Quelle des Ethischen, den
nicht-indifferenten Anspruch des Anderen namlich, lokalisieren zu wol-
len; und zwar so, dass durchaus zu ,verstehen’ sein soll, worauf dieser hi-
nauslauft (auf unsere radikale Verantwortung fiir den Anderen némlich).
Kann es, abgesehen davon, iiberhaupt zum Verstindnis von Malerei und
Musik beitragen, einen entsprechenden Maf3stab an sie anzulegen?

v

Nach dem bisher Gesagten erscheint es nicht als zwangslaufig, dass es
zu einer Uberwiltigung von Malerei und Musik durch eine ethische Kri-
tik kommen muss, die Heterogenes mit befremdlichen, ja gewaltsamen
MaBstidben misst, denen sie selbst moglicherweise gar nicht gerecht wer-
den kann. Denn Levinas vermag immerhin zu zeigen, wie ihm in der Musik
eine quasi- oder krypto-ethische Musikalitét gleichsam auf halbem Wege
entgegenkommt, die, wie gezeigt, auch dem gemalten Bild und auch der
gleichsam erstarrten Plastik nicht grundsitzlich abzusprechen ist. Die
Frage, ,wohin‘ uns dsthetische Objekte ,davontragen, wenn sie uns er-
greifen, ohne dass wir uns davon je einen angemessenen Begriff machen
konnten, ldsst sich vielleicht niemals beantworten, so sehr bleibt uns so-
wohl das Transfinite, auf das Levinas ethisch hinauswill, als auch jenes
Anonyme, in dem sich das Selbst in dsthetischer Erfahrung gelegent-
lich auszul6schen scheint, fremd. So gesehen werden wir, wie eingangs
gesagt, vermutlich niemals wissen, ob beides konvergiert oder radikal
divergiert, ob Asthetik und Ethik in die gleiche Richtung weisen oder
ebenfalls einander fremd bleiben, wo wir ,ergriffen und davongetragen’
werden. Insofern iiberantworten sich die beteiligten Kiinste nolens vo-
lens einer Ambiguitét, an der auch die Ethik teilhat. Denn auch sie kann
nicht beweisen, dass sie einer ,wahren‘ Unendlichkeit auf der Spur ist, die
sicher von jener ,atheistischen’ Namenlosigkeit zu unterscheiden wiére,

79 Paul Ricoeur: Anders. Eine Lektiire von Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht von Emmanuel Levinas, Wien 2015.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

223


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Burkhard Liebsch

der uns der dsthetische Genuss iiberantwortet, wenn Levinas’ Beschrei-
bung zutrifft.

Moglicherweise verhilt es sich auch genau entgegengesetzt zu dem,
wie es sich Levinas offenbar vorstellte: Die von ihm aufgebotenen, ver-
bal gewaltsamen Mittel, mit denen er uns die Unendlichkeit des Anderen
einzuschirfen versucht, stehen weit mehr im Verdacht, sich das angeb-
lich absolut uns Entzogene rhetorisch anzueignen, als es eine wort- und
sprachlose Musik und Malerei je konnten, die nicht einmal den Versuch
machen, zu identifizieren, wohin uns dsthetische Produktionen (wie Bil-
der, Plastiken, Musikstiicke und Konzerte) fiihren, wenn sie uns ergrei-
fen. Ironischerweise konnten sich eine ,atheistische’ Malerei und Musik
dort, wo ihnen das gelingt, insofern als ,ethischer’ als die Ethik selbst
erweisen. Und umgekehrt: eine die Fremdheit ,unendlicher’ Alteritit
beschworende Ethik konnte sehr leicht hinter den Anspruch zuriick-
fallen, auf letztere niemals in der Weise der Représentation, des Ver-
stehens und Begreifens ,zugreifen’ zu wollen - und sich deshalb selbst
eines ,Vergehens’ schuldig machen, das sie, wie im Fall von Levinas, ,der’
Kunst vorhélt. Moglicherweise konnte die &dsthetische Erfahrung der
Ethik Weisen des Verzichts auf eine fragwiirdige Apologie des Anderen
lehren, die ihrem Anliegen auf weniger verfingliche Art und Weise entge-
genkommen. So zeichnet sich hier eine Uberkreuzung von Asthetik und
Ethik bzw. ein ethisches Moment im Asthetischen und ein #sthetisches
Moment im Ethischen ab, das noch eingehender zu bedenken wire.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik
QUELLENVERZEICHNIS
Barthes, Roland: Die helle Kammer, Frankfurt a.M. 1989.

Biernoff, Suzannah: Portraits of Violence. War and the Aesthetics of
Disfigurement, Ann Arbor 2017.

Blanchot, Maurice: Der literarische Raum, Ziirich 2012.

Blumenberg, Hans: Sékularisierung und Selbstbehauptung,
Frankfurt a.M. 21983.

— Arbeit am Mythos, Frankfurt a.M. 1996.

Bostridge, Ian: Schubert’s Winter Journey. Anatomy of an Obsession,
London 2015.

Casals, Pablo: Licht und Schatten auf einem langen Weg: Evinnerungen,
hrsg. v. Albert E. Kahn, Frankfurt a.M. 1971.

Deissler, Alfons (Hg.): Neue Jerusalemer Bibel, Freiburg i. Br. 1985.

Derrida, Jacques: sGewalt und Metaphysik. Essay #%ber das Denken
Emmanuel Levinas’, in: ders.: Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt a.M. 1976, S. 121-235.

— Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein

Kommentar zur Beilage III der »Krisis¢, Miinchen 1987.

Didi-Huberman, Georges: Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und
Phantomzeit nach Aby Warburg, Berlin 2019.

Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hg.): Zerstorung des movalischen
Selbstbewultseins: Chance oder Gefdhrdung?, Frankfurt a.M. 1988.

Giedion-Welcker, Carola: Klee, Reinbek 1961.

Griiny, Christian: Kunst des Ubergangs. Philosophische Konstellationen
zur Musik, Weilerswist 2014.

Giilke, Peter: Musik und Abschied, Kassel 52018.
Hart Nibbrig, Christiaan L.: Asthetik des Todes, Frankfurt a.M. 1995.

Husserl, Edmund: Die Krisis der euvopdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phanomenologie, Hamburg 1982.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

225


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Burkhard Liebsch

Imdahl, Max: »Cézanne - Braque - Picasso. Zum Verhéltnis zwischen
Bildautonomie und Gegenstandssehen, in: ders.: Bildautonomie

und Wirklichkeit. Zur theovetischen Begriindung moderner Malerei,
Mittenwald 1981, S. 9-50.

Janke, Wolfgang: »Die Zeit in der Zeit auftheben. Der transzendentale
Weg in Schillers Philosophie der Schonheitc, in: Jiirgen Bolten (Hg.):
Schillers Briefe iiber die dsthetische Evziehung, Frankfurt a.M. 1984,
S. 229-260.

Jay, Martin: Downcast Eyes. The Denigration of Vision in Twentieth-Cen-
tury French Thought, Berkeley, Los Angeles, London 1993.

Jiinger, Ernst: Das Antlitz des Weltkrieges, Berlin 1930.
Kuhn, Helmut: Das Sein und das Gute, Miinchen 1962.

Levinas, Emmanuel: »La réalité et son ombre, in: Les Temps Modernes 4
(38), Nov. 1948, S. 771-789.

— »Laréalité et son ombrec, in: Revue des sciences humaines 185, 1982,
S.103-117.

— sDialogue. Conscience du soi et proximité du prochaing, in: ders.:
De Dieu qui vient a l'idée, Paris 1982, S. 211-230.

— »Maurice Blanchot - der Blick des Dichterss, in: ders.: Eigennamen.
Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp
Ingold, Miinchen, Wien 1988, S. 25-41.

— Ethik und Unendliches, Graz, Wien 1986.

— Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und
Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., Miinchen 21987.

— Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritdt,
Freiburg i. Br., Miinchen 1987.

— Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989.

— Les imprévus de l'histoire, Paris 1992.

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
Miinchen 1992.

— Vom Sein zum Seienden, Freiburg i. Br., Miinchen 1997.

— Die Zeit und der Andere, Hamburg 2003.

— De l'évasion. Ausweg aus dem Sein [1935] (frz./dt.), Freiburg i. Br.
2005.

— »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: ders.: Die Unvorhersehbar-
keiten der Geschichte, Freiburg i. Br., Miinchen 2006, S. 105-124.

— Verletzlichkeit und Frieden. Schriften tiber die Politik und das Poli-
tische, Berlin, Ziirich 2007.

— Parole et silence. Euvres 2, Paris 2009.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ergriffen und davongetragen: Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik

Liebsch, Burkhard: sKultur im Zeichen des Anderen oder Die Gastlich-
keit menschlicher Lebensformeng, in: Friedrich Jaeger, Burkhard
Liebsch (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd. 1: Grund-
probleme und Schliisselbegriffe, Stuttgart, Weimar 2004, S. 1-23.

— Revisionen der Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psycho-
analytischen und dsthetischen Perspektiven, Weilerswist 2006.

— »Im Voriibergehen. Tod(e) und Bild(er): Diachronie des Anderen und
Regimes des Sichtbarene, in: Philipp Stoellger, Jens Wolff (Hg.):

Bild und Tod. Bd. II. Zu einer Grundfrage der Bildanthropologie,
Tiibingen 2016, S. 665-696.

— (Hg.): Der Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im Zeichen
des Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas’
Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 22017.

— Einander ausgesetzt. Der Andeve und das Soziale. Bd. I: Umvrisse
einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen,
Freiburg i. Br., Miinchen 2018, Kap. VIIIL.

— »Unconditional Responsibility in the Face of Disastrous Violence.
Thoughts on religio and the History of Human Mortality, in: Journal
Jfor Continental Philosophy of Religion 1, (2019), S. 191-212.

— (Hg.): Emmanuel Levinas: Dialog, Freiburg i. Br., Miinchen 2020.

— Verzeitlichte Welt. Zehn Studien zur Aktualitit dev Philosophie
Karl Lowiths, Stuttgart 22020.

— »Multiple Chiasmen. Versuch einer kurzen Situationsbeschreibung
;moderner‘ Musik und Malerei, zwischen Sicht- und Hérbarem,
Sehen und Héren, Bild und Klang, in: Marco Gutjahr (Hg.): Die Ambi-
valenz von Bild und Klang. Asthetische Relationen in der Moderne,
Bielefeld 2021, S. 35-68.

Liebsch, Burkhard, Jorn Riisen (Hg.): Trauer und Geschichte, Koln, Weimatr,
Wien 2001.

Lowith, Karl: sBemerkungen zum Unterschied von Orient und Okzidentc,
in: ders.: Sdmtliche Schriften, Bd. 2. Weltgeschichte und Heilsgesche-
hen. Zur Kritik der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1983, S. 571-602.

— Sdmtliche Schriften, Bd. 3. Wissen, Glaube und Skepsis: zur Kritik
von Religion und Theologie, Stuttgart 1985.

Malraux, André: Stimmen der Stille, Miinchen, Ziirich 1956.
Merleau-Ponty, Maurice: L'eeil et l'esprit, Paris 1964.

— Das Auge und der Geist, Hamburg 1984.
— Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

227


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Burkhard Liebsch

Nietzsche, Friedrich: Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Bd. 12,
hrsg. v. Giorgio Colli, Mazzino Montinari, Miinchen 1980.

Plumpe, Gerhard: Der tote Blick. Zum Diskurs der Photographie in der
Zeit des Realismus, Miinchen 1990.

Ricoeur, Paul: Anders. Eine Lektiive von Jenseits des Seins oder anders als
Sein geschieht von Emmanuel Levinas, Wien 2015.

Riedel, Manfred (Hg.), Rehabilitierung der Praktischen Philosophie, Bd. 1, 2,
Freiburg i. Br. 1972.

Safranski, Riidiger: Romantik. Eine deutsche Affdre, Frankfurt a.M. 2009.

Vries, Hent de: sLevinas iiber Kunst und Wahrheite, in: Matthias
Fischer, Hans-Dieter Gondek, Burkhard Liebsch (Hg.): Vernunft im
Zeichen des Fremden. Zur Philosophie von Bernhard Waldenfels,
Frankfurt a.M. 2001, S. 99-129.

Winter, Jay, Emmanuel Sivan (Hg.): War and Remembrance in the
Twentieth Century, Cambridge 199.

Wurgaft, Benjamin Aldes: Thinking in Public. Strauss, Levinas, Avendst,
Philadelphia 2016.

BILDER

Abb. 1: Kopf einer Frauenstatue, Ostgriechisch, 300/280 v. Chr., Marmor,
Hohe 30 cm, Miinchen, Glyptothek.

Abb. 2: Idole féminine, Style cycladique (2500-2200 v. Chr.) (Ausschnitt),
Paris, Musée de Louvre, © Editions des Musées Nationaux.

Abb. 3: Alberto Giacometti, 7éte qui regard, 1928-1929, Marmor,
41x37x8 cm, Alberto Giacometti-Stiftung, Ziirich, © VG Bild-Kunst,
Bonn 2024.

Abb. 4: Henry Moore, Mutter mit Kind auf dem Schof3, 1985 (Ausschnitt),
© Henry Moore Foundation, Much Hadham.

Abb. 5: Pablo Picasso, Weinende Frau, 1937, Ol auf Leinwand, Tate Gallery,
© VG Bild-Kunst, Bonn 2024.

Abb. 6: Francis Bacon, Study Number Six after Velazquez’s Portrait of
Pope Innocent X, 1986, Ol auf Leinwand, © VG Bild-Kunst, Bonn 2024.

Abb. 7: Auszug der Partitur der Transkription fiir Violoncello und Klavier
von Pablo Casals, EI cant dels ocells, ca. 1945.

Abb. 8: Auszug der Partitur von Olivier Messiaen, Ascension, 1933.

https://dokorg/10:14361/9783839457665-010 - am 14.02.2028, 11:45:25. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

