
IV Historischer Kontext: 1870-1920

Eine Auseinandersetzung mit Missbrauchsfällen aus dem 19. Jahr­
hundert kann nur auf Basis einer intensiven und differenzierten 
Analyse des historischen Kontexts erfolgen. Dieses Kapitel bietet 
daher die Grundlage, um das Wissen, das in den Quellen steckt, 
umfassend zu heben und Wissenslücken sowie subversives Sprechen 
sichtbar zu machen. Die intensive Auseinandersetzung mit dem hi­
storischen Kontext trägt zudem dazu bei, nicht vorschnell Konzepte 
und Ansprüche der eigenen Zeit auf die Quellen zu übertragen. Mit 
dem Wirken des Täters in München und der Gründungsgeschichte 
der Franziskusschwestern ist eine Fokussierung auf den Zeitraum 
von 1870 bis 1921 gegeben, der sich weitestgehend mit dem Bestehen 
des Deutschen Reiches deckt, das auch den räumlichen Fokus bilden 
wird. Da sich die Missbrauchsfälle und die Gerichtsprozesse Ende 
des 19. Jahrhunderts zutrugen, wird ein Schwerpunkt auf dieser 
Zeit liegen. Rekurse auf den Anfang des 19. Jahrhunderts helfen, 
ein fundierteres Verständnis des zeitlichen Kontextes zu etablieren, 
das auch Kontinuitäten und Brüche berücksichtigt. Von besonderem 
Interesse sind die sozialen Machtverhältnisse der Zeit, spezifischer 
noch die Geschlechterverhältnisse. Denn „[s]exueller Missbrauch 
und sexuelle Gewalt [und das Sprechen darüber; M.H.] hängen eng 
mit dem Verständnis dessen zusammen, wie Geschlecht gedacht 
wird, wie Sexualität internalisiert ist und wie sich die Systeme, in 
denen die Personen agieren, dazu verhalten.“1

Im 19. Jahrhundert ging man dabei weitestgehend unhinterfragt 
von einem naturgegebenem Modell von zwei Geschlechtern und 
einem komplementären Verhältnis zwischen Männern und Frauen 
aus. Welche gesellschaftlichen Vorstellungen und Normen damit ver­
bunden waren und was das für die Situation der Frauen im 19. Jahr­
hundert bedeutete, wird im ersten Kapitel skizziert (1). Die Situation 
der Frauenkongregationen steht im Fokus des zweiten Kapitels (2). 

1 Leimgruber, Frauen, 121.

181

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denn die Gründung der Franziskusschwestern war nur eine von 
vielzähligen Gründungen im 19. Jahrhundert. So ist die besondere 
Situation der neugegründeten Gemeinschaften und ihre Bedeutung 
als Gestaltungs- und Verwirklichungsraum für Frauen, aber auch 
als Fortsetzung patriarchaler Machtgefüge zu beleuchten. Sowohl 
historische als auch theologische Forschungsbeiträge bilden dafür 
die Grundlage. Im dritten Kapitel (3) werden die epistemischen 
Praktiken des Deutens von Missbrauch und des Sprechens darüber 
analysiert. Im Gegensatz zu den beiden ersten Kapiteln, die vor al­
lem auf gesellschaftliche Entwicklungen und die soziale Realität der 
Frauen im 19. Jahrhundert fokussiert sind, wird im dritten Kapitel 
die Ebene des Diskurses in den Blick genommen, der die Möglich­
keiten und Grenzen des Sprechens über Missbrauch bestimmte.2 
Dazu sind die Bereiche des Rechts, des alltagsweltlichen Diskurses, 
der Presse und der katholischen Kirche bzw. der Theologie zu analy­
sieren. Unter Bezug auf feministisch-historische Forschung werden 
neben den Unterdrückungsverhältnissen und den dominanten Dis­
kursen auch Emanzipationsbestrebungen und subversives Sprechen 
von Frauen offengelegt. Es geht also nicht nur darum, die Grenzen 
des Handelns, Deutens und Sprechens von Frauen aufzuzeigen, 
sondern auch deren Umgang mit diesen Grenzen sichtbar zu ma­
chen, der sich oftmals in kreativen Strategien der Aneignung und 
Gestaltung äußerte und zu einer Weitung der durch die patriarchale 
Gesellschaft und die androzentrischen Diskurse gesteckten Grenzen 
führte.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 
20. Jahrhundert

Das 19. Jahrhundert war geprägt durch die gesellschaftlichen Verän­
derungen, die im vorhergehenden Jahrhundert durch Aufklärung 
und Industrialisierung angestoßen worden waren. Auch die Situa­
tion der Frauen war von diesen Umbrüchen gezeichnet. Wie der 
Rest der Gesellschaft erlebten sie die Infragestellung althergebrachter 

2 Ausführlicher zum Diskursverständnis dieser Arbeit und dessen Bedeutung für 
die der Arbeit zugrundeliegende Fragestellung vgl. IV.3.

IV Historischer Kontext

182

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Institutionen wie Monarchie und Kirche sowie die Entwicklung zur 
Industriegesellschaft mit ihren ökonomischen und sozialen Folgen. 
Neben Aufklärung und Industrialisierung sind als prägende Ent­
wicklungen insbesondere die Nationalstaatsbildung, die fortschrei­
tende Demokratisierung, soziale Nöte sowie neue Verhältnisbestim­
mungen zwischen Staat und Kirche, die die polaren Strömungen 
von Antiklerikalismus und Ultramontanismus hervorbrachten, zu 
nennen. Auch auf das Bild der Frau und ihre Stellung in der 
Gesellschaft hatten sie starke Auswirkungen. Die Veränderung der 
Produktionsverhältnisse durch die Industrialisierung hatte die Er­
werbsarbeit vom Heim in die außerhäusliche Sphäre verlagert. Sie 
wurde in Fabriken, Handwerksstätten, Geschäften, Ämtern usw. ver­
richtet. Dies stand insbesondere im Kontrast zur Lebensweise der 
gehobenen Mittel- und Oberschicht in der frühen Neuzeit,3 in der 
„das ganze Haus“4, bestehend aus der Familie in mehreren Genera­
tionen, den Mägden, Knechten und dem Gesinde, unter der Leitung 
des Hausherrn einen Betrieb geführt hatte, der die Versorgung der 
Angehörigen sicherte. Mit Ingeborg Weber-Kellermann kann auch 
von einer „großen Haushaltsfamilie“ gesprochen werden.5 Aufgaben 
wie die Kindererziehung waren in diesem Gefüge auf verschiedene 
Schultern verteilt. Seit dem 18. Jahrhundert entwickelte sich jedoch 
eine zunehmende Differenzierung zwischen Öffentlichkeit und Pri­
vatheit. Das Familienleben blieb auf den privaten Raum verwiesen 
und reduzierte sich auf die Kleinfamilie, denn nun bestand außer 
in den höheren gesellschaftlichen Schichten kaum mehr Bedarf an 
Angestellten.6 Während der Mann außer Haus arbeiten ging, fiel die 
Aufgabe der Haushaltsführung und Kindererziehung nun vor allem 
der Frau zu. In der bürgerlichen Mittelschicht etablierte sich das 
Ideal der erwerbslosen Hausfrau und es wurde als Errungenschaft 
der Moderne angesehen, dass die Frau sich ganz auf Haushalt und 
Kinder konzentrieren konnte.7 Frauen der Unterschichten konnten 
es sich dagegen nicht leisten, zu Hause bei den Kindern zu blei­
ben und mussten zusätzlich arbeiten gehen oder zu Hause Näh- 

3 Vgl. Gerhard, Verhältnisse, 81-83.
4 Dieser Begriff geht auf Otto Brunner zurück (vgl. Brunner, Das „ganze Haus“).
5 Vgl. Weber-Kellermann, Die deutsche Familie, 50, 73f.
6 Vgl. Kirchinger, Frauenkongregationen, 37.
7 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 75.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

183

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder Strickarbeiten verrichten, die ein kleines zusätzliches Gehalt 
einbrachten. Auch wenn das Ideal der bürgerlichen Hausfrau für die 
unteren Schichten meist unerreichbar war, wurde es im 19. Jahrhun­
dert weit über die Grenzen der Bürgerschicht prägend.8 Deutlich 
wird hier bereits eine spannungsreiche Verflechtung ideologischer 
Vorstellungen über Wesen und Bestimmung der Frau (vgl. 1.1) mit 
den sozialen und wirtschaftlichen Verhältnissen (vgl. 1.2), die im 
Folgenden noch näher zu beleuchten sind. Dabei sind sowohl die 
bürgerliche Gesellschaft als auch die Religionsgemeinschaften (hier 
insbesondere die katholische Kirche) als wichtige Größen zu berück­
sichtigen, die zur Etablierung androzentrisch-patriarchal geprägter 
Geschlechterrollen entlang der Dichotomie von Öffentlichkeit und 
Privatheit beitrugen. Eine Übersicht über die Situation der Frauen 
um die Jahrhundertwende ist indes nicht vollständig, ohne die zu­
nehmende Infragestellung der Frauenbilder und das Streben nach 
einer Verbesserung der Situation von Frauen im Rahmen der ersten 
Emanzipationsbewegungen – sowohl konfessioneller als auch über­
konfessioneller Art – zumindest zu skizzieren (vgl. 1.3).

1.1 Ideengeschichte: Das Frauenbild des 19. Jahrhunderts

Mit dem Umbau der Gesellschaft seit dem 18. Jahrhundert ging 
eine Veränderung des Denkens über Männer und Frauen, deren 
Wesenseigenschaften und Rollen in der Gesellschaft einher. Es han­
delt sich hier um einen Diskurs (vgl. auch 3), der vorwiegend 
von Männern aus bürgerlichem Kreisen, Philosophen, Theologen 
usw. geführt wurde. Er diente als ideologischer Unterbau für die 
Etablierung der bürgerlichen Gesellschaft, als Legitimation für deren 
geschlechtsspezifische Aufteilung und als Verteidigung gegen Anfra­
gen an dieses Geschlechter- und Gesellschaftsmodell.9 Daher soll 
die Auseinandersetzung mit der Ideengeschichte am Anfang dieses 
Kapitels stehen. Sie ist jedoch von der sozialen Realität der Frau­

8 Vgl. Beck-Gernsheim, Kinderfrage, 46; Kirchinger, Frauenkongregationen, 
37f.; Krautwald, Frauenbilder, 194f.; Weber-Kellermann, Das Männliche, 30.

9 So argumentiert Carola Lipp, dass „viele der Diskussionen über die häusliche 
Bestimmung der Frau nach der Revolution 1848/49 bereits Verteidigungsgefechte 
waren“ (Lipp, Frauen, 271).

IV Historischer Kontext

184

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


en zu differenzieren, auf die dieser ideologische Diskurs zweifellos 
Auswirkungen hatte, die gleichwohl in vielerlei Hinsicht von dem 
Frauenideal der „bürgerlichen Meisterdenker“10 abwich.

1.1.1 Das bürgerliche Frauenbild

Zu den Vordenkern des bürgerlichen Frauenbilds werden in der 
historisch-feministischen Forschung Philosophen wie Jean Jacques 
Rousseau (1712-1778), Immanuel Kant (1724-1804) und Johann 
Gottlieb Fichte (1762-1814) gezählt, den Ute Gerhard als den „Chef­
ideologen des bürgerlichen Patriarchalismus“11 bezeichnet.12 Die Phi­
losophen gingen von einem naturgegebenen dualen Geschlechter­
system aus, mit dem spezifische Geschlechterrollen verbunden wa­
ren. Wie Barbara Greven-Aschoff bemerkt, war „die Ableitung bin­
nenfamilialer Autoritätsstrukturen aus der ‚Natur‘ der Geschlechter 
nicht neu.“13 Neu war indes, dass die Geschlechtszugehörigkeit mit 
einem Set an Eigenschaften verbunden wurde, mit denen das We­
sen von Männern bzw. Frauen umfassend charakterisiert sein soll­
te. Karin Hausen erkennt darin einen Wechsel der Bezugssysteme 
gegenüber der Definitionspraxis in der Feudalgesellschaft: „[S]tatt 
des Hausvaters und der Hausmutter wird jetzt das gesamte männ­
liche und weibliche Geschlecht und statt der aus dem Hausstand 
abgeleiteten Pflichten werden jetzt allgemeine Eigenschaften der 
Personen angesprochen.“14 Folgerichtig spricht man im 18. und 19. 
Jahrhundert von „Geschlechtscharakteren“15, da das Geschlecht und 

10 Vgl. Frevert, Meisterdenker.
11 Gerhard, Verhältnisse, 143.
12 Ausführlicher zur politischen Theorie der bürgerlichen Gesellschaft unter gen­

dertheoretischer Perspektive vgl. Frevert, Meisterdenker. In der Rezeption der 
Philosophen ist ihr Frauenbild in der Regel nur ein randständiges Thema. In der 
feministischen und gender-theoretischen Auseinandersetzung mit dem Frauen­
bild des 18. und 19. Jahrhunderts, auf die im Folgenden rekurriert wird, gelten 
ihre Theorien zu den Geschlechterverhältnissen dagegen als wichtiger ideologi­
scher Unterbau für das Frauenbild der bürgerlichen Gesellschaft (vgl. Fraisse, 
Soziale Bestimmung, 65f.; Frevert, Meisterdenker; Gerhard, Verhältnisse; 
Hausen, Geschlechtergeschichte, 29f.; Honegger, Ordnung).

13 Greven-Aschoff, Frauenbewegung, 33.
14 Hausen, Geschlechtergeschichte, 26.
15 Hausen, Geschlechtergeschichte, 19.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

185

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die damit in der Auffassung der Zeit natürlicherweise verbundenen 
physiologischen Merkmale das Wesen der Personen umfassend be­
stimmten, wie eine Äußerung Georg Wilhelm Friedrich Hegels kurz 
und knapp deutlich macht: „Der männliche Testikel ist das tätige 
Gehirn, der Kitzler ist das untätige Gefühl überhaupt.“16 Auch Fichte 
argumentierte in dieser Weise und schloss von der Beschreibung der 
weiblichen Rolle beim Geschlechtsverkehr als primär leidend auf 
das angeborene Wesen der Frau, der es in die Gene gelegt sei, sich 
ihrem Mann aufopferungsvoll hinzugeben.17

„Im unverdorbenen Weibe äußert sich kein Geschlechtstrieb, und 
wohnt kein Geschlechtstrieb, sondern nur Liebe; und diese Liebe ist der 
Naturtrieb des Weibes, einen Mann zu befriedigen. […] Ihr Bedürfnis ist 
nur das, zu lieben und geliebt zu sein.“18

„Diejenige, welche ihre Persönlichkeit mit Behauptung ihrer Menschen­
würde hingibt, gibt notwendig dem Geliebten alles hin, was sie hat. […] 
Ihre eigene Würde beruht darauf, dass sie ganz, so wie sie lebt, und ist, 
ihres Mannes sei, und sich ohne Vorbehalt an ihm und in ihm verloren 
habe.“19

Diese Schlussfolgerung diente ihm wiederum zur Bestimmung der 
Stellung von Frauen in der Ehe und Gesellschaft. Dem entgegenge­
setzt ging Kant, wie Ute Frevert zeigt, von der Grundannahme einer 
sexuellen Überlegenheit von Frauen aus, die die Männer „aufzuzeh­
ren“ drohe.20 Letztendlich komme er jedoch zu einem ähnlichen 
Ergebnis wie Fichte. Um die Begierde der Frauen einzuhegen und 
eine stabile bürgerliche Gesellschaft zu ermöglichen, hielt er die Un­
terwerfung der Frau im Rahmen der Ehe für notwendig und erklärte 
die Ehe somit zum Kontroll- und Erziehungsinstrument für Frau­
en.21 Was diese beiden Argumentationsgänge beispielhaft verdeutli­
chen, ist der Bezug auf vermeintlich natürliche Eigenschaften, um 
Männern und Frauen eine spezifische Stellung in der Gesellschaft 
zuzuschreiben und sie zudem mit konkreten Rollenerwartungen zu 

16 zitiert nach: Honegger, Ordnung, 168.
17 Vgl. Frevert, Meisterdenker, 23.
18 Fichte, Grundlage des Naturrechts, 305.
19 Fichte, Grundlage des Naturrechts, 306.
20 Vgl. Kant, Religion, 360.
21 Vgl. Frevert, Meisterdenker, 23.

IV Historischer Kontext

186

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


belegen.22 Dass das, was als „natürliche“ Eigenschaften identifiziert 
wurde, teilweise stark voneinander abwich, schien kein Problem zu 
sein, solange die abgeleiteten Geschlechterrollen übereinstimmten.

Die Bestimmung der „Geschlechtscharaktere“ orientierte sich an 
der Dualität von Aktivität und Passivität, Kultur und Natur, Ratio­
nalität und Emotionalität.23 Ersteres wurde jeweils mit dem Mann, 
zweiteres mit der Frau verbunden. Gemäß der Idee der Komplemen­
tarität ging man davon aus, dass sich Männer und Frauen in diesen 
Eigenschaften gegenseitig ergänzten.24 Dabei war die Frau jedoch 
deutlich stärker auf den Mann angewiesen als andersherum. Ihr We­
sen bestand im Kern in der Liebe, die als passive, fürsorgende und 
hingebungsvolle Liebe verstanden wurde. Barbara Krautwald macht 
deutlich, was dies im dualen Geschlechterverhältnis bedeutete:

„All diese Eigenschaften führten dazu, dass Frauen in jeglicher Hin­
sicht als unselbständig gesehen werden mussten und des Beistands und 
Schutzes des Mannes bedurften. Ihre Natur sorgte dafür, dass sie sich 
aus freiem Willen dem stärkeren Mann unterwarfen und seine Autorität 
anerkannten.“25

Die Unterordnung der Frauen zeigte sich etwa darin, dass sie 
bis zur Heirat ihrem Vater zugehörig verstanden wurden, ab der 
Heirat ihrem Ehemann.26 Gemäß dem Konzept der Geschlechts­
vormundschaft, das erst mit der Einführung des Bürgerlichen Ge­
setzbuchs (BGB) 1900 endgültig abgeschafft wurde, unterstanden 
minderjährige Frauen der Vormundschaft ihres Vaters, verheiratete 
der ihres Ehemannes.27 Ledige Frauen konnten in Regionen, in de­
nen es keine widersprechenden Regelungen gab, vom Vater aus der 

22 Vgl. Greven-Aschoff, Frauenbewegung, 30.
23 Vgl. Hausen, Geschlechtergeschichte, 24.
24 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 74. Dabei wurden die Geschlechtscharaktere 

nicht als diametral verschieden, sondern als polar verstanden. Männer und 
Frauen konnten die gleichen Eigenschaften aufweisen, diese waren gleichwohl 
je nach Geschlecht unterschiedlich stark ausgeprägt, wie Frevert unter ande­
rem am Denken Friedrich Schlegels (1772-1829), Friedrich Schleiermachers 
(1767-1835) und Wilhelm von Humboldts (1769-1859) zeigt (vgl. Frevert, 
Meisterdenker, 27-29).

25 Krautwald, Frauenbilder, 73.
26 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 82.
27 Ausführlicher zum Konzept der Geschlechtsvormundschaft vgl. Holthöfer, 

Geschlechtsvormundschaft.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

187

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geschlechtsvormundschaft entlassen werden und waren Männern 
dann rechtlich gleichgestellt.28

Für die Rolle in der Gesellschaft bedeuteten die Geschlechtscha­
raktere, dass Frauen „für Arbeiten im Haus, für Kindererziehung 
und die Pflege von Angehörigen bestimmt seien, während der 
männliche Geschlechtscharakter zu Erwerbsarbeit außerhalb des 
Hauses sowie zur Herrschaft innerhalb der Familie verpflichte.“29 

Da im Mittelpunkt des Familien- und Ehelebens nun nicht mehr die 
Arbeit, sondern Liebe und Zuneigung standen,30 brachte die Frau 
in ihrem Geschlechtscharakter die idealen Voraussetzungen mit, um 
diesen Bereich zu gestalten.31 Ja, man glaubte, nur hier könne sie 
ihr Wesen voll entfalten: „Von Kindheit an wurde den Mädchen 
vorgelebt und gepredigt, daß sie gesellschaftlich nur vollgültig seien 
in Verbindung mit einem angetrauten Ehemann und als Mutter 
wohlerzogener Kinder.“32 Die Aufgaben der Frauen, die von der 
Haushaltsführung bis zur Kindererziehung und der Bewirtschaftung 
und Unterhaltung von Gästen33 reichten, wurden ihrem liebevollen 

28 So sah es etwa das Allgemeine Landrecht (ALR) oder die preußische Prozess­
ordnung vor (vgl. Greven-Aschoff, Frauenbewegung, 23, Fn. 7-9; Kuhn, Fa­
milienstand, 94).

29 Krautwald, Frauenbilder, 73; vgl. auch: Beck-Gernsheim, Kinderfrage, 30.
30 Vgl. Beck-Gernsheim, Kinderfrage, 36. Im Laufe des 19. Jahrhunderts setzte 

sich zudem die romantische Liebe als Voraussetzung für die Partner:innenwahl 
und Heirat durch. Schichtzugehörigkeit und ökonomische Faktoren traten in 
den Hintergrund, spielten gleichwohl nach wie vor eine gewisse Rolle (vgl. 
Krautwald, Frauenbilder, 82).

31 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 87. Bernhard Schneider relativiert die These 
einer vollkommenen Polarisierung in der Geschlechterbeziehung anhand der 
Trennung von Öffentlichkeit und Privatheit, indem er darauf hinweist, dass 
auch Männer bestimmte Aufgaben im Familienleben übernahmen und sich 
an der Erziehung oder Vermittlung religiöser Inhalte bzw. Einübung von Glau­
benspraktiken beteiligten (vgl. Schneider, Männer). Männer kamen diesen 
Aufgaben allerdings in ihrer Rolle als Familienoberhaupt nach und waren in 
ihrer Tätigkeit nicht auf den privaten Raum beschränkt. Während die Grenzen 
von Öffentlichkeit und Privatheit für Männer fließend gewesen sein mochten, 
waren diese für Frauen deutlich wahrnehmbar.

32 Weber-Kellermann, Das Männliche, 24.
33 Auf diese Weise waren Frauen auch für die Repräsentation der Familie in der 

öffentlichen Sphäre zuständig und trugen auf vielerlei Weise zum beruflichen 
Erfolg des Mannes bei. Dieser Beitrag blieb gleichwohl in der Regel unsichtbar 
(vgl. Kocka, Kampf, 76).

IV Historischer Kontext

188

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dienst für die Familie zugerechnet und nicht mehr als „Arbeit“ 
anerkannt.34

1.1.2 Das katholische Frauenbild

Die beschriebenen ideengeschichtlichen Entwicklungen betrafen 
auch die katholischen Frauen in der Bevölkerung des Deutschen 
Kaiserreichs. Für sie gab es indes noch eine weitere wichtige ideo­
logische Bezugsgröße, die Wesen und Stellung der Frau in der Ge­
sellschaft zu definieren versuchte: das katholische Lehramt. Auch 
hier waren es in erster Linie Männer, Theologen und Geistliche, 
die sich in moraltheologischen, pastoraltheologischen und dogma­
tischen Handbüchern und Abhandlungen sowie in lehramtlichen 
Texten zu Wesen und Bestimmung der Frau äußerten. Dabei ließen 
sich Elemente der augustinischen und thomistischen Tradition gut 
mit dem bürgerlichen Frauenbild verbinden. Sie wurden zur Legiti­
mation der untergeordneten Stellung der Frau herangezogen und 
spitzten das bürgerliche Ideal an einigen Stellen noch weiter zu.

Biblische Bezugsfiguren waren bereits in frühchristlicher Traditi­
on Eva und Maria, die Mutter Jesu. Es ist davon auszugehen, dass 
sich die Interpretation dieser beiden Figuren immer wieder wandelte 
und von den jeweiligen gesellschaftlichen Umständen beeinflusst 
wurde. Im 19. Jahrhundert dominierte eine historisch-wörtliche Aus­
legung der biblischen Texte. Die Schöpfungsberichte wurden als ein 
Text gelesen, indem man den zweiten Schöpfungsbericht als Kon­
kretisierung des ersten verstand. Für die Bestimmung des Wesens 
und der Rolle der Frau wurde daher auch der zweite Schöpfungsbe­
richt bevorzugt herangezogen, zumal er mehr Substanz zu bieten 
schien als der erste.35 In dieser Lesart ging man davon aus, dass der 
Mensch mit Adam erschaffen worden sei. Da Gott eine geschlechtli­
che Differenz jedoch von Anfang an beabsichtigt habe, habe er auch 
Eva erschaffen, die wie Adam vollwertig an der menschlichen Natur 
teilhabe.36 Wie Marion Wagner anhand von dogmatischen Handbü­

34 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 76-78.
35 Vgl. Wagner, Himmlische Frau, 19f.
36 In dieser Auslegung zeigt sich noch die Vorstellung von einem Menschenge­

schlecht, das sich in Mann und Frau verwirklicht. Laqueur spricht vom „one 
sex model“ (vgl. Laqueur, Leib), bei dem man auch anatomisch davon ausging, 

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

189

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chern des 19. Jahrhunderts zeigt, ergab sich daraus eine ambivalente 
Bewertung der Frau. Denn diese Auslegung bot eine Grundlage, 
um die Frau als sekundären und damit minderwertigen Menschen 
zu betrachten. Für die Gottebenbildlichkeit von Mann und Frau 
bedeutete das: „Dem Mann kommt eine unmittelbare, der Frau nur 
eine mittelbare, vom Mann abgeleitete Gottebenbildlichkeit zu. Die 
Gottunmittelbarkeit des Mannes hat die volle, die Gottmittelbarkeit 
der Frau eine eingeschränkte Gottebenbildlichkeit zur Folge.“37

Einige Theologen wie der Redemptoristenpater Augustin Rösler 
(1851-1922), der Jesuitenpater und Moralphilosoph Viktor Cathrein 
(1845-1931) und der Moraltheologe Joseph Mausbach (1861-1931) 
sprachen sich explizit gegen eine Minderwertigkeit der Frau aus.38 

Doch auch sie hielten an einer Unterordnung der Frau unter den 
Mann fest, dem wiederum eine naturgemäße Führungsrolle zuge­
schrieben wurde.39 Der zweite Schöpfungsbericht wurde so verstan­
den, dass die Frau als Gehilfin des Mannes geschaffen sei. Cathrein 
deutete die Unterordnung als göttlichen Willen:

„Gewiß, die kluge Frau wird gutwillig sich dem Manne unterwerfen 
und dadurch das Familienglück begründen; aber auch wenn sie unklu­
gerweise diese Unterwerfung verweigerte, blieb doch die Verpflichtung 
zu derselben bestehen, denn die Unterwerfung beruht unter Vorausset­
zung des Ehebundes nicht auf Einwilligung der Frau, sondern auf der 
Anordnung Gottes.“40

Die Unterordnung wurde nicht als Ungleichbewertung verstanden, 
sondern als Zuweisung unterschiedlicher Rollen und Aufgaben. 

die Frau sei ein Abbild des Mannes, ihre Geschlechtsorgane seien lediglich 
umgekehrt bzw. nach innen gekehrt. Im 18. Jahrhundert wurde es durch das 
Zwei-Geschlechter-Modell abgelöst. Man ging nun davon aus, dass Mann und 
Frau auf physiologischer wie auf sozialer Ebene zwei grundlegend verschiede­
ne Geschlechter repräsentierten, die komplementär aufeinander bezogen seien 
(vgl. Duden, Geschichte; Honegger, Ordnung; Laqueur, Leib).

37 Wagner, Himmlische Frau, 107.
38 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 48. Auch Wagner findet in den dogmatischen 

Handbüchern des 19. Jahrhunderts nur selten explizite Verweise auf eine Auffas­
sung der Frau als minderwertig (vgl. Wagner, Himmlische Frau, 106f.).

39 So zeichnet es Breuer etwa in den Argumentationen Augustin Röslers nach 
(vgl. Breuer, Frauenbewegung, 48). Auch Verlautbarungen Leo XIII. waren von 
dieser Vorstellung geprägt (vgl. Jagielska, Vatikan).

40 Cathrein, Frauenfrage, 79f.

IV Historischer Kontext

190

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mann und Frau seien in der Schöpfung bereits unterschiedliche 
Funktionen zugewiesen worden, nach denen sich auch ihre natür­
liche Beschaffenheit richte. So war man überzeugt, dass Frauen 
mütterliche Fähigkeiten ins Wesen eingeschrieben seien, dass ihr 
Verstand aber zu höheren Kulturleistungen, wie sie Männer voll­
brachten, in der Regel nicht in der Lage sei.41 Der Münsteraner 
Domprediger Adolf Donders (1877-1944) beschrieb das Wesen der 
Frau auf dem 10. Caritastag am 4.10.1905 entsprechend:

„Das Frauenherz ist opferwillig und verlangt nach Opfern, es ist auf 
Opfer angelegt, für solche fähig und in ihnen glücklich. Frauenleben 
ist vorwiegend Leben für andere, - möchte es wenigstens sein, - Frau­
enarbeiten Arbeiten für andere! Gerade dann erst entfaltet sich die Frau 
in ihren Fähigkeiten und Kräften zur höchsten Vollendung. […] Sich 
hinopfern für andere, das ist Frauenwunsch, für andere bangen, für 
andere sorgen, für andere unglücklich sein, für andere den bitteren 
Kelch leeren, das alles vermag eine hochgesinnte Frau.“42

Theologen wie Rösler, der sich intensiv mit der Frauenfrage ausein­
andergesetzt hatte, sahen im Ausschluss der Frauen von männlichen 
Tätigkeitsbereichen keine Benachteiligung.43 Dabei wurde überse­
hen, dass es für Männer keinen so klaren Ausschluss aus weiblichen 
Tätigkeitsbereichen gab, wie es andersherum für die Frauen galt. So 
hatten Männer etwa gemäß ihrer Führungsrolle auch in der Familie 
einen Einfluss auf Erziehung und Religiosität, die als weibliche Auf­
gabengebiete definiert waren. Wo die Ebenbürtigkeit der Frau vor 
Gott angenommen wurde, bedeutete das keinesfalls Gleichberechti­
gung oder Chancengleichheit.44

Unter Bezug auf die biblische Figur der Eva war auch der Topos 
der besonderen Verführbarkeit der Frau präsent. Wagner kommt 
mit ihrer Analyse dogmatischer Handbücher des 19. Jahrhunderts 
zu dem Schluss, dass die Dogmatiker in weitgehender Einigkeit in 
der größeren Verführbarkeit der Frau das Motiv für den Sündenfall 

41 Breuer illustriert dies beispielhaft an den Ausführungen des Moraltheologen 
Joseph Mausbach zur Bestimmung der Frau (vgl. Breuer, Frauenbewegung, 52; 
Mausbach, Stellung der Frau, 65).

42 Donders, Apostolat, 87.
43 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 49.
44 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 51.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

191

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sahen.45 Geprägt zusätzlich durch den augustinischen Sexualpessi­
mismus waren sie der Überzeugung, „daß der Frau ein besonderes 
Sensorium für das Übernatürliche gegeben und sie dadurch zum 
mystischen Gotterkennen prädestiniert, wie aber auch den Mäch­
ten und Anfechtungen des Bösen in bevorzugter Weise ausgeliefert 
sei.“46 Diese Vorstellung war einer verantwortlichen Rolle der Frau 
in der Gesellschaft abträglich und lieferte weitere Argumente für 
eine Kontrolle und Unterordnung der Frau auch durch die Religi­
on.47 Auf die Auswirkungen dieser Auslegung auf das Verständnis 
von Sexualität und Missbrauch wird noch einzugehen sein. Mit 
Gisela Breuer kann hier zunächst festgehalten werden: „In der im 
Kaiserreich vorherrschenden theologischen Orthodoxie galten die 
der Frau zugeschriebene Rolle beim Sündenfall und ihre vermutete 
nachträgliche Erschaffung als Beweis für die gottgewollte Unterord­
nung.“48 Lehramtlich besiegelt wurde dies durch die Enzyklika „Ae­
terni patris“ von 1879. Leo XIII. legte darin die naturrechtliche Argu­
mentation Thomas v. Aquins in Fragen der kirchlichen Autorität und 
der gesellschaftlichen Ordnung und damit auch in Bezug auf Rolle 
und Stellung der Frau als offizielle lehramtliche Position fest.49

Im 19. Jahrhundert rückte zudem verstärkt Maria als Identifika­
tionsfigur für Frauen in den Mittelpunkt. Während in der Zeit 
der Aufklärung von einer Rezession der Marienfrömmigkeit ausge­
gangen wird – Bernhard Schneider weist jedoch darauf hin, dass 
die Marienfrömmigkeit nie völlig abriss und etwa im Beten des 
Rosenkranzes fortbestand – blühte sie in der ersten Hälfte des 
19. Jahrhunderts wieder auf.50 Dies macht Schneider einerseits an 
der Wiederentdeckung Mariens durch die Romantiker fest, ande­
rerseits an der Neubelebung von Marienwallfahrten in den 1830er 
und 1840er Jahren. Neue Ausprägungen fand diese Frömmigkeit im 

45 Vgl. Wagner, Himmlische Frau, 108. Wagner analysierte unter anderem die 
Handbücher von Anton Berlage (1805-1881), Franz Xaver Dieringer (1811-1876), 
Franz Friedhoff (1821-1878), Bernard Galura (1764-1856), Johann Baptist 
Heinrich (1816-1891), Georg Hermes (1775-1831), Matthias Joseph Scheeben 
(1835-1888) und Herman Schell (1850-1906).

46 Schlögl, Sünderin, 40.
47 Vgl. Schlögl, Sünderin, 29.
48 Breuer, Frauenbewegung, 46.
49 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 47.
50 Vgl. Schneider, Marienerscheinungen, 89f.

IV Historischer Kontext

192

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


19. Jahrhundert in Verbindung mit dem Geheimnis der Unbefleckten 
Empfängnis. Dies spielte etwa eine Rolle bei der Verehrung der 
sogenannten „Wundertätigen“ oder „Wunderbaren Medaille“ oder in 
der Spiritualität der Herz-Mariä-Bruderschaft, die in Paris entstand. 
Eine weitere Neuentwicklung stellten die Maiandachten dar, die sich 
um 1840 auch in Deutschland etablierten. Zudem prägten zahlreiche 
Marienerscheinungen das 19. Jahrhundert.51 Von lehramtlicher Seite 
ist insbesondere die Dogmatisierung der Unbefleckten Empfängnis 
1854 durch Pius IX. zu nennen. Diese rahmt zusammen mit dem 
Dogma der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel aus dem 
Jahr 1950 das sogenannte „Marianische Zeitalter“.52

Dabei steht Maria mit Gunda Werner „für den engen Christus- 
und Passionsbezug und verheißt umfassenden Schutz; dieser kombi­
niert sich mit einem Zufluchtsort vor dem Wandel der Welt. Maria 
ist rein und jungfräulich und zugleich mütterlich und opferbereit; 
stets gehorsam wird sie zum Innbegriff des Weiblichen überhaupt.“53 

Die Marienfrömmigkeit verband sich mit ultramontanem Gedan­
kengut und fungierte als „Abgrenzungsdiskurs gegenüber einer als 
feindlich verstandenen Welt, gegenüber protestantischen und ande­
ren Glaubensüberzeugungen sowie gegenüber der Moderne, ihrer 
Freiheitskonzeptionen und ihren Wissenschaftlichkeitskonzepten, 
die die Kirche grundlegend ablehnte.“54 In dieser Differenzherme­
neutik, die Werner aufzeigt, konnte sich die Kirche einerseits als 
Beschützerin der Frauen gerieren, andererseits nahm sie die Frau­
en unter anderem über die Identifikation mit Maria zu Beschütze­
rinnen der christlichen Familie und Frömmigkeit in den Dienst. 
Mausbach bezeichnete die christliche Ehe als „Schutzbrief ihrer [der 
Frauen; M.H.] Würde und Gleichberechtigung, eine magna charta 
libertatis“55 und Otto Schilling (1874-1956) setzt in seinem Lehrbuch 
der Moraltheologie von 1928 noch zu einer ausführlichen Verteidi­
gung des Christentums als Beschützer der weiblichen Würde an:

„Daß das Christentum die Idee der Frauenwürde zum Siege geführt hat, 
wird kein Kenner der Geschichte in Zweifel ziehen; mit bewunderns­

51 Ausführlicher dazu: Schneider, Marienerscheinungen.
52 Vgl. zum gesamten Abschnitt: Schneider, Marienerscheinungen, 89f.
53 Werner, Die Kontinuität des Frauenbildes, 236.
54 Werner, Die Kontinuität des Frauenbildes, 236.
55 Mausbach, Stellung der Frau, 19.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

193

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wertem Erziehergeschick hat die Kirche, zumal zur Zeit des Mittelalters, 
die Verehrung der reinsten Mutter benützt, um die Herzen für das Ideal 
der christlichen Familie und wahrer Frauenwürde zu begeistern. Man 
ist nicht berechtigt, das der Kirche wegen ihrer Verdienste um Familie 
und Frauenwürde gebührende Lob dadurch abzuschwächen, daß man 
auf gewisse rigoristische oder wegwerfende Äußerungen christlicher 
Autoren der früheren Zeiten verweist, denn diese einzelnen Äußerun­
gen fallen lediglich deren Urhebern zur Last, keineswegs aber der Kir­
che, die niemals eine solche Herabsetzung des weiblichen Geschlechtes 
gebilligt oder sich zu eigen gemacht hat. Um sich übrigens zu überzeu­
gen, wieweit die führenden Geister im christlichen Altertum oder im 
Mittelalter davon entfernt waren, Frauengeschlecht, Ehe und Familie in 
ihrer Bedeutung zu verkennen, darf man nur die patristischen Schriften 
über die Jungfräulichkeit nachlesen und die Auffassung eines Augusti­
nus im Altertum oder eines Thomas von Aquin im Mittelalter betrach­
ten; idealer kann man Ehe und Familie nicht auffassen, und besser kann 
man durch sittliche Forderungen die Frauenwürde nicht schützen, als es 
ein Augustinus und Thomas, ganz im Sinne der auf Christus und seinen 
Apostel Paulus zurückgehenden Tradition, getan haben.“56

In diesem Sinne galt es, die Frauen vor möglichen Überforderungen 
zu schützen, die in der Vereinbarung von Kindererziehung und 
Erwerbsarbeit oder anderen Tätigkeiten lauerten, die nicht ihrem 
Wesen entsprachen. Die Vernachlässigung von Kindern und Familie 
fungierte als Drohbild in katholischen Kreisen. Wie Rudolf Schlögl 
ausführt, wurde die Familie gegenüber der arbeitsteilig organisierten 
Gesellschaft als ein Ort stilisiert, an dem der ganzheitliche Mensch 
im Mittelpunkt stand. Der Frau wurde die wichtige Aufgabe der 
Aufrechterhaltung dieser personalen Integrität zugeschrieben.57

„Soweit Religion auf die Einheit der Person unter dem Imperativ einer 
unhintergehbaren Ethik zielte, verband sie sich auf eine fast naturwüch­
sige Weise mit der Frau und der Familie als den sozialen Orten, an de­
nen die Totalintegration des Lebens sich überhaupt noch verwirklichen 
ließ.“58

Konkret ließ sich das in der Gestaltung eines harmonischen Heims 
zeigen, das als sicherer Hafen gegenüber der ausdifferenzierten Ge­
sellschaft diente. Kindererziehung und die Pflege der Frömmigkeit 

56 Schilling, Lehrbuch, 592.
57 Vgl. Schlögl, Sünderin, 31.
58 Schlögl, Sünderin, 31.

IV Historischer Kontext

194

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


waren integrale Bestandteile dessen. Der Frau mit ihrer sinnlich-ge­
fühlvollen Frömmigkeit kam diese Aufgabe naturgemäß zu.59 Maria 
diente hier vielfach als Vorbild der Bewahrerin der Familie vor 
äußeren Gefahren. Liebe, Entsagung, Gottesfurcht und Ergebung 
seien die vier Eigenschaften, aus denen sich das Handeln Marias 
gespeist habe, wie es in einem Gebetbuch für katholische Frauen 
aus dem Jahr 1823 heißt, und so sollten sich auch die Frauen von 
diesen Attributen leiten lassen.60 Während die Frau mit Maria iden­
tifiziert wurde und mit dem Hüten der Religiosität beauftragt wurde, 
identifizierte man den Mann in der familialen Ordnung mit dem 
göttlichen Vater. Er vertrat diesen gegenüber der Familie und reprä­
sentierte zugleich die Familie gegenüber Gott und gegenüber dem 
Staat.61 In dieser Ausdifferenzierung und religiösen Deutung der 
elterlichen Rollen sieht Thomas Mergel eine „komplementäre[…] 
Allegorie göttlicher Macht und Liebe“62, die sich auch darin zeig­
te, dass den Vätern die moralische Autorität und den Müttern die 
Aufgabe als Fürsprecherin der Kinder zugeschrieben wurde. Trotz 
der großen Bedeutung von Ehefrauen für die Wahrung der Religio­
sität der Familie, gab es demnach Aufgaben und Rollen, die dem 
Ehemann vorbehalten blieben und die die Unterordnung der Frau 
fortschrieben.63

Die Identifikation mit Maria bedeutete für Frauen jedoch nicht 
nur Wertschätzung. Die Idealisierung der Jungfräulichkeit Marias 
hatte, wie Wagner anhand der dogmatischen Handbücher des 19. 
Jahrhunderts zeigt, eine Abwertung von Sexualität und natürlicher 
Geburt zur Folge.64 Laut dem Glaubenssatz der „immerwährenden 
Jungfräulichkeit Marias“ war die Gottesmutter vor, während und 
nach der Geburt Jesu Jungfrau. Nur die jungfräuliche Geburt wur­
de als des Gottessohnes würdig verstanden. Natürliche Empfängnis 
und Geburt mussten dagegen als minderwertig und makelhaft er­
scheinen. So sieht auch Wagner in den dogmatischen Handbüchern 
etwa von Anton Ziegenaus die natürliche Geburt „als Verlust der In­

59 Vgl. Schlögl, Sünderin, 15.
60 Vgl. Schlögl, Sünderin, 38.
61 Vgl. Schneider, Männer, 161 zur Gleichsetzung der Mutter mit Maria und des 

Vaters mit Gott.
62 Mergel, Subtile Macht, 36.
63 Vgl. Schneider, Männer, 166.
64 Vgl. Wagner, Himmlische Frau, 207f.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

195

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tegrität, als Wertminderung der Frau, als Versehrung und Verletzung 
qualifiziert“65.

„Die Autoren sind sich zwar bewußt, daß die Jungfräulichkeit Marias 
sich nicht in ihrer biologischen Jungfräulichkeit erschöpft, sondern da­
rüber hinaus eine innere, geistige Haltung darstellt, aber die körperliche 
Seite der Virginität steht so eindeutig im Mittelpunkt, daß man mitunter 
den Eindruck haben könnte, der Glaubenssatz von der Immerwähren­
den Jung fräulichkeit Marias sei nichts anderes als der Glaubenssatz von 
der lebenslangen sexuellen Enthaltsamkeit Marias.“66

Maria wird so zum unerreichbaren Vorbild für Frauen stilisiert. 
Einerseits fungiert sie als Identifikationsfigur und Fürsprecherin, auf 
der anderen Seite konnte sie nur zur Gottesmutter werden, indem 
sie ganz anders war als alle anderen Frauen. Die Verbindung aus 
Mütterlichkeit und Jungfräulichkeit blieb für die Frauen des 19. 
Jahrhunderts unrealisierbar. Sie mussten sich – mindestens in den 
Augen der Theologen – entweder für Mutterschaft und damit auch 
für Sexualität und Geburt entscheiden, wodurch das Ideal der Jung­
fräulichkeit eingebüßt wurde, oder für ein keusches Leben als Or­
densfrau, indem ihnen die Realisierung der leiblichen Mutterschaft 
vorenthalten blieb.

1.2 Konsequenzen für Bildung und Berufstätigkeit von Frauen

Das bürgerliche Frauenbild war in erster Linie eine Idealvorstellung, 
der die Realität nicht immer entsprach. Es ist jedoch davon auszuge­
hen, dass die damit verbundenen Geschlechternormen von breiten 
Teilen der Gesellschaft akzeptiert und die Organisation des alltägli­
chen Lebens und der Geschlechterbeziehungen so gut wie möglich 

65 Wagner, Himmlische Frau, 208. Dies führte teilweise sogar zur Abwertung 
der Ehe und ließ das Ideal einer jungfräulichen Ehe entstehen (vgl. Wagner, 
Himmlische Frau, 208). Doch bereits in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
wich das Ideal der leiblichen Jungfräulichkeit dem Ideal der Keuschheit, ver­
standen als Freiheit von Sünde. Während Jungfräulichkeit weiterhin als Ideal 
angesehen wurde, ging dies nicht mehr mit einer Abwertung der Ehe einher 
(vgl. Schlögl, Sünderin, 39). Mausbach hebt noch 1906 hervor, dass das Ideal 
der Jungfräulichkeit die Ehe nicht in den Schatten stellen solle (vgl. Mausbach, 
Stellung der Frau, 23).

66 Wagner, Himmlische Frau, 207.

IV Historischer Kontext

196

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


daran ausgerichtet wurden.67 So hatten die bürgerlichen Ideale auch 
Auswirkungen auf die Bildungs- und Erwerbsmöglichkeiten von 
Frauen.

1.2.1 Frauenbildung: Möglichkeiten und Grenzen

Im 19. Jahrhundert war der Besuch einer Volksschule in allen deut­
schen Staaten Pflicht und betraf Mädchen wie Jungen gleicherma­
ßen. In der sechsjährigen Volksschulzeit sollten diese vor allem 
Lesen und Rechnen lernen und mit dem Katechismus vertraut 
gemacht werden.68 Die Schullaufbahn von Mädchen aus den un­
teren Schichten war meist mit Beendigung der Volksschule abge­
schlossen, wohingegen Schülerinnen aus den bürgerlichen Kreisen 
im Anschluss Privatunterricht durch eine Gouvernante genossen 
oder eine private oder kirchliche höhere Töchterschule besuchten.69 

Kinder aus Arbeiter:innenfamilien suchten sich eine Arbeit oder 
Anstellung. Mädchen standen nur wenige Ausbildungsmöglichkeiten 
etwa als Schneiderin, Weißnäherin oder Handlungsgehilfin offen. 
Da man für die Lehrzeit ein Lehrgeld zahlen musste, aber noch 
nichts verdiente, kam diese Option nur für Kinder aus besser ge­
stellten Arbeiter:innenfamilien in Frage. Die meisten jungen Frauen 
verdienten ihr Geld ungelernt als Magd auf einem Bauernhof, als 
Dienstmagd in einem bürgerlichen Haus oder aber als Fabrikarbei­
terin insbesondere in der Textilindustrie.70 Erst gegen Ende des 19. 
Jahrhunderts schufen Frauenbildungsvereine einen breiten Zugang 
zu Ausbildungswegen, die auf Tätigkeiten im hauswirtschaftlichen 
bis hin zum technischen Bereich abzielten (vgl. auch 1.3.1).71

Mädchen aus bürgerlichen Familien erhielten derweil an der 
höheren Töchterschule oder durch eine Gouvernante einen ge­
schlechtsspezifischen Unterricht. Handarbeit nahm insbesondere in 
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts einen großen Teil der Unter­
richtsstunden ein, daneben wurden die Mädchen in Konversation 
unterrichtet und es gab Fächer wie Singen, Zeichnen und Schön­

67 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 82.
68 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 87f.
69 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 88f.
70 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 81, 84.
71 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 94.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

197

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schreiben.72 Auch der naturwissenschaftliche Unterricht der Mäd­
chen war teilweise geschlechtsspezifisch geprägt und auf Ernährung 
oder andere haushaltsrelevante Themen fokussiert.73 Schülerinnen 
besuchten den Unterricht weitaus unregelmäßiger als ihre männli­
chen Altersgenossen. Zudem endete auch die weiterführende Schul­
bildung für bürgerliche Mädchen meist im Alter zwischen 14 und 16 
Jahren, während Jungen ein weiterer Bildungsweg inklusive Hoch­
schulstudium grundsätzlich offen stand.74 Der Unterricht bereitete 
die Mädchen weder auf eine spätere Berufstätigkeit noch auf einen 
weiteren Bildungsweg vor.75 Erst mit der Wende zum 20. Jahrhun­
dert wurde das Studium an einer Universität allmählich auch für 
Frauen möglich (vgl. 1.3.3).

1.2.2 Erwerbslosigkeit der Frau: Ideal und Realität

Dass man bürgerliche Frauen nicht auf ein Berufsleben vorbereitete, 
hatte damit zu tun, dass die Frauen keiner Erwerbsarbeit nachgehen 
sollten.76 Für ihre Bestimmung als Ehefrau und Mutter benötigten 
sie lediglich hauswirtschaftliche Kenntnisse, sollten für den Eigenbe­
darf stricken und nähen können und die Familie in der Gesellschaft 
repräsentieren. Daher schulte man sie auch im musikalischen und 
künstlerischen Bereich und vermittelte Fremdsprachenkenntnisse, 
die die Frauen zur Konversation in Englisch und Französisch befä­
higten.77 Als „Arbeit“ wurden die Dienste, die die Frau im Haus 
verrichtete, nicht angesehen.78 Häufig war das Ideal der Erwerbslo­
sigkeit jedoch nicht mit der Realität vereinbar. Wenn das Gehalt des 
Mannes nicht ausreichte, um dem hohen Lebensstandard gerecht 
zu werden, erledigten bürgerliche Frauen „verschämte Heimarbeit“79. 
So wurden etwa Näh- und Strickarbeiten zu Hause angefertigt und 

72 Vgl. Albisetti, Mädchen- und Frauenbildung, 69; Schaser, Frauenbewegung, 
26f.

73 Vgl. Albisetti, Mädchen- und Frauenbildung, 70.
74 Albisetti, Mädchen- und Frauenbildung, 64; Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 89.
75 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 89.
76 Vgl. Schäfer, Geschichte, 119.
77 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 76-78; Schaser, Frauenbewegung, 26f.
78 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 76-78.
79 Frevert, Frauen-Geschichte, 118.

IV Historischer Kontext

198

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unter der Hand verkauft. Diese Erwerbsarbeit sollte unter allen Um­
ständen geheim bleiben.80

Eine Ausnahme vom Ideal der Erwerbslosigkeit wurde in bürgerli­
chen Kreisen für ledige Frauen gemacht. Diese waren von sozialer 
Bedeutungslosigkeit und finanziellen Problemen bedroht, insbeson­
dere, wenn der Vater oder ein anderes Familienmitglied, das ihren 
Lebensunterhalt finanziert hatte, verstarb.81 Längere Ausbildungszei­
ten der Männer und gestiegene Lebenskosten führten in der zwei­
ten Hälfte des 19. Jahrhundert dazu, dass man später heiratete als 
in den Jahrhunderten zuvor. Herrad-Ulrike Bussemer ermittelt ein 
durchschnittliches Heiratsalter von ca. 30 Jahren für Frauen des 
städtischen Bürgertums.82 Für Mädchen, die im Alter zwischen 14 
und 16 Jahren die Schule beendeten, bedeutete das viele Jahre des 
Wartens im elterlichen Haushalt. Dadurch, dass sie in dieser Zeit 
durch die Familie finanziert werden mussten, ohne einen eigenen 
Beitrag leisten zu können, wurden sie häufig zu einer Belastung 
für ihre Familie.83 Eine Betätigung als Erzieherin, Gouvernante 
oder Lehrerin konnte hier einen Ausweg bieten und ledige Frau­
en finanziell absichern. Diese Berufsfelder waren auch für Frauen 
aus der Bürgerschicht anerkannt, waren jedoch an die Ledigkeit 
der Berufsausübenden gebunden.84 Erst um die Jahrhundertwende 
stieg die Erwerbstätigkeit verheirateter Frauen stark an. Während 
in Deutschland der Anteil der Berufstätigen unter den verheirateten 
Frauen im erwerbsfähigen Alter 1882 bei 9,5 % und 1895 bei 12,2 % 
gelegen hatte, lag er 1907 bei 26,3 %.85 Unter den ledigen Frauen 
im erwerbsfähigen Alter war der Anteil beträchtlich höher, wobei 
er noch deutlich unter dem Anteil der Männer verortet war, der 

80 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 118; Kocka, Kampf, 76; Schäfer, Geschichte, 
118.

81 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 83f.
82 Vgl. Bussemer, Frauenemanzipation, 24.
83 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 84.
84 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 92; Schäfer, Geschichte, 119. Während es sich 

bei Erzieherinnen und Gouvernanten nur um eine informelle Regelung handel­
te, wurde das „Lehrerinnenzölibat“ in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in 
vielen deutschen Ländern gesetzlich vorgeschrieben (vgl. Kuhn, Familienstand, 
65). Zur Verbindung von Lehrerinnenzölibat und der Tätigkeit der Ordensfrau­
en im Bildungsbereich vgl. Leimgruber, Avantgarde, 208 Fn. 40.

85 vgl. Willms, Grundzüge, 35.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

199

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwischen 1882 und 1907 relativ konstant bei 95 % lag. 1882 waren 
69,4 % der ledigen Frauen erwerbstätig, 1895 67,5 % und 1907 71,7 %. 
Die Erwerbsquote von Frauen im erwerbsfähigen Alter entwickelte 
sich damit von 37,5 % im Jahr 1882 über 37,4 % im Jahr 1895 auf 
45,9 % im Jahr 1907.86

Für Frauen der unteren Schichten zeichnete sich ein anderes Bild 
ab als für Frauen der Bürgerschicht und des Adels. Dass Frauen zum 
Unterhalt der Familie beitrugen, war hier eine Selbstverständlichkeit 
bzw. Notwendigkeit. In den Unterschichten kann mit Gerhard eine 
„gleichberechtigte und gleichverpflichtete Mitarbeit und Ernährer­
rolle der Frau“87 angenommen werden. Doch auch Frauen der Ar­
beiterschicht beendeten vielfach ihre Tätigkeit als Dienstmagd oder 
in einer Fabrik, wenn sie heirateten. Mit Verweis auf das Wien des 
ausgehenden 19. Jahrhunderts zeigt Frevert, dass sich etwa 10-20 % 
der Arbeiterfrauen ganz auf Kindererziehung und Haushaltsführung 
konzentrierten.88 Das bürgerliche Ideal der erwerbslosen Ehefrau 
und Mutter zeigte auch hier Wirkung. Der Großteil der Arbeiter­
frauen konnte sich den „Müßiggang“ der bürgerlichen Frau jedoch 
nicht leisten: „40 % gingen einer vollen Erwerbstätigkeit nach und 
ebenso viele nahmen wechselnde Nebenbeschäftigungen auf “89. Das 
Einkommen der Familie ließ sich nach der Heirat durch Heimarbeit, 
Untervermietung, eine kleine Landwirtschaft oder hauswirtschaftli­
che Tätigkeiten in bürgerlichen Haushalten wie Putzen, Waschen 
oder Plätten aufbessern.90 Darüber hinaus arbeiteten Frauen in land­
wirtschaftlichen Betrieben oder als Tagelöhnerinnen. Auch hier wa­
ren sie in der Hauswirtschaft tätig, waren im gewerblichen Bereich 
in großen Wäschereien beschäftigt oder als Näherinnen in Fabriken. 
In Wäschereien oder bei Beschäftigungen im Rahmen von Erd-, 
Wald- und Straßenarbeiten, bei denen es nicht unüblich war, dass 
auch Frauen unter den Tagelöhner:innen waren, zählte auch harte 
körperliche Arbeit zu den Aufgaben der Frauen.91 Jürgen Kocka 

86 Vgl. Willms, Grundzüge, 35. Allerdings sind Ehefrauen, die etwa in den land­
wirtschaftlichen Betrieben ihrer Familien mithalfen, in diesen Statistiken nicht 
voll erfasst.

87 Gerhard, Verhältnisse, 119.
88 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 88.
89 Frevert, Frauen-Geschichte, 88.
90 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 88.
91 Vgl. Lipp, Fleißige Weibsleut, 26f.

IV Historischer Kontext

200

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weist jedoch darauf hin, dass die patriarchale Geschlechterordnung 
alle Arbeitsbereiche durchdrang:

„Wenn Männer und Frauen am selben Arbeitsort auftraten (beispiels­
weise in der Fabrik) dann in der Regel hierarchisch gestuft: mit ver­
schiedenwertigen Funktionen, unterschiedlicher Bezahlung und nicht 
selten in männlich-weiblichen Über-Unterordnungsverhältnissen.“92

Auch wenn das Ideal der Erwerbslosigkeit für Frauen der Arbeiter­
schicht meist nicht umsetzbar war, behielten die Gebote der Hingabe 
und Opferbereitschaft ihre Wirkungskraft. Die Erfüllung dieses Ide­
als konnte bis zum Nahrungsverzicht der Mütter reichen, wenn die 
Mahlzeit nicht zur Sättigung aller Familienmitglieder reichte. Die 
Mehrfachbelastung durch häusliche Pflichten, Erwerbstätigkeit und 
reproduktive Belange wie Schwangerschaften, Abtreibungen93 und 
Wochenbetten wirkte sich negativ auf ihre Gesundheit aus.94 So lag 
das Sterblichkeitsrisiko verheirateter Frauen mittleren Alters im 19. 
Jahrhundert deutlich höher als das von Männern.95

Weit über die Grenzen der bürgerlichen Gesellschaft entfaltete 
das bürgerliche Frauenideal im 19. Jahrhundert seine Wirkungskraft 
und prägte durch die geschlechtsspezifische Dichotomie von Pri­
vatheit und Öffentlichkeit Bildung und Erwerbsmöglichkeiten von 
Frauen aller Schichten. Während das für Frauen aus bürgerlichen 
Kreisen vor allem eine Begrenzung ihres Wirkungskreises und ihrer 
Entfaltungsmöglichkeiten bedeutete, brachte es für Frauen der Un­
terschicht, die aufgrund ökonomischer Zwänge durch Erwerbsarbeit 
zum Unterhalt beitragen mussten, eine enorme Mehrfachbelastung 
mit sich. Dem Ideal der Erwerbslosigkeit konnten sie zwar nicht 
gerecht werden, die häuslichen und familiären Pflichten fielen ihnen 
jedoch weiterhin zu und wurden durch Ideale der Hingabe und Op­

92 Kocka, Kampf, 78.
93 Bei den Abtreibungszahlen ist ein Anstieg um die Mitte des 19. Jahrhunderts 

zu verzeichnen, der Frauen aus allen Schichten und insbesondere verheiratete 
Frauen betrifft (vgl. Beck-Gernsheim, Kinderfrage, 74).

94 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 89.
95 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 89; Imhof, Gewonnene Jahre, 144-154. Noch 

im Jahr 1920 lässt sich diese Übersterblichkeit feststellen, wenn in der Alters­
gruppe der 30-35-Jährigen auf 10.000 Frauen 70 Todesfälle und auf 10.000 Män­
ner 63 Todesfälle kamen. In der Altersgruppe der 35-40-Jährigen auf 10.000 
Frauen 72 Todesfälle und auf 10.000 Männer 65 Todesfälle (vgl. Imhof, Gewon­
nene Jahre, 144).

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

201

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ferbereitschaft für die Familie forciert. Dabei lebten wohl nur die al­
lerwenigsten Frauen das Ideal der „müßiggängigen“ Hausfrau. Doch 
die Vorstellung des friedlichen Heims, das frei von ökonomischen 
Zwängen war und so ein Gegenstück zur Öffentlichkeit darstellte, 
die durch die fortschreitende Technisierung und Industrialisierung, 
durch Erwerbsarbeit allgemein gekennzeichnet war, führte dazu, 
dass die Arbeiten, die Frauen rund um Heim und Familie verrichte­
ten, nicht als solche anerkannt wurden.

1.3 Frauenbewegungen und Emanzipationsbestrebungen

Obwohl das bürgerliche Frauenbild von breiten Teilen der Gesell­
schaft akzeptiert und verinnerlicht wurde, gab es auch Widerstand 
dagegen. Dieser entzündete sich vor allem an der Verwiesenheit 
der Frau auf den privaten Raum und an den Konsequenzen für 
Erwerbstätigkeit und Bildung. Dabei waren die Motive sehr unter­
schiedlich. Für manche Frauen war es eine ökonomische Notwen­
digkeit, dass sie ebenfalls einer geregelten Arbeit nachgehen konnten 
und für den eigenen bzw. den Unterhalt der Familie mitsorgten. 
Anderen erschien das Dasein als bürgerliche Frau inhaltsleer und 
sinnlos. Sie hatten den Wunsch, sich für die Gesellschaft einzubrin­
gen oder sich akademisch zu betätigen. Hinzu kam die offenkundi­
ge und ideologisch überhöhte Ungleichbehandlung gegenüber dem 
Mann. Die Forderungen der Französischen Revolution nach Freiheit 
und Gleichheit aller Menschen waren für die Frauen wirkungslos 
geblieben.

„Die staatsbürgerlichen Rechte und die Fähigkeit, öffentliche Ämter zu 
übernehmen, blieben an das männliche Geschlecht gebunden. Wenn­
gleich in der Theorie alle Menschen die gleichen Rechte besaßen, 
wurden dennoch der einen Hälfte der Menschheit eben jene Rechte 
vorenthalten: den Frauen.“96

Frauen in ganz Europa begannen dagegen zu protestieren und 
begründeten die erste neuzeitliche Frauenbewegung. Mit Gerhard 
lässt sich die Bewegung in Deutschland in drei Phasen einteilen. 
Eine erste Phase setzt sie von 1848 bis 1865 an (1.3.1). In der Zeit 

96 Leimgruber, Avantgarde, 73.

IV Historischer Kontext

202

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwischen 1865 und 1890 bekam die Bewegung neuen Aufschwung 
(1.3.2) und wurde in der dritten Phase ab 1890 schließlich zu einer 
festen gesellschaftlichen Größe, die genug Einfluss gewann, um erste 
wichtige Schritte auf dem Weg zur Gleichberechtigung umzusetzen 
(1.3.3).97 Auch katholische Frauen waren Teil dieser Bewegung, die 
in vielem mit den Forderungen der bürgerlichen Frauenbewegung 
übereinstimmte, aber auch eigene Akzente setzte (1.3.4)

1.3.1 Die Anfänge der Frauenbewegung: 1848-1865

Bereits bei den europäischen Freiheitsbewegungen um die Revoluti­
on von 1848 seien Frauen zwar deutlich in der Minderheit gewesen, 
aber überall beteiligt.98 Zunächst setzten sich die Frauen in der allge­
meinen demokratischen Bewegung und für „Freiheit, Selbstbestim­
mung und ein eigenes Deutschland“99 ein. Erst später, bereits im 
Abschwung der Revolution, organisierten sie sich im Rahmen von 
Frauenvereinen „quasi als Reaktion auf die immer wieder bestätigte 
Erfahrung, wonach in den politischen Revolutionen der Neuzeit 
Frauen als Partner und Gleiche ‚vergessen‘ wurden oder, wohl rich­
tiger, gar nicht mitgemeint waren“100. So hatte auch die Verfassung 
von 1848, die allerdings nie in Kraft trat, gleiche Bürgerrechte nur 
für Männer vorgesehen.101 Die demokratischen Frauenvereine gaben 
sich den Anschein traditioneller Wohltätigkeitsvereine. Sie sammel­
ten Geld für Freiheitskämpfer und politisch Verfolgte, unterstützten 
deren Angehörige und richteten Amnestieforderungen an die Obrig­
keit.102 Unter der Hand wurden die Frauen hier so auch politisch 
aktiv.103 Wenige Frauen brachten sich sogar aktiv in die Kämpfe oder 
das Errichten von Barrikaden ein.104 Weitaus üblicher war jedoch 
das Engagement in Frauen-Bildungs- und Erziehungsvereinen, die 

97 Vgl. Gerhard, Women’s Movement, 106.
98 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 30; Schaser, Frauenbewegung, 15-21. Wei­

terführend auch: Kienitz, Frauen; Lipp, Frauen; Reder, Frauenbewegung.
99 Gerhard, Frauenbewegung, 35.

100 Gerhard, Frauenbewegung, 35.
101 Vgl. Gerhard, Women’s Movement, 107.
102 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 74.
103 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 38f.
104 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 74.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

203

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht nur auf ein Leben als Hausfrau, sondern auch auf die Erfül­
lung der Rolle als Welt- und Staatsbürgerin vorbereiten sollten.105

Doch nicht nur bürgerliche Frauen organisierten sich. Arbeiterin­
nen erkannten, dass die Arbeiter ihre Interessen nicht unbedingt 
mittrugen und schlossen sich in eigenen Vereinen zusammen.106 

Daneben sind noch die Vereine zu nennen, die sich unter einem 
religiösen Vorzeichen zusammenschlossen. In der Mitte des 19. Jahr­
hunderts sind hier insbesondere Deutschkatholikinnen und freie 
Gemeinden als einflussreiche Größen zu nennen.107 Der Einsatz für 
eine Verbesserung der Situation der Frauen verband sich bei ihren 
Mitgliedern mit Bestrebungen um religiöse Reformen:

„Not only did women enjoy equal recognition and participation within 
this free-thinking movement, but the commitment to religious reform 
hit at the heart of traditional femininity. Women’s emancipation and the 
critique of religion had the same social and political meaning.”108

Der Frauenbildungsverein der freien Gemeinde in Hamburg eröff­
nete 1850 etwa eine „Hochschule für das weibliche Geschlecht“, eine 
Weiterbildungseinrichtung für junge Mädchen, die sie auf die Arbeit 
als Erzieherin oder Kindergärtnerin vorbereiten oder sie schlichtweg 
mit der nötigen Bildung versorgen sollte, die von Frauen in den hö­
heren gesellschaftlichen Schichten erwartet wurde. Die Ausbildung 
bestand daher aus wissenschaftlichen, pädagogischen und hauswirt­
schaftlichen Elementen.109

Mit ihrem Engagement für Frauenrechte und -bildung weiteten 
die Aktivistinnen das enge bürgerliche Frauenbild, stellten dieses 
jedoch nicht grundsätzlich in Frage:

„Der Primat der Familie im weiblichen Lebenszusammenhang blieb 
unangetastet. Um ihre Aufgaben als Mütter, Hausfrauen und Erzieherin­
nen angemessen erfüllen zu können, dürften Frauen allerdings nicht 
im Haus eingeschlossen werden. Denn wenn sie ihre Kinder zu verant­
wortungsvollen Mitgliedern der Gesellschaft erziehen sollten, müßten 

105 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 40.
106 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 41.
107 Ausführlicher dazu vgl. Paletschek, Auszug.
108 Gerhard, Women’s Movement, 107.
109 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 73; Schaser, Frauenbewegung, 22.

IV Historischer Kontext

204

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie erst selber in der Lage sein, Ereignisse und Zusammenhänge des 
öffentlichen Lebens zu verstehen und zu beeinflussen.“110

Auch den Begriff der Emanzipation lehnte man ab. Mit ihm verband 
man die Negierung und Auflösung aller als natürlich angesehenen 
Geschlechtseigenschaften und die daraus hervorgehende Differenz 
zwischen Männern und Frauen. Als „emanzipierte“ Frauen sah man 
etwa George Sand (1804-1876) oder Luise Aston (1814-1871) an, 
die sich wie Männer kleideten, ihre Haare kurz schneiden ließen, 
Zigarre rauchten und der „freien Liebe frönten“. Führende Frauen 
der deutschen Frauenbewegung, wie Louise Otto-Peters (1819-1895; 
geb. Otto), die 1849 die „Frauen-Zeitung“, das erste Presseorgan der 
deutschen Frauenbewegung, ins Leben rief, grenzten sich klar von 
einem solchen Emanzipationsverständnis ab.111

In den 1850er Jahren wurden dennoch Repressionen gegen die 
Frauenbewegung eingeführt. In Bayern und Preußen wurden zu 
Beginn des Jahres 1850 Vereinsgesetze erlassen, die bald in allen 
Staaten des Deutschen Bundes übernommen wurden. Demnach war 
es Frauen und Minderjährigen verboten, Mitglied eines politischen 
Vereins zu sein oder an politischen Versammlungen teilzunehmen.112 

In Sachsen wurden gegen Ende des Jahres ein Pressegesetz erlassen, 
das nur Männern erlaubte, eine Zeitungsredaktion zu leiten. Das Ge­
setz, das sich gegen Louise Otto-Peters und ihre „Frauen-Zeitung“ 
richtete, nannte man entsprechend im allgemeinen Sprachgebrauch 
Lex Otto.113 Diese staatlichen Eingriffe trafen die Frauenbewegung 
empfindlich und führten dazu, dass sich die Akteurinnen mit ihren 
Forderungen nach einer verbesserten finanziellen und rechtlichen 
Lage der Frauen und einer größeren Wertschätzung über viele Jahre 
zurückzogen.114

1.3.2 Neuorganisation und Ausdifferenzierung: 1865-1890

Mitte der 1860er Jahre entwickelte sich die erste große Welle der 
Frauenbewegung. Neben dem Wunsch nach Gleichberechtigung 

110 Frevert, Frauen-Geschichte, 74f.
111 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 77.
112 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 43f.
113 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 43.
114 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 94.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

205

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Selbstverwirklichung traten in dieser Zeit soziale und ökono­
mische Anliegen weiter in den Vordergrund und führten zu einer 
deutlich umfangreicheren und organisierteren Bewegung.115 Dies 
manifestierte sich in der ersten deutschen Frauenkonferenz, die 
1865 in Leipzig stattfand, und die Gründung des „Allgemeinen Deut­
schen Frauenvereins“ (ADF) zur Folge hatte.116 Der Verein, zu des­
sen Gründungsmitgliedern Louise Otto-Peters gehörte, verfolgte die 
Verbesserung von Bildungs- und Erwerbsmöglichkeiten der Frauen 
mit dem Ziel, den Frauen zu Selbstständigkeit und Unabhängigkeit 
von einem Mann sowie zur Selbstverwirklichung zu verhelfen.117 

Nur Frauen wurden als Mitglieder zugelassen. Anders verhielt es 
sich bei dem 1866 gegründeten „Verein zur Förderung der Erwerbs­
fähigkeit des weiblichen Geschlechts“, der schon bald nach seinem 
Gründer Wilhelm Adolf Lette (1799-1868) „Lette-Verein“ genannt 
wurde. Hier waren auch männliche Mitglieder zugelassen und die 
Verbesserung der weiblichen Erwerbschancen wurde in erster Linie 
als Notwendigkeit angesehen, um die prekäre Situation lediger bür­
gerlicher Frauen zu verbessern.118 Emanzipationsinteressen, wie sie 
der ADF mit der Unterstützung der Selbstständigkeit von Frauen 
verfolgte, wurden eindeutig abgelehnt.119 Nach Lettes Tod 1868 nä­
herten sich die Positionen der beiden Vereine jedoch an.120 In ganz 
Deutschland wurden zudem private Vereine gegründet, die Frauen 
Erwerbs- und Bildungsmöglichkeiten vermittelten.121

115 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 96; Kuhn, Familienstand, 37.
116 Ausführlicher zum ADF vgl. Schötz/Berger, Frauen; Stoehr, Emanzipation.
117 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 96f.
118 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 97; Kuhn, Familienstand, 58. Das Aufkommen 

der „Frauenfrage“ begründete man im 19. Jahrhundert häufig mit einem angeb­
lichen Frauenüberschuss und einer abnehmenden Heiratslust der Männer, die 
eine hohe Zahl unverheirateter Frauen hervorbringe, die mit existentiellen 
Nöten konfrontiert seien. Statistische Daten bilden eine demographische Ver­
änderung in dem zeitgenössisch postulierten Ausmaß allerdings nicht ab. „Was 
sich änderte, waren“, wie Frevert feststellt, „vielmehr die sozialen Bedingungen, 
unter denen unverheiratete Frauen bürgerlicher Schichten lebten, und die Be­
reitschaft der Frauen sich in ihr Los zu schicken“ (Frevert, Frauen-Geschich­
te, 117).

119 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 115.
120 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 116.
121 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 96.

IV Historischer Kontext

206

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Frauenbewegung in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
war dabei bestimmt von der Vorstellung der „geistigen Mütterlich­
keit“ und nutzte sie zur Begründung der Tätigkeit von Frauen über 
den privaten Bereich hinaus. Sie griffen das ihnen von Gesellschaft 
und Kirche zugeschriebene Rollenbild der Mutter auf und argumen­
tierten, dass die damit verbundenen Kompetenzen auch über die Fa­
milie hinaus für die Gesellschaft fruchtbar gemacht werden konnten 
und sollten. „Gesellschaftliches und politisches Handeln von Frauen 
wurde nicht um seiner selbst willen gefordert, sondern abgeleitet aus 
dem Selbstverständnis, die kulturelle und gesellschaftliche Entwick­
lung durch weiblichen Einfluß positiv gestalten zu wollen.“122 Dieses 
Konzept bot nicht nur eine argumentative Grundlage zur Auswei­
tung des weiblichen Handlungsraumes, sondern konnte auch heran­
gezogen werden, um den Wert von unverheirateten und kinderlosen 
Frauen für die Gesellschaft zu unterstreichen, die ebenfalls „ihre 
natürlichen Fähigkeiten zugunsten der Gesellschaft bzw. des Volkes 
einsetzen konnten, indem sie Mitglieder derselben erzogen, pflegten 
und versorgten.“123 Dieses Konzept fand so weite Verbreitung, dass 
um die Jahrhundertwende ein solches „mütterliches“ Engagement 
von Frauen „geradezu als Pflicht diskutiert“124 wurde.

Die Forderungen der Frauenbewegung konnten so in Kontinuität 
und in Einklang mit den bürgerlichen Idealen formuliert werden. 
Dennoch begegnete der Staat der Frauenbewegung gegenüber skep­
tisch. Kontinuierlich bedroht war die Arbeit der Frauen durch die 
Vereinsgesetze von 1850, die zum Verbot von Vereinen führten, wenn 
man ihnen politische Aktivitäten nachweisen konnte. Zwischen 1878 
und 1890 kam das Sozialistengesetz hinzu, das sozialdemokratische 
Vereine und Verbindungen verbot. Diesem Gesetz fielen etwa die 
bestehenden Arbeiterinnenvereine zum Opfer, die bis dahin, häu­
fig auch unterstützt durch bürgerliche Frauen, ihre Anliegen vorge­
bracht hatten.125

122 Breuer, Frauenbewegung, 29.
123 Krautwald, Frauenbilder, 90.
124 Krautwald, Frauenbilder, 90.
125 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 135. Ab 1890 grenzten sich die Sozialdemo­

kratinnen deutlich von der bürgerlichen Frauenbewegung ab. „Auf ihrem 
Programm standen nicht die Entthronung männlicher Herrschaft und die 
angemessene Beteiligung des ‚weiblichen Elements‘ in Gesellschaft, Politik und 
Kultur, sondern in erster Linie die Befreiung der proletarischen Frauen von 

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

207

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.3.3 Erste Erfolge: Frauenbewegung ab 1890

Der politische Wechsel durch die Entlassung Bismarcks und die 
Aufhebung der Anti-Sozialisten-Gesetze 1890 leiteten die dritte Pha­
se der Frauenbewegung ein und führten dazu, dass die Frauenfrage 
mit neuer Vehemenz gestellt wurde. Nun bestanden bereits einige 
Organisationen und Vernetzungen und die Frauen konnten durch 
die Presse und weitere Publikationen ihre Anliegen verbreiten. Er­
neut kam es zur Gründung vieler Vereine, die sich 1894 im Bund 
Deutscher Frauenvereine (BDF) zu einer Dachorganisation zusam­
menschlossen. Doch konzentrierte man sich nun strategisch auf 
Kernthemen, die durch eine breite Masse unterstützt wurden und 
ließ radikalere Themen außen vor.126 Diese pragmatische Haltung 
führte unter anderem zum Ausschluss der Arbeiterinnenorganisatio­
nen der sozialdemokratischen Partei aus dem BDF.127

Im Bildungsbereich konnte die Frauenbewegung in den 1890ern 
große Fortschritte erreichen.128 Ab 1893 wurden unter der Leitung 
von Helene Lange (1848-1930)129 Gymnasialkurse für Frauen ein­
geführt, die erwachsene Frauen auf das Abitur vorbereiteten. 1893 
gab es in Karlsruhe zudem die erste Gymnasialanstalt für Schüle­
rinnen.130 Ab 1900 wurde den Frauen auch die universitäre Welt 
erschlossen. In Baden konnten Frauen ab 1900 studieren, in Sachsen 
ab 1906, in Preußen seit 1908 und daraufhin im ganzen Deutschen 
Reich.131 Mit der Ablösung der Vereinsgesetze durch das Reichsver­

ihrer ökonomischen Unterdrückung im Kapitalismus“ (Frevert, Frauen-Ge­
schichte, 145).

126 Am attraktivsten waren indes nach wie vor rein caritativ ausgerichtete Frau­
envereine, wie der 1866 auf Veranlassung der preußischen Regierung gegrün­
dete „Vaterländische Frauenverein“, der sich nicht dem BDF anschloss (vgl. 
Frevert, Frauen-Geschichte, 134).

127 Vgl. Gerhard, Women’s Movement, 109-111.
128 Ausführlicher zur Argumentation, Strategien und Zielen der Frauenbewegung 

mit Blick auf den Bildungsbereich vgl. Schröder, Arbeiten, 225-276.
129 Helena Lange ist insbesondere für die Herausgabe der „Gelben Broschüre“ 

bekannt, eine Petition, die sie 1887 an das preußische Unterrichtsministerium 
richtete und in der sie Kritik insbesondere am Mädchenschulwesen übte und 
ein Recht der Frau auf Bildung um ihrer selbst willen formulierte (vgl. Ger­
hard, Frauenbewegung, 63).

130 Vgl. Greven-Aschoff, Frauenbewegung, 55.
131 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 70f. Als Gasthörerinnen konnten Frauen 

bereits seit den 1870ern den Vorlesungen an einigen deutschen Universitäten 

IV Historischer Kontext

208

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einsgesetz wurden der Frauenbewegung im Jahr 1908 zudem neue 
Möglichkeiten des Engagements eröffnet, da diese sich nun auch 
offen politisch betätigen durften.132 Das Gesetz „gewährleistete Ver­
einigungs- und Versammlungsfreiheit, ohne ‚Frauenspersonen‘ über­
haupt noch zu erwähnen.“133

Auch die rechtlichen Aspekte der Frauenfrage insbesondere mit 
Blick auf das Wahlrecht wurden ab 1890 intensiver debattiert. Mit 
der Kodifikation des BGB 1896 erhielten alle Frauen, auch die 
verheirateten, die davon zuvor ausgeschlossen waren, die volle Ge­
schäfts- und Prozessfähigkeit.134 Damit war ein wichtiger Schritt in 
der rechtlichen Gleichstellung getan. Die Proteste der Frauenbewe­
gungen für ein Wahlrecht von Frauen blieben allerdings zunächst 
ohne Erfolg. Innerhalb der Frauenbewegung war man sich zudem 
uneins, ob es bereits der richtige Zeitpunkt sei, um diese Frage anzu­
gehen, da auch für Männer noch ein nach Besitz gestuftes Wahlrecht 
bestand.135 Die Einführung des Frauenwahlrechts erfolgte schließlich 
am 12.11.1918. Weitere Themen der Frauenrechtlerinnen waren unter 
anderem Abtreibung und Prostitution, die jedoch sehr kontrovers 
diskutiert wurden.136

Auf internationaler Ebene vernetzte sich die deutsche Frauenbe­
wegung auch mit Frauen weltweit. Bereits 1896 fand ein interna­
tionaler Kongress in Berlin statt. Mit Gerhard markiert dies den 
Moment, in dem „die Frauenbewegung […] auch in der deutschen 
Öffentlichkeit angekommen war.“137 1904 fand die Weltfrauenkonfe­
renz des „International Council of Women“ (ICW) in Berlin statt 
und führte über 2000 Frauen aus 24 Ländern in die Stadt. Diese 
Konferenz bot zudem die Möglichkeit zur Gründung einer weite­
ren Dachorganisation der „International Woman Suffrage Alliance“ 
(Weltbund für Frauenstimmrecht), die im Gegensatz zum politisch 
neutralen ICW für die rechtliche Gleichstellung der Frauen auch im 

folgen und auch Promotionen von Frauen waren bereits möglich (vgl. Gre­
ven-Aschoff, Frauenbewegung, 55).

132 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 135.
133 Gerhard, Frauenbewegung, 78.
134 Vgl. ausführlicher zur privatrechtlichen Stellung von Frauen in der zweiten 

Hälfte des 19. Jahrhunderts: Greven-Aschoff, Frauenbewegung, 23-26.
135 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 73.
136 Vgl. ausführlicher Gerhard, Frauenbewegung, 75-77.
137 Gerhard, Frauenbewegung, 69.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

209

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wahlrecht eintrat. Mit Beginn des ersten Weltkrieges zerbrach diese 
internationale Vernetzung und Zusammenarbeit. Man konzentrierte 
sich auf die nationalen Angelegenheiten und die Frauenorganisatio­
nen ließen sich in den heimischen Kriegsdienst stellen. So gründete 
der BDF den „Nationalen Frauendienst“ (NFD), der die bestehen­
den Organisationsstrukturen zusammenband, um die Fähigkeiten 
der Frauen in Bereichen wie Pflege und Verwaltung für den Kriegs­
dienst zur Verfügung zu stellen. Dadurch dass man nun aber auch 
mit den konfessionellen und anderen vorher nicht angeschlossenen 
Frauenverbänden kooperierte, kam es zu einer größeren Vernetzung 
auf nationaler Ebene.138

Dieser kurze Überblick über die Frauenbewegung macht deutlich, 
dass Frauen schon früh begannen, sich gegen die eng gesteckten 
Grenzen der bürgerlichen Geschlechterrollen und deren ökonomi­
sche, rechtliche und bildungspolitische Konsequenzen zu wehren. 
Insbesondere seit den 1860er Jahren erfolgte dies in einem breiten 
Netz von Vereinen und Organisationen, die unterschiedliche Anlie­
gen in den Blick nahmen und sich auch in ihren politischen Zielen 
unterschieden. Gemeinsam trugen sie gleichwohl zu einer allmähli­
chen Verbesserung der Stellung der Frau bei, die sich insbesondere 
seit den 1890er Jahren in konkreten politischen Veränderungen zeig­
ten. Der Einsatz für die Rechte der Frauen erfolgte jedoch weitestge­
hend auf Basis der bürgerlichen Geschlechterordnung, die von der 
naturgegebenen Differenz von Männern und Frauen ausging. Bis 
auf wenige Ausnahmen hielt man bis ins 20. Jahrhundert an dieser 
Vorstellung fest.139

138 Vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 79f. Im Gegensatz etwa zum Katholischen 
Frauenbund (KFB) schloss sich der Jüdische Frauenbund (JFB) bei seiner 
Gründung 1904 sofort dem BDF an. Ute Frevert weist drauf hin, dass sich jüdi­
sche Frauen überdurchschnittlich organisierten. 20-25 % der über 30-jährigen 
jüdischen Frauen waren im JFB vertreten. Ihr Einsatz spielte eine wichtige 
Rolle in der weiblichen Sozialarbeit und konnte entscheidende Impulse liefern 
(vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 109).

139 Vgl. Frevert, Frauen-Geschichte, 124. Hinterfragt wurde die natürliche We­
sensverschiedenheit der Geschlechter etwa von Hedwig Dohm (ca. 1870-1919) 
oder Lily v. Gizycki (1865-1916). Ute Gerhard weist darauf hin, dass es nicht – 
wie häufig angenommen – eine Frage des politischen Lagers (zwischen gemä­
ßigt und radikal) war, ob von einer grundlegenden Gleichheit zwischen Mann 
und Frau, von einer sozial konstruierten oder naturgegebenen Geschlechter­
differenz ausgegangen wurde (vgl. Gerhard, Frauenbewegung, 77).

IV Historischer Kontext

210

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.3.4 Katholische Frauenbewegung

Das Ideal der geistigen Mutterschaft, das in den säkularen Frauenbe­
wegungen stark bedient und auch von katholischer Seite gestützt 
wurde, führte gegen Ende des 19. Jahrhunderts zu einer Ausweitung 
und Flexibilisierung auch des katholischen Frauenbildes. So erkann­
te etwa P. Rösler in seiner Rede auf dem 46. Katholikentag in Neiße 
1899 an, dass für bedürftige Frauen Erwerbsmöglichkeiten geschaf­
fen werden mussten. Allerdings sollten diese mit den mütterlichen 
Eigenschaften der Frauen in Einklang stehen.140 Und auch Schilling 
unterstrich noch 1928 die naturrechtlich vorgegebene Mutterrolle 
der Frau und ihre Unterordnung unter den Mann, räumte aber ein, 
dass man erkannt habe, dass dies mit der Erwerbstätigkeit von Frau­
en in bestimmten Bereichen sowie mit dem aktiven und passiven 
Wahlrecht vereinbar sei.141 Hier ist also eine deutliche Veränderung 
in der Auslegung der weiblichen Ideale zu erkennen, ohne dass man 
das religiöse Frauenbild und die auf das Naturrecht gestützte Festle­
gung der Frau auf ihre Mutterrolle hinterfragte. Die Vorstellung der 
„geistigen Mütterlichkeit“ ermöglichte katholischen Frauen zudem 
erstmals die Realisierung der beiden marianischen Ideale von Müt­
terlichkeit und Jungfräulichkeit (vgl. 1.1.2).

Katholische Frauen waren im 19. Jahrhundert vielfach in sozi­
al-caritativen Vereinen, wie den Elisabethvereinen, Mütter- oder 
Jungfrauenvereinen oder dem Verein katholischer deutscher Leh­
rerinnen,142 engagiert oder schlossen sich den neu entstehenden 
Frauenkongregationen an und trugen unterschwellig zu einer Aus­
weitung weiblicher Tätigkeitsfelder und einer größeren Sichtbarkeit 
von Frauen in der Gesellschaft bei.143 Auf politischer Ebene wurde 
ihr Engagement insbesondere durch die Gründung des Katholischen 
Frauenbundes (KFB; ab 1921: Katholischer deutscher Frauenbund 
(KDFB)) im Jahr 1903 sichtbar. Die KFB-Frauen verstanden sich als 
Teil der allgemeinen Frauenbewegung und verfolgten die gleichen 

140 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 49.
141 Vgl. Schilling, Lehrbuch, 593f.
142 Vgl. Kall, Frauenbewegung.
143 Auf die Frauenkongregationen wird im folgenden Kapitel (IV.2) eigens einzu­

gehen sein. Für einen umfassenden Überblick über die Frauenvereine des 
19. Jahrhunderts und deren Tätigkeit vgl. Kall, Frauenbewegung; Schröder, 
Arbeiten, 182-192.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

211

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ziele, gründeten ihr Engagement jedoch auf ihre christliche Über­
zeugung und waren bemüht, die katholische Weltanschauung in die 
allgemeine Frauenbewegung hineinzutragen und den katholischen 
Einfluss auf die Gesellschaft als Ganze zu vergrößern.144 „Katholizis­
mus, Amtskirche und Glauben“, so fasst es Breuer zusammen, waren 
„die richtungsweisenden Kräfte“145 des KFB. Die Gründung des Ver­
bandes wurde nicht nur von katholischen Klerikern und Politikern 
mitangestoßen und unterstützt, sondern man versicherte sich auch 
des Wohlwollens der deutschen Bischöfe.146 Zugleich betonten die 
KFB-Frauen immer wieder ihre Autonomie, etwa beim Verfassen der 
Satzungen, an dem nur die Frauen selbst beteiligt waren, um von 
den säkularen Frauenverbänden anerkannt zu werden.147

Die ersten Mitglieder des KFB gehörten in erster Linie dem Bür­
gertum und zu einem geringen Anteil dem Adel an. Sie waren als 
Lehrerinnen tätig oder verfolgten ehrenamtliche Engagements im 
sozialen und caritativen Bereich. Die meisten waren verheiratet und 
waren Mütter mehrerer Kinder.148 Zu den wichtigen Figuren der 
Anfangszeit des KFB zählten Elisabeth Gnauck-Kühne (1850-1917), 
Pauline Herber (1852-1921), Jeanne Trimborn (1862-1919), Emilie 
Hopmann (1845-1926) und Minna Bachem-Sieger (1870-1939). Ei­
nige der einflussreichen Frauen der Gründungszeit nahmen wich­
tige politische Ämter wahr, so zum Beispiel Hedwig Dransfeld 
(1871-1925), die von 1915-1924 das Amt der ersten Vorsitzenden 
innehatte. Sie wurde 1919 Mitglied der Nationalversammlung in 
Weimar und war von 1920 bis zu ihrem Tod 1925 Mitglied im Reichs­
tag.149 Für die Entwicklung des bayerischen Landesverbandes war 

144 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 9.
145 Breuer, Frauenbewegung, 32.
146 Vgl. Kall, Frauenbewegung, 287. Nur der Kölner Kardinal Fischer war mit 

der Gründung des KFB nicht einverstanden (vgl. Kall, Frauenbewegung, 
296-299). Erst im Juni 1904 konnte die Zentrale des KFB in Köln ihre Arbeit 
aufnehmen, nachdem der Verband schließlich die kirchenbehördliche Aner­
kennung erhalten hatte (vgl. Breuer, Frauenbewegung, 58).

147 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 57.
148 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 59; Kall, Frauenbewegung, 291-296.
149 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 63.

IV Historischer Kontext

212

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ellen Ammann (1870-1932) eine Schlüsselfigur, die von 1919 bis zu 
ihrem Tod 1932 dem bayerischen Landtag angehörte.150

Der Einsatz des KFB für die Rechte von Mädchen und Frau­
en scheint auf den ersten Blick in gewissem Widerspruch zum 
traditionellen katholischen Frauenbild der Zeit gestanden zu ha­
ben. „Die Aufhebung der Unterordnung der Frau unter den Mann 
widerspricht den Forderungen des Naturrechts und der christlichen 
Lehre“151, schrieb Schilling noch 1928 in seinem Lehrbuch der Mo­
raltheologie. Doch die katholische Lehre über das Wesen der Frau 
wurde von den engagierten Katholikinnen nicht einfach als zu be­
kämpfendes Gegenbild zu ihren eigenen Zielen angesehen. Es gab 
vielmehr eine tiefe Identifizierung mit den kirchlichen Leitbildern. 
So zeigt Breuer, dass etwa für Hedwig Dransfeld „Stilles Dienen, 
tiefste Demut, Entsagen und Ertragen, klageloser Verzicht, Starkmut 
und Großherzigkeit […] grundlegende weibliche Eigenschaften und 
Fähigkeiten“ darstellten, „die alle Frauen zur Erfüllung ihrer häus­
lichen und gesellschaftlichen Pflichten und zur Bewältigung ihres 
Lebensalltags benötigten.“152 Wie auch in der allgemeinen Frauen­
bewegung gab es nach wie vor eine hohe Identifikation mit dem 
Idealbild der Mutter und den damit verbundenen Eigenschaften und 
Werten. Allerdings waren sich die KFB-Frauen bewusst, dass Frauen 
angesichts der sozialen und ökonomischen Umstände stärker auch 
eigenständig zu ihrem Lebensunterhalt beitragen mussten und woll­
ten.153 Traditionelle religiöse Leitbilder wurden mit der tatsächlichen 
Situation der Frauen abgeglichen und entsprechend modernisiert 
und ausgeweitet. Dadurch dass traditionelle katholische Geschlech­
terbildern nicht grundsätzlich in Frage gestellt wurden, unterschied 
sich die katholische Frauenbewegung in zentralen Punkten von 
der säkularen Bewegung, insbesondere von deren links-progressiven 
Flügeln. So war die politische Gleichberechtigung von Männern und 

150 Vgl. Kall, Frauenbewegung, 317. Ellen Ammann war außerdem Gründerin der 
Münchner sozialen und caritativen Frauenschule und der Bahnhofsmission 
München und spielte 1923 eine wichtige Rolle bei der Vereitelung des Hitler­
putsches (vgl. Schmidt-Thomé, Ellen Ammann).

151 Schilling, Lehrbuch, 592.
152 Breuer, Frauenbewegung, 102.
153 Vgl. Scherzberg, Katholische Frauenbewegung, 154f.

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

213

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frauen keine Forderungen des KDFB.154 Auch Fragen der Sexualität 
und Intimität gehörten nicht zu den Themen des Verbandes.

„Frauen, ebenso wie Männern, sexuelle Bedürfnisse zuzugestehen und 
das Selbstbestimmungsrecht in allen sexuellen Fragen zu behaupten - 
diese Vorstellungen bleiben der katholischen Frauenbewegung (wie der 
übrigen nicht-radikalen bürgerlichen) fremd“155.

„Der Rückgriff auf akzeptierte Wertvorstellungen“, so stellt Breuer 
fest, „wirkte handlungslegitimierend und diente gleichzeitig der Ori­
entierung in einer extremen Phase gesellschaftlichen Umbruchs, er­
möglichte darüber hinaus aber auch, den tradierten Bezugsrahmen 
an gesellschaftliche Veränderungen anzupassen.“156 Dabei attestiert 
Breuer den religiösen Leitbildern eine erstaunliche Flexibilität in 
der Anpassung an die neuen Umstände „ohne dabei die Funkti­
on, traditionelle Weiblichkeitsvorstellungen aufrechtzuerhalten, ein­
zubüßen.“157 Bei Gnauck-Kühne, die vor allem durch ihre Publi­
kationen prägend für den KFB in seiner Anfangszeit war, kann 
ebendieser Versuch, das traditionelle katholische Frauenbild mit 
den modernen Anforderungen an Frauen in Einklang zu bringen, 
gefunden werden. Sie unterstrich die Bedeutung von „Mütterlich­
keit“, „Selbstaufgabe“ und „Opferbereitschaft“ für das Selbstbild der 
katholischen Frau, unterstützte jedoch gleichzeitig die Ausbildung 
der Individualität einer jeden Frau, ihre Selbstständigkeit und Un­
abhängigkeit, da sie sich nicht mehr darauf verlassen könne, von 
einem Ehemann umfassend versorgt zu werden. Sie trat für eine 
prinzipielle Gleichwertigkeit von Mann und Frau ein, räumte Män­
nern aber eine Führungsposition in Familie und Gesellschaft ein.158 

Ohne die Lehre zu den naturgegebenen Eigenschaften und Rollen 
von Mann und Frau in Kirche und Gesellschaft explizit in Frage zu 
stellen, unterliefen die Frauen diese Lehre zugleich – das lässt sich 
jedenfalls in der Retrospektive feststellen -, indem sie aufzeigten, 
dass diese Rollen, anders als vom kirchlichen Lehramt proklamiert, 
gerade nicht unveränderlich sind.159

154 Vgl. Kall, Frauenbewegung, 289.
155 Scherzberg, Katholische Frauenbewegung, 157.
156 Breuer, Frauenbewegung, 97.
157 Breuer, Frauenbewegung, 100.
158 Vgl. Breuer, Frauenbewegung, 106f.
159 Vgl. Jagielska, Vatikan.

IV Historischer Kontext

214

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.4 Zwischenfazit: Definitionsmacht der Männer und 
Widerstand der Frauen

Mit der Entstehung der bürgerlichen Gesellschaft und dem Aufkom­
men der „Geschlechtscharaktere“ kann von einer Ausweitung der 
männlichen Definitionsmacht in Bezug auf das Wesen und die Rolle 
von Frauen gesprochen werden, die durch den androzentrischen 
Blick vollständig erfasst und bestimmt werden sollten. Diese bürger­
lichen Idealvorstellungen entfalteten eine immense Wirkung, indem 
sie die nicht-erwerbstätige Mutter, die sich in der Führung des Haus­
halts, in der ehelichen Beziehung sowie in der Pflege und Erziehung 
der Kinder aufopferungsvoll hingab, Frauen über alle Klassen hin­
weg als Vorbild vorstellten. Aus katholischer Perspektive waren die 
binäre Geschlechterordnung und die Unterordnung der Frau unter 
den Mann nicht nur naturgegeben, sondern auch gottgewollt. Das 
bürgerliche Geschlechtermodell erhielt eine religiöse Legitimierung 
und erstreckte sich auch auf eine geschlechtsspezifische Aufgaben- 
und Rollenverteilung in Fragen der familiären Religiosität. In der 
Identifikation mit den biblischen Figuren der Eva und Maria ver­
band sich das bürgerliche Frauenideal mit religiösen Elementen und 
zeichnete für Frauen einen schmalen Handlungskorridor auf.

Zugleich blieb das bürgerliche Frauenbild ein Ideal, das mit der 
Realität, den sozialen und finanziellen Nöten der Zeit und den Wün­
schen und Interessen der Frauen verhandelt werden musste. Insbe­
sondere für Arbeiter:innen blieb das Ideal in vieler Hinsicht uner­
reichbar. Auf die Ausweitung der patriarchalen Definitionsmacht 
der Männer und Bestrebungen zur Beschränkung des weiblichen 
Wirkens auf den privaten Raum folgten schon bald implizite und 
explizite Gegenbewegungen von Seiten der Frauen, indem sie im 
öffentlichen Bereich verstärkt aktiv wurden, sei es durch politische 
oder caritative Tätigkeit. Frauen waren nach wie vor durch die bür­
gerlichen Werte geprägt, setzten sich im Rahmen der ersten Frau­
enbewegung gleichwohl für eine Ausweitung des weiblichen Hand­
lungsspielraums insbesondere im Rahmen von Bildung, Erwerbstä­
tigkeit und Wahlrecht ein. Auch die katholische Frauenbewegung 
leistete hierzu einen wichtigen Beitrag. Wenn die notwendige Ver­
mittlung von katholischer Identität und Emanzipationswillen auch 
dazu führte, dass die Unterordnung der Frau unter den Mann nicht 
grundsätzlich kritisiert wurde. Doch auch in der säkularen Frauen­

1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert

215

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bewegung wurde das patriarchale Gesellschafts- und Geschlechter­
system nur selten grundlegend in Frage gestellt. Nichtsdestotrotz 
leisteten die Frauen einen entscheidenden Beitrag zur Verbesserung 
der Situation von Frauen und legten den Grundstein für die folgen­
den Frauenbewegungen ab den 1960er Jahren.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

Die Geschichte der deutschen Frauenorden und -kongregationen 
ist bereits ausführlich erforscht worden.160 Bislang weitestgehend 
unberücksichtigt geblieben ist jedoch der Aspekt der geschlechts­
spezifischen Gewalt und des Missbrauchs, den Frauen im Rahmen 
des religiösen Lebens erfuhren.161 Im Folgenden wird zunächst auf 
die bestehende Forschung insbesondere zur Geschichte der Frauen­
kongregationen in Deutschland im 19. Jahrhundert rekurriert, um 
den Kontext zu ergründen, in dem sich die Missbrauchsfälle in der 
Gründungsphase der Franziskusschwestern ereigneten. Dabei wird 
deutlich werden, dass sich die Frauenkongregationen in derselben 
Spannung wiederfanden, die die Situation von Frauen allgemein 
im 19. Jahrhundert kennzeichnete: Ihre Geschichte ist aufgespannt 
zwischen Tradition und Neuanfang, zwischen traditionellem Frau­
enbild, das das Wirken der Frau auf das Haus bzw. die Klostermau­
ern beschränkte, und der Suche nach Möglichkeiten zur gesellschaft­
lichen Teilhabe und sozial-politischem Engagement von Frauen. In 

160 Eine Gesamtschau der Geschichte des weiblichen Ordenslebens findet sich 
bei Leimgruber, Avantgarde. Für die Geschichte der Frauenkongregationen 
wurde besonders prägend Meiwes, Arbeiterinnen. Vgl. außerdem Ganz, Frau­
enzimmer; Hüwelmeier, Närrinnen Gottes; Isenring, Frau; Kirchinger, 
Frauenkongregationen; Meiwes, Religiosität und Arbeit; Meiwes, Frauenkon­
gregationen; Meiwes, Frauen in Bewegung; Rutschmann, Weiblichkeiten.

161 Ein kurzer Hinweis findet sich bei Leimgruber, Avantgarde, 255 und Kir­
chinger, Frauenkongregationen, 129. Zu beachten ist auch die Studie Hubert 
Wolfs zu den Nonnen von Sant’Ambrogio, die sexuellen Missbrauch der No­
vizenmeisterin an ihren Mitschwestern thematisiert (vgl. Wolf, Nonnen), 
und die Studie zu deviantem Verhalten von Klerikern im 19. Jahrhundert, die 
Irmtraud Götz von Olenhusen verfasst hat (vgl. Götz von Olenhusen, Kle­
rus). Die Missbrauchserfahrungen stehen in beiden Werken nicht im Fokus, 
sondern dienen lediglich als Gegenstand, an dem kirchenpolitische Umstände 
analysiert werden.

IV Historischer Kontext

216

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diesem Kapitel werden die Ursprünge der Frauenkongregationen 
dargelegt, die Hindernisse, die dieser Form des religiösen Zusam­
menlebens über Jahrhunderte entgegenstanden und die Umstände, 
die ein Aufblühen des Frauenkongregationslebens im 19. Jahrhun­
dert schließlich möglich machten. Dabei soll auch die staatliche und 
kirchliche Einstellung gegenüber den neu entstehenden Gemein­
schaften erörtert werden sowie die Motive, die den Gründungen 
und den zahlreichen Eintritten zugrunde lagen. Mit Blick auf die 
Einsatzfelder der Schwestern können die konkreten Lebens- und 
Arbeitsumstände der Schwestern genauer betrachtet werden. Für die 
Analyse der vorliegenden Arbeit sind dabei insbesondere die Macht- 
und Geschlechterverhältnisse relevant, in denen sich die Schwestern 
bewegten.

2.1 Die Ursprünge und der Weg zur Anerkennung

Um die Situation der Frauenkongregationen im 19. Jahrhundert zu 
verstehen, ist es wichtig auf deren Geschichte zu blicken, denn die­
se Form des religiösen Zusammenlebens war immer wieder von 
machtvollen Zugriffen durch die Kirchenobrigkeit bestimmt und 
wie die Geschichte zeigt, ist ihre kirchliche Anerkennung keine 
Selbstverständlichkeit. Jahrhundertelang war es Frauen anders als 
Männern nicht möglich, ein Leben in einer kirchlich anerkannten 
religiösen Gemeinschaft zu leben und dabei Tätigkeiten nachzuge­
hen, die sich außerhalb der Klostermauern abspielten. Für Frauen 
galt der Grundsatz „aut maritus aut murus“: Ein gesellschaftlich und 
kirchlich anerkanntes Leben war in der Regel nur im Rahmen der 
Ehe oder eines klösterlichen Lebens mit strenger Klausur und Chor­
gebet möglich.162 Mit der Dekretale „Periculoso“ hatte Papst Bonifaz 
VIII. 1298 die Klausur zur unbedingten Vorgabe für das weibliche 
Ordensleben erklärt.163

Die Ursprünge der Frauenkongregationen, die lebenslängliche 
einfache Gelübde ablegen, sind schließlich im Mittelalter und Spät­
mittelalter zu finden. In dieser Zeit suchten „[v]iele Menschen, Frau­
en insbesondere, […] ein Leben in der Nachfolge Christi, das eben 

162 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 88-105.
163 Vgl. Isenring, Frau, 53.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

217

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht hinter Klostermauern, abseits der Welt zu leben sei, sondern 
eine vita apostolica, die aktive, karitative Tätigkeiten in der Spur 
Christi mit einschloss.“164 Aus dieser Motivation heraus entstand seit 
Mitte des 12. Jahrhunderts in Flandern und Brabant die Laienbewe­
gung der Beginen, die sich im 13. Jahrhundert in Europa ausbreitete. 
Beginen entschlossen sich unabhängig von bereits bestehenden Or­
den für ein geistliches Leben verbunden mit einer sozial-caritativen 
Tätigkeit. Sie legten zwar keine Gelübde ab, versprachen bei Orden­
seintritt aber Armut, Askese und Keuschheit. Das Zusammenleben 
war unterschiedlich organisiert. Teilweise lebten die Frauen, bei de­
nen es sich häufig um Jungfrauen oder Witwen handelte, weiter bei 
ihren Familien, teilweise lebten sie zusammen in einem Beginenhaus 
oder in Beginenhöfen, großen Anlagen, in denen sie mehrere Häuser 
bewohnten.165

Ein weiteres Vorbild für die Kongregationen mit einfachen Ge­
lübden, ist in den Tertiarinnen zu sehen, die ihren Ursprung im 
Spätmittelalter haben. Diese religiösen Vereinigungen entstanden 
im Anschluss an bestehende Orden, so etwa die franziskanischen 
und dominikanischen Tertiarinnen, die teilweise einfache Gelübde 
ablegten.166 Sie schlossen sich zu Wohngemeinschaften, sogenannten 
„Drittordensklöstern“ zusammen, lebten häufig aber auch weiter bei 
ihren Familien oder allein. Von den Orden, an die sie sich anschlos­
sen, übernahmen sie eine ähnliche Tracht und pflegten ebenfalls 
eine intensive Frömmigkeit. Zudem waren sie in ihrem häuslichen 
und nachbarschaftlichen Umfeld caritativ tätig.167

Neu war im Spätmittelalter auch die Entwicklung von Frauenor­
den, die nicht an einen Männerorden angebunden waren. Zoe Maria 
Isenring führt hier die Ursulinen an, die im 16. Jahrhundert von 
Angela Merici (1474-1540) gegründet wurden und in der Erziehung 
tätig waren.168 An diesem Beispiel wird jedoch auch deutlich, auf 
welch unsteten Beinen diese neuen Formen des religiösen Zusam­
menlebens standen. 1566 definierte Pius V. mit der Konstitution 

164 Leimgruber, Avantgarde, 170.
165 Vgl. auch ausführlicher Gleba, Klöster, 118-120; Hofmann/Krebber, Beginen, 

67-89; Leimgruber, Avantgarde, 171-175; Unger, Beginen.
166 Vgl. Gleba, Klöster, 120f.; Isenring, Frau, 54.
167 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 170f.
168 Vgl. Conrad, Ordensfrauen, 33; Veit, Angela Merici.

IV Historischer Kontext

218

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Circa pastoralis“ erneut die strenge päpstliche Klausur und das 
Ablegen feierlicher Gelübde als verpflichtend für alle Frauengemein­
schaften.169 Nur gegen großen Widerstand der Frauenklöster konn­
ten diese neuen Regelungen durchgesetzt werden, doch die Kurie 
drohte mit der Unterdrückung aller Frauenorden.170 Was die Rege­
lungen für Ordensfrauen bedeuteten, macht Relinde Meiwes deut­
lich:

„Die feierlichen Gelübde versperrten der Ordensfrau eine Rückkehr 
ins laizistische Leben; das Keuschheitsversprechen machte eine spätere 
Heirat unmöglich; das Armutsgelübde bewirkte, daß ihr Vermögen un­
widerbringlich [sic] dem Orden gehörte. Mit der Gelübdeablegung, der 
sogenannten Profeß, hatte sie keinerlei Eigentumsrechte“.171

Die Gesetzgebung Pius V. führte im Fall der von Angela Merici 
gegründeten Ursulinen zusammen mit dem starken Einfluss der Je­
suiten auf die Gemeinschaft schließlich dazu, dass sie ein klassisch 
klösterliches Leben mit feierlichen Gelübden annahmen.172 Doch die 
Konstitution hatte nicht eindeutig definiert, ob sie sich auch auf 
semi-religiöse Gemeinschaften bezog.

„Entgegen der Konstitution wurden in der Folge weibliche Gemein­
schaften mit einfachen Gelübden und ohne Klausur von Bischöfen, 
päpstlichen Legaten und Päpsten unter dem Titel von Bruderschaften 
approbiert, womit zumindest äußerlich die Vorschriften des Kirchen­
rechts eingehalten wurden.“173

Die apostolische Konstitution „Quamvis iusto“ (1749) von Papst Be­
nedikt XIV. stellte – ausgehend von dem Streit um die von Mary 
Ward (1585-1645) 1611 gegründeten Englischen Fräulein174 – einen 
Versuch dar, die rechtliche Situation der Frauengenossenschaften 
endgültig zu klären.175 Man erlaubte der Kongregation ein Leben 

169 Vgl. Rutschmann, Weiblichkeiten, 20.
170 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 55f.
171 Meiwes, Arbeiterinnen, 56.
172 Im Jahr 1535 liegen mit der Errichtung eines Vereins zur Erziehung verwahr­

loster Mädchen durch Angela Merici die Ursprünge der Ursulinen. Im Jahr 
1612 wurde ihnen vom Papst das Ablegen feierlicher Gelübde verbunden mit 
einem Leben in strenger Klausur gestattet (vgl. Isenring, Frau, 54f.).

173 Rutschmann, Weiblichkeiten, 20.
174 Vgl. Conrad, Ordensfrauen, 34; Wetter, Mary Ward.
175 Vgl. Isenring, Frau, 55.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

219

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ohne strenge päpstliche Klausur und gestand ihnen gleichzeitig das 
Ablegen einfacher kirchenrechtlich bindender Gelübde zu.176 Man 
versagte ihnen gleichwohl den rechtlichen Status als Religiose. Sie 
galten lediglich „als ‚weltliche Frauen‘, die nach der Art von Religio­
sen lebten“177. Mit der Bulle wurden die Englischen Fräulein „als 
erste Kongregation ohne strenge päpstliche Klausur und mit einfa­
cher Gelübdeablegung anerkannt“178, doch nur unter hohen Aufla­
gen. Den Kongregationsmitgliedern wurde nicht nur der Status als 
Religiose verwehrt, die Bulle forderte zudem „die Unabhängigkeit 
vom ursprünglichen Institut und akzeptierte Mary Ward nicht als 
Stifterin“179. „Quamvis iusto“ ermöglichte den Frauen also die Aner­
kennung eines gemeinschaftlichen Lebens verbunden mit einer vita 
apostolica, wollte dieses jedoch klar von einem kontemplativen Or­
densleben unterschieden wissen. Die Konstitution legte damit auch 
den Grundstein für den Umgang mit weiteren Gemeinschaften. Die­
se mussten sich entscheiden: Entweder vita apostolica ohne päpstli­
che Klausur oder Anerkennung als Religiose. In der Folge bemühten 
sich Kongregationen wie die „Filles de la Charité“, die 1633 durch 
Vinzenz von Paul (1581-1660) und Louise de Marillac (1591-1660) 
gegründet wurden, oder die nach ihrem Gründer Clemens August 
Droste zu Vischering (1773-1845) benannten Clemensschwestern 
(Gründung 1808), nicht den Eindruck einer Ordensgemeinschaft zu 
erwecken, um ihre apostolische Tätigkeit nicht zu gefährden.180 Für 
Frauen, die sich zu einem Leben in einer religiösen Gemeinschaft 
berufen fühlten, bedeutete die kirchliche Regelung eine Entschei­
dung zwischen dem Eintritt in einen kontemplativen Orden mit 
strenger Klausur oder in eine sozial-caritativ tätige Kongregation 
und damit dem Verzicht auf den offiziellen Status als Religiose.

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts kam es zu einer Vielzahl von 
Neugründungen, auf die noch näher einzugehen sein wird (vgl. 2.2). 
Im Umgang mit diesen neuen Kongregationen orientierte man sich 
an der Anerkennung der Englischen Fräulein. Doch „[b]is 1900 ent­
schied der Heilige Stuhl weiterhin von Fall zu Fall, da es noch keine 

176 Vgl. Rutschmann, Weiblichkeiten, 21.
177 Isenring, Frau, 55.
178 Meiwes, Arbeiterinnen, 58.
179 Rutschmann, Weiblichkeiten, 20.
180 Vgl. Isenring, Frau, 55; Meiwes, Arbeiterinnen, 91f.

IV Historischer Kontext

220

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allgemeingültigen kanonischen Regelungen für das Anerkennungs­
verfahren dieser religiösen Gemeinschaften gab.“181 Der Druck, die 
rechtliche Situation der Kongregationen neu zu bestimmen und 
Regularien für die Anerkennung und das Leben der religiösen Ge­
meinschaften zu erlassen, wurde größer. Um 1850 wurde die Unter­
scheidung zwischen einem juristischen und einem theologischen 
Ordensstand eingeführt. Was das für die Kongregationen bedeutete, 
macht Myriam Rutschmann deutlich: „Obwohl die Kongregationen 
kirchenrechtlich nicht dem kanonistischen Ordensstand zugerech­
net wurden, anerkannte man sie im theologischen Sinne als ‚Religio­
si‘.“182 Mit der apostolischen Konstitution „Conditae a Christo“ kam 
Leo XIII. im Jahr 1900 schließlich den Forderungen der Kongrega­
tionen nach rechtlichen Bestimmungen nach und anerkannte auch 
die Mitglieder der neuen Gemeinschaften als „wirkliche“ Ordens­
frauen.183 Weitere rechtliche Regelungen folgten im Dokument „Nor­
mae“, das 1901 veröffentlicht wurde. Es beinhaltete eine Differenzie­
rung von Kongregationen päpstlichen und bischöflichen Rechts und 
eine Vorlage für die Konstitutionen der Kongregationen.184 Mit dem 
Codex Iuris Canonici von 1917 wurde weitere kirchenrechtliche Klar­
heit geschaffen: Zum Ordensstand wurden sowohl Gemeinschaften 
mit feierlichen Gelübden, in denen die Nonnen nach wie vor in 
strenger Klausur lebten, als auch Kongregationen mit einfachen 
Gelübden gezählt. Letztere konnten entweder bischöflichen oder 
päpstlichen Rechts sein. Als dritte Form des gemeinschaftlichen reli­
giösen Lebens wurden die „Gesellschaften mit gemeinsamem Leben“ 
benannt, die keine öffentlichen Gelübde ablegten und daher auch 
nicht zum Ordensstand zählten.185 Erst die Neugründungen des 19. 
Jahrhunderts hatten zu dieser Dreigliederung geführt und die Aner­
kennung einer eigenen religiösen Lebensweise mit einfachen Gelüb­
den, in der die vita activa im Vordergrund steht, als Ordensstand 
befördert.

181 Meiwes, Arbeiterinnen, 59.
182 Rutschmann, Weiblichkeiten, 26f.
183 Vgl. Isenring, Frau, 56.
184 Vgl. Rutschmann, Weiblichkeiten, 27. Gleichzeitig wurde aber von kirchlicher 

Seite die Zulassung neuer Kongregationen eingeschränkt, sodass sich die Welle 
der Neugründungen – zusätzlich durch den Kulturkampf beeinflusst – um die 
Jahrhundertwende deutlich abschwächte (vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 309).

185 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 81.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

221

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2 Frauenkongregationsfrühling

Zu dieser veränderten kirchlichen Bewertung hatte maßgeblich der 
große Erfolg der Kongregationen in Europa geführt, der sich seit 
Mitte des 19. Jahrhunderts in zahlreichen Neugründungen und 
schnell wachsenden Zahlen an Mitgliedern und Niederlassungen 
zeigte.186 Dieser Anstieg der Kongregationen entwickelte sich insbe­
sondere in Deutschland im Kontext eines angespannten politischen 
Verhältnisses zwischen Kirche und Staat und der vehementen Ein­
schnitte in das religiöse Genossenschaftsleben durch Säkularisation 
und Kulturkämpfe. Zahlen aus Preußen illustrieren den starken Mit­
gliederanstieg in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts:

„1855 gab es in Preußen keine signifikante geschlechtsspezifische Dif­
ferenzierung in der Mitgliederzahl religiöser Genossenschaften (397 
Männer standen 579 Frauen gegenüber), aber 1872 sind gravierende Un­
terschiede erkennbar: von den 9048 Mitgliedern in Orden und Kongre­
gationen waren nur 1037 Männer und 8011 Frauen. Diese Entwicklung 
wurde durch den Kulturkampf nur kurz unterbrochen und setzte sich 
nach dessen Ende 1886 weiter fort, so dass 1918 mehr als 36000 Frauen 
in religiösen Genossenschaften lebten, aber nur gut 4700 Männer.“187

Vergleichbares lässt sich bspw. auch für das Erzbistum Wien nach­
zeichnen: 1848 gab es hier vier Männerstifte in 27 Niederlassungen 
sowie fünf Frauenorden. Die Anzahl der männlichen Ordensmitglie­
der betrug 734, die der weiblichen 354. Um die Jahrhundertwende 
gab es drei Männerstifte und 20 Männergenossenschaften in 54 Nie­
derlassungen und daneben 26 Frauengenossenschaften in 178 Nie­
derlassungen. Die Anzahl der Ordensmänner betrug 1461 und die 
der Ordensfrauen 3570. Während sich die Zahl der Ordensmänner 
verdoppelt hatte, hatte sich die Zahl der weiblichen Ordensmitglie­
der verzehnfacht.188 Da der Anstieg bei den Männergenossenschaf­
ten bei weitem nicht so ausgeprägt war wie bei den religiös lebenden 
Frauen, ist mit Meiwes der Ausdruck des „Frauenkongregationsfrüh­
lings“ dem des „Ordensfrühlings“ vorzuziehen.189 Die Gründe für 

186 Die Kongregationen hatten dabei deutlich mehr Zulauf zu verzeichnen als die 
traditionellen Orden.

187 Meiwes, Frauen in Bewegung, 318.
188 Vgl. Sohn-Kronthaler/Sohn, Frauen, 97.
189 Vgl. Meiwes, Religiosität und Arbeit, 69; Meiwes, Arbeiterinnen, 75-79.

IV Historischer Kontext

222

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Aufblühen des weiblichen Kongregationswesens in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts sind in der Kombination verschiedener 
Faktoren zu suchen.190 Neben der Motivation der Gründer:innen 
und der Kongregationsmitglieder selbst, ist auch auf Staat und 
Kirche zu blicken, die die Expansion des Kongregationswesens in 
gewisser Weise unterstützten, sich ihr jedenfalls nicht in den Weg 
stellten. Nichtsdestotrotz war der Weg einer Kongregationsgründung 
vom Gründungsimpetus bis hin zur staatlichen und kirchlichen An­
erkennung meist auch von verschiedenen Hürden und Konflikten 
geprägt.

2.2.1 Gesellschaftliche Notwendigkeit

Die neu entstandenen Frauengemeinschaften spielten eine nicht un­
erhebliche Rolle für die Kirche und auch im Kontext des Staates. 
Mit Isenring können die Kongregationen als „Wunschkinder“191 des 
Staates bezeichnet werden. Dies gilt insbesondere für den Anfang 
des 19. Jahrhunderts. Die Einführung der allgemeinen Schulpflicht 
(Preußen 1717, Bayern 1802) erforderte eine große Zahl an Schu­
len und Lehrpersonal. Orden und Kongregationen leisteten hier 
einen großen Beitrag und ermöglichten insbesondere in ärmlichen 
und ländlichen Gegenden eine grundlegende Schuldbildung.192 Die 
Krankenpflege, die von bürgerlichen Vereinsfrauen nebenamtlich 
und freiwillig geleistet wurde, kam angesichts der Weiterentwicklun­
gen und steigenden Standards im medizinischen Bereich ebenfalls 
an ihre Grenzen.193 Auch hier konnten die Kongregationen einen 
entscheidenden Beitrag leisten: „Die Schwestern verrichteten gute 
und billige Arbeit, sie waren stets verfügbar und gut ausgebildet.“194

Mit Einsetzen der Kulturkämpfe in der Mitte des 19. Jahrhunderts 
wurde das Verhältnis zwischen Staat und Kongregationen jedoch 
deutlich ambivalenter. Staatlicherseits herrschte eine große Skepsis 
gegenüber kirchlichen Vereinen und Genossenschaften und man 
war bestrebt, den Einfluss der Kirche im Bildungs-, Sozial- und Ge­

190 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 203-209.
191 Isenring, Frau, 42.
192 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 206f.
193 Vgl. Isenring, Frau, 42.
194 Leimgruber, Avantgarde, 206.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

223

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sundheitswesen so weit wie möglich zu begrenzen. In Preußen führ­
te das im Rahmen des Kulturkampfs mit dem Klostergesetz 1875 un­
ter anderem zur Auflösung aller Orden und Kongregationen. Nur die 
ausschließlich in der Krankenpflege tätigen Gemeinschaften durften 
bestehen bleiben, weil man nicht auf ihre Unterstützung verzichten 
konnte und dieses Feld als weniger relevant für die Neubestimmung 
des Verhältnisses zwischen Kirche und Staat erachtet wurde.195 Doch 
bald wurde deutlich, dass man auch im Schulwesen nicht auf die 
Unterstützung der Kirche verzichten konnte. So gelang es nicht, den 
Beschluss von 1872 umzusetzen, alle Lehrerinnen, die Orden und 
Kongregationen angehörten, durch weltliches Personal zu ersetzen. 
Noch 1875 stammte die Hälfte des Lehrkörpers aus Frauenkongrega­
tionen.196 Dabei schien das Einsetzen von Schwestern im Schuldienst 
eher vertretbar als der Einsatz von Ordensmännern, denn Ordens­
frauen schrieb man eine unpolitische Haltung zu.197 Die vom Klos­
tergesetz betroffenen Frauenkongregationen verlegten ihre Arbeit 
entweder ganz in den Bereich der Krankenpflege oder gingen ins 
Ausland, um dort ihrem pädagogischen Auftrag nachzukommen.198 

Auf einige Kongregationen wirkten sich die Bedingungen in der Zeit 
des Kulturkampfs sogar positiv aus, wie Meiwes etwa am Beispiel 
der in der Armen- und Krankenpflege tätigen Vinzentinerinnen 
von Paderborn zeigt, die sowohl ihre Mitgliederzahl als auch die 
Zahl der Niederlassungen während der Kulturkampfzeit deutlich 
steigern konnten.199 Ab 1880 begann man die staatlichen Restriktio­
nen in Preußen wieder zu lockern und die Kongregationen konnten 
nach und nach in ihre alten Tätigkeitsbereiche zurückkehren.200 In 
Bayern und Hessen kam es zu keinen vergleichbaren Maßnahmen 
durch den Kulturkampf und die Kongregationen konnten ihre päd­
agogische Arbeit weiter fortsetzen.201 In Baden kam es zwar nicht 
zur Auflösung von Orden und Kongregationen, ihnen wurde jedoch 
die öffentliche Lehrtätigkeit, die Durchführung von Volksmissionen 
und die Aushilfe in der Seelsorge verboten. In Württemberg war 

195 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 298; Leimgruber, Avantgarde, 79.
196 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 293f.
197 Vgl. Isenring, Frau, 44.
198 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 302-306.
199 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 300f.
200 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 306.
201 Vgl. Kirchinger, Frauenkongregationen, 26.

IV Historischer Kontext

224

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Niederlassung von Ordensgemeinschaften staatlich reguliert.202 

Auch wenn das Bestreben, Bildungs-, Sozial- und Gesundheitswesen 
unter staatliche Aufsicht und Verantwortung zu stellen, im 19. Jahr­
hundert sehr deutlich wurde, gelang es letztendlich nicht und man 
blieb weiter auf die Unterstützung der Orden und Kongregationen 
angewiesen.

2.2.2 Kirchliche Motive

Im Kontext des 19. Jahrhundert wurde vielfach von einer „Femini­
sierung der Religion“ gesprochen.203 Damit war entweder eine über­
durchschnittliche Beteiligung von Frauen an religiösen Vollzügen, 
eine vermeintlich weibliche Färbung religiöser Praxis, eine gestei­
gerte Wertschätzung der Rolle der Frau für die Vermittlung und 
Wahrung der Religion oder das Vorrücken von Frauen in religiöse 
Tätigkeitsbereiche, die ehemals Männern vorbehalten waren bzw. 
vorwiegend von ihnen bespielt wurden, gemeint.204 Die These bzw. 
die unterschiedlichen Thesen, die sich hinter dem Schlagwort der 
„Feminisierung der Religion“ verstecken, wurden vielfach kritisiert 
und differenziert.205 Die umstrittene These selbst kann hier nicht 
weiter behandelt werden. Es ist jedoch auf eines der Phänomene ge­
nauer einzugehen, die zur These der Feminisierung führten. Bereits 
im Kapitel zur Situation der katholischen Frauen im 19. Jahrhundert 
(vgl. 1) wurde deutlich, dass es zu einer verstärkten Hinwendung 
der Kirche zu den Frauen in dem Sinne kam, dass der Beitrag der 
Frauen zur Sozialisierung im Glauben und Aufrechterhaltung der 
Tradition wahrgenommen und wertgeschätzt wurde. Feminisierte 
Ausdrucks- und Darstellungsweisen wurden bewusst in Kult und 

202 Vgl. Fleckenstein, Orden, 247.
203 Vgl. Blaschke, Religion; Götz von Olenhusen, Feminisierung; Schneider, 

Feminisierung der Religion; Schneider, Feminisierung und (Re-)Maskulini­
sierung; Sohn-Kronthaler, Gehalt und Relevanz.

204 Vgl. Schneider, Feminisierung der Religion, 126.
205 Vgl. insbesondere zur kritischen Auseinandersetzung seit den 1990er Jahren: 

Schneider, Feminisierung der Religion; für eine Evaluation des aktuellen 
Forschungsstands zur Feminisierungsthese: Schneider, Feminisierung und 
(Re-)Maskulinisierung; für die Diskussion der These auf internationaler Ebe­
ne vgl. auch Pasture/Art/Buerman, Feminization Thesis; Sohn-Krontha­
ler, Feminisierung.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

225

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kultur eingebunden.206 Dies zeigt sich unter anderem in der gestei­
gerten Marienfrömmigkeit des 19. Jahrhunderts, die in der Dogmati­
sierung der unbefleckten Empfängnis Mariens 1854 kulminierte (vgl. 
1.1.2). Das zunehmende Interesse der Institution an den Frauen hatte 
zwei Gründe: Zum einen kam es im Kontext der Säkularisierung 
zu einem Rückzug der Männer aus bestimmten religiösen Bereichen 
wie der Teilnahme an Gottesdiensten, Wallfahrten oder dem Emp­
fang der Sakramente.207 Die Frauen, die für die religiöse Sozialisati­
on der Kinder zuständig waren, wurden für die Kirchen daher umso 
wichtiger. Im 19. Jahrhundert sah man in den Frauen vorbehaltenen 
Tätigkeiten schließlich ein „probates Mittel der Evangelisation“208. 
Die Gewährleistung der religiösen Erziehung der Kinder wurde aber 
nicht nur um ihrer selbst willen angestrebt. Aus der Perspektive der 
Kirchen und vieler Männer war eine entsprechende Erziehung auch 
geeignet, um emanzipatorische Bestrebungen zu unterdrücken, die 
nicht nur die traditionellen Rollen von Mann und Frau, sondern 
auch das bürgerliche Familienideal in Frage stellten. Religiöse Er­
ziehung galt „als Garant einer im traditionellen Sinne weiblichen 
Sozialisation, die Bedürfnisse der Frau auf Selbstbestimmung in Be­
zug auf Sexualität, Bildung, Beruf und auf emanzipatorische Ideen 
überhaupt im Keim ersticken konnte.“209

Die Kirche war im 19. Jahrhundert bemüht, sich von den libe­
ralen Vorstellungen abzugrenzen, die sich in der Gesellschaft aus­
breiteten und verfolgte dagegen „eine blockartige (und konfessio­
nell-katholisch ausgerichtete) Christianisierung der Gesellschaft, um 
die christliche Gesellschaftsordnung zu erhalten und revolutionäre 
Aufbrüche zu verhindern.“210 Die Schwestern, die in der Öffentlich­
keit als Vertreterinnen der katholischen Kirche wahrgenommen 

206 Vgl. Götz von Olenhusen, Feminisierung, 9f.
207 Vgl. Schneider, Feminisierung der Religion, 143f. Gegen die These, dass sich 

Männer ganz aus der Religion zurückgezogen hätten, führt Schneider den rein 
männlichen Klerus der katholischen Kirche und das Engagement in katholi­
schen Vereinen und Parteien an, das lange Männern vorbehalten blieb. Daher 
plädiert er eher für eine Transformation der Religiosität von Männern im 19. 
Jahrhundert.

208 Leimgruber, Avantgarde, 205.
209 Götz von Olenhusen, Feminisierung, 10.
210 Leimgruber, Avantgarde, 205; vgl. auch Bucher, Entmonopolisierung; 

Ebertz, Herrschaft.

IV Historischer Kontext

226

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wurden, waren tatkräftige Mitstreiterinnen dieser Abgrenzungsbe­
strebungen.211 So spiegelte sich etwa in der Motivation zur Kranken­
pflege dieses anti-modernistische Weltbild, wenn die sozialen Nöte 
der Zeit auf einen Rückgang des Glaubens und einen damit ein­
hergehenden Verfall der Sitten zurückgeführt wurden - ein Begrün­
dungsmodell, das bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts immer 
wieder von Katholik:innen vorgebracht wurde.212 Evangelisierung 
und Linderung konkreter sozialer wie gesundheitlicher Nöte waren 
daher aufs engste miteinander verknüpft. Auch wenn die Kongrega­
tionen des 19. Jahrhunderts nicht auf eine breite spirituelle Fundie­
rung aufbauten, die das gesamte religiöse Leben prägte, sondern 
vor allem in der Intention entstanden, eine praktische Antwort auf 
bestimmte Notlagen der Zeit zu geben, geschah dies doch immer 
unter einem explizit „konfessionellen Vorzeichen“.213 Die neu entste­
henden Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts stellten damit 
auch eine Möglichkeit der Erneuerung des weiblichen Ordenslebens 
dar, das am Ende des 18. Jahrhunderts stagniert war und nach den 
Einschnitten der Säkularisationen nicht ohne weiteres wiederbelebt 
werden konnte.214

2.2.3 Motive der Frauen

Leimgruber unterscheidet in ihrer Darstellung der Geschichte der 
Frauenorden zwischen Primär- und Sekundärmotiven, die Frauen 
zu einem Eintritt in eine religiöse Genossenschaft bewegten. Das 
primäre Motiv sei dabei über die Jahrhunderte hinweg „der indivi­
duelle und gemeinschaftliche Weg zu Gott, für den diese Lebens­
form als das geeignetste Mittel erscheint“215, gewesen. Es waren also 
dezidiert religiöse Beweggründe, die die Frauen veranlassten, sich 
einem Orden oder einer Kongregation anzuschließen. Die Sekun­
därmotive waren hingegen plural und „mit den sozialen Gegeben­

211 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 205.
212 Vgl. Isenring, Frau, 57.
213 Vgl. Isenring, Frau, 57, 61f.
214 Vgl. Isenring, Frau, 55f.; Kirchinger, Frauenkongregationen, 24f.
215 Leimgruber, Avantgarde, 34. Zitat im Original vollständig hervorgehoben.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

227

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heiten und den Möglichkeiten für Frauen in ihrer jeweiligen Zeit 
aufs engste verknüpft“216.

Sekundärmotive standen jedoch nicht im Gegensatz oder in Kon­
kurrenz zum Primärmotiv, sondern ergaben sich direkt daraus, z. 
B. in der Verbindung von religiösen Motiven mit dem Wunsch, 
als Lehrerin und Krankenschwester zu arbeiten. So zeichnete die 
Mitglieder der Frauenkongregationen aus, „anderen Menschen den 
Weg zu Gott [zu] zeigen und zugleich die Lebensbedingungen der 
Menschen, für die sie arbeiteten, verbessern zu wollen“217. Auch 
die Kongregationsgründungen folgten keinem Selbstzweck. Für die 
Gründerinnen stand meist der religiös motivierte Einsatz zur Lin­
derung einer bestimmten sozialen Not im Zentrum. Dieser führte 
oft erst mittelbar zum Zusammenschluss mit anderen Frauen, zur 
Organisation als Gemeinschaft und schließlich zu Bemühungen um 
kirchliche Anerkennung.218

Viele Frauen schlossen sich den Kongregationen im 19. Jahrhun­
dert auch an, weil diese den Frauen einen Ausweg aus der durch die 
bürgerlichen Ideale für sie vorgezeichneten Lebensform als Ehefrau 
und Mutter und deren Verpflichtungen boten.219 Das katholische 
Idealbild der Jungfrau, das mit dem religiösen Leben verbunden 
war, bot ihnen eine Alternative eines gesellschaftlich angesehenen 
Lebensentwurfs.220 Sie wählten eine Lebensform,

„die ihre Handlungsmöglichkeiten erweiterte und ihnen eine stärkere 
Partizipation am kirchlichen und gesellschaftlichen Leben gestattete, 
als dies gewöhnlichen Frauen zugestanden wurde. Die Kongregationen 
boten unverheirateten Frauen eine Lebensweise an, in der ihre materi­
elle Existenz abgesichert war und die ihnen zugleich eine subjektive 
Sinnstiftung ermöglichte.“221

216 Leimgruber, Avantgarde, 33.
217 Leimgruber, Avantgarde, 77
218 Vgl. Isenring, Frau, 62.
219 Vgl. Beck-Gernsheim, Kinderfrage, 41-49.
220 Vgl. Meiwes, Religiosität und Arbeit, 74; Schröder, Arbeiten, 184. Anders als 

im Protestantismus, wo sich das Bild der Frau auf die Rollen als Hausfrau und 
Mutter begrenzte, gab es im Katholizismus eine Wertschätzung des ehelosen 
Lebens der Frau im Bild der Jungfrau. Daher, so folgert Meiwes, war das 
Kongregationsleben für katholische Frauen wohl häufig auch attraktiver als das 
Diakonissenamt für Protestantinnen.

221 Meiwes, Religiosität und Arbeit, 88.

IV Historischer Kontext

228

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auch in den Kongregationen war das Ideal der selbstlosen Hingabe 
für die Bedürfnisse anderer leitend, hier konnten die Frauen ihren 
Wirkungskreis aber weit über den der Familie ausweiten. Sie gelob­
ten Gehorsam gegenüber den Weisungen der Oberin, befreiten sich 
dafür aber von den patriarchalen Abhängigkeiten der Familie.222

Dieser Weg beinhaltete zudem Bildungs- und Berufsmöglichkei­
ten, die Frauen im Rest der Gesellschaft nicht offenstanden. Dies 
konnte als weiteres Sekundärmotiv fungieren. Frauen übten in den 
Kongregationen Tätigkeiten aus, für die sie eine gute Ausbildung 
benötigten, so etwa die Leitung von Konventen, die Krankenpflege 
oder das Unterrichten von Schulkindern. Die Kongregationen bilde­
ten ihre Mitglieder für diese Tätigkeiten selbst aus und benötigten 
daher auch für die kongregationsinterne Ausbildung gut geschulte 
und kompetente Kräfte.223 Die Kongregationsmitglieder eigneten 
sich jedoch nicht nur Berufswissen für ihre jeweiligen Tätigkeitbe­
reiche an, sondern wurden auch in religiösen Fragen unterrichtet, 
um gemäß ihrem Selbstverständnis leben zu können. Dabei stand 
die Auseinandersetzung mit der Heiligen Schrift, dem Katechismus, 
verschiedenen Heiligenviten und den Grundlagen des Lebens in 
einer religiösen Gemeinschaft im Fokus.224 Die Novizenmeisterin­
nen, die die neuen Mitglieder in diesen Fragen unterwiesen, muss­
ten für diese Aufgaben besonders gut ausgebildet sein. Je nach Stel­
lung innerhalb der Gemeinschaft benötigten die Ordensfrauen auch 
„Kenntnisse in religiösen Fragen, in Kirchengeschichte, den [sic] 
Umgang mit kirchlichen Behörden und im kanonischen Recht“225. 
Außerhalb von Kongregationen hatten Frauen zu diesen Wissensbe­
ständen keinen Zugang.226

Neben dem Amt der Novizenleiterin gab es viele weitere Leitungs­
ämter zu besetzen, sei es in der Kongregations- und Konventsleitung 
oder in den Einsatzprojekten der Schwestern.

„Keine der anderen Organisationen dieser Zeit – weder weltliche noch 
religiöse wie z.B. Diakonissenhäuser oder Wohltätigkeitsvereine – ver­
fügte über einen derartig ausdifferenzierten Organisationsapparat wie 

222 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 104.
223 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 134.
224 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 240f.
225 Meiwes, Arbeiterinnen, 238.
226 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 238; Leimgruber, Avantgarde, 134.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

229

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Kongregationen: Leitung, Verwaltung, Versorgung aller Mitglieder 
(auch der nicht mehr tätigen!) – praktisch die gesamte Selbstorganisati­
on lag in den Händen der Schwestern.“227

Frauen mit Führungsqualitäten fanden hier Räume, in denen sie 
diese zum Wohl der Gesellschaft einsetzen konnten.228 Wie Meiwes 
zeigen kann, erfolgte die Vergabe der Führungspositionen unabhän­
gig von der Schichtzugehörigkeit der Frauen. Leitungsposten stan­
den bei entsprechender Eignung auch nicht-bürgerlichen Frauen zu 
und boten ihnen somit die Möglichkeit eines sozialen Aufstiegs.229 

Besonders viel Verantwortung kam der Rolle der Generaloberin zu. 
Sie hatte die überregionale Leitung über alle Konvente inne. Denn 
anders als die traditionellen kontemplativen Orden, bei denen jeder 
Konvent eigenständig war, wiesen die Kongregationen des 19. Jahr­
hunderts eine zentralistische Leitungsstruktur auf. Die Generalobe­
rin „besaß das Recht zur Visitation, übten [sic] in gewissem Umfang 
kirchliche Rechte aus und konnte vor allen Dingen alle Ämter in 
der Gemeinschaft besetzen.“230 Dass Frauen von kirchlicher Seite 
eine solche Machtposition zugestanden wurde, war keine Selbstver­
ständlichkeit und wurde erst durch das Aufblühen und den großen 
Erfolg der apostolisch tätigen Gemeinschaften im 19. Jahrhundert 
möglich.231 1865 war zum ersten Mal für eine Kongregation im 
deutschsprachigen Raum, die Armen Schulschwestern, eine zentrale 
Leitung unter einer Generaloberin genehmigt worden.232 Wie Leim­
gruber ausführt, war es für eine Zeit, in der Frauen noch nicht 
über das allgemeine Wahlrecht verfügten, außergewöhnlich, dass 
die Position der Generaloberin sowie, je nach Satzung, die Ämter 

227 Leimgruber, Avantgarde, 163.
228 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 165. Welcher enorme Organisationsaufwand mit 

dem Aufbau einer neuen, schnell wachsenden Kongregation verbunden war, 
zeigt Meiwes am Beispiel der Schwestern vom armen Kinde Jesu (vgl. Meiwes, 
Arbeiterinnen, 199-205).

229 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 148.
230 Meiwes, Arbeiterinnen, 151.
231 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 160f. Leimgruber verweist hier unter anderem 

auf die Englischen Fräulein unter der Leitung von Mary Ward, die im 17. 
Jahrhundert noch mit massiven Widerständen zu kämpfen hatten (vgl. Leim­
gruber, Avantgarde, 181f.).

232 Vgl. Sohn-Kronthaler/Sohn, Frauen, 96. Auf internationaler Ebene wurde 
den Englischen Fräulein mit der Bulle „Quamvis iusto“ bereits 1749 eine zen­
trale Leitung unter einer Generaloberin gewährt.

IV Historischer Kontext

230

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Assistentinnen oder Provinzialoberinnen durch Wahl bestimmt 
wurden.233

„Dieses Wahlverfahren garantierte den Frauen ein nicht unerhebliches 
Mitspracherecht und zeigt einmal mehr die Bedeutung kollektiven reli­
giösen Lebens für die einzelnen Frauen – ungeachtet des ansonsten 
strikt hierarchischen Aufbaus und der rigiden Durchsetzung des Gehor­
samsversprechens“234.

Durch ihren caritativen Einsatz, aber auch durch ihre Tätigkeit in 
der Selbstverwaltung erschlossen die Schwestern neue Berufsfelder 
für Frauen. Leimgruber weist auf die seelsorglichen Tätigkeiten 
hin, die die Kongregationsmitglieder bei ihrer Tätigkeit als Kranken­
schwester oder Erzieherin implizit mitübernahmen und die man 
Frauen offiziell zu dieser Zeit niemals zugestanden hätte.235 Die 
Frauenorden und -kongregationen dienten ohne Zweifel als Weg­
bereiterinnen, dass schließlich auch Frauen, die keiner religiösen 
Gemeinschaft angehörten, wenn auch nicht ohne Widerstände, etwa 
als Lehrerinnen zugelassen wurden.236 Die Schwestern bedienten in 
ihren apostolischen Tätigkeiten weiterhin das traditionelle Frauen­
bild, das vor allem im hingebungsvollen Dienst an den Nächsten 
bestand, erweiterten die Anwendung dieses Bildes allerdings auf 
neue Tätigkeitsbereiche in der Bildung und Krankenpflege. „[W]enn 
dies auch nicht ihr erklärtes Ziel war – veränderten sie die Position 
von Frauen in der Öffentlichkeit sowie die öffentliche Meinung über 
erwerbstätige Frauen.“237

Dass Frauen im Rahmen ihrer sozial-caritativen Betätigung am 
öffentlichen Leben teilhatten und sich dem staatlich propagierten 
bürgerlichen Familiendeal entzogen, führte zu einer kritischen Be­
gutachtung der Kongregationen durch den Staat.238 Das ambivalente 
Verhältnis des Staates zu den Frauenkongregationen insbesondere 
während der Zeit der Kulturkämpfe wurde oben bereits ausführlich 

233 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 163f. Ausführlicher zum Wahlverfahren und 
-recht vgl. auch Meiwes, Arbeiterinnen, 150-155.

234 Leimgruber, Avantgarde, 164.
235 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 134.
236 Gewisse Ideale des Ordenslebens wurden dabei zunächst auch noch von den 

weltlichen Lehrerinnen verlangt. So mussten diese etwa ledig sein (vgl. Isen­
ring, Frau, 47).

237 Leimgruber, Avantgarde, 207.
238 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 80.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

231

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erläutert. Auch die kirchliche Hierarchie war auf die Frauenkongre­
gationen angewiesen, war jedoch keinesfalls eine Verfechterin der 
weiblichen Emanzipation. Irmtraud Götz von Olenhusen macht 
deutlich, unter welchem Vorzeichen die Kirchen auf die Entwicklun­
gen im Frauenkongregationswesen blickten:

„Den Amtskirchen beider Konfessionen blieb die Vorstellung einer 
Selbstverwirklichung der Frau bis weit ins 20. Jahrhundert hinein 
fremd; Frauenbildung und Frauenaktivitäten waren erwünscht, solange 
sich die Frauen vorbehaltlos in den Dienst der patriarchalisch struk­
turierten Amtskirche stellten, d.h. das Prinzip weiblicher Selbstverleug­
nung war Voraussetzung für den Frieden mit der Kirche.“239

Auch wenn das Engagement der Frauenkongregationen nicht expli­
zit das Motiv der „geistigen Mütterlichkeit“ bediente, kann hier ein 
ähnliches Vorgehen gesehen werden. Während sie sich einerseits von 
dem bürgerlichen Rollenbild der Mutter distanzierten, verfolgten sie 
weiter Tätigkeiten, die eng mit der Mutterrolle verbunden waren 
(v. a. Fürsorge und Erziehung). Auch ihre Position war ambivalent, 
einerseits emanzipierten sie sich ein Stück weit und erweiterten die 
öffentlichen Tätigkeitsbereiche für Frauen, auf der anderen Seite 
blieben sie weiterhin dem gesellschaftlichen und religiösen Frauen­
bild verpflichtet.

2.2.4 Der Prozess einer Gründung

Die bisher beschriebenen Motive führten nicht nur zu wachsenden 
Mitgliederzahlen in bestehenden Genossenschaften, sondern insbe­
sondere auch zu Neugründungen zahlreicher caritativ tätiger Ge­
meinschaften. Am Anfang des 19. Jahrhunderts konzentrierte man 
sich darauf, ausländische Gemeinschaften nach Deutschland zu ho­
len oder neue Kongregationen nach ausländischem Vorbild zu grün­
den. Dies stellt eine von drei Formen der Kongregationsgründung 
im 19. Jahrhundert dar, die Meiwes differenziert. Charakteristisch 
für diese Form war, dass die Initiative zur Gründung auf Kleriker 
zurückging. „In ihren Kirchengemeinden versuchten sie, akute sozia­
le Mißstände zu beheben, und richteten angesichts eines Mangels 
geeigneter inländischer Lösungsmöglichkeiten ihren Blick über die 

239 Götz von Olenhusen, Feminisierung, 13f.

IV Historischer Kontext

232

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grenzen.“240 Ausländische Schwestern wurden herbeigeholt oder 
man schickte Frauen zur Ausbildung in Kongregationen im Ausland. 
Zurück in der Heimat sollten sie dann neue Kongregationen auf­
bauen.241 Weitere Kongregationen wurden durch die Umwandlung 
und Erneuerung älterer Frauengenossenschaften gegründet. Diese 
Form war allerdings wenig verbreitet.242 Der „Gründungsboom“ 
der 1850er/60er Jahre, den Meiwes konstatiert, geht dagegen vor 
allem auf unabhängige Neugründungen durch vorwiegend weibliche 
Gründungspersönlichkeiten zurück.243 Bei den Gründerinnen han­
delte es sich vorwiegend, aber nicht ausschließlich um bürgerliche 
Frauen.244 Bürgerliche Gründerinnen

„brachten mit ihrer Bildung, ihrem Vermögen und ihrem Selbstvertrau­
en die Grundlage für ihre Gründungs- und Leitungstätigkeit bereits mit. 
Sie hatten kirchenrechtliche Kenntnisse ebenso wie dezidiert religiöses 
Wissen über Frömmigkeitspraktiken und ökonomische Vorkenntnisse, 
sie waren selbstständig, erfahren im Umgang mit wichtigen Persönlich­
keiten und hatten oft großes Organisationstalent.“245

Frauen aus den unteren Schichten waren demgegenüber in man­
cherlei Hinsicht benachteiligt und die Gründungsphase gestaltete 
sich unter Umständen schwieriger, da sie sich etwa das Vertrauen 
der Bischöfe erst erarbeiten mussten. Wie die Beispiele der von Ka­
tharina Kasper (1820-1898) gegründeten Armen Dienstmägde Jesu 
Christi und der von Margaretha Flesch (1826-1906) gegründeten 

240 Meiwes, Arbeiterinnen, 96.
241 Meiwes bezieht sich hierzu auf die Gründung der Barmherzigen Schwestern 

von der allerseligen Jungfrau und schmerzhaften Mutter Maria („Clemens­
schwestern“) durch Clemens August Droste zu Vischering in Münster und die 
Gründung der Genossenschaft der barmherzigen Schwestern („Vinzentinerin­
nen“) in Paderborn (vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 90f., 94).

242 Meiwes nennt für Preußen lediglich zwei solcher Gründungen: die barmherzi­
gen Schwestern von der heiligen Elisabeth und die Neußer Augustinerinnen 
(vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 97f.).

243 „Von den 23 zwischen 1808 und 1872 gegründeten Kongregationen entstanden 
vierzehn ohne Anbindung an schon bestehende aus- oder inländische Kongre­
gationen. In der überwiegenden Mehrheit ging die Initiative von Frauen aus, 
nur vier verdankten ihre Entstehung Klerikern“ (Meiwes, Arbeiterinnen, 98).

244 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 108f.; Leimgruber, Avantgarde, 161.
245 Leimgruber, Avantgarde, 161.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

233

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Franziskanerinnen von Waldbreitbach zeigt, konnte eine Gründung 
dennoch gelingen.246

Der Gründungsimpetus bestand meist in dem Wunsch, einer 
konkreten sozialen Not abzuhelfen. Die Gründung einer Kongrega­
tion ergab sich oft sekundär aufgrund der Zweckmäßigkeit dieser 
Gemeinschaftsform, die einen geeigneten Rahmen zur Bewerkstelli­
gung des Ziels darstellte. Teilweise entwickelte sich erst mit der Zeit 
eine entsprechende Organisation des gemeinschaftlichen Lebens.247 

Die Auffassung Isenrings, „[d]ie spirituelle Idee, die sie [die Grün­
der:innen des 19. Jahrhunderts; M.H.] ihrer Gemeinschaft gaben, ist 
eigentlich ‚nur‘ die, offen zu sein für die Notlage der Kirche und 
Gesellschaft“248, greift dennoch zu kurz. So ist festzuhalten, dass 
der Wunsch, sich karitativ zu betätigen, immer aus einer religiösen 
Motivation heraus verfolgt wurde.249 Zudem kann bei den Gründe­
rinnen eine unterschiedliche Gewichtung von kontemplativem und 
caritativ tätigem Leben beobachtet werden, was z. B. an dem unter­
schiedlichen Zeitaufwand deutlich wird, den die Kongregationen 
in die jeweilige Tätigkeit investierten.250 Meiwes illustriert dies am 
Beispiel Anna Theresia Pfänders (1827-1882), die 1859 die Kongre­
gation der Schwestern der christlichen Liebe verließ, in die sie 1850 
eingetreten war, weil sie ein intensiveres religiöses Leben suchte. 
1860 gründete sie mit Aline Bonzel (1830-1905) und Regina Löser 
schließlich eine eigene Kongregation, die Franziskanerinnen vom 
heiligen Herzen Jesu und Mariae, in der kontemplative Elemente 
eine deutlich stärkere Rolle spielten.251

Katharina Ganz rekonstruiert ein Grundmuster, in dem sich viele 
Gründungen ähnelten:

„Religiös motivierte Frauen schlossen sich zusammen, riefen Verwand­
te oder Wohlhabende zu Spenden auf, um mit dem Geld Kranke zu 
pflegen, Arme zu besuchen, Kinder zu unterrichten oder Suppenküchen 

246 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 108-112.
247 Vgl. Isenring, Frau, 62; Meiwes, Arbeiterinnen, 113 u. a. Als Beispiel können 

die von Angela Merici gegründeten Ursulinen gelten (vgl. Isenring, Frau, 54) 
oder die Franziskanerinnen von Waldbreitbach (vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 
111).

248 Isenring, Frau, 61f.
249 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 45; Leimgruber, Avantgarde, 34.
250 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 140.
251 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 107.

IV Historischer Kontext

234

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einzurichten. Früher oder später bezogen sie ein Haus und lebten in 
Gütergemeinschaft. Sie verbanden aktive und kontemplative Elemente 
des Ordenslebens, nahmen Notleidende auf, gaben sich eine Tagesord­
nung und bemühten sich schließlich um kirchliche und/oder staatliche 
Anerkennung.“252

Einige Frauen lebten bei Aufnahme ihrer karitativen Tätigkeit zu­
nächst als Tertiarinnen und traten dem Dritten Orden des heiligen 
Franziskus bei.253 Die Regeln und Konstitutionen, die sich die Ge­
meinschaften gaben, waren meist an den Franziskaner- oder Augus­
tinerregeln angelehnt.254 Neben der Regel mussten meist auch die 
Konstitutionen, die Ordenstracht, eine Oberin, ein Name, ein Patro­
zinium und ein Noviziat vorhanden sein.255 Die kirchenrechtliche 
Anerkennung folgte in der Regel den folgenden Schritten:

„Eine sich neu formierende Kongregation mußte um die Genehmigung 
des Diözesanbischofs nachsuchen, der ihre Lebensweise, zumeist auch 
ihre Verfassung oder Konstitutionen approbierte. Eine solche als Diö­
zesankongregation bezeichnete Genossenschaft unterstand der Jurisdik­
tion des Bischofs und brauchte folglich nicht die päpstliche, sondern 
nur die sogenannte bischöfliche Klausur einzuhalten. Die römische 
Kurie vollzog eine solche Anerkennung in vier Stufen, die von der 
Kongregation jeweils einzeln beantragt werden mußten. Nach einem 
Belobigungsdekret erfolgte die Approbation des Instituts, anschließend 
die Gutheißung der Konstitution, und am Ende stand die definitive 
Approbation der Kongregation als eine solche päpstlichen Rechts.“256

Die Gründerinnen leiteten die Kongregation meist auch in der 
Anfangszeit und wurden zu Generaloberinnen ernannt bzw. durch 
Wahl als solche bestätigt.257

„Die Gründerinnen prägten die Kongregationen nach ihren Vorstell­
ungen, v.a. was die apostolische Ausrichtung anging. Viele Gründerin­

252 Ganz, Frauenzimmer, 49.
253 So etwa die Frauen rund um Franziska Schervier (1819-1876), aus denen 

die Kongregation der armen Schwestern vom heiligen Franziskus wurde (vgl. 
Meiwes, Arbeiterinnen, 100) oder Margareth Flesch und zwei weitere Frauen, 
die die Kongregation der Franziskanerinnen von Waldbreitbach begründeten 
(vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 111).

254 Vgl. Meiwes, Frauen in Bewegung, 320; Leimgruber, Avantgarde, 160.
255 Vgl. Fleckenstein, Mitte, 207.
256 Meiwes, Arbeiterinnen, 59.
257 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 161; vgl. auch Meiwes, Arbeiterinnen, 150.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

235

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen hatten ein ausgeprägtes Selbstvertrauen und eine ebenso ausgepräg­
te Durchsetzungsfähigkeit, so dass sie ein gegen ihre Interessen gerich­
tetes Vorgehen von kirchlicher oder politischer Seite zu verhindern 
wussten.“258

Einerseits war die Unterstützung durch einen Priester in der Grün­
dungsphase häufig entscheidend für deren Gelingen, auf der ande­
ren Seite konnte dies auch zu Konflikten mit den Gründerinnen 
führen, wie in dem Zitat Leimgrubers anklingt.259 Staatliche Hinder­
nisse konnten entstehen, wenn die Kongregation von einem auslän­
dischen Mutterhaus abhängig war. Eine Trennung von den ausländi­
schen Gemeinschaften und eine eigenständige Gründung im Inland 
war teilweise Voraussetzung für die staatliche Anerkennung, wie am 
Beispiel der Clemensschwestern oder der Mallersdorfer Schwestern 
deutlich wird.260 Vom ersten Gründungsimpuls bis zur endgültigen 
kirchenrechtlichen Anerkennung konnten so Jahre oder Jahrzehn­
te vergehen, je nachdem wie zielstrebig die Anerkennung verfolgt 
wurde und wie viel Unterstützung die Gründerinnen hatten. Die 
Gründerinnen leiteten die neu entstehende Gemeinschaft zugleich 
und bewiesen hier oft eine große Ausdauer und Durchsetzungskraft 
angesichts der Hürden und Hindernisse, die ihnen begegneten.261

2.3 Apostolische Tätigkeit der Frauenkongregationen

Während bei traditionell kontemplativen Frauenorden das Gebet im 
Zentrum des religiösen Lebens stand, sahen die Frauenkongregatio­
nen des 19. Jahrhunderts ihren Nachfolgeauftrag in erster Linie im 
konkreten Dienst an den Nächsten. Dabei betätigten sie sich dort, 
wo die soziale Not am größten war und ihre Hilfe am meisten ge­

258 Leimgruber, Avantgarde, 161f.
259 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 162 Fn. 656. Hüwelmeier schildert so etwa den 

Konflikt zwischen der charismatischen Gründerin Katharina Kasper und dem 
kirchlich eingesetzten Superior Jakob Wittayer (vgl. Hüwelmeier, Närrinnen 
Gottes, 59-77).

260 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 91; Kirchinger, Frauenkongregationen, 29.
261 So auch die Gründerin der „Dienerinnen der heiligen Kindheit Jesu“ Antonia 

Werr (1813-1868) (vgl. Ganz, Frauenzimmer).

IV Historischer Kontext

236

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


braucht wurde. Im 19. Jahrhundert lagen die Schwerpunkte ihrer Ar­
beit auf der Krankenpflege und pädagogischen Einsatzbereichen.262

2.3.1 Krankenpflege

Die Krankenpflege stellt einen klassisch diakonischen Dienst dar, 
dem bereits im frühen Christentum nachgegangen wurde.263 Im 19. 
Jahrhundert neu gegründete apostolisch tätige Frauengemeinschaf­
ten begannen ihre Tätigkeit meist in der ambulanten Pflege und 
erweiterten ihr Handlungsfeld im Laufe der Zeit auch in Richtung 
der stationären Pflege.264 Die Krankenpflege bildete dabei häufig 
einen Teilbereich der Armenfürsorge ab, denn bis ins 20. Jahrhun­
dert wurden Hospitäler vor allem von den Angehörigen der unteren 
gesellschaftlichen Schichten aufgesucht. Wer es sich finanziell leisten 
konnte, ließ sich zu Hause kostenpflichtig pflegen.265 Die in der 
Krankenpflege tätigen Kongregationen boten ambulante Pflege je­
doch auch für minderbemittelte Kranke an. Neu war im 19. Jahrhun­
dert der gesteigerte Bedarf an qualifizierten Pflegekräften.266 Diese 
leisteten in einer Zeit, die von Infektionskrankheiten wie Cholera 
und Tuberkulose sowie von Schmutz-, Hunger- und Mangelkrank­
heiten geprägt war, einen entscheidenden Beitrag zur Genesung der 
Kranken.267 Eine gründliche und kompetente Versorgung und Pflege 
war meist wichtiger als die ärztliche Betreuung. So hält Meiwes 
fest, „dass die allermeisten Krankenanstalten noch am Ende des 
19. Jahrhundert zwar ohne Ärzte, nicht aber ohne Pflegepersonal 

262 Hierbei zeigten sich regionale Unterschiede. Während sich die Kongregationen 
in Preußen vorwiegend der Krankenpflege widmeten, dominierten in Bayern 
Bildung und Erziehung als Tätigkeitsfelder. Dies hatte damit zu tun, dass in 
Preußen Schulbildung schon früh zur Staatsaufgabe erklärt wurde und dass die 
verbliebenen klassischen Frauenorden bereits im Bildungsbereich tätig waren 
(vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 183f.).

263 Vgl. Seidler/Leven, Geschichte, 78f.
264 Vgl. Meiwes, Frauen in Bewegung, 320.
265 Vgl. Bischoff, Frauen, 75. Dies hatte auch mit einer Skepsis gegenüber den 

Krankenhäusern und der dort praktizierten Medizin zu tun, die mit den wis­
senschaftlichen Fortschritten nicht Schritt halten konnte. In der Folge wandten 
sich insbesondere seit den 1870er Jahren viele Menschen den Naturheilverfah­
ren zu (vgl. Meiwes, Frauenkongregationen, 44f.).

266 Vgl. Meiwes, Frauenkongregationen, 45.
267 Vgl. Bischoff, Frauen, 75.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

237

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


funktionieren konnten.“268 Durch die kongregationsinterne Ausbil­
dung konnten die Frauengemeinschaften eine kontinuierliche Wei­
tergabe ihres Wissens an die neuen Schwesterngenerationen sicher­
stellen und Krankenschwestern heranbilden, die den medizinischen 
Erfordernissen der Zeit gerecht werden konnten.269 Für weltliche 
Krankenwärter:innen gab es dagegen bis zum Ende des 19. Jahrhun­
derts keine institutionalisierte Ausbildung. Wenn Johann Kirchinger 
schreibt, dass „sich die Krankenpflege im Wesentlichen auch auf 
Nahrungsaufnahme und Hygiene beschränkte, weshalb sich die Aus­
bildung auf Nachahmung beschränken konnte“270, muss man den 
Kontext des 19. Jahrhunderts und die medizinischen Standards der 
Zeit berücksichtigen. Die Ausbildung der Krankenschwestern in den 
Kongregationen und die von ihnen geleistete Pflege sind in diesem 
Kontext als äußerst professionell anzusehen. Die Tatsache, dass der 
preußische Staat auch in der Zeit des Kulturkampfs nicht auf die 
Krankenpflegekongregationen verzichten konnte, verdeutlicht, dass 
das Angebot der Schwestern nicht ohne Weiteres ersetzt werden 
konnte.

„Im Laufe des 19. Jahrhunderts war es den katholischen Frauenkongre­
gationen ebenso wie den protestantischen Frauengemeinschaften gelun­
gen, ihre Position im Pflegebereich immer weiter auszubauen, weil sie 
im Stande waren, in ausreichender Zahl Frauen bereitzustellen, die 
weitaus besser qualifiziert und billiger waren als die anderer Anbieter. 
Allein sie vermochten die ambulante Kranken- und Hauspflege sowie 
die stationäre Pflege als Ganzes zu organisieren und mit diesem Ange­
bot die Kommunen, die zur Fürsorge verpflichtet waren, von eigenen 
Anstrengungen zu entlasten.“271

Der Professionalisierung der Krankenpflege lief eine bürgerlich-
ideologische Aufladung der Krankenpflege entgegen. Solange die 
Pflege der Kranken auch in Männerhand gelegen hatte, war sie als 
berufliche Tätigkeit angesehen worden. Im 19. Jahrhundert sah man 
sie jedoch immer mehr als natürliche Wesensentsprechung der Frau 
an, als spezifische Ausprägung ihrer Hausfrauen- und Mutterrolle.272 

268 Meiwes, Frauenkongregationen, 53.
269 Vgl. Meiwes, Frauenkongregationen, 51f.
270 Kirchinger, Frauenkongregationen, 75.
271 Meiwes, Frauenkongregationen, 53.
272 Vgl. Bischoff, Frauen, 80; Meiwes, Frauenkongregationen, 40.

IV Historischer Kontext

238

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So koppelte man die Ideale der Hausfrau und Mutter auch mit der 
Rolle der Krankenschwester:

„Bestimmte, in der bürgerlichen Weiblichkeitsideologie enthaltene Ele­
mente – z.B. die Forderung nach Entsagung, Aufopferung, Sich-selbst-
Vergessen, Uneigennützigkeit, Liebe, Unterordnung usw. – entsprachen 
so vollkommen dem bürgerlichen Idealbild der Krankenpflegerin, daß 
sie hier wie dort in den gleichen Formulierungen auftauchten.“273

Zwei Zitate sollen verdeutlichen, wie weit die Maxime der Selbst­
verleugnung und der absoluten Priorisierung der Bedürfnisse der 
Patient:innen im Kontext der Krankenpflege ging. In diesem Sinn 
äußerte sich etwa der deutsche Mediziner und Hochschulprofessor 
Martin Mendelsohn (1860-1930):

„Der Grundsatz, daß eine Krankenpflegerin, und wenn sie aus den Krei­
sen der höchsten Aristokratie stamme, jeder noch so mühsamen und 
ekelhaften Dienstleistung zum Wohle des Kranken sich unweigerlich 
und ohne Besinnen unterziehen müsse, bildet m. E. die allernotwen­
digste Grundlage einer Erziehung guter Pflegerinnen.“274

Auch in dem von George A. Hawkins Ambler275 verfassten und 
von Paul Jacobsohn (1868-1931) ins Deutsche übersetzen Büchlein 
„Die vornehme Kunst Kranke zu pflegen“ wird die Priorisierung der 
Bedürfnisse der Kranken sehr deutlich:

„Die Pflegerin muß für ihren Pflegling und mit ihm denken; am besten 
ist es, wenn sie ihm die Mühe des Denkens ganz abnimmt, indem sie 
stets bemüht ist, seine Gedanken, insbesondere seine Wünsche vorher 
zu erraten und ihrer Äußerung zuvorzukommen. Ihr Gesichtsausdruck, 
ihre Hand, ihr Lächeln kann schon für seine Genesung von Bedeutung 
sein. Sie muß schon im voraus wissen, wie es für ihn am behaglichsten 
sein, wie er am ehesten Ruhe finden wird, und er wird dann ihr untrüg­
liches Ahnungsvermögen bewundern. Die Pflegerin muß den Kranken 
dahin legen, wo er am liebsten liegen möchte, ohne daß er ein Verlangen 
danach kundgegeben hätte. Sie wird ihm schmeicheln, ihn mit sanfter 
Freundlichkeit liebkosen, ihm Ermunterung zulachen.“276

273 Bischoff, Frauen, 86.
274 Mendelsohn, Krankenpflege, 859; zitiert nach: Bischoff, Frauen, 88.
275 Keine Lebensdaten überliefert.
276 Hawkins Ambler, Kunst, 31.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

239

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zudem wurde die Tätigkeit religiös aufgeladen. Claudia Bischoff 
sieht sie in zeitgenössischen Quellen als „Liebestätigkeit par excel­
lence“277 stilisiert. Diese bürgerliche und religiöse Überhöhung ma­
nifestierte sich u. a. noch Anfang des 20. Jahrhunderts, als katholi­
sche Pflegeorden und das Rote Kreuz gegen die Einführung einer 
staatlich geregelten Krankenpflegeausbildung argumentierten. Sie 
waren der Auffassung, „die Krankenpflege sei eine Hilfeleistung aus 
Nächstenliebe und widerspräche als dienende Tätigkeit der Frau 
einer auf Erwerb angelegten Arbeit“278. Eine vergleichbare Ideologi­
sierung der Rolle männlicher Pfleger oder Ärzte gab es, so Bischoff, 
nicht.279

Diese ideologische Aufladung der Rolle der Krankenschwestern 
hatte praktische Konsequenzen, auch dahingehend, dass es den 
Krankenschwestern nach Meinung katholischer Autoritäten nicht 
erlaubt war, Männer oder Wöchnerinnen zu pflegen.280 Ersteres 
wurde als nicht schicklich, zweiteres als Gefahr für die „Reinheit 
von Körper und Seele“ der Ordensfrauen angesehen und sollte den 
Hebammen überlassen bleiben. Praktisch waren diese Vorgaben 
jedoch kaum umzusetzen, insbesondere in der ambulanten Pflege 
hatten Schwestern selbstverständlich auch mit Wöchnerinnen zu tun 
und in Kriegszeiten war der Dienst der Schwestern für die Pflege 
der Soldaten unentbehrlich.281 Ein Verständnis von Krankenpflege 
als selbstloser Dienst der Frauen verbat es zudem, hohe Honorare 
zu verlangen. Die Schwestern arbeiteten meist für Kost und Logis 
und erhielten einen kleinen Betrag, den sie an ihre Kongregation 
weitergaben.282

Die Etablierung der Krankenpflege als eine Aufgabe von Frauen 
führte jedoch auch zu Widerständen. Der Bärnauer Arzt Ludwig 
Durocher bezichtigte etwa die dort tätigen Krankenschwestern der 
Kurpfuscherei, um sich auf diese Weise ihrer Konkurrenz zu entle­
digen.283 Konflikte wie dieser hatten mit der zunehmenden Profilie­
rung der Ärzteschaft und ihrer Abgrenzung gegenüber den Pflege­

277 Bischoff, Frauen, 80.
278 Seidler/Leven, Geschichte, 228.
279 Vgl. Bischoff, Frauen, 92.
280 Vgl. Meiwes, Frauenkongregationen, 48f.
281 Vgl. Meiwes, Frauenkongregationen, 48f.
282 Vgl. Bischoff, Frauen, 113.
283 Vgl. Kirchinger, Frauenkongregationen, 87.

IV Historischer Kontext

240

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kräften und Naturheilkünstlern zu tun, waren aber auch Teil der 
Geschlechterkonflikte der Zeit.284

Die Arbeitsbedingungen der Krankenschwestern, wie Bischoff sie 
mit Blick auf die stationäre Pflege skizziert, müssen aus heutiger 
Sicht als katastrophal bezeichnet werden. Die Pflegerinnen arbeite­
ten durchschnittlich 11-13,5 Stunden pro Tag, Pausen wurden dabei 
kaum gewährt. Zusätzlich zum Tagdienst kamen mehrmals in der 
Woche halbe oder ganze Nachtwachen, so dass die Arbeitszeit der 
Schwestern teilweise bis zu 40 Stunden am Stück betrug.285 Wie 
Seidler und Leven bemerken, waren die Arbeitsbedingungen der 
weltlichen Krankenwärter:innen nicht besser.286 Zur enormen Ar­
beitsbelastung kamen „die asketische Lebensweise mit strengen Fas­
ten- und Abstinenzvorschriften, die beschränkten Wohnverhältnisse, 
die unangemessene Arbeitskleidung und die körperlich schwere Ar­
beit“287. Dies hatte zusammen mit der hohen Infektionsgefahr, die 
die Arbeit mit sich brachte, oft verheerende Folgen für die Gesund­
heit der Pflegerinnen. Während weltliche Krankenpflegeorganisatio­
nen ihre Pflegekräfte teilweise nach 10 bis 15 Jahren entließen, wenn 
diese krank und arbeitsunfähig waren, war in der Kongregation 
für die weitere Versorgung der kranken Schwestern gesorgt.288 Der 
Einsatz der Schwestern in der Krankenpflege führte jedoch auch 
zu einer erhöhten Sterblichkeit, die auf Infektionskrankheiten zu­
rückzuführen war, wie der Berliner Arzt Georg Cornet (1858-1915) 
1890 zu zeigen vermochte. So war die Tuberkulosesterblichkeit un­
ter den Krankenschwestern seinen Berechnungen zufolge doppelt 
so hoch wie in der übrigen weiblichen Bevölkerung.289 Bischoff 
zählt unter Rückgriff auf zeitgenössische Berichte zudem Herzmus­
kelerkrankungen, chronische Kreuz- und Rückenschmerzen, Uterus- 
und Vaginalsenkungen, Nervenleiden, schwere Depressionen sowie 
eine erhöhte Selbstmordrate zu den Folgen der hohen Arbeitsbelas­
tung.290

284 Zu den Geschlechterkonflikten zwischen weltlichen Krankenpflegerinnen und 
der Ärzteschaft vgl. Kerchner, Beruf, 180-187.

285 Vgl. Bischoff, Frauen, 110f.
286 Vgl. Seidler/Leven, Geschichte, 211.
287 Meiwes, Frauenkongregationen, 54.
288 Vgl. Bischoff, Frauen, 119.
289 Vgl. Cornet, Tuberculose, 180f, 190.
290 Vgl. Bischoff, Frauen, 118f.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

241

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenigstens in männlichen Zuschreibungen nahmen die Frauen 
all dies mit Freude auf sich. So hielt der Gründer der Mallersdorfer 
Schwestern Paul Josef Nardini (1821-1862) in einem Entwurf für die 
Ordensregel fest: Die Krankenschwester „liebt stete Arbeit und kann 
die Ruhe nicht leiden und begnügt sich mit wenig Schlaf. […] Sie 
ist abgetötet in ihren Sinnen, freut sich und dankt Gott für die Ent­
behrungen. Sie hängt nicht am Leben; sie wünscht zu sterben und 
mit Gott vereinigt zu sein.“291 Dass diese Sichtweise nicht unbedingt 
den Wahrnehmungen der Schwestern entsprach, zeigen etwa die 
Untersuchungen Elisabeth Dietrich-Daums zur Sterblichkeit bei den 
Barmherzigen Schwestern in Zams zwischen 1838 und 1940. Diet­
rich-Daum wertete nicht nur die Sterbebücher aus, um eine Sterb­
lichkeitsstatistik zu erstellen, sondern analysierte auch, wie Zeitge­
noss:innen innerhalb und außerhalb das Klosters auf die Sterblich­
keit der Ordensschwestern blickten. Elf Klagebriefe von Schwestern, 
adressiert an unterschiedliche kirchliche Autoritäten vom Bischof 
bis zum Papst, geben Aufschluss darüber, dass die Ordensmitglieder 
die hohe Sterblichkeit insbesondere der jüngeren Schwestern mit 
großer Sorge wahrnahmen. Beklagt wurde vor allem der psychische 
Druck, „der durch die vorgegebene Hierarchie, die immer wieder 
beklagte Allmacht der ‚Oberen‘, die unbedingte Gehorsamspflicht 
und die vielfach ungerechte Behandlung von den Schwestern als 
die größte Belastung empfunden“292 und als Ursache für die hohe 
Sterblichkeit angesehen wurde. Darüber hinaus wurde eine mangel­
hafte Ernährung, unzureichende medizinische Betreuung und be­
reits bestehende Krankheiten oder Schwächen beim Eintritt in das 
Kloster als Ursachen benannt.293 Die Klagebriefe geben dabei einen 
seltenen Einblick in die Wahrnehmung des Ordenslebens durch die 
Schwestern selbst. Briefe durften üblicherweise nicht ohne Erlaubnis 
versendet werden und wurden häufig durch die Ordensleitung kon­
trolliert. Die von Dietrich-Daum analysierten Briefe wurden jeweils 
über Mittlerpersonen (Verwandte, Kaplan, Beichtvater oder Dekan) 
aus dem Kloster geschmuggelt und dem Ordinariat überreicht.294

291 Zitiert nach Schranz, Kongregation, 98f. Fn. Das Zitat wurde jedoch in der 
finalen Fassung der Ordensregel gestrichen.

292 Dietrich-Daum, Barmherzigkeit, 141.
293 Vgl. Dietrich-Daum, Barmherzigkeit, 141f.
294 Vgl. Dietrich-Daum, Barmherzigkeit, 141.

IV Historischer Kontext

242

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit Leimgruber lässt sich resümieren, „dass das Leben in Or­
densgemeinschaften hart und anstrengend war, für nicht wenige 
Frauen hatte es weniger befreienden als einengenden Charakter“295. 
Am Arbeitsfeld der Krankenpflege wird dies besonders deutlich. 
Nichtsdestotrotz entschieden sich im 19. Jahrhundert viele Frauen, 
ihrer religiösen Berufung auf diese Art zu folgen. Sie leisteten dabei 
Pionierarbeit im Bereich der Krankenpflege und der weiblichen Er­
werbsarbeit allgemein.296

2.3.2 Pädagogik und Bildung

Auch der Bildungsbereich zählt zu einem der traditionellen Betäti­
gungsfelder weiblicher Religionsgemeinschaften. Dabei orientierte 
sich der Gegenstand der Bildung immer auch an den zeitgenössi­
schen Geschlechterrollen. In der Frühen Neuzeit konzentrierten sich 
die klassischen Frauenorden vor allem auf die religiöse Bildung 
von Frauen. Dieser waren durch strenge Klausurvorschriften gleich­
wohl Grenzen gesetzt. So wurden häufig in den Klöstern Internate 
für junge Frauen errichtet, damit diese dort unterrichtet werden 
konnten.297 Die Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts hatten 
ohne die strenge Klausurvorschrift deutlich größere Freiheit. Hinzu 
kamen gesellschaftliche und politische Verschiebungen wie die Ein­
führung der allgemeinen Schulpflicht, die in Preußen bereits 1717 
und in Bayern 1802 eingeführt wurde, sowie die Veränderung in der 
Erwerbstätigkeit und den Geschlechterrollen. Da sich die Kongrega­
tionen immer daran orientierten, wo die soziale Not am größten 

295 Leimgruber, Avantgarde, 195.
296 Die These Bischoffs, dass die Kongregationen aufgrund ihrer nahezu unent­

geltlichen Tätigkeit in der Krankenpflege und der Einbettung ihrer Tätigkeit in 
„patriarchal-familiale“ Mutterhäuser „jede Selbstständigkeit und ökonomische 
Unabhängigkeit der arbeitenden Frauen auf Jahrzehnte verhinderten“ (Bisch­
off, Frauen, 80), ist zu bezweifeln. Zwar war der Erfolg der Kongregationen, 
die Krankenpflege zu einem günstigen Preis anboten, sicherlich zu einem Teil 
zu Lasten der weltlichen Pflegeorganisationen gegangen. Die Kongregationen 
boten jedoch auch eine umfassende Ausbildung und eine soziale Sicherung der 
Pflegerinnen, die die weltlichen Institute nicht zu bieten hatten.

297 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 135. Zu den emanzipatorischen Tendenzen der 
klösterlichen Frauenbildung auch in der Frühen Neuzeit vgl. Leimgruber, 
Avantgarde, 132f.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

243

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


war, stand im 19. Jahrhundert zunächst die Erziehung der unteren 
Schichten im Fokus und damit der Elementarschulunterricht.298 Für 
viele Mädchen der Unterschicht erschlossen die Kongregationen da­
mit den Zugang zu einer wenn auch basalen Bildung. Denn während 
Mädchen aus höheren Schichten auch durch Hauslehrer:innen oder 
im Rahmen von Mädchenpensionaten geschult wurden, konnten 
ärmere Familien sich dies nicht leisten. Die Mütter arbeiteten häufig 
in Fabriken oder als Dienstmägde in reichen Familien und konnten 
ihren Kindern keine Erziehung oder Bildung zukommen lassen – 
zumal sie häufig selbst Analphabetinnen waren.299

Viele Kongregationen widmeten sich im Laufe der Zeit aber auch 
der weiterführenden Bildung von Frauen, die sich vor allem an die 
höheren gesellschaftlichen Schichten richtete. Meiwes arbeitet an­
hand der 1844 auf die Initiative Clara Feys (1815-1894) gegründeten 
Schwestern vom armen Kinde Jesu zeitgenössische Begründungsmo­
delle für diesen Schritt heraus. So argumentierte man, dass die Un­
terrichtung von jungen Frauen an höheren Schulen den Einsatz der 
Kongregation für ärmere Menschen an anderer Stelle finanziere. Zu­
dem hoffte man neue Mitglieder zu gewinnen, die ihre Kompetenz 
und ihre finanziellen Mittel für die Gemeinschaft einbringen wür­
den.300 Wie Meiwes feststellt, gewann „[i]m Laufe des 19. Jahrhun­
derts […] eine berufs- und erwerbsbezogene Bildung für Mädchen 
und junge Frauen eine größere Bedeutung“301. Diese erfolgte unter 
anderem in Näh- und Hauswirtschaftsschulen.302 Ein großer Teil der 
Bildungstätigkeit bezog sich auch auf die Vorbereitung der eigenen 

298 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 189. Während die höhere schulische Ausbildung 
immer schon geschlechtsspezifisch erfolgte, da man junge Frauen und Männer 
auf eine unterschiedliche, ihren Geschlechterrollen entsprechende Zukunft 
vorbereitete, setzte sich das Ideal einer geschlechtergetrennten Elementarschul­
bildung in der Aufklärungszeit durch. In Bayern wurde etwa 1799 eine entspre­
chende Verordnung erlassen. Insbesondere im ländlichen Raum war diese 
jedoch nur schwer zu realisieren. Hier leisteten die religiösen Frauengemein­
schaften, die sich der ländlichen Elementarschulbildung annahmen, einen 
entscheidenden Beitrag zur Durchsetzung der geschlechtsspezifischen Volks­
schulbildung und damit auch zu einer Verbreitung bürgerlicher Ideale (vgl. 
Kirchinger, Frauenkongregationen, 60f.).

299 Vgl. Leimgruber, Avantgarde, 135.
300 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 192.
301 Meiwes, Arbeiterinnen, 189.
302 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 187, 189.

IV Historischer Kontext

244

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mitglieder auf ihre Tätigkeit als Lehrerinnen und Krankenpflegerin­
nen, wie oben bereits ausführlich thematisiert wurde.

Die Erziehungs- und Bildungstätigkeit der Kongregationen be­
schränkte sich nicht auf die schulische Bildung. Durch die Errich­
tung und den Betrieb von Kinderheimen arbeiteten sie auch in 
der Waisenpflege303 oder in der spezifischen Kleinkindbetreuung 
im Rahmen von Verwahrschulen. Diese stellten ein Angebot für 
verwahrloste Kinder und solche dar, deren Mütter außer Haus arbei­
teten, und entwickelten sich zu den heutigen Kindergärten bzw. Kin­
dertagesstätten. Durch diese Tätigkeit setzten sich die Kongregatio­
nen über das katholische Ideal hinweg, nach dem die Erziehung ins­
besondere von Mädchen der Familie vorbehalten bleiben sollte.304 

Die Schwestern gingen hier „[o]hne dogmatische Scheuklappen und 
im Wissen um pragmatische Notwendigkeiten“305 vor. Das Anliegen 
der Kongregationen war es, in all den beschriebenen pädagogischen 
Tätigkeiten „Menschen zu erziehen, und zwar stets mit dem Ziel, 
ihnen christliche Überzeugungen nahezubringen, sie damit zu Gott 
zu führen und so schließlich das eigene Seelenheil zu sichern.“306

2.4 Zwischenfazit: Kontinuität und Brüche patriarchaler 
Normen

Der Wunsch, ein religiöses Leben zu führen und gleichzeitig carita­
tiv über die Grenzen von Klostermauern hinweg tätig zu sein, hat 
Frauen seit Jahrhunderten bewegt. Im Verlauf des 19. Jahrhunderts 
entwickelte sich das Leben in einer Kongregation zu einer attrakti­
ven Option für viele katholische Frauen, die nicht dem bürgerlichen 
Ideal von Ehe und Familie nachfolgen und sich gleichzeitig aktiv für 
die Gesellschaft einbringen wollten. Damit leisteten die Frauen nicht 
nur einen wichtigen Beitrag zur Linderung sozialer Nöte, das Leben 
in einer Kongregation bot den Frauen auch die Möglichkeit, einen 
umfangreichen Bildungsweg zu verfolgen, einem Beruf nachzugehen 
und Leitungsverantwortung zu übernehmen. Wenn Frauenkongre­
gationen auch keine Emanzipationsinteressen verfolgten oder sich 

303 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 185.
304 Vgl. Meiwes, Arbeiterinnen, 194f.
305 Meiwes, Arbeiterinnen, 196.
306 Meiwes, Arbeiterinnen, 188.

2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts

245

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aktiv an der ersten Frauenbewegung beteiligten, ebneten ihre Mit­
glieder doch den Weg für andere Frauen in Bildung und Beruf. Auf 
kirchlicher Ebene führte der große Erfolg der Frauenkongregationen 
im 19. Jahrhundert schließlich zur Anerkennung dieser Lebensform 
als Religiose. Doch zugleich war das Leben in den neu entstehenden 
Kongregationen stark patriarchal geprägt. Insbesondere im Bereich 
der Krankenpflege waren die Schwestern mit einer adaptierten Form 
des bürgerlichen Ideals der Frau als Fürsorgerin und Mutter kon­
frontiert. Lange Arbeitszeiten, psychischer Druck und die schlechte 
Verpflegung führten zu ausbeuterischen Arbeitsverhältnissen. Selbst­
hingabe galt als ein unbedingtes Ideal und führte oft bis zur Selbst­
aufopferung. Raum für individuelle Entfaltung oder die Pflege von 
persönlichen Kontakten gab es nicht, war sogar streng untersagt. 
Ganz bringt die Ambivalenz, in der sich die Frauenkongregationen 
auch auf der Ebene der Selbstverwaltung bewegten, auf den Punkt:

„Einerseits agierten jene Frauen selbstständig und eroberten sich – dem 
Staat misstrauend – im Schutz und unter dem Dach der Kirche Freiräu­
me, die ihnen die bürgerliche Gesellschaft nicht gewährte. Gleichzeitig 
blieben sie abhängig von der kirchlichen Hierarchie und der Kontrolle 
der ausschließlich von Männern repräsentierten Amtskirche unterwor­
fen.“307

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

Patriarchale Zugriffe auf das Leben und die Erfahrungswelt von 
Frauen werden insbesondere im Bereich der sexualisierten Gewalt 
deutlich, eine Erfahrung, die Ordensfrauen mit allen anderen Frau­
en teilten. Nicht nur die Übergriffe selbst waren Ausdruck des patri­
archalen Systems,308 sondern auch die Deutung der Taten war durch 
eine androzentrische Perspektive bestimmt. Die Auseinandersetzung 
mit dem Verständnis von sexualisierter Gewalt im 19. Jahrhundert 
dient als Grundlage, um im nächsten Schritt die Möglichkeiten und 
Grenzen nachzuvollziehen, in denen das Sprechen über die Miss­
brauchsfälle in der Gründungsgeschichte der Franziskusschwestern 
stattfand (V). Der Begriff der sexualisierten Gewalt wird herangezo­

307 Ganz, Frauenzimmer, 50.
308 Vgl. Spies, Debatten, 128.

IV Historischer Kontext

246

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen, um das gesamte Spektrum sexuell konnotierter Gewalt zu be­
rücksichtigen. Unter diesem Begriff wird hier jegliche Verletzung des 
sexuellen Selbstbestimmungsrechtes subsumiert, unabhängig davon, 
ob sie unter physischer, psychischer oder verbaler Gewalt erreicht 
wurde oder innerhalb eines Macht- und Abhängigkeitsverhältnisses 
stattfand. Missbrauch, wie er oben definiert wurde (vgl. II.5.1), kann 
in diesem Sinne als eine Form der sexualisierten Gewalt verstanden 
werden. Eine derart breite Analyse des Diskurses zu sexualisierter 
Gewalt ist notwendig, um zu verstehen, wie im 19. Jahrhundert die 
Grenze zwischen legitimer und illegitimer Sexualität sowie zwischen 
gewaltvollen und gewaltfreien Handlungen gezogen wurde. Ob und 
inwiefern ein Verständnis von Missbrauch vorhanden war, das der 
Definition dieser Arbeit entspricht, wird zu überprüfen sein (vgl. 
3.5).

Mit diesem Fokus wird nicht nur eine spezifische Erfahrung von 
Frauen im 19. Jahrhundert in den Blick genommen, sondern die 
bisherige Auseinandersetzung mit dem historischen Kontext wird 
auf die Diskursebene verschoben. Der Blick auf Diskurse bietet sich 
hier aus verschiedenen Gründen an. Schon ein einfaches Diskurs­
verständnis, das Diskurs als Raum sprachlicher Aushandlungspro­
zesse versteht, macht den Zusammenhang zur Fragestellung dieser 
Arbeit deutlich, die sich um das Deuten von Missbrauchserfahrun­
gen dreht, wie es sich im Sprechen und Schweigen der einzelnen 
Akteur:innen offenbart. Das Aktenmaterial dokumentiert verschie­
dene Diskursräume, in denen die Missbrauchserfahrungen vermit­
telt werden. Denn der Diskurs über Sexualität und sexualisierte 
Gewalt im Kaiserreich war geprägt durch verschiedene Teildiskurse. 
Juristen und Ärzte waren entscheidend daran beteiligt zu bestim­
men, welche sexuellen Handlungen als unrechtmäßig einzustufen 
waren, aber auch moraltheologische und gesellschaftliche Ideale so­
wie politische Haltungen spielten eine Rolle. Ein differenzierteres 
Diskursverständnis macht deutlich, dass es sich hier nicht um Aus­
handlungen handelt, in denen sich die Diskursteilnehmenden auf 
Augenhöhe begegnen, sondern verweist auf die Machtstrukturen, die 
den Diskurs prägen. Diese entscheiden darüber, wer am Diskurs 
teilnehmen darf und welche Position von den jeweiligen Personen 
eingenommen werden kann, ob sie etwa selbst als Wissenssubjekt 
oder lediglich als Objekt auftreten können, über das Wissen gebildet 
wird. Hinzu kommen Konventionen in Form eines „diskursive[n] 

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

247

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Repertoire[s] an Konzepten, Schemata, Skripten und Vokabular“309, 
die regeln, inwiefern eine Erfahrung im Diskurs sagbar ist. Diskurse 
können damit „als geregelte und untrennbar mit Machtformen ver­
knüpfte Ordnungsmuster“310 verstanden werden. Da alles Denken 
und Sprechen im Rahmen von Diskursen stattfindet, werden Erfah­
rungen erst durch die Diskurse hervorgebracht. Sie entscheiden, 
welche Erfahrungen sagbar sind und damit in Erscheinung treten 
können und strukturieren die Deutung dieser Erfahrungen, die nur 
innerhalb vorgegebener Diskurse möglich ist. „Dies bedeutet, dass es 
keine ‚ursprüngliche‘ Erfahrung jenseits kultureller Deutungsmuster 
geben kann.“311 Diskursen wohnt damit eine performative, wirklich­
keitskonstruierende Kraft inne.

Wie es keine ursprüngliche Erfahrung geben kann, gibt es auch 
kein universelles Verständnis von Sexualität oder von Gewalt, die 
eine definitive Grenze zwischen legitimen und illegitimen sexuel­
len Akten implizieren. Vielmehr gibt es und gab es auch im 19. 
Jahrhundert eine Vielzahl an Deutungsmustern, die in einem sozia­
len Aushandlungsprozess gegeneinander aufgewogen wurden. Tanja 
Hommen beschreibt diese Aushandlungsräume:

„Die Qualifizierung einer bestimmten Handlung als Verbrechen ist Fol­
ge sozialen Aushandelns. Dieses Aushandeln vollzieht sich sowohl auf 
der gesetzgeberischen Ebene (etwa bei der Feststellung strafrechtlicher 
Definitionen) als auch in der alltäglichen Kommunikation und Interak­
tion. Die ausgehandelte Definition übernimmt auch das Opfer einer 
Handlung.“312

Dieser Aushandlungsprozess vollzieht sich fortwährend. Sabine Kie­
nitz versteht den Diskurs um Sexualität als ein „höchst dynamisches 
und variables, soziales und kulturelles Konfliktfeld, das geprägt war 
von einem Kampf um Bedeutungen und Zuschreibungen, um Posi­
tionen und Legitimitäten.“313. So lässt sich etwa rekonstruieren, wie 
der Bedeutungsgewinn des aufklärerischen Gedankens einer sexu­

309 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 13.
310 Landwehr, Diskursanalyse, 98.
311 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 13.
312 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 122.
313 Kienitz, Geschäfte, 454.

IV Historischer Kontext

248

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ellen Selbstbestimmung314 zu einer Verschiebung der bürgerlichen 
Vorstellungen von Ehre und Sittlichkeit führte. Kienitz weist darauf­
hin, dass es sich bei Sexualität um eine „gelebte Beziehung zwischen 
den Geschlechtern“ handelt und warnt davor, diese vorschnell „in 
starren, als ‚Patriarchat‘ gedachten Dichotomien von männlicher 
Macht und weiblicher Ohnmacht [zu] fassen.“315

Im Folgenden wird es also darum gehen, den Diskurs zu sexuali­
sierter Gewalt im 19. Jahrhundert in einer möglichst großen Breite 
darzustellen und dabei die Rolle und Rechte der Frauen kritisch 
zu reflektieren. Sowohl deren Begrenzung und Einschränkung als 
auch die Räume weiblicher Handlungsfähigkeit und Deutungsmacht 
sollen herausgearbeitet werden. Dazu werden der juristische Diskurs 
(3.1), der alltagsweltliche Diskurs (verstanden als die Deutung sexua­
lisierter Gewalt im alltäglichen Leben; 3.2), der mediale Diskurs 
(3.3) und der kirchlich-theologische Diskurs beleuchtet (3.4). Wie 
Christine Künzel feststellt, ist sexualisierte Gewalt und ihre Deutung 
im 19. und 20. Jahrhundert noch nicht ausreichend erforscht.316 

Auch zu sexuellem Missbrauch an erwachsenen Frauen in der ka­
tholischen Kirche gibt es für das 19. Jahrhundert bisher keine wissen­
schaftlich-historische Untersuchung.317 Die folgenden Ausführungen 
stützen sich daher auf die wenigen vorhandenen wissenschaftlichen 
Arbeiten. Weitere Studien sind in diesem Bereich dringend erforder­
lich.

3.1 Der juristische Diskurs: Vergehen und Verbrechen wider die 
Sittlichkeit

Grundlage für die strafrechtliche Beurteilung von sexualisierter Ge­
walt in der Kaiserzeit war das Reichsstrafgesetzbuch von 1871. De­

314 Formuliert etwa durch Marie Wollstonecraft (1759-1797) in „A Vindication of 
the Rights of Women”, wo sie ein Recht der Frau auf Befriedigung beim Koitus 
proklamierte und die Reduzierung der Frau auf ihre Rollen als Sexualobjekt, 
Haushälterin oder Mutter kritisierte (vgl. Tschan, Vertrauen, 10).

315 Kienitz, Geschäfte, 454.
316 Vgl. Künzel, Gewalt/Macht, 196. Gut erschlossen sind in dieser Hinsicht dage­

gen die frühe Neuzeit und das 18. Jahrhundert.
317 Am Rande streifen das Thema: Borutta, Antikatholizismus; Dittrich, Anti­

klerikalismus; Götz von Olenhusen, Klerus; Wolf, Nonnen.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

249

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


likte, die wir heute als sexualisierte Gewalt bezeichnen, sind dort 
unter dem Titel „Verbrechen und Vergehen wider die Sittlichkeit“ 
(§ 171-184 RStGB) zusammengefasst. Was hier als kodifiziertes Recht 
begegnet, ist Ergebnis gesellschaftlicher Aushandlungen, in denen 
verschiedene Werte gegeneinander abgewogen wurden. Gesellschaft­
liche Vorstellungen von Ehre, Sexualität und sexuellen Handlungen 
in ihren geschlechtsspezifischen Ausprägungen gingen in diese Aus­
handlungsprozesse genauso ein wie das aufklärerische Ideal der Frei­
heit und Selbstbestimmung. Dabei wurde der juristische Diskurs 
nicht nur von Juristen geführt, sondern auch Ärzte, die sich aus se­
xualwissenschaftlicher Perspektive mit sexualisierter Gewalt ausein­
andersetzten, lieferten wichtige Diskursbeiträge. Hommen erläutert, 
wie sich der Zugang und das Anliegen der verschiedenen Berufs­
gruppen unterschieden:

„Die Juristen definierten, unter welchen Umständen eine sexuelle Hand­
lung als strafbarer Akt zu verfolgen war, und begründeten diese Defini­
tionen aus gesellschaftlichen und individuellen Interessen, den ‚Rechts­
gütern‘. Die Ärzte forschten nach Ursachen und Folgen sexueller Gewalt 
– auf der Ebene der Gesellschaft wie auf der Ebene des Individuums. 
Die Gerichtsmediziner schließlich versuchten, Spuren von Gewalt und 
Sexualität am weiblichen Körper zu definieren und nachzuweisen.“318

Diese unterschiedlichen Herangehensweisen prägten, was im juris­
tischen Diskurs über Sittlichkeitsverbrechen als relevant erachtet 
wurde, und grenzten abweichende Perspektiven und Fragestellungen 
aus. Der juristische Diskurs war damit stark männlich und bildungs­
bürgerlich geprägt.

3.1.1 Rechtsgüter: Was schützen die Verbrechen gegen die 
Sittlichkeit?

Die frühneuzeitliche Rechtsprechung zeichnete sich durch das voll­
ständige Verbot außerehelichen Geschlechtsverkehrs aus. Im Hinter­
grund stand das Ideal der weiblichen Keuschheit: Frauen sollten bis 
zur Ehe enthaltsam leben und dann ihrem Mann treu bleiben.319 

Eine Verletzung dieses Ideals bedeutete einen Schaden für die Ehre 

318 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 18.
319 Vgl. Clark, Women’s Silence, 7.

IV Historischer Kontext

250

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der betroffenen Frau, aber auch für die Familie bzw. den Ehemann. 
Wo die Frau als Besitz ihres Vaters bzw. Ehemannes verstanden 
wurde, stellte außereheliche Sexualität ein Unrecht gegen den Besitz 
des Mannes dar.320 Mit der Zeit der Aufklärung verlor die strenge 
Regulierung sexueller Handlungen jedoch an Plausibilität. In der 
Folge wurde Unzucht beispielsweise im Allgemeinen Landrecht von 
1794 entkriminalisiert und das bayerische Strafgesetzbuch von 1813, 
das maßgeblich auf Paul Johann Anselm von Feuerbach (1775-1833) 
zurückgeht, legalisierte jegliche konsensuellen Handlungen, neben 
Unzucht und Konkubinat auch Bestialität, homosexuelle Handlun­
gen, Masturbation, geschäftsmäßige Prostitution und Kuppelei. Von 
der Legalisierung ausgenommen waren Ehebruch und Inzest. Die­
se grundlegenden Veränderungen im Strafrecht beruhten auf der 
aufklärerischen Rechtskritik. Strafrechtlich verfolgt werden sollten 
nur noch solche Handlungen, die gegen explizite Rechtsgüter ver­
stießen. Moralische Erwägungen sollten aus der rechtlichen Sphäre 
herausgehalten werden.321 Einer strafrechtlichen Verfolgung konsen­
sueller sexueller Handlungen wurde so die Grundlage entzogen. 
Notzuchtdelikte wurden dagegen als Vergehen bzw. Verbrechen ge­
gen Persönlichkeitsrechte verstanden und blieben konsequenterwei­
se kriminalisiert. Sowohl Freiheits- als auch Besitzrechte wurden 
durch diese Delikte gefährdet, denn die freie Verfügung über die 
eigene Person und den eigenen Körper war eines der zentralen auf­
klärerischen Ideale.322 Feuerbach ging so weit, von einem „Rechtsgut 
der geschlechtlichen Dispositionsfreiheit“323 zu sprechen. Einige der 
aufklärerischen Rechtskritiker führten allerdings auch pragmatische 
Gründe für eine Sexualstrafrechtsreform an. Das Strafrecht sollte 
eindeutiger gefasst werden, um die Rechtsprechung zu vereinfachen. 
Zudem wurde die Wirksamkeit der Normen mit Blick auf die Prä­
vention von Verbrechen in Frage gestellt. So wurde man sich etwa 

320 Vgl. Clark, Women’s Silence, 7. So wurde in der Carolina (§ 118) etwa auch 
Entführung als Delikt geahndet, das eine Verletzung der männlichen bzw. 
familialen Ehre darstellte. Anklageberechtigt war hier anders als bei einer 
Vergewaltigung nicht die Frau, sondern ihr Vater (vgl. Habermas, Frauen, 132).

321 Für Frankreich zeigt dies: Vigarello, History, 6. Für den deutschen Kontext 
kann exemplarisch auf das Rechtsverletzungsdogma Feuerbachs verwiesen 
werden: Rosenberger, Sexualstrafrecht, 104-106.

322 Vgl. Vigarello, History, 87.
323 Rosenberger, Sexualstrafrecht, 120.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

251

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bewusst, dass die Kriminalisierung des außerehelichen Beischlafs zu 
weiteren Verbrechen wie Kindstötungen führte.324 Auch finanzielle 
Gründe wurden eingebracht, denn eine Streichung einiger Delikte 
aus dem Strafrecht wurde als Chance gesehen, Gerichtskosten in 
hohem Maße einzusparen.325 Es waren somit verschiedene Faktoren, 
die zu den Reformen beitrugen. Insbesondere die Einordnung der 
Notzucht unter die Freiheitsdelikte in vielen reformierten Codices 
weist darauf hin, dass es auch eine Verschiebung mit Blick auf das 
betreffende Rechtsgut, von der Ehre hin zu persönlichen Freiheits­
rechten, gab.326

Die Tilgung einiger Paragraphen aus dem Strafrecht bedeute­
te nicht, dass die hier thematisierten Handlungen plötzlich gesell­
schaftlich anerkannt waren. So setzte sich Feuerbach etwa für die 
polizeiliche Verfolgung von Homosexualität ein.327 In Bayern sorgte 
das Polizeistrafrecht, dessen Revision man abgelehnt hatte, dafür, 
dass außereheliche Sexualität weiterhin reguliert wurde. Feuerbachs 
Strafrechtsreform blieb nicht folgenlos für das Polizeistrafrecht: „Its 
watchfulness was still directed toward heterosexual, procreative acts, 
and the old axes of gender and class unfairness still marked its ef­
forts, but there was greater room for nonmarital sexual behavior.”328 

Die beschriebene Liberalisierung im Sexualstrafrecht war nicht von 
langer Dauer. Bereits Anfang des 19. Jahrhunderts setzten konserva­
tive Bestrebungen ein, die eine stärkere staatliche Regulierung der 
Sexualität forcierten und zur voraufklärerischen Liste der Tatbestän­
de zurückkehrte, diese gleichwohl milder bestrafte.329 Dies äußerte 
sich auch in den Rechtsgütern, die zu Grunde gelegt wurden. So 
erläutert Fritz Eduard Rosenberger, dass das Oberbayerische Appel­
lationsgericht ab 1848 in erster Linie die Moral und das staatliche 
Streben nach Aufrechterhaltung der Sittlichkeit als Grundlage des 
Sexualstrafrechts ansah.330 Dieser Logik entsprechend wurden bspw. 

324 Ausführlich dazu: Hull, Sexuality, 111-115.
325 Vgl. Rosenberger, Sexualstrafrecht, 7-10.
326 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 48.
327 Vgl. Hull, Sexuality, 362.
328 Hull, Sexuality, 368.
329 Rosenberger spricht von einer „Sittlichkeitskampagne“, die um 1815 eingesetzt 

habe (vgl. Rosenberger, Sexualstrafrecht, 13-15).
330 Vgl. Rosenberger, Sexualstrafrecht, 213.

IV Historischer Kontext

252

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch die Sexualstraftaten im Entwurf für das preußische Strafrecht 
von 1845 den „Delikten gegen die Allgemeinheit“ zugeordnet.331

Der juristische Diskurs des 19. Jahrhunderts zum Sexualstrafrecht 
blieb zwischen den drei Gütern der Ehre, der persönlichen Freiheit 
und der Sittlichkeit aufgespannt. Dies lässt sich auch am Sexualstraf­
recht des Deutschen Reiches, das 1872 in Kraft trat, und seiner Aus­
legung nachvollziehen. Hinter dem Begriff der Sittlichkeit verbarg 
sich das Anliegen nach Aufrechterhaltung der sozialen Ordnung, 
die wesentlich in der bürgerlichen Gesellschaft bestand. Sittlichkeit 
diente damit auch dem Schutz des Staates, denn „[d]er Staat, den 
die Juristen als Träger des Rechts sahen - Bewahrer der sozialen 
Ordnung ebenso wie Schutzobjekt - war ein genuin bürgerlicher 
Staat, der bürgerliche Werte vertrat“332. Oder wie Hommen an ande­
rer Stelle formuliert: „Die ‚Sittlichkeit‘ wurde zum staatstragenden 
Element“333. Die Delikte, die im RStGB unter dem Titel „Vergehen 
und Verbrechen gegen die Sittlichkeit“ gefasst wurden, verstand 
man demnach auch als eine Gefährdung für die Allgemeinheit.334 

Dies zeigte sich unter anderem daran, dass sich der Staat für viele 
der Sittlichkeitsverbrechen das Recht vorbehielt, Strafverfahren ein­
zuleiten, auch wenn dazu keine Initiative von den Geschädigten aus­
ging.335 Als zentrale bürgerliche Institution wurde auch die Ehe zum 
Rechtsgut.336 So sieht unter anderem Weisbrod die Ehe als zentrales 
Rechtsgut hinter dem Notzuchtparagraphen:

„Erst wenn, wie bei dem gewaltsamen Angriffe auf ein Weib, mehr vor­
liegt als eine verbrecherische Beschränkung der individuellen Freiheit, 
erst wenn auch die Ehe selbst in ihren Grundlagen gefährdet wird 
durch rechtswidrig erzwungene Beischlafsvollziehungen – erst dann 
greift der Staat zu härteren Strafen, durch die er aber nicht das geschän­
dete Weib allein, sondern sehr viel mehr sich selbst zu schützen die 
Absicht hat.“337

331 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 48.
332 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 25.
333 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 48.
334 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 48.
335 Vgl. Weisbrod, Sittlichkeitsverbrechen, 13.
336 Vgl. Hull, Sexuality, 409.
337 Weisbrod, Sittlichkeitsverbrechen, 38.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

253

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Rekurs auf die soziale Ordnung im Allgemeinen und die Ehe 
im Speziellen legitimierte eine deutlich strengere Regulierung sexu­
eller Handlung als etwa im bayerischen Strafgesetz von 1813 „[v]om 
Ehebruch über die ‚Notzucht‘ bis zu Homosexualität, von der Pro­
stitution beziehungsweise Kuppelei über die Erregung öffentlichen 
Ärgernisses bis zur Verbreitung unzüchtiger Schriften“338. Gleichzei­
tig wurde die Ehe vor staatlichen Eingriffen abgesichert. So sollten 
Frauen vor sexuellen Übergriffen außerhalb der Ehe geschützt wer­
den, Notzucht innerhalb der Ehe war dagegen undenkbar.

„Uebergriffe, die ein Ehegatte gerade in geschlechtlichen Anforderungen 
an den anderen Teil sich zu Schulden kommen lässt, regeln sich und 
gleichen sich wieder aus durch eben diese Innigkeit der Gemeinschaft 
selbst; […] Eine Ehefrau, die in dieser Richtung unter dem Ungestü­
me ihres Mannes zu leiden hat, wird sich entweder still hierin fügen 
und allmählige Besserung erhoffen, oder aber sie wird, wenn ihr die 
Zumutungen des Ehegatten unerträglich erscheinen, eine Lösung des 
Ehebandes herbeiführen.“339

Geschlechtsverkehr wurde als eine „gegenseitige Anforderung“ der 
Ehepartner:innen verstanden, die durch den Mann auch gewaltsam 
herbeigeführt werden durfte. Die Pflicht der Frau war es, dies zu­
nächst geduldig zu ertragen. War sie dazu nicht imstande, stand es 
ihr „frei“, die Ehe aufzulösen. Hier fehlt völlig das Bewusstsein für 
die ökonomische und gesellschaftliche Abhängigkeit einer Ehefrau 
von ihrem Mann, ganz zu schweigen von emotional-psychischen 
Abhängigkeiten in Beziehungen häuslicher Gewalt.

Die Anerkennung persönlicher Freiheitsrechte in der bürgerlichen 
Gesellschaft setzte der staatlichen Regulierung gewisse Grenzen. 
Dies ist jedoch als ambivalent zu bewerten, bedeutete es einerseits 
die Straffreiheit außerehelichen konsensuellen Geschlechtsverkehrs, 
andererseits war dadurch kein Schutz vor Übergriffen im privaten 
Raum gegeben. Mit Blick auf das Sexualstrafrecht räumten Rechts­
wissenschaftler den Freiheitsrechten einen unterschiedlichen Stel­
lenwert ein. Wolfgang Mittermaier sah als Grundgedanken hinter 
den „Verbrechen und Vergehen wider die Sittlichkeit“, „daß die 
geschlechtliche Freiheit zu schützen ist, d.h. die freie Selbstbestim­

338 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 25.
339 Weisbrod, Sittlichkeitsverbrechen, 46.

IV Historischer Kontext

254

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mung über das eigene Geschlechtsleben“340. Auch Franz von Liszt 
sieht die geschlechtliche Freiheit als ein wichtiges Rechtsgut, das 
durch das Sexualstrafrecht zu schützen ist, verbindet dieses indes 
eng mit der Sittlichkeit:

„Wegen der nahen Verwandtschaft der beiden Rechtsgüther ‚geschlecht­
liche Freiheit‘ und ‚sittliches Gefühl‘ zueinander und wegen der Gleich­
artigkeit der die beiden Rechtsgüther verletzenden Handlungen recht­
fertigt es sich, die sämtlichen Sittlichkeitsdelikte zu einer einheitlichen 
Gruppe zusammenzufassen.“341

Der Gedanke der geschlechtlichen Freiheit bestand damit vor allem 
in der Freiheit von unerwünschten Übergriffen und wurde nicht 
ohne Bezug auf die weibliche Geschlechtsehre gedacht. Wie Hom­
men zeigt, gelang dies jedoch nicht widerspruchsfrei.342 „Die Ehre 
einer Frau, so die allgemeine Ansicht, beruhte auf ‚ihrer geschlecht­
lichen Integrität‘, auf ihrem Verzicht auf vor- und außereheliche se­
xuelle Beziehungen.“343 Nun wurde die Geschlechtsehre nicht mehr 
zwangsläufig mit Jungfräulichkeit gleichgesetzt. Doch „[d]as Kon­
zept der ‚Geschlechtsehre‘ und die damit einhergehende Stilisierung 
der Jungfräulichkeit zum wertvollsten Gut der Frau vor der Ehe 
ließen sich nicht widerspruchsfrei mit dem Konzept der freien Ver­
fügung über den eigenen Körper vereinbaren“344. 1902 formulierte 
Karl Binding eine Definition der „Geschlechtsehre“, die durchaus 
mit den persönlichen Freiheitsrechten, verstanden als positive und 
negative Freiheit, vereinbar war:

„Das Rechtsgut der Geschlechtsehre besteht in einem Dreifachen: in 
der Regelung des eigenen Geschlechtslebens innerhalb der Schranken 
von Recht und Sitte; ferner darin, auch nicht als Objekt oder Werk­
zeug fremder Wollust gedient zu haben; endlich darin, nicht behufs 
Erregung, Steigerung oder Befriedigung des Geschlechtstriebes fremde 
Geschlechtsehre verletzt zu haben.“345

340 Mittermaier, Verbrechen, 120.
341 Liszt, Lehrbuch, 350.
342 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 49f.
343 Frevert, Mann und Weib, 188. Die Reduzierung der weiblichen Ehre auf ihre 

„geschlechtliche Integrität“ war dabei ein Phänomen der Moderne, das aus 
einem deutlich komplexeren Ehrverständnis der Vormoderne hervorgegangen 
war (vgl. Frevert, Mann und Weib, 205).

344 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 50.
345 Binding, Lehrbuch, 194.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

255

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine solche Definition der Geschlechtsehre hätte zu Rechtsgleich­
heit mit Blick auf das Sexualstrafrecht führen müssen. Doch das 
RStGB berücksichtigte nur Frauen als Betroffene von Notzucht, die 
sich außerehelicher sexueller Handlungen enthalten und somit ihre 
„Geschlechtsehre“ erhalten hatten. Männer wurden als Betroffene 
nicht berücksichtigt und Frauen, die außereheliche Beziehungen 
eingegangen waren, nur bedingt.

„Zwar äußerten einige Autoren, daß auch Prostituierte und ‚bescholte­
ne‘ Frauen nicht gegen ihren Willen zum Geschlechtsverkehr gezwun­
gen werden dürften, doch hatten die Täter in solchen Fällen meist nur 
die Mindeststrafe zu gewärtigen – falls es überhaupt zur Verurteilung 
kam.“346

Das Verständnis der „Geschlechtsehre“, das für die Kaiserzeit prä­
gend war, bezog sich insbesondere auf die geschlechtlich integre 
Frau und war damit deutlich von der Ehre des Mannes unterschie­
den, die nicht auf das Sexualleben begrenzt war. Dagegen wurde die 
„Identität der Frau unlösbar mit ihrer Sexualität verknüpft“347. Wur­
de diese Ehre gegen den Willen der Frau beschädigt, bedeutete dies 
nach Auffassung von Juristen wie Weisbrod einen unermesslichen 
Schaden:

„Es ist dabei ins Auge zu fassen, dass beim Weibe die ganze Persönlich­
keit, ja das ganze Lebensglück der Angegriffenen eine schwere Verlet­
zung erleidet, dass ihre Ehre in einem Grade geschändet wird, von dem 
bei dem Manne in ähnlicher Lage nicht die Rede sein kann.“348

3.1.2 Die Tatbestände: Was wird verfolgt und unter welchen 
Umständen?

Die Überschrift „Verbrechen und Vergehen wider die Sittlichkeit“ 
und die Position der Normen im Codex direkt vor den Straftaten 
der Beleidigung sind ein weiterer Hinweis, auf den bedeutenden 
Stellenwert von Ehre und sittlicher Ordnung für die Regulierung se­
xueller Handlungen. Im Folgenden sollen nun diejenigen Tatbestän­
de vorgestellt werden, die sexualisierte Gewalt gegen Erwachsene 

346 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 52f.; vgl. auch Weisbrod, Sittlichkeitsver­
brechen, 42.

347 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 51.
348 Weisbrod, Sittlichkeitsverbrechen, 45.

IV Historischer Kontext

256

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


thematisierten. Um das Verständnis von Missbrauch der damaligen 
Zeit nachzuvollziehen, werden daneben auch die Bestimmungen zur 
strafrechtlichen Verfolgung von Kindesmissbrauch erläutert.

3.1.2.1 Notzucht (§ 177 RStGB) und unzüchtige Handlungen (§ 176 
RStGB)

§ 177 RStGB

„Mit Zuchthaus wird bestraft, wer durch Gewalt oder durch Drohung 
mit gegenwärtiger Gefahr für Leib oder Leben eine Frauensperson zur 
Duldung des außerehelichen Beischlafs nöthigt, oder wer eine Frauens­
person zum außerehelichen Beischlafe mißbraucht, nachdem er sie zu 
diesem Zwecke in einen willenlosen oder bewußtlosen Zustand versetzt 
hat.

Sind mildernde Umstände vorhanden, so tritt Gefängnißstrafe nicht 
unter Einem Jahre ein.“

§ 176 Abs. 1 u. 2 RStGB

„Mit Zuchthaus bis zu zehn Jahren wird bestraft, wer

1. mit Gewalt unzüchtige Handlungen an einer Frauensperson vor­
nimmt oder dieselbe durch Drohung mit gegenwärtiger Gefahr für 
Leib oder Leben zur Duldung unzüchtiger Handlungen nöthigt,

2. eine in einem willenlosen oder bewußtlosen Zustande befindliche 
oder eine geisteskranke Frauensperson zum außerehelichen Beischla­
fe mißbraucht […].“

Die §§ 177 RStGB und 176 Abs. 1 RStGB sanktionierten die gewalt­
volle Erzwingung des außerehelichen Beischlafs. Als Betroffene ka­
men, wie der Gesetzestext klar verlauten lässt, ausschließlich „Frau­
enspersonen“ in Frage, als Täter – weniger explizit – ausschließlich 
Männer.349 Mithu Sanyal erläutert, wie sich die Klassifizierung aus 
dem Konzept der Ehre ergab: Nur „ehrbare“ Frauen kamen als po­
tentielle Opfer in Frage, denn Frauen, die die Regeln der Sittlichkeit 
durch außereheliche Beziehungen gebrochen hatten, hatten ihre Eh­
re bereits verloren. Dies ging mit einem Ausschluss weiterer Betrof­
fenengruppen einher, „nicht nur Männer und Transmenschen […], 

349 Vgl. Weisbrod, Sittlichkeitsverbrechen, 37-39.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

257

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern auch ein großer Teil der Frauen, wenn diese beispielsweise 
nicht weiß waren oder in anderer Form den Normen von Weiblich­
keit nicht entsprachen“350.

Gewalt im Sinne der §§ 176 Abs. 1 u. 2 und 177 RStGB konnte 
einerseits physisch andererseits psychischer Natur sein („Drohung 
für Leib und Leben“).351 Anders als es der Gesetzestext vermuten 
lässt, lag der Fokus bei diesen Tatbeständen jedoch nicht auf dem 
Handeln der Täter. Unter Rückgriff auf zeitgenössische Gesetzes­
kommentare und Lehrbücher zeigt Hommen, dass das entscheiden­
de Kriterium des Gewaltbegriffs das Verhalten des Opfers war:

„Erst durch den massiven, ernsthaften und fortwährenden Widerstand 
des Opfers und dessen gewaltsame Überwindung durch den Täter war 
der Tatbestand der ‚Notzucht‘ erfüllt. Das heißt, dass sich die Gewalt 
nicht am Kraftaufwand des Täters, sondern an dem des Opfers maß, an 
ihrer Gegenwehr, die erst die Gewalt des Mannes hervorrief und mit der 
die Frau dem Angreifer ihren Willen entgegensetzte.“352

Ein gewisses Maß der Gewaltanwendung von der Seite des Mannes 
und ein Sträuben auf der Seite der Frau gehörte nach Auffassung der 
Juristen zu jedem sexuellen Akt. Nur wenn die Frau ihre Gegenwehr 
konstant aufrechterhielt, konnte sich der Mann sicher sein, dass 
sie nicht einverstanden war. Unterbrach sie ihre Gegenwehr oder 
gab sie irgendwann auf, wurde dies als Zustimmung gedeutet.353 In 
Bindings „Lehrbuch des Gemeinen deutschen Strafrechts“ werden 
die „Anforderungen“ an das Opfer einer Notzucht deutlich auf den 
Punkt gebracht:

„Die Frau muß entweder

a) zum Zwecke der Missbrauchung in willenlosen Zustand versetzt 
sein oder

b) widerstrebt, dies Widerstreben gezeigt und es, wenn sich ihr nicht 
die Uberzeugung von der Hoffnungslosigkeit weiteren Widerstands 
aufdrängt, während des ganzen Aktes festgehalten haben; endlich 
muß

350 Sanyal, Vergewaltigung, 52.
351 Vgl. Weisbrod, Sittlichkeitsverbrechen, 38.
352 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 35.
353 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 38.

IV Historischer Kontext

258

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


c) dieses Widerstreben durch Gewalt oder Drohung und darf nicht 
durch Liebkosung, Ueberredung, Versprechen u.s.w. überwunden 
sein.“354

Hommen schildert einen Fall, bei dem ein Knecht nachts in das 
Zimmer einer Magd einbrach und diese vergewaltigte. Die Magd gab 
an, ihn unter Weinen und Flehen, gebeten zu haben, aufzuhören 
und ihren Widerwillen klar zum Ausdruck gebracht zu haben. Da 
der Knecht ihr aber mit Schlägen gedroht hatte, wenn sie um Hilfe 
schreien würde, unterließ sie dies. In den Augen des Gesetzes war 
die Form der Gegenwehr, die sie gezeigt hatte und damit das Maß 
der Gewalt, die der Täter anwenden musste, nicht ausreichend, um 
den Tatbestand der Notzucht zu erfüllen.355 Nur wenn die angewen­
dete Gewalt groß genug war, um sich über jeden Widerstand der 
Betroffenen hinwegzusetzen bzw. Widerstand gänzlich unmöglich zu 
machen, handelte es sich um einen Fall der Notzucht.356 Eine Dro­
hung wurde dann als ausreichend angesehen, wenn die angedrohten 
Konsequenzen für die Betroffenen einen größeren Schaden darstell­
ten als die Notzucht und der damit verbundene Ehrverlust. Ob dies 
im Einzelfall gegeben war, oblag der Einschätzung des jeweiligen 
Richters.357

Zudem schützen §§ 176 Abs. 2 RStGB und 177 RStGB vor der Vor­
nahme des außerehelichen Beischlafs in Situationen, in denen die 
Betroffene sich in einem Zustand der Willens- bzw. Bewusstlosigkeit 
befindet. § 176 Abs. 2 RStGB setzt den Zustand der Geisteskrankheit 
analog dazu. § 177 RStGB kann insofern als Verschärfung des § 176 
RStGB gesehen werden, als § 176 Abs. 1 RStGB allgemein die Vornah­
me unzüchtiger Handlungen unter Anwendung von Gewalt oder 
Drohungen sanktioniert und § 177 RStGB die Vornahme des außer­
ehelichen Beischlafs gesondert in den Blick nimmt. Für den Tatbe­
stand der unzüchtigen Handlungen war „die Berührung des Körpers 
konstitutiv für den Tatbestand, wobei die Richter bei Berührung der 
weiblichen Genitalien durch den Täter oder des weiblichen Körpers 
durch die Genitalien des Täters eine ‚unzüchtige Handlung‘ als ge­

354 Binding, Lehrbuch, 201.
355 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 121.
356 Vgl. Sick, Selbstbestimmungsrecht, 54.
357 Vgl. Weisbrod, Sittlichkeitsverbrechen, 44.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

259

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geben ansahen.“358 Der Beischlaf galt dann als vollzogen, wenn es 
zu einer „Vereinigung der Geschlechtsteile“359 gekommen war. § 177 
RStGB stellte im Vergleich zu § 176 Abs. 2 RStGB eine Steigerung 
dar, insofern hier nicht der willen- oder bewusstlose Zustand einer 
Frau ausgenutzt wurde, sondern diese durch den Täter selbst aktiv 
in diesen Zustand versetzt wurde, mit dem Ziel des außerehelichen 
Beischlafs.360

Gemäß dem Entwurf des Reichsstrafgesetzbuches von 1871 waren 
§§ 176 RStGB und 177 RStGB zunächst als Antragsdelikte vorgese­
hen, die nur auf Strafantrag des Opfers verfolgt wurden. 1876 wur­
den sie jedoch in Offizialdelikte umgewandelt, sodass es nun keines 
Strafantrags mehr bedurfte, um entsprechende Verstöße zu verfol­
gen. Damit wurde der Tatsache Rechnung getragen, dass Notzucht 
auch als Verstoß gegen die allgemeine Sittlichkeit und nicht nur 
gegen die persönlichen Freiheitsrechte bzw. die Geschlechtsehre der 
Betroffenen gesehen wurde.361

Hommen analysiert Gerichtsakten zu Sittlichkeitsverbrechen, die 
zwischen 1872 und 1905 an den Landgerichten München I und II 
sowie Deggendorf verhandelt wurden. Auf dieser Basis macht sie 
neben der Gegenwehr auch den Leumund der Betroffenen als wich­
tiges Element der gerichtlichen Untersuchungen aus:

„Nachdem festgestellt worden war, ob die Frau sich zur Wehr gesetzt 
hatte, wurde erhoben, ob sie den Täter anfangs ermutigt hatte und 
ob sie als bescholtene Person bekannt war. Dazu musste der Richter 
die Umstände genau untersuchen und die Persönlichkeiten von Opfer 
und Täter sowie ihre Beziehung zueinander vor und nach der Tat so 
weit wie möglich erforschen. In den Gerichtsakten fand sich stets ein 
Zeugnis über den Leumund der Klägerin, das offenbar routinemäßig 
angefordert wurde.“362

Gab es Hinweise darauf, dass es sich bei der Betroffenen um eine 
Person handelte, die sexuell aktiv war, dass sie vielleicht zunächst 
auf die Zuwendungen des Täters positiv reagiert hatte oder dass sie 
in anderen Bereichen als unzuverlässig angesehen wurde, konnte 

358 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 44.
359 Sick, Selbstbestimmungsrecht, 57.
360 Vgl. Sick, Selbstbestimmungsrecht, 53.
361 Vgl. Dane, Zeter, 86f.; Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 48f.
362 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 39.

IV Historischer Kontext

260

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich das zu ihren Ungunsten auf die Rechtsprechung auswirken.363 

Im Hintergrund stand hier zum einen die Idee der Ehrverletzung, 
die nicht so schwer wog, wenn die Person bereits außereheliche 
sexuelle Begegnungen hatte, zum anderen die Annahme, dass die Tat 
aufgrund von sexueller Lust des Täters begangen wurde und man 
schloss nicht aus, dass auch die Betroffene durch die gewaltsame Sti­
mulation erregt werden könnte, was dann zugleich als Zustimmung 
gewertet wurde.364

Exkurs: Kindesmissbrauch
Missbrauch minderjähriger Personen wurde im RStGB noch nicht 
unter einem eigenen Paragraphen verhandelt, stattdessen wurde er 
unter § 176 RStGB subsumiert und in einem eigenen Abschnitt defi­
niert:

„Mit Zuchthaus bis zu zehn Jahren wird bestraft, wer […]

3. mit Personen unter vierzehn Jahren unzüchtige Handlungen vor­
nimmt oder dieselben zur Verübung oder Duldung unzüchtiger 
Handlungen verleitet.“365

Bis ins 18. Jahrhundert war Kindesmissbrauch kein eigener Straftat­
bestand, sondern wurde wie die Vergehen an erwachsenen Betrof­
fenen als Notzucht verfolgt. Im Verlauf des 18. Jahrhunderts kam 
es jedoch zu immer mehr Anzeigen wegen Kindesmissbrauchs. In 
Zusammenhang mit einem wachsenden Bewusstsein für die beson­
dere Verletzlichkeit von Kindern unterschied man schließlich den 
Missbrauch von Kindern von der Notzucht bzw. den unzüchtigen 
Handlungen an Erwachsenen. Im Gegensatz zur Notzucht muss­
te der neu geschaffene Tatbestand des Kindesmissbrauchs keine 
Gewaltanwendung beinhalten.366 So erachtete etwa das preußische 

363 Vgl. Hommen, Kontinuität, 124.
364 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 45.
365 Noch bis ins Jahr 1973 wurde sexueller Missbrauch als „Unzucht mit Kindern“ 

geahndet. Eine umfassende Reform des Sexualstrafrechts im Jahr 1973 führte 
dann den Begriff des „sexuellen Missbrauchs an Kindern“ für den Straftatbe­
stand ein. Zudem wurde der Abschnitt des StGB von „Verbrechen und Verge­
hen wider die Sittlichkeit“ in „Straftaten gegen die sexuelle Selbstbestimmung“ 
umbenannt, was ein verändertes Verständnis der zu schützenden Rechtsgüter 
deutlich macht (vgl. Bange, Sprechen und Forschen, 28).

366 Vgl. Vigarello, History, 75-86.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

261

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Strafgesetzbuch von 1815 jede sexuelle Handlung an einer Person 
unter 12 Jahren als strafbar. Parallel zu Entwicklungen in Frankreich 
wurde die Altersgrenze 1851 auf 14 Jahre heraufgesetzt und neben 
Mädchen auch Jungen berücksichtigt.367 Die Tatsache, dass für die­
sen Tatbestand keine Gewalt nötig war, es sogar unerheblich war, 
ob das Kind zugestimmt hatte, begründeten Juristen im Kaiserreich 
in erster Linie mit einer Unzulänglichkeit des kindlichen Willens. 
Aus heutiger Sicht würde man sagen, die Juristen sahen Minderjäh­
rige nicht imstande, eine tragfähige Zustimmung zu den sexuellen 
Handlungen zu geben. Die Begründungen, die Hommen aus zeit­
genössischen Gesetzeskommentaren herausarbeitet, lassen sich den 
drei Aspekten von „Consent“ zuordnen, wie sie Marylin R. Peterson 
formuliert: Informiertheit, Wechselseitigkeit und Bedeutsamkeit.368 

So bezogen sich einige Argumentationen auf die „mangelnde Ein­
sicht und Urteilsfähigkeit“369 der Minderjährigen. Demnach konnte 
man nicht davon ausgehen, dass sich das Kind der Bedeutung der 
sexuellen Handlungen und ihre möglichen Konsequenzen (umfäng­
lich) bewusst war. Zudem erkannte man, so Hommen, das „intellek­
tuelle oder konventionelle Übergewicht“370 der Erwachsenen, das 
eine Entscheidungsfindung auf Augenhöhe ausschloss. Auch die Be­
deutsamkeit einer eventuell gegebenen Zustimmung wurde in Frage 
gestellt, da man es für wahrscheinlich hielt, dass Kinder auch aus 
Angst vor möglichen Konsequenzen zustimmten bzw. sich nicht 
wehrten.371 Hommen fasst zusammen: „Die Strafbarkeit der Hand­
lung beruhte also nicht auf der Anwendung von Gewalt, sondern 
auf einem Mißbrauch, auf dem Ausnutzen einer Schwäche, ähnlich 
wie der in Absatz 2 des Paragraphen 176 genannte Mißbrauch einer 
‚geistig Schwachen oder Kranken‘.“372

367 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 28.
368 Vgl. Peterson, At Personal Risk, 124.
369 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 29.
370 Anonymus, Fleischesverbrechen, 246. Hier handelt es sich um einen Kommen­

tar zum entsprechenden Paragraphen im StGB von Bayern aus dem Jahr 1861.
371 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 29. Hommen stützt sich hier insbeson­

dere auf Aussagen zu Kindesmissbrauch in: Anonymus, Fleischesverbrechen, 
246; Schwarze, Commentar, 465; Wulffen, Sexualverbrecher, 444.

372 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 29.

IV Historischer Kontext

262

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.1.2.2 Missbrauch von Abhängigkeitsverhältnissen

§ 174 RStGB sanktionierte unzüchtige Handlungen, die in Abhängig­
keitsverhältnissen begangen wurden:

„Mit Zuchthaus bis zu fünf Jahren werden bestraft:

1. Vormünder, welche mit ihren Pflegebefohlenen, Adoptiv- und Pflege­
eltern, welche mit ihren Kindern, Geistliche, Lehrer und Erzieher, 
welche mit ihren minderjährigen Schülern oder Zöglingen unzüchti­
ge Handlungen vornehmen;

2. Beamte, die mit Personen, gegen welche sie eine Untersuchung zu 
führen haben oder welche ihrer Obhut anvertraut sind, unzüchtige 
Handlungen vornehmen;

3. Beamte, Aerzte oder andere Medizinalpersonen, welche in Gefäng­
nissen oder in öffentlichen, zur Pflege von Kranken, Armen oder 
anderen Hülflosen bestimmten Anstalten beschäftigt oder angestellt 
sind, wenn sie mit den in das Gefängniß oder in die Anstalt aufge­
nommenen Personen unzüchtige Handlungen vornehmen.

Sind mildernde Umstände vorhanden, so tritt Gefängnißstrafe nicht 
unter sechs Monaten ein.“

§ 174 RStGB definierte bestimmte Abhängigkeitsverhältnisse, in der 
jede Art von unzüchtigen Handlungen verboten war. Abs. 1 betrifft in 
erster Linie erzieherische und Vormundschaftsverhältnisse.373 Abs. 2 
nennt bestimmte Beamtenverhältnisse und Abs. 3 nimmt öffentliche 
Anstalten wie Gefängnisse, Kranken- und Armenhäuser in den 
Blick. Ähnlich wie bei § 176 Abs. 3 RStGB wurden Erzieher, Vormün­
der, Beamte und Medizinalpersonen für unzüchtige Handlungen 
im Verhältnis zu den ihnen anvertrauten Personen verantwortlich 
gemacht, unabhängig davon, wer die Handlungen initiiert hatte. 
Im Hintergrund stand wohl auch bei § 174 RStGB eine Denkweise, 
die den Willen der Betroffenen durch das Autoritäts- und Abhän­
gigkeitsverhältnis eingeschränkt sah.374 Auch Minderjährige über 14 

373 In einem 1911 veröffentlichten Gegenentwurf zum StGB-Entwurf von 1909 
wurde vorgeschlagen, an dieser Stelle auch Abhängigkeitsverhältnisse z. B. 
zwischen Dienstherrn und Magd zu berücksichtigen sowie Dienst- und Amts­
verhältnisse (vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 29 Fn. 56).

374 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 29.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

263

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jahren (§ 174 Abs. 1 RStGB)375 und Erwachsene (§ 174 Abs. 2 u. 3 
RStGB) wurden berücksichtigt. Mittermaier sieht in einem Verstoß 
gegen § 174 RStGB „einen Mißbrauch der Vertrauensverhältnisse, 
eine Verführung unter Benutzung der Innigkeit der Beziehung oder 
der gegebenen Übermacht […], so daß ein gefährlicher Angriff auf 
eine schwache Person abzuwehren ist.“376 Gleichzeitig betont er die 
Gefährdung der allgemeinen Sittlichkeit:

„In einer Reihe von Verhältnissen stehen Personen derart zu einander, 
daß die eine der anderen zu besonderer Obsorge durch Natur, Gesetz, 
Obrigkeit oder Vertrag anvertraut ist. Hier erscheint es besonders ge­
fährlich, geschlechtliche Unsittlichkeit zu dulden. Denn selbst, wenn 
sie mit Hilfe der Beteiligten gepflegt wird, ist doch offenbar von dem 
Obsorgenden eine Treuverpflichtung verletzt worden, die das Gesetz 
zum allgemeinen Wohl anerkennt, deren Verletzung allein schon eine 
bedenkliche Unsicherheit der allgemeinen Ordnung bedeuten muß.“377

Das Verhältnis der Geistlichen soll im Folgenden noch etwas ge­
nauer betrachtet werden. Friedrich Oskar Schwarze (1816-1886) be­
tont, dass diese nur in Betracht kommen, „soweit der andere Theil 
Schüler oder Zögling des Geistlichen ist.“378 Er weist explizit darauf 
hin, dass die Rolle des Beichtvaters nicht gemeint sei.379 Auch bei 
von Liszt findet sich ein entsprechender Kommentar, was darauf 
deuten könnte, dass dies juristisch umstritten war oder dass es 
entsprechende Fälle gab, die man mit Blick auf § 174 Abs. 1 RStGB 
anzuzeigen versucht hatte.380 Mittermaier kommentiert den § 174 
RStGB kritisch. Dass das Verhältnis von Geistlichen an dieser Stelle 
berücksichtigt wird, hebt er als besonders relevant hervor, da diese 
„eine sehr starke geistige Macht“381 ausüben würden. Die Autorität 
von Ärzten sieht er dagegen als nicht ausreichend an, um zu einem 

375 Schwarze sah auch das Vormundschaftsverhältnis mit der Volljährigkeit des 
Mündels für beendet an (vgl. Schwarze, Commentar, 466).

376 Mittermaier, Verbrechen, 128.
377 Mittermaier, Verbrechen, 128.
378 Schwarze, Commentar, 466.
379 Vgl. Schwarze, Commentar, 466.
380 Vgl. Liszt, Lehrbuch, 360. Mittermaier weist daraufhin, dass das Beichtverhält­

nis in Württemberg, Braunschweig, Hessen und in Bayern seit 1861 Eingang in 
die Rechtsprechung gefunden hatte.

381 Mittermaier, Verbrechen, 133.

IV Historischer Kontext

264

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Missbrauch entsprechend § 174 Abs. 3 RStGB zu führen.382 Das Straf­
recht erfasste Behandlungsverhältnisse von Ärzten indes in größe­
rem Ausmaß als die Seelsorgeverhältnisse von Priestern, da § 174 
Abs. 1 mit einer Altersbegrenzung versehen war: Hier kamen nur 
minderjährige Schüler:innen und Zöglinge in Betracht, das heißt 
Personen bis zum vollendeten 21. Lebensjahr. Dagegen konnte § 174 
Abs. 3 RStGB auch den Missbrauch eines Arztes an einer volljähri­
gen Person erfassen.

3.1.3 Topoi der Tat: Welche Aspekte bestimmten die Vorstellung von 
sexualisierter Gewalt?

Während der juristische Diskurs bisher vor allem auf Basis der 
Rechtsnormen beleuchtet wurde, wird das Augenmerk im Folgenden 
auf den Elementen liegen, die durch die Anwendung der Normen 
und die konkrete Praxis der Gerichtsverfahren den Diskurs präg­
ten. Im ersten Schritt sollen bestimmte Topoi dargestellt werden, 
die die Vorstellungen von „Sittlichkeitsverbrechen“ bestimmten und 
mit hoher Wahrscheinlichkeit zu einer Verurteilung führten, wobei 
eine Wechselwirkung zwischen den allgemeinen Vorstellungen und 
der Rechtsprechung im Einzelfall angenommen werden kann. Spe­
zifische Bilder von Vergewaltigung/Notzucht, Nötigung und Miss­
brauch beeinflussten auch die Beurteilung der Richter und deren 
Rechtsprechung. Die entsprechende Berichterstattung in den Medi­
en prägte wiederum die gesellschaftliche Wahrnehmung von Sittlich­
keitsverbrechen.

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Sittlichkeitsverbre­
chen brachte im 19. Jahrhundert neue Erkenntnisse über die Täter 
hervor. Rechtsmediziner in Frankreich wiesen bereits in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts darauf hin, dass es sich bei Notzucht 

382 Vgl. Mittermaier, Verbrechen, 133. Die Ausführungen zu § 174 RStGB kon­
zentrieren sich hier auf dessen Darstellung in zeitgenössischen Gesetzeskom­
mentaren. Eine Studie zur Anwendung des Paragraphen gibt es bisher nicht. 
Bei Tanja Hommen werden diese Fälle zwar mitberücksichtigt, jedoch kaum 
explizit behandelt. Gerade mit Blick auf Missbrauch im Raum der katholischen 
Kirche besteht hier ein großes Forschungsdesiderat. Einen kurzen Überblick 
zur Entwicklung des Paragraphen bis in die heutige Zeit, allerdings ohne The­
matisierung des Verhältnisses von Geistlichen, findet sich bei Brüggemann, 
Entwicklung und Wandel, 367f.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

265

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Nötigung meist um häusliche Verbrechen handelte, die durch 
Familienangehörige oder andere nahestehende Personen begangen 
wurden.383 Da diese These wohl eine Gefahr für das bürgerliche 
Familienideal darstellte, fand sie kaum Verbreitung.384 Auch die 
neue Einsicht in männliche (!) Geschlechtslust veränderte die Wahr­
nehmung von Sittlichkeitsverbrechen: Denn der starke männliche 
Sexualtrieb konnte „in einer schwachen Stunde auch den braven 
Bürger übermannen“385. Birgt dieses Narrativ zum einen eine gewis­
se Entschuldigung von Sexualstraftätern, konnte es auf der anderen 
Seite den bürgerlichen Herren und ihrem sittlichen Ansehen gefähr­
lich werden. Gleichzeitig gab es daher die Tendenz, Übergriffe an 
den Rand der Gesellschaft zu drängen. Argumentativ funktionierte 
das, indem man dem „normalen“ Mann zutraute, seinen Sexualtrieb 
durch den Verstand im Zaum zu halten und in geregelte, sittliche 
Bahnen zu lenken. „In den unteren Schichten aber und in ländlichen 
Gebieten war der Mann, so die Ansicht der bürgerlichen Autoren, 
roher, der Natur näher und seiner Sexualität somit in stärkerem 
Maße ausgeliefert.“386 Psychiater und Juristen gingen davon aus, 
dass der Wille der Täter zudem durch psychische und physische 
Leiden, insbesondere geistige Störungen, geschwächt sei.387 Dieser 
Diskurs produzierte stereotype Täterbilder: „den Pädophilen etwa, 
den Wüstling oder den geisteskranken Kinderschänder.“388 Durch 
ihre Analyse von Prozessakten zu Sittlichkeitsverbrechen im ländli­
chen Raum zeigt Hommen, dass auch „Fremde“ häufig als Täter in 
Erscheinung traten:

„Die Täter in den hier ausgewerteten Akten waren zum großen Teil 
Menschen, die nicht fest in die dörfliche Gemeinschaft und ein sozia­
les Umfeld integriert waren. Sie waren meist jung und unverheiratet, 
besitzlos, vorbestraft und/oder fremd. Die verurteilten Täter entspre­
chen damit einer Gruppe von Männern, die als kriminalitätsgefährdet 
definiert wurden. Diese Männer hatten weniger Möglichkeiten einer 
Anzeige vorzubeugen und sich zu verteidigen, als Männer aus höhe­

383 Vgl. Vigarello, History, 184.
384 Vgl. Vigarello, History, 186.
385 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 74f.
386 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 84.
387 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 85; Vigarello, History, 186.
388 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 74.

IV Historischer Kontext

266

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ren Schichten, zumal sie vor Gericht als wenig glaubwürdig angesehen 
wurden.“389

Auch wenn der Begriff des „Fremden“ in einer Dorfgemeinschaft, in 
der sich jede:r kannte, wohl etwas ganz anderes bedeutete als in der 
Stadt, kann man davon ausgehen, dass es auch im städtischen Kon­
text eher selten bekannte oder hochangesehene, in die städtischen 
Gefüge gut integrierte Personen waren, die wegen Sittlichkeitsver­
brechen angezeigt oder gar verurteilt wurden. Die soziale Stellung 
von Angeklagtem und Betroffener spielte eine entscheidende Rolle 
für die Richter, aber auch für die Rechtsmediziner: „[J]e höher der 
Beklagte und je niedriger die Klägerin auf der sozialen Rangleiter 
standen, umso dringlicher schien es den Ärzten geboten, die Kläge­
rin genauestens zu überprüfen“390.

Weitere typische Topoi, die Hommen im medizinisch-juristischen 
Diskurs fand, waren Einsamkeit und Dunkelheit.391 Auch George 
Vigarello verweist darauf, dass sexuelle Übergriffe, die in privaten 
Räumen stattfanden, sehr selten zu einer Verurteilung führten.392 

Der Aspekt der Einsamkeit muss mit Vigarello jedoch differenziert 
betrachtet werden. Zwar hatten Fälle, die in der Gegenwart Dritter 
stattfanden, schlechte Chancen vor Gericht, da man annahm, die 
Betroffenen hätten sich leicht Hilfe holen können,393 gleichzeitig 
waren Zeug:innen ein wichtiges Unterstützungselement für die Ge­
schädigten, etwa wenn diese den Täter auf frischer Tat ertappten.394 

Denn andernfalls hatten es die Täter nur allzu leicht, die Tat als 

389 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 133.
390 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 91 Ausführlicher zur Beurteilung der Glaub­

würdigkeit der Geschädigten in der vorliegenden Arbeit unter IV.3.1.4.
391 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 114.
392 Vgl. Vigarello, History, 148.
393 So etwa im Fall der Magd Maria Kritzenberger, die von einem Knecht trotz 

Weinens und flehentlicher Bitten vergewaltigt wurde. Zum Tatzeitpunkt be­
fand sich eine weitere Magd im Raum, die das Weinen Kritzenbergers bezeug­
te, die Tat dennoch nicht für eine Notzucht hielt. Auch die Bäuerin, die sich 
im selben Haus befunden hatte, sagte aus, dass es sich wohl nicht um eine 
Notzucht gehandelt habe, da Kritzenberger ja nur zu schreien gebraucht hätte, 
dann wäre sie ihr zu Hilfe gekommen. Kritzenbergers Argument, aus Furcht 
nicht geschrien zu haben, scheint für die Zeuginnen keine Rolle gespielt und 
auch das Gericht nicht beeindruckt zu haben. Die Tat wurde jedenfalls nicht 
als Notzucht gewertet (vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 121).

394 Vgl. Vigarello, History, 148.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

267

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


konsensuell darzustellen. Bei der Einsamkeit handelt es sich um 
einen Aspekt, der zusammen mit dem Überfall durch einen Frem­
den einen bis heute währenden Vergewaltigungsmythos darstellt. Sie 
verschleiern die Realität, nach der sexuelle Verbrechen vorwiegend 
im sozialen Nahraum begangen werden.

Aus diesen Erkenntnissen lassen sich Anforderungen an die Fälle 
von Sittlichkeitsverbrechen, die vor Gericht gebracht wurden, rekon­
struieren:

„Als Topoi der ‚Notzucht‘ zeigen sich also die einsame Begegnung mit 
einem Fremden sowie die Gewalt des Täters auf der einen, die Abwehr, 
der Schrecken und die Angst der Frau auf der anderen Seite. Darüber 
hinaus mußte sich die Frau als ehrbar darstellen und dafür rechtferti­
gen, zur falschen Zeit am falschen Ort gewesen zu sein.“395

Fälle, die diese Muster aufwiesen und in denen die betroffenen 
Frauen den Ansprüchen an Ehrbarkeit gerecht wurden sowie eine 
gute Begründung hatten, dass sie sich zum Tatzeitpunkt allein am 
Tatort befunden hatten, hatten gute Aussichten, zu einer Verurtei­
lung zu führen. Das Fehlen eines dieser Kriterien warf dagegen ein 
schlechtes Licht auf die Sittlichkeit und die Glaubwürdigkeit der 
Betroffenen.

3.1.4 Rechtsstatus und Glaubwürdigkeit: Welche Stellung hatten 
Frauen vor Gericht?

Betrachtet man den juristischen Diskurs zu sexueller Gewalt an 
Frauen im Kaiserreich, so ist auch nach der Stellung der Frau darin 
zu fragen. Gesetzgebung, Gesetzesauslegung und Rechtsprechung 
lagen in der Kaiserzeit noch ganz in der Hand von Männern. Frau­
en beteiligten sich am Diskurs daher in erster Linie, wenn sie vor 
Gericht auftraten, als Zeuginnen oder als Geschädigte. Doch auch 
hier war ihr Status bis zur Jahrtausendwende prekär. Denn erst mit 
der Einführung des BGB im Jahr 1900 wurde ihnen der unbeding­

395 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 115. Dass viele dieser Aspekte auch heute 
noch als Vergewaltigungsmythen existieren und wie sie die Beurteilung von 
Berichten über sexuelle Übergriffe prägen, zeigen etwa Sanyal, Vergewalti­
gung, 39f.; Vavra, Strafbarkeit, 80f.

IV Historischer Kontext

268

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te Status als Rechtssubjekt zuerkannt.396 Zuvor hatte das Prinzip 
der Geschlechtsvormundschaft Ehefrauen unter die Vormundschaft 
ihres Ehemannes gestellt und ledige Frauen unter die ihres Vaters, 
insofern dieser sie nicht aus der Geschlechtsvormundschaft entlas­
sen hatte. Das Vormundschaftsverhältnis zwischen Ehemann und 
Ehefrau bezog sich auf die Vertretung vor Gericht als auch auf 
die Eigentumsrechte der Frau.397 Der Status lediger Frauen scheint 
nicht allgemeingültig geklärt gewesen zu sein. Bärbel Kuhn verweist 
auf Provinzialgesetze, die die rechtliche Stellung der ledigen Frau 
unterschiedlich regelten.398 Ernst Holthöfer erklärt, dass ledige Frau­
en vor Gericht einen Vertreter benötigten, den sie jedoch selbst 
wählen konnten.399 Vor Gericht war es die Aufgabe der Vormünder, 
„bei der Prozeßführung Beistand zu leisten und im Einvernehmen 
mit ihr [der Frau; M.H.] die erforderlichen Rechtshandlungen vor­
zunehmen“400. Greven-Aschoff argumentiert dagegen unter Bezug 
auf das ALR und das preußische Prozessrecht, dass ledige Frauen 
auch im 19. Jahrhundert schon vor Gericht die gleichen Rechte wie 
Männer gehabt hätten, was das Recht sich selbst zu vertreten mitein­
schloss.401

Künzel geht davon aus, dass Frauen vor der unbedingten rechtli­
chen Gleichstellung durch das BGB 1900 nur selten als Zeuginnen 
geladen wurden. Frauen seien „als Zeugin grundsätzlich suspekt 
[gewesen] und durfte[n] nur in bestimmten Fällen vor Gericht aus­
sagen“402. Diese bedingte Zeugnisfähigkeit der Frau sieht sie mit 
der „kulturell tradierten Skepsis gegenüber der Zeugenaussage einer 
Frau“403 verbunden. Dabei versteht sie den Rechtsstatus von Frau­
en als strukturellen Aspekt eines „gesamtkulturellen Problems“, das 
sich auch darin zeige, dass „Sprache, insbesondere die Kunst der 
Rhetorik, die sogenannten ‚uneigentlichen‘ oder ‚figurativen‘ Sprach­
formen, sowie die Fähigkeit zur Lüge und zur Verstellung seit der 

396 Vgl. Künzel, Vergewaltigungslektüren, 209.
397 Vgl. Holthöfer, Geschlechtsvormundschaft, 391.
398 Vgl. Kuhn, Familienstand, 94.
399 Vgl. Holthöfer, Geschlechtsvormundschaft, 391.
400 Holthöfer, Geschlechtsvormundschaft, 391.
401 Vgl. Greven-Aschoff, Frauenbewegung, 23 Fn. 7, 9.
402 Künzel, Vergewaltigungslektüren, 209.
403 Künzel, Vergewaltigungslektüren, 209.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

269

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Antike mit der Frau identifiziert“404 wurden. Sie verweist hier also 
auf kulturell tradierte und strukturell gestützte Vorurteile in Bezug 
auf die Glaubwürdigkeit von Frauen, die – mit Fricker gesprochen 
– vermutlich zu unzähligen Fällen von testimonial injustice führten, 
indem Frauen basierend auf diesen Vorurteilen nicht als kompetente 
und aufrichtige Wissenssubjekte anerkannt wurden. Diese testimoni­
al injustice nahm im Vorwurf der Falschbeschuldigung eine quasi in­
stitutionalisierte Form an, denn „[d]er Verdacht der Falschbeschul­
digung traf grundsätzlich alle Frauen, die einen sexuellen Übergriff 
anzeigten“405. Hommen zeigt durch die Analyse von Prozessakten 
zu „Sittlichkeitsverbrechen“ in der Kaiserzeit, dass die Einschätzung 
der Glaubwürdigkeit der Geschädigten einen wichtigen Bestandteil 
der Prozesse darstellte. Dazu nahm man das sittliche Benehmen der 
Frauen im Kontext des Übergriffs sowie im Alltag in den Blick. 
Auch das Verhältnis zwischen Geschädigter und Angeklagtem wurde 
genau untersucht.406 Wie oben bereits ausgeführt, wirkte sich jede 
Handlung, die auch nur ansatzweise als Zustimmung zu sexuellen 
Aktivitäten gedeutet werden konnte, negativ auf das Ansehen der 
Frau und die Chancen auf eine Verurteilung des Täters aus. Hatte 
eine Frau etwa zunächst über anzügliche Witze des Mannes gelacht, 
konnte das als Beleg gesehen werden, dass sie sexuelle Kontakte zu 
diesem Mann gewünscht, ja sogar provoziert habe.407 Um das sittli­
che Betragen der Frau im Alltag zu beleuchten, wurde in der Regel 
ein Leumundszeugnis eingeholt. Hommen arbeitet Charaktereigen­
schaften in ihrer genderspezifischen Verwendung und Bedeutung 
heraus, die sich negativ auswirkten:

„Unangepaßtheit wurde also bei Frauen als Frechheit und Lügenhaftig­
keit etikettiert, bei Männern als Roheit [sic] und Brutalität. Müßiggang 
und Arbeitsscheu dagegen waren Vorwürfe, die beide Geschlechter tref­

404 Künzel, Vergewaltigungslektüren, 209.
405 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 91.
406 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 39. Dass dies auch heute häufig noch 

der Fall ist, zeigen u. a. Clemm, AktenEinsicht, 26f.; Manne, Down Girl, 370f.
407 Vgl. dazu einen Fall, den Tanja Hommen schildert, bei dem eine 14-jährige 

Magd durch einen Knecht vergewaltigt wurde. Der Knecht gab an, die Magd 
habe über unanständige Gesprächsthemen gelacht und sich an Brüsten und 
Beinen berühren lassen. Staatsanwaltschaft und Richter folgten seiner Argu­
mentation, dass der Knecht daraus auf ihre Zustimmung zum Geschlechtsver­
kehr schließen konnte (vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 39).

IV Historischer Kontext

270

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fen konnten, ebenso wie Verschwendungs- oder Genußsucht. Leichtfer­
tigkeit wiederum wurde nur Frauen vorgeworfen.“408

Neben diesen eher allgemeinen Aussagen über den sittlichen Cha­
rakter einer Person wurde Frauen häufig auch vorgeworfen, die An­
schuldigungen nur als Vorwand zu nutzen, um andere Zwecke zu 
erreichen. „The sexual assault complainant, whether a working-class 
woman or middle-class lady, was considered to be making false 
accusation of a sexual nature, either out of spite, malice or revenge, 
or else out of shame and an effort to conceal an act of unchastity.”409

Ein weiterer häufiger Topos unterstellte den Frauen pathologische 
Züge, insbesondere Hysterie.410 Während der Vorwurf der Falschbe­
schuldigung Frauen aller gesellschaftlichen Schichten gleichermaßen 
traf, neigte man dazu, Frauen aus der Unterschicht eher zu krimi­
nalisieren als bürgerliche Frauen. Ersteren unterstellte man, den 
Angeklagten bewusst ruinieren zu wollen, bei Letzteren ging man 
eher von einem psychischen Leiden aus, das sie zur Falschanzeige 
verleitete.411 Der Strafrechtsprofessor Hans Gross (1847-1915) weist 
in seiner „Kriminalpsychologie“ auf das Verhältnis zwischen „hyste­
rischen Frauen“ und Falschaussagen hin:

„Die Hysterischen sind in mehrfacher Weise für uns wichtig; durch 
ihre Einbildungen geben sie oft Anlass zu ausgedehnten, grundlosen 
Erhebungen; sie wollen auffallen, sind stets mit sich beschäftigt, sind 
ebenso oft unbegründet für jemanden begeistert, als sie andere mit 
unerklärtem Hass verfolgen, weshalb von ihnen vielfach die gröbsten 
Denunziationen, besonders wegen Geschlechtsverbrechen ausgehen.“412

Der Hysterie-Vorwurf, der Frauen im Kontext von Missbrauchs- und 
Vergewaltigungsvorwürfen bis heute gemacht wird,413 stellt nicht nur 

408 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 133.
409 Edwards, Sexuality, 96.
410 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 88; Edwards, Sexuality, 96.
411 Vgl. Edwards, Sexuality, 92.
412 Gross, Kriminal-Psychologie, 426.
413 Ein Beispiel für den Hysterievorwurf im Kontext von aktuelleren Missbrauchs­

fällen findet sich im Kontext der Aufarbeitung der Missbrauchsfälle durch die 
Brüder Marie-Dominique und Thomas Philippe. Bei der Vorstellung der Un­
tersuchungsergebnisse zu den Vorwürfen gegen Thomas Philippe bezeichnete 
eine Diskussionsteilnehmerin die Personen, die die Philippe-Brüder des Miss­
brauchs bezichtigten, als „hysterische Anklägerinnen“ (vgl. Heyder, Autorität, 
181). Auch im medizinischen Kontext wird die Etikettierung einer Frau als 

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

271

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine perfide Art und Weise dar, die Aussagen von Frauen zu unter­
graben, in denen sie ihre eigenen Erfahrungen beschreiben und 
deuten, indem man sie über das Label der psychischen Krankheit 
als inkompetente Wissenssubjekte zeichnet.414 In diesem Vorwurf 
steckt zugleich eine Schuldumkehr: Er unterstellt, nicht der Mann 
sei sexuell über die Stränge geschlagen, sondern die Frau – wenn 
auch nur auf der Ebene der Phantasie. Dies bedarf einer ausführli­
cheren Erläuterung: Vorausgeschickt sei, dass „Hysterie“ heute nicht 
mehr als offizielles Krankheitsbild angesehen wird und dass der 
Begriff stets für eine Bandbreite an Symptomen verwendet wurde. 
Von einem klar umrissenen Krankheitsbild kann hier nicht die Rede 
sein. Bereits in der Antike gab es die Vorstellung der Gebärmutter, 
die beginnt, im Körper umherzuwandern und für die Symptome der 
Hysterie zu sorgen, wenn sie ihrer Aufgabe, Kinder heranzubilden, 
lange nicht nachkommen konnte.415 Ähnliche Vorstellungen finden 
sich auch noch im 19. Jahrhundert. Carola Lipp bringt die Ausfüh­
rungen von August Bebel (1840-1913), Mitbegründer der deutschen 
Solzialdemokratie und Autor des Buches „Die Frau und der So­
zialismus“, und Richard von Krafft-Ebing (1840-1902), einem der 
einflussreichsten Psychiater und Gerichtsmediziner seiner Zeit, zu 
weiblicher Sexualität auf die kurze Formel: „Weibliche Ehelosigkeit 
[…] als Vorstufe zu Hysterie und Irresein“.416 Gross scheute nicht 
davor zurück, insbesondere vor „alten Jungfrauen“ zu warnen, die 
„ihren natürlichen Zweck verfehlt“ haben und in der Folge allerlei 
Eigenschaften entwickelten, die sie als Zeugin vor Gericht suspekt 
erschienen ließen.417 Diese Aussagen verweisen auf die Vorstellung, 

„hysterisch“ auch heute noch herangezogen, um ihre Aussagen über Symptome 
und Schmerzempfinden zu bagatellisieren (vgl. Manne, Entitled, 80).

414 Diese Verknüpfung von (psychischer) Krankheit und Unglaubwürdigkeit ist 
ein Vorurteil, das bis heute schwerwiegende Folgen hat. Für eine tiefergehende 
Auseinandersetzung mit dieser Ausprägung epistemischer Ungerechtigkeit vgl. 
Scrutton, Epistemic Injustice.

415 Vgl. Mentzos, Hysterie, 31.
416 Lipp, Innenseite, 221.
417 Gross, Kriminal-Psychologie, 424. Eigens nennt er die Gruppe der „Gründe­

rinnen von weiblichen Wohltätigkeitsvereinen“. Diese seien „immer alte Jung­
frauen und kinderlose Witwen [...], bei denen die Mutterschaft nicht zu ihrem 
Rechte kam“ (Gross, Kriminal-Psychologie, 424). Gross warnt davor, ihnen 
ihre Verdienste zu hoch anzurechnen, da ihr soziales Engagement „in der 
Regel seinen Grund im Mangel von Beschäftigung, und wie erwähnt im Stre­

IV Historischer Kontext

272

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass sich in der Hysterie unterdrückte sexuelle Phantasien Bahn 
brechen würden. Auf der anderen Seite konnte auch sexueller Exzess 
als Ursache der Hysterie gesehen werden – ein Begründungsmus­
ter, das man insbesondere auf Frauen der Unterschicht anwandte. 
Rechtsmediziner und Juristen waren sich einig, dass sich Frauen 
im Zustand der Hysterie sexuelle Übergriffe einbilden konnten.418 

Der Psychiater Karl Birnbaum (1878-1950) differenzierte zwei Ty­
pen von Hysterikerinnen: Die einen logen bewusst über sexuelle 
Übergriffe, die anderen litten unter Einbildung und Illusionen und 
waren sich dessen selbst nicht bewusst.419 Theresia Heimerl sieht 
den Hysteriediskurs als Ergebnis bürgerlicher Geschlechtervorstel­
lungen, die von Frauen ihren „notwendigen Beitrag zur Fortpflan­
zung aus Gehorsam und Bürgerpflicht ohne Lust“420 verlangte. For­
men weiblicher Sexualität, die nicht in dieses Bild passten, seien 
daher als Hysterie etikettiert worden, was Heimerl als „wohl dras­
tischste[s] Beispiel der Pathologisierung von Sexualität, nämlich des 
Vorhandenseins von sexueller Begierde als solcher“421 versteht. Auf 
der Basis von Gross kriminalpsychologischen Ausführungen kann 
man die These auf eine Pathologisierung jeglicher weiblicher Dar­
stellungs- und Lebensformen ausdehnen, die nicht dem bürgerlichen 
Ideal der Zeit entsprachen. Auch Susan Edwards kommt zu diesem 
Schluss: „[A]ny behaviour that departed from the female role and 
sexual expectation was interpreted as a manifestation of mental or 
reproductive instability”422. Durch die unklare Definition der Hyste­
riesymptome wurde eine willkürliche Anwendung auf unliebsame 
Zeuginnen ermöglicht.423

ben nach einer Art von Mutterschaft habe[…]“ (Gross, Kriminal-Psychologie, 
424).

418 Vgl. Edwards, Sexuality, 97; Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 87.
419 Vgl. Birnbaum, Falschbeschuldigungen, 10.
420 Heimerl, Paradies, 34.
421 Heimerl, Paradies, 34.
422 Edwards, Sexuality, 92.
423 Entlarvend in dieser Hinsicht ist die folgende Aussage von Gross: „Leider 

gibt es kein Kennzeichen für Hysterie, welches der Laie brauchen könnte, 
man muss sich mit dem Wenigen begnügen, was darüber erwähnt wurde. 
Fast hätte ich gesagt, glücklicherweise ist Hysterie heute so weit verbreitet, 
dass jeder ungefähr weiss, wie sich eine damit Behaftete geberdet“ (Gross, 
Kriminal-Psychologie, 427). Auch Franziska Schößler und Lisa Wille kommen 
zu dem Schluss, dass sich das Krankheitsbild aufgrund seiner Unschärfen 

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

273

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vom juristischen Diskurs zu Hysterie im 19. Jahrhundert ist der 
psychologische Diskurs zu unterscheiden. Allen voran widmete sich 
Jean-Martin Charcot (1825-1893) der wissenschaftlichen Untersu­
chung des Phänomens und trug entschieden dazu bei, dass dieses 
als Krankheit anerkannt wurde. Während Charcots Untersuchungs­
methoden häufig grausam waren und er seine Patientinnen als bloße 
Untersuchungsobjekte wahrnahm, erkannten seine Schüler Pierre 
Janet (1859-1947) und Sigmund Freud (1856-1939), dass nur intensi­
ve Gespräche mit den betroffenen Frauen zu einer vertieften Unter­
suchung der Ursachen der Hysterie führen könne.

„Ein kurzes Jahrzehnt lang lauschten Männer der Wissenschaft mit vor­
her wie später unbekannter Hingabe und Respekt auf das, was Frauen 
zu sagen hatten. Tägliche, oft stundenlange Zusammenkünfte mit hys­
terischen Patientinnen waren nichts Ungewöhnliches. Die Fallstudien 
aus dieser Zeit lesen sich fast wie gemeinsame Arbeiten von Arzt und 
Patientin.“424

1896 präsentierte Freud schließlich die für die Zeit bahnbrechende 
Erkenntnis, dass Hysterie auf sexuelle Traumata in der Kindheit 
zurückzuführen sei. Diese Erkenntnis revidierte er jedoch nach und 
nach und ging ab 1910 davon aus, dass die Übergriffe, die seine 
Patient:innen in der Psychoanalyse geschildert hatten, eingebildet 
gewesen seien. In der (historischen) Forschung zu sexualisierter Ge­
walt geht man davon aus, dass seine ursprüngliche These nicht halt­
bar war, da diese am bürgerlichen Familienideal rüttelte.425 Judith 
Herman verweist auf die schwerwiegenden Konsequenzen dieses 
Widerrufs seiner ursprünglichen Theorie:

„Aus den Trümmern seiner Theorie zur Entstehung der Hysterie durch 
frühe Traumatisierung schuf Freud die Psychoanalyse. Die maßgebliche 
psychologische Theorie des 20. Jahrhunderts basiert also auf der Leug­
nung weiblicher Realität. Die Sexualität stand weiterhin im Mittelpunkt 
des Forschungsinteresses, doch das ausbeuterische soziale Umfeld, in 

„in besonderem Maße als Projektionsfläche für Geschlechterfantasien eignet“ 
(Schößler/Wille, Einführung, 30).

424 Herman, Narben, 21f.
425 Vgl. Herman, Narben, 24; Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 89; Tschan, Ver­

trauen, 16.

IV Historischer Kontext

274

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem sexuelle Beziehungen letztlich stattfinden, verschwand völlig aus 
dem Gesichtsfeld.“426

Folgt man Herman in dieser These, beruht die Psychoanalyse nach 
Freud auf einer hermeneutischen Ungerechtigkeit. Hier zeigt sich, 
wie das bürgerliche Familienideal dazu beitrug, die Anerkennung 
des sexuellen Missbrauchs zu verhindern, den viele Frauen in der 
Kindheit erlebt hatten und der vielfach die Ursache für die als Hyste­
rie klassifizierten Symptome darstellte. Freud hätte möglicherweise 
zu einem erneuerten Verständnis von Hysterie beitragen können, 
die revidierte Einordnung der Berichte seiner Patientinnen als Illu­
sionen reproduzierte dagegen das Bild der unglaubwürdigen Hyste­
rikerin.

Um ausführlicher auf den hochproblematischen Diskurs rund um 
das Krankheitsbild der „Hysterie“ einzugehen, ist hier nicht der 
Raum.427 Für die Betrachtung des juristischen Diskurses rund um 
„Sittlichkeitsverbrechen“ in der Kaiserzeit kann aus dem bis hierher 
Geschilderten die enge Verbindung von Hysterie und Weiblichkeit 
festgehalten werden, die das Krankheitsbild, wenn auch nicht aus­
nahmslos seit seiner ersten Beschreibung in der Antike, mit sich 
bringt.428 Konkreter noch wurde die Hysterie mit unterdrückten 
weiblichen Phantasien verknüpft, was eine häufige Argumentations­
grundlage für den Vorwurf der Falschbeschuldigung bildete.

3.1.5 Sprechen über „Sittlichkeitsverbrechen“ vor Gericht: Wo 
verlaufen die Grenzen des Sagbaren?

Die bisherige Darstellung des juristischen Diskurses im Kaiserreich 
lässt auf eine strikte Normierung des Sprechens über „Sittlichkeits­
verbrechen“ vor Gericht schließen. Die Strafrechtsnormen und de­
ren Auslegung durch die Juristen der Kaiserzeit lieferten klare An­

426 Herman, Narben, 24.
427 Ein ausführlicherer, wenn auch weitgehend unkritischer Überblick über den 

Hysterie-Diskurs von der altägyptischen Medizin bis ins 20. Jahrhundert findet 
sich etwa bei: Mentzos, Hysterie, 31-40; eine kritische Auseinandersetzung 
mit dem Diskurs seit dem 19. Jahrhundert bei: Herman, Narben, 17-44.

428 Stavros Mentzos verweist etwa auf den im 2. Jh. v. Chr. lebenden Galen von 
Pergamon oder den Franzosen Lepois (17. Jahrhundert), die Hysterie-Symp­
tome auch bei Männern erkannten (vgl. Mentzos, Hysterie, 33).

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

275

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


forderungen an das Verhalten der Betroffenen und den Tathergang. 
Daher verwundert es nicht, wenn Hommen bei ihrer Analyse von 
Prozessakten zu dem Schluss kommt, dass Geschädigte vor Gericht 
ihre Aussagen so gestalteten, dass sie den strafrechtlichen Kriterien 
entsprachen.429 Die Betroffenen übernahmen also die Perspektive 
des Strafrechts für ihre Erzählungen und damit eine spezifisch 
männlich und bürgerlich geprägte Sicht auf legitime und illegitime 
Sexualität. In der Geschichtswissenschaft ist diese Perspektive bis 
heute dominant, wie Kienitz zeigt:

„Auch im Hinblick auf eine Geschichte der Sexualität in der frühen 
Neuzeit und Moderne wurden Frauen auf mehreren Ebenen in einen 
schichtenübergreifenden Opfer-Diskurs eingebunden: Als Opfer kon­
kreter personaler Gewaltbeziehungen und einer männlichen ‚Kultur der 
Übermächtigung‘, als Opfer struktureller Gewalt/ Herrschaft und staat­
licher Disziplinierungs- wie Kriminalisierungsstrategien sowie als Op­
fer eines gesamtgesellschaftlichen Modernisierungsprozesses. In dieser 
Perspektive erschien das historische Handeln von Frauen, ihr Umgang 
mit Sexualität und Körperlichkeit, eingeschränkt auf die Duldung und 
einvernehmliche Akzeptanz konkreter männlicher Übergriffe wie auch 
indirekter, normativer kultureller Zuschreibungen. Hier entstand ein 
Bild von Weiblichkeit, das auf sexuelle Passivität und rigide eingeforder­
te Ehrbarkeitskonstrukte gegründet war.“430

Dieses einseitige Bild vermag Kienitz aufzubrechen, indem sie Ge­
richtsakten eines Prozesses analysiert, der zwischen 1824 und 1826 
in Schwäbisch Hall stattfand. In diesem Verfahren waren ca. 30 
Frauen und etwa genauso viele Männer angeklagt, die die damals 
in Schwäbisch Hall geltende Rechtspraxis der finanziellen Entschä­
digung von Frauen für unsittliche Handlungen systematisch zur ei­
genen finanziellen Bereicherung ausgenutzt hatten. Auch Frauen, die 
sich auf uneheliche sexuelle Beziehungen einließen, stand es nach 
dieser Praxis zu, „Geld als Ersatz für die Unkosten der regulären 
Unzuchtsstrafe wie für das Kindbett, für die Erziehung oder gar für 

429 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 102. Täter achteten in ihren Aussagen 
dagegen darauf, dass gerade die Kriterien, die eine legitime sexuelle Handlung 
zu einer Notzucht bzw. Nötigung zu einer Notzucht oder einem Missbrauch 
machten, in ihren Aussagen nicht vorkamen und dass sie entsprechende Aus­
sagen der Betroffenen entkräften konnten.

430 Kienitz, Geschäfte, 433f.

IV Historischer Kontext

276

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Leichenkosten eines unehelichen Kindes einzuklagen.“431 Im Ver­
fahren von Schwäbisch Hall hatten die Angeklagten Männer bewusst 
in Situationen gebracht oder zu Handlungen oder Aussagen verleitet, 
die als unsittlich betrachtet werden konnten, um im Anschluss eine 
entsprechende Entschädigung von ihnen zu verlangen. Angeklagt 
waren auch Männer, die als Komplizen fungiert hatten, indem sie 
die unsittliche Tat vor Gericht als vermeintlich unbeteiligte Zeugen 
beglaubigten. Im Gegensatz zum passiven Opferbild, das im Kontext 
von Sittlichkeitsverbrechen entsteht, setzten Frauen ihre Sexualität 
hier bewusst als Tauschobjekt ein.432

Für die vorliegende Arbeit ist insbesondere interessant, wie die 
Frauen vor Gericht über ihre Sexualität und die unsittlichen Hand­
lungen sprachen, die von als unkeusch erachteten Äußerungen oder 
Berührungen bis hin zum Geschlechtsverkehr reichen konnten. Kie­
nitz stellt fest, dass die angeklagten Frauen offenbar keine Bedenken 
hatten, von ihren sexuellen Kontakten zu berichten. Scheinbar stellte 
es für sie kein Problem dar, als sexuell aktiv wahrgenommen zu 
werden, auch wenn sich diese Aktivität nicht auf eheliche Beziehun­
gen bezog. Gleichzeitig blieben die Ausführungen zu den konkreten 
Handlungen sehr vage:

„Auf eine ausführliche Beschreibung des eigentlichen körperlichen Ak­
tes der Kopulation verzichteten sie weitgehend, ebenso auf eine aus­
führliche Beschreibung des eigenen körperlichen Erlebens im sexuellen 
Kontakt. Von Lust oder gar einem Orgasmus ist an keiner Stelle die 
Rede.“433

Kienitz macht hier soziale und kulturelle Codes aus, mit deren Hilfe 
die Frauen auf einer abstrakten umschreibenden Ebene über sexu­
elle Handlungen sprechen. So sprach man etwa von „gebrauchen“ 
bzw. „gebrauchen lassen“, von „zuhalten“ und „etwas mit jemandem 
zu tun/zu schaffen haben“.434 Diese Codes ermöglichten es, sexuel­
le Handlungen zu thematisieren und gleichzeitig „im Sprechen zu 
schweigen“435 und somit in der Sprache eine sittliche Ebene zu 
bewahren. Dabei waren die verwendeten Metaphern nicht selbst­

431 Kienitz, Geschäfte, 449.
432 Vgl. Kienitz, Geschäfte, 445.
433 Kienitz, Geschäfte, 455.
434 Vgl. Kienitz, Geschäfte, 454-459.
435 Kienitz, Geschäfte, 459.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

277

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erklärend und ihr eigentlicher Sinn ergab sich erst im jeweiligen 
Kontext.436 Hommen weist jedoch darauf hin, dass das Sprechen 
über die sexuellen Handlungen nach Alter und Stand variierte. 
„Ältere und verheiratete Frauen nannten die Dinge recht deutlich 
beim Namen und offenbarten in ihren Äußerungen ihr Wissen über 
Sexualität“437. Wenn sich jüngere Frauen besonders unwissend und 
verschämt zeigten, könne dies auch bewusst eingesetzt worden sein, 
um ihre „Schamhaftigkeit und Sittsamkeit“438 zu betonen. Wurden 
Metaphern verwendet, um sexuelle Handlungen zu umschreiben, 
hatten diese teilweise eine geschlechtsspezifische Komponente, wie 
etwa beim Begriff des „Gebrauchens“, dessen Subjekt nur ein Mann 
sein konnte. Eine Frau dagegen „ließ sich gebrauchen“. Kienitz weist 
auf die androzentrische Perspektive auf Sexualität hin, die in diesem 
Begriff zum Ausdruck kommt, der „die Frau reduziert auf ihren 
Körper, er wird zum Ding, zu einem Gegenstand, der im Rahmen 
eines normalen Maßes ‚gebraucht‘ werden konnte.“439 Kienitz sieht 
hier eine große Diskrepanz zwischen dem Erleben der Frauen und 
den sprachlichen Ausdrucksmöglichkeiten:

„Während sich die Frauen also auf der Handlungsebene aktiv erlebten, 
wenn sie eigene Vorstellungen von Recht und Ehre durchzusetzen 
versuchten, so bot sich ihnen auf einer symbolischen Ebene weniger 
Handlungsspielraum. […] Während sie sich aktiv erlebten, waren sie 
sprachlich auf Passivität festgelegt.“440

Nun war es Frauen im Kontext von „Sittlichkeitsverbrechen“ in der 
Regel nicht daran gelegen, ihre Aktivität zum Ausdruck zu bringen. 
Aus den von Hommen analysierten Fällen lässt sich schließen, dass 
die Betroffenen die Taten nicht durch explizite sprachliche Wertun­
gen als Notzucht oder Unzucht etikettierten, sondern dass dies 
durch eine bestimmte, an den kulturellen und juristischen Skripten 

436 Vgl. Kienitz, Geschäfte, 459.
437 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 119.
438 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 119.
439 Kienitz, Geschäfte, 456.
440 Kienitz, Geschäfte, 457. Hier wird eine hermeneutische Ungerechtigkeit offen­

bar, die sich auf die Form des Sprechens über Sexualität und sexualisierte 
Gewalt bezieht. Den Frauen standen keine geeigneten hermeneutischen Res­
sourcen zur Verfügung, um ihre Erfahrungen den eigenen Wahrnehmungen 
entsprechend zu kommunizieren.

IV Historischer Kontext

278

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


orientierte Dramaturgie erfolgte. In ihren Aussagen blieben sie re­
lativ nüchtern und schilderten mehr oder weniger ausführlich die 
Handlungen des Täters. Die Betroffenen sprachen z. B. nicht von 
Notzucht, sondern von „Beischlaf “ oder schilderten, dass der Täter 
sein Glied in sie eingeführt habe.441 Dass es hier nicht um einver­
nehmliche Taten ging, wurde nur durch die weitere Ausgestaltung 
der Narration deutlich. Um den Anforderungen der Strafrechtspa­
ragraphen zu genügen, mussten Betroffene ihren konstanten Wider­
stand zum Ausdruck bringen oder aber ihre durch die Gewalt des 
Täters hergestellte Handlungsunfähigkeit. Auch im Fall von Miss­
brauch musste das Narrativ bedient werden, dass die Abhängigkeit 
vom Täter den Willen der Geschädigten so weit beeinträchtigt hatte, 
dass diese nicht zur Gegenwehr im Stande war. Hommen zeigt in 
ihrer Analyse von Verfahren wegen „Sittlichkeitsverbrechen“, dass die 
Betroffenen teilweise jedoch aus den streng normierten Sprechwei­
sen ausbrachen. Sichtbar wird hier ein

„Moment der Selbstdarstellung, aber auch ein gewisser Eigensinn der 
ZeugInnen, die sich nicht unbedingt auf den strafrechtlich relevanten 
Wirklichkeitsausschnitt beschränken wollten, sondern andere Wahr­
nehmungen, Gefühle und Bewertungen in die Erzählungen einfließen 
ließen.“442

So entschieden sich manche Frauen wohl bewusst, vor Gericht den 
gewaltsamen Beischlaf als nicht vollzogen darzustellen und damit 
auf den Tatbestand der versuchten Notzucht und nicht der vollende­
ten Notzucht abzuheben. Zum einen standen die Chancen auf eine 
Verurteilung hier besser, weil man einen Notzuchtversuch als „Zei­
chen für ihren ernsthaften und durchgehenden Widerstand“443 an­
sah. Zum anderen bot dies den Frauen die Möglichkeit, den Vorfall 
zwar anzuzeigen, ihre Ehre im gesellschaftlichen Ansehen indes auf­
recht zu erhalten.444 Frauen wählten die Art und Weise, wie sie die 
erlebten Übergriffe darstellten, also sehr bewusst und nutzen dazu 
die gegebenen Freiräume des juristischen Diskurses.445

441 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 118f.
442 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 101f.
443 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 118.
444 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 118.
445 Anhand von Frankfurter Kriminalakten zu Sittlichkeitsverbrechen in der Zeit 

zwischen 1680 und 1750 zeigt Rebekka Habermas, wie Frauen die Anklage 

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

279

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2 Alltagsweltlicher Diskurs: Aushandlung legitimer und 
illegitimer Sexualität in der Bevölkerung

Unter dem alltagsweltlichen Diskurs über Sexualität und Sittlich­
keitsverbrechen wird hier die zivilgesellschaftliche Auseinander­
setzung verstanden, die sich auf verschiedenen gesellschaftlichen 
Ebenen abspielte und an der sich vielfältige Akteur:innen beteilig­
ten. So soll hier analysiert werden, wie verschiedene gesellschaftli­
che Schichten über Sexualität und Sittlichkeitsverbrechen dachten 
und sprachen und welche Rolle dies in ihrem alltäglichen Leben 
spielte. Dies stellt den Versuch dar, den Blick für Deutungen von 
legitimer und illegitimer Sexualität jenseits des stark bürgerlich und 
androzentrisch geprägten juristischen Diskurses zu weiten. Während 
Frauen mit Blick auf den juristischen und wissenschaftlichen Dis­
kurs zu sexualisierter Gewalt so weit marginalisiert waren, dass 
sie nicht als Akteurinnen darin vorkamen, war die Teilnahme am 
alltagsweltlichen Diskurs nicht weiter beschränkt. Dies bedeutete 
indes nicht notwendigerweise, dass Frauen hier geeignete interpreta­
tive Ressourcen und kompetente Zuhörer:innen vorfanden, um über 
ihre Erfahrungen mit sexualisierter Gewalt zu sprechen.

3.2.1 Gelebte Sexualität

Der Entkriminalisierung außerehelicher Sexualität auf rechtlicher 
Ebene entsprach auch ein liberalerer Umgang in der alltäglichen Le­
benswelt. Hommen bestätigt dies auf Basis der von ihr analysierten 
Gerichtsakten zu Sittlichkeitsverbrechen im Kaiserreich: „Sexualität 
war nicht ‚unterdrückt‘, sollte aber durch ein System von Normen 
und Regeln in bestimmte Bahnen gelenkt werden.“446 Außereheliche 

eines Unsittlichkeitsverbrechens aktiv nutzten, um sich zu wehren, wenn ih­
nen keine andere Handlungsmöglichkeit blieb. „So konnte sich weibliche Ohn­
macht mit Hilfe der Obrigkeit schnell in Macht verwandeln – in eine Macht, 
die Opfer insofern zu Täterinnen machte, als sie sie in die Lage versetzte, mit 
ihrer objektiven – körperlichen, materiellen und rechtlichen – Unterlegenheit 
offensiv umzugehen und diese zuweilen auch zu verändern“ (Habermas, Frau­
en, 124).

446 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 110.

IV Historischer Kontext

280

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Beziehungen waren keine Ausnahme mehr,447 stellten insbesondere 
für Frauen gleichwohl weiterhin ein Risiko dar. So drohte Ehrver­
lust, wenn sich die Beziehung nicht verstetigte, sowie die Ansteckung 
mit Geschlechtskrankheiten oder eine Schwangerschaft, die nicht 
nur gesundheitliche und soziale, sondern auch finanzielle Risiken 
barg. Die gesellschaftliche Normierung außerehelicher Beziehungen 
diente nicht zuletzt der Absicherung der Frau gegenüber diesen 
Risiken. Frauen waren bereit, außereheliche sexuelle Beziehungen zu 
führen, erwarteten jedoch gewisse Sicherheiten von ihrem Partner, 
was die finanzielle Versorgung der Frau und potenzieller gemein­
samer Kinder anging. Laut Frevert nutzten Frauen ihre Sexualität 
demnach „als Tauschobjekt, als ein Kapital oder Vermögen, das 
möglichst sicher und gewinnbringend angelegt und nicht vor der 
Zeit vergeudet, verschwendet werden sollte“448. In Scherzen, Zoten 
und Streichen zwischen Jugendlichen oder zwischen Mägden und 
Knechten war Sexualität ebenfalls gegenwärtig, wie Hommen zeigen 
kann. „Wo der Scherz endete und zur (unangenehmen, beschämen­
den oder angstauslösenden) sexuellen Belästigung wurde, läßt sich 
kaum rekonstruieren.“449

Unangetastet blieb im 19. Jahrhundert die Vorstellung, dass sexu­
elle Handlungen vom Mann ausgingen und sich Frauen dem ledig­
lich fügten, was sich bis in die sprachliche Wendung von „gebrau­
chen“ (Männer) bzw. „gebrauchen lassen“ (Frauen) niederschlug.450 

„Daß ‚anständige‘ Frauen die Initiative ergriffen und Männer zum 
Beischlaf verleiteten, war für die Zeitgenossen undenkbar und un­
statthaft – widersprach es doch dem liebevoll gepflegten Topos weib­
licher Passivität und männlicher Aktivität.“451 Oder wie Frevert an 
anderer Stelle formuliert:

„Offen auszusprechen, daß Frauen ebenso wie Männer sexuelle Inter­
essen hätten und diese auch, innerhalb oder außerhalb einer Ehe, aus­
leben wollten, bedeutete den unwiderruflichen Bruch mit der ‚guten‘ 

447 So stellt Carola Lipp in Bezug auf Arbeiter:innen im 19. Jahrhundert fest: „Ihre 
ersten sexuellen Beziehungen hatten die meisten Arbeiter und Arbeiterinnen 
bereits mit sechzehn oder siebzehn Jahren, und viele lebten mit ihren Partnern 
in wilder Ehe“ (Lipp, Innenseite, 242f.).

448 Frevert, Mann und Weib, 198; vgl. auch Kaplan/Illouz, Sexuelles Kapital.
449 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 111.
450 Vgl. Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 139; Lipp, Innenseite, 243.
451 Frevert, Mann und Weib, 197.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

281

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gesellschaft, die sich von solchen ‚liberalistischen‘ Tendenzen scharf 
abgrenzte.“452

Dieses Tabu behinderte nicht nur einen Diskurs über die Einver­
nehmlichkeit sexueller Handlungen, sondern machte weibliche Lust 
auch zu einem gefährlichen Topos, der leicht gegen Frauen verwen­
det werden konnte, um sie zu diskreditieren.

1792 hatte Marie Wollstonecraft (1759-1797) „A Vindication of 
the Rights of Woman“453 veröffentlicht, in dem sie unter anderem 
das Recht von Frauen auf sexuelle Befriedigung unterstrich.454 Der 
Gedanke fand im 19. Jahrhundert und noch bis weit ins 20. Jahrhun­
dert hinein keine breite gesellschaftliche Anerkennung. Im Gegenteil 
trug die Vorstellung männlicher Aktivität und weiblicher Passivität 
zur Legitimierung von sexueller Gewalt bei. Hommen verwehrt sich 
jedoch gegen die These, dass sexuelle Gewalt im 18. und 19. Jahrhun­
dert völlig normalisiert gewesen sei, und differenziert deutlich: „Die 
Verknüpfung männlichen Begehrens mit gewalttätigem Verhalten 
war in der Vorstellungswelt der Menschen im 19. Jahrhundert soweit 
akzeptiert, daß nur extreme Formen sexueller Gewalt strafrechtlich 
verfolgt wurden.“455

3.2.2 Ehre

Im gesellschaftlichen Diskurs, der in Wechselwirkung mit dem 
Rechtsdiskurs stand,456 spielte das Konzept der Ehre eine große 
Rolle. Wie Frevert bemerkt, äußerten sich neben Juristen vor allem 
Schriftsteller und Philosophen öffentlich zu diesem Thema.457 Es 
waren also erneut vor allem Männer, die über Ehre nachdachten 
und meist stand dabei die männliche Ehre im Fokus.458 Bei Sitt­
lichkeitsverbrechen wurde dagegen in erster Linie der Verlust der 
weiblichen Geschlechtsehre thematisiert. Im zivilgesellschaftlichen 
Diskurs wurden auch Ehrverletzungen verhandelt, die nicht straf­

452 Frevert, Frauen-Geschichte, 128.
453 Wollstonecraft, Vindication.
454 Vgl. Tschan, Vertrauen, 10.
455 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 139.
456 Zum Ehrverständnis im Rechtsdiskurs vgl. IV.3.1.1.
457 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 168.
458 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 168.

IV Historischer Kontext

282

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rechtlich erfasst wurden, eine prominente Form der zivilgesellschaft­
lichen Aushandlung männlicher Ehrverletzungen war das Duell. 
Frevert spricht von einer „relative[n] Uniformität und Universalität 
des geschlechtergebundenen Ehrencodes über Epochen-, Klassen-, 
Nationen- und Kulturgrenzen hinweg“459. Leitend war der Gedanke 
einer kategorischen Unterschiedlichkeit von männlicher und weibli­
cher Ehre:

„Alle Zeitgenossen stimmten darin überein, daß Ehre kein geschlechter­
neutraler oder ‑übergreifender Code war, daß sich vielmehr die Ehre 
von Frauen und das Verhalten, das diesbezüglich von ihnen erwartet 
wurde, grundsätzlich – und nicht nur graduell – von dem, was Män­
nern Ehre verschaffte, unterschieden.“460

Die Tatsache, dass sich die Ehre der Frau in erster Linie an ihrem 
sittlichen Benehmen maß – konkret an ihrem Verzicht auf außerehe­
liche sexuelle Kontakte – ist ein Ergebnis der bürgerlichen Gesell­
schaft des 19. Jahrhunderts. In der Vormoderne hatte sich auch die 
weibliche Ehre aus mehreren Faktoren zusammengesetzt.461 Frevert 
sieht die Engführung auf die geschlechtliche Integrität der Frau als 
Konsequenz aus der Veränderung der Geschlechterrollen, die das 
soziale Handlungsfeld der Frau auf Haus und Familie begrenzte, und 
der Ende des 18. Jahrhunderts neu entstandenen Liebessemantik, die 
auch der Sexualität als Ausdruck insbesondere weiblicher Liebe eine 
neue Bedeutung verschaffte.462 Männliche Ehre setzte sich dagegen 
auch im 19. Jahrhundert noch aus verschiedenen Aspekten zusam­
men: „aus seinen beruflichen Erfolgen und Leistungen, aus seiner 
Rolle als ein mit politischen Rechten ausgezeichneter Hausvater und 
Staatsbürger“463. Die sexuelle Aktivität eines Mannes spielte nicht 
nur eine untergeordnete Rolle für seine Ehre, teilweise war sie völlig 
irrelevant in dieser Hinsicht, wie sich mit Blick auf die gesellschaftli­
che Bewertung eines Ehebruchs zeigte. So war man der Auffassung, 
dass bei einem Ehebruch die Ehre der beteiligten Frau verletzt wur­
de und dass auch die Ehre ihres Ehemannes schweren Schaden 
nahm. Die Ehre des am Ehebruch beteiligten Mannes blieb dagegen 

459 Frevert, Mann und Weib, 169.
460 Frevert, Mann und Weib, 168.
461 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 205.
462 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 205f.
463 Frevert, Mann und Weib, 188.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

283

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


intakt.464 Begründet wurde dies ebenfalls mit der Ausrichtung der 
Frau auf ihre Rolle als Ehefrau und Mutter, während die Rollen eines 
Mannes als Ehemann und Vater offenbar nebensächlich waren.465 

Die Ehrverletzung einer Frau durch außereheliche Kontakte konnte 
nur durch eine Ehe mit dem Sexualpartner geheilt werden. War dies 
nicht möglich, konnte der Ehemann oder das Familienoberhaupt 
den Sexualpartner in bürgerlichen Kreisen im Rahmen eines Duells 
zur Verantwortung ziehen. Denn, wie Frevert anhand eines Beispiels 
aus dem Jahr 1904 erläutert, wurde die Verantwortung für die au­
ßereheliche sexuelle Begegnung in erster Linie bei dem beteiligten 
Mann gesehen.466 Frauen „wurde die Fähigkeit und das Recht, ihre 
Ehre ähnlich expressiv [wie ihre männlichen Zeitgenossen; M.H.] 
zu verteidigen, rundweg abgesprochen“467. Dies bedeutete indes 
nicht, dass man die Frauen, die in außereheliche sexuelle Aktivitäten 
involviert waren, für völlig unschuldig am begangenen Ehebruch 
hielt.468 In der Folge eines Ehebruchs war es möglich, die Scheidung 
einzureichen. Welche der beiden Parteien dabei als verantwortlich 
angesehen wurde, hatte entscheidenden Einfluss auf die finanzielle 
Lage der Frau. Nur wenn sie nicht als für die Scheidung verantwort­
liche Partei angesehen wurde, konnte sie nach der Scheidung mit 
Unterhaltszahlungen ihres ehemaligen Gatten, wenn auch in eher 
geringem Umfang, rechnen.469

Kienitz zeigt mit ihrer Analyse eines Gerichtsprozesses in Schwä­
bisch Hall von 1824–1826, der oben bereits erläutert wurde, alterna­
tive Aushandlungsstrategien der Unterschicht. Auch hier ging man 
davon aus, dass der Frau durch die außereheliche sexuelle Begeg­
nung ein Schaden entstanden war, für den der beteiligte Mann zur 
Rechenschaft gezogen wurde. Ziel war nicht eine abstrakte Wieder­

464 Außereheliche Sexualität bei Männern wurde überhaupt deutlich milder beur­
teilt als bei Frauen: „[S]olange ein solches Verhältnis nicht all zu augenfällig 
wurde und solange nicht eine bürgerliche Ehefrau oder eine unverheiratete 
junge Bürgerin ‚kompromittiert‘ wurde, neigte die Gesellschaft der Bürger 
dazu, den Mantel des Schweigens darüber zu breiten“ (Schäfer, Geschichte, 
123).

465 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 183.
466 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 196.
467 Frevert, Mann und Weib, 195.
468 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 196.
469 Vgl. Krautwald, Frauenbilder, 86.

IV Historischer Kontext

284

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


herstellung der Ehre, sondern konkrete finanzielle Entschädigungen 
für die Ehrverletzung.470 Das Konzept der Ehre scheint für die Un­
terschichten demnach ebenfalls eine Rolle gespielt zu haben, aller­
dings keine so absolute wie für die bürgerlichen Schichten, in denen 
sich Ehrkonflikte für Männer im Fall eines Duells zu einer Frage 
nach Leben und Tod entwickeln konnten und über das Ansehen 
und das weitere Leben einer Frau entscheiden konnten. Wie Lipp 
aufzeigt, ging es im Ehrverständnis der Arbeiterschicht nicht um 
Keuschheit, sondern die mit der sexuellen Beziehung verbundenen 
Ziele: „In der Regel schlief man erst miteinander, wenn die Absich­
ten ernsthafter Natur schienen und eine Ehe möglich war, falls der 
Verkehr Folgen haben sollte.“471 Ehrenhaft war in diesen Schichten 
demnach sexueller Verkehr, der auf eine dauerhafte Beziehung aus­
gerichtet war.

Anfang des 20. Jahrhunderts wuchs der Widerstand gegenüber 
der Ungleichbehandlung von Frauen mit Blick auf außereheliche 
Sexualität von Seite der Sozialdemokrat:innen und der Frauenbe­
wegung. Es handelte sich nicht um eine grundsätzliche Kritik am 
bürgerlichen Ehrkonzept, sondern an der ungleichen Auslegung des 
Konzepts, die insbesondere für Frauen harsche Konsequenzen nach 
sich zog.472 Die Vorstöße, den Ehrbegriff auf alle Bürger:innen glei­
chermaßen anzuwenden und damit insbesondere den weiblichen 
Ehrbegriff zu relativieren und auf verschiedene Quellen zu stützen, 
wurde von der Öffentlichkeit zunächst noch „als Totalangriff auf tra­
ditionelle Werte und Gewißheiten“473 gewertet. Mit der Ausweitung 
der Frauenrechte und ihrer Zulassung zu bürgerlichen Ehren im 20. 
Jahrhundert verlor das Konzept der Ehre schließlich nach und nach 
an Relevanz.474

3.2.3 Sprechen über Sexualität

Sexualität spielte auch eine Rolle in den Alltagsgesprächen. Hom­
men zeigt, dass dies ein übliches Gesprächsthema bereits bei jungen 

470 Vgl. Kienitz, Geschäfte, 449.
471 Lipp, Innenseite, 245; vgl. auch Illouz, Liebe, 60f., 146.
472 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 200.
473 Frevert, Mann und Weib, 200.
474 Vgl. Frevert, Mann und Weib, 221.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

285

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen war: „Junge Frauen unterhielten sich über ihre Erfahrun­
gen, über Menstruation und Schwangerschaft, und junge Männer 
tauschten untereinander derbe Scherze und Erzählungen aus.“475 

Sexualität war indes nicht nur Thema in freundschaftlichem Aus­
tausch und in Scherzen, sondern auch Gegenstand von Klatsch und 
Tratsch. Wie Rebekka Habermas für das frühneuzeitliche Frankfurt 
zeigt, hatte diese Gesprächspraxis, die in erster Linie von Frauen 
ausgeübt wurde, nicht nur reinen Unterhaltungscharakter:

„[D]as Sprechen definierte, kontrollierte und verurteilte das soziale 
Handeln der anderen. Aus Klatsch wurde Gerücht, und Gerüchte konn­
ten sogar soziale Beziehungen zerstören. Sie nämlich erstellten oder 
ruinierten das soziale Ansehen einer Person. Besonders prekär waren 
diese Gerüchte dann, wenn sie sich auf Handlungen bezogen, die nicht 
nur innerhalb der weiblichen Öffentlichkeit einer Straße, eines Viertels 
oder einer ganzen Stadt als Verletzung von Normen verstanden wur­
den, sondern die auch von der Obrigkeit als Vergehen gebrandmarkt 
wurden. In solchen Fällen kam es zu einer regelrechten Kooperation 
zwischen weltlicher Gerichtsbarkeit und der Macht der Straße.“476

Im 19. Jahrhundert erfüllten Gerüchte noch eine ähnliche Funktion, 
wie Hommen insbesondere mit Blick auf Dorfgemeinschaften zeigen 
kann:

„Das Gerücht war ein wichtiges Mittel der Kommunikation und der 
Wissensweitergabe innerhalb der Dorfgemeinschaft und ein zentrales 
Instrument sozialer Kontrolle […]. Ein Blick in die Akten zeigt, daß 
Gerüchte keineswegs völlig ungesteuert waren. Sie wurden mitunter 
bewusst gestreut, um etwas bekannt zu machen oder richtigzustellen.“477

Damit waren Gerüchte auch ein wichtiges Kommunikationsmittel 
im Blick auf illegitime Sexualität. Sie stellten eine Möglichkeit dar, 
unsittliche Handlungen zu denunzieren und das Umfeld gegen den 
Täter aufzubringen.478 Wenn den Erzbischöfen oder Domkapitula­
ren Gerüchte über Priester als Täter zu Ohren kamen, führte das in 

475 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 110.
476 Habermas, Frauen, 125.
477 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 106.
478 So verweist Thomas Großbölting im Kontext von Missbrauch an Minderjähri­

gen durch katholische Priester auch auf die Rolle von Witzen und Andeutun­
gen, um auszudrücken „was zu sagen eigentlich nicht erlaubt oder zumindest 
nicht opportun war und ist“ (Großbölting, Hirten, 27).

IV Historischer Kontext

286

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einigen Fällen zur Einleitung von offiziellen Untersuchungen durch 
die kirchlichen Behörden.479 Diese Form der Denunziation barg 
deutlich weniger Hürden und Risiken als eine offizielle Anzeige, 
die – wie bereits erörtert wurde – nur unter bestimmten Bedingun­
gen Erfolg hatte und für betroffene Frauen immer mit der Gefahr 
verbunden war, als hysterisch oder als Lügnerin abgestempelt zu 
werden. Zudem war es eine Möglichkeit, Verhaltensweisen zu sank­
tionieren, die durch die liberalere Gesetzgebung nicht mehr erfasst 
wurden. Jörg R. Bergmann sieht die Funktion des Klatsches darin, 
dass die Klatschakteure bestimmte Verhaltensweisen

„immer erst vor dem Hintergrund ihrer eigenen sozialen Position und 
Interessen lokalisieren, interpretieren und so zu einer für sie relevanten 
‚Verfehlung‘ umformen. D. h. im Klatsch geht es nicht um die Mißach­
tung und Erhaltung von sozialen Normen und moralischen Prinzipien 
in ihrer Allgemeinheit, sondern darum, ausgehend von der eigenen 
Situation das situative Verhalten anderer Gruppenmitglieder mit dem 
Wissen über gruppenspezifische Verhaltensregeln zu deuten, und umge­
kehrt: die Art der Geltung von sozialen Regeln in konkreten Einzelfäl­
len zu spezifizieren.“480

Gerüchte konnten dabei auch bewusst auf Unwahrheiten gründen 
und genutzt werden, um bestimmte Personen zu diskreditieren. So 
zeigt Götz von Olenhusen, dass Stigmatisierung durch Gerüchte 
über Sittlichkeitsdelikte in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
eine beliebte Strategie gewesen ist, um unliebsame Priester loszuwer­
den.481 Betroffene hatten gleichwohl nicht unbedingt in der Hand, 
wessen Verhalten im Rahmen des Klatschs verurteilt wurde, so blieb 
die Gefahr einer Schuld-Umkehr, die sich negativ auf ihr eigenes 
Ansehen auswirken konnte.

479 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 152. Dies erfolgte jedoch nur unter be­
stimmten Bedingungen, die unter IV.3.4.3 ausführlich erläutert werden.

480 Bergmann, Klatsch, 184.
481 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 217. Diese Strategie sei nicht nur von 

antiklerikalen Kräften genutzt worden, sondern kirchliche Behörden hätten 
sich selbst auch dieser Strategie bedient, um Priester loszuwerden, die nicht 
dem tridentinischen Ideal entsprachen.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

287

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3 Medialer Diskurs: Sexuelle Vergehen von Klerikern in der 
antiklerikalen Presse

Eng verbunden mit dem alltagsweltlichen Diskurs über Sexualität 
ist der mediale Diskurs. In diesem spiegelte sich zu einem großen 
Teil die gesellschaftliche Sicht auf Sexualität und sexuelle Vergehen. 
Zugleich hatte die Repräsentation von sexueller Sittlichkeit und Un­
sittlichkeit in den Medien einen großen Einfluss auf die öffentliche 
Wahrnehmung und Bewertung derselben. Dabei war die Öffentlich­
keit vor allem an außergewöhnlichen und skandalösen Fällen inter­
essiert:

„[T]he cases that attracted the public's attention at the end of the nine­
teenth century were those least susceptible of reproducing the violence 
of every day. The press concentrated on the ghastliest version, rape-
murder, spontaneously denouncing also the most marginalized social 
groups, indigents and vagrants, emphasizing the most exceptional acts 
and the most rejected actors.”482

Im Folgenden soll es spezifisch um die Berichterstattung über sexu­
elle Ausschweifungen und Vergehen von Klerikern gehen, die einen 
wiederkehrenden Topos in Presse und Literatur des 19. und Anfang 
des 20. Jahrhunderts darstellten. Dass in dieser Häufigkeit über die 
Vergehen von Klerikern berichtet wurde, ist zu weiten Teilen auf 
eine bewusst antiklerikale Berichterstattung zurückzuführen. In der 
Forschung wurden die Berichte über sexuelle Aktivitäten von Pries­
tern und Ordensleuten bisher nur als ein Aspekt des antiklerikalen 
Diskurses behandelt und auf ihre Funktion für die antiklerikale Pro­
paganda hin ausgewertet.483 Diese Perspektive soll nun umgedreht 
werden und nach dem Wissen über Missbrauch gefragt werden, das 
durch die antiklerikale Berichterstattung vermittelt wurde.484

Das 19. Jahrhundert war politisch insbesondere durch die Neuord­
nung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche geprägt, das in 
ganz Europa zu Kulturkämpfen führte. In Bayern waren vor allem 
die Jahre 1871/72 durch staatliche Repressionen gegenüber der Kir­

482 Vigarello, History, 186.
483 Vgl. Borutta, Antikatholizismus; Dittrich, Antiklerikalismus; Gross, War; 

Prüfer, Sozialismus; Templin, Schmutz.
484 Auf ein entsprechendes Desiderat weist Doris Reisinger hin (vgl. Reisinger, 

Missbrauchskrise, 42).

IV Historischer Kontext

288

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


che geprägt, in Preußen erstreckte sich der Kulturkampf auf die 
1870er und 80er Jahre. Antiklerikalismus soll mit Lisa Dittrich als 
eine Haltung verstanden werden, die sich in dieser Zeit zwar beson­
ders zeigte, aber nicht darauf beschränkt blieb. Denn Dittrich ver­
steht Antiklerikalismus als eine „liberale Orientierung […] im Sinne 
eines weiten Verständnisses des Begriffs emanzipatorisch orientierter 
gesellschaftlicher, politischer und religiöser Positionen.“485 Antikleri­
kalismus überschritt die Konfessionsgrenzen und kann nicht auf 
einen bestimmten Zeitraum oder ein spezifisches politisches Klima 
reduziert werden. Antiklerikalistisch orientierte Positionen zeichnen 
sich durch eine Kritik des Klerikalismus aus, verstanden als „Vorstel­
lung eines illegitimen Anspruches von Vertretern der Kirche auf 
Einmischung in Bereiche, für die sie nicht als zuständig erachtet 
wurden“486. So verfolgten die Antiklerikalen in der zweiten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts das Ziel, die Kirche und ihre Vertreter als In­
stanzen gesellschaftlicher, moralischer und epistemischer Macht zu 
delegitimieren.487 Dieses Anliegen wurde unter anderem durch die 
Skandalisierung des Klerus in Form von Berichten über reale und 
imaginierte sexuelle Verfehlungen verfolgt. Es gab jedoch auch anti­
klerikale Gruppen, die sich dieser Form der Kritik enthielten.488 Für 

485 Dittrich, Antiklerikalismus, 422. Die Rede von „Antiklerikalismus“ im deut­
schen Kontext ist nicht unumstritten. So zieht Manuel Borutta den Begriff 
des „Antikatholizismus“ vor, um zu verdeutlichen, dass sich die Widerstände 
explizit gegen katholische Vertreter, Institutionen und Lehren richteten (vgl. 
Borutta, Antikatholizismus, 34f.). Für die vorliegende Arbeit wird jedoch 
Dittrichs Rede vom „Antiklerikalismus“ vorgezogen und die damit verbundene 
These, dass sich die Widerstände in erster Linie gegen den Machtanspruch 
der katholischen Kirche richteten und nicht gegen die Katholizität an und für 
sich (vgl. Dittrich, Antiklerikalismus, 13f.). Dittrich zeigt zudem, dass die 
Konfliktlinien im antiklerikalen Diskurs nicht unbedingt an Konfessionsgren­
zen entlang verliefen (vgl. Dittrich, Antiklerikalismus, 9).

486 Dittrich, Antiklerikalismus, 14. Mit Rainer Bucher kann hier von einer 
historiografischen Definition des Klerikalismus gesprochen werden, die von 
der Klerikalismusdefinition des Zweiten Vatikanischen Konzils und einer psy­
chologischen Definition zu differenzieren ist (vgl. Bucher, Klerikalismus, 
155-158). Auch die Definition als Handlungsmacht nach Rainer Bucher (vgl. 
Bucher, Klerikalismus, 161-166) und der praxistheoretisch-diskursanalytische 
Klerikalismusbegriff, wie ihn Michael Schüßler formuliert (vgl. Schüssler, 
Co-Klerikalismus, 50) unterscheiden sich grundlegend von dieser Definition.

487 Vgl. Dittrich, Antiklerikalismus, 423.
488 Vgl. Dittrich, Antiklerikalismus, 411.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

289

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die hier verfolgten Überlegungen sind in erster Linie die vermeint­
lichen Tatsachenberichte interessant, weshalb die offensichtlich ima­
ginierten Darstellungen in Form von Romanen und Gedichten wei­
testgehend außen vor bleiben.489

Pressemeldungen beruhten in der Regel auf realen Geschehnissen 
und entsprechenden Recherchen, wie Sebastian Prüfer auf Basis von 
Protestschreiben der beschuldigten Kleriker und gegen die Zeitungs­
redakteure angestrebte Verfahren schlussfolgert.490 Auch Dittrich 
unterstützt diese These.491 Manuel Borutta verweist darauf, dass An­
tiklerikale die in der Presse vertretenen Darstellungen und Meinun­
gen auch im Privaten wiedergaben und schließt daraus, „dass sie 
ernstmeinten [sic], was sie schrieben, druckten, malten und zeichne­
ten“492. Prüfer und Dittrich weisen zudem auf die Ergänzung bzw. 
Aufbereitung der realen Tatsachen durch imaginäre Elemente hin.493 

Mit den jesuitischen Verschwörungstheorien und den Schuldzuwei­
sungen in Bezug auf die Hinrichtung Francisco Ferrers (1859-1909) 
nach den Ausschreitungen in der sogenannten Semana Trágica in 
Barcelona im Juli 1909 nennt Dittrich konkrete Fälle bzw. Argumen­
te, bei denen die antiklerikalen Darstellungen den Boden der Reali­
tät verließen. Prüfer sieht eher formale Kriterien, anhand derer die 
Berichte über reale Fälle bestimmten imaginierten Schemata ange­
passt wurden. Grundlage dafür waren zum Beispiel populärwissen­
schaftliche Schriften wie Otto von Corvins (1812-1886) „Pfaffenspie­
gel“ und Ludwig Richard Zimmermanns (1838-1887) „Pfaffenpeit­
sche“. Diese prägten einen „literarischen Typus“, der als Schablone 
auch für die Presseberichte genutzt wurde.494

Die Berichte drehten sich meist um Priester oder Ordensbrüder. 
Sie wurden

„als Männer von hohem sexuellen Begehren vorgeführt, die ihre Se­
xualität nicht kontrollierten, sondern hemmungslos auslebten, sei es 
innerhalb oder außerhalb der Ehe [die Berichte bezogen sich teilweise 
auch auf religiöse Laien oder protestantische Geistliche; M.H.]. Hierbei 

489 Zur Auseinandersetzung mit dem Topos in Romanen vgl. Borutta, Antika­
tholizismus, 159-170.

490 Vgl. Prüfer, Sozialismus, 48.
491 Vgl. Dittrich, Antiklerikalismus, 453.
492 Borutta, Antikatholizismus, 217.
493 Vgl. Dittrich, Antiklerikalismus, 453; Prüfer, Sozialismus, 48.
494 Vgl. Prüfer, Sozialismus, 48.

IV Historischer Kontext

290

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gingen sie neben heterosexuellem Verkehr auch normabweichenden 
Sexualpraktiken nach, sei es der Onanie, Pädophilie oder des Voyeuris­
mus.“495

Im Hintergrund stand dabei teilweise die Annahme, dass ein zöli­
batäres Leben eine ungesunde Unterdrückung des natürlichen Se­
xualtriebs darstelle, der sich schließlich in den sexuellen Ausschwei­
fungen Bahn brach.496 Zugleich wurden die Bibel und die katholi­
sche Moraltheologie als Quellen der Unzucht angesehen, insofern 
sie sexuelle Sünden erwähnten und diese teilweise sehr explizit 
thematisierten. Durch eine Veröffentlichung des Verlegers Robert 
Grassmann (1815-1901) Mitte der 1890er Jahre geriet insbesondere 
die Moraltheologie von Alfons Liguori (1696-1787) in die Kritik.497 

Durch Beichtspiegel und Beichtpraxis sah man Priester einer ständi­
gen Versuchung ausgesetzt und man befürchtete, die ausführlichen 
Fragen zu Sünden contra sextum würden insbesondere Kinder erst 
auf schlechte Gedanken bringen.498 Als suspekt erschienen die Be­
ziehungen von Seelsorgern und weiblichen Gläubigen, von Pfarrern 
und ihren Haushaltshilfen sowie das Ordensleben im Allgemeinen, 
wo man rege sexuelle Aktivitäten homo- und heterosexueller Art 
vermutete.499 Derartige sexuelle Handlungen zwischen Erwachsenen 
wurden in der Presse verurteilt, weil sie dem zölibatären Leben 
widersprachen, das die Priester und Ordensleute gelobt hatten. Wie­
derkehrend war aber auch der Topos der Verführung, der nicht 
konsensuelle Handlungen zu implizieren schien. Als Betroffene fi­
gurierten meist Frauen, häufig Ordensfrauen, selten auch junge 
Mönche.500 Täter waren in der Regel Priester oder Ordensmänner, 
teilweise auch Oberinnen, die „als Lesbierinnen oder sadistische 
Dominas“501 dargestellt wurden.502 Eine weitere Rolle kam in vielen 
Zeitungsberichten dem mutigen männlichen Retter zu: „Valiant Ger­

495 Templin, Medialer Schmutz, 300.
496 So etwa bei Corvin, Pfaffenspiegel, 215.
497 Vgl. Templin, Schmutz, 303.
498 Vgl. Saurer, Frauen, 142; Templin, Schmutz, 304.
499 Vgl. Dittrich, Antiklerikalismus, 406f.
500 Vgl. Borutta, Antikatholizismus, 215f.
501 Borutta, Antikatholizismus, 216.
502 Vgl. Borutta, Antikatholizismus, 215f.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

291

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


man men typically rescue innocent young women in the confessio­
nal from the prurient intentions of their priests.“503

In diesem Rahmen dienten antiklerikale Medien als Räume, in de­
nen Missbrauch innerhalb der katholischen Kirche thematisiert und 
problematisiert wurde. Im 19. Jahrhundert gab es demnach durchaus 
ein Bewusstsein für sexuelle Vergehen der Geistlichen. Prüfer weist 
etwa daraufhin, dass die Zeitung „Volksstaat“ im Jahr 1875 eine „Sta­
tistik der Sittenverderbniß der herrschenden Klassen“ führte, unter 
der auch die Fehltritte Geistlicher verzeichnet wurden. In wenigen 
Monaten seien hier einige hundert Fälle gesammelt worden.504 Die 
Berichte implizierten dabei immer eine Verurteilung des Verhaltens 
der kirchlichen Vertreter:innen. Die antiklerikale Schablone, auf der 
berichtet wurde, legte jedoch den Fokus auf die moralischen Ver­
fehlungen der Geistlichen oder in seltenen Fällen der Ordensfrau­
en. Die Frage, ob die sexuellen Handlungen im gegenseitigen Ein­
vernehmen stattgefunden haben, war dabei sekundär. Wurde eine 
Handlung als Verführung oder Missbrauch etikettiert, dienten die 
Berichte über die Opfer dennoch in erster Linie als Aussage über den 
niederen Charakter des Täters. Betroffene traten in den Berichten 
selten als Handlungssubjekte auf, an ihnen wurde vielmehr gehan­
delt, sei es durch den Missbrauch oder im Rahmen ihrer Befreiung 
durch einen mutigen Retter. Erfahrungen und Stimmen der Betroffe­
nen kamen nicht zu Wort, das ihnen angetane Unrecht spielte kaum 
eine Rolle. Im Zentrum stand die Gefahr, die die Kirchenmänner 
(und -frauen) für die gesamte Gesellschaft darstellten. Darin ist eine 
Gewalt der Repräsentation zu konstatieren (vgl. III.1.2.1, III.3.2.4). 
Die Erlebnisse der Betroffenen wurden instrumentalisiert und über­
schrieben. Dies diente der Kritik am Machtanspruch der Kirche, die 
allerdings nicht auf eine Verbesserung der Situation für die Betroffe­
nen abzielte, sowie der Selbstdarstellung moderner weißer Männer 
und der Steigerung der Auflage.

503 Gross, War, 164; vgl. auch Borutta, Antikatholizismus, 216.
504 Vgl. Prüfer, Sozialismus, 47.

IV Historischer Kontext

292

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4 Kirchlich-theologischer Diskurs: Normen und ihre 
Anwendung

Abschließend wird nun noch die Position der katholischen Kirche 
und der zeitgenössischen Theologen auf Sexualität und sittliche Ver­
gehen beleuchtet. Dazu werden exemplarisch einige zentrale Wer­
ke der Zeit herangezogen. Eine umfassende Analyse des Diskurses 
würde eine eigene Forschungsarbeit bedeuten, die eine Aufgabe für 
zukünftige Forschung bleibt. Neben Quellen aus der Moraltheolo­
gie und dem Kirchenrecht der Zeit, wird auf Forschungsbeiträge 
referiert, die Aufschluss über deren Anwendung in der kirchlichen 
Praxis geben. Für die Liberalisierung in Sittlichkeitsfragen des welt­
lichen Rechts, die in Deutschland im 19. Jahrhundert erfolgt war, 
gab es keine Entsprechung katholischerseits, wodurch eine Kluft 
zwischen kirchlicher und weltlich/staatlicher Anschauung entstand, 
an der sich auch die Medienberichte abarbeiteten.505 Liberale und 
antiklerikale Stimmen sprachen der katholischen Kirche jegliche 
Relevanz in staatlichen Belangen ab und nutzten die aus ihrer Sicht 
verstaubte und verkrustete katholische Sexualmoral als Beleg dafür. 
Von kirchlicher Seite kritisierte man wiederum den laxen staatlichen 
Umgang in Sittlichkeitsfragen. Die kirchliche Sexualmoral stellte 
man demgegenüber als einziges Mittel zur Bewahrung der Gesell­
schaft vor dem sittlichen Verfall dar.

3.4.1 Moraltheologische Bewertung von Sittlichkeitsfragen

Sexuelle Handlungen waren aus katholischer Sicht nur innerhalb 
der Ehe und zum Zweck der Fortpflanzung erlaubt, damit waren 
auch jegliche „unnatürliche“ Formen der Sexualität, wie Masturbati­
on oder Analverkehr ausgeschlossen. Unkeuschheit wurde als Tod­
sünde betrachtet.506 Diese Auffassung von Sexualität lässt sich bis 

505 Zuvor hatten jahrhundertelang die Bestimmungen zu Sittlichkeitsverbrechen 
der Constitutio Criminalis Carolina als Grundlage der Rechtsprechung gegol­
ten. Diese hatte Einflüsse aus dem kanonischen Recht übernommen, sodass 
lange eine weitgehende Übereinstimmung in der kirchlichen und staatlichen 
Beurteilung von Sittlichkeitsfragen herrschte (vgl. Sick, Selbstbestimmungs­
recht, 38).

506 Vgl. Friedhoff, Moraltheologie, 536f., 546; Klee, Grundriß, 90.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

293

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf Augustinus zurückführen. Aufgrund mangelnder Sekundärlitera­
tur zur Sexualmoral des 19. Jahrhunderts wird im Folgenden unter 
Rückbezug auf exemplarische Quellen erläutert, wie man diese Posi­
tion begründete und welche Wertvorstellungen im Hintergrund der 
rigiden Sexualmoral standen. Leitend war dabei in erster Linie ein 
Gedanke, den Heinrich Klee (1800-1840) in seinem 1843 posthum 
veröffentlichten „Grundriß der katholischen Moral“ auf die kurze 
Formel bringt: „Der Zweck des Geschlechtstriebes ist die legitime 
Fortpflanzung des Geschlechtes in der von Gott gesetzten und gehei­
ligten Ordnung – der Ehe“507. Dieser Grundsatz wurde von Theolo­
gen allgemein geteilt. Worin der Schaden bestand, wenn mit dieser 
Ordnung gebrochen wurde, wurde unterschiedlich ausgelegt. Der 
Moraltheologe Franz Friedhoff (1821-1878) unterstreicht etwa die 
Dimension der Sünde gegen Gott, indem er erklärt, dass dieser die 
Ganzhingabe eines jeden Menschen einfordere. Damit war jede se­
xuelle Hingabe an einen anderen Menschen eine Sünde gegen Gott, 
weil diesem eigentlich die volle Hingabe gebühren sollte. Einzig die 
Ehe stellte eine Ausnahme dar, weil Geschlechtsverkehr in der Ehe, 
der auf Fortpflanzung ausgelegt ist, der Förderung des Heilsplans 
Gottes und seiner Verherrlichung diene.508 Die Moraltheologen be­
rücksichtigten auch den Schaden, der der beteiligten oder betroffe­
nen Frau widerfuhr. Prominent wurde der Verlust bzw. Raub ihrer 
Jungfräulichkeit bzw. Keuschheit bedacht. Hier lassen sich in den 
Argumentationen deutliche Parallelen zur gesellschaftlichen Vorstel­
lung von Ehre im 19. Jahrhundert erkennen, insbesondere zur Vor­
stellung von der Geschlechtsehre der Frau, die in ihrer sittlichen 
Integrität bestand. Friedhoff sieht die vormalige Jungfrau nicht nur 
ihrer Jungfräulichkeit beraubt, sondern auch der Aussichten auf eine 
Ehe. Damit sei sie zudem „dem Hurenleben preisgegeben“.509 Klee 
versteht Jungfräulichkeit als „höchstes Gut und das Fundament al­
ler Güter“510. Jenseits dieser Argumentationslinien wurde etwa von 
Schilling in seinem allerdings erst 1928 und damit über ein halbes 
Jahrhundert später erschienenem „Lehrbuch der Moraltheologie“ 
ein Recht auf sittliche Integrität formuliert. Unzucht galt in dieser 

507 Klee, Grundriß, 90.
508 Vgl. Friedhoff, Moraltheologie, 546.
509 Friedhoff, Moraltheologie, 564.
510 Klee, Grundriß, 92.

IV Historischer Kontext

294

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auffassung dann als ein „Verstoß gegen die Gerechtigkeit“511. Gleich­
zeitig sieht er darin einen Verstoß gegen das Gebot der Nächstenlie­
be. Damit kamen bei Schilling nicht nur abstrakte Güter wie Ehre 
und Sittlichkeit in den Blick, sondern auch die Person der Betroffe­
nen und ihr Wohlergehen. Schilling nennt weiterhin nicht nur den 
Schaden an Ehre, den die Person erleiden kann, sondern auch an 
„Gesundheit, Hab und Gut“512 und bringt damit Aspekte in den Dis­
kurs mit ein, die ansonsten weitgehend unbeachtet blieben. Zudem 
berücksichtigt er eine weitere Dimension des Schadens, die unbe­
teiligte Dritte treffen könne. Bei Ehebruch oder einer Verführung 
verstoße man seiner Auffassung nach gegen die im Sinne der Nächs­
tenliebe gebotene Rücksicht gegenüber Ehemann oder Eltern.513 Der 
Kirchenrechtler Joseph Hollweck (1854-1926) erläutert mit Blick auf 
den Tatbestand des „stuprum non violentum“ (die Verführung ehr­
barer Jungfrauen; vgl. 3.4.2) die besondere Schutzbedürftigkeit der 
Frau, die in ihrer „Schwäche (geistige und sittliche)“514 bestehe und 
nur allzu leicht von einem Mann ausgenutzt werden könne.

Dieser exemplarische Überblick zur Bewertung von außereheli­
chen sexuellen Handlungen durch Theologen des 19. Jahrhunderts 
zeigt, dass das entscheidende Kriterium für legitime bzw. illegitime 
Sexualität die Übereinstimmung mit der göttlichen Ordnung war. 
Die Autoren verfolgten somit in erster Linie eine naturrechtliche Ar­
gumentation. Die natürliche göttliche Ordnung war dabei vor allem 
eine patriarchale Ordnung, in der der Frau eine Position entweder 
unter dem Dach ihres Vaters oder an der Seite ihres Ehemannes 
zukam und in der ihre Aufgabe und alleinige Bestimmung in der 
Mutterschaft bestand. So argumentiert auch der in einigen Ansich­
ten im Vergleich sehr liberale Schilling gegen die Gleichstellung von 
Mann und Frau:

„Die Aufhebung der Unterordnung der Frau unter den Mann wider­
spricht den Forderungen des Naturrechts und der christlichen Lehre. 
Die völlige Emanzipierung der Frau im Erwerbsleben und Berufsleben 
hieße soviel als die Frau einem zumeist aussichtslosen Konkurrenz­
kampf überliefern, dem sie schon mit Rücksicht auf ihre physischen 

511 Schilling, Lehrbuch, 379.
512 Schilling, Lehrbuch, 379.
513 Vgl. Schilling, Lehrbuch, 379; ähnlich auch: Klee, Grundriß, 92.
514 Hollweck, Strafgesetze, 261 Fn. 1.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

295

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kräfte nicht gewachsen wäre: dazu kommt, daß das grundsätzliche 
Zugeständnis, wonach die Frau gleich dem Mann ihren Wirkungskreis 
von der Familie vorzugsweise ins Leben hinaus verlegen darf, ebenfalls 
im Gegensatz zum Naturrecht steht.“515

Wenn im Kontext von außerehelicher Sexualität von einem Raub der 
Jungfräulichkeit oder einer Verletzung der Ehre der Frau die Rede 
war, wurde dies insofern als Verlust für die Frau angesehen, als sie 
nun nicht mehr uneingeschränkt ihren Platz als Ehefrau einnehmen 
konnte, wie es nach der göttlichen Ordnung für sie vorgesehen war. 
In dieser Logik spielt das Kriterium der Gewalt nur eine untergeord­
nete Rolle. Sexuelle Handlungen, die unter Gewalt oder Drohungen 
vorgenommen wurden, mussten als erschwerte Form der Unkeusch­
heit verstanden werden, waren aber nicht prinzipiell verschieden 
von einvernehmlichen außerehelichen Akten. Die besondere Quali­
tät bestand darin, dass die Person nicht nur selbst gegen die göttli­
che Ordnung verstoßen hatte, sondern auch eine andere Person zu 
einem Verstoß gegen die Ordnung verleitet hatte.516 Eheliche Akte 
unter Anwendung von Gewalt scheinen wiederum nicht als sündhaft 
angesehen worden zu sein. Die Moraltheologen äußerten sich dazu 
nicht. Zudem wurde, wie gesamtgesellschaftlich auch, bei Notzucht 
nur von weiblichen Betroffenen ausgegangen.

3.4.2 Verstöße gegen das Kirchenrecht

Hollweck fasste 1899 die geltenden kirchenrechtlichen Normen zu­
sammen. Dabei erläuterte er auch die kirchlich definierten „Flei­
schesvergehen“, von denen im Folgenden genauer auf die eingegan­
gen werden soll, die im Kontext von Missbrauchsfällen an Erwach­
senen Anwendung finden konnten.

Der Straftatbestand der Verführung, der im 19. Jahrhundert all­
mählich aus den staatlichen Strafgesetzbüchern verschwunden war, 
fand sich noch im kanonischen Recht. Der Tatbestand des „stuprum 
non violentum“ bezog sich auf „ehrbare Jungfrauen“. Als eine Frau 
galt man vor dem Kirchenrecht mit der Vollendung des 12. Lebens­

515 Schilling, Lehrbuch, 593.
516 Vgl. Schilling, Lehrbuch, 379.

IV Historischer Kontext

296

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jahres, mit der die Frau für „ehemündig“ befunden wurde.517 Bei 
Hollweck heißt es:

„Wer eine ehrbare Jungfrau verführt (stuprum non violentum), hat 
dieselbe zu heirathen oder ihrem Stand entsprechend mit Heirathsgut 
auszustatten und kann überdies arbiträr bestraft werden. Cleriker ha­
ben nicht nur eine entsprechende Aussteuer zu leisten, sondern kön­
nen überdies mit Geldbußen, Gefängnis, Suspension, in erschwerten 
Fällen mit Entziehung des Beneficiums oder mit Deposition bestraft 
werden.“518

Die Verführung unterschied sich insofern von der Notzucht, als 
hier eine Zustimmung der Betroffenen durch den Täter erwirkt 
wurde. Hollweck spezifiziert, dass diese „durch Bitten, Schmeiche­
leien, Versuchungen, Geschenke u. dgl.“519 herbeigeführt sein kön­
ne. Zudem erwähnt er Autoritätsverhältnisse, die Männer aufgrund 
der geistigen und sittlichen Schwäche von Frauen leicht ausnutzen 
könnten.520 Diese Erwähnung in der Fußnote spiegelt wohl nicht 
die allgemeine kanonische Auffassung der Zeit und könnte auf dem 
Hintergrund des deutschen Strafrechts und § 174 Abs. 1 RStGB ent­
standen sein. Vom Tatbestand der Verführung unterschieden wurde 
die Notzucht im Sinne einer gewaltsamen Schändung („stuprum 
violentum“) einer „ehrbare[n] Frauensperson“.521 Dieser Tatbestand 
galt also nicht nur für Jungfrauen, das Kriterium der Ehrbarkeit 
fand gleichwohl auch hier Anwendung. Als Gewalt wurde nicht 

517 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 262 Fn. 3.
518 Hollweck, Strafgesetze, 261f. Friedhoff dagegen versteht unter stuprum die 

„fleischliche Vermischung“ mit einem Mädchen unter 12 Jahren und unter­
scheidet dieses Vergehen von raptus, der Vergewaltigung einer Frau (vgl. 
Friedhoff, Moraltheologie, 559f.). Hollweck erläutert, dass sich der Tatbe­
stand des stuprum ursprünglich nur auf Jungfrauen bezogen habe, dass er 
in der Regel jedoch auf ehrbare Frauen allgemein angewandt wurde (vgl. 
Hollweck, Strafgesetze, 263 Fn. 1). Hier scheint zudem eine unterschiedliche 
Systematik zu Grunde zu liegen. Friedhoff unterscheidet den Missbrauch 
Minderjähriger von der gewaltsamen Vergewaltigung Erwachsener, während 
Hollweck, der die kanonische Strafrechtsordnung wiedergibt, in erster Linie 
Volljährige im Blick hat und hier den Tatbestand der Verführung von der Ver­
gewaltigung unterscheidet. Dabei fällt der Missbrauch Minderjähriger unter 
Vergewaltigung oder Sodomie (vgl. Hollweck, Strafgesetze, 262 Fn. 3).

519 Hollweck, Strafgesetze, 262 Fn. 4.
520 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 261 Fn. 1.
521 Hollweck, Strafgesetze, 263.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

297

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nur physische Einwirkung, sondern auch Formen des Zwangs, der 
Nötigung und des Betrugs anerkannt.522 Klee nennt in seiner Moral­
theologie zudem „Berauschung“523, womit vermutlich eine absichtli­
che Alkoholisierung der Betroffenen durch den Täter gemeint ist 
und nicht der Zustand der Berauschung per se. Friedhoff erklärt 
in seiner Moraltheologie aus dem Jahr 1865 den Zustand der Betrun­
kenheit, des Schlafs oder des Wahnsinns auf Seiten der Betroffenen 
als Kriterien, um von „Hurerei mit erschwerendem Umstande“ und 
nicht von Notzucht zu sprechen.524 In Friedhoffs Auslegung wird 
sehr deutlich, dass die Frage nach dem Willen und die Zustimmung 
der Betroffenen keine Relevanz für die kirchliche Bewertung des 
Tatbestands hatte, sondern dass der Aspekt der Gewaltanwendung 
ausschlaggebend war oder aber die Absicht, in der eine Tat vollzogen 
wurde. So würden auch Küsse, Berührungen etc. als Todsünde gel­
ten, wenn sie in einer unkeuschen Absicht vorgenommen wurden.525 

Die kirchenrechtlichen Sanktionen für die Straftat der Notzucht sind 
bei Hollweck nachzulesen:

„Wer eine ehrbare Frauensperson gewaltsam schändet (stuprum violen­
tum), hat sie zu dotiren oder wenn sie hiezu einwilligt, zu heirathen, 
sofern nicht ein Ehehinderniß im Wege steht. Verurtheilung wegen 
Nothzucht hat dauernde kirchliche Infamie zur Folge. Cleriker sind zu 
suspendieren, oder ihres Amtes ganz zu berauben und können dauernd 
in eine geistliche Correktionsanstalt verwiesen werden.“526

Die Verpflichtung zu heiraten, so merkt Hollweck in den Fußnoten 
an, bestehe unbedingt und auch ohne Richterspruch, wenn die Tat 
öffentlich werde, nicht jedoch, wenn sie geheim bleibe.527 Auch mit 
Blick auf die Verführung merkt er an: „Bleibt das Delikt geheim, 
weil weder impraegnatio eintrat, noch der Stuprator davon anderen 
Mittheilung machte, so kann dieser nicht zur Heirath und noch 

522 Vgl. Klee, Grundriß, 92; Hollweck, Strafgesetze, 263 Fn. 1.
523 Klee, Grundriß, 92.
524 „Wird bei der vollendeten Sünde bloß daran gedacht, daß ein Frauenzimmer 

im betrunkenen, schlafenden oder wahnsinnigen Zustande ist, und keine 
Gewalt angewendet, so ist die Sünde nur eine einfache Hurerei mit einem 
erschwerenden Umstande.“ (Friedhoff, Moraltheologie, 261).

525 Vgl. Friedhoff, Moraltheologie, 564.
526 Hollweck, Die kirchlichen Strafgesetze, 263.
527 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 263 Fn. 3.

IV Historischer Kontext

298

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weniger zur Dotation verpflichtet werden.“528 Wie Götz von Olenhu­
sen feststellt, wurde ein Anreiz für beschuldigte Priester geschaffen, 
schnell zu gestehen und einen öffentlichen Skandal zu vermeiden, 
indem sie in solchen Fällen mit deutlich milderen Strafen rechnen 
konnten. Der Wahrheitsgehalt der Schuldgeständnisse sei dadurch 
gleichwohl fraglich.529 Diese Beobachtung wirft die Frage nach der 
Dunkelziffer auf, da unklar ist, inwiefern Fälle, in denen es nicht 
zu einem offiziellen kirchlichen oder staatlichen Prozess kam, in die 
kirchlichen Akten Eingang fanden.

Einige Vergehen von Klerikern gegen die Keuschheit diskutiert 
Hollweck an eigener Stelle unter den „Vergehen gegen die clerikalen 
Standespflichten“. Hier wird die Sünde der Fornikation aufgeführt, 
die sowohl von „stuprum (non) violentum“, als auch vom Konkubi­
nat unterschieden wird. Sie betrifft „Cleriker, welche sich in verein­
zelnten Fällen des fleischlichen Umgangs mit ledigen Frauenspero­
nen schuldig machen“, die dafür „arbiträr strenge zu bestrafen“530 

seien.
Beischlaf, den ein anderer als der Ehemann mit einer verheirate­

ten Frau vollzog, galt als Ehebruch:
„Ehebrecher sind, sofern sie im Ehebruch beharren, mit Excommunica­
tion zu bestrafen. Verurtheilung wegen Ehebruch oder amtliche Beur­
kundung derselben in öffentlichen Acten hat ohne weiteres dauernde 
kirchliche Infamie zur Folge. […] Cleriker, welche sich des Ehebruchs 
schuldig machen, sind mit Deposition zu bestrafen und lebenslänglich 
in eine geistliche Demeritenanstalt zu verweisen.“531

Eine Art der Entschädigung der betroffenen/involvierten Frau wird 
nur bei stuprum (non) violentum gefordert, da ihr durch die Tat 
die Aussicht auf ein ehrbares Leben als Ehefrau geraubt wurde. 
Für außerehelichen Geschlechtsverkehr mit einer verheirateten Frau 
oder einer Frau, die keine Jungfrau mehr war, standen auf Grundla­
ge der kanonischen Bestimmungen nur zwei Deutungsmuster zur 
Verfügung: Die gewaltvolle Herbeiführung des Geschlechtsverkehrs 
im Rahmen einer Vergewaltigung oder der einvernehmliche Verkehr, 
bei dem sich die Frau ebenso schuldig machte wie der Mann, je 

528 Hollweck, Die kirchlichen Strafgesetze, 262 Fn. 5.
529 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 217.
530 Hollweck, Strafgesetze, 303.
531 Hollweck, Strafgesetze, 265f.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

299

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nach Familienstand der Beteiligten als Fornikation (Geschlechtsver­
kehr zwischen ledigen Personen) oder Ehebruch. Doch auch die 
Gewaltanwendung im Kontext einer Vergewaltigung schützte Betrof­
fene noch nicht vor einer Sünde. Sündenfrei blieben sie nur, wenn 
sie „innerlich und äußerlich Widerstand leisten. Schreien braucht 
sie nicht, wenn sie es nicht kann ohne Lebensgefahr oder Infamie, 
außer sie würde sonst in die Sünde einwilligen“532, so formuliert es 
Heribert Jone (1885-1967) noch 1953 in der sechzehnten Auflage 
seiner „Katholische[n] Moraltheologie“.

Als „Sacrilegium“ wurde der Beischlaf mit einer geweihten Per­
son bezeichnet und als eigenes Delikt gefasst. Klee definiert als 
Sacrilegium auch Verstöße gegen die Keuschheit, die an einem 
„Gottgeheiligten Orte“533 stattfinden. Unter diesem Tatbestand wur­
de vermeintlich einvernehmlicher sexueller Verkehr mit geweihten 
Personen, Klerikern oder Ordenspersonen mit feierlichen Gelübden 
verhandelt. Uneinig war man sich, laut Hollweck, ob auch der Ver­
kehr mit Ordenspersonen darunterfiel, die nur einfache Gelübde 
abgelegt hatten. Hollweck geht jedoch davon aus, dass solche Fäl­
le als einfache Fornikation (einvernehmlicher Geschlechtsverkehr) 
eingestuft und nach den Ordensstatuten bestraft würden.534 Die For­
mulierung „mit einer durch die feierlichen Gelübde Gottes geweih­
ten Person“535 legt nahe, dass ein Sacrileg einseitig von der Person 
begangen wurde, die in den Geschlechtsverkehr mit der geweihten 
Person involviert war. Nach allgemeingültigen Angaben zu den mit 
dem Delikt korrespondierenden kanonischen Strafen differenziert 
Hollweck besondere Strafen für Kleriker und für Ordensfrauen:

„Wer mit einer durch die feierlichen Gelübde Gottes geweihten Person 
sich fleischlich versündiget, ist, wenn die Thatsache gerichtlich festge­
stellt oder sonstwie amtlich in öffentlichen Acten beurkundet ist, der 
kirchlichen Ehrenrechte ohne weiteres dauernd verlustig (infam) und 
mit Excommunication zu bestrafen, wenn er das Verbrechen nicht 
durch öffentliche Buße zu sühnen bereit ist. Cleriker sind zu deponieren 
und in eine geistliche Correktionsanstalt zu verweisen. Die schuldige 

532 Jone, Moraltheologie, 188.
533 Klee, Grundriß, 92.
534 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 269 Fn. 1.
535 Hollweck, Strafgesetze, 269; vgl. auch Friedhoff, Moraltheologie, 561. Nur 

Klee spricht von „Sacrilegium, begangen von oder mit einer Gott geweihten 
Person“ (Klee, Grundriß, 92).

IV Historischer Kontext

300

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Klosterfrau ist in ein strengeres Kloster zu verweisen oder mit ewigem 
Kerker zu bestrafen.“536

Die Bestrafung einer Ordensfrau wirkt hier ungleich strenger, da 
nicht ausgeführt wird, ob die Strafen aufgehoben werden können. 
Die Bestrafung mit „ewigem Kerker“ lässt keinen Zweifel an der 
Endgültigkeit der Maßnahme, während der Aufenthalt in einer Kor­
rektionsanstalt in der Regel eine vorübergehende Maßnahme dar­
stellte.537 Die Deposition stellte ebenfalls eine dauernde Strafe dar. 
Sie bezeichnet die „dauernde Suspension vom Ordo“ und war mit 
einem Verbot zur Beschäftigung im kirchlichen Dienst verbunden.538 

Im Vergleich zu „ewigem Kerker“ musste sie indes ungleich milder 
erscheinen.

Als eigenes Vergehen wird seit der Konstitution Papst Pius VI. 
„Cum sicut nuper“ von 1561 die Sollizitation („crimen sollicitatio­
nis“) im Kontext der Beichte verhandelt. Dieser Tatbestand wurde 
in den kirchenrechtlichen und moraltheologischen Abhandlungen 
nicht unter den Vergehen gegen die Keuschheit geführt, sondern 
unter den Bestimmungen zum Sakrament der Beichte. Ein Priester 
machte sich im Sinne des Delikts schuldig, wenn er vor, während, 
nach oder gelegentlich der Beichte oder unter Vortäuschung dersel­
ben die beichtende Person zu unkeuschen Handlungen verleitete 
bzw. von der beichtenden Person zu unkeuschen Handlungen verlei­
tet wurde. Ob es sich bei der beichtenden Person um eine erwach­
sene Person, ein Kind, einen Mann oder eine Frau handelt, war 
irrelevant für den Tatbestand.539 Der Tatbestand ist recht weit gefasst 
und beinhaltet bereits unkeusche Reden im Kontext der Beichte. Der 
Tatort ist nicht auf den Beichtstuhl beschränkt, sondern es kommen 
auch andere Orte in Frage, die zum Hören der Beichte genutzt wer­
den.540 Es bestand eine Anzeigepflicht für Sollizitationen im Kontext 

536 Hollweck, Strafgesetze, 269.
537 So wurden in den von Götz von Olenhusen analysierten Akten Priester z. B. 

zu vier Wochen oder drei Monaten Korrektionsanstalt verurteilt, allerdings 
handelte es sich hier nicht um ein Sakrileg, sondern um den Tatbestand der 
Fornikation (vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 221, 236).

538 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 158f.
539 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 327f.
540 Jone schließt in seiner Moraltheologie jedoch den Fall aus, dass Wissen aus der 

Beichte zu einem späteren Zeitpunkt für eine Sollizitation genutzt wird (vgl. 
Jone, Moraltheologie, 498).

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

301

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Beichte. Dabei mussten die Sollizitierten nicht angeben, ob sie 
eingestimmt hatten. Schuldig im Sinne der Sollizitation machte sich 
lediglich der Priester.541 Ein schuldiger Kleriker war „von allen pries­
terlichen Funktionen zu suspendieren, seiner Beneficien, Würden 
und Aemter zu entkleiden, mit Unfähigkeit zu solchen und mit 
Beraubung des etwa besessenen aktiven oder passiven Wahlrechts 
zu bestrafen“542. Diesen Strafen konnte ein Priester entgehen, wenn 
er sich selbst stellte, bevor eine Anzeige erfolgt war. In diesem Fall 
hatte er „schwere Buße“ zu leisten. Eine mildere Bestrafung konnte 
erfolgen, wenn er sich nach erfolgter Denunziation, aber vor der 
Zitation schuldig bekannte.543

Exkurs: Die Beichte: Bekenntnis- und Verführungsort
Die Situation der Beichte soll im Folgenden noch genauer bedacht 
werden, da es sich hier einerseits um einen zentralen Raum der 
Deutung von sexuellen Handlungen handelte, dieser zum anderen 
aber auch zum Tatort im Sinne der Sollizitation werden konnte.

Zunächst zur Beichte als Bekenntnisort: Mit dem zunehmenden 
Eucharistiebesuch im 19. Jahrhundert, der in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts seinen Höhepunkt fand, nahm auch die Beichthäu­
figkeit zu, da man für den Eucharistieempfang frei von schweren 
Sünden sein sollte.544 Im Rahmen der Beichte war es nicht nur 
möglich, über Sexualität zu sprechen, die Beichtenden waren sogar 
verpflichtet, ihre Sünden in diesem Bereich zu gestehen. Im Rahmen 
der Beichte fand also eine gewisse Reflexion über sexuelles Handeln 
statt. Diese war durch Beichtbücher und Beichtzettel strukturiert, in 
denen die kirchliche Moral für die Situation der Beichte aufbereitet 
war und ein detailliertes Abfragen kleinster Verstöße ermöglichte. 
Damit beförderte man ein Sündenverständnis, das man im 13. Jahr­
hundert eigentlich hinter sich gelassen hatte und das nur auf die 
Sündhaftigkeit von Taten und nicht auf die dahinterliegenden Moti­
vationen blickte.545

541 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 203f.; Liguori, Beichtvater, 313-315.
542 Hollweck, Strafgesetze, 329.
543 Vgl. Hollweck, Strafgesetze, 329.
544 Vgl. Scheule, Beichte, 76.
545 Vgl. Werner, Judith Butler, 31f., 47. Für eine ausführliche Diskussion verschie­

dener (historischer) Konzepte von Beichte, Sühne und Reue vgl. Werner, 
Freiheit.

IV Historischer Kontext

302

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Die Folgen dieser Entwicklung, die sich in dem Zueinander von Beich­
te und sonntäglicher Eucharistie als kirchlicher Praxis ausdrücken, sind 
nicht nur ein Sündenverständnis, das sich erneut an den Taten orien­
tiert, sondern auch ein Machtgefüge, das sich amtstheologisch fundiert 
und göttlich legitimiert.“546

Auch aufgrund des Beichtgeheimnisses ist nicht nachzuvollziehen, 
ob und wie häufig Beichtende die Gelegenheit nutzten, sexuelle 
Themen anzusprechen und inwiefern ihre Deutung mit der mo­
raltheologischen übereinstimmte. Die Konzentration auf sündhafte 
Taten, insbesondere die Beurteilung jeglicher außerehelicher sexu­
eller Handlungen als sündhaft, ließ kaum Raum, um über Verant­
wortlichkeiten nachzudenken. Der Priester wurde dabei als Richter 
angesehen, der über die Rechtgläubigkeit der Beichtenden urteilte, 
und zugleich als Arzt, der von der Krankheit der Sünde befreit. 
Wie Werner resümiert, war „das Abhängigkeits- und Machtgefüge 
zwischen dem beichtenden Subjekt und dem die Absolution spen­
denden Priester total“547. Leimgruber spricht aufgrund dieser struk­
turell begründeten Asymmetrie von einer der Beichte eigenen Vulne­
ranz.548

Im Rahmen dieses Macht- und Abhängigkeitsverhältnis konnte 
die Beichte auch zu einem „Verführungsort“ werden:549 Bei einem 
wöchentlichen Beichtgang, wie er Mitte des 19. Jahrhunderts üblich 
war, konnte eine gewisse Beziehung zwischen Beichtpriester und 
beichtender Person entstehen. Der Beichtpriester wusste sehr gut 
über die Sünden der Beichtenden Bescheid. Die Gläubigen öffneten 
sich ihm gegenüber wöchentlich in einer Weise, wie sie es sonst 
kaum jemanden gegenüber taten. So fürchteten bürgerliche Ehe­
männer im 19. Jahrhundert, ihre Frauen würden durch die regelmä­
ßige Beichte ihrem Einfluss entzogen und die Beichtpriester bekä­
men einen unangemessenen Einfluss auf die Privatangelegenheiten 
der bürgerlichen Familie.550 Die Quellen aus dem 19. Jahrhundert 
zeigen, dass es ein Bewusstsein dafür gab, dass die Praxis der Beichte 

546 Werner, Judith Butler, 47.
547 Werner, Judith Butler, 47.
548 Vgl. Leimgruber, Vulnerance; Leimgruber, Vulneranz, 194-197.
549 Von „Verführung“ wird hier in Anlehnung an den Tatbestand der Sollizitation 

gesprochen. Dabei ist der Begriff „Verführung“ im heutigen Verständnis eine 
verharmlosende Bezeichnung für die Anbahnung eines sexuellen Missbrauchs.

550 Vgl. Saurer, Frauen, 141; Ziemann, Sozialgeschichte, 122.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

303

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein Risiko für unkeusche Gedanken und Handlungen bot. Dies lässt 
sich nicht nur aus der Auflistung möglicher Vergehen schließen, wie 
man sie in den Veröffentlichungen zum Kirchenrecht oder in den 
Moraltheologien der damaligen Zeit findet, sondern auch in den 
Empfehlungen Alfons v. Liguoris für Beichtväter, die Mitte des 19. 
Jahrhunderts in Deutschland Verbreitung fanden. Hier findet sich 
ein eigenes Kapitel „Ueber das Benehmen des Beichtvaters bei Frau­
enspersonen, und besonders bei solchen, welche ein geistliches Le­
ben führen“551. Handelte es sich bei der beichtenden Person um eine 
Frau, müsse der Beichtpriester „große Vorsicht und Klugheit anwen­
den, um nicht seine Seele oder die seiner Beichttöchter in Gefahr zu 
bringen“552. Liguori empfiehlt, die Beichtende nicht anzusehen und 
das Gesicht von ihr abzuwenden und warnt vor einem vertrauten 
Umgang.553 Dabei steht im Zentrum von Liguoris Ausführungen 
der Schutz des Beichtvaters vor den Gefahren, die von der Praxis 
der Beichte bzw. der beichtenden Frau ausgehen. Diese Perspektive 
ergibt sich sicherlich auch daraus, dass sich das Buch an Beichtväter 
richtet. Mit Edith Saurer kann die „Warnung vor dem ‚frömmelnden 
Weib“ als „ein Topos der Handbücher für Beichtväter“554 angesehen 
werden. In „Die wahre Braut Jesu Christi“ formuliert Liguori ähnli­
che Empfehlungen auch für beichtende Ordensfrauen, in denen er 
sie ebenfalls vor einem zu ausführlichen und vertrauten Umgang 
warnt. Das Anliegen scheint hier allerdings mehr zu sein, die Frauen 
vor sich selbst als vor potentiell übergriffigen Beichtvätern zu schüt­
zen.555

551 Liguori, Beichtvater, 437-458.
552 Liguori, Beichtvater, 438.
553 Vgl. Liguori, Beichtvater, 438. Worin genau vertrauter Umgang besteht, wird 

nicht spezifiziert. Ein Risiko bestand in der Logik der zeitgenössischen Theo­
logie in solchem Verhalten wohl nicht nur, weil es den Priester und/oder die 
Beichtende auf unkeusche Ideen bringen konnte, sondern auch weil bereits 
vertrauter Umgang mit Frauen den Verdacht des Konkubinats rechtfertigte. 
Dabei blieb das Urteil darüber, worin ein vertrauter Umgang bestand, dem 
kirchlichen Vorgesetzten vorbehalten (vgl. Hollweck, Strafgesetze, 303).

554 Saurer, Frauen, 167.
555 Vgl. Liguori, Die wahre Braut, 434f.

IV Historischer Kontext

304

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4.3 Verfolgung von Verstößen gegen die kirchliche Sexualmoral

Kirchenrecht und Moraltheologie gaben einen engen Rahmen vor, 
in dem sexuelle Handlungen außerhalb der Ehe zu bewerten waren. 
Anders als im staatlichen Recht galt jede außereheliche sexuelle Ak­
tivität als Vergehen. Die Hürden für eine Anzeige lagen dennoch 
hoch. Denn wenn die Tat als konsensuell betrachtet wurde, mach­
te sich die Betroffene mitschuldig. Handelte es sich um sexuelle 
Handlungen mit einem Kleriker, machten sie sich eines Sakrilegs 
schuldig.556 Frei von Sünde blieb eine Frau in den Augen der Kirche 
nur, wenn der Geschlechtsverkehr durch Gewalt (physische oder 
psychische) erzwungen war und sie sich innerlich und äußerlich 
gegen die Tat gesträubt hatte, soweit es ihr möglich war, ohne sich 
in Lebensgefahr zu bringen. Hinzu kam das Kriterium der Ehrbar­
keit. Hatte sich eine Frau z. B. durch vorherigen außerehelichen Ge­
schlechtsverkehr als unehrbar erwiesen, nahm man wohl an, dass sie 
dem Geschlechtsverkehr zugestimmt hatte. Eine Anzeige wegen Ver­
gewaltigung vor den kirchlichen Behörden hatte nach den kirchen­
rechtlichen Bestimmungen unter diesen Umständen keine Aussicht 
auf Erfolg. Frauen, die durch den Übergriff ihre Jungfräulichkeit ver­
loren hatten,557 hatten noch die Möglichkeit, auf Verführung zu kla­
gen. Aus den analysierten Quellen wird aber nicht deutlich, ob sich 
die Frauen in der Sicht der katholischen Kirche auch einer Sünde 
der Unkeuschheit strafbar gemacht hatten oder ob sie in diesem Fall 
straffrei blieben. Zudem waren sich die Betroffenen wohl auch des 
Ansehens bewusst, das die meisten Priester genossen und das den 
Klerikern einen deutlichen Glaubwürdigkeitsvorschuss verschaffte.

556 Inwiefern man Frauen in diesen Fällen tatsächlich bestrafte, ist nicht bekannt.
557 Wenn hier von Jungfräulichkeit die Rede ist, wird auf das damalige Konzept 

abgehoben, das eng mit dem Ehrdiskurs verbunden war und in dessen Hinter­
grund die Vorstellung einer körperlich eindeutig nachzuweisenden Jungfräu­
lichkeit stand. Heute geht man in medizinischen und biologischen Fachkreisen 
davon aus, dass die Beschaffenheit des Hymens (des sogenannten „Jungfern­
häutchens“) keinen Aufschluss über die sexuelle Vergangenheit einer Person 
geben kann, da es sich nicht um eine geschlossene Membran handelt, die bei 
der Penetration durchstoßen wird, sondern um ein Gewebe, das durchlässig 
ist, unterschiedlich geformt sein kann und durch Penetration einreißen und 
bluten kann, aber nicht muss (vgl. Lauggas, Wahrheiten; Mishori et al., 
Tissue).

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

305

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von einer generellen Tabuisierung von Sexualität und sexueller 
Gewalt im kirchlichen Kontext kann auf Basis der bisherigen Be­
funde nicht ausgegangen werden. Es gab einen klaren Deutungsrah­
men für Sexualität und sexuelle Gewalt, der für zweiteres sehr eng 
gesteckt war. Kirchliche Akten geben Aufschluss darüber, wie viele 
Anzeigen bei der Bistumsleitung eingegangen sind. Doch hier ist 
eine große Dunkelziffer anzunehmen, da nicht jede Tat angezeigt 
und nicht jede Anzeige aktenkundig wurde.558 Anhand der vorhan­
denen Akten kann analysiert werden, wie kirchliche Behörden und 
Gerichte die moraltheologischen und kirchenrechtlichen Normen 
in der Praxis anwandten. Bisher gibt es allerdings nur sehr wenige 
kirchenhistorische Untersuchungen, die Aufschluss über diese Fra­
gen geben. Für die Kaiserzeit gibt es nur eine Studie von Götz von 
Olenhusen, anhand derer sich der kirchliche Umgang mit sexuellen 
Devianzen des Klerus im 19. Jahrhundert nachvollziehen lässt.559 

Götz von Olenhusen analysierte Personalakten von Priestern aus 
dem Bistum Freiburg im 19. Jahrhundert auf Abweichungen der 
Priester, die zu einer staatlichen oder kirchenbehördlichen Untersu­
chung führten. Ziel war es dabei nicht, bestimmte Vergehen des 
Klerus aufzudecken, sondern über die jeweilige Definition devianten 
Verhaltens und der kirchlichen Sanktionierung derselben eine Sozi­
algeschichte des 19. Jahrhunderts zu schreiben und die Entstehung 
des katholischen Milieus nachzuzeichnen. Die Erkenntnisse Götz 
von Olenhusens zur Anzeige und Sanktionierung von Sittlichkeits­
delikten geben wichtige Hinweise auf die kirchliche Praxis in dieser 
Hinsicht. Götz von Olenhusens Arbeit bezieht sich zwar auf die 
(kirchen-) politische Situation im Bistum Freiburg. Die Zusammen­
hänge, die sie aufzeigt, lassen sich jedoch auch auf weitere Regionen 
übertragen, wenn man die dortigen kirchlichen und politischen Ver­
hältnisse berücksichtigt.

Einen weiteren Einblick in den Umgang kirchlicher Behörden mit 
Missbrauchsfällen im 19. Jahrhundert gibt Hubert Wolfs „Die Non­
nen von Sant’Ambrogio“. Wolf untersuchte die Akten zu einem In­
quisitionsprozess, der von 1859 bis 1862 andauerte und sich mit dem 
Vorwurf der angemaßten und falschen Heiligkeit gegenüber Mit­
gliedern des Franziskanerinnen-Klosters Sant’Ambrogio und ihren 

558 Vgl. Leimgruber, Quod non est.
559 Götz von Olenhusen, Klerus.

IV Historischer Kontext

306

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Beichtvätern auseinandersetze. Nicht nur die Novizenmeisterin Ma­
ria Luisa Ridolfi hatte sich selbst als Heilige verehren lassen und 
war darin durch die Äbtissin Maria Veronica und die Beichtväter 
P. Giuseppe Leziroli und P. Joseph Kleutgen (1811-1883) unterstützt 
worden. Die Beteiligten hatten auch die verstorbene Ordensgründe­
rin Maria Agnese Firrao und die verstorbenen Äbtissinnen Maria 
Maddalena und Agnese Celeste della Croce als Heilige verehrt, ob­
wohl die Ordensgründerin 1816 wegen angemaßter Heiligkeit verur­
teilt worden war und es damit verboten war, sie weiter als Heilige 
anzusehen oder zu verehren.560 Relevant für den Kontext dieser 
Arbeit sind die Ereignisse rund um das Kloster Sant’Ambrogio vor 
allem, weil die Novizenmeisterin Maria Luisa ihre angemaßte Hei­
ligkeit nutzte, um die Ordensschwestern in ihrem Umfeld sowie 
die Beichtväter P. Giuseppe Leziroli und P. Joseph Kleutgen durch 
vorgetäuschte Visionen und angebliche Briefe der Gottesmutter zu 
manipulieren. Sie nutzte spirituellen Missbrauch gezielt, um sexuel­
len Missbrauch an ihren Mitschwestern anzubahnen und zu recht­
fertigen. Die Beichtväter wussten über einige dieser Taten Bescheid 
und ließen sich von der Novizenmeisterin zur Beihilfe instrumen­
talisieren, u. a. indem sie Botschaften überbrachten oder der No­
vizenmeisterin gegenüber das Beichtgeheimnis brachen. Mit dem 
Urteil des Untersuchungsrichter Vincenzo Leone Sallua sind sie als 
„Mitwisser und Mittäter“561 anzusehen. Die umfassenden Akten ent­
halten in diesem Fall ausführliche Vernehmungsprotokolle auch der 
betroffenen Frauen und Berichte der Fürstin Katharina von Hohen­
zollern-Sigmaringen (1817-1893), die Jahre später schriftlich festhielt, 
was ihr in den Jahren 1858 und 1859 im Kloster widerfahren war. 
Damit liegen ungewöhnlich ausführliche Aufzeichnungen über die 
Aussagen und Erlebnisse der Betroffenen vor. Wolfs Fokus liegt aber 
nicht so sehr auf den Missbrauchsfällen als auf dem Umgang der rö­
mischen Behörden mit dem Fall. Auch für die römische Inquisition 
standen nicht die Sexualdelikte im Vordergrund. Diese waren nur 
ein Aspekt des Hauptvergehens der angemaßten Heiligkeit, dessen 
sich die Novizenmeisterin Maria Luisa Ridolfi von Sant’Ambrogio 
schuldig gemacht hatte und das zwei hoch angesehene Ordensmän­

560 Zur Verurteilung Maria Agnese Firraos vgl. Wolf, Nonnen, 121.
561 Wolf, Nonnen, 252.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

307

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ner, Giuseppe Leziroli und Joseph Kleutgen,562 unterstützt hatten. 
Während Wolf an diesem Gerichtsverfahren insbesondere kirchen­
politische Strategien der Zeit aufzeigt, wird im Folgenden der Fokus 
auf dem Umgang mit dem Missbrauch liegen.

Sowohl Wolf als auch Götz von Olenhusen machen deutlich, dass 
(kirchen-)politische Verhältnisse einen entscheidenden Einfluss auf 
den Umgang mit Vorwürfen wegen Sittlichkeitsdelikten hatten. In 
Bezug auf das Anzeigeverhalten der Gläubigen kommt Götz von 
Olenhusen zu dem Schluss, dass die große Distanz zwischen Gläu­
bigen und Klerus, die in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts vor­
herrschte, einer Kontrolle der Priester von unten deutliche Grenzen 
setzte. In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts sei dies jedoch 
durch eine „eigentümliche Ambivalenz“ im Verhältnis zum Pfarrer 
abgelöst worden:

„Die sozialen Schranken zwischen Pfarrer und Gemeinde waren auch 
auf dem Lande weniger ausgeprägt; von der sozialen Herkunft her stand 
der Pfarrer nun der dörflichen Bevölkerung näher (Pfarrer Glatz z. B. 
war der Sohn eines Tagelöhners), doch in Lebensführung und Alltags­
moral sollte er deutliche Züge eines Heiligen tragen. Diese Diskrepanz 
erhöhte offenbar die Anzeigebereitschaft der Gemeinden vor allem wäh­
rend der 1850er Jahre und in der Kulturkampfzeit.“563

Die Verfolgung der angezeigten Delikte durch kirchliche Behörden 
unterlag einer entgegengesetzten Tendenz. Gerade im Kontext der 
Kulturkämpfe und der antiklerikalistischen Angriffe auf Klerus und 
Kirche in den Medien war man bemüht, weitere Skandale abzu­
wenden. Eine Ausnahme bildeten lediglich Vorwürfe gegen unlieb­
same Reformer, derer man sich auf diesem Wege gut entledigen 
konnte und bei richtiger Inszenierung dadurch noch das eigene 
Profil schärfte.564 Diese politischen Abwägungen wurden vermutlich 
durch die Veränderung des Priesterbildes im Zuge der Ultramonta­

562 Die Verwicklung Joseph Kleutgens in den Fall hatte eine besondere kirchenpo­
litische Brisanz. Denn Kleutgen hatte wichtige Ämter der Ordensleitung der 
Jesuiten inne und arbeitete als theologischer Schriftsteller und Indexgutachter. 
Auch die Kardinäle Reisach und Patrizi waren in den Fall verwickelt, insofern 
sie als Unterstützer der Ordensgemeinschaft auftraten und über die Vorgänge 
in Sant’Ambrogio teilweise Bescheid wussten (vgl. Wolf, Nonnen).

563 Götz von Olenhusen, Klerus, 237. Zur sozialen Einbindung von Priestern im 
19. Jahrhundert vgl. auch: Lohausen, Weltdistanz.

564 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 152.

IV Historischer Kontext

308

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nisierung verschärft. Hubert Wolf sieht dies als Ursache für den 
veränderten Umgang mit den Anzeigen:

„Bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts wurden sexuelle Delikte von Pries­
tern auch von kirchlichen Behörden ganz selbstverständlich öffentlich 
gemacht und geahndet. Dahinter stand ein von der Aufklärung beein­
flusstes Priesterbild, das den Pfarrer als Volkserzieher und moralisches 
Vorbild verstand. Im Zuge der Ultramontanisierung wurde das Priester­
amt jedoch erneut kultisch überhöht und verstärkt mit sexueller Rein­
heit verbunden. Sexuelle Unreinheit und Befleckung durch den Verkehr 
mit einer Frau machten den Priester zwar nicht kirchenrechtlich, aber 
in der streng kirchlichen Öffentlichkeit kultunfähig und durften deshalb 
nicht publik werden.“565

Mit Götz von Olenhusen ist diese These etwas zu differenzieren, 
insofern sie nur auf kirchliche Behörden und streng katholische, 
ultramontan orientierte katholische Kreise zutraf. Liberalere, evtl. 
sogar antiklerikal eingestellte Kreise schreckten nicht vor Anzeigen 
zurück, insbesondere wenn es politisch opportun war.

Wurden Vergehen von Klerikern durch die Presse bekannt, hat­
te das zumeist die Einleitung eines kirchlichen Verfahrens zur Fol­
ge. Auch Gerüchte konnten der Ausgangspunkt einer kirchlichen 
Untersuchung sein, wenn sie der Bistumsleitung zu Ohren kamen. 
Doch hatte nicht jede Beschwerde oder jedes Gerücht direkte Kon­
sequenzen zur Folge. Teilweise brauchte es mehrere Anläufe der Be­
schwerdeführer, z. B. aus der Gemeinde, oder sogar ein persönliches 
Vorsprechen vor dem Bischof, um eine Disziplinaruntersuchung an­
zuregen.566 Götz von Olenhusen kann auf Grundlage der Personal­
akten aus dem Bistum Freiburg zeigen, dass man in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts

„der ultramontanen Pfarrergeneration glaubte oder glauben wollte, 
wenn ihre Angehörigen es abstritten, die Sexualdelikte begangen zu 
haben, deren [sic] sie bezichtigt wurden, und sie als Denunziation 
politischer Gegner bezeichneten. Aber auch wenn sich kein derartiger 
Rationalisierungsgrund bot, vermied man es, solchen Anzeigen nachzu­
gehen.“567

565 Wolf, Nonnen, 362.
566 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 152.
567 Götz von Olenhusen, Klerus, 266.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

309

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In den von Götz von Olenhusen geschilderten Fällen erfolgte dann 
lediglich eine Versetzung des Priesters in eine andere Pfarrei.568 Kam 
es zu einer offiziellen Untersuchung und einem Gerichtsverfahren, 
unterschied sich das Strafmaß wohl je nachdem, ob die Delikte 
öffentlich geworden waren oder nicht. Dieses Prinzip, das in den 
kirchenrechtlichen Normen bereits teilweise angelegt ist, wurde in 
der Praxis ausgeweitet und regelmäßig angewandt. So drohte man 
etwa dem wegen „unzüchtigen, geschlechtlichen Verkehrs mit einer 
Frauensperson“ zu vier Wochen Aufenthalt in einer Korrektionsan­
stalt und Übernahme der Verfahrenskosten sowie der Kosten für 
den Aufenthalt in der Korrektionsanstalt verurteilten Priester Paul 
Schleicher (1862-1937) mit „weit höhere[n] Strafen und ein[em] offi­
zielle[n] Kirchengerichtsverfahren durch das Offizialat“, wenn seine 
Taten öffentlich bekannt würden.569 Die Pfarrer Schleicher auferleg­
ten Strafen waren typisch für eine kirchliche Verurteilung wegen 
Unzucht in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Je nach Schwere 
der erhobenen Vorwürfe und Anzahl der Betroffenen wurden ein 
paar Wochen bis zu zwei Jahre Korrektionsanstalt gefordert sowie 
die Übernahme der Verfahrenskosten und der Kosten, die durch den 
Aufenthalt in der Korrektionsanstalt entstanden.570 Nach Ableistung 
des auferlegten Strafmaßes wurden die Priester in der Regel wieder 
in der Seelsorge eingesetzt, allerdings in einer neuen Pfarrei und 
meist in einer niedrigeren Position. Viele Priester wurden nach we­
nigen Jahren bereits wieder mit der Leitung einer Pfarrei betraut. 
Wurden wiederholt Vorwürfe über Unsittlichkeiten der Priester laut, 
belegte man sie immer wieder mit neuen Strafen, ohne jedoch zu 
härteren Maßnahmen wie der Entlassung aus dem Priesterstand 
zu greifen.571 Beim Fall des Johann Georg Pfeiffer (1808-1881), war 
das etwa der erneute Aufenthalt in einer Korrektionsanstalt oder 
eine zeitweilige Suspension vom Dienst. Auch er erhielt nach eini­
gen Jahren wieder eine Stelle als Pfarrer.572Auf die wiederholten 

568 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 265.
569 Götz von Olenhusen, Klerus, 236.
570 Vgl. Fall des Pfarrer Johann Georg Pfeiffer (Götz von Olenhusen, Klerus, 

221); Fall des Pfarrer Hermann Fischer (Götz von Olenhusen, Klerus, 263); 
Fall des Priesters Theodor Weiß (Götz von Olenhusen, Klerus, 265).

571 Auch im 18. Jahrhundert lässt sich diese Praxis beobachten: Vgl. Hildebrandt, 
Weicht nur.

572 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 221.

IV Historischer Kontext

310

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorwürfe gegen den Priester Hermann Fischer (geb. 1819, Sterbe­
datum unbekannt), die von versuchten Unsittlichkeiten bis hin zu 
Vergewaltigung reichten, reagierte man nur teilweise – einmal im 
Rahmen eines kirchlichen Verfahrens, das ihm zwei Jahre Diskolo­
rium auferlegte,573 einmal ohne Untersuchung mit einer zeitweili­
gen Suspension vom Dienst und der Verpflichtung zu Exerzitien. 
Endgültig von seinem Dienst suspendiert wurde er erst, als er von 
einem staatlichen Gericht wegen Vergewaltigung verurteilt wurde.574 

Der Priester Theodor Weiß (1843-1920) wurde ebenfalls mehrfach 
unsittlicher Handlungen an Frauen bezichtigt, die meist als gegen­
standslos abgetan wurden, in einem Fall aber zu einer Verurteilung 
zu neun Wochen Diskolorium geführt hatten. Als ihm schließlich 
eine Ordensfrau vorwarf, sie im Beichtstuhl unsittlich berührt zu 
haben, was dem Vergehen der Sollizitation entsprach, glaubte man 
der Klägerin. Dem Täter verbat man lediglich, Ordensfrauen die 
Beichte abzunehmen und verpflichtete ihn zu Exerzitien.575 Inwie­
fern Weiß die Taten gestanden hatte und ob das zu einer Milderung 
des Strafmaßes beigetragen hatte, führt Götz von Olenhusen nicht 
aus. Eine milde Bestrafung des Täters entsprach jedenfalls der kir­
chenpolitischen Taktik der Zeit, Skandale zu vermeiden und die der 
Kirchenhierarchie wohlgesonnenen Priester zu schonen. Selbst die 
römische Inquisition verhängte für das Delikt der Sollizitation nur 
milde Strafen, insbesondere wenn es sich bei den Beschuldigten um 
Ordenspriester handelte. Eine übliche Strafe für das kirchenrechtlich 
schwerwiegende Delikt bestand im Beten von Bußpsalmen über 
einige Tage hinweg.576 Im Archiv der Glaubenskongregation ließen 
sich, so Wolf, „zwar zahlreiche Anzeigen wegen Sollizitation, aber 
nur sehr wenige Urteile gegen Beichtväter“577 finden. Auf Grundlage 
von Berichten Luigi De Sanctis (1808-1869), veröffentlicht im Jahr 
1865, schildert Wolf den üblichen Umgang im Fall einer Anzeige 
durch das römische Tribunal und macht so auf die Skepsis und 
die Vorurteile gegenüber weiblichen Betroffenen aufmerksam, die 

573 Hier hatten immerhin Vorwürfe der Verführung, der versuchten und vollzoge­
nen Vergewaltigung von 13 Frauen und Mädchen aus seiner Pfarrei im Raum 
gestanden (vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 251).

574 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 264.
575 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 266.
576 Vgl. Wolf, Nonnen, 389; unter Verweis auf: Sanctis, Roma papale, 373.
577 Wolf, Nonnen, 389 Fn. 8.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

311

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oben bereits ausführlich behandelt wurden. Diese wurden offenbar 
auch im kirchlichen Bereich angewendet, um Vorwürfe von Frauen 
abzuwehren.

„Nach Aufnahme der Anzeige ermittelt das Tribunal den Ruf der Frau; 
falls diese keinen guten Ruf genießt, hält man die Anzeige für verleum­
derisch. Erst nach drei Anzeigen von ehrenhaften Frauen wird der Fall 
vor der Kongregation diskutiert. Ist der Angezeigte eine angesehene 
Person, wird er heimlich aufgefordert, vor der Inquisition zu erscheinen 
und spontan seine Sünden zu gestehen. Das Heilige Officium nimmt 
sein Geständnis an, und - urteilt De Sanctis kritisch - ‚tutto è finito‘, 
alles wird wieder gut.“578

Auch mit Blick auf die im Bistum Freiburg verhängten Strafen wird 
deutlich, dass man sich in der Regel am unteren Ende des möglichen 
Strafmaßes bewegte und selbst Wiederholungstaten nicht unbedingt 
zu einer Verschärfung der Strafen führten. Nach Ableistung der Stra­
fen stand einer Rückkehr in den Seelsorgedienst nichts im Wege. 
Nur im Fall einer staatlichen Verurteilung wegen Vergewaltigung 
wie bei Fischer griff man auch kirchlicherseits strikter durch. Der 
Fall Fischer ist nicht der einzige, bei dem der Vorwurf der Verge­
waltigung im Raum stand. Dennoch erfolgten alle Verurteilungen 
wegen Unsittlichkeit gegenüber Frauen, die Götz von Olenhusen 
anführt, aufgrund von Unzucht bzw. Fornikation. Die Anwendung 
von Gewalt oder der Missbrauch eines Macht- oder Abhängigkeits­
verhältnisses wurden somit nicht anerkannt.579 Die Zustimmung der 
Frau scheint vorausgesetzt worden zu sein und keine weitere Rolle 
für die kirchengerichtliche Beurteilung gespielt zu haben.

Dies lässt sich auch für den Fall Sant’Ambrogio festhalten. Dass 
sich die römische Inquisition von 1859 bis 1862 mit den Vorgän­
gen im Kloster auseinandersetzte, lag zuallererst daran, dass hier 
durch die angemaßte Heiligkeit der Vorwurf der Häresie im Raum 

578 Wolf, Nonnen, 389 Fn. 8.
579 Fischer hatte bei seinem Geständnis im Rahmen der ersten kirchlichen Ver­

urteilung strategisch immer entweder Gewaltanwendung oder Geschlechts­
verkehr gestanden und sich somit in keinem Fall zu einer Vergewaltigung 
bekannt. Götz von Olenhusen erläutert, dass das Gericht ihm in dieser Argu­
mentation wohl unter anderem folgte, indem es den Tatbestand der Vergewal­
tigung nur für ehrbare Jungfrauen gelten ließ und somit von der bei Hollweck 
geschilderten Rechtspraxis, die stuprum violentum auch auf ehrbare Frauen 
anwendet, abwich (Götz von Olenhusen, Klerus, 262f.).

IV Historischer Kontext

312

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stand. Eine weitere Rolle spielte sicher die Person der Klägerin, 
Katharina Fürstin von Hohenzollern-Sigmaringen, deren Cousin, 
der Titularerzbischof von Edessa Gustav Adolf zu Hohenlohe-Schil­
lingfürst (1823-1896), ein enger Vertrauter Papst Pius’ IX. war. Die 
Missbrauchsfälle scheinen neben dem Hauptvergehen der angemaß­
ten Heiligkeit nur eine geringfügige Rolle gespielt zu haben. Der 
Missbrauch durch die Novizenmeisterin, die sich selbst als Heilige 
inszeniert hatte und ihre Mitschwestern sowie die Beichtväter durch 
gefälschte Briefe und vorgetäuschte Visionen zu sexuellen Handlun­
gen verleitet hatte, wurde nur unter dem Stichwort der „Sodomie“ 
verhandelt. Zusammen mit den Giftanschlägen, die Maria Luisa 
an Mitschwestern verübt hatte, wurden sie in den Urteilsverhand­
lungen scheinbar vor allem angeführt, um die Schwere der Taten 
zu unterstreichen.580 Auch der Vorwurf der Sollizitation, der gegen 
Joseph Kleutgen vorgebracht wurde, scheint neben dem Vorwurf 
der Häresie nur eine Nebenrolle gespielt zu haben. Diese Bewer­
tung der einzelnen Delikte entsprach der kirchenrechtlichen und 
moraltheologischen Logik der Zeit. Häresie stellte eine schwerwie­
gende Sünde dar, die sich direkt gegen Gott und den rechtmäßigen 
Glauben an ihn wendete. Sodomie war eine Missachtung der natür­
lichen göttlichen Ordnung und Sollizitation eine schwerwiegende 
Verletzung der priesterlichen Standespflichten, als solche konnten 
diese Delikte durchaus dem der Häresie untergeordnet werden. Die 
Betroffenen spielten in dieser Bewertung der Tatbestände keine Rol­
le. Hauptsächlich betroffen war Gott und die göttliche Ordnung, 
die sich im Leben der Menschen und der Feier der Sakramente 
zu manifestieren hatte.581 Das Urteil der Inquisition sah folgerichtig 
vor, dass alle Beschuldigten der Irrlehre, der sie aufgesessen waren 
und die sie verbreitet hatten, abschwören mussten. Darüber hinaus 
wurde Klosterhaft in unterschiedlichem Ausmaß verhängt. Während 
Maria Luisa zu 18 Jahren verurteilt wurde, betrug das Strafmaß 
für die Äbtissin Maria Veronica und für P. Leziroli ein Jahr, für 
Kleutgen zwei Jahre. Zudem wurde den beiden Jesuiten für zwanzig 
Tage das Abhalten von Messen untersagt und ein lebenslängliches 

580 Vgl. Wolf, Nonnen, 386.
581 Kleutgens sexuelle Handlungen sahen einige Konsultatoren des Verfahrens 

sogar explizit als Häresie an (vgl. Wolf, Nonnen, 388).

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

313

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verbot, Beichte zu hören, auferlegt.582 Die Abschwörungen fanden 
im Geheimen statt und auch die Urteile wurden nicht öffentlich 
gemacht. Auf diese Weise schützte man sich in der angespannten 
politischen Situation vor weiteren Skandalen.583 Insbesondere ein 
Bekanntwerden der Sexualdelikte hätte „die Glaubwürdigkeit und 
das Ansehen der Institution Kirche und das Bußsakrament“584 aufs 
Spiel gesetzt. Man schützte jedoch insbesondere auch für den Papst 
wichtige und ihm nahestehende Theologen, namentlich Kleutgen, 
sowie die Kardinäle Karl August Graf von Reisach (1800-1869) 
und Constantino Patrizi (1798-1876).585 Der Fall zeigt zudem, wie 
angeklagte Ordensmänner durch ordensinterne Strukturen geschützt 
wurden. Lezirolis Oberer bemühte sich mehrfach, wenngleich ohne 
Erfolg, um dessen Rehabilitation. Kleutgen verbrachte seine Strafe 
in einem „Kur- und Erholungsheim“ der Jesuiten und wurde bereits 
in dieser Zeit (1862/63) von Reisach angefragt, ein theologisches 
Gutachten zum sogenannten ordentlichen Lehramt zu verfassen.586 

Wolf fasst die Konsequenzen der Verurteilung durch die Inquisition 
auf Kleutgens Wirken treffend zusammen:

„Für Kleutgens kirchenpolitischen Einfluss und die Durchsetzung sei­
ner Theologie war seine Verurteilung im Sant’Ambrogio-Prozess bedeu­
tungslos. Gerade während er seine Strafe in Galloro absaß, fand sein 
Konzept des ordentlichen Lehramts Eingang in lehramtliche Dokumen­
te Pius’ IX.“587

Die von Götz von Olenhusen analysierten Fälle im Bistum Freiburg 
machen die Hürden für eine Anzeige und auf dem Weg zu einer 
Verurteilung deutlich. Sehr drastisch wird das an der Klage auf 
Alimente deutlich, die Mütter an das Ordinariat richteten, wenn 
sexuelle Handlungen der Priester zu Schwangerschaften geführt hat­
ten. Dies war weitestgehend aussichtslos, da dafür ein Beweis der 
Vaterschaft gefordert wurde, der nicht zu erbringen war. Götz von 
Olenhusen stieß bei ihrer Recherche auf keinen einzigen erfolgrei­

582 Vgl. Wolf, Nonnen, 390f.
583 Vgl. Wolf, Nonnen, 396f.
584 Wolf, Nonnen, 397.
585 Vgl. Wolf, Nonnen, 396f.
586 Vgl. Wolf, Nonnen, 421f.
587 Wolf, Nonnen, 429. Zu Theologie und Lehramt der Zeit vgl. Unterburger, 

Lehramt.

IV Historischer Kontext

314

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Fall.588 Allerdings hatten die Anzeigen wegen Zeugung eines 
oder mehrerer Kinder in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
deutlich zugenommen, auch das sicherlich ein Ergebnis der sich 
verschärfenden Konflikte zwischen Kirche und Staat.589 Für den 
Umgang mit Schwangerschaften von Haushälterinnen habe es vor 
den 1850er Jahren ein ungeschriebenes Skript gegeben:

„Möglichst bevor die Schwangerschaft unübersehbar wurde, verließ die 
Haushälterin das Pfarrhaus und brachte das Kind entweder in ihrem 
Heimatdorf oder gegen Bezahlung in der Stadt zur Welt und übergab 
es einer Amme. In der Regel bezahlte der Pfarrer die Kosten der Ent­
bindung und Alimente für das Kind. Häufig kehrte die Haushälterin 
zu ihrem Dienstherrn zurück, und niemand sah sich veranlaßt, den 
Vorgang höheren Orts anzuzeigen.“590

Die ausführliche Darstellung des Falls Hermann Fischer durch Götz 
von Olenhusen zeigt, wie hoch die Hürden einer Anzeige wegen 
unsittlichen Verhaltens eines Pfarrers bei den kirchlichen Behörden 
waren und wie politische Gemengelagen auch auf die Klägerinnen 
und ihr Anzeigeverhalten einwirkten. Auf Seiten der Betroffenen 
war Angst ein Hauptfaktor, der sie von der Anzeige abhielt. Diese 
bezog sich unter anderem darauf, von den eigenen Ehemännern 
Schläge zu beziehen oder das Verhältnis zwischen Ehemann und 
Beschuldigtem zu verschlechtern. Viele hatten bis zum kirchlichen 
Verfahren niemandem von den Übergriffen erzählt, andere hatten 
nur anderen Frauen gegenüber darüber gesprochen.591 Verständnis 
von den männlichen Gemeindemitgliedern hatten die Frauen wohl 
nicht zu erwarten, denn, so stellt Götz von Olenhusen allgemein 
fest, „[d]ie ‚Unzucht‘ selber wurde von der männlich dominierten 
Gesellschaft, die deren Folgen nicht unmittelbar zu fürchten hatte, 
meist nicht als Delikt betrachtet, auch nicht die des katholischen 
Priesters“592. Im konkreten Fall von Pfarrer Fischer hatten die Män­
ner, die Kenntnis von den Übergriffen erlangt hatten, kein Interes­
se an einer offiziellen Anzeige. Ihr Schweigen diente dem Schutz 
der betroffenen Frauen oder des eigenen Geschäfts. Erst als sich 

588 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 220.
589 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 220.
590 Götz von Olenhusen, Klerus, 220.
591 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 251, 261.
592 Götz von Olenhusen, Klerus, 217.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

315

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Pfarrer durch die Anzeige des Waldhüters wegen der Duldung 
von Holzfrevel593 unbeliebt gemacht hatte, wurden die Vorwürfe 
öffentlich. Erstattet wurde die Anzeige gegen Fischer von den männ­
lichen Gemeindemitgliedern.594 Die moraltheologische Beurteilung 
von Sittlichkeitsvergehen scheint hier keine Rolle gespielt zu haben. 
Insbesondere die männliche Bevölkerung nutzte die Übergriffe des 
Pfarrers vielmehr als Mittel, um den auf gemeindepolitischer Ebene 
unliebsam gewordenen Priester loszuwerden. Auch die von Wolf für 
die Zeit formulierte Deutung von der „Befleckung des Pfarrers durch 
den Geschlechtsverkehr mit einer Frau“595 scheint in diesem Kontext 
keine Relevanz gehabt zu haben. In den von Götz von Olenhusen 
wiedergegebenen Aussagen der Betroffenen spielten moraltheologi­
sche Deutungen keine erkennbare Rolle. Lediglich Maria J. bezeich­
nete einen Übergriff des Pfarrers als „Sünde des Ehebruchs“, welcher 
nach ihren Schilderungen jedoch durchaus auch den Tatbestand der 
Vergewaltigung erfüllt hätte.596 Sie sagte zudem aus, den Übergriff 
in der Beichte dem Beichtvater anvertraut zu haben.597 Sie verstand 
den Übergriff demnach als einen Vorfall, der für die Beichte relevant 
war. Allerdings wird nicht deutlich, ob sie lediglich das Verhalten des 
Pfarrers dem Beichtvater gegenüber anzeigte oder ob sie womöglich 
glaubte, durch den Übergriff ebenfalls gesündigt zu haben. Darüber 
hinaus bleiben die Deutungen der Betroffenen unzugänglich. Mit 
Blick auf die Repräsentanz von Frauen in den untersuchten Perso­
nalakten schlussfolgert Götz von Olenhusen:

„Obwohl Frauen im Verlauf des 19. Jahrhunderts bzw. der Säkularisie­
rungsprozesse eine wesentlich stärkere Kirchenbindung behielten und 
immer wichtiger für die Kirche wurden, tauchen sie in den untersuch­
ten Quellen – mit ganz wenigen Ausnahmen – nur als Sexualobjekte 
bzw. als dienstbare Geister auf.“598

593 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 260.
594 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 261.
595 Wolf, Nonnen, 362.
596 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 256.
597 Vgl. Götz von Olenhusen, Klerus, 261.
598 Götz von Olenhusen, Klerus, 397f.

IV Historischer Kontext

316

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.5 Zwischenfazit: Missbrauch von erwachsenen Frauen im 
Verständnis des Kaiserreichs?

Die Auseinandersetzung mit dem Diskurs zu sexualisierter Gewalt 
im Kaiserreich macht dessen androzentrische Prägung deutlich: So 
oblag die Definitionsmacht über legitime und illegitime sexuelle 
Handlungen mehrheitlich Männern. Von offiziellen Prozessen der 
Legislation sowie der Judikation waren Frauen staatlicher- und 
kirchlicherseits ausgeschlossen. Dies hatte zur Folge, dass der Dis­
kurs um sexualisierte Gewalt stark von patriarchalen Werten be­
stimmt war, allen voran einem Verständnis von weiblicher Ehre, das 
mit der geschlechtlichen „Integrität“ einer Frau gleichgesetzt wurde. 
Damit war es für Frauen, die mit den bürgerlichen Sittlichkeitsvor­
stellungen gebrochen hatten, indem sie etwa eine außereheliche se­
xuelle Beziehung eingegangen waren, kaum möglich, als Betroffene 
anerkannt zu werden. Männer kamen als Betroffene nicht in Frage. 
Und auch die Täterschaft war durch den Diskurs reguliert und be­
schränkte sich allein auf Männer. Für die Feststellung einer sexuellen 
Straftat richtete sich der Blick vornehmlich auf die betroffenen Frau­
en: Was war über ihren Lebensstil und ihre Sittlichkeit bekannt? 
Hatte ihr Verhalten den Täter in irgendeiner Weise zu den Taten 
gereizt bzw. ihn dazu eingeladen? Hatte sie unmissverständlich ihr 
Missfallen gegenüber den Taten zum Ausdruck gebracht und sich 
konstant gewehrt? „Zur Debatte standen weniger das Verhalten und 
der Wille des Täters, als vielmehr das Verhalten und der Wille der 
Frau, ihre eventuelle Mitschuld“599, konkludiert Hommen. Die her­
meneutische Marginalisierung von Frauen durch ihren Ausschluss 
aus Gesetzgebung und Rechtsprechung verband sich im konkreten 
Fall häufig mit testimonialer Ungerechtigkeit, wenn Frauen aufgrund 
von geschlechtsspezifischen Stereotypen für wenig glaubwürdig ge­
halten wurden.

Den Begriff des Missbrauchs gab es zwar bereits im Strafrecht. Er 
beschränkte sich allerdings auf Fälle, in denen die Willensbildung 
des Opfers eingeschränkt oder ausgehebelt war. Dies war der Fall 
bei minderjährigen Betroffenen, bei denen man davon ausging, dass 
die Willensbildung noch nicht voll entwickelt sei, oder bei Erwach­
senen, die zum Tatzeitpunkt bewusstlos waren oder schliefen (vgl. 

599 Hommen, Sittlichkeitsverbrechen, 41.

3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich

317

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


§§ 176 Abs. 2 u. 3 sowie 177 RStGB). Illegitime sexuelle Handlungen 
von Klerikern an erwachsenen Frauen wurden immer wieder durch 
die Presse bekannt, beschäftigten die kirchliche Gerichtsbarkeit und 
in seltenen Fällen auch die staatlichen Behörden und waren Gegen­
stand von Klatsch und Tratsch. Es standen jedoch keine Deutungs­
kategorien zur Verfügung, um diese als Missbrauch im Sinne einer 
Verletzung der sexuellen Selbstbestimmung zu definieren. Wo staatli­
cherseits die Ehre und die öffentliche Sittlichkeit als zentrale Güter 
fungierten, waren es kirchlicherseits das Priesteramt, die Heiligkeit 
der Sakramente oder das Keuschheitsgelübde, die durch illegitime 
Sexualität verletzt wurden. In der Presse wurden Missbrauchsfälle in 
der katholischen Kirche meist für politische Interessen instrumenta­
lisiert und überzeichnet. Macht- und Abhängigkeitsverhältnisse in 
seelsorglichen Kontexten und innerhalb religiöser Gemeinschaften 
wurden nicht als ein Faktor anerkannt, der – in den Worten der 
Kaiserzeit – die Willensbildung beeinträchtigt bzw. – in heutigen 
Worten – Konsens von vornherein ausschließt.

Auch wenn die Grenzen des Sagbaren in Bezug auf sexualisierte 
Gewalt sehr eng gesteckt waren, konnte die feministisch-historische 
Forschung zeigen, wie Frauen sich die androzentrische Perspektive 
aneigneten und einsetzten, um ihre Absichten und Bedürfnisse zu 
verfolgen, wie sie kreativ mit den patriarchalen Normen umgingen, 
um das ihnen widerfahrene Unrecht öffentlich zu machen und eine 
Wiedergutmachung zu erhalten ohne als „geschädigtes Gut“ betrach­
tet zu werden und sich damit an den Rand der Gesellschaft zu 
manövrieren. Die Analyse des Sprechens über die Missbrauchsfälle 
in der Gründungsgeschichte der Franziskusschwestern soll im Be­
wusstsein für die testimoniale und hermeneutische Ungerechtigkeit, 
von der das Sprechen über sexualisierte Gewalt bestimmt war, aber 
auch für das subversive Sprechens der Betroffenen erfolgen. Wenn 
dabei der Begriff des Missbrauchs im heutigen Verständnis (vgl. 
II.5.1) verwendet wird, werden Handlungen in den Blick genommen, 
die über damalige Definitionen sexualisierter Gewalt hinausgehen. 
Denn eine Beschränkung auf das Verständnis des 19. Jahrhunderts 
würde eine Reproduktion der patriarchalen Perspektive bedeuten. 
Ziel der Arbeit ist es jedoch gerade auch die Erfahrungen sichtbar 
zu machen, die durch den damaligen Diskurs verschleiert und ver­
drängt wurden.

IV Historischer Kontext

318

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181 - am 12.01.2026, 06:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Die Situation von Frauen an der Wende zum 20. Jahrhundert
	1.1 Ideengeschichte: Das Frauenbild des 19. Jahrhunderts
	1.1.1 Das bürgerliche Frauenbild
	1.1.2 Das katholische Frauenbild

	1.2 Konsequenzen für Bildung und Berufstätigkeit von Frauen
	1.2.1 Frauenbildung: Möglichkeiten und Grenzen
	1.2.2 Erwerbslosigkeit der Frau: Ideal und Realität

	1.3 Frauenbewegungen und Emanzipationsbestrebungen
	1.3.1 Die Anfänge der Frauenbewegung: 1848-1865
	1.3.2 Neuorganisation und Ausdifferenzierung: 1865-1890
	1.3.3 Erste Erfolge: Frauenbewegung ab 1890
	1.3.4 Katholische Frauenbewegung

	1.4 Zwischenfazit: Definitionsmacht der Männer und Widerstand der Frauen

	2 Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts
	2.1 Die Ursprünge und der Weg zur Anerkennung
	2.2 Frauenkongregationsfrühling
	2.2.1 Gesellschaftliche Notwendigkeit
	2.2.2 Kirchliche Motive
	2.2.3 Motive der Frauen
	2.2.4 Der Prozess einer Gründung

	2.3 Apostolische Tätigkeit der Frauenkongregationen
	2.3.1 Krankenpflege
	2.3.2 Pädagogik und Bildung

	2.4 Zwischenfazit: Kontinuität und Brüche patriarchaler Normen

	3 Sexualisierte Gewalt im Kaiserreich
	3.1 Der juristische Diskurs: Vergehen und Verbrechen wider die Sittlichkeit
	3.1.1 Rechtsgüter: Was schützen die Verbrechen gegen die Sittlichkeit?
	3.1.2 Die Tatbestände: Was wird verfolgt und unter welchen Umständen?
	3.1.2.1 Notzucht (§ 177 RStGB) und unzüchtige Handlungen (§ 176 RStGB)
	3.1.2.2 Missbrauch von Abhängigkeitsverhältnissen

	3.1.3 Topoi der Tat: Welche Aspekte bestimmten die Vorstellung von sexualisierter Gewalt?
	3.1.4 Rechtsstatus und Glaubwürdigkeit: Welche Stellung hatten Frauen vor Gericht?
	3.1.5 Sprechen über „Sittlichkeitsverbrechen“ vor Gericht: Wo verlaufen die Grenzen des Sagbaren?

	3.2 Alltagsweltlicher Diskurs: Aushandlung legitimer und illegitimer Sexualität in der Bevölkerung
	3.2.1 Gelebte Sexualität
	3.2.2 Ehre
	3.2.3 Sprechen über Sexualität

	3.3 Medialer Diskurs: Sexuelle Vergehen von Klerikern in der antiklerikalen Presse
	3.4 Kirchlich-theologischer Diskurs: Normen und ihre Anwendung
	3.4.1 Moraltheologische Bewertung von Sittlichkeitsfragen
	3.4.2 Verstöße gegen das Kirchenrecht
	3.4.3 Verfolgung von Verstößen gegen die kirchliche Sexualmoral

	3.5 Zwischenfazit: Missbrauch von erwachsenen Frauen im Verständnis des Kaiserreichs?


