
Die soziale Kommunikation 
Stiefkind des kanonischen Rechts (cc. 822-832) 

von Andre und Cornelia Ruszkowski 

Es ist das erste Mal, daß ein Codex des Kanonischen Rechtes Bestimmun­
gen über die sozialen Kommunikationsmittel enthält~. Daher ist es nicht ver­
wunderlich, daß man dies grundsätzlich zwar mit großer Genugtuung registriert, 
andererseits aber auch gewissermaßen enttäuscht ist, wenn man die betreffen­
den Texte an den gehegten Erwartungen mißt. Zumal wenn mehr als ein halbes 
Jahrhundert lang daran gearbeitet wurde, eine aktivere Teilnahme der Gläubi­
gen an der expansiven Entwicklung der Medien zu erreichen. Diese Bemühun­
gen, die allerdings auch erfolgreich gewesen sind, und sich zu vielfachen kirch­
lichen Aktivitäten und richtungsweisenden Vorgaben auf den verschiedenen 
Ebenen kirchlicher Strukturen2 konkretisiert haben, hätten durchaus auch im 
Codex von 1983 einen deutlicheren Niederschlag finden können. 

Auf den folgenden Seiten möchten wir zunächst den Blick auf die Aussa­
gen des Codex über die sozialen Kommunikationsmittel lenken und dann auf 
einige Gesichtspunkte hinweisen, die unberücksichtigt geblieben sind. Diese 
Vorgehensweise führt nun sowohl zu einigen Schlußfolgerungen hinsichtlich 
wünschenswerter Verbesserungen im Codex selbst, als auch dazu, die kirchli­
che Grundhaltung gegenüber den Medien einer notwendigen Überprüfung zu 
unterziehen. 

Die vorliegende Ausarbeitung erhebt keinerlei Anspruch auf Wissen­
schaftlichkeit. Sie stellt den Standpunkt von Laien dar, die sich aktiv für das, was 
früher einmal "Medienapostolat" hieß, engagieren; sie sind eher durch ihre 
Erfahrung als durch Lektüre dazu gekommen. Zudem ist über diesen spezifi­
schen Teil des Codex nicht allzuviel veröffentlich worden. Die einzige diesbe­
zügliche Studie, die wir kennen, ist die von E. Baragli. Aber niemand hat deut­
lich genug auf deren Bedeutung für die kirchlichen Lehraussagen über die 
sozialen KommunikationsmitteP hingewiesen. Dieser Beitrag war uns eine gro­
ße Hilfe bei unserer Arbeit, und wir sind dem Autor sehr dankbar, daß er ihn uns 
zur Verfügung gestellt hat. Das mindert jedoch nicht unsere Verantwortlichkeit 
für den hier vertretenen Standpunkt. 

1. Die Aussagen des Codex 
Wer nach den medienrelevanten Aussagen des Codex sucht, wird zu­

nächst nach einem Kapitel Ausschau halten, in dem mehrere Canones unter 

Andre Ruszkowski ist Professor emeritus des 'Institut des communications sociales'der 
Universität Saint-Paul, Ottawa/Kanada. Der Beitrag wurde in französischer Sprache in 
den "Studia Canonica" 23 (1989), S. 471-484, Ottawa, publiziert. Prof. Ruszkowski hat ihn 
für CS zur Verfügung gestellt. 

3 

Communicatio Socialis 23 (1990), Nr. 2: 3-16 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer entsprechenden Überschrift zusammengefaßt sind. Ein solches findet sich 
im Buch III: Verkündigungsdienst der Kirchen. Titel IV ist überschrieben: "Sozia­
le Kommunikationsmittel. Insbesondere Bücher" (cc. 822-832). Jedoch wäre es 
falsch, sich darauf zu beschränken, weil man bei aufmerksamer Prüfung des 
Codex noch eine Reihe anderer Textstellen über die sozialen Kommunikations­
mittel entdecken kann, die man nicht übersehen sollte. Wir wenden uns jedoch 
zunächst dem Titel IV des III. Buches zu und werden ihn dann auch im Licht der 
übrigen medienrelevanten Textstellen betrachten. 

1.1 Kommunikation oder Zensur? 

Was zunächst einen Experten wie Baragli in Erstaunen versetzt, wenn er 
die Überschrift des Titels IV im III. Buch liest ist, daß man dem Begriff "Soziale 
Kommunikationsmittel" noch hinzugefügt hat: "Insbesondere Bücher". Nach 
der in Fachkreisen vorherrschenden Ansicht ist 'Masse' Bestandteil des Begriffes 
der sozialen Kommunikationsmittel. Allerdings richtet sich das Medium Buch 
nicht eigentlich an die Masse, es sei denn, es handelt sich um Massenauflagen 
(z. B. bei Taschenbüchern usw.). Im Vergleich zu anderen Medien wie Presse, 
Rundfunk, Film usw. erreicht das Buch nur eine begrenzte PersonenzahL Ver­
dient es deshalb schon eine gesondere Behandlung? Muß man sich angesichts 
einer solchen Formulierung nicht fragen, ob die Kirche die durch die Medien 
bewirkte kulturelle Wandlung überhaupt schon wahrgenommen hat? Es geht 
keineswegs darum, die Bedeutung des Buches als solches in Zweifel zu ziehen, 
nur weil es nicht die breite Masse erreicht. Als Vehikel von Wissen und Ideen 
und dank seines ästhetischen Eigenwertes übt das Buch nach wie vor einen 
tiefgreifenden gesellschaftlichen Einfluß aus, der durchaus das Interesse der 
Kirche an diesem Medium rechtfertigt. Da es sich indessen um ein spezifisches 
Interesse handelt, so scheint dieses sich sehr wohl von dem zu unterscheiden, 
das die Kirche den sozialen Kommunikationsmitteln im eigentlichen Sinne ent­
gegenbringt4. Diese Differenzierung ist um so bedeutsamer, als alle im Titel IV 
zusammengefaßten Canones speziell Fragen der kirchlichen Kontrolle oder gar 
der Zensur betreffen, wie sie vor allem auf Bücher anwendbar sind. 

Schon der erste Canon (822) läßt die Tendenz erkennen, die Medien 
ausschließlich in ihrer instrumentellen Funktion im Dienst der Kirche zu sehen, 
indem die 'Hirten' verpflichtet werden, bemüht zu sein, die sozialen Kommuni­
kationsmittel bei der Erfüllung ihrer pastoralen Aufgabe 'anzuwenden' (§ 1). 
"Denselben Hirten obliegt die Sorge, die Gläubigen dahingehend zu belehren, 
daß sie zur Mitarbeit verpflichtet sind, damit der Gebrauch der sozialen Kom­
munikationsmittel von menschlichem und christlichem Geist belebt wird" (§ 2). 
Schließlich werden die Gläubigen- insbesondere jene, die in irgendeiner Weise 
mit den Medien zu tun haben - dazu aufgefordert, Hilfen für das pastorale 
Handeln zu leisten, "damit die Kirche auch mit diesen Mitteln ihre Aufgabe 
wirksam ausübt"(§ 3). Die§§ 2 und 3 beziehen sich auf die Abschnitte 3 und 13 
des Konzilstextes 'Inter mirifica', über die sozialen Kommunikationsmittel5, 

wobei sie allerdings den instrumentellen Charakter der Medien besonders her­
vorheben. Die in § 3 geforderte pastorale Hilfeleistung ist im Zusammenhang zu 
den generellen pastoralen Pflichten der Gläubigen, wie sie in den Canones 211, 
222 und 225 des Codex festgelegt sind, zu sehen. Mit dem Canon 823 bewegen 

4 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir uns schon mitten im Bereich der Zensur. Fast wörtlich übernimmt der Co­
dex den Text des postkonziliaren Dekrets vom 19. März 1975 'Ecclesiae pasto­
rum'6 über 'Die Aufsicht der Hirten über die Bücher'. Der Codex ergänzt den 
Text lediglich mit folgendem Hinweis auf den Gebrauch der sozialen Kommu­
nikationsmittel: "Um die Unversehrtheit der Glaubenswahrheiten und der Sit­
tenlehre zu bewahren, ist es Pflicht und Recht der Hirten der Kirche, darüber zu 
wachen, daß nicht durch Schriften oder den Gebrauch der sozialen Kommuni­
kationsmittel Glaube oder Sitten der Gläubigen Schaden nehmen; ebenso kön­
nen sie verlangen, daß von Gläubigen herauszugebende Schriften, die den 
Glauben oder die Sitten berühren, ihrem Urteil unterworfen werden; schließlich 
haben sie Schriften zurückzuweisen, die dem rechten Glauben oder den guten 
Sitten schaden" (§ 1). 

Der zweite Paragraph dieses Canon präzisiert zudem, daß, wenn von den 
'Hirten der Kirche' die Rede ist, sowohl die Bischöfe einzeln als auch deren 
Versammlung, etwa in Partikularkonzilien oder Bischofskonferenzen, gegenü­
ber den Gläubigen ihrer Diözesen verpflichtet sind; geht es aber um die Ge­
samtheit des Volkes Gottes, so ist der Heilige Stuhl damit gemeint. Die Canones 
824 bis 835 sowie 831 enthalten Einzelbestimmungen über die kirchliche Bü­
cherzensur. 

In dem im Auftrag der Canon Law Society of America herausgegebenen 
Codex-Kommentar fassen die Autoren die historischen Aspekte dieses Kapitels 
sehr treffend zusammen7. Sie rufen die einschlägigen Bestimmungen des CIC 
von 1917 über Bücherzensur in Erinnerung (cc. 1384-1405) und verweisen auf 
die Aufhebung des 'Index librorum prohibitorum' durch die beiden Dekrete der 
Kongregation für die Glaubenslehre vom 14.6.19668 und vom 19.3.19759; deren 
Inhalt ist mit einigen kleineren Veränderungen in den Codex von 1983 einge­
gangen. 

Man verfügt somit über eine, auf eine lange Tradition gestützte, hinrei­
chend detaillierte Regelung, die von der Sorge um die Bewahrung der Authenti­
zität der Botschaft des Evangeliums getragen wird. Allerdings wäre es ange­
bracht, die Errungenschaften dieser Tradition unter heutigen Gesichtspunkten 
auf ihre praktische Handhabbarkeit hin zu überprüfen, und dies inbesondere 
im Hinblick auf komplexere Vorgänge. Die jüngere Geschichte zeigt anhand der 
Probleme mit bestimmten Theologen (um nur etwa Namen wie H. Küng, E. 
Schillebeeckx oder C.E. Curran zu nennen), wie hochgradig delikat jene Verant­
wortung einzuschätzen ist, die den Ortsordinarien zukommt und mit welchen 
Schwierigkeiten gerechnet werden kann, wenn kompetente Gutachter (gemäß 
c. 830 § 1) mit der Beurteilung von Büchern beauftragt werden sollen. Nichts 
desto weniger befinden wir uns hier jedoch im immerhin begrenzten Bereich 
der Printmedien und nicht bei den sozialen Kommunikationsmitteln generell. 

In eben diesen begrenzten Bereich der Printmedien gehört auch das 
Verbot für Gläubige, "in Tageszeitungen, Zeitschriften oder anderen periodi­
schen Veröffentlichungen, welche die katholische Religion oder die guten Sitten 
offenkundig anzugreifen pflegen", zu publizieren (c. 831 § 1). Einzige Ausnah­
me: "es sei denn, es läge ein gerechter und vernünftiger Grund vor"; Kleriker 

5 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch und Ordensleute dürfen dies jedoch nur mit Erlaubnis des Ortsordina­
rius tun. Zudem dürfen Ordensleute nur mit Erlaubnis ihres höheren Ordenso­
beren Schriften publizieren, die sich mit Fragen der Religion und der Sitten 
befassen (c. 832). Die Mitwirkung von Klerikern und Ordensleuten "in Hörfunk 
und Fernsehen bei der Behandlung von Fragen ... die die katholische Lehre oder 
die Sitten betreffen", wird durch Partikularnormen der Bischofskonferenzen (c. 
831 § 2) geregelt. 

Das ist im wesentlichen der Inhalt des IV. Titels des III. Buches. Aber der 
Codex läßt es dabei nicht bewenden. 

1.2 Weitere Hinweise auf die Medien im Codex 
Dehnt man die entsprechenden Recherchen über Titel IV des III. Buches 

aus, so stößt man auf mehrere Canones, in denen die sozialen Kommunika­
tionsmittel erwähnt werden. Meist handelt es sich um wichtige Präzisierungen, 
die durch frühere Lehrschreiben, vor allem durch Konzilsdokumente, inspiriert 
sind. Allerdings gibt es auch andere, deren praktische Relevanz kaum ersicht­
lich ist und die überflüssig erscheinen. 

Erstmals werden die sozialen Kommunikationsmittel im Canon 666 er­
wähnt, und zwar im Zusammenhang mit den Rechten und Pflichten von Or­
densleuten (IV. Kapitel des III. Teils von Buch II über das Volk Gottes): "Beim 
Gebrauch der sozialen Kommunikationsmittel soll die erforderliche Unterschei­
dung eingehalten und das gemieden werden, was der eigenen Berufung schäd­
lich und für die Keuschheit der geweihten Person gefährlich ist". 

Baragli weist auf den aszetischen Charakter dieses Textes hin und be­
merkt, daß man in früheren Dokumenten über die Priesterausbildung ähnliche 
Anweisungen finden konnte10

. Doch selbst im Rahmen eines solchen Kontextes 
macht der negative Charakter des Canon 666 betroffen. Sollte der Gesetzgeber 
nicht viel mehr in Betracht ziehen, daß Ordensleute die Medien im Sinne einer 
Bereicherung ihrer eigenen Persönlichkeit nutzen können, anstatt sie vor mögli­
chen Gefährdungen durch diese bewahren zu wollen? Ist es nicht gerade dieser 
positive Gesichtspunkt, der Fernsehgeräte und Radios, Zeitungen und Zeit­
schriften in den Freizeiträumen der Ordenshäuser rechtfertigt? 

Etwas weiter im Codex, am Anfang des III. Buches, wo es um den Ver­
kündigungsdienst der Kirche geht, stellt der Canon 747 hinsichtlich der Kirche 
fest, es sei "ihre Pflicht und ihr angeborenes Recht, auch unter Einsatz der ihr 
eigenen sozialen Kommunikationsmittel, unabhängig von jeder menschlichen 
Gewalt, allen Völkern das Evangelium zu verkündigen". Hierzu drängen sich 
zwei Anmerkungen auf: 

a) Die sozialen Kommunikationsmittel werden hier ausschließlich als Instru­
mente im Dienst des Evangeliums betrachtet; 
b) Die Kirche beansprucht das Recht und die Pflicht, eigene Medien zu besitzen, 
also Tageszeitungen, Rundfunksender und Filmproduktionsstätten usw. 

Selbst wenn man die Berechtigung dieses Anspruchs anerkennt - was 
angesichts gewisser politischer Konstellationen, in denen der Staat sich das 

6 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Medienmonopol angemaßt hat, durchaus plausibel und angemessen scheint -, 
so dürfte man doch einige differenziertere Grundpositionen im Hinblick auf die 
vielfältigen Möglichkeiten einer christlichen Präsenz im Bereich der sozialen 
Kommunikation erwarten. Man muß wissen, daß schon im Konzilsdekret 'Inter 
mirifica'(Artikel 3) derselbe Anspruch auf Nutzung und Besitz eigener Medien 
erhoben wird. Dieser Anspruch ist später in der Pastoralinstruktion 'Communio 
et Progressio' vom 21. Mai 1971 der Päpstlichen Kommission für die Instrumente 
der sozialen Kommunikation11 noch verdeutlicht worden. 

Die Presse und die übrigen Medien sind gemäß c. 761 gleicherweise 
unter die Werkzeuge zur Verbreitung der christlichen Glaubenslehre einzurei­
hen. Es handelt sich hier um einen Text, der nahezu wörtlich aus dem Konzils­
dekret 'Christus dominus' über die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche, Nr. 
13, entliehen istl2

• 

Im zweiten Kapitel des selben Titels, das der katechetischen Unterwei­
sung gewidmet ist, finden wir den Canon 779, der zusammen mit c. 804 der 
einzige ist, der den Begriff der Instrumente (anstelle von 'Mittel') der sozialen 
Kommunikation13 gebraucht. Er empfiehlt die Verwendung dieser Instrumente­
neben den didaktischen Hilfen und Hilfsmitteln - für die katechetische Unter­
weisung. 

Schon c. 772 fordert, daß hinsichtlich der Verbreitung der christlichen 
Lehre in Hörfunk oder Fernsehen die Vorschriften der Bischofskonferenz zu 
beachten sind14. Im Kapitel über die Schulen (Buch III, Titel II, Kapitell) findet 
sich c. 804, der den Religionsunterricht und die katholische Erziehung, die in 
den Schulen jeglicher Art vermittelt "oder in den verschiedenen sozialen Kom­
munikationsmitteln ('instrumentis') geleistet werden" der kirchlichen Autorität 
unterstellt. 

Baragli ist zuzustimmen, wenn er den Bezug auf diese "Instrumente" für 
überflüssig hält. "Beim derzeitigen Stand der Dinge" schreibt er, "ist kaum zu 
sehen, wie sie zur katechetischen Unterweisung und einer systematischen reli­
giösen Erziehung mehr als nur sehr allgemein und gelegentlich beitragen könn­
ten"15. Trotz dieses Vorbehalts sollte man dennoch auf die vielfachen Bemühun­
gen hinweisen, die beispielsweise in Lateinamerika darauf hinzielen, audiovi­
suelle Medien in den Dienst von systematischen und strukturierten religiösen 
Bildungsprogrammen zu stellen. Ein weiterer problematischer Hinweis auf die 
sozialen Kommunikationsmittel findet sich in c. 1063. Dort wird die Nutzung 
der Medien für die Ehevorbereitung empfohlen. Allerdings dürfte die Nutzung 
der Medien nicht zu Lasten des persönlichen Kontakts zwischen Seelsorgern 
und Gläubigen gehen. 

Innerhalb des Buches VI über die Strafbestimmungen in der Kirche heißt 
es im Canon 1369, der Straftaten beim Gebrauch der Massenmedien anführt: 
.Wer in einer öffentlichen Aufführung oder Versammlung, entweder durch öf­
fentliche schriftliche Verbreitung oder sonst unter Benutzung von sozialen 
Kommunikationsmitteln, eine Gotteslästerung zum Ausdruck bringt, die guten 
Sitten schwer verletzt, gegen die Religion oder die Kirche Beleidigungen aus-

7 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spricht oder Haß und Verachtung hervorruft, soll mit einer gerechten Strafe 
belegt werden". 

Auf diese Bestimmung, der dem c. 2323 des alten CIC von 1917 ent­
stammt, hätten sich die Kritiker von M. Scorsese berufen können, als sie ihm 
kürzlich vorwarfen, mit "Die letzte Versuchung Jesu" einen blasphemischen 
Film geschaffen zu haben. Allerdings hätten sie den Nachweis der Blasphemie 
liefern müssen. Und das dürfte einige Schwierigkeiten bereitet haben. 

Nach Durchsicht von Titel IV des Buches III, der gänzlich den sozialen 
Kommunikationsmitteln ("insbesondere Bücher") gewidmet ist, haben wir auch 
bei etlichen anderen Canones Hinweise auf die Medien entdecken können. Der 
hieraus gewonnene Gesamteindruck ist dazu angetan, jene zu verunsichern, 
die von der täglich wachsenden Bedeutung der Medien für unsere Alltagskultur 
überzeugt sind. Ist doch im Kodex durchweg von den Gefahren, die von den 
Medien ausgehen, die Rede. Sie werden hier lediglich aus der Perspektive des 
instrumentellen Nutzens für diesen oder jenen pastoralen Dienst der Kirche 
behandelt. Jene durchaus möglichen Dienste, welche die Gesellschaft von der 
Kirche im Hinblick auf eine Belebung der kommunikativen Dimension ihrer 
kulturellen Entwicklung erwarten dürfte, werden jedoch praktisch mit Schwei­
gen übergangen. Allerdings hat es durchaus positive Elemente in früheren Ver­
lautbarungen des kirchlichen Lehramtes gegeben, von denen sich die Autoren 
des Codex bei der Abfassung dieser Texte hätten inspirieren lassen können. 

2. Was der Codex verschweigt 
Auch in diesem Punkt trägt die Arbeit von Baragli wichtige Details beF6. 

Zur Verdeutlichung teilen wir die Auslassungen des Codex in drei Gruppen, 
nämlich in jene, die sich auf kirchliche Strukturen, dann auf konkrete Aktivitä­
ten und schließlich auf jene Probleme beziehen, die sich durch die Medien 
ergeben. 

2.1 Auslassungen hinsichtlich kirchlicher Strukturen 
Sehr häufig verweist der Codex auf die kirchliche Autorität, und dies vor 

allem auf die päpstliche oder bischöfliche. Nirgendwo jedoch werden die kirch­
lichen Dienststellen der sozialen Kommunikation erwähnt, die doch auf Pius XI. 
zurückgehen, der in Nr. 48 seiner Enzyklika 'Vigilanti cura' vom 29. Juni 193617 

empfiehlt, daß die Bischöfe in jedem Land eine Filmzentrale schaffen sollten, 
um die Kinofilme nach ihrem sittlichen Wert zu beurteilen. Dementsprechend 
haben zahlreiche Länder nach recht verschiedenartigen Kriterien eine solche 
Einrichtung geschaffen. Die Einsetzung der Päpstlichen Kommission für die 
Instrumente der sozialen Kommunikation hat die entsprechenden Aktivitäten 
beschleunigt und hat zu einer Präzisierung der diesbezüglichen Modalitäten 
beigetragen. 

Das Konzilsdekret 'Inter mirifica' vom 4. Dezember 1963 bestätigt Exi­
stenz und Kompetenz der Päpstlichen Kommission in Art. 21; die Pastoralin­
struktion 'Communio et Progressin' vom 21. Mai 1971 präzisiert dies ihrerseits 

8 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(in den Abschnitten Nr. 4, 168, 170-171 und 177). Demgemäß sollten wir über 
Texte von hinreichender Eindeutigkeit und Autorität verfügen können. Wir soll­
ten! Die Praxis lehrt uns leider, daß diese Texte weitgehend unbeachtet geblie­
ben oder in Vergessenheit geraten sind. Ihre Aufnahme - zumindest deren 
wesentliche Aussagen - in den Codex des kanonischen Rechtes wäre daher 
sehr wichtig gewesen. Man hätte damit Gelegenheit gehabt, die spezifischen 
Medien- und Kommunikationsstrukturen zu erfahren und näher zu beschrei­
ben. Denn häufig werden die Medien von seiten der kirchlichen Stellen mehr 
als Hilfsmittel für ihre eigene Öffentlichkeitsarbeit instrumentalisiert, denn als 
eigengesetzliche Organismen betrachtet, die christliche Wertvorstellungen im 
Medienbereich präsent machen können. Es ist bedauerlich, daß der Codex 
gemäß seiner Funktion keine Aussage über die Aufgabenstellung des Päpstli­
chen Rates für die Instrumente der sozialen Kommunikation machen kann. 
Dieses Gremium wurde am 20. Januar 1948 von Pius XII. als "Päpstliche Kom­
mission für den Unterrichtsfilm und den religiösen Film"18 gegründet; am 1. 
Januar 1952 wurde sie in "Päpstliche Filmkommission"19 umbenannt; am 16. 
Dezember 1954 wurde ihre Kompetenz auch auf die Gebiete von "Rundfunk 
und Fernsehen" ausgeweitet2°. Sie wurde von Papst Johannes XXIII. durch das 
Motuproprio "Boni pastoris" vom 22. Februar 195921 bestätigt. Am 2. April1964 
gab Paul VI. der Kommission in seinem Motu proprio "In fructibus multis"22 ihre 
gegenwärtige Form, und schließlich wurde im Rahmen der Kurienreform vom 
1. März 198923 aus der "Kommission" ein "Päpstlicher Rat". Es handelt sich um 
ein Gremium mit höchster Kompetenz innerhalb der kirchlichen Struktur, des­
sen Erwähnung im Codex auch die Bedeutung seiner Aktivitäten dokumentiert 
hätte. 

Ebenfalls zu bedauern ist, daß der Codex seiner Anlage gemäß auch die 
internationalen Fachverbände unerwähnt lassen mußte: OCIC, UNDA und 
UCIP24

• Andererseits hat das Konzil sehr wohl den Päpstlichen Rat und die 
internationalen Medienverbände erwähnt; etwa in 'Inter mirifica' (Art. 19 und 
22) und dann in 'Communio et Progressio' (Nr. 172 und 178-180). Zwar sind die 
internationalen Fachverbände hinreichend legitimiert durch c. 215 (wonach es 
den Gläubigen unbenommen ist, "Vereinigungen für Zwecke der Caritas und 
der Frömmigkeit und zur Förderung der christlichen Berufung in der Welt frei 
zu gründen und zu leiten") und durch c. 216 (wonach die Gläubigen das Recht 
haben, "auch durch eigene Unternehmungen je nach ihrem Stand und ihre 
Stellung eine apostolische Tätigkeit in Gang zu setzen oder zu unterhalten"), 
aber dennoch hätten sie einen Platz im Codex verdient, um so mit größerer 
Autorität auftreten und handeln zu können. 

2.2 Aktivitäten 
Eine jener Aktivitäten, die seit mehr als zwanzig Jahren das Interesse der 

Kirche an den Medien markieren, ist der "Welttag der Kommunikationsmittel", 
der durch 'Inter mirifica', Art. 1825 institutionalisiert worden ist. Er gibt dem Papst 
und den nationalen Bischofskonferenzen Gelegenheit zu Botschaften über das 
jeweils jährlich festgelegte Welttagsthema. Schon diese gesammelten Botschaf­
ten allein stellen einen wichtigen Aussagekorpus des kirchlichen Lehramtes dar. 
Dort treten auch zunehmend die positiven Gesichtspunkte zutage. Hinweise 

9 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innerhalb des Codex auf diese und ähnliche andere kirchliche Medienaktivitä­
ten hätten deren Breitenwirkung verstärken können (das gilt z. B. auch für den 
Weltfriedenstag, den Welttag der geistlichen Berufe und den Weltmissionssonn­
tag usw.). 

Ein anderes Medienphänomen, das in vielen Teilen der Welt aus ver­
schiedenen Gründen an Bedeutung gewinnt, ist die Übertragung der Sonntags­
messe in Hörfunk und Fernsehen. Der Codex hätte diese Gottesdienstübertra­
gungen erwähnen können, als er in c. 1248 § 2 Empfehlungen ausspricht für den 
Fall, "wenn wegen Fehlens eines geistlichen Amtsträgers oder aus einem ande­
ren schwerwiegenden Grund die Teilnahme an einer Eucharistiefeier unmög­
lich ist". 

Hierzu schreibt Baragli: "Wenn auch der Kanontext nicht ausschließt, daß 
das "Gebet in der Familie oder ggf. in Familienkreisen" an die Stelle der Teilnah­
me am Sonntagsgottesdienst treten könnte, so würde ein ausdrücklicher Hin­
weis auf Gottesdienstübertragungen in Hörfunk und Fernsehen doch eine Er­
mutigung darstellen, zumal sowohl das kirchliche Lehramt als auch das Konzil 
sich wiederholt positiv hierzu geäußert haben26 • In einer Fußnote zählt er noch 
einige Beispiele hierfür auf. Die Teilnahme an einer Fernsehübertragung der 
Eucharistiefeier wirft Probleme auf, die über den rechtlichen Rahmen hinausge­
hen. Dennoch wird sie immer mehr Teil der gelebten Wirklichkeit vieler Gläubi­
gen und verdient daher einen Platz im Codex des Kanonischen Rechtes27• 

2.3 Probleme 
Das schwerwiegendste Problem, das der Codex unterschätzt hat, ist wohl 

das des Rechts auf Information. Dies ist umso erstaunlicher, als gerade die 
Kirche es gewesen ist, die, wie J. Cousineau in seinem Kommentar zu 'Inter 
mirifica'28 sagt, "als erste internationale Körperschaft kompetent zu einem der 
vitalsten und brennensten Probleme unserer heutigen Gesellschaft Stellung 
genommen hat". Das Konzilsdekret sagt an dieser Stelle: "Es gibt also in der 
menschlichen Gesellschaft ein Recht auf Information über alle Tatsachen, die 
den Menschen als einzelnen oder als Mitglieder der Gesellschaft, je nach ihrer 
besonderen Situation zu wissen zukommt". Die Pastoralinstruktion 'Communio 
et Progressio' entwickelt diese Aussage weiter und spricht sogar von einer 
Pflicht, von sich aus Information zu suchen29 • 

Die allgemeine Problematik des Rechts auf Information stellt sich in spe­
zieller Art und Weise hinsichtlich der Information innerhalb der Kirche. 'Inter 
mirirfica' äußert sich hierzu nicht. Doch 'Communicatio et Progressio' sagt hier­
zu in Nr. 119, daß "jeder Gläubige das Recht und die Möglichkeit haben (muß), 
sich über alles zu informieren, was erforderlich ist, um im Leben der Kirche eine 
aktive Rolle zu übernehmen". Bedauerlicherweise geht der Codex nicht näher 
auf dieses Thema ein. Gewiß gibt es die Aussage des c. 212 § 3, wonach den 
Gläubigen "das Recht und bisweilen sogar die Pflicht" zusteht, "ihre Meinung in 
dem, was das Wohl der Kirche angeht, den geistlichen Hirten mitzuteilen ... und 
... den übrigen Gläubigen kundzutun". Aber zugleich wird diese Maßgabe auch 
wieder eingeschränkt, indem es heißt, dies habe "unter Wahrung der Unver-

10 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehrtheit des Glaubens und der Sitten und der Ehrfurcht gegenüber den Hirten 
und unter Beachtung des allgemeinen Nutzens und der Würde der Personen" 
zu geschehen. 

Laien haben, nach c. 227, "das Recht, daß ihnen in den Angelegenheiten 
des irdischen Gemeinwesens" (warum nicht auch innerhalb der Kirche?)" jene 
Freiheit zuerkannt wird, die allen Bürgern zukommt; beim Gebrauch dieser 
Freiheit haben sie dafür zu sorgen, daß ihre Tätigkeiten" (warum allein ihre und 
nicht auch die des Klerus?) "vom Geist des Evangeliums erfüllt sind, und sich 
nach der vom Lehramt der Kirche vorgelegten Lehre zu richten" haben. Der 
Abschluß dieses Kanons gipfelt in der bedeutsamen Feststellung, die jedoch 
erstaunlicherweise nur für Laien zu gelten scheint: " ... dabei haben sie sich je­
doch davor zu hüten, in Fragen, die der freien Meinungsbildung unterliegen, 
ihre eigene Ansicht als Lehre der Kirche auszugeben". Man kann nicht umhin 
sich vorzustellen, daß gewisse kirchliche Amtsträger, ja selbst solche von sehr 
hohem Rang, sehr wohl daran täten, diese Maßgabe zu respektieren. 

Ein weiteres Problem, zu dem der Codex keine hinreichenden Lösungs­
vorschläge bereithält, betrifft die Medienausbildung. Sie wurde schon vom II. 
Vaticanum in 'Inter mirifica' empfohlen (Art. 15 bezieht sich auf die Medien­
schaffenden, Art. 16 auf die Mediennutzer). 'Communio et Progressio' enthält 
hierzu detailliertere Richtlinien30• 

Was die Medienbildung für Priesteramtskandidaten angeht, so enthalten 
die Texte der Abschnitte 68 und 69 der Ratio fundamentalis institutionis sacer­
dotalis der Kongregation für das katholische Bildungswesen entsprechende 
Richtlinien. Sie sind in den von dieser Kongregation am 19. März 198631 heraus­
gegebenen Leitlinien für die Ausbildung der Priesteramtskandidaten hinsicht­
lich des Umgangs mit den Medien weiterentwickelt worden. Trotz all dieser 
Empfehlungen zögern noch viele der für die Priesterausbildung Verantwortli­
chen, sich aktiv für eine Ausbildung im Medienbereich einzusetzen. Entspre­
chende Empfehlungen für den Ausbildungsbereich wären innerhalb des Co­
dextextes sicherlich von großer Wirkung. 

Darüber hinaus finden sich im Codex keinerlei Vorgaben hinsichtlich 
einer grundsätzlichen und finanziellen kirchlichen Mitwirkung im Bereich der 
Massenmedien, ob es sich nun um eigentlich kirchliche Beteiligungen oder um 
Aktivitäten katholischer Laien in Zusammenarbeit mit Nichtkatholiken handelt, 
ob es sich um Kapitalbeteiligungen, die immer mehr an Bedeutung gewinnen, 
dreht, oder ob es darum geht, beispielsweise Satellitenkapazitäten zu schaffen. 
Die hieraus entstehende Problemlage kann sicherlich nicht allein mit Hilfe allge­
meiner Richtlinien des Kanonischen Rechts gemeistert werden. Hierzu bedarf 
es ganz spezifischer Regelungen. Da stehen gewichtige Interessen auf dem 
Spiel; dabei handelt es sich nicht einmal allein um reine Finanzprobleme, son­
dern auch um Fragen der wirksamen Plazierung der Investitionen. Soll man 
beispielsweise den Schwerpunkt auf die Investitionen im technisch-materiellen 
Bereich legen oder soll man vielmehr im Bereich der Produktion von Program­
men investieren, an denen die Medienbesitzer interessiert sind? Sicherlich ist es 
nicht Sache der Verfasser eines Kirchenrechts-Codex, diesbezüglich Entschei-

11 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungen zu treffen. Aber sie hätten wenigstens einige Grundpositionen festlegen 
können. Auch das ist ein weiterer Posten auf der Wunschliste, die man gerne 
jenen unterbreiten möchte, die vielleicht einmal eine Revision des Codex zu 
bewerkstelligen haben. 

Zusammenfassung 
Unbeschadet aller Kritik kommt dem Konzilsdekret über die sozialen 

Kommunikationsmittel 'Inter mirifica' das Verdienst zu, das Phänomen der Mas­
senmedien in die höchsten Iehramtlichen Aussagen des Konzils integriert zu 
haben. Ausgehend von vorstehenden Untersuchungen kommen wir zu folgen­
den Schlußfolgerungen: 

12 

Die entsprechenden Bestimmungen des Codex des kanonischen Rechtes an­
erkennen - auf indirekte Art und Weise - die Problematik der zwischen­
menschlichen Kommunikation als ein unverzichtbares Element innerhalb der 
kirchlichen Rechtsmaterie. Das ist erfreulich, denn eine derartige Anerken­
nung ist für alle diejenigen von Bedeutung, die in diesem Bereich tätig sind. 

Eine grobe Überprüfung der Kodextexte veranlaßt jedoch zu der Festellung, 
daß sie leider nicht jene Grundaussagen reflektieren, die in früheren Iehramt­
lichen Dokumenten getroffen sind. Die päpstlichen Dokumente 'Inter mirifi­
ca', die Pastoralinstruktion 'Communio et progressio' enthalten eine ganze 
Reihe von Richtlinien, die gut und gerne in den Codex aufgenommen gehör­
ten und die im Kontext zu den anderen Themenbereichen einen prominen­
ten Platz eingenommen hätten. 

Selbst wenn man die früheren Aussagen auch als rechtlich relevant betrach­
tet, so muß doch festgestellt werden, daß ihre Nichterwähnung im Codex 
ihrer praktischen Anwendung keinesfalls förderlich ist. 

Was davon im Codex allerdings weit verstreut auffindbar ist, widerspiegelt 
zweierlei Vorurteile: a) die der möglichen Gefährdungen, die die Medien dar­
stellen und b) die der Möglichkeiten, die Medien rein instrumentell in den 
Dienst der Evangelisierung zu stellen. Beide Gesichtspunkte sind durchaus 
legitim. Aber sie entsprechen einer durchweg negativen und defensiven Sicht 
des neuen Phänomens der Medien, eines Phänomens, das bereits heute un­
ser individuelles und gesellschaftliches Leben dominiert. 

Man kann der Kirche durchaus zugestehen, daß sie die Gefahren wahr­
nimmt, die von den Medien ausgehen, und daß sie die Möglichkeiten nutzt, 
die ihr damit für die Verkündigung ihrer Botschaft gegeben sind. Aber sie 
darf nicht, als Mater et Magistra, als Mutter und Lehrmeisterin, die sie ist, aus 
dem Blickfeld verlieren, wie sehr sie den Bedürfnissen jener Menschen ver­
pflichtet ist, die ihr Leben im Umgang mit den Medien zu bereichern und zu 
erfüllen trachten. Die Kirche kann den Menschen dienen, indem sie ihnen 
zeigt, wie sie die durch die Medien gegebenen Möglichkeiten für ihre 
menschliche und für ihre persönliche Entwicklung nützen können. Dadurch 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


würde die Kirche an Vertrauen und Glaubwürdigkeit gewinnen, was ihrer 
eigentlichen Heilsbotschaft zugute käme. 

- Gegen Schluß der römischen Bischofssynode über das Laienapostolat (1987) 
wurden etliche Stimmen laut, die forderten, die nächste Bischofssynode solle 
gänzlich dem Thema der sozialen Kommunikationsmittel gewidmet sein. Wir 
haben gegenüber diesem Vorschlag einige Vorbehalte. Denn für viele Bis­
chöfe ist diese Thematik noch zu wenig vertraut. Bevor man sich auf einer 
Synode auf ein solches Thema einläßt und dabei riskiert, mit einigen eilferti­
gen Beschlüssen davonzukommen, die doch wieder Haltungen festschrei­
ben, die längst passe sein sollten, sollte man beharrlich weitererarbeiten und 
zwar mit dem Ziel, ein neues päpstliches Dokument zu erstellen, das sich auf 
die Erfahrungen der vergangenenJahre seit 'Inter mirifica' und 'Communio et 
progressio' gründet. 

- Gerade in letzterem Dokument liegt uns ein Text vor, der eine Fülle von 
Möglichkeiten für einen neuen Zugang zu den Medien bietet. Es wäre an der 
Zeit, die notwendigen Folgerungen daraus zu ziehen, damit sich eine verän­
derte Haltung gegenüber den Medien ausbreitet und daß der Boden bereitet 
wird für ein fruchtbares Gespräch auf einer nächsten Bischofssynode. 

- Bis es soweit sein wird, müssen wir alles tun, damit die einschlägigen Bestim­
mungen des Codex des kanonischen Rechtes mit großer Sensibilität gegen­
über der sozialen Kommunikation verstanden und angewendet werden, wie 
es auch der universellen Lehre der Kirche entspricht, wenn es um Auftrag 
und Sendung zur Förderung des Menschen im Licht des Evangeliums geht. 

Anmerkungen: 
1 Zu den einschlägigen Bestimmungen im CIC von 1917 vgl. M. Schmolke, Die 

schlechte Presse, Münster!W. 1971, S. 206. 
2 A. Ruszkowski. "Decret sur les communications sociales: succes ou echec du Conci­

le?" in R. Latourelle (Hrsg.). Vatican II: bilan et perspective vingt-cing ans apres 
(1962-1987), Band 3, Montreal. Ed. Bellarmin, Paris, Ed. du Cerf. 1988, S. 535-562. 

3 "1 'Mass media'nel nuovo Coice di diritto canonico" in La Civiltä cattolica ,Jg. 136, Bd. 
3 Quli-September 1983), S. 209-222. Vom gleichen Autor siehe auch: Cinema cattoli­
co: documenti della S. Sede sul cinema (Collana Magisterium. I). 2. Ausg. Roma Citta 
nuova Editrice. 1965. 437 S .. Comunicazione, comunione e Chiesa (Collana Magiste­
rium, 4) Roma. Studio romano della comunicazione sociale. 973. 1447 S .. Difendo 
inter mirifica, Catania. Ed. Paoline, 1974, 119 Ss. L'Inter mirifica: introduzione, storia, 
discussione, commento, documentazione (Collana Magisterium, 2) Roma. Studio 
romano delle comunicazione sociale. 1969. 676 S. 

4 Vgl. Baragli, "1 'Mass media'nel nuovo Codice di diritto canonico". S. 218. 
5 Die katholische Kirche ist von Christus dem Herrn gegründet, um allen Menschen 

das Heil zu bringen, und ist darum der Verkündigung des Evangeliums unbedingt 
verpflichtet. Deshalb hält sie es für einen Wesensteil ihrer Aufgabe, die Heilsbot­
schaft auch mit Hilfe der publizistischen Mittel zu verkündigen, sowie Grundsätze 
über deren richtige Anwendung aufzustellen. 
Der Kirche kommt also das ursprüngliche Recht zu, jede Art dieser publizistischen 
Mittel, sofern diese für die christliche Erziehung und jede ihrer Bemühungen zum 
Heile der Seelen notwendig oder nützlich sind, zu benutzen und zu besitzen. Zum 
Auftrag der Oberhirten gehört es, die Gläubigen zu lehren und zu leiten, damit sie, 
auch durch die Hilfe dieser Mittel, für sich und die ganze Menschheitsfamilie das Heil 

13 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die Vollendung erlangen. 
Im übrigen ist es vor allem die Aufgabe der Laien, die publizistischen Mittel mit dem 
Geist der Menschlichkeit und des Christentums zu beseelen, um so den großen Er­
wartungen der Menschheit und dem Plane Gottes zu entsprechen." (Nr. 3 in AAS. 56, 
1964, S. 146). "Alle Glieder der Kirche sollen einmütig und planmäßig, ohne Auf­
schub und mit größtem Eifer die publizistischen Mittel in den vielfältigen Arbeiten 
des Apostolats orts-und zeitgerecht benutzen und schädlichen Unternehmungen zu­
vorkommen. Das soll vor allem in den Gegenden geschehen, deren sittlicher oder 
religiöser Fortschritt erhöhte Anstrengungen erfordert. 
Die Oberhirten sollen auch auf diesem Gebiet, das mit ihrer Pflicht zur Verkündi­
gung so eng verbunden ist, ihren Auftrag erfüllen. Auch die mit den publizistischen 
Mitteln befaßten Laien sollen für Christus Zeugnis ablegen. Das geschieht vor allem 
durch Erfüllung ihrer jeweiligen Berufsaufgaben mit Sachverstand und apostoli­
schem Geiste, ferner auch, je nach Möglichkeit, durch unmittelbare Unterstützung 
der kirchlichen Seelsorge mit ihren technischen, wirtschaftlichen, kulturellen und 
künstlerischen Kräften." (Nr. 13 in AAS. 56/1964, S. 149-150). 

6 Einführung Abschnitt 2, in AAS. 67 (1975) S. 281. 
7 ].A. Coriden. "The Teaching Office of the Church (cc. 747-833)" in J.A. Coriden, T.]. 

Green, D.E. Heintschel (Hrsg.), The Code of Canon Law. A Text and Commentary, 
commissioned by the Canon Law Society of America, New York, Mahwah, NJ. Paulist 
Press, 1985, S. 578-585. Vgl. auch H. Mussinghoff, "Die sozialen Kommunikations­
mittel. Besonders Bücher" in K. Lüdicke (Hrsg.), Münsterischer Kommentar zum 
Codex iuris canonici, Essen, Ludgerus Verlag, 1985 zu cc. 822-832. 

8 Dekret "Post litteras apostolicas" in AAS. 58 (1966), S. 445. 
9 Dekret "Ecclesiae pastorum" in AAS. 67 0975), S. 281-284. 

10 "1 'Mass media' nel nuovo Codice di diritto canonico", S. 215. 
11 AAS. 63 (1971), S. 593-656. Vgl. Art. 132: ,,Um ihre Absichten und Vorstellungen 

durch die Medien öffentlich zu machen, bieten sich der Kirche zwei Wege: entweder 
sie erhält aufgrundbestimmter Vereinbarungen Zugang zu Kommunikationsmitteln, 
die sie nicht selbst besitzt, oder sie bedient sich je nach Lage der Dinge eigener Kom­
munikationsmittel. Dabei kann man nicht absehen von Voraussetzungen, die je nach 
Land und Medium unterschiedlich sind. Die kirchlichen Vorgesetzten müssen ihren 
Beauftragten sachgerechte Weisungen geben, nachdem sie sich zuvor mit Sachver­
ständigen auf örtlicher, nationaler und ggf. internationaler Ebene eingehend beraten 
haben." Vgl. auch Nr. 126. 

12 Vgl. Baragli "1 'Mass media' nel nuovo Codice di diritto canonico", S. 216. 
13 Eine Diskussion um die Vorzüge des einen oder des anderen Begriffs scheint uns 

hier überflüssig zu sein. 
14 Anmerkung der Redaktion: Die Deutsche Bischofskonferenz hat 1984 entsprechen­

de Partikularnormen zu c. 772 § 2 (wie auch c. 831 § 2) erlassen. Damit wird die kirch­
liche Verantwortungsstruktur- von den zuständigen Diözesanbischöfen zu den je­
weils zuständigen kirchlichen Senderbeauftragten -geregelt. Diese Regelungen be­
treffen auch die Qualifikationen und die kirchliche Legitimation von bei der Lehrver­
kündigung über den Rundfunk mitwirkenden Personen sowie die Übertragungen 
von Gottesdienstfeiern und liturgischen Handlungen. 

15 "1 'Mass media' nel nuovo Codice di diritto canonico" S. 218. 
16 Ebd. S. 220-222. 
17 AAS. 28 (1936) S. 261. 
18 Das Gründungsdokument der Kommission ist nie offiziell veröffentlicht worden. Ba­

ragli macht (in "Cinema cattolico" doc. 39, S. 119) eine entsprechende Andeutung. 
19 Das Dokument über die Namensänderung und die Aufgabenstellung der Kommis-

sion ist nicht veröffentlicht worden. 
20 AAS. 46 (1984), S. 783-784. 
21 Ebd. 51 (1959), S. 183-187. 
22 Ebd. 56 (1964), S. 289-292. 
23 Apostolische Konstitution "Pastor bonus" vom 29. Juni 1988, Nr. 169-170 in ebd. 80 

14 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1988), S. 904-905. 
24 OCIC =Internationale katholische Organisation für Film und audiovisuelle Medien. 

UNDA (das lateinische Wort für "Welle") =Internationale katholische Vereinigung 
für Hörfunk und Fernsehen. UCIP = Katholische Weltunion der Presse. 

25 "Um das vielgestaltige Apostolatswerk der Kirche auf dem Gebiet der Publizistischen 
Mittel wirksam zu kräftigen, soll in allen Diözesen des Erdkreises nach dem Ermes­
sen der Bischöfe jährlich ein Tag festgesetzt werden, dieser Fragen im Gebet zu 
gedenken und Spenden für sie zu entrichten. Der Erlös soll zum Unterhalt und zur 
Unterstützung aller kirchlichen Einrichtungen auf diesem Gebiet dienen. Maßge­
bend sind dabei die Bedürfnisse der Weltkirche." (AAS. 56/1964, S. 151). Vgl. auch 
Communio et progressio, Nr. 100, in AAS. 63 (1971), S. 629. 

26 "1 'Mass media' nel nuovo Codice di diritto canonico", S. 222. 
27 Anmerkung der Redaktion: Die Deutsche Bischofskonferenz hat in ihren Partikular­

normen (vgl. Fußnote 12a) diesem Anliegen insoweit Rechnung getragen, als sie in 
Nr. 4 ihrer Partikularnormen zu c. 772 § 2 festlegt: "Meßfeiern dürfen nur live und nur 
vollständig übertragen werden; sie sind kein Ersatz für solche Meßfeiern, die von 
den Gläubigen in räumlicher Gegenwart mitzufeiern sind." 

28 Vgl.]. Cousineau "Eglise et mass media: l'evolution des attitudes sur les communica­
tions sociales chez les hautes autorites de l'Eglise catholique" (Cahiers d'etudes et de 
recherches Nr. 16), Montreal, Office des communications sociales, 1973, 45 f. 

29 "Dem Recht, das aus diesen Erfordernissen erwächst, entspricht auf der anderen 
Seite die Pflicht, von sich aus Information zu suchen. Denn das Informationsrecht 
bliebe nur Formel, wenn sich nicht jeder bemüht, auch informiert zu sein." (Nr. 34, in 
AAS. 63/1971, S. 606). 

30 Vgl. Ruszkowski, "Decret sur !es communications sociales", S. 556-557. 
31 Ebd. Die Pastoralinstruktion enthält unter anderem genauere Richtlinien in den Nr. 

15, 101-102 und 107 (AAS, 63/1971, S. 559-600; 629-630 und 631-632). 

SUMMARY 
The article presents an analysis of the statements on the means of social commu­

nication which are made in the Code of Canon Low revised in 1983. Several basic tenets 
contained in documents of the Magisterium (as for example in "Inter mirifica" and "Com­
munio et progressio") have not been included. The regulations made by the canon law 
convey a consistently negative and defensive impression of the phenomenon "media". In 
comparison with the afore-mentioned documents, the Code of Canon Law is far more 
reticent about the right to information. The guidelines which refer to the training of future 
priests in the media and which are contained in "Communio et progressio" have not been 
included into the Code of Canon Law. According to the authors of the article, this formu­
lation of the canons may also be a reason for the contlicts between the magisterium and 
professors of theology. The distinction which should be made between clergymen and 
laity, with reference to the possible use of and committrnent in the media, is considered 
tobe unclear in the Code. 

RESUME 
L'article presente une analse des declarations relatives aux moyens de communi­

cation sociale contenues dans le Code de droit canoique revise en 1983. Plusieurs decla­
rations fondamentales faites dans des documents du Magistere (comme par exemple 
dans "Inter mirifica" et "Communio et progressio") n'ont pas ete prises dans le nouveau 
Code. Les regles contenus dans le droit canonique donnentune impression generale­
ment negative et defensive du phenomene des medias. Compare aux documents men­
tionnes ci-dessus, le Code est beaucoup plus eticent concernant le droit a l'information. 
Les directives que le document "Communio et progressio" donne au sujet de Ia formation 

15 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des futurs pretres dans le domaine des medias n'ont pas ete pris dans le Code. D'apres 1 
'opinion des auteurs de cet article, cette mise au pointdes canons peut aussi etre une 
raison pour les conflits entre le Magistere et des professeurs de theologie. Ils considerent 
qu'il y a un manque de distinction qui devrait etre faite entre le clerge et les laics concer­
nant l'usage des medias et l'engagement dans ce secteur. 

RESUMEN 
EI articulo presenta un analisis de las declaraciones acerca de los medio sde co­

municaci6n social contenidas en el C6digo del derecho can6nico revisado en 1983. La 
nueva versi6n no incluye una serie de declaraciones fundamentales comprendidas en 
documentos del Magisterio (tal como en "Inter mirifica" y "Communio et progressio"). Las 
reglas contenidas en el derecho can6nico reflejan una imagen generalmente negativa y 
defensiva del fen6nemo de los medios. En comparaci6n con los documentos ya mencio­
nados, el C6digo es mucho mas moderado en cuanto al derecho a informaci6n. EI 
C6digo no incluye las directrices acerca de Ia formaci6n de seminaristas en el campo de 
los medio sformuladas en el documento "Communio et progressio". Segun los autores 
del articulo, Ia formulcaci6n presente de los canones puede dar tambien motivo a con­
tlictos entre el Magisterio y profesores de teologia. En su opini6n, no es muy precisa Ia 
distinci6n entre los clerigos y los laicos en lo que se refiere al uso posible de los medios y 
al compromiso realizable en este campo. 

16 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3 - am 21.01.2026, 09:37:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-3
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

