
III. Die Moschee als gegenderter Ort 241

4. Imamin oder Lehrerin? Zur Hierarchie von Wissensvermittlung und
Gebetsleitung

In öffentlichen Debatten um Frauen in Moscheen dominiert die Erwartung, weib-

liche Gebetsleitung durch Imaminnen zu ermöglichen, insbesondere vor einer ge-

mischten Gemeinde.123 Bei der Frage nach Imaminnen erfolgt allerdings eine Re-

duktion der vielfältigen Imam-Funktionen: Während die Tätigkeiten und Kompe-

tenzen eines Imams als Lehrer, Seelsorger, Prediger u.a. kaum im Fokus stehen,

wird die Funktion als Gebetsleiter (insbesondere des Freitagsgebets) und als Frei-

tagsprediger als Hauptaufgabe eines Imams und damit auch einer Imamin wahr-

genommen.Wie in den vorherigen Kapiteln dargelegt, kämpfen Frauen in den un-

tersuchten Moscheekontexten um andere Themen: Teilnahme an Gemeinschafts-

gebeten in Moscheen wie Freitags-, Festtags- und Totengebete; eigener Raum in

Moscheen, religiöse Lehre und Unterricht für Frauen von Frauen. Vor allem letzt-

genannter Aspekt verweist auf drei wichtige Punkte: auf die Rolle der Frauen als

Wissenserwerberinnen in der Moschee, auf die Stellung der Frauen als Vermitt-

lerinnen islamischen Wissens sowie auf die Ausbildung von religiösen Expertisen

und dementsprechend auf Expertinnen.Diese Aspekte stellen die genuin von Frau-

en vorangetriebenen Kämpfe dar. Damit ist die Frage nach religiöser Autorität von

Frauen verknüpft mit der Frage nach Wissen. Der Wunsch, vor anderen Frauen

oder auch vor gemischtgeschlechtlichen Versammlungen das Gebet der Gläubigen

zu leiten und Freitagspredigten zu halten, ist dagegen nicht ausgeprägt. Tatsäch-

lich ist sie auch in den innerislamischen Entwicklungen um Frauen in Moscheen

nicht dominant. Außerhalb des LIB ist es äußerst selten, dass sich Theologinnen,

Lehrerinnen, Predigerinnen und Seelsorgerinnen als Imaminnen verstehen und

sich so bezeichnen würden. Insofern erscheint die in der Diskussion um Imamin-

nen privilegierte Funktion des Imams als Gebetsleiter, genau diejenige Funktion

zu sein, die den Imam zum Imam macht.

Warum ist derWunsch nach Gebetsleitung bei den Frauen in den untersuchten

Moscheen nicht ausgeprägt? Warum bezeichnet sich keine der religiösen Exper-

tinnen in den Moscheen als Imamin, aber als Lehrerin (türk. hoca) und Predigerin

(türk. vaize)? Weibliche religiöse Autorität und religiöse Frauenbewegungen inner-

halb männlich dominierter islamischer Felder provoziert in der westlichen For-

schung und in der Öffentlichkeit regelmäßig die Frage, wie limitiert diese in Bezug

auf die männlichen Pendants seien anstatt den je eigenen Wert herauszustellen.

In ihrem preisgekrönten Aufsatz zu religious female leadership in Damaskus/Syrien

123 Vgl. Spielhaus 2016: 27. Siehe zu den langjährigen Imaminnen in Deutschland, RabeyaMül-

ler und Halima Krausen: Spielhaus 2012. Im Liberal-Islamischen Bund e.V. sind Imaminnen

schon länger tätig. Seit 2017 ist insbesondere Seyran Ateş als Imamin in Berlin bekannt ge-

worden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Moscheeleben in Deutschland

bezeichnet die Islamwissenschaftlerin Hilary Kalmbach die Autorität der von ihr

studierten religiösen Expertin Hudā al-Habaš, eine Predigerin und Lehrerin an ei-

ner sunnitischenMoschee, als »limited female authority«, unter anderem aufgrund

des Fehlens der weiblichen Gebetsleitung:

»The authority exercised by al-Habash and other female activists is limited be-

cause the conservative norms that governmainstream religious society are inher-

ently structured against the participation of women as equals to men. al-Habash

and her colleagues may teach recitation and interpretation to other women in

mosques, attend religious higher education and leadworship forwomen, but they

do not teach men, lead Friday prayers, deliver the call to prayer, nor serve as qadis

or ulema; they are Sufi sheikhas or activist instructors only.«124

Zwar hätten Frauen das Recht, zu unterrichten und damit religiöses Wissen zu

verbreiten, dieses Wissen selbst sei dabei keineswegs als progressiv oder liberal zu

werten. Dieser Umstand wird als Zugeständnis an die Position als Frau in der Mo-

schee gedeutet: Frauen könnten nur solange in der Moschee unterrichten, solan-

ge sie sich nicht außerhalb des religiösen Mainstreams bewegen. Diese »Gnade«,

»Erlaubnis« und »Abhängigkeit« vom männlichen Establishment lasse den Frau-

en keinen Weg offen, um geschlechtergleiche Interpretationen und Haltungen zu

verbreiten. Das Fehlen der Forderung nach voller Gleichberechtigung setzt Kalm-

bach somit in Beziehung zur Akzeptanz der Geschlechterungleichheit und hier-

archischen Geschlechterordnung, die in der umgebenden Gesellschaft hegemonial

sei und von den Frauen als solche anerkannt werde:

»The behaviour of allMiddle EasternMuslim religious figuresmust conform to the

society’s moral code, as it is popularly understood at a particular time and place,

and these norms are often more restrictive on the dress, travel, behaviour and

associations of women. As a result, female authority can be seen as ceded from

men to women, and in most cases not a substitute for, or rival to, male authority.

Women can be deputies, but not chiefs. al-Habash herself is a staunch advocate

of the status quo and a critic of feminism; if she were not, she would probably lose

her religious authority.«125

Konstitutiv für diese hierarchische Ordnung sei die Vorstellung, dass die Ge-

schlechterungleichheit natürlich sei und die Geschlechter sich ergänzen.126 Aus

dem Aufsatz wird deutlich, dass al-Habaš zwar davon ausgeht, dass Männer und

Frauen nicht gleich seien, lehnt aber deswegen nicht die legalistische Gleichheit

124 Kalmbach 2008: 49.

125 Kalmbach 2008: 49.

126 In Abschnitt IV, Kap. 1 wird diese These diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 243

ab, Obwohl al-Habaš deutlich macht, dass mit diesem Verständnis von Komple-

mentarität nicht legalistische Ungleichheit gemeint sei, interpretiert Kalmbach

die Komplementarität als ein Zugeständnis an das männliche Primat, was gleich-

zeitig mit dem Verlust der eigenen Position einhergehen könnte: »[I]f a woman’s

teaching deviates significantly from the norm, she could lose her lesson space,

students and social standing – essentially, her religious authority.«127 Dabei stellt

sich dies sicherlich auch für Männer so dar. In jedem religiösem Feld sind von der

Hegemonie abweichende Vorstellungen (zunächst) problematisch. Hudā al-Habaš

hat in eben diesem religiösen Feld ihren Habitus, ihre Kapitale ausgebildet. Sie

bringt sich und ihre Interessen in der für sie habituellen Art im Feld ein. Da

weibliche religiöse Autorität und Lehre nicht die Normalität darstellen, ist ihr

Status m.E. schon als abweichend von der Norm anzusehen. Noch viel wichtiger

erscheint mir allerdings, wie sich al-Habaš im islamischen Diskurs verortet:

»al-Habash further justifies her position as a mosque instructor by referring to

women in the past who have ›traditionally‹ held positions of authority, both as li-

censed sources and transmitters of Sunna andHadith, and as teachers. She specif-

ically described in detail a woman named Umm al-Dardad who taught a group in

the Umayyad Mosque of Damascus that included men, among them Caliph ʿAbd

al-Malik bin Marwan (ruled 685-705 AD). al-Habash wistfully noted that women

were given even more religious authority in the past, as they could teach both

sexes. Women do not have the same level of authority today, she says, because of

traditions imported from Gulf countries and Ottoman-era Turkey.«128

Kalmbach betrachtet diesen diskursiven Strang allerdings sehr skeptisch, kennt

auch die religiöse Expertin nicht, auf die sich al-Habaš bezieht. Erst die Nachfrage

bei einem westlichenWissenschaftler, ob es solche Traditionen auch tatsächlich ge-

geben hat, reduziert ihre Zweifel. Dennoch sieht sie die Legitimationen der befrag-

ten Expertin als bemüht an, da es sich um Ausnahmen handele und eine Referenz

darstelle, die mit dem 16.Jahrhundert aufhörten.129 Damit verkennt Kalmbach die

religiöseMacht, die diesen Narrativen inne wohnt, nämlich die Verortung der eige-

nen Praxis bei den muslimischen Altvorderen. Der Rückgriff auf historische Zeug-

nisse muss in dem Sinne interpretiert werden, dass erst deren Platzierung in einen

genuin islamischen Diskurs Autorität generiert. Zugleich ist dies auch als spezi-

fisch feministische Kritik an der islamischen Tradition zu bezeichnen, da es die

Verdeckung von Frauen durch männliche Traditionen kritisiert und für ihre Sicht-

barkeit arbeitet. Alle religiösen Expertinnen sowie viele Nicht-Expertinnen in den

untersuchten Moscheen sehen einen im Laufe der Geschichte verdeckten wahren,

127 Kalmbach 2008: 50

128 Kalmbach 2008: 46.

129 Vgl. Kalmbach 2008: 47.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Moscheeleben in Deutschland

nämlich geschlechtergerechten Islam, welcher durch Männer, Kultur, Traditionen

oder sogar »patriarchalischer Religionstradition« verschleiert wurde und jetzt auf-

gedeckt wird.130 Den Rückgriff auf die verdeckte wahre islamische Tradition hat

auch die Islamwissenschaftlerin Sara Omar als wissensgenerierend interpretiert:

»Instead, they believe that the Islamic tradition itself, that is the classical her-

itage with all of its scholarly disagreements and differences in opinion, if prop-

erly studied offers womenmany of the rights that they have aspired to gain. With

an awareness of their sociopolitical and cultural norms, they are promoting the

continuation of tradition and an adherence to religious values that focus on the

maintenance of upright character, modesty, and all that would aid in the preser-

vation of the moral fabric of society.«131

Die idealisierte Vergangenheit, in der Frauen Moscheen besuchten, religiöse Bil-

dung genossen und religiöse Autoritäten darstellten, dient den heutigen Frauen als

Motor, vergessenesWissen zu reaktivieren.Wenn diese Frauen also heute ihre Rechte

einfordern, importieren sie dies nicht allein als westliche Entwicklungen, sondern

verweisen auf ein authentisches Erbe, das nicht mit dem Islam in Widerspruch ste-

hen kann, weil es alles schon mal gegeben haben soll. Dieses Wissen um islami-

scheWissenstraditionen ist die Folgeweiblicher Selbstermächtigung zurNeu- bzw.

Wieder-Interpretation religiöser Texte und Quellen. Es weist auf die Bedeutung

vonWissensgenerierung und -vermittlung von Frauen hin. Die Herangehensweise

dieser Frauen aktualisiert die Autorität religiöser Texte, womit sich die Frauen in

der traditionellen Umgebung befinden, wie auch schon Amir-Moazami und Joui-

li analysiert haben. Beide schlussfolgern, dass damit in den religiösen Traditionen

selbst patriarchalische Traditionen zu identifizieren sind, die erst zur Geschlechte-

rungerechtigkeit geführt haben. Zugleich hat die weibliche Autorität in Religions-

fragen aber nicht eine radikale Abwendung von religiösen Gelehrtentraditionen,

die Geschlechterungerechtigkeiten hervorbringen, zur Folge. Vielmehr kommt es

zu einem Neu-Verständnis eben dieser religiöser Texte.132 Durch ihre Verortung in

einem genuin islamischen Diskurs vermögen die Frauen es, ihrem Anliegen Gehör

zu verschaffen.

Kalmbach scheint diese Perspektive nicht hinreichend in ihre Analyse auf-

zunehmen: Das Paradigma der Gleichheit im religiösen Betrieb beeinflusst ihre

Analyse, wie mit einer Praxis, in der der Ausschluss von Frauen beispielsweise

aus der gebetsleitenden Funktion als unwichtig abgetan wird, umgegangen wird.

Darüber hinaus wirft es ein Licht darauf, wie das universelle Verständnis von Ge-

schlechtergleichheit die wissenschaftliche Analyse von Genderfragen paradigma-

130 Siehe Abschnitt IV, Kap. 1.

131 Omar 2013: 354-355.

132 Amir-Moazami/Jouili 2006: 631-634.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 245

tisch prägt.133 Kalmbachs Fokus auf die generelle Benachteiligung von Frauen im

Mittleren Osten gegenüber den Männern verstellt den Blick darauf, was eigent-

lich hier passiert: Frauen wie al-Habaš streben gar nicht als allererstes danach,

alle männlichen Normen, die die gemeinschaftliche Religionsausübung prägen, zu

kopieren, gänzlich für sich zu vereinnahmen oder sich daran abzuarbeiten. Sie for-

dern für sich nicht das gleiche Recht wie für Männer ein, sondern insistieren auf

ihr Recht als Teil der gesamten islamischen Gemeinschaft. Sie werfen der islami-

schen Gemeinschaft, respektive den muslimischen Männern vor, Frauen explizit

auszuschließen und zu benachteiligen. Sie nehmen das innerhalb der muslimi-

schen Communities dominante Narrativ von der frauenfreundlichen islamischen

Religion auf und bringen religiös legitimierte Argumente zur Rolle und Stellung

der Frauen und Männer vor. Dabei rekurrieren die Frauen häufig auf die These

von der Komplementarität, also darauf, dass Frauen und Männer sich ergänzen,

und insistieren darauf, dass eine Gleichstellung in allen Fragen nicht geschlechter-

gerecht wäre.134 Die geschlechtsspezifischen Markierungen führen zugleich auch

zur Konstruktion, was denn universell muslimisch ist. An diesen geschlechtslosen

Ideal-Muslim*innen orientieren sich Frauen und fordern dies von den Männern

ebenfalls ein. Die Frauen erheben also explizit nicht die von Männern ausgeübte

Religion zur Norm, an der sie teilhaben wollen, sondern sie stellen universelle Kri-

terien für die gesamte islamische Gemeinschaft auf, die zur Norm erhoben werden

sollen: in Bezug auf Sittlichkeit und Moral, Frömmigkeit und Spiritualität, Wis-

senserwerb und Allmacht Gottes. Auch am Hauptfeldforschungsort wird gerade

die Gebetsleitung von den Frauen in den Moscheen gar nicht als ein Vorrecht der

Männer angesehen. Hier berufen sie sich auf die Formel, dass der Beste dem Gebet

vorstehen soll.135 Diese geschlechtsblinde Haltung fokussiert die Kompetenz und

Qualifikation der/s Einzelnen jenseits seiner/ihrer geschlechtlichen Markierung.

Gleichzeitig verstellt sie auch den Blick für die systemische Geschlechterungleich-

heit, die dazu geführt hat, dass unter den Besten eben nie Frauen zu finden sind,

die in der Lage wären, das Gebet zu führen. Die Legitimation der männlichen Ge-

betsleitung per se nicht als männliches Vorrecht anzusehen, sondern als eine Frage

der Kompetenz, sowie die vermehrte Teilnahme an den symbolisch aufgeladenen

Freitagsgebeten durch Frauen ist sicher auch das Einfallstor für zukünftige weib-

liche Gebetsleitungen. Denn mit der geschlechtsblinden Affirmation auf der einen

Seite und den durchaus vorhandenen historischen Zeugnissen wird die legitimato-

rische Basis für zukünftige Aushandlungen gelegt. Ob das Ignorieren der Gebets-

leitung als einmännliches Vorrecht und dementsprechend die Benachteiligung der

133 Vgl. hierzu insbesondere Abu-Lughod 2001, auch Mahmood 2005: 10-12, vgl. für Deutsch-

land: Amir-Moazami/Jouili 2006.

134 Vgl. auch Bendixsen 2013: 216-224.

135 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Moscheeleben in Deutschland

Frauen tatsächlich tragend sein wird, wird sich zeigen. Für zukünftige Forschung

ist anstelle einer eindimensional verstandenen Geschlechtergleichheit als Analyse-

kriterium der Fokus auf proaktiv vorgenommene Verschiebungen in den Kriterien

der religiösen Autorität wie z.B. bei der Gebetsleitung von geschlechtsbasierten hin

zu meta-geschlechtlichen notwendig.

Die von al-Habaš und anderen religiösen Expertinnen nicht eingeforderte Ge-

schlechtergleichheit wie sie Kalmbach versteht, ist in ihrer Studie bedeutsam. Al-

lerdings fragt Kalmbach nicht danach, warum statt dem Wunsch nach Gebetslei-

tung, Gebetsruf u.a. das Recht nach Wissensvermittlung in der Moschee im Vor-

dergrund steht. Was bedeutet denn die Gebetsleitung aus weiblicher Perspektive?

Ṣalāt ist eine ʿibāda-Praxis, die von jeder Frau und jedem Mann selbst vollzogen

werden kann. Um das Heil zu erlangen, das mit dem Gebet verbunden ist, bedarf

es keiner Vermittlerperson, die über eine spezielle Heiligkeit und Autorität ver-

fügt. In den gemeinschaftlich begangenen ṣalāt ist der Imam derjenige, der mit

dem Rücken zur Gemeinde steht und selber das Gebet mitbetet, das auch seine

Gemeinde betet. Er fungiert symbolisch als Leiter, aber spendet kein Heil. Für die

meisten Gemeindemitglieder hinter ihm hat dies nur die Relevanz, dass sie davon

befreit sind, nicht alle notwendigen Koranverse, Segenssprüche und Lobpreisun-

gen aufzusagen, da dies der Imamübernimmt.Die Betenden richten sich nach den

Bewegungen des Imams, aber um den Gotteslohn des Gebets zu erreichen, bedarf

es der inneren Einkehr und formalen Richtigkeit in der Gebetspraxis anstatt eines

heilspendenden Akteurs. Auch beimVortragen der ḫuṭba als obligatorischer Teil des

gemeinschaftlichen Freitagsgebets hat der Imam die Leitungsfunktion, da er eine

Predigt vorbereitet oder auf einen reichen Schatz an ḫuṭba zurückgreift, um sie vor-

zutragen.Die ḫuṭba anzuhören ist Teil des Freitagsgebets; nur wer sie hört, bekommt

den Gotteslohn des Freitagsgebets. Während die Teilnahme am Freitagsgebet für

Frauen aufgrund des versprochenen Lohns bei Gott eine immer größere Bedeutung

für die Frauen bekommt, ist der Gotteslohn für die Gebetsleitung dagegen nicht

im Blick. Gebetsleitung hat eine symbolische Funktion, sonst könnte die immense

Ablehnung (insbesondere durch Männer) der weiblichen Gebetsleitung nicht er-

klärt werden. Dennoch hat der Ausschluss von Frauen aus der Funktion der Ge-

betsleitung nicht die Brisanz, die der Ausschluss von Frauen aus dem christlichen

Priesteramt innehat. Zugleichmuss aber auch festgestellt werden, dass der Gebets-

leitung von Frauen eine reduzierte religiöse Bedeutung beigemessen wird. In den

untersuchten Moscheen selbst wird nicht darüber diskutiert. Die Anstrengungen

für die Sichtbarkeit von Frauen in Moscheen verorten sie in einem ganz anderen

Bereich: Wesentlich für die Frauen ist die religiöse Autorität durch Aneignung, Re-

flexion, Deutung und Vermittlung vonWissen und eben nicht die Symbolkraft, die

der Gebetsleitung zukommt. Die Frage von Kalmbachmüsste gerade nicht lauten,

warum Frauen nicht die Gebetsleitung, den Gebetsruf u.a. einfordern, sondern,

warum sie ausgerechnet das Unterrichten einfordern. Ist es tatsächlich so, dass

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 247

sich Frauen mit Unterrichten »begnügen« – wie es aus der Analyse von Kalmbach

herauszulesen ist – und damit ihr Recht auf religiöse Autorität so selbst limitie-

ren? Oder steht das Unterrichten auf einer Ebene der Geschlechtergerechtigkeit,

die diese Frauen sehr wohl einfordern, was aber Kalmbachs Blick entgeht?

Unterrichten bedeutet, sichWissen anzueignen undWissen zu vermitteln. Jede

Vermittlungsleistung ist auch eine Interpretationsleistung und ist mit der Macht,

Wissen zu selektieren und damit bestimmtem Wissen Gültigkeit zu verschaffen,

verbunden. Der Anspruch, religiöses Wissen selbst zu produzieren, wird als ge-

samtmuslimische Pflicht verstanden. Damit rücken Frauen den Ausschluss von

Frauen aus demZugang zu religiösemWissen, das jahrhundertelangMännern vor-

behalten war, in die Nähe einer unislamischen Handlung. Wissensaneignung und

Wissensvermittlung, um die Bedeutungen und Hintergründe des Glaubens zu ver-

stehen, bedeutet, dass Frauen eine wissensbasierte Religiosität beanspruchen. Ihr

Zugang zu den religiösen Quellen und exegetischen Werken, ihre Befähigung, an-

hand dessen den Koran zu interpretieren und religiöses Wissen zu deuten sowie

das historisch gewachsene Wissen zu reflektieren, wird vor Ort als wichtig und

wertvoll erachtet. Rhetorisch gefragt: Was bedeutet dann noch das Recht auf Ge-

betsleitung angesichts der immensen autoritativen Bedeutung, die Wissensdeu-

tung und -vermittlung hat? Denn Frauenunterricht in den Moscheen ist in ihren

diversen Formen – gerade im islamischen Feld in Deutschland mit seiner ausge-

prägt männlichdominierten Genese – eine zeitgenössische Entwicklung: Fast alle

Frauen und Männer können sich noch erinnern, dass es eine Zeit in ihrem Leben

gab, als Frauen um ihren Platz inMoscheen kämpfenmussten und inmanchenMo-

scheen noch immer tun. Allein junge Musliminnen undMuslime sind mit der Nor-

malität einer Familienmoschee aufgewachsen – und auch dies ist nicht bundesweit

der Fall. Die Anderen hatten jahrelang keine eigenen Räumlichkeiten und mussten

sich beispielsweise an den Gesegneten Nächten und zu den Tarāwīḥ-Anlässen mit

Hinterhofräumen begnügen. Lehrerinnen, Predigerinnen, und Referentinnen kamen

nur sporadisch. Die Mädchen wurden nach der Kinder-Koranschule in Ferienkurse

in andere Städte oder ins Ausland geschickt, weil es vor Ort keine weiterführen-

den Angebote gab. Die Frauenabteilungen in Moscheen konstituierten sich zwar

schon früh, aber sie umfassten sowohl alle Altersgruppen als auch sozialen Kapi-

tale. Differenzierte religiöse Arbeit von Frauen für Frauen etablierte sich erst nach

und nach mit privat oder vereinsrechtlich organisierten Instituten, der Entwick-

lung religionspädagogischer und religionsdidaktischer Konzepte, Materialien und

Unterricht sowie der daraus generierten religiösen Autorität in Interpretation und

Vermittlung islamischen Wissens und schließlich auch mit der religiösen Bildung

in Schulen und Universitäten. Die religiösen Expertinnen in den Moscheen am

Hauptfeldforschungsort haben sich ihre religiösen Expertisen auf vielfältige Weise

angeeignet: Imam-Hatip-Schulen und/oder ein Theologie-Studium in der Türkei

und in Deutschland, Studium an der al-Azhar-Universität in Kairo, Studium der

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Moscheeleben in Deutschland

islamischen Religionspädagogik in Deutschland, Belegung von Kursen und Semi-

naren am »Islamologischen Institut« und am IPD, Schulungen und Seminare der

IGMG, VIKZ und DITIB und nicht zuletzt im Selbststudium in Lesekreisen, Lern-

zirkeln, Treffs und Korankursen. Somit ist auch im Bereich der Frauenbildung in

Moscheen zu beobachten, wie die im vorigen Abschnitt ausgeführten Verflechtun-

gen zwischen Entwicklungen in muslimischen Herkunfts- und Bezugsgesellschaf-

ten, die migrationsbedingte Aufwertung der Moschee an sich und die Anstren-

gungen in Deutschland, islamisches Wissen zu diversifizieren, sich gegenseitig

befruchten. So zeigt sich, dass die weibliche Gebetsleitung, die durch den Begriff

Imamin in den öffentlichen Debatten um Frauen in der Moschee prominent in den

Vordergrund gerückt wird, neben der Wissensaneignung, -deutung und der da-

mit verbundenen religiösen Autorität verblasst. Im Wesentlichen beruht die For-

derung nach weiblicher Gebetsleitung in Moscheen auf der Parallelisierung der is-

lamischenGebetsleitungmit der christlichenGottesdienstleitung.Dabei geht diese

Gleichsetzung sowohl an den Herausforderungen in Moscheen als auch an prakti-

schen Fragen der Geschlechtergerechtigkeit vorbei. Wie in Abschnitt II schon im

Zusammenhangmit dem Begriff des religiösen Akteurs und dem Fokus auf Imame

als alleinige Träger von religiöser Autorität diskutiert wurde, kommt dem christ-

lichen Priesteramt durch die Weihe und dementsprechend dem ausschließlichen

Recht des Priesters in der christlichen religiösen Praxis, in der Kirchenliturgie und

in der theologischen Frage der Heilsspendung eine ungleich wichtigere Rolle zu.

Die Frauenordination wird daher als volle Gleichberechtigung von Mann und Frau

im kirchlichen Bereich angesehen. Dieses christlich geprägte Religionsverständnis

von speziell mit religiöser Autorität ausgestatteten Akteur*innen, die heilsbrin-

gende Zustände produzieren können und somit religiöse Macht monopolisieren,

fehlt unter Muslim*innen. Eben dieser Umstand bietet zugleich das Einfallstor für

theologische Diskussionen in Bezug auf weibliche Gebetsleitungen. Durch die Be-

deutung, die Wissensvermittlung in Moscheen für Frauen hat, wird allerdings si-

cher vor der weiblichen Gebetsleitung anderes thematisiert werden: nämlich Re-

ligionsunterricht und Predigten von Frauen vor einem gemischten Publikum und

die ḫuṭba-Lesung durch Frauen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015 - am 13.02.2026, 21:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

