lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

4. Imamin oder Lehrerin? Zur Hierarchie von Wissensvermittiung und
Gebetsleitung

In 6ffentlichen Debatten um Frauen in Moscheen dominiert die Erwartung, weib-
liche Gebetsleitung durch Imaminnen zu ermdglichen, insbesondere vor einer ge-
mischten Gemeinde.'® Bei der Frage nach Imaminnen erfolgt allerdings eine Re-
duktion der vielfiltigen Imam-Funktionen: Wihrend die Titigkeiten und Kompe-
tenzen eines Imams als Lehrer, Seelsorger, Prediger u.a. kaum im Fokus stehen,
wird die Funktion als Gebetsleiter (insbesondere des Freitagsgebets) und als Frei-
tagsprediger als Hauptaufgabe eines Imams und damit auch einer Imamin wahr-
genommen. Wie in den vorherigen Kapiteln dargelegt, kimpfen Frauen in den un-
tersuchten Moscheekontexten um andere Themen: Teilnahme an Gemeinschafts-
gebeten in Moscheen wie Freitags-, Festtags- und Totengebete; eigener Raum in
Moscheen, religiése Lehre und Unterricht fiir Frauen von Frauen. Vor allem letzt-
genannter Aspekt verweist auf drei wichtige Punkte: auf die Rolle der Frauen als
Wissenserwerberinnen in der Moschee, auf die Stellung der Frauen als Vermitt-
lerinnen islamischen Wissens sowie auf die Ausbildung von religiosen Expertisen
und dementsprechend auf Expertinnen. Diese Aspekte stellen die genuin von Frau-
en vorangetriebenen Kimpfe dar. Damit ist die Frage nach religiéser Autoritit von
Frauen verkniipft mit der Frage nach Wissen. Der Wunsch, vor anderen Frauen
oder auch vor gemischtgeschlechtlichen Versammlungen das Gebet der Glaubigen
zu leiten und Freitagspredigten zu halten, ist dagegen nicht ausgeprigt. Tatsich-
lich ist sie auch in den innerislamischen Entwicklungen um Frauen in Moscheen
nicht dominant. Auflerhalb des LIB ist es duflerst selten, dass sich Theologinnen,
Lehrerinnen, Predigerinnen und Seelsorgerinnen als Imaminnen verstehen und
sich so bezeichnen wiirden. Insofern erscheint die in der Diskussion um Imamin-
nen privilegierte Funktion des Imams als Gebetsleiter, genau diejenige Funktion
zu sein, die den Imam zum Imam macht.

Warum ist der Wunsch nach Gebetsleitung bei den Frauen in den untersuchten
Moscheen nicht ausgepragt? Warum bezeichnet sich keine der religisen Exper-
tinnen in den Moscheen als Imamin, aber als Lehrerin (tiirk. hoca) und Predigerin
(tiirk. vaize)? Weibliche religiose Autoritit und religiése Frauenbewegungen inner-
halb minnlich dominierter islamischer Felder provoziert in der westlichen For-
schung und in der Offentlichkeit regelmifig die Frage, wie limitiert diese in Bezug
auf die minnlichen Pendants seien anstatt den je eigenen Wert herauszustellen.
In ihrem preisgekronten Aufsatz zu religious female leadership in Damaskus/Syrien

123 Vgl. SPIELHAUS 2016: 27. Siehe zu den langjdhrigen Imaminnen in Deutschland, Rabeya Miil-
ler und Halima Krausen: SPIELHAUS 2012. Im Liberal-Islamischen Bund e.V. sind Imaminnen
schon langer tatig. Seit 2017 ist insbesondere Seyran Ates als Imamin in Berlin bekannt ge-
worden.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.

241


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Moscheeleben in Deutschland

bezeichnet die Islamwissenschaftlerin Hilary KALMBACH die Autoritit der von ihr
studierten religiésen Expertin Huda al-Habas, eine Predigerin und Lehrerin an ei-
ner sunnitischen Moschee, als »limited female authority«, unter anderem aufgrund
des Fehlens der weiblichen Gebetsleitung:

»The authority exercised by al-Habash and other female activists is limited be-
cause the conservative norms that govern mainstream religious society are inher-
ently structured against the participation of women as equals to men. al-Habash
and her colleagues may teach recitation and interpretation to other women in
mosques, attend religious higher education and lead worship for women, but they
do not teach men, lead Friday prayers, deliver the call to prayer, nor serve as qadis

or ulema; they are Sufi sheikhas or activist instructors only.«'*

Zwar hitten Frauen das Recht, zu unterrichten und damit religioses Wissen zu
verbreiten, dieses Wissen selbst sei dabei keineswegs als progressiv oder liberal zu
werten. Dieser Umstand wird als Zugestindnis an die Position als Frau in der Mo-
schee gedeutet: Frauen konnten nur solange in der Moschee unterrichten, solan-
ge sie sich nicht auflerhalb des religiosen Mainstreams bewegen. Diese »Gnade,
»Erlaubnis« und »Abhingigkeit« vom minnlichen Establishment lasse den Frau-
en keinen Weg offen, um geschlechtergleiche Interpretationen und Haltungen zu
verbreiten. Das Fehlen der Forderung nach voller Gleichberechtigung setzt KaLM-
BACH somit in Beziehung zur Akzeptanz der Geschlechterungleichheit und hier-
archischen Geschlechterordnung, die in der umgebenden Gesellschaft hegemonial
sei und von den Frauen als solche anerkannt werde:

»The behaviour of all Middle Eastern Muslim religious figures must conform to the
society’s moral code, as it is popularly understood at a particular time and place,
and these norms are often more restrictive on the dress, travel, behaviour and
associations of women. As a result, female authority can be seen as ceded from
men to women, and in most cases not a substitute for, or rival to, male authority.
Women can be deputies, but not chiefs. al-Habash herself is a staunch advocate
of the status quo and a critic of feminism; if she were not, she would probably lose
her religious authority.«'*

Konstitutiv fiir diese hierarchische Ordnung sei die Vorstellung, dass die Ge-
schlechterungleichheit natiirlich sei und die Geschlechter sich erginzen.?® Aus
dem Aufsatz wird deutlich, dass al-Habas zwar davon ausgeht, dass Minner und
Frauen nicht gleich seien, lehnt aber deswegen nicht die legalistische Gleichheit

124 KALMBACH 2008: 49.
125 KALMBACH 2008: 49.
126 In Abschnitt IV, Kap. 1 wird diese These diskutiert.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

ab, Obwohl al-Habas deutlich macht, dass mit diesem Verstindnis von Komple-
mentaritit nicht legalistische Ungleichheit gemeint sei, interpretiert KALMBACH
die Komplementaritit als ein Zugestindnis an das minnliche Primat, was gleich-
zeitig mit dem Verlust der eigenen Position einhergehen kénnte: »[I[]f a woman’s
teaching deviates significantly from the norm, she could lose her lesson space,
students and social standing — essentially, her religious authority.«*” Dabei stellt
sich dies sicherlich auch fir Minner so dar. In jedem religiésem Feld sind von der
Hegemonie abweichende Vorstellungen (zunichst) problematisch. Huda al-Haba$
hat in eben diesem religiosen Feld ihren Habitus, ihre Kapitale ausgebildet. Sie
bringt sich und ihre Interessen in der fiir sie habituellen Art im Feld ein. Da
weibliche religiose Autoritit und Lehre nicht die Normalitit darstellen, ist ihr
Status m.E. schon als abweichend von der Norm anzusehen. Noch viel wichtiger
erscheint mir allerdings, wie sich al-Habas im islamischen Diskurs verortet:

»al-Habash further justifies her position as a mosque instructor by referring to
women in the past who havetraditionally< held positions of authority, both as li-
censed sources and transmitters of Sunna and Hadith, and as teachers. She specif-
ically described in detail a woman named Umm al-Dardad who taught a group in
the Umayyad Mosque of Damascus that included men, among them Caliph ‘Abd
al-Malik bin Marwan (ruled 685-705 AD). al-Habash wistfully noted that women
were given even more religious authority in the past, as they could teach both
sexes. Women do not have the same level of authority today, she says, because of

traditions imported from Gulf countries and Ottoman-era Turkey.«'?®

KaLMBACH betrachtet diesen diskursiven Strang allerdings sehr skeptisch, kennt
auch die religiose Expertin nicht, auf die sich al-Haba$ bezieht. Erst die Nachfrage
bei einem westlichen Wissenschaftler, ob es solche Traditionen auch tatsichlich ge-
geben hat, reduziert ihre Zweifel. Dennoch sieht sie die Legitimationen der befrag-
ten Expertin als bemiiht an, da es sich um Ausnahmen handele und eine Referenz
darstelle, die mit dem 16.Jahrhundert aufhérten.’ Damit verkennt KaLMBAcH die
religiose Macht, die diesen Narrativen inne wohnt, nimlich die Verortung der eige-
nen Praxis bei den muslimischen Altvorderen. Der Riickgriff auf historische Zeug-
nisse muss in dem Sinne interpretiert werden, dass erst deren Platzierung in einen
genuin islamischen Diskurs Autoritit generiert. Zugleich ist dies auch als spezi-
fisch feministische Kritik an der islamischen Tradition zu bezeichnen, da es die
Verdeckung von Frauen durch ménnliche Traditionen kritisiert und fiir ihre Sicht-
barkeit arbeitet. Alle religiésen Expertinnen sowie viele Nicht-Expertinnen in den
untersuchten Moscheen sehen einen im Laufe der Geschichte verdeckten wahren,

127 KALMBACH 2008: 50
128 KALMBACH 2008: 46.
129 Vgl. KALMBACH 2008: 47.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.

243


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Moscheeleben in Deutschland

namlich geschlechtergerechten Islam, welcher durch Minner, Kultur, Traditionen
oder sogar »patriarchalischer Religionstradition« verschleiert wurde und jetzt auf-
gedeckt wird.”® Den Riickgriff auf die verdeckte wahre islamische Tradition hat
auch die Islamwissenschaftlerin Sara OMAR als wissensgenerierend interpretiert:

»Instead, they believe that the Islamic tradition itself, that is the classical her-
itage with all of its scholarly disagreements and differences in opinion, if prop-
erly studied offers women many of the rights that they have aspired to gain. With
an awareness of their sociopolitical and cultural norms, they are promoting the
continuation of tradition and an adherence to religious values that focus on the
maintenance of upright character, modesty, and all that would aid in the preser-
vation of the moral fabric of society.«

Die idealisierte Vergangenheit, in der Frauen Moscheen besuchten, religiése Bil-
dung genossen und religiose Autorititen darstellten, dient den heutigen Frauen als
Motor, vergessenes Wissen zu reaktivieren. Wenn diese Frauen also heute ihre Rechte
einfordern, importieren sie dies nicht allein als westliche Entwicklungen, sondern
verweisen auf ein authentisches Erbe, das nicht mit dem Islam in Widerspruch ste-
hen kann, weil es alles schon mal gegeben haben soll. Dieses Wissen um islami-
sche Wissenstraditionen ist die Folge weiblicher Selbstermichtigung zur Neu- bzw.
Wieder-Interpretation religioser Texte und Quellen. Es weist auf die Bedeutung
von Wissensgenerierung und -vermittlung von Frauen hin. Die Herangehensweise
dieser Frauen aktualisiert die Autoritit religiéser Texte, womit sich die Frauen in
der traditionellen Umgebung befinden, wie auch schon AMIR-MoAzAaMI und Joul-
L1 analysiert haben. Beide schlussfolgern, dass damit in den religiésen Traditionen
selbst patriarchalische Traditionen zu identifizieren sind, die erst zur Geschlechte-
rungerechtigkeit gefithrt haben. Zugleich hat die weibliche Autoritit in Religions-
fragen aber nicht eine radikale Abwendung von religiosen Gelehrtentraditionen,
die Geschlechterungerechtigkeiten hervorbringen, zur Folge. Vielmehr kommt es
zu einem Neu-Verstindnis eben dieser religioser Texte.** Durch ihre Verortung in
einem genuin islamischen Diskurs vermdgen die Frauen es, ihrem Anliegen Gehor
zu verschaffen.

KaLMBACH scheint diese Perspektive nicht hinreichend in ihre Analyse auf-
zunehmen: Das Paradigma der Gleichheit im religiésen Betrieb beeinflusst ihre
Analyse, wie mit einer Praxis, in der der Ausschluss von Frauen beispielsweise
aus der gebetsleitenden Funktion als unwichtig abgetan wird, umgegangen wird.
Dariiber hinaus wirft es ein Licht darauf, wie das universelle Verstindnis von Ge-
schlechtergleichheit die wissenschaftliche Analyse von Genderfragen paradigma-

130 Siehe Abschnitt IV, Kap. 1.
131 OMAR 2013: 354-355.
132 AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 631-634.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

tisch prigt.”®® KaLmBacHs Fokus auf die generelle Benachteiligung von Frauen im
Mittleren Osten gegeniiber den Minnern verstellt den Blick darauf, was eigent-
lich hier passiert: Frauen wie al-Habas$ streben gar nicht als allererstes danach,
alle minnlichen Normen, die die gemeinschaftliche Religionsausiibung prigen, zu
kopieren, ginzlich fiir sich zu vereinnahmen oder sich daran abzuarbeiten. Sie for-
dern fiir sich nicht das gleiche Recht wie fir Madnner ein, sondern insistieren auf
ihr Recht als Teil der gesamten islamischen Gemeinschaft. Sie werfen der islami-
schen Gemeinschaft, respektive den muslimischen Minnern vor, Frauen explizit
auszuschlieffen und zu benachteiligen. Sie nehmen das innerhalb der muslimi-
schen Communities dominante Narrativ von der frauenfreundlichen islamischen
Religion auf und bringen religi6s legitimierte Argumente zur Rolle und Stellung
der Frauen und Minner vor. Dabei rekurrieren die Frauen hiufig auf die These
von der Komplementaritit, also darauf, dass Frauen und Minner sich erginzen,
und insistieren darauf, dass eine Gleichstellung in allen Fragen nicht geschlechter-
gerecht wire.”* Die geschlechtsspezifischen Markierungen fithren zugleich auch
zur Konstruktion, was denn universell muslimisch ist. An diesen geschlechtslosen
Ideal-Muslim*innen orientieren sich Frauen und fordern dies von den Mannern
ebenfalls ein. Die Frauen erheben also explizit nicht die von Minnern ausgeiibte
Religion zur Norm, an der sie teilhaben wollen, sondern sie stellen universelle Kri-
terien fiir die gesamte islamische Gemeinschaft auf, die zur Norm erhoben werden
sollen: in Bezug auf Sittlichkeit und Moral, Frommigkeit und Spiritualitit, Wis-
senserwerb und Allmacht Gottes. Auch am Hauptfeldforschungsort wird gerade
die Gebetsleitung von den Frauen in den Moscheen gar nicht als ein Vorrecht der
Minner angesehen. Hier berufen sie sich auf die Formel, dass der Beste dem Gebet
vorstehen soll.”* Diese geschlechtsblinde Haltung fokussiert die Kompetenz und
Qualifikation der/s Einzelnen jenseits seiner/ihrer geschlechtlichen Markierung.
Gleichzeitig verstellt sie auch den Blick fiir die systemische Geschlechterungleich-
heit, die dazu gefiihrt hat, dass unter den Besten eben nie Frauen zu finden sind,
die in der Lage wiren, das Gebet zu fithren. Die Legitimation der minnlichen Ge-
betsleitung per se nicht als minnliches Vorrecht anzusehen, sondern als eine Frage
der Kompetenz, sowie die vermehrte Teilnahme an den symbolisch aufgeladenen
Freitagsgebeten durch Frauen ist sicher auch das Einfallstor fiir zukiinftige weib-
liche Gebetsleitungen. Denn mit der geschlechtsblinden Affirmation auf der einen
Seite und den durchaus vorhandenen historischen Zeugnissen wird die legitimato-
rische Basis fiir zukiinftige Aushandlungen gelegt. Ob das Ignorieren der Gebets-
leitung als ein minnliches Vorrecht und dementsprechend die Benachteiligung der

133 Vgl. hierzu insbesondere ABU-LUGHOD 2001, auch MAHMOOD 2005: 10-12, vgl. fiir Deutsch-
land: AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006.

134 Vgl. auch BENDIXSEN 2013: 216-224.

135 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.

245


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Moscheeleben in Deutschland

Frauen tatsichlich tragend sein wird, wird sich zeigen. Fiir zukiinftige Forschung
ist anstelle einer eindimensional verstandenen Geschlechtergleichheit als Analyse-
kriterium der Fokus auf proaktiv vorgenommene Verschiebungen in den Kriterien
der religiosen Autoritit wie z.B. bei der Gebetsleitung von geschlechtsbasierten hin
zu meta-geschlechtlichen notwendig.

Die von al-Haba$ und anderen religiosen Expertinnen nicht eingeforderte Ge-
schlechtergleichheit wie sie KALMBACH versteht, ist in ihrer Studie bedeutsam. Al-
lerdings fragt KALMBACH nicht danach, warum statt dem Wunsch nach Gebetslei-
tung, Gebetsruf u.a. das Recht nach Wissensvermittlung in der Moschee im Vor-
dergrund steht. Was bedeutet denn die Gebetsleitung aus weiblicher Perspektive?
Salat ist eine ‘ibada-Praxis, die von jeder Frau und jedem Mann selbst vollzogen
werden kann. Um das Heil zu erlangen, das mit dem Gebet verbunden ist, bedarf
es keiner Vermittlerperson, die iiber eine spezielle Heiligkeit und Autoritit ver-
figt. In den gemeinschaftlich begangenen salat ist der Imam derjenige, der mit
dem Riicken zur Gemeinde steht und selber das Gebet mitbetet, das auch seine
Gemeinde betet. Er fungiert symbolisch als Leiter, aber spendet kein Heil. Fiir die
meisten Gemeindemitglieder hinter ihm hat dies nur die Relevanz, dass sie davon
befreit sind, nicht alle notwendigen Koranverse, Segensspriiche und Lobpreisun-
gen aufzusagen, da dies der Imam iibernimmt. Die Betenden richten sich nach den
Bewegungen des Imams, aber um den Gotteslohn des Gebets zu erreichen, bedarf
es der inneren Einkehr und formalen Richtigkeit in der Gebetspraxis anstatt eines
heilspendenden Akteurs. Auch beim Vortragen der hutba als obligatorischer Teil des
gemeinschaftlichen Freitagsgebets hat der Imam die Leitungsfunktion, da er eine
Predigt vorbereitet oder auf einen reichen Schatz an hutba zuriickgreift, um sie vor-
zutragen. Die hutba anzuhgren ist Teil des Freitagsgebets; nur wer sie hort, bekommt
den Gotteslohn des Freitagsgebets. Wihrend die Teilnahme am Freitagsgebet fiir
Frauen aufgrund des versprochenen Lohns bei Gott eine immer grof3ere Bedeutung
fiir die Frauen bekommt, ist der Gotteslohn fiir die Gebetsleitung dagegen nicht
im Blick. Gebetsleitung hat eine symbolische Funktion, sonst konnte die immense
Ablehnung (insbesondere durch Minner) der weiblichen Gebetsleitung nicht er-
klirt werden. Dennoch hat der Ausschluss von Frauen aus der Funktion der Ge-
betsleitung nicht die Brisanz, die der Ausschluss von Frauen aus dem christlichen
Priesteramt innehat. Zugleich muss aber auch festgestellt werden, dass der Gebets-
leitung von Frauen eine reduzierte religiése Bedeutung beigemessen wird. In den
untersuchten Moscheen selbst wird nicht dariiber diskutiert. Die Anstrengungen
fir die Sichtbarkeit von Frauen in Moscheen verorten sie in einem ganz anderen
Bereich: Wesentlich fiir die Frauen ist die religiose Autoritit durch Aneignung, Re-
flexion, Deutung und Vermittlung von Wissen und eben nicht die Symbolkraft, die
der Gebetsleitung zukommt. Die Frage von KALMBACH miisste gerade nicht lauten,
warum Frauen nicht die Gebetsleitung, den Gebetsruf u.a. einfordern, sondern,
warum sie ausgerechnet das Unterrichten einfordern. Ist es tatsichlich so, dass

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

sich Frauen mit Unterrichten »begniigen« — wie es aus der Analyse von KALMBACH
herauszulesen ist — und damit ihr Recht auf religiose Autoritit so selbst limitie-
ren? Oder steht das Unterrichten auf einer Ebene der Geschlechtergerechtigkeit,
die diese Frauen sehr wohl einfordern, was aber KaALMBACHS Blick entgeht?
Unterrichten bedeutet, sich Wissen anzueignen und Wissen zu vermitteln. Jede
Vermittlungsleistung ist auch eine Interpretationsleistung und ist mit der Macht,
Wissen zu selektieren und damit bestimmtem Wissen Gilltigkeit zu verschaffen,
verbunden. Der Anspruch, religiéses Wissen selbst zu produzieren, wird als ge-
samtmuslimische Pflicht verstanden. Damit riicken Frauen den Ausschluss von
Frauen aus dem Zugang zu religiésem Wissen, das jahrhundertelang Minnern vor-
behalten war, in die Nihe einer unislamischen Handlung. Wissensaneignung und
Wissensvermittlung, um die Bedeutungen und Hintergriinde des Glaubens zu ver-
stehen, bedeutet, dass Frauen eine wissensbasierte Religiositit beanspruchen. Thr
Zugang zu den religiésen Quellen und exegetischen Werken, ihre Befihigung, an-
hand dessen den Koran zu interpretieren und religiéses Wissen zu deuten sowie
das historisch gewachsene Wissen zu reflektieren, wird vor Ort als wichtig und
wertvoll erachtet. Rhetorisch gefragt: Was bedeutet dann noch das Recht auf Ge-
betsleitung angesichts der immensen autoritativen Bedeutung, die Wissensdeu-
tung und -vermittlung hat? Denn Frauenunterricht in den Moscheen ist in ihren
diversen Formen — gerade im islamischen Feld in Deutschland mit seiner ausge-
pragt mannlichdominierten Genese - eine zeitgendssische Entwicklung: Fast alle
Frauen und Minner kénnen sich noch erinnern, dass es eine Zeit in ihrem Leben
gab, als Frauen um ihren Platz in Moscheen kimpfen mussten und in manchen Mo-
scheen noch immer tun. Allein junge Musliminnen und Muslime sind mit der Nor-
malitit einer Familienmoschee aufgewachsen — und auch dies ist nicht bundesweit
der Fall. Die Anderen hatten jahrelang keine eigenen Riumlichkeiten und mussten
sich beispielsweise an den Gesegneten Nichten und zu den Tarawih-Anldssen mit
Hinterhofriumen begniigen. Lehrerinnen, Predigerinnen, und Referentinnen kamen
nur sporadisch. Die Mddchen wurden nach der Kinder-Koranschule in Ferienkurse
in andere Stidte oder ins Ausland geschickt, weil es vor Ort keine weiterfithren-
den Angebote gab. Die Frauenabteilungen in Moscheen konstituierten sich zwar
schon frith, aber sie umfassten sowohl alle Altersgruppen als auch sozialen Kapi-
tale. Differenzierte religise Arbeit von Frauen fir Frauen etablierte sich erst nach
und nach mit privat oder vereinsrechtlich organisierten Instituten, der Entwick-
lung religionspidagogischer und religionsdidaktischer Konzepte, Materialien und
Unterricht sowie der daraus generierten religiosen Autoritit in Interpretation und
Vermittlung islamischen Wissens und schlieflich auch mit der religiésen Bildung
in Schulen und Universititen. Die religiésen Expertinnen in den Moscheen am
Hauptfeldforschungsort haben sich ihre religiésen Expertisen auf vielfiltige Weise
angeeignet: Imam-Hatip-Schulen und/oder ein Theologie-Studium in der Tiirkei
und in Deutschland, Studium an der al-Azhar-Universitit in Kairo, Studium der

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.

247


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Moscheeleben in Deutschland

islamischen Religionspidagogik in Deutschland, Belegung von Kursen und Semi-
naren am »Islamologischen Institut« und am IPD, Schulungen und Seminare der
IGMG, VIKZ und DITIB und nicht zuletzt im Selbststudium in Lesekreisen, Lern-
zirkeln, Treffs und Korankursen. Somit ist auch im Bereich der Frauenbildung in
Moscheen zu beobachten, wie die im vorigen Abschnitt ausgefithrten Verflechtun-
gen zwischen Entwicklungen in muslimischen Herkunfts- und Bezugsgesellschaf-
ten, die migrationsbedingte Aufwertung der Moschee an sich und die Anstren-
gungen in Deutschland, islamisches Wissen zu diversifizieren, sich gegenseitig
befruchten. So zeigt sich, dass die weibliche Gebetsleitung, die durch den Begrift
Imamin in den offentlichen Debatten um Frauen in der Moschee prominent in den
Vordergrund geriickt wird, neben der Wissensaneignung, -deutung und der da-
mit verbundenen religiosen Autoritit verblasst. Im Wesentlichen beruht die For-
derung nach weiblicher Gebetsleitung in Moscheen auf der Parallelisierung der is-
lamischen Gebetsleitung mit der christlichen Gottesdienstleitung. Dabei geht diese
Gleichsetzung sowohl an den Herausforderungen in Moscheen als auch an prakti-
schen Fragen der Geschlechtergerechtigkeit vorbei. Wie in Abschnitt II schon im
Zusammenhang mit dem Begriff des religiésen Akteurs und dem Fokus auf Imame
als alleinige Triger von religioser Autoritit diskutiert wurde, kommt dem christ-
lichen Priesteramt durch die Weihe und dementsprechend dem ausschlieRlichen
Recht des Priesters in der christlichen religiésen Praxis, in der Kirchenliturgie und
in der theologischen Frage der Heilsspendung eine ungleich wichtigere Rolle zu.
Die Frauenordination wird daher als volle Gleichberechtigung von Mann und Frau
im kirchlichen Bereich angesehen. Dieses christlich geprigte Religionsverstindnis
von speziell mit religiéser Autoritit ausgestatteten Akteur*innen, die heilsbrin-
gende Zustinde produzieren konnen und somit religiose Macht monopolisieren,
fehlt unter Muslim*innen. Eben dieser Umstand bietet zugleich das Einfallstor fir
theologische Diskussionen in Bezug auf weibliche Gebetsleitungen. Durch die Be-
deutung, die Wissensvermittlung in Moscheen fiir Frauen hat, wird allerdings si-
cher vor der weiblichen Gebetsleitung anderes thematisiert werden: nimlich Re-
ligionsunterricht und Predigten von Frauen vor einem gemischten Publikum und
die hutba-Lesung durch Frauen.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-015 - am 13.02.20286, 21:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

