
Tim Wihl

Immanente Kritik durch „Aufhebungsrechte“

Um zu bestimmen, wie eine immanente Kritik auf dem Feld des Rechts verfährt, ist es
zweckmäßig, zunächst anzugeben, wie sie nicht kritisiert. Denn gemäß Hegels Einsicht
„Erst die Kohärenz des Urteilszusammenhangs gewährt Halt für das einzelne Urteil.“1

sollte man erst einmal abgrenzen, bevor man zur Affirmation vordringt. Kandidaten für
Kritiktypen sind eine subjektiv und eine objektiv ansetzende Kritik, eine, die von innen
kommt, aus dem moralischen Reich der reinen Gründe, und eine, die sich an positiven
Fixpunkten der äußeren Gegenstandswelt orientiert, etwa Urkunden und Dokumenten.
Diese Unterscheidung beruht auf einer erkenntnistheoretischen Differenz, die wiederum
Hegel in der Einleitung zur Phänomenologie des Geistes so umschrieben hat: „Unter-
suchen wir nun die Wahrheit des Wissens, so scheint es, wir untersuchen, was es an sich
ist. Allein in dieser Untersuchung ist es unser Gegenstand, es ist für uns; und das Ansich
desselben, welches sich ergäbe, [wäre] so vielmehr sein Sein für uns; was wir als sein We-
sen behaupten würden, wäre vielmehr nicht seine Wahrheit, sondern nur unser Wissen
von ihm. Das Wesen oder der Maßstab fiele in uns, und dasjenige, was mit ihm verglichen
und über welches durch diese Vergleichung entschieden werden sollte, hätte ihn nicht
notwendig anzuerkennen.“2 Wie kann man aber dem objektiven Gegenstand und der
subjektiven Sicht der einzelnen Beobachterin gleichermaßen und gleichzeitig gerecht
werden? Das ist die Ausgangsfrage der Dialektik im epistemologischen Sinn. Sie lässt sich
auch kritiktheoretisch reformulieren.

Unternommen hat eine solche Reformulierung nicht zuletzt die kritische Theorie
Frankfurter Herkunft. Das geschieht teils noch in enger Anlehnung an das hegelianische
Vokabular und eher implizit, etwa bei Adorno, teils auch angereichert durch pragmatisti-
sche und weitere Einsichten und explizit, etwa bei Rahel Jaeggi. Eine besonders klare
analytische Darstellung liefert in jüngerer Zeit Titus Stahl mit seinem Aufsatz „What is
immanent critique?“ von 2013,3 an dem sich die folgenden spezifischeren Ausführungen
zum dem modernen Recht eigenen Kritikmodus philosophisch orientieren.

Die Leitfrage lautet dabei, in Erweiterung der der immanenten Methode spezifischen
Begründungsproblematik: Warum entgeht eine im Recht aufgehobene Sozialkritik zen-
tralen begrifflich-methodischen Problemen der immanenten Kritik? Warum ist das Recht
dieser Methode im Höchstmaß „angemessen“? Oder anders gefragt: Rettet das moderne
Recht als Paradigma die vielfach angefochtene immanente Kritikmethode? Bezeugt es die
Überlegenheit eines dialektischen Wirklichkeitszugangs vielleicht gar beispielhaft?

1 So die Zusammenfassung bei Gerhard Gamm, Flucht aus der Kategorie, Frankfurt a. M. 1994, 64.
2 Georg W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Einleitung, Stuttgart (Reclam), 73.
3 Titus Stahl, What is Immanent Critique? SSRN Working Papers, URL: http://ssrn.com/

abstract=2357957, doi: 10.2139/ssrn.2357957.

DOI: 10.5771/0023-4834-2021-2-145

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


Terminologische Abgrenzung: externe, interne, immanente Kritik

Der Widerspruch zwischen subjektiver Innerlichkeit und objektiver Außenwelt lässt sich
einerseits zugunsten der inneren, moralischen Seite auflösen. Dann spinnt sich der mora-
lische Geist ein Geflecht praktischer Lehrsätze, ein Gebäude des Sollens. Dieses bezieht
er aus dem innerlich angeschauten Raum der guten Gründe. Darin konstruiert sich die
Einzelne ihren Naturzustand, unterscheidet einen Gesellschaftszustand und malt sich et-
wa vertraglich geordnete Zustände aus. Sie klärt die Menschheit belehrend über das ihr
eigentlich Gemäße auf. Über kleine Unterschiede sieht sie gern hinweg. Reinheit und
Konsistenz haben ihren Preis – die moralische Kritikerin neigt zu Verallgemeinerung und
Vogelschau. Sie gewinnt das alles aus ihrem Inneren, dem nur der Spiegel des ihm Eige-
nen mangelt. Das Innere stülpt sich nicht nach innen, es hat keinen Ort für Selbstspiege-
lung, Autoreflexion, Selbstkritik. Der Logik verinnerlichter Moral gebricht es an dem
Organ, das ihre eigenen blinden Flecken in den Blick zu nehmen wüsste. Exzessiv urteilt
sie hingegen über alles ihr Äußerliche, die Welt, wie sie sie versteht. Daher ist diese Kritik
nicht nur subjektiv, sondern auch äußerlich. Sie bezieht sich nur auf alles ihr Externe, ihre
Konstruktionen und Pläne hält sie der Welt wie von außen als einem Äußeren entgegen.
Sinnhaft ist daher die Bezeichnung als externe Kritik (die zugleich stets eine überschie-
ßend innerliche ist). Was ihr fehlt, ist ein Sinn für den Gegenstand selbst. Sie begnügt sich
stattdessen mit dem Für-sich.

Umgekehrt kann sich eine Kritik wie ein ganz unsicherer, verzagter Zeitgenosse an das
Äußere halten wollen. Diese konventionsbejahende Haltung hat mit einem schlechten
Ruf zu kämpfen, weil sie der modernen Logik individueller Rechtfertigung entgegenzu-
stehen scheint, sich dem neuzeitlichen Imperativ der Individualität vordergründig zu ent-
ziehen sucht. Doch der Schein trügt. Was der konventionalistische Einzelne an Subjekti-
vität missen lässt, macht er mit einem Überhang an Welt wett. Er lässt sich so konsequent
auf die Gegenstände ein, dass er hinter diesen fast verschwindet. Damit belässt er allem
Äußeren ein Höchstmaß an Alterität, an eigener Logik und Vernunft. Ein solches Indivi-
duum radiert sich und sein begrenztes Streben geradezu aus und stellt sich in den unend-
lichen Dienst der Sachen, was voraussetzt, dass es sie verstehen will. Beobachtung wird
auch normativ zu einer teilnahmslosen Angelegenheit. Eine Suche nach der je waltenden
Autorität und nach dem Übermaß des Seins in jeder Orientierung des menschlichen
Handelns kennzeichnet solche Subjekte. Ihnen entgeht die allerdings unabdingbare Frage
nach der Vernunft in dem Außen mitsamt all seinen Institutionen, das sie umgibt und
auch in eine normative Welt einbettet. Gewohnheit ist ihnen Gehorsam, aber kein den-
kender, nicht einmal ein glaubender. Ritus, Dokument, Stempel dominieren. Ratifikation
wird Sehnsuchtsziel. Ein Exzess an Äußerlichkeit ist wiederum gleichbedeutend mit
einer Verinnerlichung solcher fremden, aber als eigen missverstandenen Maßstäbe bloßer
Autorität. Das Recht als abstraktes, das gebieterisch Ansprüche auf die eigene Seele an-
meldet, ist im Gegensatz zur externen Moralität einseitiges Gesellschaftsinternum. Als
sozialer Unterscheidungs- oder Kritikprüfstein – und um Sozialkritik geht es immer – ist
es daher allzu intern. Das Recht erscheint hier ungeläutert positiv, herrschaftlich-herr-
schend, als kaltes An-sich.

Welche Möglichkeiten bestehen, den Widerspruch zwischen subjektfixierter, externer
und objektvernarrter, interner Kritik zu überbrücken oder zu vermitteln? Mit diesem
Problem ist die Aufgabe einer allererst immanenten Kritik bezeichnet.

1.

146 KJ 54 (2021) Heft 2 146

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


Nunmehr sollen zwar Maßstäbe aus dem Gegenstand selbst gewonnen werden, weil
die externe Kritik zu dünn, zu unspezifisch, zu unbegründet ist – denn gerade ihr ver-
meintlich privilegierter Zugang zu guten Gründen ist verdächtig. Demgegenüber ist die
interne Spielart zu partikular, entsprechend relativistisch und anders unbegründet, es geht
ihr nämlich nur um konsequentes Handeln im Einklang mit einem fremden, aber gehor-
sam angeeigneten Selbstverständnis. Immanent wäre es, unrealisierte normative Potentia-
le von Relevanz für die Gesellschaft zu bergen. Jenseits von Regelfolgen und Selbstver-
ständnis ginge es um deren nochmalige, eben (selbst)reflexive Bewertung anhand praxis-
interner Maßstäbe – und zentral um den Regelbegriff mitsamt seinen Grenzen selbst.
Man würde versuchen, dialektische Widersprüche eines als geistige Totalität begriffenen
Normensystems konkret zu identifizieren, auszumessen und zum dann reflexiven Maß-
stab zu erkiesen.4 Anders als bei der internen Kritik, bei der Tatsachen an einem ver-
meintlich klaren, anverwandelt „selbst“ formulierten Anspruch gemessen werden, wären
die normativen Ansprüche erst zu bergen.5

Das ist insbesondere eine für demokratische Rechts- und noch mehr Verfassungsrepu-
bliken typische Operation, wie zu zeigen ist. So kann etwa ein gewohnter, gar rechtlich
sanktionierter Brauch am Maßstab des stets mittelbaren, noch zu bestimmenden Volks-
willens des pouvoir constitué oder der Verfassung als stets erläuterungsbedürftigem, dy-
namisierenden Ausdruck des weiter prozedierenden, kontrollierenden pouvoir constitu-
ant zerschellen oder mindestens seine Bedeutung ändern. Namentlich Michael Walzer hat
sich philosophisch prominent scheinbar „affirmativ“ auf die US-Verfassung als Kritik-
maßstab bezogen.6

Rechtlicher Gehalt dieser Abgrenzung

So schlägt dann gerade die Verfassung die kritiktypologische Brücke zur Rechtsphiloso-
phie. Denn indem Verfassung irreduzibel doppelseitig Recht und Politik ist, aber vor al-
lem in ihrer Bindung an den denkenden Willen, nicht eine moralisch ausgedachte Schein-
vernunft, der Inbegriff moderner Rechts-Politik, der Wende zum urteilenden, notfalls
ungehorsamen Subjekt, der Orientierung an Individualität statt Tugend (Leo Strauss)
bleibt, steht mit ihr ein immanenter Maßstab des Rechtssystems als Ganzem bereit. Frei-
lich ist die moderne Wende zum Subjekt doppeldeutig: Dieses ist zugleich das autonome
Subjekt und das durch moderne Gesellschaft geformte Subjekt. Im Subjektbegriff spie-
gelt sich mithin das ganze Drama der modernen Zeit. Steht Rousseau als Ahnherr dieser
Wende zum Willen, der Wende auch zur Gesellschaft und zugleich deren Abwehr, wird
Hegel konkreter: Es kommt zum Kampf des vernünftigen Willens (bei ihm im Staat zu
sich selbst kommend) gerade wider das bloße „Spiel der Individualitäten“, das der blinde

2.

4 Vgl. ähnlich Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin 2014, 277 ff.
5 Vernachlässigt sind hier die hermeneutische vs. praxistheoretische Spielart immanenter Kritik. Eine

exzellente Aufbereitung der zeitgenössischen Spielarten hegelianisch-immanenter Kritik bei Bernard
E. Harcourt, Critique and Praxis, New York 2020, 164 ff. Harcourt verwirft die immanente Kritik
letztlich als zu „foundationalist“ und als epistemisch zu anspruchsvoll; er sieht sich selbst weniger
einer dialektischen als einer illusionskritischen Denktradition verpflichtet, wie sie etwa auf Nietz-
sche und Foucault rückführbar ist. Es bleibt eine offene Frage, inwiefern ein solcher Ansatz einem
hegelianisch-adornitischen Relativismuseinwand entgehen kann. Er hat allerdings bei Harcourt den
Vorzug, in weltverändernde Praxis zu münden.

6 Michael Walzer, Interpretation and social criticism, Cambridge/Mass. 1987.

147 Tim Wihl · Immanente Kritik durch „Aufhebungsrechte“ 147

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


Markt als gesellschaftliches Zentrum darbietet. Hegel analysiert damit nach Rousseau die
Kritikressourcen und das zu Kritisierende der modernen, rechtlich verfassten Gesell-
schaft mit ihrer ihr begrifflich eigenen Orientierung an Individualität. Moderne Sozialkri-
tik ist daher im Ursprung rousseauistisch, was konsequent ist, weil mit Rousseau auch
linke (versus rechte) Politik beginnt;7 zu ihrer Methode gilt es jedoch wiederum Hegel zu
befragen: Dessen Suche nach dem Begriff, dem die Realität noch nicht entspricht, strebt
hinweg vom Bestimmtheitsdenken am Leitfaden des Aussagesatzes (A ist B), wie in vor-
Wittgensteinianischen Repräsentationstheorien der Bedeutung, aber will auch nicht mit
Nietzsche alles „bestimmt“ Gesagte als Fiktion entlarven („nihilistische Kritik“, bis hin
zu Kellyanne Conways „Alternative facts“). Dementsprechend wendet sich die imma-
nente Form zu kritisieren gegen zwei Typen dogmatischer Kritik, nämlich intern die blo-
ße Realität als Maßstab zu nehmen oder eine Wesensbehauptung von außen zu machen.
Stattdessen sagt Hegel über die Sache an und für sich selbst als (Erkenntnis-)Ziel: „An
dem also, was das Bewußtsein innerhalb seiner für das Ansich oder das Wahre erklärt, ha-
ben wir den Maßstab, den es selbst aufstellt, sein Wissen daran zu messen. Nennen wir
das Wissen den Begriff, das Wesen oder das Wahre aber das Seiende oder den Gegen-
stand, so besteht die Prüfung darin, zuzusehen, ob der Begriff dem Gegenstande ent-
spricht. Nennen wir aber das Wesen oder das Ansich des Gegenstandes den Begriff und
verstehen dagegen unter dem Gegenstande ihn als Gegenstand, nämlich wie er für ein
Anderes ist, so besteht die Prüfung darin, daß wir zusehen, ob der Gegenstand seinem
Begriffe entspricht. Man sieht wohl, daß beides dasselbe ist; das Wesentliche aber ist, dies
für die ganze Untersuchung festzuhalten, daß diese beiden Momente, Begriff und Gegen-
stand, Für-ein-Anderes- und An-sich-selbst-Sein, in das Wissen, das wir untersuchen,
selbst fallen und hiermit wir nicht nötig haben, Maßstäbe mitzubringen und unsere Ein-
fälle und Gedanken bei der Untersuchung zu applizieren; dadurch, daß wir diese weglas-
sen, erreichen wir es, die Sache, wie sie an und für sich selbst ist, zu betrachten.“8

Daraus ergibt sich die Frage: Was ist das Recht „an und für sich“? Diese müssen wir
beantworten, um eine dialektische Erkenntnis gerade des modernen Rechts zu ermögli-
chen. Aus den grundlegenden logischen Bestimmungen bei Hegel erhellt: Es muss dies
ein endloser Erfahrungsprozess sein.

Daraus resultieren aber zwei Probleme: erstens ein Idealismusproblem. Geht es „nur“
um unterschiedliche Gestalten des (objektiven) Geistes? Dazu hat Marx manches mitzu-
teilen: Die Widersprüche der modernen Gesellschaft entstehen durch Dominanz (durch
das Kapital, den globalen Norden, den Mann etc.) oder konkurrierende Deutungen (kon-
kurrierende Rechte!). Begriffliche Selbstbestimmung ist materiell bloß hegemoniale
Fremdbestimmung (ohne dass begriffliches Denken verworfen wird, Marx betonte
schließlich, Hegel sei kein „toter Hund“). So wäre die Idee an die Materialität rückzubin-
den.

7 Urheber der Gesellschaft als Subjekt der Imputabilität ist Rousseau, der so eine Antwort auf das
Theodizee-Problem gegeben hat. Rousseaus Lösung des Theodizeeproblems besteht nach Ernst
Cassirer darin, dass er die Bürde von Gott wegnimmt, um sie der menschlichen Gemeinschaft auf-
zuerlegen. Unmittelbare Folge dieser Lösung ist die unbedingte Ablehnung jeder rechtlichen Mög-
lichkeit von Sklaverei. Folglich ist Rousseau der geistige Vater linker (der Gesellschaft zuzurechnen-
der, egalitärer) und daher auch demokratischer, also rechter oder linker Politik. Näher Tim Wihl,
Aufhebungsrechte, Weilerswist 2019, 234 ff.

8 Hegel (Fn. 2).

148 KJ 54 (2021) Heft 2 148

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


Und zweitens ein Problem der Identitätslogik. Warum soll es überhaupt zu dem Ab-
schluss eines dialektischen Prozesses an einem Optimalpunkt kommen? Dazu hat Ador-
no in der „Negativen Dialektik“ das Nötige bemerkt: Es muss ins „Offene“ immer wei-
tergehen mit der Erfahrung; und die Differenz ist der Identität begrifflich nicht unterge-
ordnet (anders als Hegel meint).

Wenn Recht als An-und-für-Sich folglich ein unabschließbarer Erfahrungsprozess des
Geistes in einer von materieller Dominanz und Konkurrenz durchzogenen Welt ist, ist
damit noch nicht sein Inhalt, sondern erst einmal seine Form bestimmt. Es gilt, um den
rechtlichen Gehalt dieses geistigen Prozesses zu finden, den spezifischen Umgang gerade
des Rechts mit Dominanz-/Herrschaftsverhältnissen und identifizierender Logik zu er-
gründen.

Dieser dem modernen Recht eigene Umgang mit Dominanz/Konkurrenz und Identi-
tätslogik schlägt sich doppelt nieder: in der Gewaltenteilung und in den „Aufhebungs-
rechten“. Beide Elemente, die das Recht erst zum modernen machen, benennt die franzö-
sische Menschenrechtserklärung von 1789 als Wesenszüge des nachrevolutionären Staa-
tes: Wer ohne sie auszukommen meint, verfügt über keine Verfassung. Warum bedarf es
gerade dieser beiden?

In der Gewaltenteilung institutionalisiert sich das Changieren jeder Herrschaft zwi-
schen individueller und kollektiver Legitimation. Republikanische Herrschaft kann auf
beide nicht verzichten: Sie bleibt sowohl der Selbstbestimmung der Einzelnen – insbe-
sondere in der Gerichtsbarkeit – als auch der Autonomie des Kollektivs (man mag es
Volk heißen) – zumal in der Volksversammlung oder dem Parlament – bei einer Vermitt-
lung beider in der Exekutivgewalt verpflichtet.9 Das entspringt gerade der modernen
Umstellung von einer autoritären Scheinvernunft auf eine durch den Willen mediatisierte
Vernunft, wie sie reichlich verkürzt und höchst missverständlich die berühmte Formel
„auctoritas non veritas facit legem“ zum kondensierten Ausdruck bringt. In Wirklichkeit
ist es die Wahrheit, die den Willen benötigt, um sich mit der Welt erst zu vermitteln. Ein
Rückfall auf die reine Positivität ist nicht angezeigt und schon gar nicht geboten. Die Ge-
waltenteilung ist vielmehr die wahre Gestalt der freien Willensherrschaft und durch die-
sen sozialen Sinn auch begrenzt. Daraus erwachsen mannigfache Ansatzpunkte der Kri-
tik. Wird die positive Herrschaft ihrem normativen Anspruch je konkret gerecht, indivi-
duellen und kollektiven Willen zu vermitteln? Das ist eine Frage, die sich weder allein
subjektiv (extern-kritisch) noch objektiv (intern-kritisch) beantworten lässt. Nur kon-
kret-allgemein, das heißt in einer konkreten Situation mit Blick auf den in den Verfas-
sungsinstitutionen allgemein verwirklichten Vernunftanspruch auf Willensherrschaft,
lässt sich politisch beurteilen, ob eine rechtliche Lösung zu überzeugen vermag. Anders
formuliert, kann man dieses Urteil nur anhand des den Institutionen immanenten Kritik-
maßstabs fällen. Kann eine politisch-rechtliche Entscheidung dem revolutionären Verfas-
sungskriterium der Gewaltenteilung als Medium der Willensherrschaft genügen? So ist,
modern, zu fragen.

Doch damit hat es nicht sein Bewenden. In den Mittelpunkt rücken fürderhin auch die
Aufhebungsrechte. Dies ist eine Bezeichnung für die Menschen-, Bürgerinnen- oder
Grundrechte, die deren gemeinsamen Zug zu Gehör bringt, das schon vormoderne, aber
weiter existierende positiv-ordnende Recht dreifach aufzuheben: Das bloß ordnende,
herrschende, Freiheit reprimierende Recht behält zwar seinen menschliche Beziehungen

9 Christoph Möllers, Die drei Gewalten, Weilerswist 2008.

149 Tim Wihl · Immanente Kritik durch „Aufhebungsrechte“ 149

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


ordnenden Charakter (conservare), gewinnt aber eine Verpflichtung auf die Individualität
als Rechtfertigungsprinzip der Moderne (elevare) und verliert seinen Unwert aus Fremd-
bestimmung (tollere). An dieser Aufhebungsbewegung, die sich institutionell vorzüglich
in der (verfassungs)gerichtlichen Gesetzesaufhebung (abrogare) niederschlagen kann, in-
teressiert hier insbesondere der Elevationsgehalt der Aufhebungsrechte, namentlich dass
sie das ordnende Recht zu seinem besseren, Individualität ermöglichenden Selbst führen.
Denn gerade darin offenbart sich, wie die Aufhebungsrechte als immanente Kritikinstanz
wirken.

Aufhebungsrechte sind als Individualitätsbedingung gleichsam der Egalitätsspeicher
der Gesamtrechtsordnung. Und damit zugleich: der Alteritätsspeicher. Das zeigt sich just
im Vorbehalt gegen bloß ordnende, das heißt auch Dominanz (Herrschaft) „regelnde“
Positivität des Rechts und in der dreistufigen Egalität jedes solchen Aufhebungsrechts.

Jedes individuelle Recht ist (angelehnt an Hegels dreifache Aufhebung) auf gleiche
Freiheit (Individualität) gerichtet und sprengt das ordnende, positive Rechtssystem von
innen her (immanent) mit seinen normativen Potentialen auf. Dreifach egalitär wirkt es
stets zugleich: als Privilegienverbot im präzisen Sinn, Schutz der Besonderheit und
schließlich soziale Gleichheit.10 Dabei erfasst diese Trias das Doppelgesicht der Antidis-
kriminierung, nämlich Differenzen unsichtbar oder gerade sichtbar zu machen, genauso
wie deren begriffliche Grenzen. Die Anerkennung der Identität und Verschiedenheit ist
Rechtspflicht, aber der Streit um Klassenverhältnisse fordert als Substanz der demokrati-
schen Politik gerade nicht nur Sexismus-, Rassismus- und Klassismuskritik. Es geht auf
allen Stufen des egalitären Aufhebungsrechts um Freiheitsverteilung, aber auf der genuin
politischen, dritten darüber hinaus um materielle Ressourcen.

Auf der ersten Stufe heben Aufhebungsrechte, die begriffsnotwendig egalitär sind, ge-
setzliche Privilegien auf, indem sie fragen, ob eine Regelung juristisch universell angelegt
ist. Ist eine Ehebestimmung „für alle Heterosexuellen“ angelegt oder „für alle“? Sind So-
zialleistungen „für alle Inländer:innen“ oder „für alle“ im Geltungsbereich des jeweiligen
Rechts vorgesehen? Hier treten ganze Menschengruppen in ihrem Anspruch auf gleiche
Rücksicht und Einbezug aus dem Dunkel ins Licht. Selbstverständlich gibt es hier für
eine wachsame Gesellschaft und aufmerksame Gerichte immer wieder Neues zu tun, weil
(de)privilegierende Verkürzungen aller denkbaren Freiheitsrechte allgegenwärtig sind.

Auf der zweiten Stufe erheben Aufhebungsrechte einen Einwand gegen Regeln, die
nicht spezifisch genug auf relevante Besonderheiten insbesondere verletzlicher Personen
eingehen. Das Ziel ist hier eine Art verallgemeinerte „reasonable accomodation“, nicht
nur wie im konzeptionellen Ausgangspunkt für körperlich beeinträchtigte Menschen.
Anders als auf der ersten Stufe geht es primär um die Sichtbarmachung von Unterschie-
den für die Zwecke sensibler Gesetzgebung.

Der demokratische Streit in modernen Gemeinwesen wäre demgegenüber idealerweise
erst auf der dritten Stufe der Egalität auszutragen. Wahrhaft demokratische Republiken
setzen sich primär darüber auseinander, wie sie soziale Gleichheit verstehen wollen, das
heißt welche materiellen (vor allem Klassen-) Unterschiede sie zulassen wollen. Es geht
darum, das Verhältnis von Markt und Kooperation auszutarieren, zu definieren, was
„Chancengleichheit“ jenseits einer ideologischen Schimäre sein kann, schließlich auch
einer realen souveränen Gleichheit in der Weltgesellschaft näherzukommen.

10 Wihl (Fn. 7), 170 ff.

150 KJ 54 (2021) Heft 2 150

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


Den teils heruntergekommenen Zustand realer europäischer Demokratien kann man
nicht zuletzt daran ablesen, wie wenig über diese Probleme gestritten wird und wie laut
und unbarmherzig die Kontroversen um eigentlich doch verfassungsmäßig selbstver-
ständlich verbotene Diskriminierung dröhnen. Das Diskriminierungsverbot ist die ent-
scheidende juristische Vorbedingung demokratischer Politik und sollte selbst nicht über
die Maßen kontrovers und politisiert sein. In jenem Versagen, dem Skandal des antiegali-
tären Themenwechsels, äußert sich der Rest- und Protofaschismus real existierender Re-
publiken auch des atlantischen Raums. Dieses Faschismuspotential zeigt sich mithin we-
niger darin, dass Staaten sich für mehr Marktkonkurrenz entscheiden, sondern darin,
dass sie darüber oder (seltener) über das Gegenteil gar nicht demokratisch streiten, son-
dern stattdessen innere Konflikte nach außen umlenken, Feinde ihrer „Sicherheit“ defi-
nieren oder die Legitimität von Diskriminierung ernsthaft „demokratisch“ erörtern. Das
ist damit auch kein Problem, das man dem Populismus zuschieben könnte, der vielmehr
nur ein Symptom eines Verfalls der demokratischen Totalität ist.

Aufhebungsrechte als Instanz demokratischer immanenter Kritik11

Unter Aufhebungsrechten kann man aus der Perspektive der Sozialkritik statt einer Kri-
tik der demokratischen Mehrheit oder der politischen Gesamtwohlfahrtsorientierung12

ein Mittel der (dargestellten) immanenten Kritik des Verfassungsprozesses verstehen.13

Denn im Gegensatz zur externen Kritik sind positive Grundrechte keineswegs ein äuße-
rer Maßstab etwa moralisch-naturrechtlicher Art, der an ein bestimmtes System der Sitt-
lichkeit aus dem innersten Äußeren herangetragen wird.14 Genauso wenig ist ihnen aber

3.

11 Der folgende Abschnitt lehnt sich teils wörtlich an meine ausführlicheren Erläuterungen in Wihl
(Fn. 7), 231 ff. an.

12 Sowohl der (nicht völkerrechtliche) Minderheitenschutz als auch die anti-utilitaristische Orientie-
rung von Rechten wurden hauptsächlich im angelsächsischen Raum diskutiert und entfaltet, nicht
zuletzt bei Ronald Dworkin (Bürgerrechte ernstgenommen; Freedom´s law; Sovereign virtue).

13 Ausführlich zur immanenten Kritik auch Jaeggi (Fn. 4), 277 ff. Eine Ausarbeitung der Idee von
Rechten als immanenter Kritikstandard enthält Costas Douzinas, The end of human rights, Ox-
ford 2000, Kap. 9, 244: „Human rights were initially law´s critique and must be distinguished.
With the extensive positivisation of human rights, however, the external division between legal and
human rights has been replicated in the body of human rights themselves. When opposed to the
state and its laws, they act as a standard of critique, dissent and rebellion.”

14 Vgl. Christoph Menke, Einleitung, in: ders./Francesca Raimondi (Hrsg.), Die Revolution der
Menschenrechte, Berlin 2011, 15 ff., wonach statt einer liberal-nationalisierenden und einer repu-
blikanisch-naturalisierenden Deutung der Revolution der Menschenrechte 1789 ff., die beide ein
vorpolitisches Fundament von Rechten postulieren, eine politische Deutung zu bevorzugen ist:
„Die Menschenrechte sind kein Prinzip, das einen Prozess determiniert, sondern die Bewegung
einer Praxis entbindet, deren einziges Prinzip die Unterlaufung oder Überschreitung jedes in ihr
gesetzten Prinzips zu sein scheint. [...] Dazu gehört, dass sie die Zeitlichkeit der Revolution als
eine erfahren, die mit aller bisherigen Geschichtszeit bricht [...] In ihrer wesentlichen Unbestimmt-
heit taugt die revolutionär geforderte Gleichheit nicht zur naturrechtlichen Grundlage einer neuen
politischen Ordnung. [...] Dass die geforderte Gleichheit ‚natürlich‘ ist, heißt im revolutionären
Prozess, dass sie nicht festgelegt ist; dass sie einer permanenten, sich radikalisierenden Neubestim-
mung unterliegt“ (18 f.). Anders formuliert: Demokratische Politik ist die Verzeitlichung der Mo-
ral.

151 Tim Wihl · Immanente Kritik durch „Aufhebungsrechte“ 151

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


ein interner Kritikmaßstab zu eigen,15 was vielleicht minder offenkundig ist. Denn Rech-
te scheinen auf den ersten Blick Teil des verschriftlichten „Betriebssystems“ der liberalen
Demokratien zu sein, auf die man bei Bedarf als Kritikressource zurückgreifen kann.
Doch auch die Schrift etwa des deutschen Grundgesetzes oder der UN-Menschenrechts-
erklärung verleiht diesem System keine echte Statik seines Gegenstandsinhalts. Die Rech-
te sind nämlich immanent temporal und zukunftsoffen strukturiert; sie sind konstitutiv
verflochten mit der Zeit. Denn Aufhebungsrechte lassen sich nicht darauf festlegen, ob
sie in der Vergangenheit erworbene Substanz (etwa Eigentum oder Leben) sichern, die
Kommunikation der Gegenwart ermöglichen oder eine egalitärere Zukunft öffnen.

Aus der Trias von passeistischer Eigentümlichkeit, präsentistischer Diskursivität und
futuristischer Egalität ist also kein (demokratisches) Entkommen. Durch die mehrfache
Skalierbarkeit der Rechte entlang der Achsen Egalität (s.o.) und Temporalität mit deren
inneren Kohäsionskräften (Affinitäten) entfalten einzelne Rechte sogar eine solche innere
Sprengkraft und Widersprüchlichkeit, dass man über die produktiven unter diesen Wi-
dersprüchen nicht hinweggehen kann, ohne die Rechte überhaupt zu verfehlen. Wenn In-
dividualität die Form positiver Rechte mit ihrer politischen Kehrseite zusammenbindet,
trifft auf immanente Kritik zu, was Marx in ähnlichem Zusammenhang bemerkt hat: „An
ihrer eigenen Individualität, an ihrem natürlichen Wesen misst sie ihre Lebenssituation,
nicht am Ideal des Guten.“16 „Natürliches Wesen“ statt Moral also!

Kriterien der Kritik entstammen so den (temporalen) Möglichkeiten des widersprüch-
lichen Rechts (aufgehoben, immanent), aber nicht dem bloß herrschenden Recht (autori-
tär, intern). Rechte als Instanzen immanenter Kritik zeigen, dass das Recht im Wider-
spruch mit sich selbst steht – Demokratie als Geltendmachung der Rechte17 ist die per-
manente Krise als Ausdruck dieses Widerspruchs nicht nur von positivem Recht und ih-
rerseits positivierten, aber dynamisch-prozedierenden Rechten (systeminterne Nicht-
übereinstimmung), sondern auch der Rechte untereinander, obwohl diese gleichzeitig
konstitutiv für die demokratische Praxis sind. Der Widerspruch transformiert das Recht
mitsamt der Rechte, und das in Permanenz.18

Immanente Kritik unterscheidet sich von interner, autoritätsbezogener gerade durch
ihre integrale Reflexivität. Die Kritikerin nimmt sich nicht einfach ein Grundrecht vor
und hält es dem Rechtsunterworfenen entgegen, hält diesem also ein Umsetzungsdefizit
vor, sondern führt ein grundlegend anderes, aber in den egalitären Aufhebungsrechten
eben aufgehobenes Rechtsverständnis, Recht gegen Herrschaft/Ungleichheit, ins Feld. Es
kommt ihm nicht darauf an, Verhalten zu unterdrücken, sondern zu ermöglichen. Es er-
öffnet den Raum des Widerstreits an verschiedenen Achsen der Rechte entlang (Tempo-
ralitäten, s.o.). Die widersprüchlichen Aspekte der Rechte mögen den Raum der Demo-
kratie grundlegend strukturieren. Die immanente Kritikerin treibt also die Demokratie in
ihren eigenen Bahnen immer wieder über sich selbst hinaus, indem sie ihr die Besinnung
auf die eigenen widersprüchlichen Grundstrukturen ermöglicht, ohne die ihr Bestand in
der Zeit gefährdet wäre. Denn sonst wäre bereits ihre begriffliche Substanz zuschanden

15 Walzer (Fn. 6). Dort wird interne Kritik als Standpunkt der Interpretation gegen den der Entde-
ckung oder Erfindung (extern) verteidigt, obwohl eher ein immanenter, wenn auch noch nicht dia-
lektisch ausformulierter Kritikstandpunkt bezogen wird.

16 Karl Marx, MEW 2, 180, zit. bei Christoph Henning, Marx und die Folgen, Stuttgart 2017, 110.
17 Eindrücklich: Claude Lefort, Politisches Denken im Angesicht der Menschenrechte, Trivium

3/2009, 1 ff.
18 Vgl. zu der hier wiedergefundenen Struktur immanenter Kritik Jaeggi (Fn. 4), 297 f.

152 KJ 54 (2021) Heft 2 152

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


gegangen. Immanente Kritik denkt somit die Temporalität ihrer Maßstäbe stets mit, ver-
abschiedet sich vom Leitfaden des Aussagesatzes und beschreibt den dialektischen Wan-
del des Gegenstandes wie des Maßstabes ausgehend von deren Widersprüchlichkeit.

In Aufhebungsrechten materialisierte Sozialkritik als Paradigma

Unsere Ausgangsfrage lautete: Warum entgeht eine im Recht aufgehobene Sozialkritik
zentralen begrifflich-methodischen Problemen der immanenten Kritik? Das lässt sich
jetzt knapp damit beantworten, dass die drei Standardeinwände gegen immanente Kritik
nach Stahl (2013) bei Aufhebungsrechten allesamt nicht greifen, so dass diese geradezu
als Paradigma des dialektischen Kritikmodus taugen.

Zunächst zum Problem der sozialen Ontologie. Es fragt sich doch, ob es den imma-
nenten Maßstab jenseits von Regelfolgen und Selbstverständnis überhaupt gibt, ob er ba-
siert in den Praktiken allein sein kann? Für die Rechte lässt sich das bejahen, weil sie eine
qualitativ andere Rechtsschicht bilden, die das traditionelle ordnende Recht der Regeln
reflexiv stets aufhebt.

Sodann zum Problem der Normerkenntnis. Wie findet man diese Maßstäbe? Im Fall
der Rechte ist auch das wiederum im Prinzip klar, weil sie eine zwar rivalisierende, oft
ignorierte, als irrelevant abgetane soziale Praxis (vgl. etwa UN-Ausschüsse, Menschen-
rechts-Gerichtshöfe, Bundesverfassungsgericht, Wissenschaft) konstituieren, aber in De-
mokratien eben doch in der Verfassung als der in der Regel höchsten Rechtsschicht sank-
tioniert sind.

Und drittens stellt sich noch das Problem der Rechtfertigung. Dazu lautet aber die hier
begründete These gerade, dass alles Recht sich unter modernen Bedingungen gegenüber
Aufhebungsrechten rechtfertigen muss! Denn wichtig ist es, abermals hervorzuheben:
Rechte sind nicht Rechtssätze wie alle anderen, sie sind nicht nur Rahmen, sondern we-
sentlich transformativ und emanzipatorisch. Das lässt sich sogar an ihrer politisch-recht-
lichen Doppelnatur seit ihrem revolutionären Ursprung ablesen. Das eigentliche Problem
entsteht heute daraus, dass die dialektische Natur der Rechte infolge ihrer Zähmung in
dogmatischer Rechtswissenschaft teils bis zur Unkenntlichkeit abgeschliffen ist. Durch-
aus in Hegels abwertendem Sinne verfährt eine solche positive Jurisprudenz „dogma-
tisch“, nämlich diesseits der vermittelnden Immanenz gefangen zwischen je defizienten
internen und externen Erkenntnismodi.

Das rechtliche Außen – die Kehrseite der Totalität noch des modernen Rechts

Am Ende ist jedoch noch eine (wiederum dialektische!) Kehrseite zumindest zu erwäh-
nen. Denn eine auf das Recht fokussierte Sozialkritik handelt sich besondere Probleme
neu oder gar verschärft ein.

Der Ausgangspunkt einer solchen nächsten kritischen Reflexionsstufe ist Adornos be-
rühmte Sentenz „Das Ganze ist das Unwahre“ (Minima Moralia).19 Das Problem der
Form der Rechte erhält sich insofern, als sie kapitalistisch-gesellschaftliche Widersprüche
nicht aufhebt, sondern nur benennt; das Materielle als Außen des Rechts bleibt das Un-

4.

5.

19 Näher zur Deutung Adornos insb.: Julia Christ, Kritik des Spiels – Spiel als Kritik, Baden-Baden
2017.

153 Tim Wihl · Immanente Kritik durch „Aufhebungsrechte“ 153

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145


wahre. Das schlägt sich im Recht selbst verschiedentlich nieder. Zu nennen sind hier nur
stichworthaft einige Anhaltspunkte des „unwahren“ Rechts: allgegenwärtige und über-
mäßige Abwägung, strikt ausgelegte Eigentumsgarantien, Ausnahmerecht, die unbegrün-
dete Hierarchisierung privater und sozialer Rechte, Reste politischer Justiz, mögliche
Klassenjustiz, possessive Verformungen kommunikativer Freiheiten, das Vordringen von
Identitätslogiken, machtstabilisierende Umgehungstatbestände, „Lawfare“, „unziviler“
Ungehorsam von oben (etwa der faktische Vermieter:innenboykott einer Mietenregulie-
rung) etc.

Die „zweite“, radikalere, aber immer noch immanente Kritik des Rechts bleibt daher
unabdingbar. Erforderlich ist stets auch eine immanente Kritik des Ganzen des Rechts als
Recht der Eigentumsgesellschaft (Rousseau). Eine Abhilfe, stets demokratisch und
rechtswissenschaftlich kleinteilig, ist so möglich wie nötig: Denn Aufhebungsrechte ge-
ben immerhin einen Richtungssinn (begriffliche Orientierung) vor und können zum im-
manenten Aufsprengen der sozialen Unterdrückungsverhältnisse beitragen, solange die
demokratische Logik20 die Oberhand behält. Das ist allerdings keine Selbstverständlich-
keit, sondern eine Frage der täglich neu erkämpften demokratischen Kultur.

20 Gemeint ist damit vor allem, dass wahrhaft demokratische Politik durch Aufhebungsrechte der
Verfassung vor-strukturiert und ideell angeleitet ist, also dem in Widersprüchen befangenen Fort-
schritt der gleichen Freiheit nicht zu entgehen weiß. Die Realität entspricht dieser Forderung des
Begriffs freilich nur näherungsweise.

154 KJ 54 (2021) Heft 2 154

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-145

