
 

52  

Gier als wirtschaftsethisches Problem* 

HERMANN SAUTTER** 

„Gier“ kann definiert werden als eine ethisch fragwürdige Ausrichtung von „self-
interest“, die typischerweise zur „Maßlosigkeit“ führt. Im 1. Abschnitt wird die These 
widerlegt, „Gier“ sei eine schöpferische Kraft und keineswegs ein moralisches Übel. 
Die schädlichen Folgen der Gier werden im 2. Abschnitt diskutiert. Im 3. Abschnitt 
kommen ordnungsethische Ansätze zur Sprache, die einerseits eine Begrenzung der 
„Maßlosigkeit“, andererseits deren Freisetzung zum Ziel haben. Der 4. Abschnitt 
enthält eine Zusammenfassung. 

Schlagwörter: Gier, Erwerbsstreben, Schottische Moralisten, Mandeville, Finanzsek-
tor, Ordnungsethik 

Greed as a Problem for Economic Ethics

„Greed“ may be defined as an ethical dubious orientation of self-interest, which typically results in 
excessiveness. Section 1 rejects the proposition of greed being a creative power and by no means a moral 
evil. The damaging effects of greed are discussed in section 2. In section 3 some ethical approaches are 
discussed which on the one hand are oriented towards the limitation and on the other hand towards a 
liberation of greed. Section 4 summarizes the article.     
Keywords: Greed, self-interest, Scottish moralists, Mandeville, financial sector, institutional ethics  

1. Einleitung 
Am 11. September 2001 war auf den Bildschirmen im Handelsraum einer Investment-
Bank der Einsturz der Türme des World Trade Centers zu sehen. Daraufhin brach 
unter den Händlern ein wahres Fieber aus. Das berichtet einer, der dabei war. Die 
Telefone klingelten ununterbrochen. Es galt, durch blitzschnelle Verkäufe dem zu 
erwartenden Kursverfall zuvor zu kommen und damit Gewinne zu machen. „Was 
zählte, waren die Handelsgewinne und die Provisionen. Vor der morbiden Kulisse der 
Einschläge wirkte es fast pervers, was wir machten. Immerhin konnten wir durch 
einen solchen Tag unseren Jahresbonus um eine beträchtliche Summe steigern“ (T. 
2009: 100). Die allgemeine Stimmung im Handelsraum der Bank wird so beschrieben: 
Die Händler „waren wie die Lemminge, einer rannte dem anderen hinterher. Herden-
tiere durch und durch (…) Ihre Augen glänzten – nicht vor Trauer oder Betroffenheit, 
                                                      
*  Beitrag eingereicht am 29.03.2014; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 04.09.2014. – Der Verfasser dankt den Mitgliedern des Ausschusses 
„Wirtschaftswissenschaften und Ethik“ für hilfreiche Kommentare.  

**  Dr. Hermann Sautter, Prof. a. D., Georg-August Universität Göttingen, Mühlspielweg 18, D-
37077 Göttingen, Tel.: +49-(0)551-24847, Fax: +49-(0)551-25627, E-Mail: Her-
mann.Sautter@gmx.de, Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftsethik, Internationale Ordnungs-
politik. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 53 

nein, es war die pure Gier, die in ihnen leuchtete. Mit jedem Punkt, den der DAX in der 
allgemeinen Panik verlor, wuchsen ihre Gewinne“ (ebd.: 100f., Hervorhebung durch 
den Autor). Anschaulicher kann man wohl kaum beschreiben, was „gierig“ sein be-
deutet: etwas erreichen wollen um jeden Preis, jede Hemmung verlieren bei der Jagd 
nach einem bestimmten Ziel. Im juristischen Sprachgebrauch wird „Habgier“ als ein 
„ungehemmtes, überzogenes und rücksichtsloses Streben nach wirtschaftlichen Vor-
teilen“ verstanden; sie ist nach § 211 StGB einer der speziellen „niedrigen Beweggrün-
de“, die zum Mord führen können.1 Eine rücksichtslose Maßlosigkeit im Streben nach 
einem bestimmten Erfolg ist also das typische Merkmal der Gier. Sie unterscheidet 
sich fundamental von der Wahrnehmung eines „aufgeklärten Eigeninteresses“, das 
dadurch gekennzeichnet ist, dass eine Person das für sie bei „rationaler Betrachtung 
langfristig Gute“ verfolgt und dabei die langfristigen Interessen anderer Personen 
berücksichtigt.2 Demgegenüber richtet sich die „Gier“ auf extrem kurzfristige Erfolge 
und sie nimmt keine Rücksicht auf die Interessen anderer Personen. Sie ist also durch 
die Verfehlung einer ethisch legitimen Ausrichtung des Eigeninteresses gekennzeichnet 
und nicht nur durch eine zu starke Ausprägung der Eigeninteressen. Ein qualitatives 
und nicht in erster Linie ein quantitatives Maß wird verfehlt, wenn im Blick auf die 
„Gier“ von einer „Maßlosigkeit“ gesprochen wird – wobei allerdings die Verfehlung 
des qualitativen Ziels eines „guten Lebens“ im vollen Sinne des Wortes typischerweise 
zur „Maßlosigkeit“ der Wünsche in einem quantitativen Sinne führt.3 Dass es bei 
Marktprozessen typischerweise um die nicht intendierten Folgen intentionaler Hand-
lung geht, bedeutet nicht die Unbrauchbarkeit der moralischen Kategorie „Gier“ für 
die Analyse dieser Prozesse, denn die „Gier“ der Marktteilnehmer behindert oft die 
Etablierung von Regeln, die den nicht intendierten, schädlichen Folgen „gieriger“ 
Handlungen Grenzen setzen könnten.4  
Oft genug beseitigt die Gier moralische und rechtliche Barrieren, die dem Erfolgsstre-
ben im Wege stehen können. Hemmungslose Geldgier veranlasste beispielsweise Ante 
Sapina und fünf weitere „Zocker“ zur Bestechung von Schiedsrichtern, weil sich da-
                                                      
1  Diesen Hinweis verdanke ich Heiner Alwart, vgl. dazu Kühl (2009: 570).  
2  Von einem „aufgeklärten Eigeninteresse“ kann gesprochen werden, wenn folgende Annahmen 

gegeben sind: „Das ethisch Gute ist identisch mit dem für eine Person auf lange Sicht bei rati-
onaler Betrachtung Gute; die langfristigen rationalen Interessen aller Personen koinzidieren“ 
(Quante 2008: 57).  

3  Es kommt darauf an, worin das letzte Lebensziel (oder „höchste Gut“) gesehen wird, das 
Menschen erstreben. Für die alttestamentlichen Propheten wie für die neutestamentlichen Au-
toren ist es die Vertrauensbeziehung zu Gott, und im Blick auf dieses „Ziel“ kann das Streben 
des Menschen nicht „gierig“ genug sein. Im Psalm 42 kommt das wie folgt zum Ausdruck: 
„Wie die Hindin lechzt nach Wasserbächen, so lechzt, Gott, meine Seele nach dir“. Für das 
christliche Verständnis ist es „die Beziehung zu Gott, die darüber entscheidet, wo Lebenshun-
ger und Lebensdurst in Habgier, Lebenslust in Wollust und Häme umschlagen“ (Kratz 2012: 
8).     

4  Pies (2009a) hält den Begriff „Gier“ für unbrauchbar, wenn es um die Analyse von Marktpro-
zessen geht. Er übersieht dabei, dass die Regeln, die für die Transformation intentionaler 
Handlungen in nicht intendierte Folgen verantwortlich sind, genau deswegen defizitär sein 
können, weil „gierige“ Marktteilnehmer im politischen Prozess eine Etablierung von Regelsys-
temen behindern, ihre ethisch fragwürdigen Intentionen also auf die Qualität der geschaffenen 
Institutionen durchschlagen. Siehe dazu die Ausführungen im Abschnitt 2. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

54  

mit die Gewinnchancen bei Fußballwetten steigern ließen (vgl. Becker 2011: 32); 
Geldgier war im Spiel, als eine Gruppe von Fälschern jahrelang den deutschen 
Kunstmarkt zum Narren hielt (vgl. Voss/Maak 2011: 33); die „Gier eines mentalen 
Kleinbürgers“ wird für die Korruptionsskandale im „Internationalen Fußballverband“ 
(FIFA) verantwortlich gemacht (vgl. Pollmann 2011: 23). Gier „betäubt“ auch den 
„Instinkt für Risiken“ und führt dann zu völlig irrationalen und verlustreichen Ver-
mögensanlagen (vgl. Looman 2010: 24). Niemand scheint immun zu sein gegen die 
Versuchung zur Maßlosigkeit, die sich auf alles richten kann, was für Menschen über-
haupt erstrebenswert ist: die Ausübung von Macht, eine soziale Anerkennung, die 
Befriedigung des Sexualtriebs, die Aufnahme von Nahrung, den Konsum von Alkohol 
oder Drogen usw. Im Besitz von Geld liegt die Verfügungsmacht über nahezu alle 
Formen einer subjektiven Befriedung. Insofern ist „Geldgier“ vielleicht die aller-
menschlichste Form der Gier.  
Aber ist Gier – wenn sie frei ist von illegalen Handlungen – wirklich schlecht? Liegt in 
der „Gier“ nicht auch eine schöpferische Kraft, ohne die es keinen Fortschritt gäbe? „Gier 
ist gut. Gier ist richtig. Gier ist gesund… Gier in allen ihren Formen – nach Leben, 
Geld, Liebe, Wissen – war unentbehrlich für den Aufstieg der Menschheit“. So lautet 
das Credo des Börsianers Gordon Gekko in dem Film „Wall Street“, den Oliver Stone 
1987 gedreht hat.5 Wer so denkt, kann sich auf eine lange Tradition der Entschärfung 
und Relativierung eines Lasters berufen, das in seiner Ausrichtung auf den Gelder-
werb einmal als „Todsünde“ galt. Ist also „Gier“ wirklich ein ethisches Problem und 
nicht vielleicht – wie mit Goethes Mephisto zu sagen wäre – „ein Teil jener Kraft, die 
stets das Böse will, und stets das Gute schafft“?  
Dieser Frage will ich im Folgenden nachgehen. Es wird wohl niemanden überraschen, 
wenn ich zu dem Ergebnis komme, dass wir es in der Tat mit einem wirtschaftsethi-
schen Problem zu tun haben. Aber das ist insbesondere unter Ökonomen nicht un-
mittelbar einsichtig. Zumindest die „Mainstream Economics“ haben sich daran ge-
wöhnt, in der Maßlosigkeit des Erfolgsstrebens ein unverzichtbares Element des 
Marktsystems zu sehen und die möglichen Nachteile dieser Maßlosigkeit allenfalls für 
einen „Kollateralschaden“ zu halten, der um des größeren Ziels willen hinzunehmen 
sei. Dass diese Deutung problematisch ist, soll im 1. Abschnitt erläutert werden. Der 2. 
Abschnitt geht noch etwas ausführlicher auf die negativen Konsequenzen einer Maßlo-
sigkeit im wirtschaftlichen Erfolgsstreben ein. Im Blick auf diese Konsequenzen wird 
deutlich, dass es sich keineswegs nur um unbedeutende „Kollateralschäden“ handelt, 
sondern um Schäden, die die Glaubwürdigkeit und Funktionsfähigkeit des ganzen 
Marktsystems in Frage stellen können. Der 3. Abschnitt diskutiert die Möglichkeiten 
einer Verhaltenssteuerung, die ein maßvolles Erfolgsstreben fördert, ohne einer sys-
temgefährdenden Maßlosigkeit Vorschub zu leisten. Der 4. Abschnitt enthält eine Zu-
sammenfassung und einige allgemeine Folgerungen aus dem Gesagten für die Wirt-
schaftsethik. Allen diesen Überlegungen liegt – wie erwähnt – primär ein qualitatives 
und nicht nur ein quantitatives Konzept von „Maßlosigkeit“ zugrunde.  
                                                      
5  Die Figur des Gordon Gekko wurde Ivan Boesky nachempfunden, einem berüchtigten ‚Fi-

nanzhai‘ der 1980er Jahre, der den Studenten der Columbia Business School gesagt haben soll: 
„Sie müssen wissen, dass ich Habgier für gesund halte. Man kann habgierig sein und trotzdem 
mit sich im Reinen“ (zit. nach Kay 2011: 46).   

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 55 

2. Gier – eine schöpferische Kraft?  
Aus einer bösartigen Leidenschaft kann „Gutes“ entstehen. Dieser Gedanke, den 
Goethe seinem Mephisto zuschreibt, hat eine lange Tradition. Er war selbst der mit-
telalterlichen Theologie nicht fremd. So schreibt beispielsweise Thomas von Aquin in 
seiner „Summe gegen die Heiden“, wenn man „alles Böse“ verhinderte „fehlte viel 
Gutes in der Welt“. Warum? Ein „vorsorgender Lenker“ des Weltgeschehens „ver-
nachlässigt“ Abweichungen vom „Guten“, „damit eine Vermehrung der Gutheit im 
Ganzen zustande komme“ (Sedlácek 2012: 203). Es wäre demnach besser, gewisse 
Laster zu dulden, weil damit mehr „Gutes“ erreicht werde, als wenn man jedes Laster 
ausrotten wolle (was in Anbetracht der Natur des Menschen ohnehin nicht gelingen 
würde).6 Für Thomas von Aquin ist es die gütige Hand Gottes, die schlechte Taten 
unschädlich macht und daraus sogar noch etwas Gutes entstehen lässt.  
Die vielen Säkularisierungsschübe der Neuzeit haben zwar Gott aus diesem Gedanken 
verdrängt. Das Vertrauen jedoch blieb unerschüttert, dass es irgendetwas geben müs-
se, das aus bösen Taten gute Folgen entstehen lässt. Besonders kreativ bei der Entfal-
tung dieses Gedankens waren die sog. „Schottischen Moralisten“, eine Gruppe von 
Philosophen, Juristen und Nationalökonomen des 18. Jahrhunderts. Ihre bekanntesten 
Vertreter waren Adam Smith (1723–1790) und David Hume (1711–1776); ebenfalls zu 
dieser „Schule“ gehörten Francis Hutcheson (1694–1746), Thomas Reid (1710–1756), 
Adam Ferguson (1723–1816) und Dugald Stewart (1753–1828) (vgl. Schneider 1967).7 
Sie alle waren davon überzeugt, dass ein von der Selbstliebe diktiertes menschliches 
Handeln zu gesellschaftlich wünschenswerten Ergebnissen führt, ohne dass dies von 
den Einzelnen beabsichtigt sein müsste. Selbst dann, wenn die Menschen das Wohl 
der Gesellschaft herbeiführen wollten, wären sie dazu nicht in der Lage. Sie könnten 
immer nur ihre „kleinen“, individuellen Ziele verfolgen, niemals aber das „große“ Ziel 
des gesellschaftlichen Wohlstandes. Auch moralisch verwerfliche Taten führten zum 
„Guten“, wobei die „Schottischen Moralisten“ – und das ist ein entscheidender Un-
terschied zu Thomas von Aquin – „das Gute“ schlichtweg mit „Wohlstand“ gleich-
setzten. 
Worauf richtet sich das Vertrauen in diese Transformation moralisch schlechter Taten 
in einen allgemeinen Wohlstand? Die „Schottischen Moralisten“ haben für diese In-
                                                      
6  Dieser Gedanke ist bereits im biblischen Gleichnis vom „Unkraut im Weizen“ angelegt (Mt. 

14, 24–30). Das Unkraut soll nicht ausgerissen werden, weil sonst auch die gute Saat vernichtet 
wird. Am Ende allerdings, bei der Ernte, wird getrennt. Mit anderen Worten: Das Böse und das 
Gute haben nicht für immer das gleiche Entfaltungsrecht; es ist nicht für immer alles „gleich 
gültig“. Die endgültige Trennung von Gut und Böse ist allerdings nicht Sache des Menschen, 
sondern die des „Herrn der Ernte“. Damit wird Toleranz möglich, ohne dass die Unterschiede 
zwischen Gut und Böse verwischt werden. Ist der „Herr der Ernte“ einmal für tot erklärt wor-
den, dann entsteht entweder die Intoleranz eines moralischen Rigorismus oder die Verwi-
schung aller ethischen Differenzen (beispielsweise dadurch, dass „Moral“ in einem allgemeinen 
Vorteilskalkül aufgelöst wird).     

7  F. A. von Hayek sieht seine eigene Ordnungstheorie als eine Weiterentwicklung des Gedan-
kenguts der „Schottischen Moralisten“. Er fasst deren Ideen unter dem Sammelbegriff „die bri-
tische Überlieferung“ zusammen, die er von der „französischen Überlieferung“ unterscheidet 
(vgl. F. A. von Hayek 1963: 64ff). – Zum Einfluss der „Schottischen Moralisten“ auf das Men-
schenbild und die Ordnungsvorstellungen der Neuzeit vgl. Sautter (2001).    

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

56  

stanz mehrere Namen parat: „the Author of our being“ (Thomas Reid), „the great 
Director of nature“ (Adam Smith), „the Author of nature“ oder einfach „the nature“ 
(Adam Smith) und schließlich die berühmt gewordene „invisible hand“. Adam Smith 
sieht sie beispielsweise am Werk, wenn die Reichen zur Erfüllung ihrer selbstsüchtigen 
Wünsche die Armen für sich beschäftigen und damit unbeabsichtigt deren Los ver-
bessern:  

„Obwohl der einzige Zweck (den die Reichen verfolgen, H. S.) (…) die Be-
friedigung ihrer eigenen eitlen und unersättlichen Begierden ist, (...) teilen sie 
doch mit den Armen den Ertrag aller Verbesserungen, die sie in ihrer Land-
wirtschaft einführen. Von einer unsichtbaren Hand werden sie dahin geführt, 
beinahe die gleiche Verteilung der zum Leben notwendigen Güter zu ver-
wirklichen, die zustande gekommen wäre, wenn die Erde zu gleichen Teilen 
unter alle ihre Bewohner verteilt worden wäre (…)“ (Smith 1790/2010: 
296f., Hervorhebung durch den Autor).8  

Es gibt also eine große Macht, die das selbstsüchtige – geradezu raubgierige9 – Indivi-
dualverhalten unschädlich macht und daraus einen allgemeinen Wohlstand entstehen 
lässt. Der Wandel in der Namensgebung für diese Macht lässt erkennen, dass sich in die-
ser Hinsicht die „Aufklärung“ im Denken der „Schottischen Moralisten“ voll durch-
gesetzt hat. Der Glaube an den „großen Lenker der Natur“, der noch vage an eine 
religiöse Wurzel erinnerte, wurde bei den „Schottischen Moralisten“ selbst – und erst 
recht in der Folgezeit – abgelöst durch das Vertrauen in eine anonyme Kraft, die aus 
Einzelaktionen ein sinnvolles Ganzes entstehen lässt. Unter Ökonomen hat es sich 
eingebürgert, in dieser Kraft den marktwirtschaftlichen Wettbewerb zu sehen. Er be-
wirkt – nach dem berühmten Wort von Adam Smith –, dass der „Metzger, Brauer 
oder Bäcker“ durch seine „Eigenliebe“ dazu veranlasst wird, uns mit allem zu versor-
gen, was wir für „unsere Mahlzeit“ brauchen (vgl. Smith 1776/2005: 98). Der Wett-
bewerb transformiert also die „Eigenliebe“ in ein Werk der „Menschenliebe“. Das ist 
allerdings nur unter der Voraussetzung einer geregelten „Rechtspflege“ möglich, die 
das Eigentum schützt, die „Vertragstreue gesetzlich verankert“ und die „alle Zah-
lungsfähigen“ dazu „zwingen“ kann, ihre Schulden zu bezahlen (vgl. ebd.: 864). Hinter 
dem Vertrauen in den Wettbewerb steht also das Vertrauen in eine Rechtsordnung, denn 
weder der Wettbewerb, noch ganz allgemein „Handel und Gewerbe können (...) in 
einem Staat gedeihen, in dem man nicht einigermaßen auf den Rechtssinn der Regie-
rung vertraut“ (ebd.).  
Doch auch der rechtlich geordnete Wettbewerb auf dem Markt garantiert längst nicht 
die Schadlosigkeit jeder Begierde. Adam Smith rechnet eher damit, dass die „einfachen 
Leute“, die sich durch eine „Zügellosigkeit und Unmäßigkeit“ selbst zugrunde richten 
können, durch das „strikte und strenge Moralsystem“ von Religionsgemeinschaften 
daran gehindert werden (wogegen ein „Mann von Welt“ sich solche Exzesse „in ei-
                                                      
8  Der Terminus „unsichtbare Hand“ kommt auch im ökonomischen Hauptwerk von Adam 

Smith vor. Wer bei seiner eigenen Erwerbstätigkeit „nur an seinen Vorteil (denkt), (…) wird 
(…), wie in vielen anderen Fällen auch, von einer unsichtbaren Hand geleitet, einem Zweck zu 
dienen, der nicht in seiner Absicht lag“ (Smith 1776/2005: 467).  

9  An der zitierten Stelle aus der „Theorie der ethischen Gefühle“ von Adam Smith ist von der 
„natürlichen Selbstsucht und Raubgier“ der Reichen die Rede (Smith 1790/2010: 296).     

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


zfwu 16/1 (2015), 52–75 57 

nem gewissen Maße“ leisten könne, weil dies für ihn ein gesellschaftliches „Vorrecht“ 
sei) (vgl. ebd.: 758f.). Außerdem geht Adam Smith davon aus, dass jeder Mensch einen 
„unparteiischen Zuschauer“10 in seiner Brust trägt. Als das internalisierte Urteil, das 
die Mitmenschen über das eigene Verhalten aussprechen, sorgt dieser „Zuschauer“ 
auch für die Zügelung jeder Selbstsucht. Hinter dem Vertrauen in den Wettbewerb 
steht also das Vertrauen in die disziplinierende Wirkung von Sitte, Moral und Gesetz. 
Nur in dieser kulturellen und institutionellen Einbettung kann der Konkurrenzmecha-
nismus die „Selbstliebe“ in ein Werk der „Menschenliebe“ transformieren.  
Macht dieser Mechanismus auch alle „eitlen und unersättlichen Begierden“ unschäd-
lich und sorgt er dafür, dass „beinahe die gleiche Verteilung (…) der zum Leben not-
wendigen Güter zustande (kommt, wie) wenn die Erde zu gleichen Teilen unter alle 
ihre Bewohner verteilt worden wäre“?11 Das wäre mit Sicherheit zu viel erwartet. Bei 
ungleichen Startchancen seiner Teilnehmer kann der Wettbewerb eine bestehende 
wirtschaftliche Ungleichheit verschärfen. Das ist eher die Regel als die Ausnahme. Es 
spricht auch nichts dafür, dass der Wettbewerb notwendigerweise die „unersättlichen 
Begierden“ seiner Teilnehmer zähmt. Es gibt genügend Beispiele für das Gegenteil. 
Spezifische Wirkungen, die Adam Smith von einer „unsichtbaren Hand“ erwartet, 
kann also der marktwirtschaftliche Wettbewerb schlechterdings nicht hervorbringen. 
Mit anderen Worten: Wer auf die wohltätige Wirkung einer „unsichtbaren Hand“ 
vertraut, muss – ganz im Sinne der „Schottischen Moralisten“ – eher jenen „great 
Director of nature“ oder eine ähnliche Instanz im Sinn haben, als den Wettbewerb auf 
dem Markt. Die völlige Schadlosigkeit „unersättlicher Begierden“ zu erreichen, wäre 
jedenfalls eine Aufgabe, die den Wettbewerb überfordern würde.   
Das hat auch ein anderer Autor so gesehen, der im Allgemeinen als „Kronzeuge“ 
dafür gilt, dass „Gier“ nicht nur keinen Schaden anrichtet, sondern geradezu notwen-
dig ist, damit ein allgemeiner Wohlstand entstehen kann. Bernard Mandeville (1670–
1733) hat diesen Gedanken in seiner satirischen „Bienenfabel“ zur „Unterhaltung“ 
seiner Zeitgenossen entfaltet.12 Wo immer „Gier“ als eine schöpferische Kraft gese-
hen wird, ist die Berufung auf diese Fabel unvermeidlich. Sie ist in der Tat unterhal-
tend geschrieben und entbehrt nicht einer gewissen Suggestivkraft:  

„Die Sucht, sich als modern in Speisen in Kleid und Möbeln zu erweisen, 
stets ein Objekt des Spottes zwar, des Handels wahre Triebkraft war. (…) So 
nährte das Laster die Findigkeit, und diese, im Bund mit Fleiß und Zeit, hat-
te das Leben so angenehm, so wahrhaft lustvoll und bequem gemacht, dass 

                                                      
10  Mit der Figur eines „Zuschauers“, der sich in die Lage eines anderen Menschen hineinversetzt 

und dessen Gefühlsregungen und Motive beurteilt, befasst sich Adam Smith (1790/2010: 24ff.) 
ausführlich in seiner „Theorie der ethischen Gefühle“. D. D. Raphael (2007) hat die enge Be-
ziehung zwischen dem „Gewissen“ („conscience“) und dem „unparteiischen Zuschauer“ („im-
partial spectator“) in der Moralphilosophie von Adam Smith herausgearbeitet. 

11  Siehe Seite 56, Fußnote 8.   
12  Im Vorwort der dritten Fassung seiner „Bienenfabel“ von 1724 schreibt Bernard Mandeville: 

„Fragt man mich, warum ich dies alles geschrieben habe (…) und wozu diese meine Ausfüh-
rungen gut sein sollen, so gestehe ich, zur Unterhaltung des Lesers, sonst zu gar nichts“ (Man-
deville 1724/2002: 61).    

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

58  

jetzt der Arme sogar noch besser dran als einst der Reiche war“ (Mandeville 
1724/2002: 85).  

Wo dagegen die Tugend herrscht, ist das Leben widerlich:  
„Mit Tugend bloß kommt man nicht weit; wer wünscht, dass eine goldene 
Zeit zurückkehrt, sollte nicht vergessen: Man musste damals Eicheln essen“ 
(ebd.: 92).  

Wie kommt diese wohltätige Wirkung der Laster und Begierden zustande? Keineswegs 
durch den Wettbewerb oder durch eine anonyme „unsichtbare Hand“, sondern durch 
die außerordentlich sichtbare Hand des Herrschers und durch strenge Gesetze. Das 
hat Mandeville in mehreren Erläuterungen seiner „Bienenfabel“ sehr deutlich zum 
Ausdruck gebracht und das sagt er auch in seiner Fabel selbst. Zu den seltener zitier-
ten Versen gehören folgende:  

„Stammt nicht des edlen Weines Saft von einem garstig dürren Schaft? Der, 
wenn man ihn nicht sorgsam pflegt, bloß nutzlos wuchert und nichts trägt. 
Doch dessen Frucht uns Lust bereitet, wenn man ihn bindet und beschnei-
det. Genauso uns das Laster nutzt, wenn das Gesetz es kappt und stutzt“ 
(ebd.). 

Das Gesetz sorgt also für die Unschädlichkeit der Gier. Es „kappt und stutzt“ sie, 
sodass diejenige Triebkraft übrig bleibt, die den „Handel“ gedeihen lässt und die die 
Armen reicher macht, „als es einst der Reiche war“. Dazu kommt die „ständige Inter-
vention des Politikers“,13 der die „privaten Laster“ in kluger Weise ausnutzt, um dar-
aus einen „öffentlichen Vorteil“ entstehen zu lassen (vgl. Euchner 2002: 47). Die häu-
fig angewandte Lesart, dass „private Laster“ zu „öffentlichen Tugenden“ werden, 
würde der Grundaussage der „Bienenfabel“ völlig widersprechen. Nicht um „Tugen-
den“ geht es, sondern um „Wohlstand“, und er entsteht nicht „dank“, sondern „trotz“ 
privater Laster,14 sofern es gelingt, sie zu beschneiden und die verbleibende Triebkraft 
in kluger Weise zu nutzen, wozu man kompetente Politiker braucht. 
Liest man die Texte von Adam Smith und Bernard Mandeville unvoreingenommen, 
so wird also Folgendes deutlich: Es gibt einen wesentlichen Unterschied zwischen der 
schöpferischen Kraft, die von einem disziplinierten Erfolgsstreben der Menschen 
ausgeht, und einer Maßlosigkeit, die den Menschen zugrunde richten kann und die im 
individuellen und kollektiven Interesse gezügelt werden muss.15 „Gier“ – also Maßlo-
                                                      
13  Mandeville (1724/2002: 400) schreibt in einer Rechtfertigung gegenüber den Verleumdungen 

seiner Zeitgenossen, der Grundgedanke seiner „Bienenfabel“ sei, „dass die privaten Laster 
durch das geschickte Vorgehen eines tüchtigen Politikers in öffentliche Vorteile umgewandelt 
werden können“.   

14  Dies betont auch Herms (2004).   
15  In einer Auseinandersetzung mit Mandeville legt Adam Smith großen Wert auf die Unterschei-

dung zwischen der „normalen Stärke“ unserer Affekte und einer „Üppigkeit oder Schwelgerei“ 
(1790/2010: 510). Die Tugend der „Mäßigung“ ziele darauf ab, die Heftigkeit unserer Affekte 
„so weit im Zaume zu halten¸ dass sie weder das Individuum schädigen, noch gegen die Ruhe 
und Ordnung der Gesellschaft verstoßen“ (ebd.: 511). Adam Smith wirft Mandeville vor, er 
habe auch die „normale Stärke“ unserer Affekte zu einem „Laster“ erklärt und mit dieser Un-
terstellung seine „Bienenfabel“ geschrieben. Er kritisiert Mandevilles „Bienenfabel“ als eines 
der „Systeme, welche jegliche sittliche Bindung aufheben“ (Smith 1790/2010, Teil 7, 2. Ab-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 59 

sigkeit – ist jedenfalls keine „schöpferische Kraft“. Wer diese Kraft wirksam sehen 
und deshalb die „Gier“ zügeln will, ist besser beraten, wenn er – sofern die „Tugend 
der Mäßigung“ nicht ausreicht – auf Gesetze vertraut und nicht auf den Wettbewerb, 
der das, was alles16 von einer „unsichtbaren Hand“ erwartet wird, schlechterdings 
nicht leisten kann.17  
Die Unterscheidung zwischen einem „disziplinierten Erfolgsstreben“ als einer schöp-
ferischen Kraft einerseits, und einer Gier, die durch eine Fehllenkung des Erfolgsstre-
bens und einer dadurch bedingten „Maßlosigkeit“ gekennzeichnet ist, durchzieht viele 
neuzeitliche Deutungen der Geldwirtschaft und des „Kapitalismus“. Erwähnt seien in 
diesem Zusammenhang die Deutungen von Karl Marx, Georg Simmel und Max We-
ber.18 
In seiner „Kritik der Politischen Ökonomie“ unterscheidet Marx den „Warenbesitzer“ 
vom „Schatzbildner“. Der Erstere verwendet das Geld als Zahlungsmittel im Güter-
kauf. Er ist an den Gütern interessiert, nicht am Geldbesitz. Der „Schatzbildner“ hin-
gegen interessiert sich nur für das „Geld“ (vgl. Marx 1859/1961: 106). Er strebt nach 
einem „abstrakten Reichtum“, nämlich nach Geld als dem „verselbständigten 
Tauschwert“ (ebd.: 109). Anders als das Streben nach konkretem Reichtum in der 
Form von „Gütern“ kennt die „Schatzbildung“ keine Grenze: „Die Schatzbildung hat 
(...) keine immanente Grenze, kein Maß in sich, sondern ist ein endloser Prozess, der 
in seinem jedesmaligen Resultat ein Motiv seines Anfangs findet“ (ebd.: 110). Deshalb 
ist für den „Schatzbildner“ „das Geld (...) nicht nur ein Gegenstand der Bereiche-
rungssucht, er ist der Gegenstand derselben. Sie ist wesentlich auri sacra fames (die 
verfluchte Gier nach Geld)“ (ebd.). Diese Gier führt zur „Akkumulation“ von Reich-
tum als solchem, die von anderen „sog. Formen der Akkumulation“ zu unterscheiden 
ist, die „nur missbräuchlich, nur durch Erinnerung an die einfache Geldakkumulation, 
als Akkumulation gelten“ (ebd.). Bei diesen „anderen Formen“ geht es um die Anhäu-
fung von „Gebrauchswerten“ in der Form von konkreten Gütern, nicht um die An-
______________________________ 

schn. Kap. 4). Adam Smith erwartet also eine Zügelung unserer Affekte auch von der „Tugend 
der Mäßigung“, Mandeville dagegen ausschließlich vom „Gesetz“. – Auch andere Mitglieder 
der „Schottischen Moralisten“, wie z.B. Francis Hutcheson, wussten zwischen dem „ruhigen 
Verlangen nach Reichtum“ und einer „Habgier“ zu unterscheiden. Das eine fördert den allge-
meinen Wohlstand, das andere schadet nicht nur dem Einzelnen, sondern auch der Allgemein-
heit; vgl. die Studie von Hirschman (1980: 74f.).  

16  Der marktwirtschaftliche Wettbewerb leistet viel, wenn es z.B. um die Selektion effizienter 
gegenüber ineffizienter Produktionsverfahren geht, und er kann, unter bestimmten Bedingungen 
auch moralische Tugenden wie Ehrlichkeit und Zuverlässigkeit belohnen. Aber er leistet nicht 
„alles“. Er sorgt z.B. nicht für eine weitgehende Annäherung an die „Gleichverteilung“ der Gü-
ter, die Adam Smith von der „unsichtbaren Hand“ erwartet (vgl. Fn. 8), und er sorgt auch nicht 
für eine Unschädlichkeit aller Begierden.    

17  Anders als Mandeville und die „Schottischen Moralisten“ kennt Thomas Hobbes nur das 
ziellose Fortschreiten „von Begierde zu Begierde“, das vom Selbsterhaltungswillen des Men-
schen angetrieben wird. „Gier“ ist für ihn der naturgemäße und damit undisziplinierbare Ver-
haltensmodus des Menschen schlechthin. Die Begierden sichern das „nackte Leben“, sie ken-
nen kein „gutes Leben“, denn über die Selbsterhaltung hinaus gibt es kein „höchstes Gut“ (vgl. 
Hobbes 1918: 26). Wenn das „gute Leben“ ersetzt wird durch das „nackte Leben“, dann fehlt 
jedes Maß, das den Begierden eine Grenze setzen könnte (vgl. Spaemann 1989: 66).    

18  Die Anregung, auf diese Autoren einzugehen, verdankt der Verfasser einem der Gutachter. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

60  

häufung von „Tauschwert“ als solchem, die keine Grenze kennt. Mit der Anhäufung 
von konkreten Gütern verbindet man bestimmte Zwecke, und wenn diese Zwecke 
erreicht sind, macht die weitere Anhäufung keinen Sinn; sie stößt auf eine natürliche 
Grenze. Nur die Anhäufung von „Tauschwert“ als dem „Reichtum als solchem“ ist 
grenzenlos. 
Marx versteht also „Gier“ als schrankenlose „Bereicherungssucht“, die deshalb keine 
„Schranken“ kennt, weil sie losgelöst ist von konkreten ökonomischen Zielen. Man 
kann auch sagen: „Gier“ ist die typische Form des wirtschaftlichen Erfolgsstrebens, 
das keine Rückbindung an die „Realwirtschaft“ besitzt. Halten wir fest: Nach Marx ist 
„Maßlosigkeit“, die durch eine Fixierung des Erfolgsstrebens auf rein monetäre Ziele 
entsteht, das wesentliche Kennzeichen der „Gier“. 
Im gleichen Sinne argumentiert Simmel in seiner „Philosophie des Geldes“. „Geld“ 
kann als „Mittel“ verstanden werden, mit dem bestimmte Zwecke erreicht werden 
können. Der Besitz von Geld kann aber auch zum „Endzweck“ werden, und dann 
entsteht „Gier“: „Wenn der Endzweckcharakter des Geldes für ein Individuum“ eine 
bestimmte Intensität übersteigt, dann „entstehen die Erscheinungen der Geldgier und 
des Geizes“ (Simmel 1907/1989: 308). In der „Geldgier“ liegt die „Tendenz zur Maß-
losigkeit“ (ebd.: 325). Es gibt auch eine „Habsucht“, die auf bestimmte Güter gerich-
tet ist, von denen „Fixierungen“ und „Haltepunkte“, d.h. Begrenzungen ausgehen. 
Wo aber „der Habsucht die ganz positiven, von außen kommenden Fixierungen und 
Haltepunkte fehlen, pflegt sie sich ganz formlos und mit wachsender Heftigkeit zu 
ergießen“ (ebd.: 324). Die schärfste Form der „Habsucht“ ist also die „Geldgier“, die 
keine Grenze kennt. 
Für Weber wurzelt die „Maßlosigkeit“ in einer Irrationalität des Erfolgsstrebens. Bei-
des, die Maßlosigkeit und die Irrationalität, sind dem „Geist des Kapitalismus“ entge-
gen gesetzt: „Schrankenloseste Erwerbsgier ist nicht im mindesten gleich Kapitalis-
mus, noch weniger gleich dessen ‚Geist‘. Kapitalismus kann geradezu identisch sein 
mit Bändigung, mindestens mit rationaler Temperierung, dieses irrationalen Triebes“ 
(Weber 1904/1969: 12). Der „Geist des Kapitalismus“ motiviert zu einem „maßvol-
len“, weil rationalen und systematischen Erfolgsstreben innerhalb der „kapitalistischen 
Ordnung der gesamten Wirtschaft“ (ebd.). Eine „irrationale Maßlosigkeit“ ist das 
Kennzeichen der Gier, und wo eine „schrankenlose Erwerbsgier“ vorherrscht, ist eine 
kapitalistische Entwicklung, wie Weber sie versteht, nicht möglich. 
Die für die „Schottischen Moralisten“, für Marx, Simmel und Weber selbstverständli-
che Unterscheidung zwischen einem „gebändigten“ Erwerbsstreben und einer maßlo-
sen Gier geht in einem ökonomischen Formalismus verloren, der nur einen Verhal-
tensmodus kennt: den der „Maximierung“. Wenn alle „homines oeconomici“ ihren 
Nutzen bzw. Gewinn unter Wettbewerbsbedingungen maximieren, entsteht ein Wohl-
standsoptimum. Mit den Methoden der Wohlfahrtsökonomik lässt sich das mühelos 
beweisen. Die Existenz einer „unsichtbaren Hand“ scheint also mathematisch “be-
weisbar“ zu sein,19 und zugleich erscheint jede Kritik an der „Gier“ als ein Rückfall in 
„vorwissenschaftliche“ (oder „vormoderne“) Zeiten.20 

                                                      
19  Ebenso unerschütterlich wie die Überzeugung, die wohltätige Wirkung der unsichtbaren Hand sei 

im Wettbewerb sichtbar und dies lasse sich mit formalen Mitteln beweisen, war lange Zeit der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 61 

Löst man sich vom Formalismus des Maximierungskalküls, dann ergeben sich durch-
aus Möglichkeiten, das moralische Phänomen der „Gier“ ökonomisch zu interpretie-
ren.21 Erstens kann man unterstellen, dass die ökonomischen Akteure von einer ext-
rem hohen Diskontrate ausgehen.22 Sowohl künftige Gewinne als auch künftige Ver-
luste monetärer und anderer Art (Gesundheitsschäden, Reputationsverluste usw.) 
fallen dann im gegenwärtigen Nutzenkalkül kaum ins Gewicht, und das führt zur 
Maßlosigkeit im eingangs definierten Sinn des „ungehemmten, überzogenen und rück-
sichtslosen Strebens nach wirtschaftlichen Vorteilen“. Zweitens kann es sein, dass die 
Handlungssubjekte einer völlig falschen Realitätswahrnehmung unterliegen (etwa be-
zogen auf die Wahrscheinlichkeit, für das Misslingen eines hoch riskanten Börsenge-
schäftes zur Rechenschaft gezogen zu werden).23 Drittens stellt das Einkommen mög-
licherweise ein „Positionsgut“24 dar, das den sozialen Status einer Person definiert, 
und das nicht einem abnehmenden Grenznutzen unterliegt. „Gier“ ist dann das Be-
streben, jeden Statusverlust zu vermeiden und deshalb auf die Einkommensverbesse-
rungen anderer Personen mit hohen Gehaltsforderungen zu reagieren. Eng damit 
verwandt ist eine vierte Ursache von „Gier“: das „Herdenverhalten“. Wenn alle ande-
ren Mitglieder der eigenen peer group mit hohen Bonuszahlungen für riskante Börsen-
geschäfte honoriert werden, dann fällt es schwer, auf solche Geschäfte zu verzich-
ten.25 
Alle diese Erwägungen spielen keine Rolle, wenn man an den Standardprämissen der 
Ökonomik festhält. Auf dieser Basis wird auch in der wirtschaftsethischen Literatur 
argumentiert. Ein Beispiel dafür ist eine Ordnungsethik, die sich ausdrücklich „verab-

______________________________ 
Glaube an  die Effizienz des Marktes. Inzwischen dürfte die Theorie von der Effizienz des Mark-
tes, deren Funktion angeblich die ökonomische Klugheit schlechthin repräsentiert, als ‚Mythos‘ 
entlarvt sein. Ob unsichtbare Hand oder effiziente Märkte: Mythen, die nicht als solche erkannt 
werden, scheinen im ökonomischen Denken keine unwesentliche Rolle zu spielen. Siehe dazu: 
J. Fox (2009).      

20  Dass bei diesem Vorgehen um der mathematischen Beweisbarkeit willen unzählige wirklich-
keitsfremde Annahmen gemacht werden müssen, sei hier nur nebenbei erwähnt. Die formale 
Eleganz der Theorie geht zu Lasten ihrer praktischen Relevanz. Die modelltheoretisch „bewie-
sene“ Optimalität des allgemeinen Konkurrenzgleichgewichts ist an Voraussetzungen gebun-
den, die in der Realität einer Wettbewerbswirtschaft systematisch nicht erfüllt werden können. 

21  Im Folgenden beziehe ich mich auf Kirchgässner (2012). – Von einer ethisch fragwürdigen 
Form des Eigeninteresses spricht auch Williamson, wenn er das Phänomen des Opportunismus 
definiert. Er differenziert damit einen für die Ökonomik zentralen Begriff: „Opportunism is a 
variety of self-interest seeking but extends simple self-interest seeking to include self-interest 
seeking with guile“ (Williamson 1979: 234, Fn. 3).  

22  Diesen Hinweis verdanke ich auch Wolfgang Buchholz.  
23  Während des Finanzmarkt-„Booms“ der Jahre 2005–08 fand ein risikofreudiger Börsenhändler, 

der nach dem Scheitern eines Geschäftes seinen „Job“ verlor, mühelos eine gut bezahlte Stelle 
bei der Konkurrenz.  

24  Zur Bedeutung von Positionsgütern vgl. Hirsch (1980).  
25  Eingangs wurde die ehemalige Börsenhändlerin Anne T. mit den Worten zitiert, die Börsen-

händler seien wie „Lemminge“ hintereinander her gerannt. Anschaulicher kann man das Her-
denverhalten einer peer group wohl kaum beschreiben. – Keizer et al. (2008) haben den Anste-
ckungseffekt eines illegitimen und illegalen Verhaltens in mehreren empirischen Untersuchun-
gen nachgewiesen. Den Hinweis darauf verdanke ich Marlies Ahlert.     

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

62  

schiedet“ von einer „Ethik der Mäßigung“ (Lütge 2012: 10). „Maßhalten“ habe zwar 
seinen Sinn „in der persönlichen, alltäglichen Lebensführung“, aber nicht in Unter-
nehmen; auf der gesellschaftlichen Ebene sei „Mäßigung“ geradezu „schädlich“ (ebd.: 
2), weil sie uns in die „Nullsummenspiele“ der „vormodernen Gesellschaften“ zurück-
führe (vgl. ebd.: 9).26 Der dritte Abschnitt enthält eine kritische Auseinandersetzung 
mit dieser Variante einer Ordnungsethik. 
Diesen ersten Abschnitt zusammenfassend, kann man festhalten: Sowohl die „Klassi-
ker“ der Nationalökonomie, die „Schottischen Moralisten“, als auch Autoren wie 
Marx, Simmel und Weber wussten zwischen einem „gebändigten“ und dadurch pro-
duktiven Erwerbsstreben einerseits und einer „schrankenlosen“ und dadurch unpro-
duktiven Gier andererseits zu unterscheiden, während diese Unterscheidung in einer 
formalistischen Ökonomik, die von „Maximierung“ spricht, weitgehend verloren ge-
gangen ist. Bei den „Klassikern“ und darüber hinaus gibt es auch eine weitgehende 
Übereinstimmung dahingehend, dass ein anspruchsvolles Arrangement von Instituti-
onen und persönlichen Tugenden notwendig ist, um eine unproduktive Gier zu bän-
digen und dadurch ein produktives Erwerbsstreben möglich zu machen. Die Gier 
bändigt sich nicht selbst; „Gier“ ist keine schöpferische Kraft. 

3. Konsequenzen der Maßlosigkeit  
Nehmen wir einmal folgenden Fall, der sich in dieser oder jener Variante unzählige 
Male abgespielt hat. Ein Vermögensverwalter verspricht seinen Klienten sichere Geld-
anlagen bei einer weit überdurchschnittlichen Rendite. Er kenne einige Produkte, sagt 
der Mann, die von der Masse der Anleger noch nicht entdeckt worden seien, und die 
eine hohe Wertsteigerung versprächen. Jetzt müsse man auf den Zug aufspringen und 
kaufen, solange die Kurse noch niedrig seien. Der Mann macht einen seriösen und gut 
informierten Eindruck. Immer mehr Kunden vertrauen ihm ihre Ersparnisse an. Der 
Verlockung hoher Renditen können sie nicht widerstehen. So schwillt der Strom der 
Zahlungseingänge bei unserem Vermögensverwalter an. Er beginnt ein großes Rad zu 
drehen. Seine Anlageentscheidungen werden riskanter; er hat sich selber durch seine 
Entscheidungen unter Druck gesetzt und verdrängt alle Vorsichtsregeln, die er einmal 
gelernt hat. Als einige Dispositionen schief gehen, verschweigt er seine Verluste. Die 
Einzahlungen von neuen Kunden erlauben es ihm trotzdem, den alten Kunden die 
versprochenen Erträge auszuzahlen. Das geht einige Zeit gut, bis sich die Verluste in 
diesem „Ponzi“-Spiel nicht mehr kaschieren lassen, neue Kunden ausbleiben, die 
Schulden nicht mehr gedeckt sind und der Gang zum Insolvenzrichter unausweichlich 
wird. Hunderte oder Tausende von Anlegern sind um ihre Ersparnisse geprellt wor-
den. 
Dieses Muster der Ereignisse kann sich im Großen wie im Kleinen abspielen. Im ganz 
großen Stil hat der New Yorker Finanz- und Börsenmakler „Bernie“ Madoff dieses 
Spiel betrieben. Seine 4.800 Klienten hat er um die unvorstellbare Summe von 65 
Milliarden US-Dollar betrogen und wurde dafür als Einundsiebzigjähriger zu 150 (!) 
Jahren Haft verurteilt. Sehr viel bescheidener, aber mit denselben Methoden, agierte 
ein Finanzberater, der vor dem Göttinger Landgericht stand. Er hat seine 174 Kunden 
                                                      
26  Vgl. auch meine Rezension der Veröffentlichung Lütges (Sautter 2013). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 63 

um 3,6 Millionen Euro betrogen (Göttinger Tageblatt vom 6. März 2012: 9). Im Pro-
zess sagte er aus, seine Kunden hätten ihm blind vertraut. In der Gier nach 18 Prozent 
Rendite hätten sie alle Sicherheiten vergessen und ihm nach einem kurzen Beratungs-
gespräch zehntausende Euro auf den Tisch gelegt. Die sind sie jetzt los. 
Das also können die Konsequenzen der Geldgier sein: Sparer verlieren ihre Ersparnis-
se, ihre Altersrücklagen sind wertlos, die Ausbildung der Kinder ist nicht mehr finan-
zierbar, der aktuelle Lebensstandard ist nicht mehr aufrechtzuerhalten, Vertrauen geht 
verloren, und weil ‚Vertrauen‘ die Grundlage aller Kreditbeziehungen ist, ‚trocknen‘ 
möglicherweise auch manche Kreditmärkte aus. Davon bleibt dann auch die Realwirt-
schaft nicht verschont. 
Besonders dramatisch sind die realwirtschaftlichen Konsequenzen, wenn aus der 
Geldgier Einzelner eine Massenhysterie wird. Das klassische Beispiel dafür ist die 
holländische Tulpenzwiebel-Spekulation der 1630er Jahre. Innerhalb weniger Jahre 
wurde der Preis für eine Zwiebel in irrwitzige Höhen getrieben. Seriöse Kaufleute 
verloren jeden Bezug zur Realität und verpfändeten ihre Geschäftshäuser für den 
Kauf einer Knolle. Einfache Hausangestellte nahmen für den gleichen Zweck immen-
se Kredite auf. Die ganze Episode glich einem massenhaften Experiment im Mag-
netresonanztomographen27: Völlig überzogene Gewinnerwartungen steuerten re-
flexartig die wirtschaftlichen Entscheidungen unzähliger Menschen, und ihre Fähigkeit 
zu einer reflektiven Verhaltenssteuerung wurde dabei weitgehend außer Kraft gesetzt. 
Die makroökonomischen Folgen dieser Episode sind bekannt. Nachdem die Tulpen-
zwiebel-Blase geplatzt war, versanken die Niederlande in eine mehrjährige Depression, 
in der viele Menschen verarmten. Nach diesem Muster verliefen viele weitere Spekula-
tionswellen (vgl. Galbraith 2010). Das jüngste Beispiel ist die Immobilien-Spekulation 
in den USA und in einigen europäischen Ländern, deren realwirtschaftliche Konse-
quenzen die Weltwirtschaft noch immer nicht ganz überwunden hat. 
Die Ursachen von dysfunktionalen Marktprozessen dieser Art lassen sich selbstver-
ständlich nicht nur auf eine reflexive Verhaltenssteuerung der Marktteilnehmer zu-
rückführen, auch wenn damit einige weitere Einflussfaktoren der „Gier“ zumindest 
teilweise erklärt werden können: eine völlig verzerrte Realitätswahrnehmung, eine 
extreme Minderbewertung künftiger Zahlungsströme und ein „Herdenverhalten“ 
einzelner Akteursgruppen. Diese und weitere Ursachen eines „ungehemmten und 
rücksichtlosen Strebens nach wirtschaftlichen Vorteilen“ schließen keineswegs aus, 
dass die beteiligten Akteure im Bewusstsein subjektiver Rationalität handeln und sich 
dabei aller technischer Hilfsmittel bedienen, die ihrem Rationalitätskalkül entsprechen 
(auch wenn der in Gang gesetzte Hochfrequenzhandel diesem Kalkül möglicherweise 
entgleitet). Die realwirtschaftlichen Konsequenzen von Marktprozessen, die auf diese 
Weise ausgelöst werden, können verheerend sein, und sie sind weit mehr als ein „Kol-
lateralschaden“ der Gier.28 Es sind Schäden, die das ganze System einer Marktwirt-
                                                      
27  Bei neuroökonomischen Experimenten mit dem Magnetresonanztomographen hat man festge-

stellt, dass unter bestimmten Bedingungen die reflektiven Gehirnzonen inaktiv blieben und die 
Probanden nur reflexiv auf bestimmte Symbole reagierten, die mit einer Geldauszahlung assozi-
iert werden konnten; vgl. Zweig (2007: 51ff.).   

28  Auch David Hume ist in dieser Hinsicht sehr realistisch: „(…) die Begierde, Güter und Besitz 
für uns und unsere nächsten Freunde zu erlangen, ist unersättlich, andauernd, allgemein ver-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

64  

schaft bedrohen, weil sie die Funktionsfähigkeit der Märkte außer Kraft setzen und 
die Glaubwürdigkeit des Marktsystems erschüttern. 
Dies zu verhindern, ist eine vordringliche Aufgabe der Ordnungspolitik. Aus ord-
nungsethischer Sicht geht es darum, durch institutionelle Regelungen einem „gierigen“ 
Erfolgsstreben Grenzen zu setzen und damit das marktwirtschaftliche System funkti-
onsfähig zu erhalten. Das „Laster“ der Gier muss – mit Mandeville gesprochen – 
„gekappt und gestutzt“ werden (Mandeville 1724/2002: 92), damit es unschädlich 
wird und die produktive Kraft des individuellen Erfolgsstrebens unverfälscht wirksam 
werden kann. 
Entsprechende Institutionen entstehen nicht von selbst, sondern sie müssen geschaf-
fen werden. Dies ist Sache der Politik, d.h. der Parlamente und Regierungen, die dem 
„Gemeinwohl“ verpflichtet sind, die aber stets unter dem Einfluss partikularer Inte-
ressengruppen stehen. Diese sorgen dafür, dass eine Politik im Interesse der Allge-
meinheit zum „Bohren dicker Bretter“ wird, wie es Max Weber formuliert hat. Wie 
schwer diese Aufgabe ist, macht sich insbesondere bei ordnungspolitischen Entschei-
dungen bemerkbar, deren langfristige Ziele typischerweise im Konflikt stehen zu den 
kurzfristigen Zielen einzelner Interessengruppen. 
Ein Blick auf die Vorgeschichte der jüngsten internationalen Finanzkrise macht deut-
lich, wie weit sich in diesem Konflikt eine einzelne Lobby durchsetzen kann. Das 
Interesse des Finanzsektors war damals keineswegs darauf gerichtet, durch strenge 
Haftungsregeln, gesetzlich vorgeschriebene Risikopuffer, eine Begrenzung von Bo-
nuszahlungen für risikoreiche Wertpapiergeschäfte und ähnliche Maßnahmen einem 
„ungehemmten“ Erfolgsstreben Grenzen zu setzen und damit die Stabilität des Fi-
nanzsystems zu sichern. Im Gegenteil: Das vorrangige Interesse galt der Lockerung 
von Haftungsregeln, der Verminderung einer Risikovorsorge, der Erhöhung von Bo-
nuszahlungen usw., um ehrgeizige Renditeziele verwirklichen zu können. Man wird 
nicht jedem Akteur in dieser Branche eine „Gier“ im Sinne einer besinnungslosen 
Jagd nach höheren Renditen vorwerfen können. Dass aber das allgemeine Geschäfts-
klima durch eine gewisse „Maßlosigkeit“ gekennzeichnet war, ist schwer zu bestreiten. 
In diesem Klima galt das vorrangige ordnungspolitische Interesse der Branche einer 
Verhinderung aller Initiativen, die auf eine „Mäßigung“ ausgerichtet waren. 
Dazu folgendes Beispiel: Schon relativ früh kam in den USA der Verdacht auf, dass 
sich der Handel mit den besonders gewinnträchtigen Derivaten in einer regulatori-
schen Grauzone abspielt und dass damit untragbar hohe Systemrisiken verbunden 
sind. Warren Buffet, ein bekannter Finanzmarktexperte, sprach von den Derivaten als 
potentiellen „Massenvernichtungswaffen für das Finanzsystem“.29 Auf Anforderung 
______________________________ 

breitet und unmittelbar zerstörend für die Gesellschaft. Es gibt kaum jemand, der nicht von ihr ge-
trieben wird, und es gibt niemand, der nicht Ursache hätte, sie zu fürchten, wenn sie ohne Ein-
schränkung sich betätigt und ihren ersten und natürlichsten Regungen folgt“ (Hume 
1739/1978: 235; Hervorhebung durch H. S.).    

29  Zitat von Warren E. Buffett. Er nannte im Jahre 2003 die Derivate „(…) financial weapons of 
mass destruction, carrying dangers that, while now latent, are potentially lethal” (zit. nach. 
Goodman 2008). Bekannt geworden ist auch die Aussage von George Soros, einem der erfolg-
reichsten Börsenspekulanten, er hätte sich nie auf den Handel mit Derivaten eingelassen „(…) 
because we don’t really understand how they work“ (zit. nach ebd.).      

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 65 

einiger Kongressabgeordneter legte bereits im Jahre 1994 das amerikanische „General 
Accounting Office“ einen Bericht vor, in dem signifikante Lücken und Schwächen in 
der Regulierung des Handels mit Derivaten festgestellt wurden. Daraufhin gab es eine 
Gesetzesinitiative, die eine Regulierung dieses Marktsegments zum Ziel hatte. Dieses 
Gesetz wurde niemals beschlossen. Es scheiterte am massiven Widerstand der Ban-
kenwelt.30 
Auch in Deutschland wussten die Banken Gesetzesinitiativen zu verhindern, die sie 
bei besonders gewinnträchtigen und damit risikoreichen Geschäften hätten beschrän-
ken können. In den 1990er Jahren verfolgte die deutsche Bundesregierung den Plan, 
die Geschäftsmodelle von Kreditinstituten im Blick auf bestimmte Mindestanforde-
rungen für das Risikomanagement durch die Bundesanstalt für Finanzdienstleistungs-
aufsicht (Bafin) überprüfen zu lassen. Der Deutsche Bankenverband sprach sich ge-
gen diese Initiative aus und sie wurde dann auch nicht weiter verfolgt. Josef Acker-
mann hat übrigens diese Verhinderungsstrategie im November 2008 als einen großen 
Fehler bezeichnet und gesagt, in der Frage der Bankenaufsicht habe er sich vom „Sau-
lus zum Paulus“ gewandelt (vgl. FAZ vom 18.11.2008: 13). 
Ein weiteres Beispiel ist folgendes. In den USA galt seit 1975 eine Regelung, die In-
vestmentbanken zu einer Eigenkapitalquote von mindestens 8,3 Prozent verpflichtete. 
Auf Betreiben der fünf führenden Investmentbanken wurde diese Regelung im Jahre 
2004 ersatzlos gestrichen. Das ermöglichte diesen Banken eine Erhöhung ihres Kre-
ditvolumens um das 22- (Merrill Lynch) bis 31-fache (Morgan Stanley). Die Eigenka-
pitalquoten – und damit die Risikopuffer – sanken auf 3,2 Prozent und 4,6 Prozent 
(vgl. Sinn 2009: 148). 
Die Reihe dieser Beispiele ließe sich mühelos erweitern. Sie würden allerdings ein 
verzerrtes Bild ergeben, würde man nicht auch die weit verbreitete Deregulierungseu-
phorie der 1990er Jahre erwähnen, die es der Lobby des Finanzsektors leicht machte, 
ihre eigenen Forderungen durchzusetzen. Der „Zeitgeist“ war „zutiefst regulierungs-
feindlich“ (Krugman 2009: 191), und damit war eine Politik der „Mäßigung“ nicht zu 
vereinbaren, die die Mentalität eines „ehrbaren Kaufmanns“ hätte fördern können. 
Eine auf Deregulierung programmierte Politik schuf vielmehr den Freiraum für man-
che Skrupellosigkeit im Geschäftsalltag. Der Vorstandssprecher einer Privatbank 
sprach in diesem Zusammenhang von der notorischen Missachtung der Kundeninte-
ressen in weiten Teilen des Bankensektors, und er sah darin die eigentliche Ursache 
der internationalen Finanzkrise.31 

                                                      
30  Über die verschiedenen Versuche zur Regulierung des Handels mit Derivaten berichtet Good-

man (2008). Alle diese Versuche scheiterten. 
31  „Kaum eine Branche (…) hat sich so wenig um das Wohl der Kunden geschert wie zuletzt 

viele Mitglieder der Bankenbranche. Es lässt sich ohne Überspitzung sagen, dass der eigentliche 
Grund für die Finanzkrise in der Preisgabe des Kundennutzens durch Banken weltweit zu fin-
den ist, gar in einem Verrat am Kunden, der in komplexen Finanzderivaten und monatlich 
neuen, marketinggetriebenen Modeprodukten seinen Ausdruck gefunden hat“ (Schmid 2009: 
2). – Von der systematischen Missachtung der Kundeninteressen bei Goldman Sachs, einer der 
weltweit größten Investment-Banken, spricht Greg Smith, ehemaliger Exekutivdirektor dieser 
Bank in einem offenen Brief. Seine Vorwürfe an die Adresse dieser Bank haben eine lebhafte 
Internet-Diskussion ausgelöst. Einer der früheren Kollegen von Smith zeigte sich erstaunt von 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

66  

Die Überlegungen in diesem Abschnitt können wie folgt zusammengefasst werden: 
Wer „gierig“ ist, schadet sich nicht nur selbst. Er schadet auch anderen, und wenn die 
„Gier“ zu einem Massenphänomen wird, dann ist das ganze System einer Marktwirt-
schaft bedroht. Diese Bedrohung ist dann besonders groß, wenn sich die „Maßlosig-
keit“ politisch einflussreicher Akteure auch bei der Gestaltung des institutionellen 
Ordnungsrahmens der Marktwirtschaft durchsetzt und deshalb Regelungen entstehen, 
die der „Gier“ freien Lauf lassen. Eine zentrale ordnungsethische Frage lautet daher: 
Wie kann das wirtschaftliche Handeln so gesteuert werden, dass ein maßvolles Er-
werbsstreben gefördert, eine schädliche Gier aber verhindert wird? 

4. Maßvolles Erwerbsstreben und schädliche Gier: über die Möglichkei-
ten einer Verhaltenssteuerung 

Mögen frühere Jahrhunderte noch darauf vertraut haben, dass Einsicht und Selbstdis-
ziplin das wirtschaftliche Handeln steuern können, so erscheint dies heutigen Wirt-
schaftsethikern eine ziemlich romantische Idee zu sein. Sie haben den Spott von Ni-
klas Luhmann (1993: 134) über eine „Appellitis“ im Ohr, d.h. den als aussichtslos 
geltenden Versuch, im selbstreferentiellen System der Wirtschaft irgendetwas mit 
moralischen Appellen bewegen zu können. Nicht Einsicht, Selbstdisziplin und andere 
moralische Tugenden steuern annahmegemäß das wirtschaftliche Handeln, sondern 
institutionelle Anreize und Sanktionen, kurz: die Rahmenordnung des wirtschaftlichen 
Geschehens.32 
Ohne Zweifel wird das wirtschaftliche Handeln in einem hohen Maße durch instituti-
onelle Vorgaben beeinflusst, die für den einzelnen Akteur eine „Verhaltensrestriktion“ 
darstellen. Es kann aber genauso wenig bezweifelt werden, dass die Qualität und die 
Effektivität von allgemein verbindlichen Institutionen in einem hohen Maße von der 
Gesinnung der einzelwirtschaftlichen Akteure abhängt. Zwischen einer moralischen 
und einer institutionellen Verhaltenssteuerung besteht deshalb ein wechselseitiges und 
keineswegs ein einseitiges Abhängigkeitsverhältnis. Dafür sprechen unzählige empiri-
sche Belege.33 
______________________________ 

dessen Naivität und meinte: „Come on, that is what they do (…)“; m.a.W.: Die Kunden als 
„muppets“ („marionettes“, „puppets“) zu behandeln, sei der ganz normale Geschäftsstil bei 
Goldman Sachs (vgl. Smith 2012).  

32  Dass es bei dieser Betonung von extrinsischen Anreizen und Sanktionen schwer ist, für eine 
liberale Wirtschaftsverfassung einzutreten, dürfte nicht allen Apologeten dieser Form von Ver-
haltenssteuerung bewusst sein. Eine liberale Wirtschaftsordnung steht und fällt mit der Fähig-
keit der ökonomischen Akteure zu einer intrinsisch motivierten, moralischen Selbstbindung ih-
res Handelns. Je weniger die Akteure dazu willens sind, umso notwendiger ist eine detaillierte 
Verhaltenssteuerung durch formale Institutionen, d.h. umso weniger kann eine Wirtschaftsord-
nung liberalen Ideen entsprechen. Darauf hat mit aller wünschenswerten Deutlichkeit Thomas 
Hobbes hingewiesen. Nach Hobbes dominiert der menschliche Trieb zur Selbsterhaltung jede 
moralisch inspirierte Selbstdisziplin, und das macht einen übermächtigen Staat (Leviathan), der 
die individuellen Freiheitsrechte in erheblichem Maße einschränkt, unvermeidlich (vgl. Bar-
tuschat 1981). – Vgl. meine Ausführungen zu der ethischen Selbstbindung als einer Vorausset-
zung für ein liberales System in Sautter (1986). 

33  Bruno S. Frey und Lars P. Feld haben beispielsweise darauf hingewiesen, dass zwischen der 
Steuerehrlichkeit und der Stringenz der Steuergesetzgebung eine wechselseitige Abhängigkeit 
besteht: die Gesetzgebung und ihre Anwendung können umso „liberaler“ sein, je größer die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 67 

Auf diese Wechselseitigkeit soll im Folgenden nicht eingegangen werden. Stattdessen 
seien die Möglichkeiten und Voraussetzungen einer institutionellen Verhaltenssteue-
rung diskutiert, die im Zentrum ordnungsethischer Überlegungen stehen. In der deut-
schen „Ordoliberalen Schule“ sind solche Überlegungen schon sehr früh angestellt 
worden. Walter Eucken, der bekannteste Vertreter dieser Schule, lässt beispielsweise 
keinen Zweifel daran, dass die Ordnung der Wirtschaft nicht nur ökonomisch sachge-
recht, sondern auch ethisch legitim sein soll, und dass sich das eine nicht im anderen 
auflösen lässt:  

„Es ist (...) nur die eine Seite der Wettbewerbsordnung, dass sie auf die 
Durchsetzung der ökonomischen Sachgesetzlichkeit dringt. Ihre andere Seite 
besteht darin, dass hier gleichzeitig ein soziales und ethisches Ordnungswol-
len verwirklicht werden soll. Und in dieser Verbindung liegt ihre besondere 
Stärke“ (Eucken 1952: 370f.).34  

Zu den Möglichkeiten, ein konstruktives Erfolgsstreben zu fördern und eine destruk-
tive Maßlosigkeit zu verhindern, hat Eucken nicht explizit Stellung genommen. Impli-
zit allerdings bezieht er eine eindeutige Position, wenn er dem Haftungsprinzip eine 
zentrale Rolle zuweist, denn strenge Haftungsregeln sorgen zumindest dafür, dass der 
„Gierige“ die Folgen seiner Maßlosigkeit selbst zu tragen hat und sie nicht auf andere 
abwälzen kann. „Wer für Pläne und Handlungen der Unternehmen (Betriebe) verant-
wortlich ist, haftet“, schreibt Eucken, denn „die Wettbewerbsordnung kann ohne 
persönliche Verantwortung der Einzelnen nicht …funktionsfähig werden“ (Eucken 
1952: 281). 
Die ethische Grundlage der „Ordoliberalen“ war die christliche Sozialethik, was sich 
auch daran ablesen lässt, dass an der Ausformulierung der ordnungspolitischen 
Grundsätze der „Ordoliberalen“ einige Theologen beteiligt waren (vgl. Brakel-
mann/Jähnichen 1994: 27f.).35 
Einige neuere Ansätze einer Ordnungsethik wählen eine andere ethische Grundlage. 
Als Beispiel soll hier der Ansatz von Christoph Lütge herausgegriffen werden, weil er 
dezidiert für eine „Maßlosigkeit“ im Erwerbsstreben plädiert, und im Verzicht auf 
„Mäßigung“ geradezu ein ethisches Gebot sieht. Es bietet sich deshalb an, bei einer 
wirtschaftsethischen Reflexion zum Thema „Gier“ auf den Ansatz von Lütge einzu-
gehen. Seine Auffassungen zu diesem Thema unterscheiden sich diametral zu den hier 
vertretenen. 
______________________________ 

Ehrlichkeit der Steuerpflichtigen ist (vgl. Frey/ Feld 2002; 2000). – Yann Algan und Pierre Ca-
huc machen darauf aufmerksam, dass die Effizienz – wie überhaupt die Anwendbarkeit – be-
stimmter Institutionen des Arbeitsmarktes von der „Gesinnung“ der Menschen abhängen. Ein 
Beispiel sind die institutionellen Regeln Dänemarks: „The efficiency of the Danish flexicurity 
model, which combines high unemployment benefits with low job protection and high partici-
pation rate, relies on strong public-spiritedness” (Algan/Cahuc 2005: 2). – Es ist keineswegs ei-
ne neue Erkenntnis, dass die „social attitudes“, die sich in einem vergleichsweise hohen Niveau 
an Vertrauen äußern, neben den formellen Institutionen und der geographischen Lage wesent-
lich zum Entwicklungserfolg eines Landes beitragen (vgl. Algan/Cahuc 2007).       

34  Im gleichen Sinne äußert sich Röpke (1958/1979: 161): „Nationalökonomisch dilettantischer 
Moralismus ist ebenso abschreckend wie moralisch abgestumpfter Ökonomismus“. 

35  Zur Rolle der Kirchen in der Ordnungstheorie Euckens vgl. Schramm (2002). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

68  

Anders als die „Ordoliberale Schule“ wählt Lütge eine „naturalistische Basis“ für seine 
wirtschaftsethischen Überlegungen.36 Er versteht darunter einen Ansatz, der sich „we-
sentlich auf die Argumente einer Einzelwissenschaft stützt, nämlich der Ökonomik, 
insbesondere der konstitutionellen Ökonomik“ (Lütge 2012: 112). Für diese ist das 
Tauschparadigma konstitutiv. Bleibt man im Rahmen dieses Paradigmas, dann werden 
Normen ausschließlich durch das wechselseitige Vorteilsstreben der Handlungssubjek-
te begründet. Dabei geht Lütge von einem „offenen Vorteilsbegriff“ (ebd.: 34) aus. 
Der von einem Handlungssubjekt gewählte kurze Zeithorizont und die damit kompa-
tible Nutzenmaximierung durch einen exzessiven Drogenkonsum würden beispiels-
weise ebenso unter diesen „offenen“ Begriff fallen wie die Befriedigung eines Men-
schen aus einem altruistischen Einsatz für seine Mitmenschen. Ein ethisches Kriteri-
um, das den einen vom anderen Vorteil qualitativ unterscheiden könnte, gibt es in 
diesem nonkognitiv-subjektivistischen Ansatz nicht, was damit begründet wird, dass 
„das letzte normative Kriterium, das unter modernen Bedingungen (…) noch bleibt, 
das der (wechselseitigen) Vorteile“ (ebd.) sei. Im Prozess der Regelbildung würden 
„nur solche Regeln (…) gewählt, die Vorteile für alle versprechen“, und auf der Hand-
lungsebene würden „nur solche Regeln (…) befolgt, die Vorteile für alle bieten“ (ebd.: 
114). 
Es versteht sich von selbst, dass es bei diesem Ansatz keinen Unterschied geben kann 
zwischen einem schöpferischen Erfolgsstreben und einer schädlichen Gier. Vorteil ist 
Vorteil, Erfolg ist Erfolg – je mehr, umso besser, und deshalb ist „Mäßigung schäd-
lich“ (ebd.: 2). Gleichwohl kann man fragen, wie Handlungsregeln zustande kommen 
könnten, die in der Lage wären, einer systembedrohenden Gier – die es für Lütge 
offenbar nicht gibt – Einhalt zu gebieten. Die Handlungssubjekte müssten zu diesem 
Zweck einer wechselseitigen Handlungsbeschränkung zustimmen und darin einen 
„langfristigen paradigmatischen“ Vorteil sehen (vgl. ebd.: 114). Dieser Vorteil stünde 
im systematischen Konflikt zu den aktuellen, situationsbezogenen Vorteilen der 
Handlungssubjekte. Ein normativ-ethisches Kriterium dafür, dass in diesem Konflikt 
der „langfristige paradigmatische“ Vorteil vorzuziehen wäre, gibt es bei Lütge nicht. 
„Ethik“ wird allenfalls als eine unverbindliche Suchanweisung („Heuristik“) zugelas-
sen, die ästhetisch, philosophisch, religiös oder wie auch immer motiviert sein kann, 
für die aber auf jeden Fall gilt: Ihre Suchanweisungen können nicht im Konflikt zu 
irgendwelchen Vorteilen stehen. „Vorteile“ haben immer den Vorrang vor „Moral“. 
Lütges „Ethik auf naturalistischer Basis“ kennt also kein normatives Kriterium, dessen 
Beachtung zur Etablierung von Handlungsregeln führen würde, die eine systemge-
fährdende Maßlosigkeit verhindern könnten. 
Wenn es kein normatives Kriterium dieser Art gibt, sind es möglicherweise Klugheits-
argumente, die erstens auf den Konflikt zwischen der Verfolgung situationsbedingter 
und systemischer Vorteile aufmerksam machen, und die zweitens die Handlungssub-
jekte dazu motivieren, sich in diesem Konflikt gegen ihre situationsbedingten und für 
ihre systemischen Interessen zu entscheiden? Dass eine Entscheidung dieser Art in 
aller Regel zu einer unmittelbaren Selbstschädigung der Akteure führen würde, steht 

                                                      
36  Auf die Kritik an den Versuchen, ethische Normen naturalistisch zu begründen, soll hier nicht 

eingegangen werden; vgl. Hösle (1999).    

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 69 

außer Frage. Die Entscheidung der Finanzmarktakteure beispielsweise, sich zur Siche-
rung der Finanzmarktstabilität für eine allgemein verbindliche Erhöhung der Eigenka-
pitalquoten einzusetzen, würde – bei Verwirklichung dieser Initiative – zu niedrigeren 
Eigenkapitalrenditen führen (weshalb diese Akteure auch keine Mühe scheuen, um 
eine solche Regelung zu verhindern; siehe dazu die Ausführungen im Abschnitt 2). 
Kann man realistischerweise davon ausgehen, dass das systemische Interesse der 
Marktteilnehmer groß genug ist, um sie zu veranlassen, nicht nur einmal, sondern 
permanent gegen ihre unmittelbaren wirtschaftlichen Eigeninteressen zu verstoßen 
und beispielsweise ein Wettbewerbssystem aufrechtzuerhalten, obwohl dieses System 
eine permanente Selbstschädigung der Teilnehmer auf einer Marktseite impliziert?37 
Durch einen Blick auf die Realität beantworten sich diese Fragen von selbst. Von den 
marktwirtschaftlichen Akteuren eine „Klugheit“ zu erwarten, die sie zu einer perma-
nenten Selbstschädigung veranlasst, wäre wohl ziemlich „unklug“. 
Die Ordnungsethik Lütges, die ein abstraktes, „moralfreies“ Interessenkalkül zur 
Grundlage einer Regelbildung macht, hat viel mit einer ökonomischen Modellbildung 
und sehr wenig mit der Realität zu tun. Nun spricht nichts gegen Modelle. Sie können 
die Struktur komplexer Wirkungszusammenhänge vereinfachen und sie dadurch 
transparenter machen. Brauchbar sind sie allerdings nur dann, wenn sie die jeweils 
relevante Fragestellung nicht ausklammern. (Ein Modell beispielsweise, das den Struk-
turwandel erklären soll, ist unbrauchbar, wenn es nur einen Sektor enthält.) Ein mo-
ralökonomisches Modell, das eine Regelbildung aus einem abstrakten Interessenkalkül 
derer konstruiert, die unter diesen Regeln handeln müssen, klammert die in diesem 
Fall relevante Fragestellung aus, und die lautet: Warum sollen die Handlungssubjekte 
einen ideellen, wenig greifbaren und in der Zukunft liegenden Vorteil höher bewerten, 
als ihre unmittelbaren und konkreten wirtschaftlichen Vorteile, die anzustreben sie 
vom Wettbewerb geradezu gezwungen werden? Ohne normativ-ethische Kriterien 
wird sich diese Frage nicht beantworten lassen, aber genau diese Kriterien schließt das 
Modell einer rein interessenbasierten Ordnungsethik aus. Das heißt: dieses Modell ist 
für praxisrelevante Fragestellungen der Wirtschaftsethik ziemlich unbrauchbar.  
Die Berufung auf David Hume hilft hier nicht weiter (vgl. Lütge 2012: 103f.). In sei-
nem „Traktat über die menschliche Natur“ findet sich der Satz, der Affekt des Eigen-
nutzes könne „nur durch sich selbst im Zaum gehalten werden“ (Hume 1739/1978: 
236). Der Eigennutz soll es also sein, der sich selbst diszipliniert und zu Entscheidun-
gen führt, die seine unmittelbare Verfolgung einschränken und beispielsweise eine 
Gier im Zaum halten, die nach Meinung von Hume „unmittelbar zerstörend für die 
Gesellschaft“ (ebd.: 235) sein kann. Liest man etwas genauer, so wird deutlich, dass es 
die Rechtsordnung ist, die der Verfolgung des Eigennutzes Grenzen setzt. Hume 
argumentiert hier nicht anders als Mandeville, der vom Gesetz spricht, das die Laster 
                                                      
37  „Die für Märkte geltenden Spielregeln zielen darauf ab, dass die Spielzüge in einer kollektiven 

Selbstschädigung der Anbieter resultieren“ (Homann/Blome-Drees 1992: 32). Dasselbe gilt für 
die Nachfrager. Die von Homann und  Blome-Drees angesprochenen Spielregeln der Märkte 
kommen natürlich nur zustande, wenn die Marktteilnehmer dies wollen und die Etablierung 
solcher Spielregeln nicht durch einen aktiven und/oder passiven Widerstand hintertreiben. Mit 
anderen Worten: Die Marktteilnehmer müssen mit einer permanenten Selbstschädigung einver-
standen sein.   

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

70  

„kappt und stutzt“ (Mandeville 1724/2002: 92). Die Ordnung des Rechts hat für Hu-
me ihren Ursprung in der „Selbstsucht und der beschränkten Großmut der Menschen, 
im Verein mit der knappen Fürsorge, die die Natur für ihre Bedürfnisse getragen hat“ 
(Hume 1739/1978: 239). Weil die Güter knapp sind, entwickeln wir bei aller „Selbst-
sucht“ ein Rechtsbewusstsein („sense of justice“) (ebd.) und dafür sorgen „Kunst und 
menschliche Übereinkunft“ (ebd.: 240). In diesem Bewusstsein etablieren wir Gesetze, 
die dem zerstörerischen Affekt der Begierde Einhalt gebieten. 
Es ist also eine komplexe Kulturleistung, wenn die Menschen ein Rechtsbewusstsein 
entwickeln und sich selbst eine Rechtsordnung geben, die sie bei der Verfolgung ihrer 
Begierden einschränkt. Das Vertrauen in diese Kulturleistung wurzelt bei Hume, den 
man zu den Deisten gezählt hat, genauso wie bei den anderen „Schottischen Moralis-
ten“ im Glauben an eine anonyme Ordnungsmacht, die selbstsüchtige Handlungsmo-
tive in wohltätige Handlungsfolgen verwandeln kann. Kurz: Die Gier wird durch Sitte 
und Gesetz im Zaum gehalten, und dahinter steht das Vertrauen in eine wohltätige 
Gesamtordnung der Welt durch den „Author of our being“, durch eine „invisible 
hand“ oder durch wen auch immer. Es wäre also eine extreme Verkürzung des Ge-
dankengangs von Hume, wollte man im „Eigennutz“ eine disziplinierende Kraft sei-
ner selbst sehen, die ohne rechtliche und moralische Einhegungen und ohne die „len-
kende Hand“ einer deistischen Ordnungsmacht auskommt. 
Wie ist eine Verhaltenssteuerung möglich, die ein maßvolles Erwerbsstreben fördert 
und eine schädliche Gier verhindert? Das war die Ausgangsfrage dieses Abschnitts. 
Die Antwort lautet: durch eine individuelle Disziplinierung des Erfolgsstrebens und 
durch allgemein verbindliche Regeln, denen dieses Streben unterliegt. Kein marktwirt-
schaftliches System kann eine persönliche Maßlosigkeit ganz verhindern, aber die 
etablierten Ordnungsregeln können zumindest dafür sorgen, dass die Gier nicht zu 
einem Massenphänomen wird und dadurch die Funktionsfähigkeit und die Glaubwür-
digkeit des Marktsystems bedroht. 
Für eine Wirtschaftsethik ergeben sich daraus zwei Aufgaben. Sie sollte erstens Krite-
rien entwickeln für eine Unterscheidung zwischen dem für eine Marktwirtschaft sys-
temnotwendigen Erfolgsstreben und einer systembedrohenden Maßlosigkeit. Zwei-
tens sollte sie gute Gründe nennen können für den Vorrang systemischer gegenüber 
situationsbedingten Interessen und auf diese Weise zum Prozess einer Regelbildung 
beitragen. Vor beiden Aufgaben versagt ein ethischer Entwurf, für den „Normen“ 
nichts Weiteres sind als das Sediment einer wechselseitigen Interessenverfolgung. 
Erstens gerät dabei die Unterscheidung zwischen einem maßvollen Erwerbsstreben 
und einer schädlichen Gier aus dem Blick, und zweitens kann diese Ethik keinen 
Grund für die Etablierung von Ordnungsregeln nennen, die einer systembedrohenden 
Maßlosigkeit Grenzen setzen würden.  

5. Zusammenfassung und Folgerungen für die Wirtschaftsethik 
„Gier“ bedeutet die Verfehlung eines ethisch legitimen Maßes im individuellen Er-
folgsstreben. Sie ist ein allgegenwärtiges Phänomen. Wer in ihr eine „schöpferische 
Kraft“ sehen will, kann sich nicht auf die „Klassiker“ der Nationalökonomie und ihre 
Zeitgenossen berufen und auch nicht auf Autoren wie Marx, Simmel und Weber. Sie 
wussten sehr wohl zu unterscheiden zwischen einem konstruktiven Streben nach Er-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 71 

folg und einer „Begierde“, die „unmittelbar zerstörerisch für die Gesellschaft“ sein 
kann und die wir alle zu „fürchten“ haben, wie David Hume schreibt (Hume 
1739/1978: 235). Dass ein maßvolles Erwerbsstreben gefördert und eine maßlose 
Gier im Zaum gehalten wird, das erwarten die „Klassiker“ von der Rechtsordnung, 
einer Erziehung zur Moral, und von einer deistischen Ordnungsmacht, die ihre wohl-
wollende – um nicht zu sagen „segnende“ – Hand über dem Ganzen hält. Dass es 
eine solche Macht geben könne, ist nach den vielen Säkularisierungsschüben der Neu-
zeit kaum noch vorstellbar. Sie im Wettbewerb dingfest machen zu wollen, wäre aller-
dings ein fundamentales Missverständnis. Vom Wettbewerb ist viel Gutes zu erwar-
ten, aber nicht, dass er nur die schöpferischen Kräfte seiner Teilnehmer weckt und 
ihre Maßlosigkeit im Zaum hält. 
Die Folgen einer Maßlosigkeit können verheerend sein. Das gilt nicht nur für den 
Einzelnen, der – wenn er seiner Gier verfällt – sich selbst ruiniert. Auch die gesell-
schaftlichen Folgen einer Gier sind desaströs, wenn die Maßlosigkeit zum Massen-
phänomen wird. Dafür bietet die Wirtschaftsgeschichte zahlreiche Beispiele. Umso 
notwendiger sind deshalb institutionelle Grenzen für ein gieriges Verhalten. Daran hat 
es beispielsweise bei der jüngsten internationalen Finanzkrise gefehlt. Die politisch 
einflussreichen Teile der Finanzmarktakteure haben es verstanden, die Etablierung 
von Ordnungsregeln zu hintertreiben, die eine „Maßlosigkeit“ ihrer Transaktionen 
hätten begrenzen können. 
Angesichts dieser Erfahrungen ist die Ordnungsethik herausgefordert, die argumenta-
tiven Grundlagen für die Schaffung eines ethisch akzeptablen Ordnungsrahmens zu 
liefern. Im Ansatz ist dies der ordoliberalen Schule gelungen, deren Grundlage die 
christliche Sozialethik war. Neuere ordnungsethische Versuche, die eine „naturalisti-
sche Basis“ wählen, versagen vor dieser Aufgabe. Sie können nicht zwischen einem 
konstruktiven Erwerbsstreben und einer destruktiven Gier unterscheiden, und sie 
vermögen auch keinen Grund dafür zu nennen, weshalb die Verfolgung systemischer 
Interessen den Vorrang haben sollte vor dem Streben nach dem unmittelbaren wirt-
schaftlichen Erfolg. 
Das bringt mich zu einigen Bemerkungen zum Verlauf der wirtschaftsethischen Dis-
kussion seit den 1980er Jahren. Zu einem nennenswerten Teil wird diese Diskussion 
beherrscht vom Paradigma des Tausches. Die Ordnungstheorie Lütges ist dafür ein 
anschauliches Beispiel. „Normen“ sind hier das Ergebnis eines wechselseitigen Vor-
teilsstrebens; „Ethik“ wird zur „Moralökonomik“; normativ-ethische Gründe werden 
auf eine Heuristik reduziert, die unverbindliche Suchanweisungen liefern kann, die 
aber niemals im Konflikt steht zum individuellen und kollektiven Vorteilsstreben. Was 
sich auf diese Weise konstruieren lässt, ist ein Modell, dessen Fundament die Verhal-
tensprämisse des „homo oeconomicus“ ist. Es liefert Voraussagen für die Effektivität 
von Institutionen, wenn den „homines oeconomici“ ein streng eigeninteressiertes 
Vorteilskalkül unterstellt wird, d.h. wenn sie ausschließlich fixiert sind auf eine indivi-
duelle Nutzen- und Gewinnmaximierung. Für die Konstruktion von Institutionen, die 
auf der Handlungsebene zu einem Ausgleich von „Gewinn“ und „Moral“ führen, 
müssten den „homines oeconomici“ aber ganz andere Vorteile unterstellt werden, und 
es müssten Gründe dafür genannt werden, dass diese Vorteile einen höheren Rang 
besitzen als das unmittelbare Gewinnstreben. Gründe dieser Art liefert eine normative 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

72  

Ethik. Im Modellrahmen der „Moralökonomik“ hat diese normative Disziplin keinen 
Platz. Das bedeutet: Dieses Modell kann nicht erklären, was es erklären will, nämlich 
die Kompatibilität des einzelwirtschaftlichen Erfolgsstrebens mit den Grundsätzen 
ethischer Legitimität. Diese Kompatibilität ist nur bei bestimmten Institutionen mög-
lich, aber dass und wie diese Institutionen zustande kommen, ist im Rahmen des ge-
wählten Modell unerklärbar.38 
Was folgt daraus? Meines Erachtens gerät die Wirtschaftsethik in eine Sackgasse, 
wenn sie nur ökonomisch argumentieren will. Für die ökonomische Logik sind die 
„Präferenzen“ der ökonomischen Akteure immer eine gegebene Größe. Das wirt-
schaftliche Handeln wird ausschließlich mit einer Änderung der Restriktionen erklärt. 
Doch damit kann sich eine Wirtschaftsethik nicht begnügen. Sie wird die Präferenzen 
der Wirtschaftsteilnehmer auf ihre ethische Legitimität hin prüfen müssen. Dafür sind 
normativ-ethische Kriterien notwendig. Kurz gesagt: Ohne „Ethik“ kommt eine Wirt-
schaftsethik nicht aus.39 Nur wenn sie ethische Kriterien einbezieht, kann sie auch 
„Gier“ als das wahrnehmen, was sie ist: ein moralisches Übel mit schädlichen Konse-
quenzen für den Einzelnen, für die Gesellschaft und möglicherweise für das gesamte 
marktwirtschaftliche System. 

Literaturverzeichnis 

Ackermann (2008): Aufsicht soll Banken-Geschäftspläne prüfen, in: FAZ vom 18.11.2008, 13.   
Algan, Y./Cahuc, P. (2005): Civic attitudes and the Design of Labor market Institutions. Which 

Countries can Implement the Danish Flexicurity Model?, in: IZA Discussion Paper 
No. 1928, Paris. 

Algan, Y./Cahuc, P. (2007): Social Attitudes and Economic Development: An Epidemiological 
Approach, in: IZA Discussion Paper No. 2935, Bonn.         

Bartuschat, W. (1981): Anthropologie und Politik bei Thomas Hobbes, in: Höffe, O. (Hrsg.): 
Thomas Hobbes – Anthropologie und Staatsphilosophie, Freiburg (Schweiz): Univer-
sitätsverlag, 19–38.    

                                                      
38  Auch die so genannte Ordonomik kann das nicht erklären (vgl. Pies 2009b). Hier werden drei 

Ebenen unterschieden: die Basisebene der individuellen Handlungen auf dem Markt (Spielzü-
ge), die Meta-Ebene der Marktregeln (Spielregeln), und eine Meta-Meta-Ebene, auf der ein 
Konsens über den Inhalt der „Spielregeln“ herbeigeführt werden soll. Es ist unvermeidlich, 
dass dabei alle Beteiligten abwägen müssen zwischen dem Eigeninteresse an gemeinsamen 
„Spielregeln“ und dem Eigeninteresse an Markttransaktionen, die ohne diese Regeln einen hö-
heren unmittelbaren Nutzen versprechen. Der auf der Meta-Meta-Ebene angestrebte Konsens 
kommt nur zustande, wenn die Beteiligten ihr Regelinteresse höher bewerten als ihr unmittel-
bares Handlungsinteresse. Das Interessenkalkül allein ist aber nicht in der Lage, eine Hierarchie 
zwischen einzelnen Interessen zu begründen. Dafür braucht man Kriterien, die nicht im Inte-
ressenkalkül aufgehen. Das sind Kriterien der normativen Ethik. Werden sie bewusst ausge-
klammert, dann hängt der ganze Erklärungsansatz der Ordonomik in der Luft. Den Vorrang 
einzelner Interessen/Vorteile vor anderen Interessen/Vorteilen zu begründen, gelingt nur, 
wenn man andere Kriterien als die der Interessen- bzw. Vorteilsverfolgung heranzieht. Andern-
falls ist der Interessen- bzw. Vorteilsbegriff so diffus, dass er seine Brauchbarkeit verliert.       

39  Genauer: Die Wirtschaftsethik kann nicht auf eine Ethik verzichten, die über einen nonkogni-
tiven Subjektivismus hinausgeht. Zur Unverzichtbarkeit realer bzw. objektiver Elemente in ei-
nem kognitiven Ansatz vgl. Quante (2008: 91ff.).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 73 

Becker, C. (2011): Die große Gier, in: FAZ vom 29.01.2011, 32.   
Brakelmann, G./Jähnichen, T. (Hrsg.) (1994): Die protestantischen Wurzeln der Sozialen Markt-

wirtschaft, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.    
Euchner, W. (2002): Versuch über Mandevilles Bienenfabel, in: Mandeville, B. (1724/2002): Die 

Bienenfabel oder private Laster, öffentliche Vorteile. Mit einer Einleitung von W. Eu-
chner, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 7–55.    

Eucken, W. (1952): Grundsätze der Wirtschaftspolitik, Bern und Tübingen: Francke und Mohr.   
Feld, L. P./Frey, B. S. (2000): Trust Breeds Trust: How Taxpayers are Treated, CESifo Working 

Paper Series 322, München.     
Frey, B. S./Feld, L. P. (2002): Deterrence and Morale in Taxation: an Empirical Analysis, CE-

Sifo working paper series 760, München.   
Fox, J. (2009): The Myth of the Rational Market: a History of Risk, Reward and Delusion on 

Wall Street, New York NY: Harper Collins.     
Galbraith, J. K. (2010): Eine kurze Geschichte der Spekulation, Frankfurt a.M.: Eichborn.    
Goettinger Tageblatt vom 06.03.2012: 62-Jähriger verzockt Geld von 174 Anlegern, 9.   
Goodman, P. S. (2008): Taking Hard New Look at a Greenspan Legacy, in: New York Times 

vom 8.10.2008. Link: nytdirect@nytimes.com (zuletzt abgerufen am 08.10.2010).   
Hayek, F. A. von (1963): Die Verfassung der Freiheit, Tübingen: Mohr Siebeck.   
Herms, E. (2004): Private Vices – Public Benefits? Eine alte These im Lichte der Neuen Institu-

tionen-Ökonomik, in: Herms, E.: Die Wirtschaft des Menschen, Beiträge zur Wirt-
schaftsethik, Tübingen: Mohr Siebeck, 133–162.     

Hirsch, F. (1980): Die sozialen Grenzen des Wachstums: eine ökonomische Analyse der Wachs-
tumskrise, Reinbek b. Hamburg: Rowohlt.   

Hirschmann, A. O. (1980): Leidenschaften und Interessen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.   
Hobbes, T. (1918): Grundzüge der Philosophie. Zweiter und dritter Teil: Lehre vom Menschen 

und Bürger, Leipzig: Hofenberg.   
Hösle, V. (1999): Über die Unmöglichkeit einer naturalistischen Begründung der Ethik, in: 

Hösle, V.: Die Philosophie und die Wissenschaften, München: C.H. Beck, 105–124.      
Homann, K./Blome-Drees, F. (1992): Wirtschafts- und Unternehmensethik, Göttingen: Vanden-

hoeck.     
Hume, D. (1739/1978): Ein Traktat über die menschliche Natur. Band II, Drittes Buch: Über 

Moral, Hamburg: Meiner. 
Kay, J. (2011): Obliquity. Die Kunst des Umwegs, München: Kopp.     
Keizer, K./Lindenberg, S./Steg, L. (2008): The Spreading of Disorder, Science Magazin, Vol. 322, 

1681–1685. Link: www.sciencemag/org/content/322/5908/1681.full (zuletzt 
abgerufen am 08.03.2013).     

Kirchgässner, G. (2012): On Self-Interest and Greed, University of St.Gallen, Swiss Institute of 
International Economics and Applied Economic Analysis CESifo, and Leopoldina, 
Typoskript vom 19.12.2012.     

Kratz, R. (2012): Woran Du dein Herz hängst, das ist dein Gott. Gier aus theologischer Sicht, 
Typoskript eines Vortrags anlässlich der Ringvorlesung „Gier, Politik, Wirtschaft und 
Gesellschaft“ der Wirtschaftswissenschaftlichen Fakultät der Universität Göttingen 
am 12.07.2012.  

Krugman, P. (2009): Die neue Weltwirtschaftskrise, Frankfurt a.M./New York: Campus.    

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

74  

Kühl, K. (2009): Die drei speziellen niedrigen Beweggründe des § 211 II StGB, in: Juristische 
Arbeitsblätter, Jg. 2009/Heft 8–9, 566–572.    

Looman, V. (2010): Gier betäubt den Instinkt für die Risiken, FAZ vom 24.12.2010, 24.    
Lütge, C. (2012): Wirtschaftsethik ohne Illusionen, Tübingen: Mohr Siebeck.    
Luhmann, N. (1993): Wirtschaftsethik – als Ethik? in: Wieland, J. (Hrsg.): Wirtschaftsethik und 

Theorie der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 134–147.   
Mandeville, B. (1724/2002): Die Bienenfabel oder private Laster, öffentliche Vorteile. Mit einer 

Einleitung von W. Euchner, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.      
Marx, K. (1859/1961): Zur Kritik der Politischen Ökonomie, in: Karl Marx, Friedrich Engels: 

Werke Band 13, Berlin: Dietz.    
Pies, I. (2009a): Gier und Größenwahn? – Zur Wirtschaftsethik der Wirtschaftskrise, Martin-

Luther-Universität Halle-Wittenberg, Lehrstuhl für Wirtschaftsethik, Diskussionspa-
pier Nr. 2009-18.     

Pies, I. (2009b): Das ordonomische Forschungsprogramm, in: Pies, I. (Hrsg.): Moral als Heuris-
tik, Berlin: wvb, 2–32.    

Pollmann, A. (2011): Die Gier des Kleinbürgers in einem zu hohen Amt, Der Philosoph Arnd 
Pollmann über Macht und Willkür der Fifa, in: FAZ vom 27.06.2011, 23.    

Quante, M. (2008): Einführung in die Allgemeine Ethik,  Darmstadt: WBG.    
Raphael, D. D. (2007): The Impartial Spectator. Adam Smith’s Moral Philosophy, Oxford: 

Oxford University Press. 
Röpke, W. (1958/1979): Jenseits von Angebot und Nachfrage, Stuttgart und Bern: Handwerk.   
Sautter, H. (1986): Christliche Soziallehre und wirtschaftlicher Liberalismus, in: Nutzinger, H. 

G. (Hrsg.): Liberalismus im Kreuzfeuer, Frankfurt a.M.: Knecht, 173–194. 
Sautter, H. (2001): Anthropologische Fundamente der westlichen Wirtschaftsordnung, in: 

Herms, E. (Hrsg.): Menschenbild und Menschenwürde, Gütersloh: Gütersloher Ver-
lagshaus, 71–91. 

Sautter, H. (2013): Rezension von: C. Lütge (2012) Wirtschaftsethik ohne Illusionen, Tübingen, 
in: Göttingische Gelehrte Anzeigen, hrsg. von der Akademie der Wissenschaften zu 
Göttingen, Jg. 265/Heft 3–4, 209–225.  

Schmid, M. (2009): Abschied vom schönen Schein, in: FAZ vom 30.04.2009, Verlagsbeilage 
„Private Banking“.   

Schneider L. (1967): The Scottish Moralists on Human Nature and Society, Chicago, London: 
Phoebus.    

Schramm, M. (2002): Eröffnung der Kontingenz gesellschaftlicher Ordnungen. Die Kirchen als 
ordnende Potenz nach Walter Eucken, in: Pies, I./Leschke, M. (Hrsg.): Walter Eu-
ckens Ordnungspolitik, Tübingen: Mohr Siebeck, 140–163. 

Sinn, H.-W. (2009): Kasino-Kapitalismus. Wie es zur Finanzkrise kam, und was jetzt zu tun ist, 
Berlin: Econ. 

Simmel, G. (1907/1989): Philosophie des Geldes, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.   
Smith, A. (1790/2010): Theorie der ethischen Gefühle, neu herausgegeben von H. D. Brandt, 

Hamburg: Meiner.     
Smith, A. (1776/2005): Untersuchung über Wesen und Ursachen des Reichtums der Völker, 

Tübingen: Mohr Siebeck.   

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52


 

zfwu 16/1 (2015), 52–75 75 

Smith, G. (2012): Why I Am Leaving Goldman Sachs, in New York Times. Link: 
www.nytimes.com/2012/03/14.. (zuletzt abgerufen am 17.03.2012).    

Smith, G. (2012): Public Rebuke of Culture at Goldman Opens Debate. Link: 
dealbook.nytimes.com/2012/03/13… (zuletzt abgerufen am 15.03.2012).         

Spaemann, R. (1989): Glück und Wohlwollen, Stuttgart: Klett-Cotta.      
T., Anne (2009): Die Gier war grenzenlos. Eine deutsche Börsenhändlerin packt aus, Berlin: 

Econ.   
Voss, J./Maak, N. (2011): Als ich mich fand in einem dunklen Walde, FAZ vom 18.06.2011, 

33.    
Weber, M. (1904/1969): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Johannes 

Winckelmann (Hrsg.): Max Weber, Die protestantische Ethik I, München und Ham-
burg: Vandenhoeck.      

Williamson, O. E. (1979): Transaction-Cost Economics: The Governance of Contractual Rela-
tions, Journal of Law and Economics, Vol. 22/No 2, 233-261.    

Zweig, J. (2007): Gier: Neuroökonomie. Wie wir ticken, wenn es ums Geld geht, München: 
Hanser. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:07:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2015-1-52

