
5. Rekonfigurationen von Reproduktion

und Verwandtschaft

In der sozialwissenschaftlichen Literatur werden Familienkonstellationen, in de-

nen soziale, rechtliche und biologische Verwandtschaft nur teilweise zusammen-

fallen, oft als »fragmentiert« beschrieben und diskutiert (vgl. u.a. Hoffmann-Riem

1988; Mense 2004; Knecht 2007). Ein »Fragment« bezeichnet dabei ein »Bruch-

stück« oder einen »Überrest«, denn beim Fragmentieren wird etwas in Einzelteile

zerlegt (vgl. Wermke/Kunkel-Razum/Scholze-Stubenrecht 2001: 327f.). Von frag-

mentierter Verwandtschaft im Kontext des Elternwerdens lesbischer und queerer

Paare zu sprechen, ist meines Erachtens in zweierlei Hinsicht problematisch: Zum

einen suggeriert die Begrifflichkeit eine Unvollständigkeit der verwandtschaftli-

chen Bezüge der beteiligten Akteur*innen. Zumanderen impliziert sie klare Trenn-

linien von biologischer und sozialer Verwandtschaft, die das von mir betrachtete

Material jedoch verkompliziert.

Auf diese Problematiken wies mich auch eine der Interviewten, Mathilda Fi-

scher, hin: Sie präferiere hingegen den Begriff des »Mosaiks«, wie sie im Nach-

gespräch des Interviews erzählte, also eine aus vielen kleinen Teilen zusammen-

gesetzte Einheit. Dieses Mosaik könne für sie jederzeit durch neue Teile ergänzt

werden. Es ist somit unabgeschlossen und »ganz« zugleich und geht im Zuge von

Re-Arrangements Verbindungen ein, die ein neuartiges Gesamtbild entstehen las-

sen.

Das Bild des Mosaiks schließt auch an eine Vorstellung von Verwandtschaft

an, die Judith Butler, auf Sarah Franklin und Susan McKinnon rekurrierend, for-

muliert: dass Verwandtschaft »nicht länger so konzeptualisiert wird, als ob sie in

einer einzigen unumstößlichen Idee von ›natürlicher Beziehung‹ begründet wäre,

sondern man sieht [Verwandtschaft] als aus einer Vielzahl möglicher Stücke und

Teile bewusst zusammengesetzt an« (Butler 2009: 206).1 Zudem ist Marilyn Stra-

thern in Erinnerung zu rufen, die mit den Begriffen der »genetic families« und der

1 Im Text Butlers ist der hier zitierte Abschnitt nicht nur als Rekurs, sondern als wörtliche Zi-

tation Sarah Franklins und Susan McKinnons angegeben. Recherchen ergaben jedoch, dass

das Zitat in diesem oder in einem ähnlichen Wortlaut nicht veröffentlicht worden ist. Sinn-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Queere Praktiken der Reproduktion

»recombinant families« (Strathern 2005) Konzepte liefert, um die überraschenden

Zusammensetzungen zu beschreiben und sowohl Artikulationen als auch Disarti-

kulationen sozialer und biologischer Verwandtschaft nachzugehen. Strathern de-

konstruiert darüber hinaus die Idee einer Differenz oder Andersartigkeit von re-

combinant families. Sie betont, dass alle Familien rekombinant sind. Bei Patchwork-

familien oder mittels Reproduktionstechnologien entstandenen Familien sei dies

nur offenkundiger (vgl. 2.3.2).

Im Folgenden werde ich mein Interviewmaterial im Hinblick auf Verhältnis-

se von Natur, Kultur und Technik, die sich im doing reproduction und doing kinship

der lesbischen und queeren Paare herausbilden, analysieren. Ich frage danach, wie

Verhältnisse des Biologischen und Sozialen sowohl imaginiert als auch praktisch

arrangiert werden und wie sich das Zusammenspiel von Materialitäten und Ak-

teur*innen gestaltet.

Um möglichen Rekonfigurationen von Verwandtschaft und Reproduktion

durch die lesbischen und queeren Paare nachgehen zu können, ist es unabdingbar,

einen kurzen Exkurs zu unternehmen: Unter Rückgriff auf den Kulturwissen-

schaftler Andreas Bernard und die Historikerin Caroline Arni skizziere ich den

historischen Wandel von Konzepten der Reproduktion und des Zeugungswissens.

Konzepte, die deshalb bedeutsam sind, weil die Interviewten ihr eigenes reproduk-

tives Tun und Sich-verwandt-Machen in Relation dazu fassen und affirmierend

bis kritisch auf sie Bezug nehmen, sie umarbeiten oder veruneindeutigen.

Vom vorgeformten Miniaturmenschen bis zur Zelltheorie

Die Verknüpfung von Biologie, Genealogie und Verwandtschaft ist eine historisch

gewachsene: Die Idee vonVerwandtschaft als auf Biologie und genetischer Abstam-

mung gründend, hat sich erst im 19. Jahrhundert herausgebildet, als das moderne,

westliche Wissen über die Empfängnis als biologischem Vorgang produziert wur-

de.

200 Jahre zuvor dominierte die Vorstellung, dass Empfängnis eine Imagination

oder Idee sei. Ausschlaggebend hierfür war unter anderem, dass Stoffe, Essenzen

oder Gewebe, die an der Zeugung beteiligt sind, noch nicht sichtbar gemacht wer-

den konnten – das bereits erfundene Mikroskop wurde noch als Unterhaltungsge-

genstand betrachtet und nicht in der Wissenschaft eingesetzt (vgl. Bernard 2014:

31f.). William Harvey, Arzt und Anatom, bezeichnete den Befruchtungsprozess im

17. Jahrhundert deshalb auch als »immaterielle Zeugung« (ebd.: 30).

Regnier de Graaf, ebenfalls als Arzt und Anatom tätig, war der Erste, der 1672

die Eierstöcke dokumentierte und bei den Zeugungsvorgängen zwischen ›weibli-

chen‹ und ›männlichen‹ Organen und Substanzen, die für eine Empfängnis rele-

gemäße Passagen der beiden Autorinnen finden sich in Relative Values (Franklin/McKinnon

2001: 9, 12).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 117

vant sind, unterschied. Damit schrieb er eine zweigeschlechtliche Ordnung fest

– eine Entwicklung, die die Medizin und auch die Empfängnislehre fortan prä-

gen sollte (vgl. ebd.: 31). Auch wenn es immer wieder Kontroversen darüber gab,

welches der dualistisch konzipierten Geschlechter den entscheidenden Anteil an

der Befruchtung hat – eine Gleichberechtigung von Mann und Frau war mit den

zeitgenössischen Theorien der Präformations- und Einschachtelungslehre unver-

einbar (vgl. ebd.: 44). Die Präformations- bzw. Einschachtelungslehre ging davon

aus, dass entweder die ›weiblichen‹ oder die ›männlichen‹ Fortpflanzungsorgane

und reproduktiven Substanzen (Eierstock, Spermatozoen) den Embryo bereits als

vollständige Gestalt enthalten. Diese Miniaturmenschen seien schon mit dem Ur-

sprung des Universums entstanden und würden sich im Anschluss an die Zeugung

lediglich ›auswickeln‹ (vgl. ebd.: 36f., 57).2

Der Begriff »Reproduktion« wurde bereits Anfang des 18. Jahrhunderts in der

Naturforschung verwendet, bezeichnete zu diesemZeitpunkt aber keine Fortpflan-

zungsvorgänge, sondern die Regeneration von verstümmelten Körperteilen, wie es

etwa bei Krebsen der Fall ist. In der Bedeutung von Reproduktion als Fortpflanzung

wurde er Mitte des 18. Jahrhunderts erstmals durch den Naturforscher Georges-

Louis Leclerc de Buffon angewendet (vgl. ebd.: 37f.).

Ab Ende des 18. Jahrhunderts fand schließlich das Konzept der Epigenese, also

die Entwicklung eines Organismus durch aufeinander aufbauende Neubildungen,

Eingang in den Diskurs über die Fortpflanzung und verdrängte zunehmend die

Präformationslehre. Die Biologie als Disziplin begann sich herauszubilden und der

Koitus wurde als Akt der genuinen Erzeugung von Lebewesen rekonzeptualisiert,

nachdem Karl Ernst von Baer sowohl das Ei als auch die Samenflüssigkeit als Zeu-

gungsstoffe identifiziert hatte. Zum einen war die Verschiebung des reproduktiven

Erklärungsmodells hin zu einer Aufwertung der beiden biologischen Substanzen

und des Elternpaars eng verknüpft mit der Entstehung des romantischen Liebes-

ideals (vgl. ebd.: 50f., 60). Es war für die Fortpflanzung fortan nicht mehr egal,

mit wem eine Beziehung eingegangen wurde – erst die Verbindung beider Sub-

stanzen erzeugte schließlich das neue Lebewesen. Zum anderen bereitete die neue

Erkenntnis über die Zeugungsstoffe den Weg für die Entwicklung reproduktions-

medizinischer Verfahren: Für eine Zeugung war den biologischenTheorien zufolge

kein ganzer Mensch mehr nötig, lediglich das Aufeinandertreffen zweier Substan-

zen – ob im Rahmen des sexuellen Akts oder in einer Petrischale. Mit dem Auf-

kommen der Zelltheorie im 19. Jahrhundert wurden die Grundlagen der Zeugung

noch weiter minimiert: Nötig waren nun nicht mehr die gesamte Samenflüssigkeit

und das Ei, sondern nur noch zwei mikroskopische Gebilde, eine Samenzelle und

eine Eizelle. Dies bedeutete den endgültigen Abschied von der Präformationslehre

2 Zur Präformationslehre und zur Historie der Zeugungstheorien siehe auch Farley 1982, Jacob

2002 [1970] und Cobb 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Queere Praktiken der Reproduktion

und einer Art göttlichen Ursprungsmaterie: Zellen gehen aus Zellen hervor, so die

Ansicht der Embryologen (vgl. ebd.: 67f.). Im Jahr 1876 wurde über Experimente

mit Seeigeln der Moment der Befruchtung zum ersten Mal als »Verschmelzung«

zweier Zellkerne bestimmt (vgl. ebd.: 25, 71). Diese Erkenntnis gab auch der Verer-

bungslehre Aufwind.

(Ent-)Kopplungen von Reproduktion, biologischer Substanz und Genealogie

Auch die Historikerin Caroline Arni hat sich mit dem Wandel des Reproduktions-

begriffs und der Idee von biologischer Substanz als genealogischer Substanz aus-

einandergesetzt. Arni beschreibt wie Bernard die Verschiebung des Modells der

reproduktiven Vorgänge, die sie mit dem Begriff der Prokreation fasst. Im Verlauf

des 19. Jahrhunderts habe sich das Zeugungswissen »vom sexuellen Akt auf einen

biologischen Mechanismus, in dem Substanzen die Stelle menschlicher Akteure

einnehmen und der prokreative Akt zu einem biologischen Ereignis wird« (Arni

2008: 298) verschoben. Arni hebt hier die Entkopplung von Reproduktion und Se-

xualität hervor. Erst über diese Differenzierung zwischen dem Geschlechtsakt und

der Vereinigung biologischer Substanzen ist sowohl die Aufwertung biologischer

Substanz als verwandtschaftsstiftend als auch ihre Neutralisierung, Entkopplung

und genealogische Neubesetzung möglich geworden – ein Umstand, der für die

von mir interviewten Paare von Bedeutung war, wie im Folgenden ausgeführt wer-

den wird.

Die Abkehr vom zeugend-empfangenden Paar hin zu medizinisch-biologi-

schen Abstraktionen des Zeugungsvorgangs spiegelt sich auch in der Begriffsge-

schichte wider, wie Caroline Arni herausarbeitet:

»Brachte der Begriff ›generatio‹3 bis weit ins 19. Jahrhundert hinein eine Vorstel-

lung von Prokreation als Schaffung eines neuen Menschen durch ein Elternpaar

zum Ausdruck, so stellt der im 18. Jahrhundert aufkommende rivalisierende Be-

griff der ›Reproduktion‹ den von den beteiligten Personen abstrahierten Erhalt

der Spezies, das ›Wieder-Machen‹ einer bereits existenten Entität (der Art), in den

Vordergrund.« (Ebd.: 304)

Der so kreative wie intime Aspekt des »Machens« tritt also zugunsten eines abs-

trakteren, auf Arterhaltung zielenden biologischen Mechanismus in den Hinter-

grund (vgl. Arni/Saurer 2010: 7). Caroline Arni bezieht sich darüber hinaus auf

Ludmilla Jordanova (1995), die den Begriff der Reproduktion auch als eine Abkehr

von der Idee menschlicher Handlungsmacht im Fortpflanzungsprozess fasst. Die

3 »Generatio« ist ein spät-/mittellateinischer Begriff, der übersetzt »Erzeugung«, »Zeugung«,

»Abstammung« »Sippe« oder »Menschenalter« bedeutet. »Generatio« selbst leitet sich von

»genus« ab, lateinisch für »Geschlecht«, »Art«, »Gattung« oder »Gesamtheit der Nachkom-

menschaft« (vgl. Veith 2006: 24).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 119

involvierten Personen und ihre Körper – die immer als Paar gedacht werden –

treten im Konzept der Reproduktion in den Hintergrund zugunsten zweier biolo-

gischer Substanzen. Letztere werden gar von den Subjekten entkoppelt (vgl. Arni

2008: 304).

Die begriffsgeschichtlichen und naturwissenschaftlichen Wandlungsprozesse

in europäischen Gesellschaften der Moderne führten, obwohl sie das Potential hat-

ten, die Norm der heterosexuellen Reproduktion infrage zu stellen, nicht zu ei-

ner Ab-, sondern zu einer Aufwertung des heterosexuellen Paars als reproduktives

Paar. Arni bietet als mögliche Erklärung für diesen Umstand die These der bio-

logisch-prokreativen Substanzen als »dinghafte Repräsentation des Paares« (Arni

2008: 305). Auch ordnungspolitische, kapitalistisch-nationalstaatliche Interessen

spielten eine wesentliche Rolle dafür, dass »das aus dem biologischen und me-

dizinischen Experiment gewonnene Wissen« nicht in ein »soziales Experiment«

(ebd.: 306) mündete, so Arni. So wurde gleichzeitig zu den Entkopplungen und

Fragmentierungen von Sexualität, Reproduktion und Genealogie die ›Kernfamili-

enform‹ mit ihrem heterosexuellen und cisgeschlechtlichen Elternpaar zum Fun-

dament des modernen bürgerlichen Nationalstaats erklärt sowie zum (einzig) legi-

timen Ort der Erzeugung von Nachkommen. Ihre Wirkmächtigkeit als normatives

Ideal hat die ›Kernfamilie‹ bis heute nicht verloren (vgl. Kap. 6).

Arnis Ausführungen verdeutlichen, dass im Zuge der Nutzung reproduktions-

technologischer Verfahren im 20. und 21. Jahrhundert tradierte Konzepte von Re-

produktionsvorgängen und Genealogie infrage gestellt und Reinterpretationen so-

wie neue Deutungen notwendig werden. Arni macht zu Beginn des 21. Jahrhun-

derts Paradoxien und Widersprüche aus »zwischen einer vom generativen Paar

losgelösten Konzeption von Prokreation und der auf das generative Paar gestütz-

ten Ordnung der Filiation« (Arni 2008: 306). Im Zuge einer allgemeinen Geneti-

sierung4 vollziehe sich in westlichen Gesellschaften einerseits eine Aufladung von

biologischer Substanz, bzw. im engeren Sinne: genetischem Material, als genealo-

gische Relationalitäten und Zugehörigkeiten begründend. Andererseits zeichneten

sich die aktuellen Nutzungsweisen von Reproduktionstechnologien auch durch ei-

ne Abwertung oder Neutralisierung biologischen Materials aus, etwa im Falle ei-

ner Eizell- oder Samenspende, bei der das Rechtsverhältnis, aber auch potentielle

soziale Verwandtschaftsverhältnisse gekappt werden (vgl. ebd.: 293f.). Arni macht

zugleich Ambivalenzen innerhalb einzelner Praktiken aus. So scheinen Praktiken

4 Der Begriff der »Genetisierung« geht auf Abby Lippman (1991) zurück und bezeichnet »an

ongoing process by which differences between individuals are reduced to their DNA codes,

with most disorders, behaviors and physiological variations defined, at least in part, as ge-

netic in origin« (ebd.: 19). Der Begriff wird zunehmend auch dann verwendet, wenn soziale

Beziehungen und kulturelle Identitäten auf Genetik zurückgeführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Queere Praktiken der Reproduktion

wie die Durchführung von Vaterschaftstests das Primat biologischer Verwandt-

schaft zunächst zu reifizieren. Zugleich werde genau in diesem Moment oftmals

die Offenheit, Gestaltbarkeit und Gestaltungsnotwendigkeit von Verwandtschaft

offenkundig, da nicht zwingend eine soziale Beziehung aus einem Testergebnis

folge und die Bedeutung genetischer Abstammung somit auch relativiert werde

(vgl. ebd.: 295).

Neben diesen Relativierungen vollziehen sich aktuell insbesondere Aufwertun-

gen, wie Arni betont: Am Beispiel der Verhandlung der Samenspende zeigt sich für

sie, dass die Entkopplungen undNeutralisierungen der Bedeutung genetischer Ab-

stammung zunehmend infrage gestellt und (rechtlich) reguliert werden. Die gänz-

lich anonymisierte Nutzung von Samenspenden steht seit Ende des 20. Jahrhun-

derts vermehrt in der Kritik5 und rechtliche Veränderungen, die die Kenntnis von

per heterologer Samenspende gezeugten Kindern über ihre genetische Abstam-

mung sichern, treten in Kraft oder existieren bereits (vgl. Arni 2008: 295; Arni/Sau-

rer 2010: 5f.; Wehling 2015: 98ff.).6

Caroline Arni geht insgesamt von einer »Vervielfältigung der Bezüge« bzw. von

einer »Kontinuität vervielfältigter Bezüge« (Arni 2008: 295) aus, die auch künftig

herangezogenwerden: »Für die Bestimmung von Zugehörigkeiten und Abkunft der

Person würden dann Soziales, Kulturelles und Biologisches weiterhin gleicherma-

ßen in Anschlag gebracht werden und je nach Kontext unterschiedlich gewichtet«

(ebd.: 295).7

Die Zusammenschau des empirischen Materials zeigt, dass auch für die lesbi-

schen und queeren Paare die Unterscheidung von Akt und Substanz von Bedeutung

ist.Wie Biologie, Soziales undMaterialitäten von ihnen bedeutsam gemacht, enak-

tiert und arrangiert werden imZuge des Sich-verwandt-Machens, das betrachte ich

5 Für einen Überblick über die Debatten zur anonymen Samenspende im deutschen Kontext

sowie eine kritische sozialwissenschaftliche Auseinandersetzungmit den Kontroversen rund

um die Bedeutung des Wissens um die genetische Abstammung siehe Wehling 2015.

6 So zeigt etwa das 2018 in Kraft getretene deutsche Samenspenderregistergesetz, dass sich

Verschiebungen vollziehen und die Neutralisierung der Bedeutung genetischer Abstam-

mung begrenzt wird über ein zunehmend durchgesetztes Recht auf Kenntnis über die gene-

tische Abstammung. Das Samenspenderregistergesetz regelt das Recht von Spenderkindern

auf Kenntnis der Abstammung bei heterologer Verwendung von Samen im Rahmen einer

reproduktionsmedizinischen Behandlung. Ziel des Gesetzes ist es, Personen, die durch eine

heterologe Samenspende gezeugt worden sind, die Möglichkeit zu geben, bei einer zentra-

len Stelle die Daten des Samenspenders zu erfahren. Die Daten wurden ab dem 01.07.2018

beimDeutschen Institut fürmedizinischeDokumentationund Information (DIMDI) registriert und

werden 110 Jahre lang aufbewahrt (vgl. Bundesgesetzblatt 2017a). Seit dem 26. Mai 2020 ist

das DIMDI Teil des Bundesinstituts für Arzneimittel und Medizinprodukte.

7 Diese Deutung korrespondiert mit Stratherns Konzept der Artikulation und Disartikulation

sozialer bzw. biologischer Bezüge sowie Charis Thompsons Beschreibung strategischer Na-

turalisierungen bzw. Sozialisierungen von Relationalität (vgl. 2.3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 121

im Folgenden in den Unterkapiteln Kinder machen (5.2) und Verwandtschaft tun (5.3).

Vorangestellt ist diesen ein Teilkapitel, das dieWirkmächtigkeit von tradiertenDis-

kursen um Reproduktion und Verwandtschaft und den mit ihnen verbundenen

Normen der ›natürlichen Elternschaft‹, des ›heterosexuellen Paars‹ und der ›hete-

rosexuellen Zeugung‹ illustriert. Nicht-heterosexuell zu begehren erforderte, wie

die Interviewten eindrücklich schildern, sich zunächst in Beziehung zu heteronor-

mativen Bildern von Reproduktion und Verwandtschaft zu setzen und sich als re-

produktives Subjekt8 zu konstituieren: Dem Sich-mit-Kindern-verwandt-Machen

geht vor dem Hintergrund heteronormativer Verhältnisse und Wissensformatio-

nen ein »Reproduktiv-Werden« (5.1) voraus, wie ich im Folgenden zeige.

5.1 Reproduktiv werden: »Lesben können keine Kinder kriegen« oder
die Notwendigkeit der Konstituierung als reproduktives Subjekt

Scout Burghardt, Samira Mahmud und Noemi Yoko Molitor (2006) haben in ihrer

explorativen Studie zu lesbischer Elternschaft das Bild der Lesbe als »nonprocrea-

tive being« (ebd.: 145) benannt, welches ihnen zufolge im US-amerikanischen Kon-

text in den 1990ern und in Deutschland ab Anfang der 2000er Jahre langsam zu

erodieren begann. Lesbisch-queeres Begehren und die Frage, inwiefern sich dieses

mit Elternschaft vereinbaren lässt, spielte auch in allen Gesprächen, die ich ge-

führt habe, eine bedeutende Rolle. Die Zusammenschau der Interviews zeigt, dass

sie in zwei Lebensphasen besonders virulent wurde. Erstens im Zuge des Coming-

outs, also des Realisierens des eigenen, nicht-heterosexuellen Begehrens und des-

sen Kommunikation nach außen. Zweitens im Vorfeld der konkreten Planung und

Umsetzung des Kinderwunschs.

Als relevant für den Prozess des Reproduktiv-Werdens arbeite ich im Zuge der

Analyse fünf Aushandlungsmomente heraus: Das biografische Ereignis des Com-

ing-outs (5.1.1), die Beschäftigung der Interviewten mit Fragen der (Il-)Legitimität

nicht-heterosexueller Elternschaft (5.1.2), die Verhandlung von Planungserforder-

nissen (5.1.3) sowie von Alternativen zum leiblichen Kind (5.1.4) und schließlich die

Entscheidung darüber, wer das Kind austrägt (5.1.5).

8 Den reproduktiven Subjektstatus verstehe ich nicht als auf das Elternwerdenmit einem leib-

lichen Kind beschränkt. Er bezeichnet vielmehr die grundsätzliche Formierung des Wun-

sches, mit Kind zu leben, und die Konstitutionsprozesse, sich als potentielles Elternteil zu

begreifen – ob leiblich verwandt oder nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Queere Praktiken der Reproduktion

5.1.1 Das Coming-out: Ideen der (Un-)Vereinbarkeit von nicht-

heterosexuellem Begehren und Elternschaft

Im Zuge derThematisierung ihres Coming-outs sprachen alle Interviewpartnerin-

nen* darüber, ob ihnen ein Leben mit Kind(ern) von Beginn an als vereinbar mit

nicht-heterosexuellem Begehren erschien oder ob eine solche Zukunftsperspektive

für sie zunächst undenkbar war.

Als wesentlichen Faktor für die Idee einer Vereinbarkeit stellten einige ihre

wechselnde Situierung in ländlichen bzw. städtischen Kontexten heraus. So mar-

kiert beispielsweise Isabell Schmitz den Umzug in eine Großstadt als Anlass, der

sowohl ein lesbisches Begehren als auch eigene Kinder in den Bereich des Denk-

und Machbaren rückte und über den sie sich neue Möglichkeitsräume erschloss.

DenWunsch,mit Kind zu leben, hatte Isabell Schmitz seit jeher. Seit sie denken

kann, so formuliert sie es, wollte sie »Mama« (ISch 1, 5) sein. Im Alter von 30 Jahren

outete sie sich bei ihrer Herkunftsfamilie und ihren Freund*innen als lesbisch. Vor

ihrem Coming-out hatte sie das Gefühl, dass lesbisches Begehren und Kinder nicht

miteinander vereinbar wären:

»Also ich hatte erst mit 30 mein Coming-out. Gewusst habe ich es natürlich schon

sehr viel früher, aber genau das war der Grund. Also ich habe immer gedacht so,

nee, weil ich will doch meine Kinder, ich will doch meine Familie haben, und es

geht gar nicht, also es war für mich überhaupt nicht zu verbinden. […] Aber ich

bin auch im ländlichen Ort X groß geworden, wo einfach auch kein Kontakt ir-

gendwie zu-, also ich habe nie lesbische Frauen gesehen oder so, oder zumindest

nicht gewusst, dass es so was gibt. Also gewusst schon, aber bei uns halt nicht, auf

dem Land gibt es so was nicht. […] Und als ich […] so 19 war, 18, 19, da kam so zum

erstenMal der Gedanke, na ja. Aber ich habe das natürlich sofort weit weggescho-

ben, weil es darf nicht sein, was nicht sein-, also es kann nicht sein, was nicht sein

darf.« (ISch 1, 11-17, 25-27)

Isabell Schmitz verortet die Umsetzung eines Kinderwunschs zunächst ausschließ-

lich im Kontext von heterosexuellen Partner*innenschaften. Als sie sich dessen ge-

wahr wird, lesbisch zu begehren, führt dies zu einem inneren Konflikt, in dem

sie ihr Begehren zunächst verneinte, weil es ihrem Wunsch nach »Familie«, wo-

mit sie ein Leben mit Kindern meint, entgegenzustehen schien. Auf die inneren

Konflikte führt sie auch zurück, dass sie sich im Alter von 30 Jahren outete, was

sie als verhältnismäßig spät einstuft. Zudem spricht sie eine Nicht-Benennbarkeit

bzw. eine Nicht-Existenz des lesbischen Begehrens und lesbischer Subjekte an, die

sie mit ihrem damaligen Wohnort auf dem Land verbindet. Sie erklärt zunächst,

dass sie nicht gewusst habe, dass es lesbische Frauen gibt. Schließlich korrigiert

sie diese Aussage und führt weiter aus, dass sie es durchaus gewusst habe. Les-

bische Existenzweisen waren für sie vor dem Hintergrund der heteronormativen

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 123

Strukturen ihres Umfelds jedoch unsichtbar oder zumindest abgekoppelt von real-

existierenden Lebensweisen. Dieser Umstand lässt sich mit Judith Butlers Konzept

der Zwangsheterosexualität beschreiben: Innerhalb des Systems der Zwangsheterose-

xualität stellen lesbische Existenzweisen Störungen der »Matrix der Intelligibilität«

(Butler 1991: 39) dar. Die, die in ihrer Ausgestaltung von geschlechtlicher und sexu-

eller Identität nicht den Normen der kulturellen Intelligibilität entsprechen, wer-

den entweder als Entwicklungsstörungen oder logische Unmöglichkeiten gefasst

(vgl. ebd.). Letzteres spiegelt sich in Isabell Schmitz’ Erzählung exemplarisch wi-

der. Insbesondere Isabell Schmitz’ Aussage, dass etwas nicht sein kann, was nicht

sein darf, illustriert auch die von Monique Wittig beschriebene Funktionsweise ei-

ner vorausgesetzten Heterosexualität als Drohung: »You-will-be-straight-or-you-

will-not-be« (Wittig 1980: 107). Darüber hinaus zeigt sich in der Vorstellung einer

Unvereinbarkeit von lesbischem Begehren und demWunsch nach einem Kind Re-

pronormativität9, die eine zweite Leerstelle mit sich bringt und somit auch ein

doppeltes Coming-out erfordert: als Lesbe und als lesbische mother-to-be.

Der Umzug in die Großstadt veränderte für Isabell Schmitz viel. Dort fühlte sie

sich zum ersten Mal in einem Kontext situiert, in dem sie »mutig« (ISch 1, 40) sein

konnte. Nachdem sie sich in eine Kollegin verliebt hatte, hatte sie ihr »äußeres«

Coming-out10, bewegte sich in der lesbischen Szene vor Ort und konnte durch den

Kontakt zu einigenMüttern lesbisches Begehren und Elternwerden zunehmend als

miteinander vereinbar imaginieren.

Ähnlich erging es auchMinaWolf. Sie wollte »schon immer« (MW 1, 3) ein Kind

haben. Gleichzeitig wusste sie längere Zeit nicht, wie sie diesen Wunsch als nicht-

heterosexuell begehrende Frau verwirklichen sollte:

»Na ja, das ging eben-. Also wenn ich früher gewusst hätte, dass das irgendwie

geht, hätte ich wahrscheinlich doch schon eher auch ein Kind gekriegt, aber-, al-

so damals mit meiner ersten Partnerin, das ist zwanzig Jahre her. Da wusste ich

selber noch nicht, was ist denn überhaupt. Also da gab es dasWort lesbisch, glau-

be ich, noch nicht. Das war noch kurz-, kurz nach der Wende hier. Da war das ja

überhaupt kein-, zumindest in meinen Kreisen-. Und damals war ich ja auch erst

9 Mit »Repronormativität« bezeichnen Nadyne Stritzke und Elisa Scaramuzza »the complex

reciprocity of social institutions, thought structures, modes of perception, practices, and

manners of life that govern and give preference to binary gendered heterosexual procre-

ation« (Stritzke/Scaramuzza 2016: 146). Repronormativität zeichnet sich für sie durch vier

Charakteristika aus: erstens durch eine Naturalisierung der zweigeschlechtlichen, heterose-

xuellen Prokreation, zweitens handele es sich umeine unbewusste Praxis. Drittens sei Repro-

normativität wie Heteronormativität institutionalisiert und strukturell verankert und gehe

viertens mit einer Reduktion von Komplexität einher (vgl. ebd.).

10 Mit dem äußeren Coming-out ist die Lebensphase gemeint, in der nicht-heterosexuelle Per-

sonen ihr Begehren gegenüber dem sozialen Umfeld thematisieren und in das Alltagsleben

integrieren (zu verschiedenen Phasen des Coming-outs siehe etwa Rauchfleisch 2001: 76ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Queere Praktiken der Reproduktion

irgendwie zehn-, nach der zehnten Klasse oder so, also sechzehn, siebzehn, da

war das kein-, da war das überhaupt kein Thema. Also da war ich irgendwie die

Einzige. Ich habe da in so einer Kleinstadt gewohnt, da gab es niemand. Also da

dachte ich wirklich, ich bin mit meiner Partnerin alleine auf der Welt. Wir haben

das auch niemand erzählt und-. Also da gab es-, wäre ich gar nicht drauf-. Also

wir haben schon gesagt, ›ach, wenn wir ein Kind hätten, das wäre schön‹, aber wo

wir das herkriegen, da sind wir im Leben nicht draufgekommen (lacht). Und, ja,

und nachdemman dann-, ja, nachdem ich dann eben älter wurde und eben auch

andere kennen gelernt habe auch mit-, die Kinder haben und so, dann sind wir

dann da einfach so ein bisschen draufgekommen, dass es überhaupt irgendwie

gehen kann.« (MW 4f., 186-200)

Mina Wolf beschreibt in dieser Passage, was für ein langwieriger Prozess es für

sie war, sich als lesbisch begehrendes Subjekt zu konstituieren. Sie ist in einer

ostdeutschen Kleinstadt aufgewachsen und spricht wie Isabell Schmitz von einer

Nicht-Benennbarkeit ihres Begehrens, da schlichtweg dieWorte dafür fehlten. Ein-

schränkend erwähnt sie, dass es sich hierbei auch um ein Spezifikum der Kreise,

in denen sie sich bewegte, gehandelt haben könnte.Welche das waren, ist aus dem

Interview nicht zu erschließen.

In ihren Überlegungen steht neben der anfänglichen Unmöglichkeit, ihre les-

bische Existenzweise innerhalb des kleinstädtischen Kontextes zu benennen und

offen zu leben, zusätzlich der Aspekt der praktischen Umsetzbarkeit nicht-hete-

rosexueller Reproduktion im Zentrum. Wo sie und ihre Partnerin ein Kind »her-

kriegen« können, ist zunächst unklar. Als lesbisches Paar sichtbar zu werden und

homosexuelles Begehren und Elternschaft nicht nur zusammenzudenken, sondern

sie als tatsächlich umsetzbare reproduktive Praxis zu begreifen, gelang erst über

den Kontakt zu anderen lesbischen Personen mit Kindern. Bedeutsam für die Ver-

änderung ihres Denkens und das Erschließen neuer Handlungsoptionen war so-

mit, wie bei Isabell Schmitz, der Eintritt in die lesbische Community und die Ver-

netzungmit anderen nicht-heterosexuellen Eltern, die als Vorbilder fungierten und

die Machbarkeit vorlebten. Im weiteren Verlauf des Gesprächs wird deutlich, dass

diese Veränderung nicht innerhalb der Kleinstadt, sondern erst mit dem Umzug

in eine mittelgroße Stadt möglich wurde.

Auch für viele andere Interviewpartnerinnen* waren Berührungspunkte mit

nicht-heterosexuellen Personen, die mit Kind(ern) lebten oder über ein Leben

mit Kind(ern) nachdachten, wesentlich für die Entwicklung der Vorstellung, dass

nicht-heterosexuelles Begehren und Reproduktion miteinander vereinbar sind.

Die kollektive Lebensweise lesbischer Elternschaft ermöglicht hier die Formierung

eines ›Kinderwunschs‹.

Manchmal beförderten auch die Partnerinnen* die Perspektive, Elternschaft le-

ben zu können, und damit die Konstituierung als reproduktives Subjekt: FürHanna

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 125

Weber etwa bedeutete das Coming-out in ihrer Adoleszenzphase zunächst den Ab-

schied von einem Leben mit Kindern, da sie dem hegemonialen heteronormativen

Verwandtschaftsdiskurs entsprechend Generativität mit heterosexuellem Begeh-

ren verknüpfte. Sie erschloss sich erst über das Kennenlernen ihrer Partnerin, Lisa

Weber, dass Elternschaft für sie als lesbische Frau eine Lebensmöglichkeit darstellt:

»Also bei mir war das eigentlich, ich weiß gar nicht, eher schon so, dass ich-, als

ich dann gemerkt habe, dass ich lesbisch bin, erst mal dachte, ›gut, da wird das

wohl nichts mit den Kindern‹. […] Und ich weiß gar nicht, ich kann mich gar nicht

so dran erinnern, wie dann so der Prozess lief, aber irgendwie, als ich Lisa dann

kennen gelernt habe, war eigentlich ziemlich klar, dass wir Kinder haben wollen

und so. Also wie jetzt der Sprung kam zu diesem so ein bisschen im jugendlichen

Leichtsinn (lacht), na ja, bin ich lesbisch, kriege ich halt keine Kinder, Punkt, so

zu, dass es ja doch ganz real geht, weiß ich gar nicht, das kam dann irgendwie so

gemeinsam.« (HW 1, 23-36)

Lisa Weber wiederum erzählt, dass für sie das Leben in einer Wohngemeinschaft

mit einer lesbischen Mitbewohnerin ausschlaggebend war, um gar nicht erst ei-

nen solchen Bruch zu erleben. Auch in ihrem Fall bedurfte es also des Kontakts

zu einer nicht-heterosexuellen Peer-Person, um Mutterschaft in einen lesbischen

Lebensentwurf integrieren zu können:

»Also ich war-, nach dem Abi war ich ein Jahr in Land X und hatte da auch eine

lesbische Mitbewohnerin, […] und hatte dann auch selber mein Coming-out dort.

[…] Die hat immer irgendwie darüber auch geredet, dass sie später mal mit einer

Frau zusammen Kinder kriegenwill, und deshalb war das fürmich immer so-, also

es war für mich klar-, von vornherein klar, dass das auch irgendwie geht so. […]

Dadurch hatte ich halt diesen Bruch nicht, dieses von wegen, ›ups, ich bin jetzt

lesbisch, geht dann aber nicht so‹, sondern das war irgendwie klar.« (LW 1, 10-17)

Andere Interviewpartnerinnen* thematisieren im Zusammenhang mit ihrem Co-

ming-out weniger eigene Gedanken einer Unvereinbarkeit von lesbischem oder

queerem Begehren und einem Lebenmit Kind(ern), sondern die ihres Umfelds. Sie

beschreiben Negierungen und Infragestellungen einer solchen Zukunftsperspekti-

ve als Elternteil durch Herkunftsfamilienmitglieder, Freund*innen oder Bekannte.

So berichtet beispielsweise Elisa Hofmann über ihr Outing und die Reaktion ihrer

Mutter:

»Und das Erste, was irgendwiewar, war auch großes Thema für die-, und das Erste,

was meine Mutter gemacht hat, als ich mich gegenüber ihr geoutet habe, hat sie

unser altes Kinderspielzeug vom Speicher weggeschmissen, weil sie sagte, ›das

wird jetzt nicht mehr gebraucht‹.« (EH 11, 536-539)

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Queere Praktiken der Reproduktion

Elisa Hofmanns Kinderspielzeug wurde bis zum Zeitpunkt des Coming-outs von

ihrer Mutter auf dem Speicher gelagert, um es an prospektive Enkelkinder wei-

terzugeben. Es fungierte somit als symbolisch aufgeladenes Zukunftsversprechen

einer nachkommenden Generation, zu der sie im Verhältnis der Großelternschaft

stehen würde. Dieses Zukunftsversprechen erlischt für Elisa HofmannsMutter mit

dem Coming-out ihrer Tochter. Mit dem Akt des Wegwerfens verleiht sie der Idee

einer Unvereinbarkeit von lesbischem Begehren und Elternschaft Ausdruck: Die

von ihr vorausgesetzte, heteronormative Rahmung von Reproduktion und Eltern-

schaft wird sichtbar undmaterialisiert sich in der Praxis desWegwerfens von Arte-

fakten der »sozialen Vorschwängerung« (Hirschauer et al. 2014: 32) bzw. »sozialen

Schwängerung« (ebd.: 266). Mit dem Begriff der »sozialen (Vor-)Schwängerung«11

sind unter anderem Erwartungen von Herkunftsfamilien, Freund*innen, dem Be-

kanntenkreis oder auchGynäkolog*innen gemeint, die oftmals an Frauen oder Paa-

re herangetragen werden. Dies können Anspielungen oder direkte Adressierungen

sein, etwa die Äußerung desWunsches nach einemEnkelkind durch die Eltern (vgl.

ebd.: 32). Das oben angeführte Beispiel von Elisa Hofmann zeigt, dass eine solche

›soziale (Vor-)Schwängerung‹ durch das Umfeld aufgrund heteronormativer Bilder

von Elternschaft auch wieder entzogen werden kann. Die ›soziale (Vor-)Schwän-

gerung‹ wird abrupt beendet und eine – so könnte man sagen – ›soziale Sterilisie-

rung‹ vollzogen.

Bedeutsam für die Konstituierung als reproduktive Subjekte und eine Veranke-

rung von Vereinbarkeitsvorstellungen von lesbischem Begehren und Elternschaft

waren zudem Prozesse der Wissensaneignung – insbesondere Wissen über Mög-

lichkeiten der praktischen Umsetzbarkeit des Elternwerdens und des lebenswelt-

lichen Alltags von Lesben und queeren Menschen mit Kind(ern). Neben einzelnen

Zeitungsartikeln oder ganzen Dossiers über das Thema nicht-heterosexuelle El-

ternschaft in Wochen-/Tageszeitungen oder Reportagen im öffentlich-rechtlichen

bzw. privaten Fernsehenwaren auch Beiträge in LSBTIQ-Medien (etwa in L-MAG12)

von großer Bedeutung für die Interviewten. Informationsmaterialien und Ratge-

ber, die vom Lesben- und Schwulenverband Deutschland (LSVD) oder anderen Verbän-

den bzw. Vereinen herausgegeben und von Personen aus der Community verfasst

wurden, spielten ebenfalls eine Rolle.13 Lesbische und queere Elternschaft als Le-

11 In der Wendung »soziale (Vor-)Schwängerung« spiegelt sich Misogynie wider, da insbeson-

dere Frauen adressiert, passiviert und gewissermaßen auf ihre sogenannte ›reproduktive

Bestimmung‹, das Mutterwerden, reduziert werden. Ich nutze den Begriff kritisch und mit

Verweis auf die Gewaltförmigkeit von Geschlechter- und Begehrensverhältnissen, aus denen

heraus diese reproduktive Anrufung als gesellschaftliche Praxis entsteht.

12 U.a. L-MAG, Schwerpunktthema: Regenbogenfamilie – Der lesbische Baby-Boom (L-MAG 2011).

13 Zu nennen sind an dieser Stelle insbesondere der Beratungsführer Regenbogenfamilien – all-

täglich und doch anders, herausgegeben vom LSVD (Jansen et al. 2014, erstmals erschienen im

Jahr 2007), sowie Das lesbisch-schwule Babybuch von Uli Streib-Brzič (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 127

bensmöglichkeit eröffnete sich für einige Interviewpartnerinnen* auch mit der

Ausstrahlung der SerieThe L-Word14 im deutschen Fernsehen, in der zwei lesbische

Frauen Elternschaft über eine Samenspende verwirklichen.

Für zwei Drittel der Interviewten waren darüber hinaus meist aus der

LSBTIQ-Community heraus organisierte Vorträge, Diskussionsveranstaltungen,

Workshops und Erzählcafés (etwa im Rahmen von lokalen Christopher Street

Days oder im Kontext des bundesweiten Regenbogenfamilienseminars15 des LSVD

bedeutsam sowie die Teilnahme an regionalen Gruppen für Lesben und Schwule

mit Kindern oder Kinderwunsch.16 Hierbei ging es neben einer Reflexion der

Vereinbarkeit von nicht-heterosexuellem Begehren und Elternschaft sowie mög-

lichen elterlichen Positionen insbesondere darum, Einzelheiten zu Techniken der

Umsetzung zu erfahren:

»Genau, und dann war ich mit einer Freundin von mir auf dem LFT17 in Ort U,

und die wollte dann unbedingt [in] so einen, auch so eine junge Lesbe mit Kin-

derwunsch, Vortrag, Workshop, Vortrag war es, gehen. Und da war ich da auch

mit ihr. Genau, da wusste ich es dann schon so ein bisschen mehr, wie so die-, wie

das genau so-, also mit Bechermethode und was es da so für Möglichkeiten gibt

quasi.« (LW 1, 17-21)

Wie bereits aus den Interviewausschnitten dieses Kapitels ersichtlich wurde, spielt

außerdem der lebensweltliche Bezug zu anderen lesbischen, bisexuellen, schwulen

und queeren Personen mit Kind(ern) oder Kinderwunsch eine wichtige Rolle, um

sich als reproduktives Subjekt zu begreifen.

Die skizzierten Passagen haben gezeigt, dass nicht-heteronormatives Begeh-

ren und Elternschaft nicht selbstverständlich miteinander vereinbar waren – we-

der für die interviewten Eltern selbst und die queere/lesbische ›Szene‹ noch für

14 The L-Word (2004-2009) ist eine US-amerikanische Serie, in der alle Hauptcharaktere les-

bisch bzw. bisexuell sind – zum Zeitpunkt der Veröffentlichung ein Novum in der Fernsehge-

schichte. Zwei der lesbischen Hauptfiguren, Bette und Tina, planen in der ersten Staffel ein

gemeinsames Kind, das in der zweiten Staffel geboren wird (vgl. Achilles 2018: 135f., 256).

15 Seit dem Jahr 2000 veranstaltet der LSVD in regelmäßigen Abständen an wechselnden

Orten das bundesweite Regenbogenfamilienseminar, ein Vernetzungs-, Informations- und

Workshop-Wochenende für LSBTIQ mit Kindern oder Kinderwunsch.

16 Das größte Netzwerk für Lesben und Schwule mit Kindern oder Kinderwunsch ist die Initia-

tive lesbischer und schwuler Eltern (ILSE), die sich unter dem Dach des Lesben- und Schwulenver-

bands Deutschland organisiert. Es gibt aktuell ca. 30 lokale Gruppen. Informationen zu diesen

sind zu finden unter https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamili

en-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter, zuletzt abgerufen am 30.4.2021.

17 LFT ist die Abkürzung für das Lesben-Frühlings-Treffen, ein seit 1972 am Pfingstwochenende

an wechselnden Orten in Deutschland stattfindendes, selbstorganisiertes und autonomes

Treffen von und für Lesben mit zahlreichen Workshops, Vorträgen, Aktionen und Kulturver-

anstaltungen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter


128 Queere Praktiken der Reproduktion

die Herkunftsfamilien oder weitere Bezugspersonen. Der Weg vom eigenen Co-

ming-out bis zur konkreten Umsetzung des Kinderwunschs erforderte von allen

eine kritische Auseinandersetzung mit heteronormativen Bildern von Begehren

und Reproduktion und ein hierdurch erfolgendes Queeren des Kinderwunschs.

Sie mussten sich gegen repronormative Anrufungen, die nur das heterosexuelle,

cis-zweigeschlechtliche Paar als prokreativ entwerfen, als reproduktive Subjekte,

als mothers/parents-to-be imaginieren. Als bedeutsam stellt sich die Situierung in

ländlichen oder städtischen Kontexten heraus: Ländliche und kleinstädtische Kon-

texte erschwerten den Gedanken einer Vereinbarkeit eines von der Heteronorm

abweichenden Begehrens und Elternschaft meist. Dies hing für die Interviewten

eng mit der ›Nicht-Existenz‹ lesbischer und queerer Lebensweisen im Lebensalltag

zusammen sowie mit der damit einhergehenden Unmöglichkeit, sich mit anderen

lesbischen oder queeren Personen zu vernetzen. Der Umzug in größere Städte und

Kontakt zu anderen nicht-heterosexuellen Personen führten bei vielen dazu, tra-

dierte Modelle von Elternschaft sukzessiv zu hinterfragen und queere Alternativen

zu denken.

5.1.2 Verunsicherungen und neue Gewissheiten: Fragen der (Il-)Legitimität

nicht-heterosexueller Elternschaft

Hatten die Interviewten Reproduktion und lesbisch-queeres Begehren grundsätz-

lich miteinander verknüpft und eine Elternschaft in den Bereich des Denkbaren

gerückt, drängten sich weitere Fragen auf, die ebenfalls Teil der Figuration als

Subjekt mit Kinderwunsch sind: Ist eine Elternschaft als lesbische oder queere Per-

son überhaupt ethisch-moralisch vertretbar? Ist diese als verantwortungsbewusst

gegenüber dem Kind einzuordnen? Braucht das Kind eine ›Vaterfigur‹? Verunsi-

cherungen über die Legitimität der Elternschaft und die Frage des ›Kindeswohls‹

spielten in den Überlegungen der Interviewten im Vorfeld ihrer Familienbildung

über Samenspende eine große Rolle und ließen in der Auseinandersetzung Zweifel

aufkommen, aber auch neue Gewissheiten entstehen. Sie stellen das zweite Aus-

handlungsfeld des Reproduktiv-Werdens dar.

Linda Frank, die zusammen mit ihrer Partnerin Spendersamen von einer

Samenbank genutzt hat, thematisiert beispielsweise das Erfordernis, gerade

im Kontext der Nutzung dieser Art von Samenspende die familiale Norm der

Vater-Mutter-Kind-Konstellation zu dezentrieren. Für Linda Frank war es nicht

so einfach, sich vom Idealbild der ›bürgerlichen Kernfamilie‹ zu lösen und ein

Alternativmodell bestehend aus zwei Müttern und einem Kind zu imaginieren.

Sie erzählt:

»Und das ist auch so-, eine so interessante Sache, man merkt so, oder zumindest

ich kann nur für mich sprechen, ich habe so ganz komische Züge an mir gemerkt

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 129

zwischendurch dann. Man hat ja auch selber so ein Bild von Familie im Kopf. Also

das ist ja nicht, jetzt nicht so, wenn ich mich dazu entschließe, mit meiner Freun-

din jetzt ein Kind zu bekommen, und wir müssen uns dann natürlich um Spender

bemühen, dass ich das jetzt für unmoralisch halte oder irgendwie, aber trotz al-

lem hat man ja selber auch so erst mal so ein Bild von Familie im Kopf. Und dann

denktman erst, ›ja Scheiße, und das Kind, das hasst uns dann, weil wir ihm keinen

Vater präsentieren können‹ oder wie auch immer. Und woher soll man das auch

nehmen, also es gibt ja erst mal auch noch nicht so viele Beispiele. Und da muss

ich sagen, da habe ich mich auch erst mal so selber drauf einschießen müssen.«

(LF 15, 677-686)

Linda Frank unterscheidet ihre Konstellation von hegemonialen Bildern von Fami-

lie. Als Differenz markiert sie insbesondere die Nutzung einer Samenspende und

thematisiert die Frage nach der Notwendigkeit eines Vaters für das Kind, die auf

das Leitbild der zweigeschlechtlichen Elternkonstellation von Mutter und Vater re-

kurriert. Sie artikuliert Ängste vor einer Ablehnung durch das Kind aufgrund des

›Vorenthaltens‹ eines Vaters. Es stellte sich für sie als problematisch heraus, dass

es für lesbische Mütterfamilien kaum Vorbilder gab. Sich für eine nicht-heterose-

xuelle Elternschaft zu entscheiden, kam für sie einem zweiten, wenn auch nicht

ganz so belastenden Coming-out-Prozess gleich:

»Das hat mich fast schon wieder so ein bisschen an das Coming-out an sich erin-

nert, dass man ja selber dann erst mal so gucken muss, ›huch, wieso bin ich denn

jetzt nicht heterosexuell?‹ Und dann-, und dann habe ich gedacht, ja, das ist ir-

gendwie so in Anlehnung, also nicht so-, nicht so dramatisch natürlich, aber so

in Anlehnung an diesen Prozess, das kann man schon damit vergleichen.« (LF 17,

781-785)

Linda Frank beschreibt zunächst ihre Coming-out-Erfahrung als lesbisch: Die von

ihr formulierte Frage »Wieso bin ich denn jetzt nicht heterosexuell?« bringt den

unmarkierten Status heterosexuellen Begehrens zum Ausdruck. Heterosexualität

stellt die allgemeine, unhinterfragte und naturalisierte Begehrensweise dar und ist

einer bewussten Aushandlung enthoben, während lesbisches Begehren einen akti-

ven Verhandlungs- und Aneignungsprozess bedeutet. Erst die Abweichung von der

Heteronorm führte damals zu einem Prozess der Selbstbefragung. Zu erkennen,

dass sich das eigene Begehren jenseits der Norm bewegt, bedeutete für sie einen

Überraschungs- und Schreckmoment, was sich in dem vorangestellten Ausdruck

»huch« widerspiegelt. Die Familienbildung brachte es mit sich, diese Auseinan-

dersetzung ein zweites Mal auf eine spezifische Weise zu führen: Sie beschreibt

diesen Prozess deshalb auch als eine Art zweites Coming-out, bei dem das Nicht-

hineinpassen in die Heteronorm verhandelt werden musste bzw. sie in eine refle-

xive Distanz zu heteronormativen Ideen von Familie treten musste und alterna-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Queere Praktiken der Reproduktion

tive Bilder entwickelte. Im Rahmen ihrer Aushandlung der Legitimität von nicht-

heterosexueller Elternschaft überträgt Linda Frank folglich den heteronormativen

(Macht-)Mechanismus vom Begehren auf Elternschaft: Mutter, Vater, Kind zeigten

sich als universelle, naturalisierte Norm der Familie, an der sie sich abarbeiten,

sich in Relation zu ihr setzen und die sie dekonstruieren musste (vgl. hierzu auch

Kap. 6).

Die Notwendigkeit eines Umdeutungs- und Aneignungsmoments zeigt sich

zudem am Beispiel Elisa Hofmanns. Sie berichtet im Interview, dass sie vor der

Beziehung mit ihrer Partnerin Helene Hofmann mit einem Mann zusammen war.

Im heterosexuellen Paarkontext war die Option einer Elternschaft für sie selbstver-

ständlich gegeben. Lesbisches Begehren stellte die Möglichkeit des Elternwerdens

infrage – auch moralisch. Ein Zeitungsartikel zum Thema der Vereinbarkeit von

lesbischem Begehren und Mutterschaft eröffnete für Elisa Hofmann erst die Opti-

on lesbischen Elternseins, wie sie berichtet:

»Also für mich war eben dieser [Name der Zeitschrift]-Artikel, diese ›Gewissens-

frage‹, die da immerdrin ist unddie sozusagenpositiv imSinne für lesbischePaare

in-, also da beantwortet wurde, das fand ich total beruhigend, dass es nicht aus-

geschlossen ist.« (EH 1, 14-16)

Für Elisa Hofmann stellt sich die Entscheidung für oder gegen nicht-heterosexu-

elle Elternschaft als eine sie aufwühlende »›Gewissensfrage‹« dar. Sie fragt ganz

grundsätzlich nach der moralischen Vertretbarkeit und normativen Angemessen-

heit dieser Lebensform.Medialen Auseinandersetzungenmit demThema wird von

ihr eineDeutungshoheit hinsichtlich dermoralisch-ethischen Vertretbarkeit nicht-

heterosexueller, paarförmiger Elternschaft zugesprochen und so der Zeitungsbei-

trag und damit ein mediales Artefakt zu einer wichtigen (De-)Legitimierungsin-

stanz erhoben.

Stefanie und Martina Kaiser haben sich vor der Realisierung ihrer Elternschaft

ebenfalls mit dem Aspekt der Legitimität, im Sinne einer Verantwortbarkeit ih-

rer Entscheidung, als lesbisches Paar ein Kind zu bekommen, auseinandergesetzt.

Stefanie Kaiser berichtet:

»Ja, und kannman das überhaupt verantworten? Ich glaube, das ist so dieser erste

Schritt, dass man einfach guckt, kann man das machen, kann man das dem Kind

antun. Es wird ja dann geärgert und ach und nein. Und dann, wenn man das in-,

also entschieden hat, dann kann man erst überhaupt theoretisch mal anfangen,

darüber nachzudenken, wie man das umsetzen kann. Das war eigentlich so ab-,

ich denkemal, ab 2008 bis halt zur Umsetzung. Alsowir habenwirklich sehr lange

uns Zeit gelassen, uns auch ganz viel mit Theorie auseinandergesetzt und das war

schon sehr aufwendig.« (SK 1, 7-13)

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 131

Der Umsetzung des Wunschs, mit Kind zu leben, ging Stefanie Kaiser zufolge ein

moralisch-ethischer Konflikt hinsichtlich der Verantwortbarkeit nicht-heterosexu-

eller Reproduktion voraus, den sie und ihre Partnerin bewältigen mussten. In der

starken begrifflichen Wendung »dem Kind antun« stecken jedoch weniger ein per-

sönlicher Konflikt und Zweifel an der Vereinbarkeit. Sie nimmt hier vielmehr impli-

zit hegemoniale, heteronormative Diskurse über nicht-heterosexuelle Elternschaft

auf, in denen das Wohl des Kindes in einer solchen Familienform als nicht gesi-

chert gilt. Im Kontrast zu Elisa Hofmann problematisiert sie diese Argumentation

und versieht die Aussage »Es wird ja dann geärgert und ach und nein« mit einem

ironischen Unterton. Das Dilemma, mit dem sie als lesbische Eltern konfrontiert

sind, verortet sie mit den potentiellen Diskriminierungen durch die heteronorma-

tiveMehrheitsgesellschaft auf einer gesamtgesellschaftlichen, strukturellen Ebene,

anstatt es als persönliches moralisch-ethisches Problem zu individualisieren.

Die Passage zeigt, dass die Auseinandersetzung mit der Familienform ein in-

tensiver Prozess war. Sie und ihre Partnerin haben sich bis zur Umsetzung über

einen längeren Zeitraummit theoretischer Literatur zumThema beschäftigt. Über

die Aneignung von Wissen erhofften sie sich, eine wohlbedachte und tragfähige

Entscheidung treffen zu können, ob es verantwortbar ist, ein Kind zu bekommen,

oder nicht. Wissenschaftliche Literatur, die, wie sie im weiteren Verlauf des Ge-

sprächs ausführt, Kindern aus nicht-heterosexuellen Familien großes Resilienz-

potential zuschreibt und zeigt, dass es ihnen trotz Diskriminierungserfahrungen

»gut geht« (u.a. Rupp 2009), fungiert hier als Legitimierungsinstanz und Norma-

lisierungsvehikel lesbischer Elternschaft. Die Vereinbarkeit von lesbischem Begeh-

ren und Elternschaft ist somit für Stefanie und Martina Kaiser innerhalb einer he-

teronormativen Gesellschaft alles andere als selbstverständlich gegeben und erfor-

dert einen aktiven Aneignungsprozess und eine Auseinandersetzung mit Hetero-

normativitäten, die in Reproduktion eingeschrieben sind. Reproduktiv zu werden,

ging für die lesbischen und queeren Paare also mit Prozessen der (Selbst-)Verge-

wisserung über die Legitimität nicht-heterosexueller Elternschaft einher.18

Teil des Reproduktiv-Werdens der Interviewtenwar es aber auch, die Planungs-

notwendigkeiten hinsichtlich der praktischen Realisierung der Elternschaft zu the-

matisieren. Sie stellen ein drittes wichtiges Aushandlungsfeld dar. Im Folgenden

18 Cornelia Schadler hat am Beispiel von heterosexuellen Paarkonstellationen herausgearbei-

tet, dass auch sie zu einem Subjekt mit (einem legitimen) Kinderwunsch werden müssen

(vgl. Schadler 2013: 98). Aufgrund ihrer Passung in repronormative Bilder von Elternschaft

geht es bei ihnen jedoch nicht um die Verhandlung des Begehrens. Im Zentrum stehen hier

vor allemfinanzielle und berufliche Stabilität, aber auch »ein passenderWohnort, eine funk-

tionierende Beziehung sowie die körperliche und geistige Einrichtung auf ein Kind« (ebd.:

98ff.). Dies sind Aspekte, die für die von mir interviewten Paare ebenfalls relevant waren

(siehe etwa 5.1.5), jedoch im Vergleich zur Thematisierung des Begehrens marginalen Raum

in den Narrationen einnahmen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Queere Praktiken der Reproduktion

skizziere ich, wie die Interviewten ihre eigene Reproduktionsweise verhandelten

hinsichtlich der Planungserfordernisse und des in hegemoniale Diskurse einge-

schriebenen Dualismus von ›natürlicher‹ vs. ›künstlicher‹ bzw. ›kulturell-technisch

vermittelter‹ Reproduktion.

5.1.3 Planungserfordernisse und die (Un-)Natürlichkeit

heterosexueller Reproduktion

Es soll einfach so passieren – zufällig und überraschend, nicht geplant. Diese

Wunschvorstellung artikulierten fast alle Interviewpartnerinnen*, wenn sie über

ihre reproduktiven Praktiken und das Elternwerden sprachen. Ein Teil der Inter-

viewpartnerinnen* machte hierbei eine Differenz zwischen heterosexueller und

lesbisch-queerer Reproduktion auf, einige hinterfragten diese und wieder andere

nahmen eine vermittelnde Position ein.

Miriam Lange ist eine der Interviewten, die ihre lesbische Reproduktionspraxis

von einer heterosexuellen abgrenzt und einen Unterschied in der Ausgangssitua-

tion und Herangehensweise beschreibt:

»Also ich glaube, wenn wir jetzt ein heterosexuelles Paar wären, hätte ich locker

die Verhütung abgesetzt, aber so diese bewusste Entscheidung zu treffen, fand

ich schon echt schwierig, so diese bewusste Entscheidung zu treffen, so und jetzt

wollen wir ein Kind und jetzt versuchen wir es total bewusst und machen diese

Schritte.« (ML 5, 221-224)

Für Miriam Lange wäre Reproduktion in einer heterosexuellen Paarkonstellation

›spielerischer‹ und ›unbekümmerter‹ gewesen und hätte mehr Raum für die Abga-

be von Handlungsmacht gelassen. Sie hätte »locker« die Verhütung abgesetzt, so

ihre Vorstellung, sodass reproduktive Prozesse ihren ereignishaften Verlauf hät-

ten nehmen können – ein Schwangerwerden also, indem etwas nicht mehr aktiv

verhindert wird.19

Mit lesbischer Familienbildung verbindet sie demgegenüber von Beginn an ein

Aktivwerden und eine besondere Form der Ernsthaftigkeit, da die Entscheidungen

getroffen werden müssen: »Total bewusst« die Schritte in Richtung Elternschaft zu

gehen, impliziert, zu planen, aktiv reproduktiv zu handeln, eine Schwangerschaft

voranzutreiben und herbeizuführen. Die Übersetzung von heterosexuellem Repro-

duktionshandeln in ein bloßes Unterlassen, auf das ein ›Zufallsmoment‹ folgt, bie-

tet eine mögliche Entlastung, die lesbischen Paaren in diesem Deutungsrahmen

nicht zur Verfügung steht.

19 Vgl. hierzu auch Erzählungen heterosexueller Paare über ihr Reproduktionshandeln in der

Untersuchung von Hirschauer et al. 2014: 38f.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 133

Die Interviewte Anna Diehl wiederum stellt heterosexuelle und nicht-heterose-

xuelle Reproduktion nicht nur gegenüber, sondernmarkiert erstere darüber hinaus

als die ›natürliche‹ Variante. Zusätzlich vermutet sie, dass die Planungsnotwendig-

keiten einen enormen Einfluss auf den Zeitpunkt der Verwirklichung des Kinder-

wunschs hatten – sie haben diesen biografisch verzögert: »Ich glaube auch, wäre es

einfacher gegangen, auf ›natürliche‹ Art jetzt mit uns beiden, hätte es wahrschein-

lich schon vor irgendwie acht Jahren oder so was das erste Kind gegeben, glaube

ich« (AD 1, 13-15).

Auch Stefanie Kaiser stellt Planungsnotwendigkeiten als Differenz zwischen

heterosexueller und nicht-heterosexueller Reproduktion heraus:

»Ja, sagenwirmal so, bei vielen [heterosexuellen Paaren, A.d.V.] passiert das dann

einfach und so diese-, das geht irgendwie nicht. Also darauf ausruhen, das ist-, na

ja, wenn es passiert, passiert es oder so, das konntenwir ja nicht. Also eswar schon

vorsätzlich, muss man so sagen.« (SK 1, 16-18)

Nicht-heterosexuelle Reproduktion beschreibt Stefanie Kaiser als eine Praxis, die

mit Mühen verbunden ist – gewissermaßen eine Form von reproduktiver Arbeit

darstellt – und »vorsätzlich«, das heißt im Voraus geplant und in vollem Bewusst-

sein, durchgeführt wird. Interessant ist hier die Verwendung des Begriffs »vor-

sätzlich« im Zusammenhang mit lesbischer Reproduktion, der für gewöhnlich zur

Beschreibung dessen dient, ob ein Verbrechen oder sonstiges amoralisches Verhal-

ten intendiert war. Heterosexuelle Reproduktion imaginiert sie demgegenüber als

spontan, unkompliziert und reibungslos funktionierend – »es passiert«. Zugleich

impliziert die Reduzierung der Aussage auf »viele«, dass die Möglichkeit, Repro-

duktion einfach geschehen zu lassen, auch bei heterosexuellen Paaren nicht selbst-

verständlich ist und diese Differenz somit keine universelle und absolute Gültig-

keit hat. Damit nimmt Stefanie Kaiser eine erste Einschränkung des Unterschieds

zwischen heterosexueller und nicht-heterosexueller Reproduktion vor und folglich

eine vermittelnde Position ein.

Im Gespräch mit Dana und Nora Fuchs wird diese Gegenüberstellung schließ-

lich gänzlich infrage gestellt. Dana Fuchs beschreibt ihre lesbische Familiengrün-

dung ebenfalls als ausgiebig reflektiertes Unterfangen: »Man macht sich einfach

wahnsinnig viele Gedanken, muss man halt« (DF 23, 1005-1006). Während Dana

Fuchs zunächst ähnlich wie Anna Diehl eine Differenz zwischen ›natürlicher‹, cis-

geschlechtlicher, heterosexueller und ›künstlich‹ hergestellter, nicht-heterosexuel-

ler Reproduktion aufmacht und mit der Verwendung des Verbs »müssen« die un-

ausweichliche Planungserfordernis betont und betrauert, »dass das halt nicht so

aus dem Akt ja passieren kann« (DF 22, 996), wirft ihre Partnerin Nora Fuchs ein,

dass heterosexuelle Reproduktion ebenfalls mit Planung verbunden und nicht un-

bedingt unkompliziert sei. Sie ergänzt: »Da ist auch keine Romantikmehr,wenn du

alsHeteropaar versuchst, ein Kind zu zeugen.Das ist auch kein Spaßmehr« (NF 22,

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Queere Praktiken der Reproduktion

1001-1002). An dieser Stelle benennt Nora Fuchs implizit Affektnormen des Kinder-

Machens. Dass die alltagsweltliche Praxis den Affektnormen der Romantik und

Unbeschwertheit nicht genügt, begründet sie im weiteren Verlauf des Interviews

damit, dass auch eine heterosexuelle, von cisgeschlechtlichen Personen hergestell-

te Schwangerschaft geplant wird, z.B. in Form eines Absetzens der Verhütung, von

Zyklusüberwachung und terminiertem Sex, der Einnahme von Nahrungsergän-

zungsmitteln und anderen Formen der Planung, Selbstbeobachtung und Selbst-

optimierung. Sie betont hiermit das Tun von Reproduktion, das letztlich immer

Akte des Handelns und Entscheidens erfordert und in welches Subjekte, Substan-

zen und Dinge involviert sind. Damit stellt sie die starre Dichotomie zwischen

Planungserfordernissen und einem sich selbst vollziehenden Prozess heterosexu-

eller Reproduktion infrage, dekonstruiert ›natürliche‹ Reproduktion und entwirft

sie als eine sozio-kulturell-technisch vermittelte.

Auch weitere Interviewte zweifeln die Spontaneität und Reibungslosigkeit he-

terosexueller Reproduktion an und reflektieren hierbei Normalitätsvorstellungen.

So thematisiert Carina Burkhardt beispielsweise, dass sie mehrere (medizinisch

assistierte) Versuche benötigten, um schwanger zu werden, woraufhin Linda

Frank, ihre Partnerin, ergänzt: »Die haben normale – in Anführungsstrichen –

Paare auch, da gibt es auch Paare, die probieren da jahrelang und dann endlich

klappt es« (LF 23, 1080-1081). Indem sie die Wendung »normal« verwendet und

diese im Interview mit der Ergänzung »in Anführungsstrichen« versieht, sie über

eine Veränderung der Tonlage ironisiert und eine entsprechende manuelle Geste

ausführt, spielt sie auf Deutungsmuster an, die ihre lesbische Reproduktions-

weise als ›different‹ und ›nicht-normal‹ setzen. Sie hinterfragt diese Annahme

und Zuschreibung. Planungsnotwendigkeiten und Rückschläge können für sie

mit dem Versuch, ein Kind zu bekommen, immer verbunden sein – unabhän-

gig vom Begehren der Paare. Es erfolgt in dieser Hinsicht eine Parallelisierung

heterosexueller und nicht-heterosexueller reproduktiver Praktiken.

In der Zusammenschau zeichnen sich die Deutungen der Interviewten in Be-

zug auf eine mögliche Differenz zwischen heterosexueller und lesbisch-queerer

Reproduktion durch Gleichzeitigkeiten aus. In unterschiedlicher Weise interpre-

tieren sie, ob diese einen ›Sonderfall‹ der Reproduktion darstellt oder nicht. Wäh-

rend die einen eine Differenz aufmachen und Planung als bedauerliche Notwen-

digkeit innerhalb eines nicht-heterosexuellen Paarkontexts beschreiben, die sich

von einer ›natürlichen‹ Reproduktion unterscheide, stellen andere solche Grenz-

ziehungen infrage. Sie heben Analogien zu heterosexueller Reproduktion hervor

und verdeutlichen, dass auch diese nicht ›einfach so passiert‹, sondern mit Ter-

minierungen und Entscheidungen wie dem Weglassen von Verhütungsmethoden

verbunden ist. Sie ist dann gleichermaßen ein geplantes Tun und entscheidbares

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 135

»elterliches Projekt« (Boltanski 2007a), in das neben Subjekten und Körperflüssig-

keiten Artefakte eingebunden sind.20

Die zuletzt benannten Parallelen des Tuns haben bereits die praxistheoreti-

schen Ansätze des doing family herausgearbeitet, darunter im deutschsprachigen

Raum besonders instruktiv Cornelia Schadler (2013): Sie zeigt, wie viel auch he-

terosexuelle Paare ›machen‹, wenn sie Eltern werden. Zugleich geht in den bishe-

rigen konzeptionellen und empirischen Auseinandersetzungen oftmals die Ebene

struktureller Ungleichheiten verloren, die die Routen der Reproduktion der Paare

sowie die reproduktive Praxis in einemwesentlichenMaßemitbestimmen und teils

kreative Aneignungen erfordern. Ausdruck dieser strukturellen Ungleichheiten ist

unter anderem der prekäre Zugang nicht-heterosexueller und/oder trans*- bzw.

inter*geschlechtlicher sowie alleinstehender Personen zu reproduktionsmedizini-

schen Behandlungen (vgl. Kap. 4 und 8). Die Paare reflektierten unter anderem aus

diesem Grund auch über Wege jenseits des biologisch eigenen Kindes, wie Adop-

tion und Pflegschaft, womit ich zum vierten bedeutsamen Aushandlungsmoment

im Kontext des Reproduktiv-Werdens gelange.

5.1.4 Adoption und Pflegschaft – Alternativen zum leiblichen Kind?

Joke Janssen stellt in dem Beitrag In meinemNamen. Eine trans*/queere Perspektive auf

Elternschaft eine Frage, die auch die von mir interviewten Personen auf dem Weg

zu einem Leben mit Kind umtrieb: »Wem wird erlaubt, nicht selbst geborene oder

gezeugte Kinder aufzunehmen?« (Janssen 2016: 152). In Kapitel vier bin ich bereits

ausführlich darauf eingegangen, inwiefern der Zugang zu Reproduktionstechnolo-

gien hetero- und cisnormativ reguliert ist und sich zusätzlich durch klassistische,

rassistische, gesundheits- und altersbezogene Ausschlüsse auszeichnet. Dies trifft

auch auf alternative Wege zum Kind wie Adoption und Pflegschaft zu.

Im Rahmen der Entscheidung für ein leibliches Kind wurden von den In-

terviewten Adoption und Pflegschaft als mögliche alternative Wege, mit Kind

zu leben, verhandelt. Zum Zeitpunkt der Planung ihrer Elternschaft gab es in

Deutschland noch nicht die Möglichkeit, als gleichgeschlechtliches Paar gemein-

sam rechtliche Verantwortung für ein Adoptivkind zu übernehmen. Erst nachdem

das Bundesverfassungsgericht im Februar 2013 das Verbot der Sukzessivadoption

für gleichgeschlechtliche Paare für verfassungswidrig erklärt hatte, ergab sich – ab

2014 dann auch per Gesetzeserlass – die Möglichkeit einer Sukzessivadoption. Ein

20 Hirschauer et al. formulieren unter Rückgriff auf Burkart (2002) aus praxistheoretischer Per-

spektive eine Kritik an der Ungenauigkeit der Planungsmetapher und an einer Idee von El-

ternschaft als Entscheidung (vgl. Hirschauer et al. 2014: 27ff.). Eine weitere, ebenfalls pra-

xeologisch orientierte Kritik von Rational-Choice-Ansätzen findet sich bei Heimerl/Hofmann

2016 (für eine differenzierte Auseinandersetzung siehe Kap. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Queere Praktiken der Reproduktion

von einem Elternteil adoptiertes Kind konnte seitdem von PartnerInnen sukzessiv

adoptiert werden.21

Neben dieser rechtlichen Einschränkung, die lediglich das Adoptionsverfahren

betrifft, gilt für Pflegschaft und Adoption gleichermaßen, dass in den Verfahren

die Bewertung von Eltern als ›geeignet‹ oder ›ungeeignet‹ im Ermessen der ört-

lich zuständigen Ämter für Kinder, Jugend und Familie und insbesondere des_der

jeweiligen Sachbearbeitenden liegt. Heteronormative Bilder der Sachbearbeiten-

den von Elternschaft beschränkten teils die Zugänge, wie die befragten psycho-

sozialen Beraterinnen berichten. Darüber hinaus werden sowohl bei Adoptions-

als auch Pflegschaftsverfahren in der Regel die Wünsche der Herkunftseltern in

die Auswahl der Adoptiv- und Pflegeeltern einbezogen. Hierbei wird unter ande-

rem erfragt, ob sie das Kind bei nicht-heterosexuellen Einzelpersonen oder Paaren

aufwachsen lassen möchten, wie eine der interviewten Beraterinnen von LSBTIQ

mit Kinderwunsch erzählt:

»Selbst wenn das Jugendamt, ich sag jetzt mal, progressiv ist, heißt das noch lan-

ge nicht, dass eine Adoption oder Pflegschaft klappt. Die Herkunftseltern haben,

wenn die Adoption nicht aufgrund triftiger Gründe gegen ihren Willen gericht-

lich durchgesetzt wird, ein Mitspracherecht, ob sie das Kind in eine bestimmte

Elternkonstellation geben möchten. Wenn sie Vorurteile gegenüber Lesben und

Schwulen haben, dann haben die auch keine Chance auf eine Vermittlung.« (Ex-

pert*inneninterview PB YZ 5, 233-237)

Vor demHintergrund dieser unterschiedlichen Hürden trafen die Interviewten ih-

re Reproduktionsentscheidungen und verhandelten die Themen Pflegschaft und

Adoption. Gegenstand ihrer Aushandlungen waren insbesondere sozioökonomi-

sche Bedingungen für die Annahme eines Kindes, die zu dieser Zeit bestehen-

de Rechtslage, affektive Dimensionen wie das Erleben von Schwangerschaft und

Geburt sowie Verlustängste und daraus resultierende Bedürfnisse nach Sicherheit

und Kontrolle.

So knüpfen beispielsweise Stefanie und Martina Kaiser in ihrer Begründung

für ein leibliches Kind und gegen Pflegschaft bzw. Adoption an die benachteiligen-

de rechtliche Lage für nicht-heterosexuelle Paare an und benennen weitere Aus-

schlussmomente:

»Ja, wenn wir dürften [adoptieren, A.d.V.], würden wir sofort, also dann hätten

wir uns diesen Aufwand geschenkt, wir hätten sofort-. Also ich meine, gut, wahr-

scheinlich hätten wir die Kriterien nicht erfüllt mit unserem schmalen Budget,

aber (lacht) wir hätten das sofort gemacht. Es war für uns überhaupt keine Frage,

21 Mit der Einführung der Ehe für gleichgeschlechtliche Paare ist seit 2017 die gemeinschaftli-

che Adoption durch lesbische oder schwule Paare möglich (vgl. Kap. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 137

ob leiblich oder nicht. Also es war überhaupt Sache, irgendwie ein Kind zu haben,

also das war- […] es ist einfach so, dass wir die Kriterien nicht erfüllen. Ich glaube,

irgendwie einermuss da zuHause bleiben und irgendwie-, oder auch ein bisschen

und-. Also ich studiere jetzt wieder, also ich habe jetzt nochmal ein zweites Studi-

um begonnen. Das ist-, nee, das wäre finanziell nicht gegangen.« (SK 10, 443-454)

Stefanie und Martina Kaiser ging es primär darum, ein Kind zu haben. Der

Wunsch nach einer leiblichen Verwandtschaftsbeziehung war Stefanie Kaisers

Aussage nach nicht von Bedeutung. Die strukturellen Bedingungen jedoch, in

die Pflegschaft und Adoption als Verfahren eingebunden sind, spielten für die

Entscheidung der Kaisers auf zwei Ebenen eine Rolle: Zum einen stellt Stefanie

Kaiser implizit auf die rechtliche Ebene bezugnehmend fest, dass sie als Paar gar

nicht adoptieren dürfen. Zum anderen erfüllten sie – zumindest ihrer Vermutung

nach – die formalen Bedingungen für eine Befürwortung nicht (ausreichendes

Einkommen, gefestigte berufliche Lebenssituation, garantierte Betreuung durch

einen Elternteil). Sie thematisiert somit ihre Klassenzugehörigkeit und es wird

deutlich, dass ökonomische Verhältnisse die potentiell verfügbaren Wege zum

Kind entscheidend mitbestimmten.

Auch Mathilda Fischer hebt hervor, dass sie eine Pflegschaft durchaus in Erwä-

gung gezogen hatte, aber ihrer Vermutung nach an den erforderlichen Kriterien

gescheitert wäre:

»Und ich habe auch immer drüber nachgedacht, […] dass wir ein behindertes Kind

als Pflegekind nehmen, aber da haben wir einfach nicht die finanziellen-. Also

ich glaube, da ist es wirklich dann so, dass einer zu Hause bleiben muss und nur

noch einer arbeiten kann, und dawar[en] jetzt bei uns so die Bedingungen einfach

nicht da. Aber das wäre auf jeden Fall auch was, was ich-, also was jetzt nicht total

abwegig wäre.« (MF 5, 229-233)

Neben der ökonomischen Ebene spielten in den Überlegungen der Paare aber auch

affektive Dimensionen wie Verlustängste eine Rolle. So hat die anfangs zitierte Ste-

fanie Kaiser angemerkt, dass sie die im Falle von Pflegschaft mögliche Rückfüh-

rung des Kindes in die Herkunftsfamilie als verunsichernd empfindet: »Also ich

glaube, da ist dann dieser Aspekt, dass das Kind dann irgendwann wieder weg ist.

Das hätte mich, glaube ich, sehr gestört« (SK 10, 459-461). Sie führt aus, dass diese

Möglichkeit in ihr Ängste hervorrufe. Ähnlich fassen es einige weitere Interview-

te. Darunter auch Alexa Fritsch: »[…] also Pflegschaft wird, glaube ich, könnte ich

nicht (.). Das wäre mir zu-. Adoption wäre wieder was anderes, aber das Thema

Pflegschaft wäre mir zu unsicher« (AF 4, 167-169). Dies habe ihre Entscheidung für

ein leibliches Kind bestärkt, da sie in dem Fall nicht das Risiko eingehe, »dass das

Kind […] weggenommen wird« (AF 4, 172-173).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Queere Praktiken der Reproduktion

Hinzu kommen Sicherheits- und Kontrollbedürfnisse der Interviewten hin-

sichtlich der pränatalen und frühkindlichen Entwicklung, die sich an Gesundheits-

normen orientieren.Bezüglich der frühkindlichen Phase, die für die Annehmenden

oftmals eine Art ›Blackbox‹ darstellt, gilt die größte Sorge einem möglichen Alko-

holabusus der Person, die das Kind geboren hat, sowie ein daraus resultierendes

Fetales Alkoholsyndrom.22 Immer wieder artikulierten sie auch Ängste vor mög-

lichen Folgen frühkindlicher Erfahrungen von Gewalt, Vernachlässigung und se-

xuellem Missbrauch. Die vielfältigen Begründungen, warum die Interviewten We-

ge zu Adoption und Pflegschaft letztlich nicht einschlugen, können ergänzend als

Rationalisierungen interpretiert werden, die den Wunsch nach einem leiblichen

Kind möglicherweise legitimieren sollen. So könnte bspw. die Thematisierung des

schwierigen Adoptionsverfahrens unbewusst auch dazu dienen, den Wunsch nach

einem ›eigenen‹ Kind zu rechtfertigen.

Viele Interviewpartnerinnen* rekurrierten zudem auf die Erfahrungen von

Schwangerschaft und Geburt als wesentliche Motive für ein leibliches Kind. Am

Beispiel von Isabell Schmitz zeigt sich, dass diese Erfahrung perspektivisch auch

ergänzt werden könnte um eine Variante der Pflegeelternschaft:

»Inmeinemperfekten Familienkopfmodell hatte ich immer so die Traum-wunsch-

vorstellung, ich möchte auf jeden Fall ein leibliches Kind haben, um einfach mal

eine Schwangerschaft erlebt zu haben und die Geburt, einfach so das für mich,

ein leibliches Kind. Und dann würde ich ganz gerne anderen Kindern die Mög-

lichkeit auf eine schöne Familie geben, also dann hätte ich gerne Pflegekinder

[…] also so ein Kurzzeitpflegekind, also kein Langzeitpflegekind, sondern wirklich

nur Kurzzeitpflege, weil dieMama ins Krankenhausmuss und sich nicht ums Kind

kümmern kann oder auf Kur, keine Ahnung, oder irgendwie so, wo dann das Kind

zwei, drei Wochen bei uns ist oder sowas.« (ISch 11f., 524-542)

Andere heben das Begleiten des Kindes von Beginn an als erstrebenswert hervor,

welches sich nur über eine Schwangerschaft verwirklichen lässt, begründen es aber

nicht über leibliche Aspekte. Miriam und Diana Lange etwa schließen eine Adop-

tion nicht aus, sehen diese aber als sekundäre Option zum leiblichen Kind an. Sie

erzählen:

22 Das Fetale Alkoholsyndrom (FAS) beschreibt eine Vielzahl an Schädigungen des Kindes, die

durch Alkoholkonsum des austragenden Elternteils während der Schwangerschaft entste-

hen können und verschiedene Folgen haben, darunter körperliche Beeinträchtigungen oder

auch kognitive und verhaltensbezogene Einschränkungen des Kindes. Der Diskurs rund um

Alkoholkonsum während der Schwangerschaft ist aus einer medikalisierungskritischen Per-

spektive zugleich als Instrument der Disziplinierung von Personen, die ein Kind austragen,

zu begreifen. ZumAufstieg desRisikokonzepts undder Verschärfung vonRegeln desGesund-

heitsverhaltens Schwangerer in den 1970er und 1980er Jahren siehe Malich 2017: 303.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 139

ML: »Wennes jetzt nicht geklappt hätte [leiblich, A.d.V.] undwir einKindadoptiert

hätten, wären wir genauso glücklich geworden.«

DL: »Bestimmt, ja.«

ML: »Das ist halt nur einfach-, es ist schon schön auch, und das habenwir uns auch

vorher schon gedacht, diese Schwangerschaft auch schon mit dem Kind, weil das

Kind ja irgendwie auch schon-, war das ja auch schon-, ja, dass man das halt auch

schon hat. Und das wollten wir schon, also das-, das war, glaube ich, eher so der

Grund, jetzt gar nicht, dass eine unbedingt schwanger seinwollte.« (ML+DL 5, 207-

214)

Die Passage zeigt, dass es ihnen bei demWunsch nach einem ›eigenen Kind‹ nicht

um eine Präferenz biologischer Verwandtschaftsbeziehungen oder körperlicher

Schwangerschaftserfahrungen gegenüber Adoption und Pflegschaft ging. Im

Vordergrund stehen vielmehr das affektive Erleben und die Möglichkeit, ein Kind

bereits pränatal zu begleiten und es zu haben (»dass man das halt auch schon

hat«), worin sich sowohl das Motiv des Besitzens (das ›eigene‹ Kind)23 als auch

der Wunsch nach Unabhängigkeit von staatlichen Institutionen sowie familialen

Herkunftssystemen widerspiegeln. Hier zeigt sich Verwandtschaft als auf Logiken

des Eigentums beruhend. Ebenso wird die staatliche Macht in Bezug auf Zu- und

Aberkennung von Elternschaft deutlich.

Mit Blick auf das gesamte Sample ist herauszustellen, dass sich knapp die Hälf-

te der Interviewten von familienbezogenen Beratungszentren und/oder den Adop-

tionsstellen der Jugendämter bzw. von Pflegekinderdiensten hat beraten lassen,

um eine Entscheidung über den Weg zum Kind zu treffen. Bei den übrigen Inter-

viewten basierte die Entscheidung darauf, was sie über Zugangsvoraussetzungen

zu und Erfahrungenmit Adoption und Pflegschaft gehört hatten. Alle verhandelten

sie als möglicheWege zum Kind, stuften sie aber aufgrund rechtlicher Ausschlüsse

und Heteronormativität als zu hürdenreich und zu schwer realisierbar ein. Dar-

über hinaus thematisierten einige, dass diese öffentliche, staatlich regulierte Form

der Familie selbst bei einer positiven Beurteilung und Vermittlung eines Kindes

Anpassungsleistungen erforderlich mache, die eine Belastung darstellen können:

etwa das Einschreiben in elterliche Rollen und Positionierungen, die sich mög-

lichst reibungslos in Geschlechternormen sowie heteronormative Beziehungsmo-

delle einordnen lassen.

Zwei Aspekte von Pflegefamilien benennt Joke Janssen auf Jasper Nicolaisen

(2013) bezugnehmend als potentiell queerende Potentiale aus einer trans*/quee-

ren Perspektive auf Elternschaft: die Ablösung der Elternschaft von der Idee eines

23 Zum Verständnis von Elternschaft als Autor*innenschaft im euro-amerikanischen Raum sie-

he Strathern 2005: 50-78.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Queere Praktiken der Reproduktion

»Besitzanspruchs« von Sorgetragenden gegenüber ihrem Kind und die tempora-

le Fragilität. Pflegeverhältnisse starten oft abrupt und können auch unvermittelt

beendet werden (vgl. Janssen 2016: 155f.). Pflegefamilien erfordern folglich immer

wieder aufs Neue Aushandlungen. Universalistische, essentialisierende und sta-

tische Ideen von Verwandtschaft und Familie werden durchkreuzt und die Ge-

staltungsnotwendigkeit sowie die Prozesshaftigkeit und Unabgeschlossenheit von

Verwandtschaft, die allen Formen von Familien innewohnen, besonders deutlich.

Insbesondere die Fragilität haben jedoch einige der interviewten Paare als uner-

wünscht markiert. Sie versuchten, über die leibliche Verbindung mindestens ei-

ner der beiden Personen zum Kind eine Unauflösbarkeit und Kontinuität des Ver-

wandtschaftsverhältnisses abzusichern.

Als potentiellen Vorteil derWege Pflegschaft und Adoption stelltenmehrere In-

terviewte die mögliche Vermeidung asymmetrischer biologischer Bindungen des

lesbischen/queeren Paars zum Kind heraus. Trotzdem entschieden sich alle In-

terviewten dafür, ein Mosaik aus biologischer, sozialer und rechtlicher Verwandt-

schaft zu bilden und eine Samenspende zu nutzen. Damit stand auch die Frage

im Raum, wer von beiden leiblicher Elternteil des Kindes wird. Anhand welcher

Parameter sie die Entscheidung über die Trageelternschaft trafen, skizziere ich im

Folgenden.

5.1.5 Die Entscheidung darüber, wer das Kind austrägt

Für den Großteil der Paare war die Entscheidung darüber, welche der Partnerin-

nen* das Kind austrägt, langwierig und von vielfältigen Überlegungen begleitet. In

der Gesamtschau der Interviews zeigt sich erstens, dass die Entscheidung über die

Trageelternschaft von den meisten pragmatisch über die Abwägung der jeweiligen

beruflichen Situationen mit dem Fokus der einfacheren Möglichkeit der Unterbre-

chung der Erwerbsarbeit oder Ausbildung begründet wurde.

Eines der Paare, das die Entscheidung pragmatisch begründet, sind Nicola und

Christine Becker. Nicola Becker berichtet über ihre intensiven Aushandlungen:

»Wiemanesmacht, daswar bis zumEnde ein großes Thema.Wir habenbestimmt

anderthalb Jahre drüber diskutiert, wie wir das jetzt machen werden, und dann

eben auch, wer anfängt, weil für uns auch klar war, dass beide eben selbst ein

Kind austragen wollen, wenn es denn möglich ist. Und wer dann anfängt, wie es

geschickter passt.« (NB 1, 33-37)

Die Entscheidung über die Trageelternschaft hat bei Nicola Becker und ihrer Part-

nerin Christine viel Zeit in Anspruch genommen und einen intensiven Aushand-

lungsprozess bedeutet: Gegenstand war nicht, ob beide austragen, sondern wann

wer austrägt. Für beide stand fest, dass sie die leibliche Erfahrung einer Schwan-

gerschaft machen wollten.Die Entscheidung,wer von beiden zuerst gebärt, beruh-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 141

te schließlich auf pragmatischen Gründen. Bei Nicola Becker passte es »beruflich

besser rein« (NB 7, 313). Christine Becker befand sich zu dieser Zeit noch in einer

Ausbildung, deren Unterbrechung schwierig gewesen wäre. Nicola Becker wieder-

um plante, sich selbstständig zu machen, war aber noch in einem Angestelltenver-

hältnis. Vor diesem Hintergrund bot es sich »natürlich an, schwanger zu werden,

[…]. Also das war sehr geschickt« (NB 7, 317-318), wie sie berichtet.

Ein zweites Motiv in den Aushandlungen über das Austragen des Kindes waren

geschlechtliche Selbstpositionierungen der Interviewten: Einige beschreiben eine

Schwangerschaft als nur schwer mit ihrem (meist androgynen) Körperbild verein-

bar. So berichten Sophie Leitner und Manon Roux, dass Sophie Leitner sich bereits

in ihrer Jugend als schwanger imaginiert habe, während dies sich bei Manon Roux

anders darstellte, wie Sophie Leitner die Antwort von Manon Roux aus dem Fran-

zösischen übersetzt:

»Also wenn Manon sich überlegt, als Jugendliche hat Manon sich immer Kinder

gewünscht, hat sich aber kein einziges Mal vorgestellt, schwanger zu sein. Und

die Kinder waren dann einfach plötzlich irgendwie da, also in ihrer Vorstellung, in

ihrem Bild von der Zukunft« (SL übersetzt Antwort von MR 7, 298-301).

Bezüglich der geschlechtlichen Identität verortete sichManon Roux seit der Puber-

tät als »androgyn« – für sien24 passte dies nicht mit einem schwangeren Körper

zusammen.Mit Kindern leben stellte sichManon Roux von Beginn an als abkoppel-

bar von der Übernahme einer leiblichen Elternschaft vor. Gemeinsam realisierten

Sophie Leitner und Manon Roux diesen Entwurf auch.

Eine andere Interviewpartnerin, Bentje Hirsch, macht deutlich, dass sie sich

gar keiner spezifischen (Geschlechter-)Rolle zuordne, sich das Austragen eines Kin-

des aber nicht habe vorstellen können: »[…] erstens muss ich ganz ehrlich zugeben,

sehe ich mich nicht als schwangere Frau, also das geht-. Also ich sage so, wir leben

hier überhaupt keine Rollen oder irgend so was, aber ich kann mir das für mich

nicht vorstellen« (BH 12, 509-512).

Ein drittes Motiv stellen divergierende Lebensentwürfe dar: Im Fall von Isabell

Schmitz und ihrer Partnerin fiel die Entscheidung über das Gebären des Kindes

auf Basis der unterschiedlichen Haltung der beiden dazu, ob sie Eltern sein wollen

oder nicht. Während Isabell Schmitz sich wünschte, Mutter zu werden, wollte ihre

Partnerin zunächst am liebsten kinderlos bleiben. Sie entkoppelten deshalb in der

Projektierungsphase Paarbeziehung und Elternschaft. Isabell Schmitz suchte sich

einen privaten Samenspender mit rechtlicher, finanzieller und sozialer Vaterposi-

tion.

24 Es handelt sich hierbei um das deklinierte, geschlechtsneutrale Pronomen »sier«. Zur Ver-

handlung von Geschlecht bei Manon Roux und der sprachlichen Darstellung mit Hilfe des

nicht-binären Pronomens »sier« in dieser Studie siehe ausführlicher Kap. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Queere Praktiken der Reproduktion

Viertens spielten alters- und gesundheitsbezogene Aspekte eine Rolle: In ei-

nigen Fällen kam bei einer der Partnerinnen* keine Schwangerschaft zustande.

Manchmal sollte die ältere Partnerin das erste Kind austragen. In anderen Fäl-

len war eine Schwangerschaft aus gesundheitlichen Gründen (etwa chronischen

Erkrankungen, Vorerkrankungen) oder aufgrund altersbedingter Unfruchtbarkeit

gar keine Option.

Fünftens stand in einigen Fällen bei einem zweiten Kind bereits fest, wer das

Kind austrägt, wenn ein Tausch innerhalb der Paarkonstellation als erstrebens-

wert bzw. nicht erstrebenswert galt. Die Motivation für einen Tausch war meist,

eine Egalisierung der Mutterschaften bzw. Elternschaften zu erreichen (vgl. hierzu

5.3). Umgekehrt konnte die Entscheidung, die Rolle des austragenden Elternteils

bei einem zweiten Kind nicht zu tauschen, durch eine Angst vor Spaltung und Kon-

kurrenz begründet sein und das Ziel verfolgen, eine Egalisierung der Beziehungen

innerhalb des familialen Systems zu erreichen. Ein Beispiel dafür sind Elisa und

Helene Hofmann. Elisa Hofmann hatte sich entschieden, auch das zweite Kind zur

Welt zu bringen, und berichtet bezüglich ihrer Motivation im Interview:

»[…] für mich ist es eigentlich jetzt so die Ideal-, also ich werde gerne noch mal

ein zweites Mal schwanger. Ich finde es-, auch für unsere Familie, habe ich das

Gefühl, es macht uns ruhiger. Ich hatte total Schiss-, ich hatte schon ein bisschen

Schiss davor, wenn das andere Kind von Helene ist, also (.) wir so von unseren

Herkunftsfamilien-. Sie kommt aus einer sehr bildungsorientierten Familie mit

langer Generation schon Akademiker, ich komme aus so einer Aufsteiger-, sozu-

sagen Großelternwaren noch Bauern undmeine Eltern und soweiter. Und deswe-

gen haben wir schon immer wieder, weil wir anders sozialisiert sind, schon so ein

Thema […]. Unddahatte ich schon so einbisschenSchiss vor demThema,wennwir

jetzt die Kinder, sozusagen dass dann doch so ein Thema aufkommt, mein Kind,

dein Kind und welches geht jetzt bildungsorientierter den besten Weg. Also da

habe ich einfach Schiss, aber trotzdem war es für mich so, wenn sie einen leibli-

chen Kinderwunsch hat, dann hätte das für mich Vorrang vor meinen Ängsten.«

(EH 10, 447-461)

In Elisa Hofmanns Erzählung tritt die Relevanz der Kategorie Klasse zutage:

Die unterschiedlichen Milieuzugehörigkeiten der Partnerinnen rufen in Elisa

Hofmann Ängste des (sozialen) Vergleichs zwischen den Kindern auf, was sie am

Merkmal der Bildungsorientierung bemisst. Dass sie mit beiden Kindern leiblich

verwandt ist, bringt ›Ruhe‹ in den Familienentwurf – die Möglichkeit und Gefahr

des Vergleichs und der binären Zuordnung zu den leiblichen Elternteilen ist

hierdurch gebannt. Hinzu kam ihrer Schilderung zufolge, dass Helene Hofmann

keinen großen Wunsch hatte, schwanger zu werden. Wäre dem anders gewesen,

so hätte dies für Elisa Hofmannmehr Gewicht gehabt und Helene hätte das zweite

Kind gebären können.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 143

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass bei der Entscheidung über

die Frage, wer das Kind austrägt, ökonomisch-pragmatische Aspekte und Pla-

nungsbestrebungen des beruflichen Werdegangs, geschlechtliche Selbstbilder,

divergierende Lebensentwürfe, gesundheits- und altersbezogene Faktoren sowie

Egalisierungsbestrebungen der innerfamilialen Beziehungen eine Rolle spielten.

Vergleichbare Begründungsmuster machen auch weitere Studien aus: So identi-

fizieren andere Autor*innen ebenfalls den manchmal nur einseitig ausgeprägten

Wunsch nach dem Erleben einer Schwangerschaft, das Alter zur Festlegung

der Reihenfolge sowie ökonomische Aspekte und Beschäftigungsverhältnisse

als ausschlaggebend (vgl. etwa Reimann 1997: 163; Chabot/Ames 2004: 353; Ber-

gold/Buschner/Haag 2015: 174ff.). Jennifer Chabot und Barbara Ames stellen als

ergänzenden relevanten Faktor heraus, ob das Outing der Interviewten bei ih-

rer Herkunftsfamilie schon erfolgt ist (vgl. Chabot/Ames 2004: 353). Außerdem

verdeutlicht ein Beispiel dieser Arbeit exemplarisch, dass mit (unterschiedlicher)

Milieuzugehörigkeit die Angst vor Spaltung und Konkurrenz auf der Elternebene

verbunden sein kann, die ebenfalls relevant ist für die Entscheidung, ob das

Austragen von zwei (oder mehr) Kindern untereinander aufgeteilt werden soll.

Andere wünschten einen Wechsel der Position des austragenden Elternteils vom

ersten zum zweiten Kind, um hierdurch einen Ausgleich zwischen ihren leiblichen

und nicht-leiblichen Verwandtschaftsverhältnissen zu erreichen (vgl. hierzu auch

Ben-Ari/Livni 2006: 529). Oftmals beabsichtigten sie in diesem Fall, denselben

Samenspender zu nutzen, um ein bio-genetisches Band zu weben innerhalb der

Eltern-Kind-Beziehungen (vgl. hierzu auch Nordqvist 2012: 652).

Ich habe insgesamt fünf wichtige Aushandlungsfelder im Prozess des

Reproduktiv-Werdens herausgearbeitet, darunter das biografische Ereignis des

Coming-outs als lesbisch/queer sowie die Verhandlung von Fragen der (Il-)Legi-

timität nicht-heterosexueller Elternschaft. Diese Aushandlungsmomente können

als ›doppeltes Coming-out‹ gefasst werden: als lesbisch/queer und als legitime,

nicht repronormative mother-to-be (bzw. parent-to-be). Hinzu kommen die Ver-

handlungen von Planungserfordernissen sowie von Alternativen zum leiblichen

Kind und schließlich die Entscheidung über die Frage, wer das Kind austrägt.

Als ein mit diesen Aushandlungsmomenten verknüpftes Feld ist ergänzend die

Entscheidung für die Nutzung einer Samenspende und die Samenspenderwahl

zu nennen, auf die ich jedoch erst in Kapitel sechs näher eingehen werde. Der

nächste Abschnitt widmet sich der Frage, wie die lesbischen und queeren Paare

›Kinder machen‹ und welche bio-sozio-materiellen Bezüge sie dabei herstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Queere Praktiken der Reproduktion

5.2 Kinder machen: lesbisch-queere Zeugungsakte

»Von daher war dieser Prozess schon so ein bisschen lustig auch, weil ich dann

echt so eine Brille aufgesetzt habe und Handschuhe an […]. Und dann haben wir

dieses Deckelchen aufgemacht und haben mit irgendwas gerechnet, sei es eine

Dampfwolke-. Ich hatte noch kurz überlegt, ob wir auf den Balkon gehen, falls da

jetzt irgend so eine Megaexplosion ist. So dann standen wir da irgendwie, Deckel

auf, dann kam so ein leichter Hauch von dieser Kälte eben und das war es dann.

Und dann waren wir schon so, mussten halt auch die ganze Zeit ein bisschen ki-

chern, weil wir halt so in voller Montur und dann kommt da eigentlich nichts.«

(AD 9, 418-425)

Was zunächst klingt wie ein Bericht über ein wider Erwarten glimpflich verlau-

fendes chemisches Experiment, ist eine Passage aus einem Interview mit einem

lesbischen Paar über die von ihnen selbst durchgeführte Insemination mit Spen-

dersamen, die ein UPS-Bote ihnen am Hauseingang überreicht hat. Eine Woche

vor dem Eisprung hatten sie die Bestellung über das Internetportal einer ausländi-

schen Samenbank aufgegeben. Sie entnahmen einen mit Sperma gefüllten Halm

aus dem Stickstoffbehältnis, tauten die Samenspende zehn Minuten auf, füllten

sie in einen sterilen Becher um, zogen sie auf eine Spritze auf und führten die In-

semination durch. Diese Prozedur wiederholten sie rund um den Eisprung noch

zweimal, um ihre Chancen auf eine Schwangerschaft zu erhöhen.

Die Körper zweier Frauen*, Spritzen, Portiokappen, Becher, Spender, Sa-

menspenden, Stickstoffbehälter, Kurierdienstbot*innen, über das Internet,

Bücher oder Gespräche generiertes Wissen, Eisprungmessgeräte und Schwan-

gerschaftstests – all dies kann beteiligt sein am Prozess des Elternwerdens und

Kinder-Machens auf dem Feld lesbischer und queerer Reproduktion. Sie sind

Akteur*innen und Aktanten in ontologischen Choreografien (Thompson 2005).

Anhand von vier Fallbeispielen beleuchte ich im Folgenden, wie die Interviewten

die Inseminationen ausgestalten: Welche Deutungen und Praktiken von Repro-

duktion lassen sich rekonstruieren? Welche (Neu-)Arrangements von Geschlecht,

Körpern und biologischen Substanzen nehmen sie vor? Inwiefern artikulieren und

disartikulieren sie hierbei Verwandtschaftsbeziehungen? Die vier Fallbeispiele

habe ich ausgewählt, da sie unterschiedliche Zugänge undWege zur Reproduktion

repräsentieren: Die Paare nutzten neben privaten auch über eine Samenbank

erworbene Samenspenden und sowohl medizinische als auch nicht-medizinische

Settings zur Insemination. Der Schwerpunkt der Fallauswahl liegt dabei auf selbst

durchgeführten Inseminationen jenseits klinischer Settings, da diese bislang

wenig beforscht sind.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 145

5.2.1 Die Langes: aktiv am Zeugungsakt beteiligt sein

Miriam und Diana Lange, deren Kind zum Zeitpunkt des Interviews 15 Monate

alt ist, haben die Insemination selbst durchgeführt. Um Elternschaft zu verwirk-

lichen, nutzten sie die Samenspende eines privaten Spenders, den sie über ein

Internet-Portal gefunden haben. Miriam Lange hat ihrer Partnerin Diana Lange

die Samenspende im Schlafzimmer des Paars per Spritze injiziert. Sie betont, dass

die aktive Aneignung der Insemination und Durchführung des Einspritzvorgangs

für sie ganz entscheidend war, insbesondere für das Sich-verwandt-Machen als

Elternteil des Kindes:

»[…] Aber trotzdemglaube ich, dass ichmich so auch ein bisschenmehr als Eltern-

teil fühlen kann, weil ich so das Gefühl habe, dass ich-, ich habe ja das Sperma

eingeführt sozusagen. Und ob das dann von mir war oder nicht, war eigentlich

wurscht, aber ich habe es eingeführt. Und das finde ich schon einen guten Ge-

danken. […] Ich habe so das Gefühl, ich habe das gut gemacht, deswegen hat es

so schnell geklappt (Interviewende* und Interviewpartnerinnen lachen).« (ML 12,

523-530)

Akteurinnen und ihre Körper, Artefakte und biologische Substanzen spielen in die-

ser Szene zusammen, werden neu arrangiert und sind am doing kinship beteiligt:

Der Samenspender tritt in Miriams Erzählung in seiner Beziehung zur Substanz

Sperma in den Hintergrund. Das Sperma muss hierzu nicht einmal vom (Körper

des) Spender(s) entkoppelt werden. Die mögliche (genealogische) Verbindung zum

Spenderwird nicht gezogen: Das Einführen des Spermas ist es, das Verwandtschaft

begründet. Der Akt hat Vorrang vor der Substanz. Dies thematisiert Miriam Lange

explizit, indem sie die Herkunft des Spermas als nebensächlich bezeichnet (»war

eigentlich wurscht«). Durch die von ihr ausgeübte, über das technische Instrument

der Spritze vermittelte Tätigkeit des Injizierens wird es in eine neue Beziehung zu

ihrem eigenen Körper gesetzt. Miriam Lange macht sich hier die westliche visuelle

Repräsentation des Samens als einer ablösbaren Substanz, deren Quelle in Zwei-

fel stehen kann, und die damit einhergehende Möglichkeit der Nicht-Verknüpfung

mit einer Person zunutze (vgl. Strathern 2019 [1991]: 130f.).

Wie bereits Sarah Franklin im Rahmen der IVF festgestellt hat, ist reproduktive

Substanz nicht automatisch reproduktiv (vgl. Franklin 2013: 178). Erst im prakti-

schen Zusammenspiel mit Akteur*innen und materiellen Komponenten kann sie

diese Eigenschaft erlangen. Miriam Lange versteht das Einführen des Spermas als

Initiation ihrer Elternschaft, wodurch eine Neutralisierung von Sperma als genea-

logischer Substanz erfolgt. Das Sperma wird zu einer frei flottierenden Substanz,

die nicht nur von einemmenschlichen Akteur, dem Spender, entkoppelt wird, son-

dern auch als genealogische Substanz entwertet wird, um im Kontext des Aufzie-

hens durch eine Spritze und des Einspritzens zugeordnet werden zu können und

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Queere Praktiken der Reproduktion

Elternschaft zu begründen. Die Kopräsenz von Subjekten, Artefakten und biologi-

scher Substanz und die Praxis, in der sie intraagieren, bilden in diesem Moment

elterliche Verwandtschaftsbande und nicht die Substanz als solche. Miriam Lange

interpretiert damit ein in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts vorherrschendes

Bild von Reproduktion neu, welches das gemeinsame Agieren in den Vordergrund

stellt.25

Darüber hinaus ergeben sich Rekonfigurationen auf der Ebene von Geschlecht:

Im vorliegenden Beispiel wird das Sperma von einer vermeintlich ›natürlichen‹ ge-

schlechtlichen Zuordnung gelöst und die zweigeschlechtliche Ordnung der Repro-

duktion und der an ihr beteiligten Körper und Substanzen herausgefordert: Miri-

am Lange lässt die Substanz Sperma im Zusammenspiel mit Artefakten reproduk-

tiv werden, eignet sie sich an und löst sie von ihrer Zuordnung zu einem ›männli-

chen‹ Geschlechtskörper.Damit unterläuft sie die Idee von binären, natürlich gege-

benen Geschlechtskörpern zugunsten unbestimmter, hybrider, unabgeschlossener

und uneindeutiger Vorstellungen von Geschlecht und Reproduktion. Im Zuge von

reproduktiven Praktiken werden Verknüpfungen hergestellt, die potentiell immer

auch anders erfolgen könnten.

Mit Miriam Langes Aussage, es »gut« gemacht und dazu beigetragen zu ha-

ben, dass es so »schnell« ging, ruft sie schließlich männlich konnotierte Bilder von

Aktivität und Potenz zur Beschreibung der Zeugung auf. Ihre Partnerin spielt in

der Erzählung keine Rolle und wird unsichtbar. Diese Beschreibung korrespon-

diert mit modernen, heteronormativen Geschlechterbildern, diemit den naturwis-

senschaftlich-biologischen Beschreibungen im 18. Jahrhundert einhergingen. Je-

ne Geschlechterbilder bedeuteten nicht nur eine Festschreibung der Geschlechter-

differenz, was die einzelnen Körperteile betraf (vgl. Honegger 1991; Laqueur 1992;

Bublitz 2012), sondern auch eine Polarisierung von Geschlechtscharakteren. Der

Mann wurde als autonomer Mensch konstruiert, die Frau als weibliche Sonderna-

tur gedacht und die biologische Differenz durch hierarchisierende Zuschreibungen

ergänzt wie aktiv vs. passiv, öffentlich vs. privat (vgl. Honegger 1991; Sarasin 1999:

445f.). Dies bedeutete auch, die männliche Position im Kontext der Zeugung als

eine aktive zu markieren im Vergleich zum als passiv und empfangend gedach-

ten weiblichen Körper.26 Bis heute sind diese vergeschlechtlichten Bilder von Re-

produktion wirkmächtig und spiegeln sich in dieser Passage wider. Findet jedoch

25 Ein solches herrschte, wie ich in der Einleitung des fünften Kapitels verdeutlicht habe, im

19. Jahrhundert sowohl als gesellschaftliches Narrativ als auch in der Medizin vor und wurde

erst im Zuge der Generierung neuen zell- und entwicklungsbiologischen Wissens sowie der

späteren Etablierung von Reproduktionstechnologien zunehmend von einem Fokus auf die

Vereinigung biologischer Substanzen abgelöst (vgl. Arni 2008: 298ff.).

26 Siehe hierzu auch Winnick 2004 sowie zur heteronormativen, an Geschlechterstereotypen

orientierten Konstruktion von Eizelle und Spermium insbesondere Martin 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 147

Berücksichtigung, dass eine Akteurin die als männlich markierte Rolle für sich be-

ansprucht, kann diese Praxis auch als tradierte Bilder destabilisierend betrachtet

werden: Der von Miriam Lange durchgeführte Akt des Einspritzens und dessen

narrative Darstellung stellen nach meiner Lesart die Aneignung einer ›männli-

chen‹ Sprechweise und Positionierung dar, die ein Abarbeiten an tradierten Bil-

dern, ein Loslösen von ›Aktivität‹ von der Zuordnung zu Männlichkeit und damit

von einer starren Geschlechterordnung bedeutet. Es handelt sich insgesamt um

eine Aushandlung, die tradierte Geschlechterbilder aufgreift und zugleich die Un-

abgeschlossenheit, Fluidität und Relationalität des Geschlechtskörpers im repro-

duktiven Prozess betont und eine Umdeutung ermöglicht.

5.2.2 Die Diehls: »Bisschen absurd und wenig erotisch« –

Zeugen als gemeinsames Tun

Die Idee eines lesbischen Zeugungsakts artikuliert auch das bereits im Kapitel 5.1.3

zitierte Paar, Anna und Eva Diehl. Sie haben eine Samenspende von einer Samen-

bank aus dem europäischen Ausland erworben, diese nach Hause liefern lassen

und selbst inseminiert. Eva Diehl ist aktuell mit Zwillingen schwanger, Anna Diehl

hat die Insemination durchgeführt. Eva Diehl erzählt:

»Man kann das [die Insemination durchführen, A.d.V.] theoretisch auch alleine,

also es ist auch (AD: Ja) irgendwie überhaupt kein Problem. Aber abgesehen da-

von, dass es irgendwie praktischer ist, wenn es jemand anders macht, also, wenn

man sich nicht selbst das initiiert- (AD: Injiziert), spritzt (beide lachen), dann-,

also fand ich es auch, bei mir auch einfach wichtig, dass Anna diesen Part über-

nimmt (AD: Ja). Also ich weiß gar nicht, ob wir da vorher drüber gesprochen ha-

ben, vielleicht habe ich dich gefragt, ob du dir das vorstellen kannst, aber irgend-

wie war das auch klar, dass wir das zusammen machen. Und das ist mir auch im

Nachhinein, merke ich, finde ich das wahnsinnig wichtig, dass Anna das war, dass

Anna diese Kinder (lacht) gezeugt hat. Und dass es dadurch vom ersten-, von der

ersten Sekunde das Leben dieser beiden kleinen Wichte, also, war das unsere ge-

meinsame Geschichte irgendwie. Und das hat auch was-, auch nach dreizehn Jah-

ren Beziehung was unglaublich Verbindendes, finde ich, dass wir diese Erfahrung

zusammen gemacht haben. Also die lustig war und ein bisschen absurd und we-

nig erotisch (lacht), wie es im Idealfall läuft, aber trotzdem einfach, ja, so sind sie

gezeugt worden, und das verbindet uns und das verbindet uns mit den Kindern

gemeinsam (AD: Ja).« (AD+ED 10, 454-467)

Eva Diehl beschreibt Reproduktion in dieser Passage als ein gemeinsames Tun.

Es handelt sich in ihrer Schilderung um eine über das technische Instrument der

Spritze vermittelte Reproduktionsweise, über die sich lesbische Zeugung verwirkli-

chen und Verwandtschaft herstellen lässt. Für Eva Diehl hat ihre Partnerin die Kin-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Queere Praktiken der Reproduktion

der gezeugt. Als sie dies ausspricht, muss sie lachen. Ein Lachen könnte einerseits

ein Ausdruck für eine gewisse Schambesetzung desThemas sein, andererseits aber

auch einen Versuch darstellen, eine mögliche Irritation der Interviewerin* darüber

vorwegzunehmen, dass AnnaDiehl entgegen heteronormativer Reproduktionsnar-

rative eine Frau, die eine Spritze bedient, statt einesMannes als Zeugende begreift.

Sowohl Anna Diehls Mutterschaft als auch eine gemeinsame Elternschaft kon-

stituieren sich im Zuge des Inseminationsprozesses. Biologische Verwandtschaft,

die zwischen ihnen asymmetrisch verteilt ist, tritt für Anna und Eva Diehl in den

Hintergrund – der Akt der Insemination ist es, der sie beide bereits vorgeburtlich

mit den Kindern verbindet. Die Selbstinseminationspraxis erlaubt ihnen eine Syn-

chronisierung der Initiation ihrer Elternschaft (»von der ersten Sekunde« an) und

ist konstitutiv für ihr Narrativ einer geteilten Elternschaft. Im letzten Satz nutzt

Eva Diehl mit der Aussage »so sind sie gezeugt worden« eine Passivkonstruktion,

die Raum für die Beteiligung beider Frauen lässt. So hebt sie in der Fortsetzung

der Ausführungen dann auch die Verbindung zwischen ihnen als Paar und die ge-

meinsame Verbindung mit den Kindern hervor, die das Ereignis der Insemination

kreiert hat. Zeugung wird entgegen hegemonialer Zeugungsnarrative nicht primär

als biologisches Ereignis, bei dem Sperma und Eizelle sich vereinigen, sondern vor-

rangig als ein soziales beschrieben. Diese Deutung von Reproduktion stellt die Ak-

teurinnen in den Vordergrund. Zugleich lässt die Passivkonstruktion auch einen

Raum für Natur sowie Metaphysisches: In der Darstellung der Diehls finden sich

Anklänge einer biblischen Geschichte der Schöpfung und Verbundenheit.

Der Spender tritt vollkommen in den Hintergrund und bleibt im Zeugungsnar-

rativ Eva Diehls unsichtbar. Das Sperma wiederum wird erwähnt, aber begrifflich

nicht benannt, sondern lediglich mit dem Demonstrativpronomen »das« bezeich-

net (»wenn man sich nicht selber das […] spritzt«). Die Passage zeichnet sich folg-

lich durch eine Entthematisierung des Spenders und eine Dethematisierung des

Spermas aus. Hierüber erfolgt eine Neutralisierung von Sperma als genealogischer

Substanz: Die Samenspende fungiert auch hier als noch unbestimmte reproduk-

tive Substanz, die erst innerhalb der Inseminationssituation ihre Bedeutung und

die Verknüpfung mit einem Subjekt, Anna Diehl, erhält, die es technisch vermit-

telt injiziert. Lediglich die beteiligten Subjekte und Artefakte sind in Eva Diehls

Erzählung relevant zur Herstellung von Relationalität. Diese Refokussierung stellt

ähnlich wie bei Miriam undDiana Lange eine Umdeutung von Reproduktion dar.27

27 Derartige Umdeutungen sind notwendigerweise spannungsreich: Eva Diehl macht sich

ebenso wieMiriam Lange im Zuge dieser Neuverschränkung die Vorstellung einer Loslösung

des reproduktiven biologischenMaterials vomSpender zunutze, die erst über denmodernen

biologischen Reproduktionsbegriff und seine Entkopplung von Subjekt und Substanz in die-

ser Form gedacht werden kann (vgl. Strathern 2019: 130f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 149

An romantisierte und heteronormative Bilder von Reproduktion und Eltern-

schaft knüpft wiederum das Ideal einer Verschränkung von Reproduktion und Se-

xualität an, das EvaDiehl im letzten Satz der Passage über die Bemerkung benennt,

dass die Insemination »wenig erotisch« war, »wie es im Idealfall läuft«. Hierfür ist

ihre reproduktive Praxis für sie zu »absurd« und hat humoristische Elemente – sie

reicht an den implizit als heterosexuellen Geschlechtsverkehr imaginierten repro-

duktiven Akt nicht heran. Die Formulierung »Idealfall« deutet zugleich darauf hin,

dass Erotik auch bei heterosexuellen Akten des Kinder-Machens oft nicht gegeben

ist.

Als Ermöglichungsraum für die Entkopplung des Spermas ist zudem das Set-

ting von Bedeutung: Die Unbestimmtheit der Substanz wird begünstigt durch die

Art undWeise,wie sie es empfangen haben.Dies drückt sich imweiteren Verlauf in

Eva Diehls Beschreibung des Moments aus, als das Sperma durch den UPS-Boten

geliefert wurde: »Aber es war schon natürlich irgendwie so-, so ein wertvolles Gut,

was da kam. Also es sah so harmlos aus (lacht), aber es war schon irgendwie klar,

das ist vielleicht der Weg zum Kind, also was auch total abstrakt natürlich ist«

(ED 11, 499-501). Die von Eva Diehl formulierte Abstraktheit, die sich sowohl auf

die konkrete Zukunft mit Kind als auch die Substanz selbst beziehen lässt, die

wertvoll, aber zugleich harmlos und letztlich noch unbestimmt erscheint, macht

es möglich, die biologische Substanz anzueignen und innerhalb eines lesbischen

Zeugungsnarrativs reproduktiv werden zu lassen. Die Substanz als solche ist unbe-

schrieben – ihr wohnt lediglich eine Potentialität inne, die sich in ihrer Aufladung

als »wertvolles Gut« ausdrückt. Sie muss jedoch erst von Anna und Eva Diehl re-

produktiv gemacht werden.

Im weiteren Verlauf des Interviews wird die Vorstellung von Verwandtschaft,

die sich von biologistischen Verwandtschaftsdiskursen abgrenzt und den Herstel-

lungscharakter von Reproduktion betont, konterkariert. Dann scheint wiederum

die Idee der Zeugung als (auch) biologisches Ereignis auf, das eine Aufwertung ge-

genüber einer ausschließlich sozio-materiellen Relationalität erhält. Als »perfekte

Variante« (EL 6, 267-268) lesbischer Reproduktion beschreibt Eva Diehl die Option

der Eizellspende: Wenn Eva Diehl über die ROPA-Technologie28 eine mit Spender-

samen befruchtete Eizelle von Anna Diehl eingesetzt worden wäre und sie diese

dann austragen würde, wäre es für sie »ein gemeinsames biologisches Kind« (ED

6, 270). Erst dann hätte »irgendwie jeder so richtig seinen Beitrag dazu geleis-

tet« (AD 6, 286), ergänzt Anna Diehl. Reproduktion wird hier also primär über ei-

ne Form der biologischen Involviertheit verstanden – ob als eizellspendende oder

austragende Mutter. Dieser Abschnitt verweist auf gleichzeitige Konstruktionen

und Dekonstruktionen biologisierender Bilder von Reproduktion und Verwandt-

schaft durch die beiden Interviewten. Es handelt sich in ihrem Fall um situative

28 Siehe 4.2.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Queere Praktiken der Reproduktion

Be- und Entwertungen von Gameten als genealogische Substanzen. Während sich

im Bedauern über die nicht erfolgte Eizellspende die dinghafte Repräsentation des

Paars in biologischer Substanz (vgl. Arni 2008: 304) bzw. leiblicher Verbundenheit

mit dieser spiegelt und eine Aufladung erfährt, erfolgt in der zuvor dargelegten

Schilderung der praktizierten Insemination etwas, das Charis Thompson im Kon-

text der Nutzung von Reproduktionstechnologien als »strategic […] socialization«

(Thompson 2005: 13) bezeichnet hat: Das sozio-materielle Tun begründet hier ge-

nerative Relationalität.

5.2.3 Die Webers: die Zeugung »natürlich […] verpacken«

Ergänzend ziehe ich die Inseminationserzählung eines dritten Paars, Hanna und

LisaWeber, heran, in der Naturalisierung und Normalisierung, aber auch die krea-

tive Umdeutung tradierter Skripte wichtige Elemente der Generierung eines lesbi-

schen Zeugungsakts darstellen. Einerseits dienen die Vorstellung einer natürlichen

(heterosexuellen) Reproduktion und deren romantisiertes Skript als Referenzpunk-

te. Andererseits zeigt ihr Beispiel, dass sich das ›Natürliche‹ immer erst in Prozes-

sen der Ko-Konstitution von Natur, Kultur und Technik herausbildet und von den

beiden Akteurinnen eine Aneignung erfahren kann.

Hanna Weber ist die leibliche Mutter des gemeinsamen zweijährigen Kindes.

ZumZeitpunkt des Interviews ist LisaWebermit dem zweiten Kind schwanger.Die

Webers haben zwei verschiedene Spender genutzt und sich jeweils für die Variante

der Selbstinsemination anstelle einer gynäkologischen Praxis entschieden. Hanna

Weber erzählt in zwei Passagen des Interviews, warum das für sie wichtig war:

»Klar fand ich es schon auch netter, das einfach-, wir haben schon versucht, das

so ein bisschen natürlich zu verpacken. Also wir haben auch versucht, das so mit-,

irgendwiemit bisschen Sex einzuplanen (lacht) zwischen uns natürlich. Die Män-

ner waren da immer komplett außen vor. […] ja, dann liegst du halt kuschelig im

Bett irgendwie, das ist ja-, das ist schon ein normaleres Gefühl so, als jetzt da beim

Gynäkologen […] wir haben dieses Kind zusammen gezeugt.« (HW 11, 564-571; 17,

903)

Hanna und Lisa Weber möchten ihre Reproduktionsweise mit Sexualität verknüp-

fen und wählen das eigene Schlafzimmer als Inseminationsort. Die Kopplung von

Reproduktion und Sexualität und die Durchführung der Insemination im Schlaf-

zimmer anstelle einer gynäkologischen Praxis dienen als Strategien der Norma-

lisierung und Naturalisierung der Donogenen Insemination. Zugleich offenbart

sich genau in diesem Moment der Konstruktionscharakter. Insbesondere ihre Re-

dewendung »das so ein bisschen natürlich zu verpacken« zeigt, dass das ›Natürli-

che‹ nicht einfach gegeben ist, sondern im Kontext der sozialen und technischen

Praktiken produziert wird. Die beiden Frauen, das kuschelig hergerichtete Bett,

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 151

die Spritze, das Sperma und die die Insemination begleitende sexuelle Handlung

sind Teil ihrer reproduktiven »ontological choreography« (Thompson 2005: 8), die

sie als gemeinsamen Zeugungsakt gestalten und beschreiben.

Die Passage verdeutlicht, wie sich das ›Natürliche‹ in Praktiken materialisiert.

Die Webers vollziehen eine emanzipative Aneignung der heterosexuell und zwei-

geschlechtlich gefassten Zeugung und queeren diese. Zugleich drückt sich in die-

sem Zitat die Idee aus, dass es eine ›originäre‹, ›natürliche‹ Reproduktion gäbe,

die es zu reinszenieren gilt. Dies verweist auf eine Gleichzeitigkeit von Renatura-

lisierungen und Denaturalisierungen in den Praktiken der Webers: ein komplexes

Zusammenspiel, in dem die Referenz auf Natürlichkeit letztlich Vorstellungen ei-

ner ›natürlichen Reproduktion‹, die nicht-heterosexuelle Paare lediglich nachah-

men können, aufgreift. Zugleich stellen sie sowohl über die Idee der gemeinsamen

Zeugung als auch über die Praxis der Insemination selbst eine dem Sozialen vor-

gängige, gegebene ›Natur‹ der Reproduktion infrage, markieren sie als kulturell

vermittelt und speisen so die Frage in den Diskurs ein, ob nicht jede Form der Re-

produktion ›natürlich verpackt‹ ist. Die von CharisThompson für das Setting einer

Reproduktionsklinik beschriebene, in Form einer »looping interaction« (ebd.: 142)

erfolgende Ko-Konstitution von Geschlecht, Natur, Kultur und Technik ist auch

auf die Selbstinsemination zu übertragen: In einer looping interaction werden so-

wohl Elemente tradierter sozialer Ordnungen als auch Innovationen produziert.

Wandel und Persistenz vollziehen sich in einer paradoxen Verflechtung und sind

letztlich auch nur miteinander möglich.

Darüber hinaus zeigt sich an diesem Beispiel, dass das Sich-verwandt-Machen

im Zuge des reproduktiven Akts der Insemination auch Abgrenzungsarbeit dar-

stellt. Mit der Anmerkung »die Männer waren da immer komplett außen vor«

markiert Hanna Weber eine Abgrenzung auf der räumlichen, der sexuellen und

der genealogischen Ebene: Die Männer waren jeweils nicht zugegen während der

Insemination, Sexualität fand exklusiv zwischen den beiden Frauen statt und ei-

ne (rechtliche) Vaterschaft – bei gerichtlicher Feststellung unter anderem über das

Zugegensein begründbar29 – gar nicht erst ermöglicht: Ihre Partnerin Lisa und

sie verstehen sich als elterliche Bezugspersonen, der Samenspender soll die Posi-

tion eines Onkels einnehmen. In der Kommunikation nach außen im Kontext des

Interviews scheint es erforderlich, diese Distanzierung gegenüber den Männern

zu benennen, um weder Ideen eines sexuellen Aktes mit den Spendern noch Ver-

wandtschaftsvermutungen auf der Elternebene zu befeuern.

29 BGB, § 1600d, Absatz 2: »Im Verfahren auf gerichtliche Feststellung der Vaterschaft wird als

Vater vermutet, wer der Mutter während der Empfängniszeit beigewohnt hat. […]« (Siehe

https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html, zuletzt abgerufen am 28.04.2021.)

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html


152 Queere Praktiken der Reproduktion

5.2.4 Die Hofmanns: medizinisch assistiert zeugen und biologisch

verbunden sein

Für ein paar Interviewte war nicht nur die Abwesenheit des Spenders bedeutsam.

Sie beabsichtigten zusätzlich, über das reproduktionsmedizinische Setting und die

dort vorhandenen Dinge, etwa Möbel oder technische Geräte, sowie die medizini-

schen Akteur*innen eine Distanz zu ihm zu generieren. Im Fall von Elisa und He-

lene Hofmann schlägt dieser Versuch einer Abgrenzung zum Spender und einer

Aneignung des Kinder-Machens jedoch fehl. Eine Umdeutung von Reproduktion

und der Substanz Sperma ist – zumindest der leiblichen Mutter – nicht möglich,

wie die folgenden Interviewpassagen zeigen.

Elisa und Helene Hofmann haben sich für einen privaten Spender, Thomas

Bug, entschieden, der regelmäßigen Kontakt zum Kind hat und auch als Vater

bezeichnet wird, aber nicht Teil des alltäglichen Familienlebens ist. Für die In-

semination nutzten sie die Assistenz eines Gynäkologen, der für die Behandlung

lesbischer Paare offen war. Elisa begründet diesen Weg folgendermaßen:

»[…] und warumwir denWeg (.) Frauenarzt (.), weil wir noch mal gemerkt haben-

. Nee, wir haben da gern diesen professionellen Rahmen. Und wollen vielleicht

auch wirklich tatsächlich auch diesen Akt […], damit nicht direkt irgendwie mit

ihm [dem Spender, A.d.V.] in Verbindung sein.« (EH 4, 188-191)

Der Inseminationsprozess sollte in Abwesenheit des Spenders stattfinden, um ei-

nen Abstand zwischen ihm und den beiden Frauen zu schaffen. Für sie erscheint,

wie Elisa Hofmann weiter ausführt, das Setting einer Praxis geeignet dazu. Sie

wünschte sich zudem ein Höchstmaß an Sterilität bezogen auf den Raum und die

Gerätschaften. Diese Sicherheit sowie ein Gefühl der Professionalität, Rationalität

und Neutralität vermittelten ihr sowohl die Möbel als auch die technische Ausstat-

tung des Behandlungsraums: der gynäkologische Stuhl, das Ultraschallgerät, das

Spekulum, der Katheter und die durch den Arzt betätigte Spritze. Hier zeigt sich

auch die diskursiv wirkmächtige Vorstellung einer »emotionsneutrale[n] Medizin«

(Rego 2019: 88), die für Elisa Hofmann zunächst ein geeignetes Setting zur Disar-

tikulation von Relationalitäten zum Spender darstellt.

Ihre Partnerin, Helene Hofmann, begleitete sie dann auch zum Inseminati-

onstermin. Eine Entkopplung des Spenders und Vaters von der Substanz Sperma

gelingt Elisa Hofmann trotz der strategischen Verlagerung des Reproduktionspro-

zesses in ein medizinisches Setting jedoch nicht. In einer späteren Passage führt

sie aus, dass sie das Sich-verwandt-Machen als Eltern (auch) als Vereinigung bio-

logischer Substanzen fasst:

»[…] in Bezug auf den Vater [ist es so], dass mir schon manchmal durch den Kopf

geht, hey, ich habe da-, mit so einem Typen habe ich jetzt ein Kind. Also schon so

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 153

dieses, hey, die Hälfte von Thomas, von dem Vater, ist da in [Name des Kindes]30

und mit mir sozusagen vereinigt. Also das ist schon manchmal ein komisches Ge-

fühl. Oder weswegen ich manchmal, glaube ich, auch näher an Thomas bin [als

Helene es ist; A.d.V.], […], weil ich diese Komponente irgendwie stärker empfinde.«

(EH 16, 753-758)

Die nicht-gebärende Mutter, Helene Hofmann, bleibt in dieser Passage als dritter

Elternteil außen vor. Weder der gemeinsame Gang zum Gynäkologen noch ihre

Anwesenheit während der Insemination erweisen sich in der Erzählung als Rela-

tionalität begründend undVerwandtschaft stiftend.Das Kind beschreibt ElisaHof-

mann orientiert an genetischen Erklärungsmodellen als zur Hälfte von ihr und zur

Hälfte vom Spendervater abstammend; als Wesen, in dem sie beide sich vereinen.

Das »Wieder-Machen« (Arni 2008: 304) der bereits existierenden Subjekte, das Ca-

roline Arni als Merkmal des medizinisch-biologischen, abstrakten, modernen Re-

produktionsbegriffs benennt, zeigt sich hier deutlich. Elisa Hofmann konstruiert

Reproduktion als Vereinigung zweier biologischer Stoffe, genauer: bio-genetischer

Substanzen, die sie modernen Abstammungsdiskursen folgend als genealogische

fasst. Diese genetische Vereinigung im Kind erzeugt für sie auch eine Nähe zwi-

schen ihr und Thomas Bug, die der nicht-leiblichen Mutter nicht zugänglich ist

(»weswegen ich manchmal, glaube ich, auch näher an Thomas bin«). Helene Hof-

mannwird dem reproduktiven Paar in einer gewissen Distanz gegenübergestellt.31

In der Zusammenschau der Fallbeispiele wird deutlich, dass sich die reproduk-

tiven Praktiken der Interviewten durch Gleichzeitigkeiten und eigensinnige Umar-

beitungen auszeichnen: Hinsichtlich der Verhandlung von Biologie und Sozialem

sind schwerpunktmäßig »strategische Sozialisierungen« (Thompson 2005: 13) und

Entkopplungen sowie Neuverknüpfungen auszumachen, aber – wie der Fall von

Elisa und Helene Hofmann exemplarisch zeigt – auch Aufladungen der Substanz

Sperma als genealogische und somit eine Biologisierung bzw. Genetisierung von

Verwandtschaft.

Durchweg wird aus einer analytischen Perspektive die Gestaltbarkeit von Re-

produktion deutlich sowie ihre grundsätzliche Offenheit und Unbestimmtheit hin-

30 Ich habemich dazu entschieden, den Kindern keine pseudonymisiertenNamen zu geben, da

dies eine fremdbestimmte Geschlechtszuordnung dargestellt hätte – sie habenmir, oftmals

aufgrund des jungen Alters, keine Auskunft über ihre geschlechtliche Verortung geben kön-

nen. Die von den Eltern genutzten Personalpronomen wiederum habe ich nicht verändert,

da dies häufig bedeutet hätte, das erhobeneMaterial ›umzuschreiben‹. Mit der Nutzung des

Platzhalters ›[Name des Kindes]‹ beabsichtige ich die cisnormative Selbstverständlichkeit

einer (in der Regel binären) Geschlechtszuweisung bei Kindern aber zumindest zu irritieren.

31 Helene Hofmann hat während des Interviews den Tisch verlassen, um sich um das Kind zu

kümmern. Aus diesem Grund lässt sich an dieser Stelle nur Elisa Hofmanns Perspektive re-

konstruieren.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Queere Praktiken der Reproduktion

sichtlich der in Anschlag gebrachten kulturellen Skripte. Eine vermeintliche Un-

möglichkeit lesbisch-queerer Reproduktion wird von der Praxis der Interviewten

infrage gestellt. Die Interviewpassagen ausmeinemMaterial verdeutlichen folglich

auch die (potentielle) Aneignung und Transformation einer heteronormativenOrd-

nung von Reproduktion. Essentialistische, statische und binäre Bilder von Natur

und Kultur, Biologie, Sozialem und dem Geschlechtskörper werden herausgefor-

dert und biologistische Verwandtschaftskonzeptionen explizit bis implizit flexibi-

lisiert. Beim Kinder-Machen und Verwandtschaft-Tun handelt es sich vielmehr um

ein situatives, gemeinsames Werden. Akteur*innen und verschiedenste Materia-

litäten entfalten in einer gemeinsamen Involviertheit und in Relationalität zuein-

ander agentielle Wirkung und stiften über unterschiedliche Bezugssysteme teils

überraschende Beziehungen.

Auch jenseits der Inseminationspraktiken verhandelten die Interviewten biolo-

gische, soziale und materielle Dimensionen des Sich-verwandt-Machens, wie das

nächste Kapitel vertiefend am Beispiel der Verhandlung leiblicher und nicht-leib-

licher Elternschaft auf der Paarebene illustriert und diskutiert.

5.3 Verwandtschaft tun: Verhandlungen biologischer
und sozialer Zugehörigkeit

Die Verhandlung vielfältiger verwandtschaftlicher Bezüge ist an sich nichts Beson-

deres: So ergibt sich etwa auch bei Patchworkfamilien, Adoptiv- und Pflegefamilien

oder bei heterosexuellen Paaren, die über Donogene Insemination oder Eizellspen-

de Eltern werden, mitunter ein komplexes Geflecht aus biologischen, sozialen und

rechtlichen Verbindungen zwischen Eltern oder anderen Bezugspersonen bzw.Ga-

metenspender*innen und den Kindern. Im Fall heterosexueller Paare, die mit ei-

nemKind leben, das ihnen phänotypisch ähnelt, ergibt sich jedoch einwesentlicher

Unterschied: Ihr Geflecht kann unsichtbar bleiben. Sie können den Status des Un-

markierten wählen, während bei lesbischen und queeren Paaren aufgrund hetero-

und cisnormativer Vorannahmen32 immer wieder eine Thematisierung durch Au-

ßenstehende stattfindet, welcher der Elternteile das Kind geboren hat und mit

wem es biologisch verwandt ist. Meist liegt diesen Nachfragen ein essentialis-

tisches, statisches, naturalisierendes Verständnis von Verwandtschaft zugrunde,

über das eine (implizite) Wertung und Hierarchisierung vorgenommen wird: Bio-

logische Abstammung wird gegenüber sozialen Bindungen priorisiert und erstere

als ›richtige‹, ›wahre‹, ›echte‹ Form der Verwandtschaft markiert. Darin spiegelt

32 Genauso gut könnten auch zwei Frauen die leiblichen Eltern sein: bspw., wenn eine cis Frau

das Kind austrägt und zur Zeugung das Sperma der Partnerin, einer trans Frau, genutzt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 155

sich die moderne Idee einer binären Opposition von Natur und Kultur bzw. Biolo-

gie und Sozialem wider.33

Doch nicht nur Infragestellungen bestehender Verwandtschaftsverhältnisse

durch Außenstehende, auf die ich im weiteren Verlauf eingehen werde, mussten

von den Interviewten verhandelt werden. Auch auf Paarebene wurden mögliche

Differenzen zwischen sozialer und leiblicher Verwandtschaft thematisiert. Die

unterschiedliche Situiertheit der Partnerinnen* innerhalb biologischer, sozialer

und rechtlicher Verwandtschaftsbezüge bringt notwendigerweise verschiedene

Praktiken des Sich-verwandt-Machens mit sich. Insbesondere die auf einer kör-

perlichen Ebene differenten Zugänge der Elternteile zu Schwangerschaft und

Geburt müssen – ähnlich wie bei heterosexuellen, cisgeschlechtlichen Paaren –

bearbeitet werden. Ich gehe im Folgenden (De-)Konstruktionen einer Differenz

von biologischer und sozialer Verwandtschaft durch die lesbischen und queeren

Paare nach. Ich frage, welche Relevanzen leiblicher Verwandtschaft aufscheinen

und welche Egalisierungspraktiken die Paare ggf. nutzen.

Beim Überblick über das Material fällt auf, dass lediglich drei der 21 interview-

ten Paare Vorstellungen einer grundlegenden Differenz zwischen leiblicher und

nicht-leiblicher Verwandtschaft artikulierten und diese in ihrem Alltag auch be-

stätigt sahen. Alle anderen dekonstruierten oder egalisierten eine mögliche Dif-

ferenz leiblicher und nicht-leiblicher Elternschaft über verschiedene Strategien.

Insgesamt lassen sich drei Strategien bzw. Begründungsmuster herausarbeiten,

über die von den Paaren (De-)Konstruktionen einer Differenz vorgenommen wer-

den: erstens die Konstruktion einer Differenz über Naturalisierung und Hetero-

sexualisierung (5.3.1), zweitens die Dekonstruktion und Egalisierung durch Ko-

Schwangerschaft (5.3.2) sowie drittens die Dekonstruktion und Egalisierung durch

Praktiken der Fürsorge und der Arbeitsteilung (5.3.3). Anhand empirischer Beispie-

le illustriere ich jeweils, welche diskursiven und lebensweltlich-praktischen Bezüge

sie relevant machen. Abschließend gehe ich der Frage nach, inwiefern (De-)Kon-

struktionen einerDifferenz letztlich nicht nur eine individuelle bzw.paarbezogene,

sondern immer auch eine kollektive Herstellungsleistung bedeuten und Egalisie-

rungen somit auch konterkariert werden können (5.3.4).

5.3.1 Konstruktion einer Differenz über Naturalisierung

und Heterosexualisierung

MinaWolf und ihre Partnerin Susanne Boll leben zumZeitpunkt des Interviewsmit

ihrem vierjährigen Kind zusammen. Sie hatten es gemeinsam geplant und Mina

Wolf hatte es geboren. Susanne Boll ist nunmit dem zweiten Kind schwanger – sie

33 Zur westlichen Kulturgeschichte von Verwandtschaft und ihrer diskursiv aktuell (noch)

mächtigen Verengung auf Biologie/Genetik siehe u.a. von Braun (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Queere Praktiken der Reproduktion

haben die Rollen getauscht. Im Gespräch, das mit MinaWolf allein geführt worden

ist, reflektiert sie die verwandtschaftliche Position ihrer Partnerin zum ersten Kind

und ihre eigene zum zweiten:

»Ja. Also ich glaube schon, […] das [gemeint ist die leibliche Verwandtschaft,

A.d.V.] ist schon irgendwie ein großer Punkt, der-, der eine Rolle spielt […]. Also

dadurch, dass sie jetzt schwanger ist, ich weiß noch nicht, wie es ist, wenn das

Kind da ist, aber ich glaube, das ist einfach ein Unterschied, wenn das irgendwie

das eigene Kind ist, das man selber geboren hat. Es ist sicherlich der Unterschied

vielleicht noch nicht mal viel größer zu einem-, zu einem Mann, also der-, der

zwar weiß, es ist sein-, sein Kind, aber eben das nicht geboren hat. Ich glaube, das

spielt auch noch mal eine Rolle. […] Also es ist-, ja, ist schon recht schwierig auch

für sie. Es ist eben auch nicht ihr Kind, und sich irgendwie darauf einzulassen,

wie viel lässt sie sich denn drauf ein und-. Also es ist auch, ist ja auch rechtlich

nicht ihr Kind, also wir sind nicht verpartnert, sie hat es nicht adoptiert. Das spielt

sicherlich auch immer nochmit eine Rolle. Also es ist schon immer wieder Thema

so auch im Alltag.« (MW 5, 212-227)

Die angenommene Differenz von leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft ist

im Familienalltag des Paars ein beständiges Aushandlungsfeld.MinaWolf stellt im

Zuge der Thematisierung der Schwangerschaft eine Analogie von sozialer Mutter-

schaft und leiblicher Vaterschaft her, da in beiden Positionierungen keine Geburts-

erfahrung gemacht wird. Als Differenzmerkmal sozialer Mutterschaft zu leiblicher

Vaterschaft stellt sie jedoch heraus, dass ein Vater wüsste, dass es sein Kind sei. Zu-

gehörigkeit begründet sich für sie somit zusätzlich – wenn auch nachrangig zur

Erfahrung der Schwangerschaft und Geburt – über das Wissen um geteilte bio-ge-

netische Informationen. Deutlich wird in dieser Passage, dass sich Verwandtschaft

für Mina Wolf über Leiblichkeit und genetische Abstammung konstituiert. Susan-

ne Boll teilt mit dem Kind keine dieser Verbindungen. Außerdem benennt Mina

Wolf die rechtliche Dimension von Verwandtschaft. Susanne Boll steht in keinem

Rechtsverhältnis zum Kind, da sie keine eingetragene Lebenspartnerschaft einge-

gangen sind und sie somit im Untersuchungszeitraum kein Stiefkindadoptions-

verfahren durchführen konnten. Mina Wolf kommt zu dem Schluss, dass es »eben

auch nicht ihr [Susannes, A.d.V.] Kind« sei und kappt damit Möglichkeiten einer

sozial hergestellten, relationalen Verbindung zwischen Susanne Boll und dem von

MinaWolf geborenen Kind. Hierdurch spricht sie ihrer Partnerin letztlich auch die

Mutterschaftsposition ab und stellt infrage, ob sich Mutterschaft sozial begründen

lässt.

Als Beleg für eine grundlegende Differenz von leiblicher und nicht-leiblicher

Verwandtschaft ziehtMinaWolf das ihnen unterschiedlich stark entgegengebrach-

te Nähebedürfnis des Kindes heran: »Na ja, also er hängt schon mehr an mir, wie,

glaube ich, Kinder schon häufig eher an den Müttern hängen« (MW 5, 229-230).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 157

Sie deutet auch hier den Vergleich ihrer Konstellation mit heterosexuellen Eltern

an – Väter und nicht-leibliche Mütter erscheinen eher als Randfiguren, die Bezie-

hung von leiblicher Mutter und Kind wird als die (zumindest überwiegend) engere

beschrieben.

Im weiteren Verlauf des Gesprächs benennt Mina Wolf allerdings auch soziale

Dimensionen wie die alltägliche Sorgearbeit34 und die geteilte Zeit als entschei-

dend dafür, auf wen das Kind im Alltag zurückgreift:

»[…] ichwar natürlich auch zwei Jahre zuHause, das spielt natürlich auch eine Rol-

le. Und, ja, ich bin schon eher die Ansprechpartnerin, was auch so die alltäglichen

Sachen angeht, Frühstücksbrote schmieren und abends waschen und-. Wenn er

[das Kind, A.d.V.] dann auch mal-, wenn ich mal weg bin oder so, dann-, dann bin

ich auch sozusagen völlig außen vor. Alsowennermalmit ihr [SusanneBoll, A.d.V.]

ein paar Tage alleine ist, dann-, dann ist sie-, akzeptiert er sie auch voll und ganz.«

(MW 5, 230-235)

Sobald Susanne Boll die Möglichkeit erhält, soziale Elternschaft zu leben, schil-

dert Mina Wolf eine gelingende elterliche Praxis. Mina Wolf hat trotz dieser Re-

flexion der Bedeutung von Sorgepraktiken für die Konstitution einer Beziehung

zwischen Elternteil und Kind das Gefühl, dass das als einseitig empfundene Ver-

wandtschaftsverhältnis auf das zweite Kind übertragbar ist: »Also ich habe schon

das Gefühl, dass-, dass sich so dieses, das ist eben ihr Kind, dass das schon irgend-

wie sich auch fortsetzt« (MW 5, 242-244). Darüber hinaus ist sie gar nicht sicher,

ob sie diese Verschiebung des Kindes von der Figur des jeweils Eigenen auf etwas

Gemeinsames überhaupt möchte. Die (Haupt-)Verantwortung ist für sie nämlich

über den Status als leibliche Mutter verteilt:

»Es ist auch-, so irgendwie ist es auch schön, so zuwissen, ach, es kommt nochmal

ein Kind, aber man ist nicht so ganz die-, also ist nicht die eigene (lacht) Mutter.

Man kann auch mal sagen, hm, mach du mal, ist dein Kind (lacht). Also das ist

irgendwie auch ein bisschen erleichternd so. Also ich-, ich selber hätte, glaube

ich, irgendwie nicht noch eins kriegen wollen. Also schon irgendwie noch-, noch

sozusagen eins zu haben, aber selber so eine hundertprozentige Verantwortung

ist irgendwie-, wollte ich nicht unbedingt (lacht).« (MW 7, 321-327)

34 Wenn in dieser Studie von Sorgearbeit die Rede ist, so ist hiermit »eine Vielfalt von repro-

duktiven, fürsorglichen, betreuenden und pflegenden Tätigkeiten« (Gerhard 2010b: 221) ge-

meint, oftmals auch mit dem Begriff »Care« bezeichnet. Sorgearbeit ist nicht nur als indivi-

duelle Praxis zu fassen, sie ist aufs Engste mit den soziostrukturellen Bedingungen und den

Normen einer binär-hierarchischen und heteronormativen Geschlechterordnung verbunden

(vgl. König 2012: 24). Diese Ordnung kann im Tunwiederholt, bestärkt, verfestigt werden, sie

kann aber auch eine Hinterfragung erfahren und destabilisiert werden (vgl. hierzu auch Kap.

7).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Queere Praktiken der Reproduktion

Nicht die leibliche Mutter zu sein, bedeutet im Elternkonzept Mina Wolfs somit

auch eine Entlastung und Entbindung von Pflichten. Die geringere Einbindung der

nicht-leiblichen Mutter zeigt sich hier – und das ist wesentlich – als eine Entschei-

dung, die potentiell auch anders getroffen werden könnte. Die Unterschiedlichkeit

von leiblicher und nicht-leiblicher Elternschaft wird von den beiden bewusst ge-

staltet – die Differenz stellt eine Konstruktionsleistung der beiden Akteurinnen

auf Basis einer Naturalisierung von Mutterschaft im Sinne einer Rückbindung an

Schwangerschaft und Geburt dar.

Mina Wolf nimmt in ihren Ausführungen eine Parallelisierung von sozialer

Mutterschaft und Vaterschaft vor. Zwei weitere interviewte Paare beschrieben

ebenfalls eine Verschiedenheit ihrer verwandtschaftlichen Positionen, rekurrier-

ten hierzu auf heteronormative Bilder des Elternpaars und stellten Analogien

her, was ich unter dem Begriff der »Heterosexualisierung« fasse. Während Mina

Wolf insbesondere die elterliche Ebene thematisiert, verlagern die beiden anderen

Konstellationen die Verantwortung für die Differenz auf das Kind. Dies veran-

schaulicht der folgende Dialog zwischen Ida und Viola Maurer. Sie hatten zum

Zeitpunkt des Gesprächs ein 17 Monate altes Kind, das Viola Maurer geboren hat,

und reflektieren die Verschiedenheit ihres Elternseins:

VM: »Also vor [Name des Kindes] Geburt hätte ich gesagt, nein. Da habe ich das zu

akademisch gesehen, denke ich. Aber es ist ein Unterschied, wie wir jetzt wissen.«

IM: »Obwohl ich zwölf Monate in Elternzeit war für [Name des Kindes] und also

so ganz, ganz sporadisch mal am Wochenende ein bisschen gearbeitet habe, so

fünf Tage im Monat insgesamt. Aber Viola hat ihn elf Monate gestillt, sie ist die

Mutter.«

VM: »Also es ist nichtmal so sehr von uns aus ein Unterschied, sondern [Name des

Kindes] macht einfach den Unterschied.«

IM: »Genau, [Name des Kindes] macht den Unterschied.«

VM: »Was aber-, glaube ich, oder was, wenn wir heterosexuelle Eltern anschauen,

da genauso ist, dass die Beziehung zumVater einfach nicht so intensiv ist oder die

Kinder nicht vomVater ins Bett gebracht werden wollen, sondern nur von derMa-

ma. Und so ist es bei uns nun eben einfach auch […]. Wir haben halt festgestellt,

das ist bei heterosexuellen Eltern ganz genauso (IM: Ja), dass einfach die Mut-

ter immer die Ansprechpartnerin ist, wenn gestürzt wurde, wenn es Tränen gibt

und- […] so spezielle Dinge. […] Also ich denke insofern nicht, dass es genetisch ist

(lacht), sondern dass es, ja, einfach durch die Schwangerschaft, Geburt bedingt ist,

was Väter ja auch nicht haben. Und, ja, am Ende ist es-, ist es die gleiche Position,

die die Ida hat.« (VM+IM 7f., 312-334)

In ihrer Beschreibung spielt Erfahrungswissen eine wichtige Rolle: Während Viola

und Ida Maurer vor der Geburt hypothetisch darüber nachgedacht hatten und ei-

ne Differenz zwischen leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft verneint hät-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 159

ten, »wissen« sie nun, dass ein Unterschied existiert. In der von Viola artikulierten

Abgrenzung von einer akademischen Perspektive auf den Gegenstand Verwandt-

schaft/Mutterschaft spiegelt sich die Idee wider, es gäbe neben den theoretischen

Konstruktionen eine ›wirkliche‹, objektive und universell gültige Erfahrung.Theo-

rie ist für sie durch Praxis widerlegt und überschrieben. In dieser Erklärung und

Beschreibung scheint die Idee einer Naturhaftigkeit von Verwandtschaft und El-

ternschaft auf, die Kulturleistungen wie akademischem Wissen gegenübergestellt

wird. Letztere erscheinen verkopft und an der Praxis vorbei erdacht. An der Un-

gleichheit und Asymmetrie ihrer Mutterschaften vermag auch die von der nicht-

leiblichenMutter IdaMaurer geleistete Elternzeit nichts zu ändern – ihre Partnerin

Viola Maurer habe das Kind gestillt und damit ein spezifisches Band zwischen sich

und dem Kind gesponnen. Leibliche Praktiken wie Schwangerschaft, Geburt und

Stillen sind Viola und IdaMaurer zufolge die entscheidenden Differenzierungsmo-

mente, weshalb sie eine uneingeschränkte Analogie von sozialer Mutterschaft in

lesbischen und Vätern in heterosexuellen Elternkonstellationen herstellen. Geneti-

sche Abstammung verneinen sie explizit als Faktor für die Differenzierung durch

das Kind.

Neben der Idee, dass Kinder die Differenz aktiv (mit-)gestalten, fand sich im

Material auch die Vorstellung von Vätern und nicht-leiblichen Müttern als »passi-

ven [Eltern-]Teilen«. Ulrike Bär und Stefanie Heinze-Bär, Eltern eines dreieinhalb

Monate alten Kindes, erzählen von ihren ersten Erfahrungen:

UB: »Na ja, ich hatte am Anfang schon, also während der Schwangerschaft teil-

weise und dann so die erste Zeit, als der Kleine da war, ich habe mich oft […] mit

den Vätern verglichen, weil es ist-, es ist das Gleiche, was du wahrnimmst, weil

du bist halt nur der passive Teil. Wir haben so einen Geburtsvorbereitungskurs

gemacht, so einen Partnerkurs, wo man halt auch mit den Männern zusammen-

getroffen ist, und die haben halt wirklich das gleich empfunden. Da gab es auch

so eine Gesprächsgruppe unter den passiven Teilen. Und, ja, das ist eins zu eins

das Gleiche, da ist es egal, ob du halt eine Frau oder einMann bist, du bist halt nur

diejenige, derjenige, der daneben sitzt und nichts machen kann. Also von daher-

[…].«

SHB: »Ja, aber, wie gesagt, das hat nichts damit zu tun, dass wir eine gleichge-

schlechtliche Beziehung haben (UB: Nee, das ist einfach-) oder so, das ist wirk-

lich dieses-, dieser Unterschied zwischen aktiv und passiv (UB: Ja, ja). Das ist der

Grundwahrscheinlich auch, warum sich ganz viele Paare nach der Geburt des Kin-

des trennen, einfachweil der passive Part sich benachteiligt fühlt oder nicht ganz-,

ganz nah dran fühlt.«

UB: (unterbricht) »Und sich zwischendurch nutzlos fühlt. Das ist einfach dieses,

du kannst nichts machen, die bist halt-. Klar, du kannst all das Drumherum ma-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Queere Praktiken der Reproduktion

chen, aber du kannst halt nicht wirklich was für das Kind tun, weil da ist halt nur

die-, die Mutter.« (UB+SHB 6f., 259-279)

Ulrike Bär und Stefanie Heinze-Bär nehmen eine Einteilung von Eltern entlang

der Kategorien »aktiv« und »passiv« vor: Während leibliche Mütter dem Bereich

der Aktivität zugeordnet werden, stellen Väter und nicht-leibliche Mütter Rand-

figuren dar und werden – zumindest für die Zeit vor und nach der Geburt – im

Bereich des Passiven verortet. Bezeichnend hierfür ist diemehrfach genutzteWen-

dung der »passiven Teile«. Die Benennung als Elternteil fällt weg, sodass Väter und

nicht-leibliche Mütter als konturlos, ersetzbar, irrelevant, fast entsubjektiviert er-

scheinen.

Das Paar weist Vätern und nicht-leiblichen Müttern, die in Analogie zur Va-

terschaft gedacht werden, Passivität zu, eine im Rahmen der Zweigeschlechter-

ordnung eigentlich mit Weiblichkeit verknüpfte Eigenschaft, die sich auch in der

semantischen Feminisierung (Hirschauer et al. 2014: 265) der Schwangerschaft wi-

derspiegelt: Vom ›schwängernden‹ Mann über die ›empfangende‹ Frau bis hin zu

›entbindenden‹ Ärzt*innen wird der Anteil der Schwangeren an Zeugung und Ge-

burt als passiv konstruiert (vgl. ebd.: 266). Die in diesem Fall vollzogene alternative

Zuschreibung stellt sich jedoch als wenig ermächtigend dar: Sie fungiert als An-

rufung zur Aktivität des ›Bemutterns‹/›Mutterseins‹ und es handelt sich um eine

naturalisierende Zuweisung von Verantwortlichkeit und Zuteilung von Sorgearbeit

an den gebärenden Elternteil.35 Alternativen zu dieser Aufgabenverteilung finden

im Dialog der Familie Bär keine Erwähnung. So wird beispielsweise eine egalitäre

Arbeitsteilung auf der Ebene der Ernährung des Kindes nicht einbezogen: Prak-

tiken des Abpumpens, die Nutzung von Milchpulver und das Füttern per Flasche

bleiben unbenannt. Stattdessen werden im vorliegenden Ausschnitt elterliche Po-

sitionen festgeschrieben: Sie parallelisieren heterosexuelle und homosexuelle Paa-

re bzw. ›heterosexualisieren‹ homosexuelle Konstellationen, indem sie die nicht-

leibliche Mutter ›vervatern‹, und heben über den Fokus auf Schwangerschaft, Ge-

burt und Stillen die leibliche Involviertheit als positions- und aufgabenzuweisen-

des Moment hervor. Dies kann auch als Strategie einer »Heteronormalisierung«

(Hark/Laufenberg 2013: 233) gedeutet werden, also eine Markierung von Ähnlich-

keit statt Differenz zu heterosexuellen, zweigeschlechtlichen Elternpaaren, um In-

tegration und Anerkennung über ein Einschreiben in eine Normalität zu erfahren.

Insgesamt zeigt sich in den Interviewpassagen ein eher statischer und essen-

tialistischer Begriff von Verwandtschaft, der Leiblichkeit als eine exklusive und

unwiderrufliche Verbindung begründend fasst und mit einer Anrufung zur Über-

nahme von Pflichten einhergeht, die Differenzen zwischen den Elternteilen per-

petuiert. Legitimation erhält eine solche Differenzierung und ungleiche Aufgaben-

35 Zur Semantik der Mutterschaft siehe Kap. 7 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 161

verteilung über eine Naturalisierung der leiblichen Mutterschaft. Diese Ideen von

Verwandtschaft und Mutterschaft stellte ein Großteil der Interviewten jedoch in-

frage.

5.3.2 Dekonstruktion und Egalisierung durch Ko-Schwangerschaft

Während im Fallbeispiel von Viola und Ida Maurer die Besonderheit und Exklu-

sivität der Schwangerschaftserfahrung als Differenzmerkmal leiblicher und nicht-

leiblicher Verwandtschaft mit dem Kind herangezogen wurde, fassen andere In-

terviewte Schwangerschaft nicht nur als biologischen Prozess, sondern auch als

soziale Praxis auf, im Zuge derer nicht-leibliche Elternteile ganz aktiv die Position

der Ko-Schwangeren einnehmen und die Beziehung zum Ungeborenen gestalten

können. Stefan Hirschauer et al. (2014) haben mit ihren Explorationen zu präna-

taler Sozialität den Begriff der »Ko-Schwangeren« in die soziologische Debatte um

Schwangerschaft und Elternwerden eingeführt und definieren ihn folgenderma-

ßen: »Ko-schwanger sind Personen, die auf intensive Weise am Spannungsbogen

einer Schwangerschaft teilnehmen, die emotional ›mitgehen‹, Informationsträger

und Sorgenträger sind und auch körperlichMitbetroffene sein können« (ebd.: 270).

Die Position kann dabei von ganz unterschiedlichen Personen ausgefüllt werden,

wie Hirschauer et al. betonen, z.B. von werdenden Vätern, Ko-Müttern, involvier-

ten Samenspendern oder guten Freund*innen. Partizipation an Schwangerschaft

muss dabei immer aktiv hergestellt werden und kann ganz unterschiedlich ausfal-

len – so wie auch affektive und körperliche Involviertheiten von Personen, die ein

Kind austragen, verschieden sind (vgl. ebd.: 270f.). Sehr anschaulich zeigt sich die

Praxis der Ko-Schwangerschaft bei Kira und Merle Daniels. Merle Daniels hat das

zum Zeitpunkt des Gesprächs 22 Monate alte Kind ausgetragen. Auf die Frage der

Interviewenden*, wie sie ihre jeweiligen Positionierungen während der Schwan-

gerschaft empfunden haben, antworten sie:

KD: »Also ich weiß nicht, also ich hatte eigentlich eher das Gefühl, dass ich auch

die ganze Schwangerschaft mit viel mehr Begeisterung erlebt (lacht) habe als

du (MD: Ja), obwohl du echt eine einfache Schwangerschaft hattest bis kurz vor

Schluss (MD:Mhm – zustimmend). Also ich fand, ich war diejenige, die irgendwie

Bücher gelesen hat und die klassischen Wie-entsteht-ein-Kind-Fotobücher stu-

diert habe, und Merle immer nur, äh iih, geh mir weg, ist ja eklig und so (MD:

Stimmt – [lacht]). Und ich war irgendwie diejenige, die da total drin aufgegangen

ist und Merle war halt schwanger, pfft, so.«

MD: »Ja, also die neun Monate gehörten für mich halt zu dem biologischen Pro-

zess. Wenn das eine Auswahl gewesen wäre zwischen, ich trage das Kind neun

Monate aus oder ich kriege es morgen schon, ja, dann hätte ich auf jeden Fall die

zweite Möglichkeit gewählt (lacht). Ja, also ich habe auch das Gefühl, das ja ganz

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Queere Praktiken der Reproduktion

viele werdende Mütter haben, von wegen, ah, ist das toll, dass man da was spürt,

was in einem groß wird, und dass man da so total eins ist, das hatte ich nie.«

KD: »Ich schon, ich fand es super (alle lachen). Also von daher ist es echt, glaube

ich, ganz witzig.« (MD+KD 6, 255-269)

Der Dialog zeigt, dass Kira Daniels eine außerordentlich aktive Ko-Schwangere

war.Während ihre PartnerinMerle Daniels sich kaum für den Prozess der Schwan-

gerschaft interessierte und ihn als etwas beschreibt, auf das sie auch hätte verzich-

ten können, erlebt Kira Daniels Gefühle der Begeisterung und geht »total drin auf«.

Artefakte wie Fotobücher stellen ein wesentliches Medium für die Generierung von

Wissen über die sich vollziehenden Entwicklungsprozesse des Kindes dar und sind

konstitutiver Bestandteil der Aneignung der Schwangerschaft als emotionales Er-

eignis für sie.

Merle Daniels wiederum stellt romantisierende Bilder von Schwangerschaft in-

frage, indem sie die Bewegungen des Kindes nicht etwa als beziehungsstiftende

innerleibliche Interaktion und kommunikativen Prozess fasst, sondern diese eher

nüchtern als Teil des Schwangerseins begreift. Für sie ist Schwangerschaft ein »bio-

logischer Prozess«, der – bei vielen Müttern – verknüpft ist mit Emotionen, die

eine Bindung zum Ungeborenen herstellen können (»dass man da so total eins

ist«), der aber auch, wie in ihrem Fall, davon entkoppelt sein kann (»das hatte ich

nie«). Indem sie die Verknüpfung von Affekt und Schwangerschaft löst, entdrama-

tisiert sie das Schwangersein und relativiert Vorstellungen von Schwangerschaft

als emotionalem Ausnahmezustand.36 Umgekehrt ist bei Kira Daniels, der nicht-

leiblichen Mutter, ein Gefühl der Nähe entstanden. Ihre Erfahrung der sozialen

Ko-Schwangerschaft hat die leibliche Erfahrung von Merle Daniels emotional weit

überstiegen. Dies drückt sich etwa in dem von Kira Daniels artikulierten »Merle

war halt schwanger, pfft« aus: Leiblich schwanger zu sein, erfährt hier eine Bana-

lisierung und ist auch für sie ein bedeutungsoffener Prozess. Leibliches Schwan-

gersein ist nicht per se affektiv aufgeladen und Relationalität stiftend. Das Knüpfen

verwandtschaftlicher Bande im Zuge einer Schwangerschaft stellt sich vielmehr für

beide als Herstellungsleistung heraus. Das doing kinship findet in diesem Fall primär

aufseiten der Ko-Schwangeren statt, aufseiten der Austragenden erscheint diese

Zeit weitgehend irrelevant für die Beziehungskonstitution. Dass diese Narration

eine Gegenerzählung zu hegemonialen Schwangerschafts- und Mutterschaftsdis-

kursen darstellt und Affektnormen37, die an Schwangere herangetragen werden,

36 Zu modernen Deutungsmustern von Schwangerschaft siehe Kap. 7.

37 Zu den Affektnormen derMutterschaft gehören unter anderem die Freude über die Schwan-

gerschaft, das Genießen der Bewegungen des Ungeborenen oder das Gefühl bedingungslo-

ser Liebe direkt im Anschluss an die Geburt. Letztere wird insbesondere im Fall postnataler

Depression verletzt bzw. muss als postnatale Depression krankheitsförmig konstruiert und

medikalisiert werden, um eine (gewisse) Legitimität zu erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 163

verletzt, ist ihnen bewusst undwird von Kira Daniels über die Bemerkung, dass das

ganz witzig sei, im letzten Satz angedeutet. Über Humor markiert sie die Unge-

wöhnlichkeit ihrer Narration und adressiert implizit die Irritation naturalisierter

Bilder von Geschlecht, Körpern und Mutterschaft.

Nach der Geburt übernahm Kira Daniels, die nicht-leibliche Mutter, die Hälfte

der Sorgearbeit und kommt zu dem Schluss: »Also es macht überhaupt keinen Un-

terschied. Für mich war das sofort wie mein Kind, also [es] ist einfach mein Kind«

(KD 6, 277-278). Spiegelt sich in der anfänglichen Formulierung »wie mein Kind«

noch der hegemoniale Mutterschaftsdiskurs wider, der leibliche Verwandtschaft

als konstitutives Element des Sich-verwandt-Machens zwischen Mutter und Kind

setzt, stellt sie dem dominanten Narrativ mit dem Nachsatz »also [es] ist einfach

mein Kind« selbstbewusst ihre eigene Deutung und Praxis des Mutterseins ent-

gegen und nivelliert letztlich eine Differenz zwischen ihren Mutterschaften. Dass

die Übernahme von Sorgearbeit von großer Relevanz ist im Kontext des doing kin-

ship/doing motherhood, zeigen auch die Beispiele, auf die ich in Unterkapitel 5.3.3

eingehen werde.

Eine weitere bedeutsame Rolle für die Praxis des Ko-Schwangerseins kommt

darüber hinaus Artefakten (Schwangerschaftstests und Ultraschallbildern), geteil-

ten Ereignissen (Geburtsvorbereitungskursen und Ultraschalluntersuchungen) so-

wie verschiedenen Kommunikationsweisen mit dem Ungeborenen zu. So erzählt

Anna Diehl, die zum Zeitpunkt des Interviews zusammen mit ihrer Partnerin Eva

Diehl Zwillinge erwartet und diese nicht selbst austrägt:

»[…] Also das war schon echt diese-, diese Meldung dann, schwanger beim

Schwangerschaftstest und das erste Ultraschallbild, wo du dann echt mal so das

Gefühl hast, eh, Wahnsinn, okay, wir werden Mütter. Das ist dann schon echt

wahnsinnig schön. […] Besonders ist natürlich, wenn es-, wenn ich es fühle, dass

sie innen strampeln oder irgendwie mal so Ellbogen, Knie oder sonst was da

rauskommt. Und ansonsten, klar, die Aufnahmen, der Ultraschall, wenn man

auch live dabei ist, das ist natürlich schon auch ergreifend, wenn sie dann da

drin rumzappeln und immer größer werden. […] Und, ja, Evas Bauch, der einfach

wächst […]. Und jetzt sind wir ja in dem Babyvor-, also in dem Geburtsvorberei-

tungskurs mit anderen Schwangeren. […] Und ich rede da auch immer in den

Bauch rein.« (AD 11f., 534-573)

Wie bereits Hirschauer et al. herausgearbeitet haben, ist ein Schwangerschaftstest

ein »wichtiges Artefakt im Prozess des ›Schwangergehens‹ und der Herstellung der

Schwangerschaft als Tatsache« (Hirschauer et al. 2014: 45) – und nicht nur das: Da-

mit kann auch, insbesondere in Fällen projektierter Kinder (vgl. ebd.: 13, 27ff.), der

performative Effekt des Elternwerdens verbunden sein. Dies spiegelt sich in Anna

Diehls Erzählung wider. In ihrer Beschreibung bedeuten der positive Schwanger-

schaftstest und die erste visuelle Repräsentation des Embryos in Form eines Ultra-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Queere Praktiken der Reproduktion

schallbilds die Initiation des Mutterwerdens – und zwar nicht als einzelner Eltern-

teil, sondern als Mütterpaar (»wir werden Mütter«), was eine geteilte Elternschaft

als Faktum herstellt. Der Schwangerschaftstest ist somit als beziehungskonstitu-

ierendes Artefakt38 zu fassen im Prozess des Sich-verwandt-Machens. Ebenso ist

das erste Sonogramm als ein Artefakt zu deuten, das vorgeburtlich soziale Bezie-

hungen herstellt und am Eltern-Machen beteiligt ist (vgl. Sänger 2020: 108f.).

Wesentlich für das Ko-Schwangersein Anna Diehls sind außerdem über den

Körper ihrer schwangeren Partnerin vermittelte haptische sowie verbale Kom-

munikationsformen mit dem Ungeborenen. Hinzu kommen die zunehmende

Präsenz des schwangeren Bauchs von Eva Diehl und die Partizipation an Ge-

burtsvorbereitungskursen sowie weiteren Ultraschalluntersuchungen. Letzteren

schreibt Anna Diehl eine emotionale Wirkung zu. Sie machen die Bewegungen des

Ungeborenen visuell zugänglich und ermöglichen es, den Wachstumsprozess zu

verfolgen. Anna Diehls Schilderung ist kein Einzelfall: Die meisten Interviewten,

die das Kind nicht austrugen, benannten Artefakte wie den Schwangerschaftstest

und Ereignisse wie Ultraschalluntersuchungen als wesentlich für den Prozess des

Sich-verwandt-Machens und nahmen sich beispielsweise zu jedem Ultraschallter-

min Urlaub. Die Technik des Ultraschalls kann somit als »Partizipationsvehikel«

(Hirschauer 2019: 16) bezeichnet werden. Hierbei sind Nicht-Austragende jedoch

»in einem Verhältnis der differenten Möglichkeit von körperbasierter Teilhabe«

(Sänger et al. 2013: 67) und nehmen eine Subjektposition ein, die als »fragil«

(ebd.: 65) zu bezeichnen ist. Sie sind darüber hinaus auch bei Ereignissen wie

der Sonogrammerstellung oder Geburtsvorbereitungskursen abhängig von der

Einbindung und ein Partizipieren-Lassen durch die das Kind austragende Person.

Dies zeigt sich exemplarisch an der Ambivalenz von Elisa Hofmann, die Teilhabe

der Partnerin an den Besuchen beim Gynäkologen zu ermöglichen:

»Die [Elisa Hofmanns Partnerin, A.d.V.] war eigentlich fast immer dabei, doch, das

war auch wirklich schön. Und das werden wir auch tatsächlich-, bei einer zweiten

Schwangerschaft, glaube ich,würde ich auch sagen,wir-. Vielleicht nicht zu jedem

Arzttermin, aber zu jedem zweiten, dass wir eine Babysitterin haben und dass sie

mitgehen kann. Das finde ich schon-, schon schön. Also, dass sie da auch-. Manch-

mal war es schon auch so, dass ich gesagt habe, ›oh, jetzt will ich mal wieder‹-. Ja,

(.) schon ein bisschen auf meine Schwangerschaft oder-. Ich weiß auch nicht, ir-

gendwann hatte ich mal so eine Anwandlung, ich will-, ich bin auch groß genug,

alleine zum Frauenarzt zu gehen (lacht), also so, ich weiß auch nicht. Da hatte ich

halt mal so ein bisschen so, ja (lacht)-. Aber also das-, ja, das war wirklich nur so

38 Zur Bedeutung des Schwangerschaftstests als beziehungskonstituierendes Ding im Kontext

des Elternwerdens schwuler Paare über Tragemutterschaft siehe Teschlade 2019: 73ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 165

ein Fußnotengefühl sozusagen (Interviewerin* und Interviewte lachen).« (EH 15,

702-711)

Elisa Hofmann beschreibt die gemeinsamen Besuche beim Arzt als »schön« und

damit als durchaus wünschenswerte Erfahrungen, die sie auch bei einer zweiten

Schwangerschaft verwirklichen möchte. Hierfür würden ihre Partnerin und sie ei-

ne Kinderbetreuung organisieren. Ihr geht es somit darum, die Momente auch

beim zweiten Kind als Elternpaar und nicht als Familie bzw. Eltern mit Kind zu

erleben. Zugleich erinnert Elisa Hofmann im Rahmen der ersten Schwangerschaft,

dass sich bei ihr irgendwann das Gefühl einstellte, ihre Unabhängigkeit bewahren

zu wollen als austragende Mutter (»ich bin auch groß genug, alleine zum Frau-

enarzt zu gehen«). Dass sie mit diesem Autonomiebestreben ihrer Partnerin po-

tentiell Teilhabe verwehrt hat, scheint für sie moralisch unangemessen zu sein. Sie

relativiert ihre Emotion nämlich, indem sie diese als »Fußnotengefühl« beschreibt.

Insgesamt werden anhand der oben vorgestellten Beispiele die Gestaltbarkeit

und Gestaltungsnotwendigkeit von (Ko-)Schwangerschaft deutlich: Das Sich-

involvieren-Wollen und Involviert-Werden ist für diesen Prozess zentral. Während

im Fall von Kira und Merle Daniels die das Kind austragende Mutter die Affekt-

und Verhaltensnormen, die an Schwangere gerichtet werden, nicht erfüllt und

gewissermaßen eine Umkehrung ihrer Subjektpositionen stattfindet, im Zuge

derer die Nicht-Austragende Schwangerschaftserwartungen erfüllt und Schwan-

gerschaft zum konstitutiven Bestandteil ihrer Alltagserfahrungen wird, steht das

Beispiel Anna und Eva Diehls für Formen der Partizipation, die auf eine Egalisie-

rung elterlicher, vorgeburtlicher Erfahrungen zielen. Um die physisch differente

Involviertheit ›auszugleichen‹, werden von den Akteurinnen* verschiedene Sin-

neswahrnehmungen aktiviert und Artefakte sowie medizintechnische Verfahren

genutzt.39 Das Beispiel der Hofmanns verdeutlicht zudem, dass Austragende eine

Gatekeeping-Funktion innehaben in der Konstituierung der pränatalen Sozialität:

Teilhabe an sozialer Schwangerschaft wird ermöglicht oder nicht, das »Feld der

Ko-Schwangerschaft« (Hirschauer et al. 2014: 271, H.i.O.) konstituiert sich stetig

und es bilden sich Zentrum und Peripherie im Kontext der »Distribuiertheit des

Schwangerseins« (Hirschauer 2019: 10) heraus.

5.3.3 Dekonstruktion und Egalisierung durch Praktiken der Fürsorge

und der Arbeitsteilung

Für einige Paare bedeuteten insbesondere die Geburt des Kindes und die erste

Zeit nach der Geburt Schwellenmomente zur Dekonstruktion einer Differenz von

39 Dies ist vergleichbar mit den Egalisierungspraktiken heterosexueller Paare, welche Eva Sän-

ger (2020) in ihrer ethnografischen Studie zu pränatalen Ultraschalluntersuchungen heraus-

gearbeitet hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Queere Praktiken der Reproduktion

leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft bzw. zu deren Egalisierung. Ein in-

struktives Beispiel stellen Stefanie und Martina Kaiser dar. Sie haben ein vierein-

halbMonate altes Kind, dasMartina Kaiser geboren hat. Die nicht-leiblicheMutter

Stefanie erzählt hinsichtlich ihrer Verhandlung von leiblicher und nicht-leiblicher

Elternschaft:

»Also es war für uns nie ein Problem, irgendwie-, also irgendwie man-, es war eh

von Anfang an klar, dass eine von uns die leibliche Mutter wird […] Aber ich fand

das nie schlimm, nicht die leibliche Mutter von dem Kind zu sein, also es ist für

mich überhaupt kein Unterschied.« (SK 9, 392-397)

Stefanie Kaiser nimmt keine qualitative Unterscheidung zwischen leiblicher und

nicht-leiblicher Mutterschaft vor und artikuliert auch kein belastendes oder zu be-

trauerndes Moment angesichts dieser Asymmetrie. Sie wird stattdessen als selbst-

verständlicher Bestandteil ihres Elternmodells integriert und in ihrer Bedeutung

relativiert. Ausschlaggebend hierfür waren auch die Geschehnisse rund um die Ge-

burt des Kindes per Notkaiserschnitt, wie sie weiter ausführt:

SK: »[…] Also es war so, also sie [das Kind, A.d.V.] war ja drei Tage auf Intensivstati-

on, und Martina ging es auch nicht gut. Und da habe ich halt auch sehr viel-, ganz

viel Zeit alleinemit demKind verbracht und auch so, außer Stillen, alles gemacht,

also auch-«

MK: (unterbricht) »Du hast sie gefüttert.«

SK: (spricht weiter) »Oder abgepumpteMilch. Ja, ja, imGrunde das auch ganz lan-

ge noch und gewickelt, angezogen, gebadet und den ganzen Krempel und-«

MK: (unterbricht) »Du hast mehr Fürsorge gezeigt.«

SK: »Genau, da habe ich im Grunde gleich eine Bindung zu ihr gehabt, zu der Klei-

nen. Und deswegen sehe ich da keinen Unterschied, also-. […] Also ich glaube,

da wird auch reininterpretiert, also-. Das ist, glaube ich, auch viel so eine Väter-

ausrede, dass die sich so raushalten: Ja, das Kind hat ja eine größere Bindung zur

Mutter, weil die Mütter bla, bla, bla, Kind im Bauch gehabt.«

MK: (unterbricht) »Das war eigentlich andersrum, also bei mir hat es eine Weile

gedauert durch diese Geburt und diese (.) (SK: Ja). Aber letztendlich-«

SK: (unterbricht) »Also hat sich auch ganz lange vor allem von mir beruhigen las-

sen und so Geschichten.« (SK+MK 10f., 475-493)

Stefanie und Martina Kaiser heben in diesem Dialog die Bedeutung von sozia-

len Praktiken der Fürsorge für die Konstitution einer Eltern-Kind-Bindung hervor.

Ernährungs- und Pflegepraktiken spielten die entscheidende Rolle. Während Mar-

tina Kaiser nach dem Kaiserschnitt und einer sehr schwierigen Geburt im Kran-

kenhaus lag, kümmerte sich Stefanie Kaiser um das Neugeborene. Vermittelt über

Dinge wie Pumpen und Fläschchen sowie Praktiken des Wickelns, Badens und An-

ziehens vollzieht sich der Beziehungs- und Bindungsaufbau zwischen Stefanie Kai-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 167

ser und dem Kind. Sie rekurriert in dieser Passage auf heterosexuelle Elternpaare

und bezeichnet traditionelle Rollenverteilungen (die Mutter ist nach der Geburt

primäre Bezugsperson, Väter halten sich raus und empfinden eine weniger starke

Bindung zum Kind) als Interpretationen. Stefanie ist sich bewusst, dass ihre Be-

schreibung hegemoniale, naturalisierende Bilder von Elternschaft konterkariert.

Indem sie den Begriff »Väterausrede« verwendet, benennt sie auch die Funktio-

nalität dieses Bildes von Mutterschaft: Es bietet die Möglichkeit, sich rauszuhal-

ten und dem gebärenden Elternteil die Hauptsorgearbeit zu überlassen. Martina

Kaiser bestätigt diese Einschätzung. Indem sie auf ihre Erfahrung bezugnehmend

erzählt, dass es bei ihr eher länger gedauert hat, bis sie eine Beziehung zum Kind

aufbauen konnte, bricht sie ein tradiertes Bild leiblicher Mutterschaft, das bedin-

gungslose, sich beim ersten Anblick einstellende ›Mutterliebe‹ impliziert.40 Auch

sie muss eine Bindung erst über Sorgepraktiken herstellen und ist zunächst die

›Nummer 2‹, wenn es um die Beruhigung des Kindes geht.

Die Kaisers üben damit Kritik an tradierten Vorstellungen einer größeren

Bindung von (leiblicher) Mutter und Kind, die sowohl in heterosexuellen als auch

nicht-heterosexuellen Konstellationen ein asymmetrisches Verhältnis zwischen

den Geschlechtern bzw. zwischen nicht-leiblichen und leiblichen Elternteilen

bezüglich der Sorge um das Kind etablieren können. Am Beispiel der Kaisers zeigt

sich folglich auch eine Aufwertung sozialer Verwandtschaft und eine Betonung des

doing motherhood: Mutterschaft und Elternschaft sind für sie nicht an Leiblichkeit

oder Genetik gebunden, sondern werden über soziale Praktiken immer wieder

(neu) hergestellt und müssen von ihnen beiden gleichermaßen erbracht werden.

Ähnlich wie Stefanie Kaiser reflektierten im Gespräch nahezu alle interviewten

Paare darüber, welche Rolle die paarinterne Verteilung von Sorgearbeit für ihre

Elternschaft spielt. Sie kamen zu dem Schluss, dass die Person, die den größeren

Teil der Care-Arbeit übernimmt, primär vom Kind adressiert werde – ob leiblich

verwandt oder nicht.

Im Fall von Miriam und Diana Lange hat Diana das inzwischen 15 Monate alte

Kind ausgetragen und Miriam reflektiert über die verschiedenen Beziehungsqua-

litäten der beiden zum Kind:

»Na ja, ein bisschen unterscheidet sich es natürlich dadurch, ich finde, amAnfang

noch mehr, weil natürlich du halt einfach am Anfang diese ganz enge Bindung zu

[Name des Kindes] hattest, weil du daheim warst und ich habe gearbeitet. Also

dann war das schon so, dass es am Anfang ein-, also von den Rollen her einfach

so war, dass es halt eher so war, dass du halt für [Name des Kindes] so die ganz

enge Person warst und ich war dann einfach halt die, die dann arbeiten musste

und-, genau, halt dann so diese Alltagssachen halt gemacht hat. […] Es ist halt, es

40 Zur Semantik der Mutterliebe siehe Kap. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Queere Praktiken der Reproduktion

gibt schon auch so Tage, wo [Name des Kindes] sich einfach von der Diana besser

beruhigen lässt als von mir zum Beispiel.« (ML+DL 9, 406-428)

Im weiteren Verlauf des Interviews kommen sie mehrfach darauf zurück, dass der

Anteil der übernommenen Sorgeaufgaben ausschlaggebend für die Intensität des

Beziehungsaufbaus ist. Hätten sie die Rollen getauscht, vermuten sie, würde das

Kind sich insbesondere Miriam Lange zuwenden. Inzwischen haben sie die an-

fallenden Sorgeaufgaben egalitär verteilt, das Kind adressiert beide und Miriam

Lange kommt zu dem Schluss: »Aber jetzt haben wir, glaube ich, ziemlich ausge-

glichene Rollen« (ML 10, 442), was Diana Lange bejaht (vgl. auch 7.2).

Die gleichberechtigte Verteilung von Sorgearbeit wird somit zum entscheiden-

den Moment für eine Dekonstruktion der Differenz von leiblicher und nicht-leib-

licher Elternschaft: Sie ist den Akteurinnen* zufolge wesentlich, um eine egalitäre

Elternschaft herzustellen, die für beide bedeutet, involviert zu sein und durch das

Kind adressiert zu werden.

5.3.4 (De-)Konstruktion von Differenz als kollektive Herstellungsleistung

Bei der nicht-leiblichenMutter bzw. dem nicht-leiblichen Elternteil handelt es sich

in lesbisch-queeren Konstellationen um eine Position im familialen Gefüge, die in

lebensweltlichen Kontexten wiederholt infrage gestellt wird. Eine Anerkennung als

Mutter bzw. Elternteil bleibt oftmals verwehrt, wie fast alle interviewten Paare be-

richten. Deutlich benennt diesen Umstand auch eine der psychosozialen Berate-

rinnen, die im Rahmen der Expert*inneninterviews befragt wurden:

»Es ist schon so, dass viele Paare damit konfrontiert sind, […] dass sie angespro-

chen werden, wer ist denn jetzt die ›richtige Mutter‹? Und das ist natürlich eine

richtig doofe Frage (lacht). Obwohl sie irgendwie auch verständlich ist, weil wir

ja damit aufgewachsen sind. Aber damit müssen die Paare eben irgendwie um-

gehen können und […] ich kenne das schon auch, dass sie genervt sind irgend-

wann und-. Ja, weil auf ihrem Rücken wird dann praktisch ausgetragen, was die

Gesellschaft noch nicht-, wo die noch nicht ist.« (Expert*inneninterview PB YZ 11,

534-541)

In dieser Passage spricht die psychosoziale Beraterin eine Frage an, die vielen der

von ihr beratenen Paare und auch fast allen Interviewten dieses Samples schon ein-

mal gestellt worden war: Wer denn die ›richtige Mutter‹ sei. Mit ›richtig‹ ist hierbei

die Mutter gemeint, die das Kind ausgetragen hat und leiblich mit ihm verwandt

ist. Die Beraterin bewertet diese Frage negativ, artikuliert aber zugleich ein gewis-

ses Verständnis, indem sie die Frage in einen diskursiven Zusammenhang stellt:

Sie verweist mit dem Satz »weil wir ja damit aufgewachsen sind« auf die hege-

monialen, heteronormativen, Verwandtschaft biologisch fassenden Diskurse, die

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 169

die Sozialisation von Menschen in westlichen Gesellschaften entscheidend geprägt

haben (und prägen). Die Haltung der Gesellschaft beschreibt sie in dieser Passage

gewissermaßen als ›rückständig‹ (»wo die noch nicht ist«) – und hebt dies als einen

belastenden Umstand hervor, den die Paare aushalten müssen.41

Auch jenseits dieser expliziten Frage machten die meisten Interviewten die

Erfahrung, dass in Alltagssituationen das nähere soziale Umfeld oder außenste-

hende Personen immer wieder den Versuch unternahmen, den zwei (oder mehr)

Personen mit Kind Sinn zu verleihen und die Beziehungskonstellation zu ordnen.

Meist nahmen Außenstehende dabei tradierte Verwandtschaftskonzepte zu Hilfe

und versuchten die Konstellation in diese einzupassen. Bereits die Glückwünsche

zur Geburt stellten oftmals eineHerausforderung dar,wie Nicola Becker über ihren

Bekanntenkreis erzählt:

»Und das habe ich schon auch gemerkt, dass am Anfang mehrere einfach so ein

bisschen-, also sie hatten kein Problemmit dem Sachverhalt, aber waren ein biss-

chen unsicher, wie sie mit uns umgehen sollen, weil sie den Fall noch nie hatten.

Unddas hat, nachdemdann […] der Christine zur Vaterschaft gratuliertwurde zum

wiederholtenMale, habenwir dann so eine Rundmail geschrieben, wasman ja oft

macht nach Geburt mit blablabla Kind ist geboren und so weiter. Und da haben

wir dannnoch geschrieben, dass in diesemZusammenhangwir noch eins klarstel-

len möchten, dass wir uns als gleichberechtigte Mütter sehen und deshalb auch

beide als Mütter bezeichnet werden wollen.« (NB 8, 384-392)

Bei einigen Bekannten herrschte große Unsicherheit über die Benennung der elter-

lichen Position der nicht-leiblichen Mutter. Behelfsweise passten sie das lesbisch-

queere Paar in ein hetero- und cisnormatives Bild von Elternschaft ein und adres-

sierten die austragende Person, Nicola, als »Mutter« und Christine als »Vater«. Die

Bekanntmachung der Geburt nutztenNicola und Christine Becker zur Verkündung

ihrer doppelten Mutterschaft, die sie als eine gleichberechtigte anerkannt wissen

möchten. Anerkennung drückt sich für sie in einer ihrer Form der Elternschaft

entsprechenden Adressierungspraxis aus.42

Doch auch nach der Rundmail zeigte sich eine Differenzierung ihrer Mutter-

schaften durch das Umfeld und eine Nicht-Adressierung und Nicht-Anerkennung

41 Aus einer postkolonialenPerspektive sindderartige Fortschrittsmetaphern kritisch zuhinter-

fragen, da sie koloniale Diskurse und die in sie eingeschriebenen dichotomen Bilder von ent-

wickelten, fortschrittlichen, liberalen Gesellschaften und rückständigen, unterentwickelten,

restriktiv-autoritären Gesellschaften reproduzieren. Zugleich bedeutet die Wendung auf ei-

ne sich als freiheitlich verstehende, westliche Gesellschaft wie die Deutschlands eine Irri-

tation des westlichen Fortschrittsbilds und stellt somit auch eine Kritik dar, die unter dem

Mantel der Fortschrittsrhetorik verdeckte heteronormative Verhältnisse offenlegt.

42 Dieser Bezeichnungswunsch als »Mutter« hat sich bei Nicola Becker letztlich noch einmal

verändert hin zu einer geschlechtsneutralen Bezeichnung als »Elter(nteil)« (siehe 7.3).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Queere Praktiken der Reproduktion

sozialer Verwandtschaft: Bei einer Feier fragte ein Bekannter einen Freund, der

das Kind der Beckers gerade im Arm hielt, ob er es auch halten dürfe. Daraufhin

wies der Freund den Bekannten an, diese Frage Nicola Becker zu stellen, obwohl

Christine Becker direkt neben ihm stand. Nicola Becker empört sich im Interview

über dieses Verhalten:

»Also insofern geht es nicht drum, dann ›die Nicola‹ zu fragen, sondern die Müt-

ter zu fragen. Und da fühlt sie [Christine, A.d.V.] sich dann irgendwie auch so ein

bisschen verarscht, weil man denkt, Moment mal, wir sind beides gleichwertige

Mütter, wieso musst du nur die stillende Mutter fragen?« (NB 8, 350-353)

Für Nicola Becker bedeutet die (Nicht-)Adressierung eine ungleiche Anerkennung

leiblicher und nicht-leiblicher Mutterschaft durch Außenstehende. Die gebärende

bzw. stillende Person wird als Mutter adressiert, die andere gar nicht als solche

wahrgenommen und angesprochen.

Auch an öffentlichen Orten stellen Elternkonstellationen jenseits des binärge-

schlechtlichenModells vonMutter und Vater oftmals eine ›logische Unmöglichkeit‹

dar. Eine zweite, als weiblich gelesene und dem Kind nahestehende Person veran-

lasst dazu, der zweiten Person eine Position innerhalb eines heteronormativen Ver-

wandtschaftssystems zuzuordnen.Hanna und LisaWeber berichten beispielsweise

von Spielplatzsituationen, bei denen die jeweils als zweite Auftauchende entweder

als »gute Freundin von der Mutter«, »Schwester« oder »Cousine« (HW 10, 491f.)

adressiert wurde. Ist die Zwei-Mütterschaft kommuniziert, folgt häufig die Situa-

tion des Versuchs der Zuordnung der biologischen Verwandtschaft. Dies zeigte

sich etwa, als Lisa und Hanna Weber in eine neue Wohnung umgezogen sind. Die

Nachbarschaft der Webers versuchte nach ihrem Einzug einer Person die Position

der (leiblichen) Mutter zuzuweisen und nahm die Aufgabenteilung der beiden als

Anhaltspunkt, wie Hanna Weber erzählt:

»Die hier im Haus haben dich [Lisa Weber, A.d.V.] als ›echte Mutter‹ wahrgenom-

men, weil, als wir hier eingezogen sind, habe ich gerade wieder angefangen zu

arbeiten, und Lisa war zu Hause. Und natürlich ist die, die zu Hause [ist], die ›rich-

tige Mutter‹, ist ja logisch (lacht). […] So ein bisschen halt die Leute bauen sich die

Welt einfach so, dass es für sie passt.« (HW 10, 499-504)

Über tradierte Bilder von Mutterschaft und geschlechtlicher Arbeitsteilung ver-

suchten Außenstehende die Elternkonstellation verstehbar zu machen und leib-

liche Mutterschaft zu ermitteln – da Lisa Weber Elternzeit nahm und nicht Hanna

Weber, die leibliche Mutter des ersten Kindes, die Nachbar*innen jedoch tradierte

Bilder von Elternschaft (die leibliche Mutter kümmert sich um das Kind) heranzo-

gen, nahmen sie eine umgekehrte Zuordnung vor.

Dass die Übernahme von Sorgetätigkeiten als Anhaltspunkt für die biologisch-

leibliche Verwandtschaftsverbindung dient, zeigte sich auch im Fall von Charlotte

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 171

und Tabea Bauer. Beim Erstgespräch bezüglich der Stiefkindadoption im Jugend-

amt wurde anfangs durchweg die leibliche Mutter, Tabea Bauer, als Annehmende

und die nicht-leibliche Mutter, Charlotte Bauer, die das Kind auf dem Arm hielt,

als bereits rechtlich eingesetzt adressiert. Sie mussten diese Annahme »zweimal

korrigieren« (CB 21, 993).

Diese Einblicke gehen über die Paarebene hinaus und skizzieren das span-

nungsreiche Verhältnis von Anerkennung und Verwerfung nicht-leiblicher Mut-

terschaft. Es wird deutlich, dass (De-)Konstruktionen oder Egalisierungen einer

Differenz von leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft, Aufwertungen sozia-

ler Verwandtschaft und Selbstermächtigungen, die mit den unter 5.3.2 und 5.3.3

dargestellten Dekonstruktions- und Egalisierungsstrategien verbunden sind, auch

auf eine Anerkennung durch andere angewiesen sind. Im Kontakt mit lebenswelt-

lichen Kontexten wie dem sozialen Umfeld oder Institutionen wie Behörden ru-

fen die Deutungen und Praktiken der Interviewten Irritationen hervor, bringen

Infragestellungen mit sich und finden somit eine Begrenzung. Die Interviewten

machen Erfahrungen der Nicht-Anerkennung oder des Beharrens auf einer Dif-

ferenz zwischen den verschiedenen Formen des Sich-verwandt-Machens. Nicht-

Anerkennung ist ein Aspekt, der auch im folgenden Kapitel zu Familie relevant

werden wird. Kinnovator*in43 zu sein, heißt, mit Widerständen konfrontiert zu

sein. Es bedeutet, Annahmen und Vorstellungen zu entselbstverständlichen und

alltagsweltliche Routinepraktiken der verwandtschaftlichen Zuordnung zu irritie-

ren.

5.4 Zwischenfazit

Die vorangehenden Unterkapitel sind dem Reproduktiv-Werden (5.1), dem Kinder-

Machen (5.2) und demVerwandtschaft-Tun (5.3) lesbisch-queerer Paare über Spen-

dersamen nachgegangen. Ein besonderer Fokus lag darauf, wie Biologie und So-

ziales von den Akteurinnen* bedeutsam gemacht, wie sie im Zusammenspiel mit

menschlichen und nicht-menschlichen Partizipand*innen arrangiert werden und

welche (Re-)Traditionalisierungen, aber auch Umarbeitungen von Verwandtschaft

und Reproduktion sich herausarbeiten lassen.

Die Zusammenschau zeigt, dass tradierte Konzepte von Verwandtschaft, die

biologische Abstammung und leibliche Verbundenheit über Schwangerschaft, Ge-

burt und Stillen gegenüber sozialen Bindungen priorisieren,weiterhin eine Bedeu-

tung haben. Dies spiegelt sich insbesondere in den Strategien der Naturalisierung

43 Dieser Begriff ist entlehnt von Lizzie Skurnick (2015) und bezeichnetMenschen, die Familien-

und Verwandtschaftsbeziehungen in unkonventioneller Weise gestalten (siehe auch Hara-

way 2018: 282).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Queere Praktiken der Reproduktion

und Heterosexualisierung durch die Paare wider, die eine Stratifizierung von Mut-

terschaften entlang von leiblicher Verwandtschaft legitimieren. Diese Strategien

und Umgangsweisen finden sich im erhobenen Material jedoch nur vereinzelt. Die

meisten Interviewten nehmen eine Dekonstruktion essentialistischer, biologisti-

scher Verwandtschaftsbegriffe vor. Sie markieren die Relevanz von sozialer Pra-

xis für die Konstituierung verwandtschaftlicher Bande und streben hiermit eine

Egalisierung ihrer Mutterschaften bzw. Elternschaften an. Dies erfolgt vorrangig

über die Übernahme von Care-Arbeit durch beide, die Teilung der Elternzeit und

eine zeitlich ausgeglichene Involvierung in Lohnarbeit. Ähnliche Strategien zur

›Gleichstellung‹ von leiblicher und nicht-leiblicherMutterschaft (insbesondere Für-

sorgepraktiken und Arbeitsteilung) stellen auch Renate Reimann (1997), Susan Dal-

ton und Denise Bielby (2000), Lisa Green (2006), Marina Rupp und Andrea Dürn-

berger (2009) sowie Pia Bergold und Marina Rupp (2011) heraus. Hinzu kommt

die Benennungspraxis beider als Mütter (u.a. Herrmann-Green/Herrmann-Green

2008: 330; Donovan/Wilson 2008: 660). Auch in diesen Studien sind es nur verein-

zelt Paare, die biologische Abstammung und Geburt als konstitutiv für eine Dif-

ferenz der Mutterschaften mobilisieren. Selbst wenn dies zu Beginn noch so war,

veränderte sich die Differenzannahme im Zuge elterlicher Praxis und wurde de-

konstruiert (vgl. exemplarisch Bergold/Rupp 2011: 134). Eine weitere Strategie der

Egalisierung, die sich auch in meinem Material findet, ist das (antizipierte) Ab-

wechseln der Position des austragenden Elternteils (vgl. Bergold/Rupp 2011: 134;

Hayden 1995: 55; Dunne 2000: 21; Herrmann-Green/Herrmann-Green 2008: 329;

Chabot/Ames 2004: 349; Nordqvist 2010: 1136). Ergänzend lässt sich anhand mei-

nes empirischen Materials die Strategie einer Dekonstruktion und Egalisierung

durch Ko-Schwangerschaft ausmachen, die sich über medizintechnische Appara-

te und Visualisierungstechniken, Körperkontakte, kommunikative Akte und ge-

meinsame Partizipation an Angeboten wie Geburtsvorbereitungskursen vollzieht.

Schwangerschaft wird exemplarisch als ein sozialer Prozess rekonstruierbar, der

nicht exklusiv auf die austragende Person beschränkt ist. Damit geht eine situati-

ve Dezentrierung und Disartikulation leiblicher Verwandtschaft einher.

Andere Forschende stellen eher eine zunehmende »Traditionalisierung in

gleichgeschlechtlichen Partnerschaften im Übergang zur Elternschaft« (Kruppa

2009: 144) fest, die sich an der biologischen und nicht-biologischen Verwandtschaft

mit dem Kind bzw. den hegemonialen Diskursen orientiert, Verantwortlichkeiten

an die leiblich verwandte Person delegieren (ebd.) und biologische Verwandtschaft

eine andere Qualität zuschreiben oder sie schlicht als unvermeidbar verschieden

markieren (vgl. Touroni/Coyle 2002). Dieses Verständnis spiegelt sich auch in den

Benennungspraktiken der Interviewten wider: So empfinden einige den Begriff

»Mutter« für nicht-leiblich verwandte Elternteile als inadäquat (vgl. Touroni/Coyle

2002; Donovan/Wilson 2008: 660; Ryan-Flood 2009: 132). Neben der Aufladung

der genetischen Verwandtschaft werden auch Schwangerschaft, Geburt und Stil-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 173

len als eine besondere Beziehung stiftend konstruiert, jedoch nicht, um nicht-

leibliche Mutterschaft abzuwerten, sondern um eine Differenz zu beschreiben

(vgl. Ryan-Flood 2009: 126f.). Auch Rupp (2009) kommt zu dem Schluss, dass

Care- und Reproduktionsarbeit eher von den leiblichen Elternteilen übernommen

werden, während nicht-leibliche Elternteile häufiger die Erwerbstätigen sind

oder zu einem höheren Anteil der Lohnarbeit nachgehen (vgl. ebd.: 295). Jutta

Hartmann fasst zusammen, dass »in einigen queeren Familien die biologische

Abstammung die Funktion […] einer Differenzierung« (Hartmann 2014: 228) über-

nehme, während bei heterosexuellen Paaren die Kategorie Geschlecht relevant

gemacht werde (vgl. ebd.). Meine Studie zeigt, dass leibliche Verwandtschaft nicht

ausschließlich als Differenz- und Zuordnungskategorie fungiert, sondern ganz

unterschiedlich gedeutet werden kann. Und: Geschlecht (bzw. ein naturalisierter

Geschlechtskörper) wird durchaus auch in lesbisch-queeren Konstellationen re-

produziert im Zuge von Heteronormalisierungsstrategien, bei denen eine Analogie

zu heterosexueller Elternschaft hergestellt wird (siehe Kap. 7). Insgesamt sind die

Verhandlungen der Interviewten vielschichtig und zeichnen sich durch diverse,

teilweise konfligierende Begründungsmuster und Aushandlungsstrategien aus,

wobei Dekonstruktionen einer essentialistischen Differenz von leiblicher und

nicht-leiblicher Verwandtschaft, Egalisierungen und eine damit einhergehende

Betonung von Verwandtschaft als getan überwiegen.

Allen Dekonstruktions- und Egalisierungsbestrebungen der Interviewten zum

Trotz zeigt sich im untersuchtenMaterial, dass die Umarbeitungen und Aneignun-

gen umkämpft sind. In den Aushandlungsprozessen von leiblicher und nicht-leibli-

cher Verwandtschaft spielen auch diskursive und lebensweltliche Marginalisierun-

gen sozialer Relationalitäten eine Rolle: Formen der Anerkennung bzw.Verwerfung

verwandtschaftlicher Beziehungen in lebensweltlichen Kontexten und in hegemo-

nialen Diskursen sind von Gewicht dafür, »wer man sein kann« (Schirmer 2015:

180). Dies zeigt Kapitel 5.3.4 und darauf verweisen auch einige weitere Studien

(insbesondere Dalton/Bielby 2000; Chabot/Ames 2004; Burghardt/Mahmud/Mo-

litor 2006; Green 2006; Kruppa 2009). Infragestellungen der Verwandtschaftsbe-

ziehungen und Ordnungsversuche orientieren sich wiederholt an genetisierenden,

heteronormativen Skripten von Reproduktion und Verwandtschaft.

Zum Teil veränderte die rechtliche Stellung als zweiter Elternteil, die für die so-

zialen Mütter erst nach erfolgreicher Durchführung eines Stiefkindadoptionsver-

fahrens möglich war, für Akteurinnen* das Gefühl zu ihrer verwandtschaftlichen

Position als Elternteil und sie empfanden hierdurch eine größere soziale Akzep-

tanz. Insgesamt bedarf soziale Mutterschaft (bzw. Elternschaft) einer besonderen

Herstellungsleistung (vgl. hierzu auch Schallat 2018: 132).

Die vorliegende Studie trägt auch ganz neue Aspekte bei: So wird in den bis-

herigen Forschungen in der Regel lediglich die soziale Mutterschaft als besondere

Konstruktionsleistung und Gestaltungsaufgabe markiert (etwa Bergold/Rupp 2011:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Queere Praktiken der Reproduktion

134; Touroni/Coyle 2002: 203). Damit bleibt die auf naturalisierenden Annahmen

von Mutterschaft basierende Selbstverständlichkeit der leiblichen Verbindung als

beziehungsstiftend unangetastet. Am Beispiel von Merle Daniels zeigt sich jedoch

exemplarisch, dass auch leibliche Verwandtschaft keine Kontinuität und Linearität

zu Muttersein impliziert, sondern genauso hergestellt werden muss.

Ähnlich verhält es sich in Bezug auf das Reproduktiv-Werden (vgl. Kap. 5.1).

Teils haben Studien Aspekte dieses Prozesses benannt und etwa auf die Notwen-

digkeit einer Auseinandersetzung der Interviewten mit hegemonialen, heteronor-

mativen Diskursen von Eltern- und Mutterschaft im Vorfeld des Elternwerdens

sowie umgekehrt auch auf die Angst vor einer Unvereinbarkeit von lesbischem

Begehren und Mutterschaft verwiesen (vgl. Chabot/Ames 2004: 351; Mamo 2007a:

58ff.). In der Studie von Chabot und Ameswerden Fragen der (Il-)Legitimität nicht-

heterosexueller Elternschaft thematisiert, etwa die Vorstellung, als lesbische Frau-

en keine »fit mothers« (ebd.) sein zu können. Auch Burghardt, Mahmud und Mo-

litor (2006) erwähnen das Bild der Lesbe als »nonprocreative being« (ebd.: 145),

welches erst in den 1990ern im US-amerikanischen Kontext und in Deutschland

ab Anfang der 2000er Jahre zu erodieren begann. Pia Bergold, Andrea Buschner

und Christian Haag (2015) verweisen zudem auf die Verhandlung von Alternati-

ven zum leiblichen Kind und die Entscheidung für oder gegen die Übernahme der

leiblichen Mutterschaft im Vorfeld der Schwangerschaft (vgl. ebd.: 168ff.). Die hier

vorgestellten Ergebnisse differenzieren die sozialwissenschaftliche Beschäftigung

mit dem Elternwerden lesbisch-queerer Frauen*paare über Samenspende weiter

aus und liefern eine empirisch breit unterfütterte Rekonstruktion verschiedener

Aushandlungsmomente im Prozess des Reproduktiv-Werdens, die den »Stationen

der Schwangerschaft« (Hirschauer et al. 2014: 13), die bei Hirschauer et al. mit der

Projektierung beginnen, noch eine Phase voranstellt bzw. die Projektierung aus ei-

ner heteronormativitätskritischen Perspektive ausdifferenziert: Im Feld nicht-he-

terosexueller Reproduktion spielen – wie mein Material eindrücklich zeigt – das

biografische Ereignis des Coming-outs als lesbisch bzw. queer sowie Fragen der

(Il-)Legitimität nicht-heterosexueller Elternschaft eine besondere Rolle: Es ist ei-

ne Art ›doppeltes‹ Coming-out vonnöten: als lesbisch-queeres und legitimes, Kin-

derwunsch habendes Subjekt. Hinzu kommen die Verhandlung von spezifischen

Planungserfordernissen sowie Alternativen zum leiblichen Kind und schließlich

die Entscheidung über die Frage, welche der Partnerinnen* das Kind austrägt.

Insgesamt handelt es sich um fünf wichtige Aushandlungsmomente im Prozess

des Reproduktiv-Werdens von lesbischen und queeren Frauen*paaren. Mit ihnen

verbunden ist darüber hinaus der Aspekt der Samenspenderwahl, auf den ich im

nächsten Kapitel eingehen werde und den auch andere Studien hervorheben (u.a.

Chabot/Ames 2004; Bergold/Buschner/Haag 2015).

Auffallend ist, dass der prokreative Akt selbst – die Zeugung – in den Stationen

der Schwangerschaft nach Hirschauer et al. (2014) nicht auftaucht. Dies resultiert

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft 175

vermutlich daraus, dass sowohl die Geburt als auch die Projektierung als »Randsta-

tionen« (ebd.: 19) der Schwangerschaft gefasst werden. Auch ein Blick in die Lite-

ratur, die den empirischen Gegenstand lesbischer Elternschaft über Samenspende

analysiert, zeigt, dass die Praktiken des Kinder-Machens, insbesondere der Selbst-

insemination, tendenziell unterbeleuchtet sind. Lediglich vereinzelt weisen inter-

nationale Studien auf die Bedeutung des Inseminationsakts im Prozess des Eltern-

werdens hin, wenn die nicht-leibliche Mutter eine aktiv partizipierende Rolle ein-

nimmt (vgl. Hayden 1995: 52). Die vorliegende Studie zeigt, dass es aufschlussreich

ist, diese Praktiken genauer in den Blick zu nehmen, da im Rahmen ihres Vollzugs

Sexualität und Reproduktion auf eine Heteronormativitäten infrage stellendeWei-

se neu zueinander in Beziehung gesetzt werden. Die Verknüpfung von Reproduk-

tion mit einem binären (biologischen) geschlechtlichen Sein und Heterosexualität

wird aufgelöst. Meist heben sozialwissenschaftliche Analysen zur Herstellung von

Verwandtschaft über Reproduktionstechnologien hervor, dass Sexualität und Fort-

pflanzung voneinander entkoppelt werden. Im Kontext der selbst durchgeführten

Inseminationspraktiken werden Reproduktion und Sexualität oftmals wieder zu-

sammengeführt und sind Teil überraschender Choreografien des Kinder-Machens.

Insgesamt zeichnen sich die reproduktiven Praktiken der Interviewten durch

Gleichzeitigkeiten und eigensinnige Umarbeitungen hinsichtlich der Konstrukti-

on und wechselseitigen Bezogenheit von Körpern und Substanzen, von Verwandt-

schaft und Genealogie, Biologie und Sozialem, Natur und Kultur sowie Geschlecht

aus. Hatte Ludmilla Jordanova in der historischen Ableitung den Wandel von ge-

neratio hin zu Reproduktion noch als Abkehr von der Idee menschlicher Handlungs-

macht und vom zeugend-empfangenden Paar gefasst (vgl. Arni 2008: 304), so voll-

zieht sich im Kontext der betrachteten lesbisch-queeren Praktiken des Kinder-

Machens die Reartikulierung einer Idee von Reproduktion bzw. Prokreation, die

auf die agierenden Subjekte fokussiert. Darüber hinaus sind Materialitäten von

konstitutiver Bedeutung: Die Analyse zeigt, dass Artefakte als den Reproduktions-

prozess mitgestaltend und Verwandtschaft mithervorbringend zu fassen sind. Als

besonders bedeutsame soziotechnische Artefakte, die Verwandtschaft mitkonsti-

tuieren, zeigen sich im vorliegendenMaterial mit Sperma gefüllte Spritzen, die fa-

miliale Verknüpfungen herstellen und andere (potentielle) Verbindungen kappen.

In den ontological choreographies der Interviewten kommen tradierte Verknüpfungen

in Bewegung und die grundsätzliche Offenheit und Unbestimmtheit von Körpern

und Substanzen im Zuge des Kinder-Machens wird offenkundig. Biologistische

Verwandtschaftskonzeptionen werden explizit bis implizit flexibilisiert. Eine ver-

meintliche Unmöglichkeit lesbisch-queerer Reproduktion stellen die Interviewten

mit ihren Praktiken infrage. Teil der Praktiken war stets die Nutzung einer Sa-

menspende. Das folgende Kapitel geht unter anderem der Frage nach, inwiefern

die Paare im Zuge der Auswahl der Samenspende bzw. des Spenders bereits ab-

steckten, wer/was für sie Familie ist.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005 - am 13.02.2026, 20:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

