5. Rekonfigurationen von Reproduktion
und Verwandtschaft

In der sozialwissenschaftlichen Literatur werden Familienkonstellationen, in de-
nen soziale, rechtliche und biologische Verwandtschaft nur teilweise zusammen-
fallen, oft als »fragmentiert« beschrieben und diskutiert (vgl. u.a. Hoffmann-Riem
1988; Mense 2004; Knecht 2007). Ein »Fragment« bezeichnet dabei ein »Bruch-
stiick« oder einen »Uberrest«, denn beim Fragmentieren wird etwas in Einzelteile
zerlegt (vgl. Wermke/Kunkel-Razum/Scholze-Stubenrecht 2001: 327f.). Von frag-
mentierter Verwandtschaft im Kontext des Elternwerdens lesbischer und queerer
Paare zu sprechen, ist meines Erachtens in zweierlei Hinsicht problematisch: Zum
einen suggeriert die Begrifflichkeit eine Unvollstindigkeit der verwandtschaftli-
chen Beziige der beteiligten Akteur*innen. Zum anderen impliziert sie klare Trenn-
linien von biologischer und sozialer Verwandtschaft, die das von mir betrachtete
Material jedoch verkompliziert.

Auf diese Problematiken wies mich auch eine der Interviewten, Mathilda Fi-
scher, hin: Sie priferiere hingegen den Begriff des »Mosaiks«, wie sie im Nach-
gesprich des Interviews erzihlte, also eine aus vielen kleinen Teilen zusammen-
gesetzte Einheit. Dieses Mosaik konne fir sie jederzeit durch neue Teile erginzt
werden. Es ist somit unabgeschlossen und »ganz« zugleich und geht im Zuge von
Re-Arrangements Verbindungen ein, die ein neuartiges Gesamtbild entstehen las-
sen.

Das Bild des Mosaiks schlieft auch an eine Vorstellung von Verwandtschaft
an, die Judith Butler, auf Sarah Franklin und Susan McKinnon rekurrierend, for-
muliert: dass Verwandtschaft »nicht linger so konzeptualisiert wird, als ob sie in
einer einzigen unumst6flichen Idee von snatiirlicher Beziehung« begriindet wire,
sondern man sieht [Verwandtschaft] als aus einer Vielzahl méglicher Stiicke und
Teile bewusst zusammengesetzt an« (Butler 2009: 206).! Zudem ist Marilyn Stra-
thern in Erinnerung zu rufen, die mit den Begriffen der »genetic families« und der

1 Im Text Butlers ist der hier zitierte Abschnitt nicht nur als Rekurs, sondern als wortliche Zi-
tation Sarah Franklins und Susan McKinnons angegeben. Recherchen ergaben jedoch, dass
das Zitat in diesem oder in einem dhnlichen Wortlaut nicht veréffentlicht worden ist. Sinn-

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Queere Praktiken der Reproduktion

»recombinant families« (Strathern 2005) Konzepte liefert, um die iiberraschenden
Zusammensetzungen zu beschreiben und sowohl Artikulationen als auch Disarti-
kulationen sozialer und biologischer Verwandtschaft nachzugehen. Strathern de-
konstruiert dariiber hinaus die Idee einer Differenz oder Andersartigkeit von re-
combinant families. Sie betont, dass alle Familien rekombinant sind. Bei Patchwork-
familien oder mittels Reproduktionstechnologien entstandenen Familien sei dies
nur offenkundiger (vgl. 2.3.2).

Im Folgenden werde ich mein Interviewmaterial im Hinblick auf Verhiltnis-
se von Natur, Kultur und Technik, die sich im doing reproduction und doing kinship
der lesbischen und queeren Paare herausbilden, analysieren. Ich frage danach, wie
Verhiltnisse des Biologischen und Sozialen sowohl imaginiert als auch praktisch
arrangiert werden und wie sich das Zusammenspiel von Materialititen und Ak-
teur*innen gestaltet.

Um moglichen Rekonfigurationen von Verwandtschaft und Reproduktion
durch die lesbischen und queeren Paare nachgehen zu kénnen, ist es unabdingbar,
einen kurzen Exkurs zu unternehmen: Unter Rickgriff auf den Kulturwissen-
schaftler Andreas Bernard und die Historikerin Caroline Arni skizziere ich den
historischen Wandel von Konzepten der Reproduktion und des Zeugungswissens.
Konzepte, die deshalb bedeutsam sind, weil die Interviewten ihr eigenes reproduk-
tives Tun und Sich-verwandt-Machen in Relation dazu fassen und affirmierend
bis kritisch auf sie Bezug nehmen, sie umarbeiten oder veruneindeutigen.

Vom vorgeformten Miniaturmenschen bis zur Zelltheorie

Die Verkniipfung von Biologie, Genealogie und Verwandtschaft ist eine historisch
gewachsene: Die Idee von Verwandtschaft als auf Biologie und genetischer Abstam-
mung griindend, hat sich erst im 19. Jahrhundert herausgebildet, als das moderne,
westliche Wissen iiber die Empfingnis als biologischem Vorgang produziert wur-
de.

200 Jahre zuvor dominierte die Vorstellung, dass Empfingnis eine Imagination
oder Idee sei. Ausschlaggebend hierfiir war unter anderem, dass Stoffe, Essenzen
oder Gewebe, die an der Zeugung beteiligt sind, noch nicht sichtbar gemacht wer-
den konnten — das bereits erfundene Mikroskop wurde noch als Unterhaltungsge-
genstand betrachtet und nicht in der Wissenschaft eingesetzt (vgl. Bernard 2014:
31f.). William Harvey, Arzt und Anatom, bezeichnete den Befruchtungsprozess im
17. Jahrhundert deshalb auch als »immaterielle Zeugung« (ebd.: 30).

Regnier de Graaf, ebenfalls als Arzt und Anatom titig, war der Erste, der 1672
die Eierstdcke dokumentierte und bei den Zeugungsvorgingen zwischen >weibli-
chenc< und >mannlichen< Organen und Substanzen, die fiir eine Empfingnis rele-

gemafle Passagen der beiden Autorinnen finden sich in Relative Values (Franklin/McKinnon
2001: 9, 12).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

vant sind, unterschied. Damit schrieb er eine zweigeschlechtliche Ordnung fest
- eine Entwicklung, die die Medizin und auch die Empfingnislehre fortan pri-
gen sollte (vgl. ebd.: 31). Auch wenn es immer wieder Kontroversen dariiber gab,
welches der dualistisch konzipierten Geschlechter den entscheidenden Anteil an
der Befruchtung hat — eine Gleichberechtigung von Mann und Frau war mit den
zeitgenossischen Theorien der Priformations- und Einschachtelungslehre unver-
einbar (vgl. ebd.: 44). Die Priformations- bzw. Einschachtelungslehre ging davon
aus, dass entweder die >weiblichen«< oder die >minnlichen« Fortpflanzungsorgane
und reproduktiven Substanzen (Eierstock, Spermatozoen) den Embryo bereits als
vollstindige Gestalt enthalten. Diese Miniaturmenschen seien schon mit dem Ur-
sprung des Universums entstanden und wiirden sich im Anschluss an die Zeugung
lediglich »auswickeln« (vgl. ebd.: 36f., 57).%

Der Begriff »Reproduktion« wurde bereits Anfang des 18. Jahrhunderts in der
Naturforschung verwendet, bezeichnete zu diesem Zeitpunkt aber keine Fortpflan-
zungsvorginge, sondern die Regeneration von verstiimmelten Korperteilen, wie es
etwa bei Krebsen der Fall ist. In der Bedeutung von Reproduktion als Fortpflanzung
wurde er Mitte des 18. Jahrhunderts erstmals durch den Naturforscher Georges-
Louis Leclerc de Buffon angewendet (vgl. ebd.: 37f.).

Ab Ende des 18. Jahrhunderts fand schliefilich das Konzept der Epigenese, also
die Entwicklung eines Organismus durch aufeinander aufbauende Neubildungen,
Eingang in den Diskurs iiber die Fortpflanzung und verdringte zunehmend die
Priformationslehre. Die Biologie als Disziplin begann sich herauszubilden und der
Koitus wurde als Akt der genuinen Erzeugung von Lebewesen rekonzeptualisiert,
nachdem Karl Ernst von Baer sowohl das Ei als auch die Samenfliissigkeit als Zeu-
gungsstoffe identifiziert hatte. Zum einen war die Verschiebung des reproduktiven
Erklirungsmodells hin zu einer Aufwertung der beiden biologischen Substanzen
und des Elternpaars eng verkniipft mit der Entstehung des romantischen Liebes-
ideals (vgl. ebd.: 50f., 60). Es war fiir die Fortpflanzung fortan nicht mehr egal,
mit wem eine Beziehung eingegangen wurde — erst die Verbindung beider Sub-
stanzen erzeugte schlieSlich das neue Lebewesen. Zum anderen bereitete die neue
Erkenntnis iiber die Zeugungsstoffe den Weg fiir die Entwicklung reproduktions-
medizinischer Verfahren: Fiir eine Zeugung war den biologischen Theorien zufolge
kein ganzer Mensch mehr nétig, lediglich das Aufeinandertreffen zweier Substan-
zen — ob im Rahmen des sexuellen Akts oder in einer Petrischale. Mit dem Auf-
kommen der Zelltheorie im 19. Jahrhundert wurden die Grundlagen der Zeugung
noch weiter minimiert: N6tig waren nun nicht mehr die gesamte Samenfliissigkeit
und das Ei, sondern nur noch zwei mikroskopische Gebilde, eine Samenzelle und
eine Eizelle. Dies bedeutete den endgiiltigen Abschied von der Priformationslehre

2 Zur Praformationslehre und zur Historie der Zeugungstheorien siehe auch Farley 1982, Jacob
2002 [1970] und Cobb 2006.

am12.02.2028, 20:45:14,

n7


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Queere Praktiken der Reproduktion

und einer Art gottlichen Ursprungsmaterie: Zellen gehen aus Zellen hervor, so die
Ansicht der Embryologen (vgl. ebd.: 67f.). Im Jahr 1876 wurde iiber Experimente
mit Seeigeln der Moment der Befruchtung zum ersten Mal als »Verschmelzung«
zweier Zellkerne bestimmt (vgl. ebd.: 25, 71). Diese Erkenntnis gab auch der Verer-
bungslehre Aufwind.

(Ent-)Kopplungen von Reproduktion, biologischer Substanz und Genealogie
Auch die Historikerin Caroline Arni hat sich mit dem Wandel des Reproduktions-
begriffs und der Idee von biologischer Substanz als genealogischer Substanz aus-
einandergesetzt. Arni beschreibt wie Bernard die Verschiebung des Modells der
reproduktiven Vorginge, die sie mit dem Begriff der Prokreation fasst. Im Verlauf
des 19. Jahrhunderts habe sich das Zeugungswissen »vom sexuellen Akt auf einen
biologischen Mechanismus, in dem Substanzen die Stelle menschlicher Akteure
einnehmen und der prokreative Akt zu einem biologischen Ereignis wird« (Arni
2008: 298) verschoben. Arni hebt hier die Entkopplung von Reproduktion und Se-
xualitit hervor. Erst iber diese Differenzierung zwischen dem Geschlechtsakt und
der Vereinigung biologischer Substanzen ist sowohl die Aufwertung biologischer
Substanz als verwandtschaftsstiftend als auch ihre Neutralisierung, Entkopplung
und genealogische Neubesetzung moglich geworden — ein Umstand, der fir die
von mir interviewten Paare von Bedeutung war, wie im Folgenden ausgefithrt wer-
den wird.

Die Abkehr vom zeugend-empfangenden Paar hin zu medizinisch-biologi-
schen Abstraktionen des Zeugungsvorgangs spiegelt sich auch in der Begriffsge-
schichte wider, wie Caroline Arni herausarbeitet:

»Brachte der Begriff sgeneratiod bis weit ins 19. Jahrhundert hinein eine Vorstel-
lung von Prokreation als Schaffung eines neuen Menschen durch ein Elternpaar
zum Ausdruck, so stellt der im 18. Jahrhundert aufkommende rivalisierende Be-
griff der >Reproduktion< den von den beteiligten Personen abstrahierten Erhalt
der Spezies, das>Wieder-Machenc<einer bereits existenten Entitit (der Art), in den
Vordergrund.« (Ebd.: 304)

Der so kreative wie intime Aspekt des »Machens« tritt also zugunsten eines abs-
trakteren, auf Arterhaltung zielenden biologischen Mechanismus in den Hinter-
grund (vgl. Arni/Saurer 2010: 7). Caroline Arni bezieht sich dariiber hinaus auf
Ludmilla Jordanova (1995), die den Begriff der Reproduktion auch als eine Abkehr
von der Idee menschlicher Handlungsmacht im Fortpflanzungsprozess fasst. Die

3 »Generatio« ist ein spat-/mittellateinischer Begriff, der (ibersetzt »Erzeugung«, »Zeugungx,
»Abstammung« »Sippe« oder »Menschenalter« bedeutet. »Generatio« selbst leitet sich von
»genus« ab, lateinisch fir »Geschlecht«, »Art«, »Gattung« oder »Gesamtheit der Nachkom-
menschaft« (vgl. Veith 2006: 24).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

involvierten Personen und ihre Korper — die immer als Paar gedacht werden -
treten im Konzept der Reproduktion in den Hintergrund zugunsten zweier biolo-
gischer Substanzen. Letztere werden gar von den Subjekten entkoppelt (vgl. Arni
2008: 304).

Die begriffsgeschichtlichen und naturwissenschaftlichen Wandlungsprozesse
in europdischen Gesellschaften der Moderne fithrten, obwohl sie das Potential hat-
ten, die Norm der heterosexuellen Reproduktion infrage zu stellen, nicht zu ei-
ner Ab-, sondern zu einer Aufwertung des heterosexuellen Paars als reproduktives
Paar. Arni bietet als mogliche Erklirung fiir diesen Umstand die These der bio-
logisch-prokreativen Substanzen als »dinghafte Reprisentation des Paares« (Arni
2008: 305). Auch ordnungspolitische, kapitalistisch-nationalstaatliche Interessen
spielten eine wesentliche Rolle dafiir, dass »das aus dem biologischen und me-
dizinischen Experiment gewonnene Wissen« nicht in ein »soziales Experiment«
(ebd.: 306) miindete, so Arni. So wurde gleichzeitig zu den Entkopplungen und
Fragmentierungen von Sexualitit, Reproduktion und Genealogie die >Kernfamili-
enform« mit ihrem heterosexuellen und cisgeschlechtlichen Elternpaar zum Fun-
dament des modernen biirgerlichen Nationalstaats erklirt sowie zum (einzig) legi-
timen Ort der Erzeugung von Nachkommen. Ihre Wirkmaichtigkeit als normatives
Ideal hat die >Kernfamilie« bis heute nicht verloren (vgl. Kap. 6).

Arnis Ausfithrungen verdeutlichen, dass im Zuge der Nutzung reproduktions-
technologischer Verfahren im 20. und 21. Jahrhundert tradierte Konzepte von Re-
produktionsvorgingen und Genealogie infrage gestellt und Reinterpretationen so-
wie neue Deutungen notwendig werden. Arni macht zu Beginn des 21. Jahrhun-
derts Paradoxien und Widerspriiche aus »zwischen einer vom generativen Paar
losgel6sten Konzeption von Prokreation und der auf das generative Paar gestiitz-
ten Ordnung der Filiation« (Arni 2008: 306). Im Zuge einer allgemeinen Geneti-
sierung* vollziehe sich in westlichen Gesellschaften einerseits eine Aufladung von
biologischer Substanz, bzw. im engeren Sinne: genetischem Material, als genealo-
gische Relationalititen und Zugehorigkeiten begriindend. Andererseits zeichneten
sich die aktuellen Nutzungsweisen von Reproduktionstechnologien auch durch ei-
ne Abwertung oder Neutralisierung biologischen Materials aus, etwa im Falle ei-
ner Eizell- oder Samenspende, bei der das Rechtsverhiltnis, aber auch potentielle
soziale Verwandtschaftsverhiltnisse gekappt werden (vgl. ebd.: 293f.). Arni macht
zugleich Ambivalenzen innerhalb einzelner Praktiken aus. So scheinen Praktiken

4 Der Begriff der »Genetisierung« geht auf Abby Lippman (1991) zuriick und bezeichnet »an
ongoing process by which differences between individuals are reduced to their DNA codes,
with most disorders, behaviors and physiological variations defined, at least in part, as ge-
netic in origin« (ebd.: 19). Der Begriff wird zunehmend auch dann verwendet, wenn soziale
Beziehungen und kulturelle Identititen auf Genetik zuriickgefiihrt werden.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Queere Praktiken der Reproduktion

wie die Durchfithrung von Vaterschaftstests das Primat biologischer Verwandt-
schaft zunichst zu reifizieren. Zugleich werde genau in diesem Moment oftmals
die Offenheit, Gestaltbarkeit und Gestaltungsnotwendigkeit von Verwandtschaft
offenkundig, da nicht zwingend eine soziale Beziehung aus einem Testergebnis
folge und die Bedeutung genetischer Abstammung somit auch relativiert werde
(vgl. ebd.: 295).

Neben diesen Relativierungen vollziehen sich aktuell insbesondere Aufwertun-
gen, wie Arni betont: Am Beispiel der Verhandlung der Samenspende zeigt sich fir
sie, dass die Entkopplungen und Neutralisierungen der Bedeutung genetischer Ab-
stammung zunehmend infrage gestellt und (rechtlich) reguliert werden. Die ginz-
lich anonymisierte Nutzung von Samenspenden steht seit Ende des 20. Jahrhun-
derts vermehrt in der Kritik® und rechtliche Verinderungen, die die Kenntnis von
per heterologer Samenspende gezeugten Kindern iiber ihre genetische Abstam-
mung sichern, treten in Kraft oder existieren bereits (vgl. Arni 2008: 295; Arni/Sau-
rer 2010: 5f.; Wehling 2015: 98fF.).°

Caroline Arni geht insgesamt von einer »Vervielfiltigung der Beziige« bzw. von
einer »Kontinuitit vervielfiltigter Beziige« (Arni 2008: 295) aus, die auch kiinftig
herangezogen werden: »Fiir die Bestimmung von Zugehorigkeiten und Abkunft der
Person wiirden dann Soziales, Kulturelles und Biologisches weiterhin gleicherma-
8en in Anschlag gebracht werden und je nach Kontext unterschiedlich gewichtet«
(ebd.: 295).7

Die Zusammenschau des empirischen Materials zeigt, dass auch fiir die lesbi-
schen und queeren Paare die Unterscheidung von Akt und Substanz von Bedeutung
ist. Wie Biologie, Soziales und Materialititen von ihnen bedeutsam gemacht, enak-
tiert und arrangiert werden im Zuge des Sich-verwandt-Machens, das betrachte ich

5 Fiir einen Uberblick iiber die Debatten zur anonymen Samenspende im deutschen Kontext
sowie eine kritische sozialwissenschaftliche Auseinandersetzung mit den Kontroversen rund
um die Bedeutung des Wissens um die genetische Abstammung siehe Wehling 2015.

6 So zeigt etwa das 2018 in Kraft getretene deutsche Samenspenderregistergesetz, dass sich
Verschiebungen vollziehen und die Neutralisierung der Bedeutung genetischer Abstam-
mung begrenzt wird Giber ein zunehmend durchgesetztes Recht auf Kenntnis tiber die gene-
tische Abstammung. Das Samenspenderregistergesetz regelt das Recht von Spenderkindern
auf Kenntnis der Abstammung bei heterologer Verwendung von Samen im Rahmen einer
reproduktionsmedizinischen Behandlung. Ziel des Gesetzes ist es, Personen, die durch eine
heterologe Samenspende gezeugt worden sind, die Méglichkeit zu geben, bei einer zentra-
len Stelle die Daten des Samenspenders zu erfahren. Die Daten wurden ab dem 01.07.2018
beim Deutschen Institut fiir medizinische Dokumentation und Information (DIMDI) registriert und
werden 110 Jahre lang aufbewahrt (vgl. Bundesgesetzblatt 2017a). Seit dem 26. Mai 2020 ist
das DIMDI Teil des Bundesinstituts fiir Arzneimittel und Medizinprodukte.

7 Diese Deutung korrespondiert mit Stratherns Konzept der Artikulation und Disartikulation
sozialer bzw. biologischer Beziige sowie Charis Thompsons Beschreibung strategischer Na-
turalisierungen bzw. Sozialisierungen von Relationalitdt (vgl. 2.3.2).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

im Folgenden in den Unterkapiteln Kinder machen (5.2) und Verwandtschaft tun (5.3).
Vorangestellt ist diesen ein Teilkapitel, das die Wirkmachtigkeit von tradierten Dis-
kursen um Reproduktion und Verwandtschaft und den mit ihnen verbundenen
Normen der »>natiirlichen Elternschaft¢, des >heterosexuellen Paars< und der >hete-
rosexuellen Zeugung« illustriert. Nicht-heterosexuell zu begehren erforderte, wie
die Interviewten eindriicklich schildern, sich zunichst in Beziehung zu heteronor-
mativen Bildern von Reproduktion und Verwandtschaft zu setzen und sich als re-
produktives Subjekt® zu konstituieren: Dem Sich-mit-Kindern-verwandt-Machen
geht vor dem Hintergrund heteronormativer Verhiltnisse und Wissensformatio-
nen ein »Reproduktiv-Werden« (5.1) voraus, wie ich im Folgenden zeige.

5.1 Reproduktiv werden: »Lesben kdnnen keine Kinder kriegen« oder
die Notwendigkeit der Konstituierung als reproduktives Subjekt

Scout Burghardt, Samira Mahmud und Noemi Yoko Molitor (2006) haben in ihrer
explorativen Studie zu lesbischer Elternschaft das Bild der Lesbe als »nonprocrea-
tive being« (ebd.: 145) benannt, welches ihnen zufolge im US-amerikanischen Kon-
text in den 1990ern und in Deutschland ab Anfang der 2000er Jahre langsam zu
erodieren begann. Lesbisch-queeres Begehren und die Frage, inwiefern sich dieses
mit Elternschaft vereinbaren lisst, spielte auch in allen Gesprichen, die ich ge-
fithrt habe, eine bedeutende Rolle. Die Zusammenschau der Interviews zeigt, dass
sie in zwei Lebensphasen besonders virulent wurde. Erstens im Zuge des Coming-
outs, also des Realisierens des eigenen, nicht-heterosexuellen Begehrens und des-
sen Kommunikation nach aufien. Zweitens im Vorfeld der konkreten Planung und
Umsetzung des Kinderwunschs.

Als relevant fiir den Prozess des Reproduktiv-Werdens arbeite ich im Zuge der
Analyse fiinf Aushandlungsmomente heraus: Das biografische Ereignis des Com-
ing-outs (5.1.1), die Beschiftigung der Interviewten mit Fragen der (Il-)Legitimitat
nicht-heterosexueller Elternschaft (5.1.2), die Verhandlung von Planungserforder-
nissen (5.1.3) sowie von Alternativen zum leiblichen Kind (5.1.4) und schlief3lich die
Entscheidung dariiber, wer das Kind austrigt (5.1.5).

8 Den reproduktiven Subjektstatus verstehe ich nicht als auf das Elternwerden mit einem leib-
lichen Kind beschrinkt. Er bezeichnet vielmehr die grundsatzliche Formierung des Wun-
sches, mit Kind zu leben, und die Konstitutionsprozesse, sich als potentielles Elternteil zu
begreifen —ob leiblich verwandt oder nicht.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Queere Praktiken der Reproduktion

5.1.1  Das Coming-out: Ideen der (Un-)Vereinbarkeit von nicht-
heterosexuellem Begehren und Elternschaft

Im Zuge der Thematisierung ihres Coming-outs sprachen alle Interviewpartnerin-
nen” dariiber, ob ihnen ein Leben mit Kind(ern) von Beginn an als vereinbar mit
nicht-heterosexuellem Begehren erschien oder ob eine solche Zukunftsperspektive
fiir sie zunichst undenkbar war.

Als wesentlichen Faktor fiir die Idee einer Vereinbarkeit stellten einige ihre
wechselnde Situierung in lindlichen bzw. stidtischen Kontexten heraus. So mar-
kiert beispielsweise Isabell Schmitz den Umzug in eine Grof3stadt als Anlass, der
sowohl ein lesbisches Begehren als auch eigene Kinder in den Bereich des Denk-
und Machbaren riickte und tiber den sie sich neue Méglichkeitsraume erschloss.

Den Wunsch, mit Kind zu leben, hatte Isabell Schmitz seit jeher. Seit sie denken
kann, so formuliert sie es, wollte sie »Mama« (ISch 1, 5) sein. Im Alter von 30 Jahren
outete sie sich bei ihrer Herkunftsfamilie und ihren Freund*innen als lesbisch. Vor
ihrem Coming-out hatte sie das Gefithl, dass lesbisches Begehren und Kinder nicht
miteinander vereinbar wiren:

»Also ich hatte erst mit 30 mein Coming-out. Gewusst habe ich es natiirlich schon
sehr viel frither, aber genau das war der Grund. Also ich habe immer gedacht so,
nee, weil ich will doch meine Kinder, ich will doch meine Familie haben, und es
geht gar nicht, also es war fiir mich Gberhaupt nicht zu verbinden. [..] Aber ich
bin auch im ldndlichen Ort X grofd geworden, wo einfach auch kein Kontakt ir-
gendwie zu-, also ich habe nie lesbische Frauen gesehen oder so, oder zumindest
nicht gewusst, dass es so was gibt. Also gewusst schon, aber bei uns halt nicht, auf
dem Land gibt es so was nicht. [..] Und als ich [...] so 19 war, 18, 19, da kam so zum
ersten Mal der Gedanke, naja. Aberich habe das natiirlich sofort weit weggescho-
ben, weil es darf nicht sein, was nicht sein-, also es kann nicht sein, was nicht sein
darf.« (1Sch 1, 11-17, 25-27)

Isabell Schmitz verortet die Umsetzung eines Kinderwunschs zunichst ausschlief3-
lich im Kontext von heterosexuellen Partner*innenschaften. Als sie sich dessen ge-
wahr wird, lesbisch zu begehren, fithrt dies zu einem inneren Konflikt, in dem
sie ihr Begehren zunichst verneinte, weil es ihrem Wunsch nach »Familie«, wo-
mit sie ein Leben mit Kindern meint, entgegenzustehen schien. Auf die inneren
Konflikte fithrt sie auch zuriick, dass sie sich im Alter von 30 Jahren outete, was
sie als verhiltnismafiig spit einstuft. Zudem spricht sie eine Nicht-Benennbarkeit
bzw. eine Nicht-Existenz des lesbischen Begehrens und lesbischer Subjekte an, die
sie mit ihrem damaligen Wohnort auf dem Land verbindet. Sie erklirt zunichst,
dass sie nicht gewusst habe, dass es lesbische Frauen gibt. Schliefilich korrigiert
sie diese Aussage und fithrt weiter aus, dass sie es durchaus gewusst habe. Les-
bische Existenzweisen waren fiir sie vor dem Hintergrund der heteronormativen

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

Strukturen ihres Umfelds jedoch unsichtbar oder zumindest abgekoppelt von real-
existierenden Lebensweisen. Dieser Umstand lisst sich mit Judith Butlers Konzept
der Zwangsheterosexualitit beschreiben: Innerhalb des Systems der Zwangsheterose-
xualitit stellen lesbische Existenzweisen Stérungen der »Matrix der Intelligibilitit«
(Butler 1991: 39) dar. Die, die in ihrer Ausgestaltung von geschlechtlicher und sexu-
eller Identitit nicht den Normen der kulturellen Intelligibilitit entsprechen, wer-
den entweder als Entwicklungsstérungen oder logische Unméglichkeiten gefasst
(vgl. ebd.). Letzteres spiegelt sich in Isabell Schmitz’ Erzihlung exemplarisch wi-
der. Insbesondere Isabell Schmitz’ Aussage, dass etwas nicht sein kann, was nicht
sein darf, illustriert auch die von Monique Wittig beschriebene Funktionsweise ei-
ner vorausgesetzten Heterosexualitit als Drohung: »You-will-be-straight-or-you-
will-not-be« (Wittig 1980: 107). Dariiber hinaus zeigt sich in der Vorstellung einer
Unvereinbarkeit von lesbischem Begehren und dem Wunsch nach einem Kind Re-
pronormativitit®, die eine zweite Leerstelle mit sich bringt und somit auch ein
doppeltes Coming-out erfordert: als Lesbe und als lesbische mother-to-be.

Der Umzug in die Grofstadt verinderte fiir Isabell Schmitz viel. Dort fithlte sie
sich zum ersten Mal in einem Kontext situiert, in dem sie »mutig« (ISch 1, 40) sein
konnte. Nachdem sie sich in eine Kollegin verliebt hatte, hatte sie ihr »dufleres«
Coming-out’®, bewegte sich in der lesbischen Szene vor Ort und konnte durch den
Kontakt zu einigen Miittern lesbisches Begehren und Elternwerden zunehmend als
miteinander vereinbar imaginieren.

Ahnlich erging es auch Mina Wolf. Sie wollte »schon immer« (MW 1, 3) ein Kind
haben. Gleichzeitig wusste sie lingere Zeit nicht, wie sie diesen Wunsch als nicht-
heterosexuell begehrende Frau verwirklichen sollte:

»Na ja, das ging eben-. Also wenn ich frither gewusst hitte, dass das irgendwie
geht, hitte ich wahrscheinlich doch schon eher auch ein Kind gekriegt, aber-, al-
so damals mit meiner ersten Partnerin, das ist zwanzig Jahre her. Da wusste ich
selber noch nicht, was ist denn liberhaupt. Also da gab es das Wort lesbisch, glau-
be ich, noch nicht. Das war noch kurz-, kurz nach der Wende hier. Da war das ja
Uberhaupt kein-, zumindest in meinen Kreisen-. Und damals war ich ja auch erst

9 Mit »Repronormativitit« bezeichnen Nadyne Stritzke und Elisa Scaramuzza »the complex
reciprocity of social institutions, thought structures, modes of perception, practices, and
manners of life that govern and give preference to binary gendered heterosexual procre-
ation« (Stritzke/Scaramuzza 2016: 146). Repronormativitdt zeichnet sich fiir sie durch vier
Charakteristika aus: erstens durch eine Naturalisierung der zweigeschlechtlichen, heterose-
xuellen Prokreation, zweitens handele es sich um eine unbewusste Praxis. Drittens sei Repro-
normativitit wie Heteronormativitit institutionalisiert und strukturell verankert und gehe
viertens mit einer Reduktion von Komplexitit einher (vgl. ebd.).

10  Mitdem duReren Coming-out ist die Lebensphase gemeint, in der nicht-heterosexuelle Per-
sonen ihr Begehren gegeniiber dem sozialen Umfeld thematisieren und in das Alltagsleben
integrieren (zu verschiedenen Phasen des Coming-outs siehe etwa Rauchfleisch 2001: 76ff.).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Queere Praktiken der Reproduktion

irgendwie zehn-, nach der zehnten Klasse oder so, also sechzehn, siebzehn, da
war das kein-, da war das iiberhaupt kein Thema. Also da war ich irgendwie die
Einzige. Ich habe da in so einer Kleinstadt gewohnt, da gab es niemand. Also da
dachte ich wirklich, ich bin mit meiner Partnerin alleine auf der Welt. Wir haben
das auch niemand erzdhlt und-. Also da gab es-, wire ich gar nicht drauf-. Also
wir haben schon gesagt, >ach, wenn wir ein Kind hatten, das ware schons, aber wo
wir das herkriegen, da sind wir im Leben nicht draufgekommen (lacht). Und, ja,
und nachdem man dann-, ja, nachdem ich dann eben 4lter wurde und eben auch
andere kennen gelernt habe auch mit-, die Kinder haben und so, dann sind wir
dann da einfach so ein bisschen draufgekommen, dass es iberhaupt irgendwie
gehen kann.« (MW 4f., 186-200)

Mina Wolf beschreibt in dieser Passage, was fiir ein langwieriger Prozess es fir
sie war, sich als lesbisch begehrendes Subjekt zu konstituieren. Sie ist in einer
ostdeutschen Kleinstadt aufgewachsen und spricht wie Isabell Schmitz von einer
Nicht-Benennbarkeit ihres Begehrens, da schlichtweg die Worte dafiir fehlten. Ein-
schrankend erwihnt sie, dass es sich hierbei auch um ein Spezifikum der Kreise,
in denen sie sich bewegte, gehandelt haben kénnte. Welche das waren, ist aus dem
Interview nicht zu erschlief3en.

In ihren Uberlegungen steht neben der anfinglichen Unméglichkeit, ihre les-
bische Existenzweise innerhalb des kleinstidtischen Kontextes zu benennen und
offen zu leben, zusitzlich der Aspekt der praktischen Umsetzbarkeit nicht-hete-
rosexueller Reproduktion im Zentrum. Wo sie und ihre Partnerin ein Kind »her-
kriegen« konnen, ist zunichst unklar. Als lesbisches Paar sichtbar zu werden und
homosexuelles Begehren und Elternschaft nicht nur zusammenzudenken, sondern
sie als tatsichlich umsetzbare reproduktive Praxis zu begreifen, gelang erst iiber
den Kontakt zu anderen lesbischen Personen mit Kindern. Bedeutsam fiir die Ver-
inderung ihres Denkens und das Erschliefen neuer Handlungsoptionen war so-
mit, wie bei Isabell Schmitz, der Eintritt in die lesbische Community und die Ver-
netzung mit anderen nicht-heterosexuellen Eltern, die als Vorbilder fungierten und
die Machbarkeit vorlebten. Im weiteren Verlauf des Gesprichs wird deutlich, dass
diese Verinderung nicht innerhalb der Kleinstadt, sondern erst mit dem Umzug
in eine mittelgrofie Stadt moglich wurde.

Auch fir viele andere Interviewpartnerinnen® waren Berithrungspunkte mit
nicht-heterosexuellen Personen, die mit Kind(ern) lebten oder iiber ein Leben
mit Kind(ern) nachdachten, wesentlich fiir die Entwicklung der Vorstellung, dass
nicht-heterosexuelles Begehren und Reproduktion miteinander vereinbar sind.
Die kollektive Lebensweise lesbischer Elternschaft erméglicht hier die Formierung
eines >Kinderwunschsx.

Manchmal beforderten auch die Partnerinnen® die Perspektive, Elternschaft le-
ben zu kénnen, und damit die Konstituierung als reproduktives Subjekt: Fiir Hanna

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

Weber etwa bedeutete das Coming-out in ihrer Adoleszenzphase zunichst den Ab-
schied von einem Leben mit Kindern, da sie dem hegemonialen heteronormativen
Verwandtschaftsdiskurs entsprechend Generativitit mit heterosexuellem Begeh-
ren verkniipfte. Sie erschloss sich erst iiber das Kennenlernen ihrer Partnerin, Lisa
Weber, dass Elternschaft fiir sie als lesbische Frau eine Lebensmoglichkeit darstellt:

»Also bei mir war das eigentlich, ich weif? gar nicht, eher schon so, dass ich-, als
ich dann gemerkt habe, dass ich lesbisch bin, erst mal dachte, >gut, da wird das
wohl nichts mit den Kindern«. [...] Und ich weif gar nicht, ich kann mich gar nicht
so dran erinnern, wie dann so der Prozess lief, aber irgendwie, als ich Lisa dann
kennen gelernt habe, war eigentlich ziemlich klar, dass wir Kinder haben wollen
und so. Also wie jetzt der Sprung kam zu diesem so ein bisschen im jugendlichen
Leichtsinn (lacht), na ja, bin ich lesbisch, kriege ich halt keine Kinder, Punkt, so
zu, dass es ja doch ganz real geht, weif ich gar nicht, das kam dann irgendwie so
gemeinsam.« (HW 1, 23-36)

Lisa Weber wiederum erzihlt, dass fiir sie das Leben in einer Wohngemeinschaft
mit einer lesbischen Mitbewohnerin ausschlaggebend war, um gar nicht erst ei-
nen solchen Bruch zu erleben. Auch in ihrem Fall bedurfte es also des Kontakts
zu einer nicht-heterosexuellen Peer-Person, um Mutterschaft in einen lesbischen
Lebensentwurf integrieren zu konnen:

»Also ich war-, nach dem Abi war ich ein Jahr in Land X und hatte da auch eine
lesbische Mitbewohnerin, [...] und hatte dann auch selber mein Coming-out dort.
[..] Die hatimmer irgendwie dariiber auch geredet, dass sie spater mal mit einer
Frauzusammen Kinder kriegen will, und deshalb war das fiir mich immer so-, also
es war fiir mich klar-, von vornherein klar, dass das auch irgendwie geht so. [..]
Dadurch hatte ich halt diesen Bruch nicht, dieses von wegen, >ups, ich bin jetzt
lesbisch, geht dann aber nicht so¢, sondern das war irgendwie klar.« (LW 1, 10-17)

Andere Interviewpartnerinnen® thematisieren im Zusammenhang mit ihrem Co-
ming-out weniger eigene Gedanken einer Unvereinbarkeit von lesbischem oder
queerem Begehren und einem Leben mit Kind(ern), sondern die ihres Umfelds. Sie
beschreiben Negierungen und Infragestellungen einer solchen Zukunftsperspekti-
ve als Elternteil durch Herkunftsfamilienmitglieder, Freund*innen oder Bekannte.
So berichtet beispielsweise Elisa Hofmann iiber ihr Outing und die Reaktion ihrer
Mutter:

»Und das Erste, was irgendwie war, war auch grofies Thema fiir die-, und das Erste,
was meine Mutter gemacht hat, als ich mich gegeniiber ihr geoutet habe, hat sie
unser altes Kinderspielzeug vom Speicher weggeschmissen, weil sie sagte, >das
wird jetzt nicht mehr gebraucht«« (EH 11, 536-539)

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Queere Praktiken der Reproduktion

Elisa Hofmanns Kinderspielzeug wurde bis zum Zeitpunkt des Coming-outs von
ihrer Mutter auf dem Speicher gelagert, um es an prospektive Enkelkinder wei-
terzugeben. Es fungierte somit als symbolisch aufgeladenes Zukunftsversprechen
einer nachkommenden Generation, zu der sie im Verhiltnis der GrofRelternschaft
stehen wiirde. Dieses Zukunftsversprechen erlischt fiir Elisa Hofmanns Mutter mit
dem Coming-out ihrer Tochter. Mit dem Akt des Wegwerfens verleiht sie der Idee
einer Unvereinbarkeit von lesbischem Begehren und Elternschaft Ausdruck: Die
von ihr vorausgesetzte, heteronormative Rahmung von Reproduktion und Eltern-
schaft wird sichtbar und materialisiert sich in der Praxis des Wegwerfens von Arte-
fakten der »sozialen Vorschwingerung« (Hirschauer et al. 2014: 32) bzw. »sozialen
Schwingerung« (ebd.: 266). Mit dem Begriff der »sozialen (Vor-)Schwingerung«*
sind unter anderem Erwartungen von Herkunftsfamilien, Freund*innen, dem Be-
kanntenkreis oder auch Gynikolog*innen gemeint, die oftmals an Frauen oder Paa-
re herangetragen werden. Dies konnen Anspielungen oder direkte Adressierungen
sein, etwa die Auflerung des Wunsches nach einem Enkelkind durch die Eltern (vgl.
ebd.: 32). Das oben angefiihrte Beispiel von Elisa Hofmann zeigt, dass eine solche
ssoziale (Vor-)Schwingerung« durch das Umfeld aufgrund heteronormativer Bilder
von Elternschaft auch wieder entzogen werden kann. Die ssoziale (Vor-)Schwin-
gerung« wird abrupt beendet und eine - so kénnte man sagen - >soziale Sterilisie-
rung« vollzogen.

Bedeutsam fir die Konstituierung als reproduktive Subjekte und eine Veranke-
rung von Vereinbarkeitsvorstellungen von lesbischem Begehren und Elternschaft
waren zudem Prozesse der Wissensaneignung — insbesondere Wissen itber Mog-
lichkeiten der praktischen Umsetzbarkeit des Elternwerdens und des lebenswelt-
lichen Alltags von Lesben und queeren Menschen mit Kind(ern). Neben einzelnen
Zeitungsartikeln oder ganzen Dossiers iiber das Thema nicht-heterosexuelle El-
ternschaft in Wochen-/Tageszeitungen oder Reportagen im 6ffentlich-rechtlichen
bzw. privaten Fernsehen waren auch Beitrige in LSBTIQ-Medien (etwa in L-MAG)
von grofRer Bedeutung fir die Interviewten. Informationsmaterialien und Ratge-
ber, die vom Lesben- und Schwulenverband Deutschland (LSVD) oder anderen Verbin-
den bzw. Vereinen herausgegeben und von Personen aus der Community verfasst
wurden, spielten ebenfalls eine Rolle.”® Lesbische und queere Elternschaft als Le-

b8 In der Wendung »soziale (Vor-)Schwangerung« spiegelt sich Misogynie wider, da insbeson-
dere Frauen adressiert, passiviert und gewissermafen auf ihre sogenannte >reproduktive
Bestimmungs, das Mutterwerden, reduziert werden. Ich nutze den Begriff kritisch und mit
Verweis auf die Gewaltférmigkeit von Geschlechter- und Begehrensverhiltnissen, aus denen
heraus diese reproduktive Anrufung als gesellschaftliche Praxis entsteht.

12 U.a. L-MAG, Schwerpunktthema: Regenbogenfamilie— Der lesbische Baby-Boom (L-MAG 2011).

13 Zunennen sind an dieser Stelle insbesondere der Beratungsfiihrer Regenbogenfamilien—all-
tdglich und doch anders, herausgegeben vom LSVD (Jansen et al. 2014, erstmals erschienen im
Jahr 2007), sowie Das lesbisch-schwule Babybuch von Uli Streib-Brzi¢ (2007).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

bensméglichkeit eroffnete sich fiir einige Interviewpartnerinnen* auch mit der
Ausstrahlung der Serie The L-Word** im deutschen Fernsehen, in der zwei lesbische
Frauen Elternschaft tiber eine Samenspende verwirklichen.

Fir zwei Drittel der Interviewten waren dariiber hinaus meist aus der
LSBTIQ-Community heraus organisierte Vortrige, Diskussionsveranstaltungen,
Workshops und Erzihlcafés (etwa im Rahmen von lokalen Christopher Street
Days oder im Kontext des bundesweiten Regenbogenfamilienseminars' des LSVD
bedeutsam sowie die Teilnahme an regionalen Gruppen fiir Lesben und Schwule
mit Kindern oder Kinderwunsch.® Hierbei ging es neben einer Reflexion der
Vereinbarkeit von nicht-heterosexuellem Begehren und Elternschaft sowie mog-
lichen elterlichen Positionen insbesondere darum, Einzelheiten zu Techniken der
Umsetzung zu erfahren:

»Genau, und dann war ich mit einer Freundin von mir auf dem LFT" in Ort U,
und die wollte dann unbedingt [in] so einen, auch so eine junge Lesbe mit Kin-
derwunsch, Vortrag, Workshop, Vortrag war es, gehen. Und da war ich da auch
mit ihr. Genau, da wusste ich es dann schon so ein bisschen mehr, wie so die-, wie
das genau so-, also mit Bechermethode und was es da so fiir Moglichkeiten gibt
quasi.« (LW 1,17-21)

Wie bereits aus den Interviewausschnitten dieses Kapitels ersichtlich wurde, spielt
auerdem der lebensweltliche Bezug zu anderen lesbischen, bisexuellen, schwulen
und queeren Personen mit Kind(ern) oder Kinderwunsch eine wichtige Rolle, um
sich als reproduktives Subjekt zu begreifen.

Die skizzierten Passagen haben gezeigt, dass nicht-heteronormatives Begeh-
ren und Elternschaft nicht selbstverstindlich miteinander vereinbar waren — we-
der fir die interviewten Eltern selbst und die queere/lesbische >Szene« noch fir

14 The L-Word (2004-2009) ist eine US-amerikanische Serie, in der alle Hauptcharaktere les-
bisch bzw. bisexuell sind —zum Zeitpunkt der Veroffentlichung ein Novum in der Fernsehge-
schichte. Zwei der lesbischen Hauptfiguren, Bette und Tina, planen in der ersten Staffel ein
gemeinsames Kind, das in der zweiten Staffel geboren wird (vgl. Achilles 2018: 135f., 256).

15 Seit dem Jahr 2000 veranstaltet der LSVD in regelmafiigen Abstinden an wechselnden
Orten das bundesweite Regenbogenfamilienseminar, ein Vernetzungs-, Informations- und
Workshop-Wochenende fiir LSBTIQ mit Kindern oder Kinderwunsch.

16  Das grofdte Netzwerk fir Lesben und Schwule mit Kindern oder Kinderwunsch ist die Initia-
tive lesbischer und schwuler Eltern (ILSE), die sich unter dem Dach des Lesben- und Schwulenver-
bands Deutschland organisiert. Es gibt aktuell ca. 30 lokale Gruppen. Informationen zu diesen
sind zu finden unter https://www.Isvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamili
en-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter, zuletzt abgerufen am 30.4.2021.

17 LFT ist die Abkiirzung fir das Lesben-Friihlings-Treffen, ein seit 1972 am Pfingstwochenende
an wechselnden Orten in Deutschland stattfindendes, selbstorganisiertes und autonomes
Treffen von und fiir Lesben mit zahlreichen Workshops, Vortragen, Aktionen und Kulturver-
anstaltungen.

am12.02.2028, 20:45:14,

127


https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter
https://www.lsvd.de/de/ct/998-Wo-finde-ich-andere-Regenbogenfamilien-lesbische-Muetter-und-schwule-Vaeter

128

Queere Praktiken der Reproduktion

die Herkunftsfamilien oder weitere Bezugspersonen. Der Weg vom eigenen Co-
ming-out bis zur konkreten Umsetzung des Kinderwunschs erforderte von allen
eine kritische Auseinandersetzung mit heteronormativen Bildern von Begehren
und Reproduktion und ein hierdurch erfolgendes Queeren des Kinderwunschs.
Sie mussten sich gegen repronormative Anrufungen, die nur das heterosexuelle,
cis-zweigeschlechtliche Paar als prokreativ entwerfen, als reproduktive Subjekte,
als mothers/parents-to-be imaginieren. Als bedeutsam stellt sich die Situierung in
lindlichen oder stiddtischen Kontexten heraus: Lindliche und kleinstadtische Kon-
texte erschwerten den Gedanken einer Vereinbarkeit eines von der Heteronorm
abweichenden Begehrens und Elternschaft meist. Dies hing fiir die Interviewten
eng mit der >Nicht-Existenz«lesbischer und queerer Lebensweisen im Lebensalltag
zusammen sowie mit der damit einhergehenden Unméglichkeit, sich mit anderen
lesbischen oder queeren Personen zu vernetzen. Der Umzug in grofiere Stidte und
Kontakt zu anderen nicht-heterosexuellen Personen fithrten bei vielen dazu, tra-
dierte Modelle von Elternschaft sukzessiv zu hinterfragen und queere Alternativen
zu denken.

5.1.2  Verunsicherungen und neue Gewissheiten: Fragen der (Il-)Legitimitat
nicht-heterosexueller Elternschaft

Hatten die Interviewten Reproduktion und lesbisch-queeres Begehren grundsitz-
lich miteinander verkniipft und eine Elternschaft in den Bereich des Denkbaren
geriickt, dringten sich weitere Fragen auf, die ebenfalls Teil der Figuration als
Subjekt mit Kinderwunsch sind: Ist eine Elternschaft als lesbische oder queere Per-
son itberhaupt ethisch-moralisch vertretbar? Ist diese als verantwortungsbewusst
gegeniiber dem Kind einzuordnen? Braucht das Kind eine >Vaterfigur< Verunsi-
cherungen iiber die Legitimitit der Elternschaft und die Frage des >Kindeswohls«
spielten in den Uberlegungen der Interviewten im Vorfeld ihrer Familienbildung
iber Samenspende eine grofRe Rolle und lieRen in der Auseinandersetzung Zweifel
aufkommen, aber auch neue Gewissheiten entstehen. Sie stellen das zweite Aus-
handlungsfeld des Reproduktiv-Werdens dar.

Linda Frank, die zusammen mit ihrer Partnerin Spendersamen von einer
Samenbank genutzt hat, thematisiert beispielsweise das Erfordernis, gerade
im Kontext der Nutzung dieser Art von Samenspende die familiale Norm der
Vater-Mutter-Kind-Konstellation zu dezentrieren. Fiir Linda Frank war es nicht
so einfach, sich vom Idealbild der >biirgerlichen Kernfamilie« zu lésen und ein
Alternativmodell bestehend aus zwei Miittern und einem Kind zu imaginieren.
Sie erzihlt:

»Und das ist auch so-, eine so interessante Sache, man merkt so, oder zumindest
ich kann nur fiir mich sprechen, ich habe so ganz komische Ziige an mir gemerkt

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

zwischendurch dann. Man hatja auch selber so ein Bild von Familie im Kopf. Also
das ist ja nicht, jetzt nicht so, wenn ich mich dazu entschlieRRe, mit meiner Freun-
dinjetzt ein Kind zu bekommen, und wir missen uns dann natiirlich um Spender
bemiihen, dass ich das jetzt fiir unmoralisch halte oder irgendwie, aber trotz al-
lem hat man ja selber auch so erst mal so ein Bild von Familie im Kopf. Und dann
denkt man erst,»>ja Scheifle, und das Kind, das hasst uns dann, weil wirihm keinen
Vater prasentieren kdnnen<oder wie auch immer. Und woher soll man das auch
nehmen, also es gibt ja erst mal auch noch nicht so viele Beispiele. Und da muss
ich sagen, da habe ich mich auch erst mal so selber drauf einschieflen miissen.«
(LF15, 677-686)

Linda Frank unterscheidet ihre Konstellation von hegemonialen Bildern von Fami-
lie. Als Differenz markiert sie insbesondere die Nutzung einer Samenspende und
thematisiert die Frage nach der Notwendigkeit eines Vaters fiir das Kind, die auf
das Leitbild der zweigeschlechtlichen Elternkonstellation von Mutter und Vater re-
kurriert. Sie artikuliert Angste vor einer Ablehnung durch das Kind aufgrund des
>Vorenthaltens« eines Vaters. Es stellte sich fiir sie als problematisch heraus, dass
es fiir lesbische Miitterfamilien kaum Vorbilder gab. Sich fiir eine nicht-heterose-
xuelle Elternschaft zu entscheiden, kam fiir sie einem zweiten, wenn auch nicht
ganz so belastenden Coming-out-Prozess gleich:

»Das hat mich fast schon wieder so ein bisschen an das Coming-out an sich erin-
nert, dass man ja selber dann erst mal so gucken muss, shuch, wieso bin ich denn
jetzt nicht heterosexuell?« Und dann-, und dann habe ich gedacht, ja, das ist ir-
gendwie so in Anlehnung, also nicht so-, nicht so dramatisch natiirlich, aber so
in Anlehnung an diesen Prozess, das kann man schon damit vergleichen.« (LF 17,
781-785)

Linda Frank beschreibt zunichst ihre Coming-out-Erfahrung als lesbisch: Die von
ihr formulierte Frage »Wieso bin ich denn jetzt nicht heterosexuell?« bringt den
unmarkierten Status heterosexuellen Begehrens zum Ausdruck. Heterosexualitit
stellt die allgemeine, unhinterfragte und naturalisierte Begehrensweise dar und ist
einer bewussten Aushandlung enthoben, wihrend lesbisches Begehren einen akti-
ven Verhandlungs- und Aneignungsprozess bedeutet. Erst die Abweichung von der
Heteronorm fithrte damals zu einem Prozess der Selbstbefragung. Zu erkennen,
dass sich das eigene Begehren jenseits der Norm bewegt, bedeutete fiir sie einen
Uberraschungs- und Schreckmoment, was sich in dem vorangestellten Ausdruck
»huch« widerspiegelt. Die Familienbildung brachte es mit sich, diese Auseinan-
dersetzung ein zweites Mal auf eine spezifische Weise zu fithren: Sie beschreibt
diesen Prozess deshalb auch als eine Art zweites Coming-out, bei dem das Nicht-
hineinpassen in die Heteronorm verhandelt werden musste bzw. sie in eine refle-
xive Distanz zu heteronormativen Ideen von Familie treten musste und alterna-

am12.02.2028, 20:45:14,

129


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Queere Praktiken der Reproduktion

tive Bilder entwickelte. Im Rahmen ihrer Aushandlung der Legitimitit von nicht-
heterosexueller Elternschaft iibertrigt Linda Frank folglich den heteronormativen
(Macht-)Mechanismus vom Begehren auf Elternschaft: Mutter, Vater, Kind zeigten
sich als universelle, naturalisierte Norm der Familie, an der sie sich abarbeiten,
sich in Relation zu ihr setzen und die sie dekonstruieren musste (vgl. hierzu auch
Kap. 6).

Die Notwendigkeit eines Umdeutungs- und Aneignungsmoments zeigt sich
zudem am Beispiel Elisa Hofmanns. Sie berichtet im Interview, dass sie vor der
Beziehung mit ihrer Partnerin Helene Hofmann mit einem Mann zusammen war.
Im heterosexuellen Paarkontext war die Option einer Elternschaft fiir sie selbstver-
stindlich gegeben. Lesbisches Begehren stellte die Moglichkeit des Elternwerdens
infrage — auch moralisch. Ein Zeitungsartikel zum Thema der Vereinbarkeit von
lesbischem Begehren und Mutterschaft eréfinete fiir Elisa Hofmann erst die Opti-
on lesbischen Elternseins, wie sie berichtet:

»Also fiir mich war eben dieser [Name der Zeitschrift]-Artikel, diese >Gewissens-
frage¢, diedaimmerdrinist und die sozusagen positivim Sinne fir lesbische Paare
in-, also da beantwortet wurde, das fand ich total beruhigend, dass es nicht aus-
geschlossen ist.« (EH 1,14-16)

Fir Elisa Hofmann stellt sich die Entscheidung fiir oder gegen nicht-heterosexu-
elle Elternschaft als eine sie aufwithlende »Gewissensfrage« dar. Sie fragt ganz
grundsitzlich nach der moralischen Vertretbarkeit und normativen Angemessen-
heit dieser Lebensform. Medialen Auseinandersetzungen mit dem Thema wird von
ihr eine Deutungshoheit hinsichtlich der moralisch-ethischen Vertretbarkeit nicht-
heterosexueller, paarformiger Elternschaft zugesprochen und so der Zeitungsbei-
trag und damit ein mediales Artefakt zu einer wichtigen (De-)Legitimierungsin-
stanz erhoben.

Stefanie und Martina Kaiser haben sich vor der Realisierung ihrer Elternschaft
ebenfalls mit dem Aspekt der Legitimitit, im Sinne einer Verantwortbarkeit ih-
rer Entscheidung, als lesbisches Paar ein Kind zu bekommen, auseinandergesetzt.
Stefanie Kaiser berichtet:

»Ja, und kann man das (iberhaupt verantworten? Ich glaube, das ist so dieser erste
Schritt, dass man einfach guckt, kann man das machen, kann man das dem Kind
antun. Es wird ja dann gedrgert und ach und nein. Und dann, wenn man das in-,
also entschieden hat, dann kann man erst iiberhaupt theoretisch mal anfangen,
dariiber nachzudenken, wie man das umsetzen kann. Das war eigentlich so ab-,
ich denke mal, ab 2008 bis halt zur Umsetzung. Also wir haben wirklich sehr lange
uns Zeit gelassen, uns auch ganz viel mit Theorie auseinandergesetzt und das war
schon sehr aufwendig.« (SK 1, 7-13)

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

Der Umsetzung des Wunschs, mit Kind zu leben, ging Stefanie Kaiser zufolge ein
moralisch-ethischer Konflikt hinsichtlich der Verantwortbarkeit nicht-heterosexu-
eller Reproduktion voraus, den sie und ihre Partnerin bewiltigen mussten. In der
starken begrifflichen Wendung »dem Kind antun« stecken jedoch weniger ein per-
sonlicher Konflikt und Zweifel an der Vereinbarkeit. Sie nimmt hier vielmehr impli-
zit hegemoniale, heteronormative Diskurse iiber nicht-heterosexuelle Elternschaft
auf, in denen das Wohl des Kindes in einer solchen Familienform als nicht gesi-
chert gilt. Im Kontrast zu Elisa Hofmann problematisiert sie diese Argumentation
und versieht die Aussage »Es wird ja dann geirgert und ach und nein« mit einem
ironischen Unterton. Das Dilemma, mit dem sie als lesbische Eltern konfrontiert
sind, verortet sie mit den potentiellen Diskriminierungen durch die heteronorma-
tive Mehrheitsgesellschaft auf einer gesamtgesellschaftlichen, strukturellen Ebene,
anstatt es als persénliches moralisch-ethisches Problem zu individualisieren.

Die Passage zeigt, dass die Auseinandersetzung mit der Familienform ein in-
tensiver Prozess war. Sie und ihre Partnerin haben sich bis zur Umsetzung tiber
einen lingeren Zeitraum mit theoretischer Literatur zum Thema beschiftigt. Uber
die Aneignung von Wissen erhofften sie sich, eine wohlbedachte und tragfihige
Entscheidung treffen zu konnen, ob es verantwortbar ist, ein Kind zu bekommen,
oder nicht. Wissenschaftliche Literatur, die, wie sie im weiteren Verlauf des Ge-
sprachs ausfithrt, Kindern aus nicht-heterosexuellen Familien groRes Resilienz-
potential zuschreibt und zeigt, dass es ihnen trotz Diskriminierungserfahrungen
»gut geht« (u.a. Rupp 2009), fungiert hier als Legitimierungsinstanz und Norma-
lisierungsvehikel lesbischer Elternschaft. Die Vereinbarkeit von lesbischem Begeh-
ren und Elternschaft ist somit fiir Stefanie und Martina Kaiser innerhalb einer he-
teronormativen Gesellschaft alles andere als selbstverstindlich gegeben und erfor-
dert einen aktiven Aneignungsprozess und eine Auseinandersetzung mit Hetero-
normativititen, die in Reproduktion eingeschrieben sind. Reproduktiv zu werden,
ging fiir die lesbischen und queeren Paare also mit Prozessen der (Selbst-)Verge-
wisserung iiber die Legitimitit nicht-heterosexueller Elternschaft einher.’®

Teil des Reproduktiv-Werdens der Interviewten war es aber auch, die Planungs-
notwendigkeiten hinsichtlich der praktischen Realisierung der Elternschaft zu the-
matisieren. Sie stellen ein drittes wichtiges Aushandlungsfeld dar. Im Folgenden

18  Cornelia Schadler hat am Beispiel von heterosexuellen Paarkonstellationen herausgearbei-
tet, dass auch sie zu einem Subjekt mit (einem legitimen) Kinderwunsch werden mussen
(vgl. Schadler 2013: 98). Aufgrund ihrer Passung in repronormative Bilder von Elternschaft
geht es bei ihnen jedoch nicht um die Verhandlung des Begehrens. Im Zentrum stehen hier
vor allem finanzielle und berufliche Stabilitit, aber auch »ein passender Wohnort, eine funk-
tionierende Beziehung sowie die kérperliche und geistige Einrichtung auf ein Kind« (ebd.:
98ff.). Dies sind Aspekte, die fiir die von mir interviewten Paare ebenfalls relevant waren
(siehe etwa 5.1.5), jedoch im Vergleich zur Thematisierung des Begehrens marginalen Raum
in den Narrationen einnahmen.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Queere Praktiken der Reproduktion

skizziere ich, wie die Interviewten ihre eigene Reproduktionsweise verhandelten
hinsichtlich der Planungserfordernisse und des in hegemoniale Diskurse einge-
schriebenen Dualismus von >natiirlicher< vs. skiinstlicher« bzw. >kulturell-technisch
vermittelter< Reproduktion.

5.1.3  Planungserfordernisse und die (Un-)Natiirlichkeit
heterosexueller Reproduktion

Es soll einfach so passieren — zufillig und tiberraschend, nicht geplant. Diese
Wunschvorstellung artikulierten fast alle Interviewpartnerinnen®, wenn sie iber
ihre reproduktiven Praktiken und das Elternwerden sprachen. Ein Teil der Inter-
viewpartnerinnen® machte hierbei eine Differenz zwischen heterosexueller und
lesbisch-queerer Reproduktion auf, einige hinterfragten diese und wieder andere
nahmen eine vermittelnde Position ein.

Miriam Lange ist eine der Interviewten, die ihre lesbische Reproduktionspraxis
von einer heterosexuellen abgrenzt und einen Unterschied in der Ausgangssitua-
tion und Herangehensweise beschreibt:

»Also ich glaube, wenn wir jetzt ein heterosexuelles Paar wiren, hatte ich locker
die Verhiitung abgesetzt, aber so diese bewusste Entscheidung zu treffen, fand
ich schon echt schwierig, so diese bewusste Entscheidung zu treffen, so und jetzt
wollen wir ein Kind und jetzt versuchen wir es total bewusst und machen diese
Schritte.« (ML 5, 221-224)

Fir Miriam Lange wire Reproduktion in einer heterosexuellen Paarkonstellation
sspielerischer« und sunbekiimmerter< gewesen und hitte mehr Raum fiir die Abga-
be von Handlungsmacht gelassen. Sie hitte »locker« die Verhiitung abgesetzt, so
ihre Vorstellung, sodass reproduktive Prozesse ihren ereignishaften Verlauf hit-
ten nehmen konnen - ein Schwangerwerden also, indem etwas nicht mehr aktiv
verhindert wird."

Mit lesbischer Familienbildung verbindet sie demgegeniiber von Beginn an ein
Aktivwerden und eine besondere Form der Ernsthaftigkeit, da die Entscheidungen
getroffen werden miissen: »Total bewusst« die Schritte in Richtung Elternschaft zu
gehen, impliziert, zu planen, aktiv reproduktiv zu handeln, eine Schwangerschaft
voranzutreiben und herbeizufithren. Die Ubersetzung von heterosexuellem Repro-
duktionshandeln in ein blof3es Unterlassen, auf das ein >Zufallsmoment« folgt, bie-
tet eine mogliche Entlastung, die lesbischen Paaren in diesem Deutungsrahmen
nicht zur Verfiigung steht.

19 Vgl. hierzu auch Erzdhlungen heterosexueller Paare (iber ihr Reproduktionshandeln in der
Untersuchung von Hirschauer et al. 2014: 38f.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

Die Interviewte Anna Diehl wiederum stellt heterosexuelle und nicht-heterose-
xuelle Reproduktion nicht nur gegeniiber, sondern markiert erstere dariiber hinaus
als diesnatiirliche« Variante. Zusitzlich vermutet sie, dass die Planungsnotwendig-
keiten einen enormen Einfluss auf den Zeitpunkt der Verwirklichung des Kinder-
wunschs hatten - sie haben diesen biografisch verzogert: »Ich glaube auch, wire es
einfacher gegangen, auf>natiirliche< Art jetzt mit uns beiden, hitte es wahrschein-
lich schon vor irgendwie acht Jahren oder so was das erste Kind gegeben, glaube
ich« (AD 1, 13-15).

Auch Stefanie Kaiser stellt Planungsnotwendigkeiten als Differenz zwischen
heterosexueller und nicht-heterosexueller Reproduktion heraus:

»Ja, sagen wir mal so, beivielen [heterosexuellen Paaren, A.d V.] passiert das dann
einfach und so diese-, das geht irgendwie nicht. Also darauf ausruhen, das ist-, na
ja, wenn es passiert, passiert es oder so, das konnten wirja nicht. Also es war schon
vorsatzlich, muss man so sagen.« (SK 1, 16-18)

Nicht-heterosexuelle Reproduktion beschreibt Stefanie Kaiser als eine Praxis, die
mit Mithen verbunden ist — gewissermaflen eine Form von reproduktiver Arbeit
darstellt — und »vorsitzlich«, das heifdt im Voraus geplant und in vollem Bewusst-
sein, durchgefithrt wird. Interessant ist hier die Verwendung des Begriffs »vor-
satzlich« im Zusammenhang mit lesbischer Reproduktion, der fir gewdhnlich zur
Beschreibung dessen dient, ob ein Verbrechen oder sonstiges amoralisches Verhal-
ten intendiert war. Heterosexuelle Reproduktion imaginiert sie demgegeniiber als
spontan, unkompliziert und reibungslos funktionierend — »es passiert«. Zugleich
impliziert die Reduzierung der Aussage auf »viele«, dass die Mdoglichkeit, Repro-
duktion einfach geschehen zu lassen, auch bei heterosexuellen Paaren nicht selbst-
verstindlich ist und diese Differenz somit keine universelle und absolute Giiltig-
keit hat. Damit nimmt Stefanie Kaiser eine erste Einschrinkung des Unterschieds
zwischen heterosexueller und nicht-heterosexueller Reproduktion vor und folglich
eine vermittelnde Position ein.

Im Gesprach mit Dana und Nora Fuchs wird diese Gegeniiberstellung schlief3-
lich ginzlich infrage gestellt. Dana Fuchs beschreibt ihre lesbische Familiengriin-
dung ebenfalls als ausgiebig reflektiertes Unterfangen: »Man macht sich einfach
wahnsinnig viele Gedanken, muss man halt« (DF 23, 1005-1006). Wihrend Dana
Fuchs zunichst dhnlich wie Anna Diehl eine Differenz zwischen >natiirlichers, cis-
geschlechtlicher, heterosexueller und >kiinstlich« hergestellter, nicht-heterosexuel-
ler Reproduktion aufmacht und mit der Verwendung des Verbs »miissen« die un-
ausweichliche Planungserfordernis betont und betrauert, »dass das halt nicht so
aus dem Akt ja passieren kann« (DF 22, 996), wirft ihre Partnerin Nora Fuchs ein,
dass heterosexuelle Reproduktion ebenfalls mit Planung verbunden und nicht un-
bedingt unkompliziert sei. Sie erginzt: »Da ist auch keine Romantik mehr, wenn du
als Heteropaar versuchst, ein Kind zu zeugen. Das ist auch kein Spafi mehr« (NF 22,

am12.02.2028, 20:45:14,

133


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Queere Praktiken der Reproduktion

1001-1002). An dieser Stelle benennt Nora Fuchs implizit Affektnormen des Kinder-
Machens. Dass die alltagsweltliche Praxis den Affektnormen der Romantik und
Unbeschwertheit nicht gentigt, begriindet sie im weiteren Verlauf des Interviews
damit, dass auch eine heterosexuelle, von cisgeschlechtlichen Personen hergestell-
te Schwangerschaft geplant wird, z.B. in Form eines Absetzens der Verhiitung, von
Zyklusiiberwachung und terminiertem Sex, der Einnahme von Nahrungsergin-
zungsmitteln und anderen Formen der Planung, Selbstbeobachtung und Selbst-
optimierung. Sie betont hiermit das Tun von Reproduktion, das letztlich immer
Akte des Handelns und Entscheidens erfordert und in welches Subjekte, Substan-
zen und Dinge involviert sind. Damit stellt sie die starre Dichotomie zwischen
Planungserfordernissen und einem sich selbst vollziehenden Prozess heterosexu-
eller Reproduktion infrage, dekonstruiert snatiirliche« Reproduktion und entwirft
sie als eine sozio-kulturell-technisch vermittelte.

Auch weitere Interviewte zweifeln die Spontaneitit und Reibungslosigkeit he-
terosexueller Reproduktion an und reflektieren hierbei Normalititsvorstellungen.
So thematisiert Carina Burkhardt beispielsweise, dass sie mehrere (medizinisch
assistierte) Versuche benétigten, um schwanger zu werden, worauthin Linda
Frank, ihre Partnerin, erginzt: »Die haben normale - in Anfihrungsstrichen -
Paare auch, da gibt es auch Paare, die probieren da jahrelang und dann endlich
klappt es« (LF 23, 1080-1081). Indem sie die Wendung »normal« verwendet und
diese im Interview mit der Erginzung »in Anfithrungsstrichen« versieht, sie iiber
eine Verinderung der Tonlage ironisiert und eine entsprechende manuelle Geste
ausfithrt, spielt sie auf Deutungsmuster an, die ihre lesbische Reproduktions-
weise als »different< und >nicht-normal« setzen. Sie hinterfragt diese Annahme
und Zuschreibung. Planungsnotwendigkeiten und Riickschlige kénnen fur sie
mit dem Versuch, ein Kind zu bekommen, immer verbunden sein — unabhin-
gig vom Begehren der Paare. Es erfolgt in dieser Hinsicht eine Parallelisierung
heterosexueller und nicht-heterosexueller reproduktiver Praktiken.

In der Zusammenschau zeichnen sich die Deutungen der Interviewten in Be-
zug auf eine mogliche Differenz zwischen heterosexueller und lesbisch-queerer
Reproduktion durch Gleichzeitigkeiten aus. In unterschiedlicher Weise interpre-
tieren sie, ob diese einen >Sonderfallc der Reproduktion darstellt oder nicht. Wih-
rend die einen eine Differenz aufmachen und Planung als bedauerliche Notwen-
digkeit innerhalb eines nicht-heterosexuellen Paarkontexts beschreiben, die sich
von einer >natiirlichen< Reproduktion unterscheide, stellen andere solche Grenz-
ziehungen infrage. Sie heben Analogien zu heterosexueller Reproduktion hervor
und verdeutlichen, dass auch diese nicht seinfach so passiert¢, sondern mit Ter-
minierungen und Entscheidungen wie dem Weglassen von Verhiitungsmethoden
verbunden ist. Sie ist dann gleichermafien ein geplantes Tun und entscheidbares

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

»elterliches Projekt« (Boltanski 2007a), in das neben Subjekten und Kérperfliissig-
keiten Artefakte eingebunden sind.*°

Die zuletzt benannten Parallelen des Tuns haben bereits die praxistheoreti-
schen Ansitze des doing family herausgearbeitet, darunter im deutschsprachigen
Raum besonders instruktiv Cornelia Schadler (2013): Sie zeigt, wie viel auch he-
terosexuelle Paare smachen¢, wenn sie Eltern werden. Zugleich geht in den bishe-
rigen konzeptionellen und empirischen Auseinandersetzungen oftmals die Ebene
struktureller Ungleichheiten verloren, die die Routen der Reproduktion der Paare
sowie die reproduktive Praxis in einem wesentlichen Mafle mitbestimmen und teils
kreative Aneignungen erfordern. Ausdruck dieser strukturellen Ungleichheiten ist
unter anderem der prekire Zugang nicht-heterosexueller und/oder trans*- bzw.
inter*geschlechtlicher sowie alleinstehender Personen zu reproduktionsmedizini-
schen Behandlungen (vgl. Kap. 4 und 8). Die Paare reflektierten unter anderem aus
diesem Grund auch tiber Wege jenseits des biologisch eigenen Kindes, wie Adop-
tion und Pflegschaft, womit ich zum vierten bedeutsamen Aushandlungsmoment
im Kontext des Reproduktiv-Werdens gelange.

5.1.4  Adoption und Pflegschaft - Alternativen zum leiblichen Kind?

Joke Janssen stellt in dem Beitrag In meinem Namen. Eine trans™/queere Perspektive auf
Elternschaft eine Frage, die auch die von mir interviewten Personen auf dem Weg
zu einem Leben mit Kind umtrieb: »Wem wird erlaubt, nicht selbst geborene oder
gezeugte Kinder aufzunehmen?« (Janssen 2016: 152). In Kapitel vier bin ich bereits
ausfithrlich darauf eingegangen, inwiefern der Zugang zu Reproduktionstechnolo-
gien hetero- und cisnormativ reguliert ist und sich zusitzlich durch klassistische,
rassistische, gesundheits- und altersbezogene Ausschliisse auszeichnet. Dies trifft
auch auf alternative Wege zum Kind wie Adoption und Pflegschaft zu.

Im Rahmen der Entscheidung fiir ein leibliches Kind wurden von den In-
terviewten Adoption und Pflegschaft als mogliche alternative Wege, mit Kind
zu leben, verhandelt. Zum Zeitpunkt der Planung ihrer Elternschaft gab es in
Deutschland noch nicht die Méglichkeit, als gleichgeschlechtliches Paar gemein-
sam rechtliche Verantwortung fiir ein Adoptivkind zu iibernehmen. Erst nachdem
das Bundesverfassungsgericht im Februar 2013 das Verbot der Sukzessivadoption
fiir gleichgeschlechtliche Paare fiir verfassungswidrig erklirt hatte, ergab sich — ab
2014 dann auch per Gesetzeserlass — die Moglichkeit einer Sukzessivadoption. Ein

20  Hirschauer etal. formulieren unter Riickgriff auf Burkart (2002) aus praxistheoretischer Per-
spektive eine Kritik an der Ungenauigkeit der Planungsmetapher und an einer Idee von El-
ternschaft als Entscheidung (vgl. Hirschauer et al. 2014: 27ff.). Eine weitere, ebenfalls pra-
xeologisch orientierte Kritik von Rational-Choice-Ansétzen findet sich bei Heimerl/Hofmann
2016 (fiir eine differenzierte Auseinandersetzung siehe Kap. 8).

am12.02.2028, 20:45:14,

135


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Queere Praktiken der Reproduktion

von einem Elternteil adoptiertes Kind konnte seitdem von PartnerInnen sukzessiv
adoptiert werden.?

Neben dieser rechtlichen Einschrinkung, die lediglich das Adoptionsverfahren
betrifft, gilt fiir Pflegschaft und Adoption gleichermaflen, dass in den Verfahren
die Bewertung von Eltern als >geeignet« oder >ungeeignet« im Ermessen der Ort-
lich zustindigen Amter fiir Kinder, Jugend und Familie und insbesondere des_der
jeweiligen Sachbearbeitenden liegt. Heteronormative Bilder der Sachbearbeiten-
den von Elternschaft beschrinkten teils die Zuginge, wie die befragten psycho-
sozialen Beraterinnen berichten. Dariiber hinaus werden sowohl bei Adoptions-
als auch Pflegschaftsverfahren in der Regel die Wiinsche der Herkunftseltern in
die Auswahl der Adoptiv- und Pflegeeltern einbezogen. Hierbei wird unter ande-
rem erfragt, ob sie das Kind bei nicht-heterosexuellen Einzelpersonen oder Paaren
aufwachsen lassen méchten, wie eine der interviewten Beraterinnen von LSBTIQ
mit Kinderwunsch erzahlt:

»Selbst wenn das Jugendamt, ich sag jetzt mal, progressiv ist, heifst das noch lan-
ge nicht, dass eine Adoption oder Pflegschaft klappt. Die Herkunftseltern haben,
wenn die Adoption nicht aufgrund triftiger Griinde gegen ihren Willen gericht-
lich durchgesetzt wird, ein Mitspracherecht, ob sie das Kind in eine bestimmte
Elternkonstellation geben méchten. Wenn sie Vorurteile gegeniiber Lesben und
Schwulen haben, dann haben die auch keine Chance auf eine Vermittlung.« (Ex-
pert*inneninterview PB YZ 5, 233-237)

Vor dem Hintergrund dieser unterschiedlichen Hiirden trafen die Interviewten ih-
re Reproduktionsentscheidungen und verhandelten die Themen Pflegschaft und
Adoption. Gegenstand ihrer Aushandlungen waren insbesondere sozio6konomi-
sche Bedingungen fiir die Annahme eines Kindes, die zu dieser Zeit bestehen-
de Rechtslage, affektive Dimensionen wie das Erleben von Schwangerschaft und
Geburt sowie Verlustingste und daraus resultierende Bediirfnisse nach Sicherheit
und Kontrolle.

So kniipfen beispielsweise Stefanie und Martina Kaiser in ihrer Begriitndung
fiir ein leibliches Kind und gegen Pflegschaft bzw. Adoption an die benachteiligen-
de rechtliche Lage fiir nicht-heterosexuelle Paare an und benennen weitere Aus-
schlussmomente:

»Ja, wenn wir diirften [adoptieren, A.d.V.], wirden wir sofort, also dann hitten
wir uns diesen Aufwand geschenkt, wir hitten sofort-. Also ich meine, gut, wahr-
scheinlich hatten wir die Kriterien nicht erfiillt mit unserem schmalen Budget,
aber (lacht) wir hitten das sofort gemacht. Es war fiir uns iitberhaupt keine Frage,

21 Mitder Einfihrung der Ehe fiir gleichgeschlechtliche Paare ist seit 2017 die gemeinschaftli-
che Adoption durch lesbische oder schwule Paare moglich (vgl. Kap. 8).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

ob leiblich oder nicht. Also es war iiberhaupt Sache, irgendwie ein Kind zu haben,
also das war-[..] es ist einfach so, dass wir die Kriterien nicht erfiillen. Ich glaube,
irgendwie einer muss da zu Hause bleiben und irgendwie-, oder auch ein bisschen
und-. Also ich studiere jetzt wieder, also ich habe jetzt noch mal ein zweites Studi-
um begonnen. Das ist-, nee, das ware finanziell nicht gegangen.« (SK10, 443-454)

Stefanie und Martina Kaiser ging es primir darum, ein Kind zu haben. Der
Wunsch nach einer leiblichen Verwandtschaftsbeziehung war Stefanie Kaisers
Aussage nach nicht von Bedeutung. Die strukturellen Bedingungen jedoch, in
die Pflegschaft und Adoption als Verfahren eingebunden sind, spielten fiir die
Entscheidung der Kaisers auf zwei Ebenen eine Rolle: Zum einen stellt Stefanie
Kaiser implizit auf die rechtliche Ebene bezugnehmend fest, dass sie als Paar gar
nicht adoptieren diirfen. Zum anderen erfiillten sie — zumindest ihrer Vermutung
nach - die formalen Bedingungen fiir eine Befiirwortung nicht (ausreichendes
Einkommen, gefestigte berufliche Lebenssituation, garantierte Betreuung durch
einen Elternteil). Sie thematisiert somit ihre Klassenzugehorigkeit und es wird
deutlich, dass okonomische Verhiltnisse die potentiell verfiigbaren Wege zum
Kind entscheidend mitbestimmten.

Auch Mathilda Fischer hebt hervor, dass sie eine Pflegschaft durchaus in Erwi-
gung gezogen hatte, aber ihrer Vermutung nach an den erforderlichen Kriterien
gescheitert wire:

»Und ich habe auch immer driiber nachgedacht, [...] dass wir ein behindertes Kind
als Pflegekind nehmen, aber da haben wir einfach nicht die finanziellen-. Also
ich glaube, da ist es wirklich dann so, dass einer zu Hause bleiben muss und nur
noch einerarbeiten kann, und da war[en] jetzt bei uns so die Bedingungen einfach
nicht da. Aber das wire aufjeden Fall auch was, was ich-, also was jetzt nicht total
abwegig wire.« (MF 5, 229-233)

Neben der 6konomischen Ebene spielten in den Uberlegungen der Paare aber auch
affektive Dimensionen wie Verlustingste eine Rolle. So hat die anfangs zitierte Ste-
fanie Kaiser angemerkt, dass sie die im Falle von Pflegschaft mogliche Riickfith-
rung des Kindes in die Herkunftsfamilie als verunsichernd empfindet: »Also ich
glaube, da ist dann dieser Aspekt, dass das Kind dann irgendwann wieder weg ist.
Das hitte mich, glaube ich, sehr gestort« (SK 10, 459-461). Sie fithrt aus, dass diese
Méglichkeit in ihr Angste hervorrufe. Ahnlich fassen es einige weitere Interview-
te. Darunter auch Alexa Fritsch: »[...] also Pflegschaft wird, glaube ich, kénnte ich
nicht (.). Das wire mir zu-. Adoption wire wieder was anderes, aber das Thema
Pflegschaft wire mir zu unsicher« (AT 4, 167-169). Dies habe ihre Entscheidung fiir
ein leibliches Kind bestirkt, da sie in dem Fall nicht das Risiko eingehe, »dass das
Kind [...] weggenommen wird« (AF 4, 172-173).

am12.02.2028, 20:45:14,

137


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Queere Praktiken der Reproduktion

Hinzu kommen Sicherheits- und Kontrollbediirfnisse der Interviewten hin-
sichtlich der prinatalen und frithkindlichen Entwicklung, die sich an Gesundheits-
normen orientieren. Beziiglich der frithkindlichen Phase, die fiir die Annehmenden
oftmals eine Art >Blackbox« darstellt, gilt die grofite Sorge einem méglichen Alko-
holabusus der Person, die das Kind geboren hat, sowie ein daraus resultierendes
Fetales Alkoholsyndrom.?* Immer wieder artikulierten sie auch Angste vor mog-
lichen Folgen frithkindlicher Erfahrungen von Gewalt, Vernachlissigung und se-
xuellem Missbrauch. Die vielfiltigen Begriindungen, warum die Interviewten We-
ge zu Adoption und Pflegschaft letztlich nicht einschlugen, kénnen erginzend als
Rationalisierungen interpretiert werden, die den Wunsch nach einem leiblichen
Kind moglicherweise legitimieren sollen. So konnte bspw. die Thematisierung des
schwierigen Adoptionsverfahrens unbewusst auch dazu dienen, den Wunsch nach
einem seigenen« Kind zu rechtfertigen.

Viele Interviewpartnerinnen® rekurrierten zudem auf die Erfahrungen von
Schwangerschaft und Geburt als wesentliche Motive fiir ein leibliches Kind. Am
Beispiel von Isabell Schmitz zeigt sich, dass diese Erfahrung perspektivisch auch
erginzt werden konnte um eine Variante der Pflegeelternschaft:

»In meinem perfekten Familienkopfmodell hatte ichimmer so die Traum-wunsch-
vorstellung, ich méchte auf jeden Fall ein leibliches Kind haben, um einfach mal
eine Schwangerschaft erlebt zu haben und die Geburt, einfach so das fiir mich,
ein leibliches Kind. Und dann wiirde ich ganz gerne anderen Kindern die Mog-
lichkeit auf eine schone Familie geben, also dann hatte ich gerne Pflegekinder
[..] also so ein Kurzzeitpflegekind, also kein Langzeitpflegekind, sondern wirklich
nur Kurzzeitpflege, weil die Mama ins Krankenhaus muss und sich nicht ums Kind
kitmmern kann oder auf Kur, keine Ahnung, oder irgendwie so, wo dann das Kind
zwei, drei Wochen bei uns ist oder sowas.« (ISch 11f., 524-542)

Andere heben das Begleiten des Kindes von Beginn an als erstrebenswert hervor,
welches sich nur iiber eine Schwangerschaft verwirklichen lisst, begriinden es aber
nicht tiber leibliche Aspekte. Miriam und Diana Lange etwa schlieflen eine Adop-
tion nicht aus, sehen diese aber als sekundire Option zum leiblichen Kind an. Sie
erzihlen:

22 Das Fetale Alkoholsyndrom (FAS) beschreibt eine Vielzahl an Schadigungen des Kindes, die
durch Alkoholkonsum des austragenden Elternteils wiahrend der Schwangerschaft entste-
hen kénnen und verschiedene Folgen haben, darunter kérperliche Beeintrachtigungen oder
auch kognitive und verhaltensbezogene Einschrinkungen des Kindes. Der Diskurs rund um
Alkoholkonsum wihrend der Schwangerschaft ist aus einer medikalisierungskritischen Per-
spektive zugleich als Instrument der Disziplinierung von Personen, die ein Kind austragen,
zu begreifen. Zum Aufstieg des Risikokonzepts und der Verscharfung von Regeln des Gesund-
heitsverhaltens Schwangerer in den 1970er und 1980er Jahren siehe Malich 2017: 303.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

ML:»Wenn esjetzt nicht geklappt hiatte [leiblich, A.dV.] und wirein Kind adoptiert
hatten, waren wir genauso gliicklich geworden.«

DL: »Bestimmt, ja.«

ML:»Das ist halt nur einfach-, es ist schon schon auch, und das haben wir uns auch
vorher schon gedacht, diese Schwangerschaft auch schon mit dem Kind, weil das
Kind ja irgendwie auch schon-, war das ja auch schon-, ja, dass man das halt auch
schon hat. Und das wollten wir schon, also das-, das war, glaube ich, eher so der
Grund, jetzt gar nicht, dass eine unbedingt schwanger sein wollte.« (ML+DL 5, 207-
214)

Die Passage zeigt, dass es ihnen bei dem Wunsch nach einem >eigenen Kind« nicht
um eine Priferenz biologischer Verwandtschaftsbeziehungen oder kérperlicher
Schwangerschaftserfahrungen gegeniiber Adoption und Pflegschaft ging. Im
Vordergrund stehen vielmehr das affektive Erleben und die Méglichkeit, ein Kind
bereits prianatal zu begleiten und es zu haben (»dass man das halt auch schon
hat«), worin sich sowohl das Motiv des Besitzens (das >eigene« Kind)** als auch
der Wunsch nach Unabhingigkeit von staatlichen Institutionen sowie familialen
Herkunftssystemen widerspiegeln. Hier zeigt sich Verwandtschaft als auf Logiken
des Eigentums beruhend. Ebenso wird die staatliche Macht in Bezug auf Zu- und
Aberkennung von Elternschaft deutlich.

Mit Blick auf das gesamte Sample ist herauszustellen, dass sich knapp die Hilf-
te der Interviewten von familienbezogenen Beratungszentren und/oder den Adop-
tionsstellen der Jugendimter bzw. von Pflegekinderdiensten hat beraten lassen,
um eine Entscheidung iiber den Weg zum Kind zu treffen. Bei den iibrigen Inter-
viewten basierte die Entscheidung darauf, was sie iiber Zugangsvoraussetzungen
zu und Erfahrungen mit Adoption und Pflegschaft gehort hatten. Alle verhandelten
sie als mégliche Wege zum Kind, stuften sie aber aufgrund rechtlicher Ausschliisse
und Heteronormativitit als zu hiirdenreich und zu schwer realisierbar ein. Dar-
tiber hinaus thematisierten einige, dass diese offentliche, staatlich regulierte Form
der Familie selbst bei einer positiven Beurteilung und Vermittlung eines Kindes
Anpassungsleistungen erforderlich mache, die eine Belastung darstellen konnen:
etwa das Einschreiben in elterliche Rollen und Positionierungen, die sich mog-
lichst reibungslos in Geschlechternormen sowie heteronormative Beziehungsmo-
delle einordnen lassen.

Zwei Aspekte von Pflegefamilien benennt Joke Janssen auf Jasper Nicolaisen
(2013) bezugnehmend als potentiell queerende Potentiale aus einer trans*/quee-
ren Perspektive auf Elternschaft: die Ablosung der Elternschaft von der Idee eines

23 Zum Verstandnis von Elternschaft als Autor*innenschaft im euro-amerikanischen Raum sie-
he Strathern 2005: 50-78.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Queere Praktiken der Reproduktion

»Besitzanspruchs« von Sorgetragenden gegeniiber ihrem Kind und die tempora-
le Fragilitit. Pflegeverhiltnisse starten oft abrupt und kénnen auch unvermittelt
beendet werden (vgl. Janssen 2016: 155f.). Pflegefamilien erfordern folglich immer
wieder aufs Neue Aushandlungen. Universalistische, essentialisierende und sta-
tische Ideen von Verwandtschaft und Familie werden durchkreuzt und die Ge-
staltungsnotwendigkeit sowie die Prozesshaftigkeit und Unabgeschlossenheit von
Verwandtschaft, die allen Formen von Familien innewohnen, besonders deutlich.
Insbesondere die Fragilitit haben jedoch einige der interviewten Paare als uner-
wiinscht markiert. Sie versuchten, iiber die leibliche Verbindung mindestens ei-
ner der beiden Personen zum Kind eine Unauflosbarkeit und Kontinuitit des Ver-
wandtschaftsverhiltnisses abzusichern.

Als potentiellen Vorteil der Wege Pflegschaft und Adoption stellten mehrere In-
terviewte die mogliche Vermeidung asymmetrischer biologischer Bindungen des
lesbischen/queeren Paars zum Kind heraus. Trotzdem entschieden sich alle In-
terviewten dafir, ein Mosaik aus biologischer, sozialer und rechtlicher Verwandt-
schaft zu bilden und eine Samenspende zu nutzen. Damit stand auch die Frage
im Raum, wer von beiden leiblicher Elternteil des Kindes wird. Anhand welcher
Parameter sie die Entscheidung tiber die Trageelternschaft trafen, skizziere ich im
Folgenden.

5.1.5  Die Entscheidung dariiber, wer das Kind austragt

Fir den Grofiteil der Paare war die Entscheidung dariiber, welche der Partnerin-
nen* das Kind austrigt, langwierig und von vielfiltigen Uberlegungen begleitet. In
der Gesamtschau der Interviews zeigt sich erstens, dass die Entscheidung itber die
Trageelternschaft von den meisten pragmatisch tiber die Abwigung der jeweiligen
beruflichen Situationen mit dem Fokus der einfacheren Méglichkeit der Unterbre-
chung der Erwerbsarbeit oder Ausbildung begriindet wurde.

Eines der Paare, das die Entscheidung pragmatisch begriindet, sind Nicola und
Christine Becker. Nicola Becker berichtet iiber ihre intensiven Aushandlungen:

»Wie man es macht, das war bis zum Ende ein grofles Thema. Wir haben bestimmt
anderthalb Jahre driiber diskutiert, wie wir das jetzt machen werden, und dann
eben auch, wer anfangt, weil fiir uns auch klar war, dass beide eben selbst ein
Kind austragen wollen, wenn es denn moglich ist. Und wer dann anfingt, wie es
geschickter passt.« (NB 1, 33-37)

Die Entscheidung iiber die Trageelternschaft hat bei Nicola Becker und ihrer Part-
nerin Christine viel Zeit in Anspruch genommen und einen intensiven Aushand-
lungsprozess bedeutet: Gegenstand war nicht, ob beide austragen, sondern wann
wer austragt. Fir beide stand fest, dass sie die leibliche Erfahrung einer Schwan-
gerschaft machen wollten. Die Entscheidung, wer von beiden zuerst gebirt, beruh-

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

te schlieRlich auf pragmatischen Griinden. Bei Nicola Becker passte es »beruflich
besser rein« (NB 7, 313). Christine Becker befand sich zu dieser Zeit noch in einer
Ausbildung, deren Unterbrechung schwierig gewesen wire. Nicola Becker wieder-
um plante, sich selbststindig zu machen, war aber noch in einem Angestelltenver-
hiltnis. Vor diesem Hintergrund bot es sich »natiirlich an, schwanger zu werden,
[...]. Also das war sehr geschickt« (NB 7, 317-318), wie sie berichtet.

Ein zweites Motiv in den Aushandlungen iiber das Austragen des Kindes waren
geschlechtliche Selbstpositionierungen der Interviewten: Einige beschreiben eine
Schwangerschaft als nur schwer mit ihrem (meist androgynen) Kérperbild verein-
bar. So berichten Sophie Leitner und Manon Roux, dass Sophie Leitner sich bereits
in ihrer Jugend als schwanger imaginiert habe, wihrend dies sich bei Manon Roux
anders darstellte, wie Sophie Leitner die Antwort von Manon Roux aus dem Fran-
zosischen iibersetzt:

»Also wenn Manon sich lberlegt, als Jugendliche hat Manon sich immer Kinder
gewiinscht, hat sich aber kein einziges Mal vorgestellt, schwanger zu sein. Und
die Kinder waren dann einfach plétzlich irgendwie da, also in ihrer Vorstellung, in
ihrem Bild von der Zukunft« (SL Gibersetzt Antwort von MR 7, 298-301).

Beziiglich der geschlechtlichen Identitit verortete sich Manon Roux seit der Puber-
tit als »androgyn« — fiir sien** passte dies nicht mit einem schwangeren Korper
zusammen. Mit Kindern leben stellte sich Manon Roux von Beginn an als abkoppel-
bar von der Ubernahme einer leiblichen Elternschaft vor. Gemeinsam realisierten
Sophie Leitner und Manon Roux diesen Entwurf auch.

Eine andere Interviewpartnerin, Bentje Hirsch, macht deutlich, dass sie sich
gar keiner spezifischen (Geschlechter-)Rolle zuordne, sich das Austragen eines Kin-
des aber nicht habe vorstellen konnen: »[...] erstens muss ich ganz ehrlich zugeben,
sehe ich mich nicht als schwangere Frau, also das geht-. Also ich sage so, wir leben
hier itberhaupt keine Rollen oder irgend so was, aber ich kann mir das fir mich
nicht vorstellen« (BH 12, 509-512).

Ein drittes Motiv stellen divergierende Lebensentwiirfe dar: Im Fall von Isabell
Schmitz und ihrer Partnerin fiel die Entscheidung iiber das Gebiren des Kindes
auf Basis der unterschiedlichen Haltung der beiden dazu, ob sie Eltern sein wollen
oder nicht. Wihrend Isabell Schmitz sich wiinschte, Mutter zu werden, wollte ihre
Partnerin zunichst am liebsten kinderlos bleiben. Sie entkoppelten deshalb in der
Projektierungsphase Paarbeziehung und Elternschaft. Isabell Schmitz suchte sich
einen privaten Samenspender mit rechtlicher, finanzieller und sozialer Vaterposi-
tion.

24  Es handelt sich hierbei um das deklinierte, geschlechtsneutrale Pronomen »sier«. Zur Ver-
handlung von Geschlecht bei Manon Roux und der sprachlichen Darstellung mit Hilfe des
nicht-bindren Pronomens »sier« in dieser Studie siehe ausfithrlicher Kap. 7.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Queere Praktiken der Reproduktion

Viertens spielten alters- und gesundheitsbezogene Aspekte eine Rolle: In ei-
nigen Fillen kam bei einer der Partnerinnen® keine Schwangerschaft zustande.
Manchmal sollte die iltere Partnerin das erste Kind austragen. In anderen Fil-
len war eine Schwangerschaft aus gesundheitlichen Griinden (etwa chronischen
Erkrankungen, Vorerkrankungen) oder aufgrund altersbedingter Unfruchtbarkeit
gar keine Option.

Finftens stand in einigen Fillen bei einem zweiten Kind bereits fest, wer das
Kind austrigt, wenn ein Tausch innerhalb der Paarkonstellation als erstrebens-
wert bzw. nicht erstrebenswert galt. Die Motivation fiir einen Tausch war meist,
eine Egalisierung der Mutterschaften bzw. Elternschaften zu erreichen (vgl. hierzu
5.3). Umgekehrt konnte die Entscheidung, die Rolle des austragenden Elternteils
bei einem zweiten Kind nicht zu tauschen, durch eine Angst vor Spaltung und Kon-
kurrenz begriindet sein und das Ziel verfolgen, eine Egalisierung der Beziehungen
innerhalb des familialen Systems zu erreichen. Ein Beispiel dafiir sind Elisa und
Helene Hofmann. Elisa Hofmann hatte sich entschieden, auch das zweite Kind zur
Welt zu bringen, und berichtet beziiglich ihrer Motivation im Interview:

»[...] fiir mich ist es eigentlich jetzt so die Ideal-, also ich werde gerne noch mal
ein zweites Mal schwanger. Ich finde es-, auch fiir unsere Familie, habe ich das
Gefiihl, es macht uns ruhiger. Ich hatte total Schiss-, ich hatte schon ein bisschen
Schiss davor, wenn das andere Kind von Helene ist, also (.) wir so von unseren
Herkunftsfamilien-. Sie kommt aus einer sehr bildungsorientierten Familie mit
langer Generation schon Akademiker, ich komme aus so einer Aufsteiger-, sozu-
sagen Grofeltern waren noch Bauern und meine Eltern und so weiter. Und deswe-
gen haben wir schon immer wieder, weil wir anders sozialisiert sind, schon so ein
Themal..]. Und da hatteich schon so ein bisschen Schiss vordem Thema, wenn wir
jetzt die Kinder, sozusagen dass dann doch so ein Thema aufkommt, mein Kind,
dein Kind und welches geht jetzt bildungsorientierter den besten Weg. Also da
habe ich einfach Schiss, aber trotzdem war es fiir mich so, wenn sie einen leibli-
chen Kinderwunsch hat, dann hitte das fiir mich Vorrang vor meinen Angsten.«
(EH 10, 447-461)

In Elisa Hofmanns Erzdhlung tritt die Relevanz der Kategorie Klasse zutage:
Die unterschiedlichen Milieuzugehorigkeiten der Partnerinnen rufen in Elisa
Hofmann Angste des (sozialen) Vergleichs zwischen den Kindern auf, was sie am
Merkmal der Bildungsorientierung bemisst. Dass sie mit beiden Kindern leiblich
verwandt ist, bringt >Ruhe< in den Familienentwurf — die Moglichkeit und Gefahr
des Vergleichs und der biniren Zuordnung zu den leiblichen Elternteilen ist
hierdurch gebannt. Hinzu kam ihrer Schilderung zufolge, dass Helene Hofmann
keinen grofRen Wunsch hatte, schwanger zu werden. Wire dem anders gewesen,
so hitte dies fiir Elisa Hofmann mehr Gewicht gehabt und Helene hitte das zweite
Kind gebiren konnen.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass bei der Entscheidung iiber
die Frage, wer das Kind austrigt, 6konomisch-pragmatische Aspekte und Pla-
nungsbestrebungen des beruflichen Werdegangs, geschlechtliche Selbstbilder,
divergierende Lebensentwiirfe, gesundheits- und altersbezogene Faktoren sowie
Egalisierungsbestrebungen der innerfamilialen Beziehungen eine Rolle spielten.
Vergleichbare Begriindungsmuster machen auch weitere Studien aus: So identi-
fizieren andere Autor*innen ebenfalls den manchmal nur einseitig ausgeprigten
Wunsch nach dem Erleben einer Schwangerschaft, das Alter zur Festlegung
der Reihenfolge sowie Okonomische Aspekte und Beschiftigungsverhiltnisse
als ausschlaggebend (vgl. etwa Reimann 1997: 163; Chabot/Ames 2004: 353; Ber-
gold/Buschner/Haag 2015: 174ff.). Jennifer Chabot und Barbara Ames stellen als
erginzenden relevanten Faktor heraus, ob das Outing der Interviewten bei ih-
rer Herkunftsfamilie schon erfolgt ist (vgl. Chabot/Ames 2004: 353). Auflerdem
verdeutlicht ein Beispiel dieser Arbeit exemplarisch, dass mit (unterschiedlicher)
Milieuzugehdrigkeit die Angst vor Spaltung und Konkurrenz auf der Elternebene
verbunden sein kann, die ebenfalls relevant ist fiir die Entscheidung, ob das
Austragen von zwei (oder mehr) Kindern untereinander aufgeteilt werden soll.
Andere wiinschten einen Wechsel der Position des austragenden Elternteils vom
ersten zum zweiten Kind, um hierdurch einen Ausgleich zwischen ihren leiblichen
und nicht-leiblichen Verwandtschaftsverhiltnissen zu erreichen (vgl. hierzu auch
Ben-Ari/Livni 2006: 529). Oftmals beabsichtigten sie in diesem Fall, denselben
Samenspender zu nutzen, um ein bio-genetisches Band zu weben innerhalb der
Eltern-Kind-Beziehungen (vgl. hierzu auch Nordqvist 2012: 652).

Ich habe insgesamt fiinf wichtige Aushandlungsfelder im Prozess des
Reproduktiv-Werdens herausgearbeitet, darunter das biografische Ereignis des
Coming-outs als lesbisch/queer sowie die Verhandlung von Fragen der (Il-)Legi-
timitdt nicht-heterosexueller Elternschaft. Diese Aushandlungsmomente kénnen
als »doppeltes Coming-out« gefasst werden: als lesbisch/queer und als legitime,
nicht repronormative mother-to-be (bzw. parent-to-be). Hinzu kommen die Ver-
handlungen von Planungserfordernissen sowie von Alternativen zum leiblichen
Kind und schlieRlich die Entscheidung iiber die Frage, wer das Kind austrigt.
Als ein mit diesen Aushandlungsmomenten verkniipftes Feld ist erginzend die
Entscheidung fiir die Nutzung einer Samenspende und die Samenspenderwahl
zu nennen, auf die ich jedoch erst in Kapitel sechs niher eingehen werde. Der
nichste Abschnitt widmet sich der Frage, wie die lesbischen und queeren Paare
»Kinder machen< und welche bio-sozio-materiellen Beziige sie dabei herstellen.

am12.02.2028, 20:45:14,

143


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Queere Praktiken der Reproduktion

5.2  Kinder machen: lesbisch-queere Zeugungsakte

»Von daher war dieser Prozess schon so ein bisschen lustig auch, weil ich dann
echt so eine Brille aufgesetzt habe und Handschuhe an [..]. Und dann haben wir
dieses Deckelchen aufgemacht und haben mit irgendwas gerechnet, sei es eine
Dampfwolke-. Ich hatte noch kurz tiberlegt, ob wir auf den Balkon gehen, falls da
jetzt irgend so eine Megaexplosion ist. So dann standen wir da irgendwie, Deckel
auf, dann kam so ein leichter Hauch von dieser Kélte eben und das war es dann.
Und dann waren wir schon so, mussten halt auch die ganze Zeit ein bisschen ki-
chern, weil wir halt so in voller Montur und dann kommt da eigentlich nichts.«
(AD 9, 418-425)

Was zunichst klingt wie ein Bericht itber ein wider Erwarten glimpflich verlau-
fendes chemisches Experiment, ist eine Passage aus einem Interview mit einem
lesbischen Paar tiber die von ihnen selbst durchgefithrte Insemination mit Spen-
dersamen, die ein UPS-Bote ihnen am Hauseingang iiberreicht hat. Eine Woche
vor dem Eisprung hatten sie die Bestellung tiber das Internetportal einer auslindi-
schen Samenbank aufgegeben. Sie entnahmen einen mit Sperma gefiillten Halm
aus dem Stickstoftbehiltnis, tauten die Samenspende zehn Minuten auf, fiillten
sie in einen sterilen Becher um, zogen sie auf eine Spritze auf und fithrten die In-
semination durch. Diese Prozedur wiederholten sie rund um den Eisprung noch
zweimal, um ihre Chancen auf eine Schwangerschaft zu erhéhen.

Die Korper zweier Frauen®, Spritzen, Portiokappen, Becher, Spender, Sa-
menspenden, Stickstoffbehilter, Kurierdienstbot*innen, itber das Internet,
Biicher oder Gespriche generiertes Wissen, Eisprungmessgerite und Schwan-
gerschaftstests — all dies kann beteiligt sein am Prozess des Elternwerdens und
Kinder-Machens auf dem Feld lesbischer und queerer Reproduktion. Sie sind
Akteur*innen und Aktanten in ontologischen Choreografien (Thompson 2005).
Anhand von vier Fallbeispielen beleuchte ich im Folgenden, wie die Interviewten
die Inseminationen ausgestalten: Welche Deutungen und Praktiken von Repro-
duktion lassen sich rekonstruieren? Welche (Neu-)Arrangements von Geschlecht,
Korpern und biologischen Substanzen nehmen sie vor? Inwiefern artikulieren und
disartikulieren sie hierbei Verwandtschaftsbeziehungen? Die vier Fallbeispiele
habe ich ausgewihlt, da sie unterschiedliche Zuginge und Wege zur Reproduktion
reprisentieren: Die Paare nutzten neben privaten auch iiber eine Samenbank
erworbene Samenspenden und sowohl medizinische als auch nicht-medizinische
Settings zur Insemination. Der Schwerpunkt der Fallauswahl liegt dabei auf selbst
durchgefithrten Inseminationen jenseits klinischer Settings, da diese bislang
wenig beforscht sind.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

5.2.1 Die Langes: aktiv am Zeugungsakt beteiligt sein

Miriam und Diana Lange, deren Kind zum Zeitpunkt des Interviews 15 Monate
alt ist, haben die Insemination selbst durchgefithrt. Um Elternschaft zu verwirk-
lichen, nutzten sie die Samenspende eines privaten Spenders, den sie iiber ein
Internet-Portal gefunden haben. Miriam Lange hat ihrer Partnerin Diana Lange
die Samenspende im Schlafzimmer des Paars per Spritze injiziert. Sie betont, dass
die aktive Aneignung der Insemination und Durchfithrung des Einspritzvorgangs
fiir sie ganz entscheidend war, insbesondere fir das Sich-verwandt-Machen als
Elternteil des Kindes:

»[...] Aber trotzdem glaube ich, dass ich mich so auch ein bisschen mehr als Eltern-
teil fithlen kann, weil ich so das Gefiihl habe, dass ich-, ich habe ja das Sperma
eingefiihrt sozusagen. Und ob das dann von mir war oder nicht, war eigentlich
wurscht, aber ich habe es eingefiihrt. Und das finde ich schon einen guten Ce-
danken. [..] Ich habe so das Cefiihl, ich habe das gut gemacht, deswegen hat es
so schnell geklappt (Interviewende* und Interviewpartnerinnen lachen).« (ML12,
523-530)

Akteurinnen und ihre Korper, Artefakte und biologische Substanzen spielen in die-
ser Szene zusammen, werden neu arrangiert und sind am doing kinship beteiligt:
Der Samenspender tritt in Miriams Erzdhlung in seiner Beziehung zur Substanz
Sperma in den Hintergrund. Das Sperma muss hierzu nicht einmal vom (Kérper
des) Spender(s) entkoppelt werden. Die mégliche (genealogische) Verbindung zum
Spender wird nicht gezogen: Das Einfithren des Spermas ist es, das Verwandtschaft
begriindet. Der Akt hat Vorrang vor der Substanz. Dies thematisiert Miriam Lange
explizit, indem sie die Herkunft des Spermas als nebensichlich bezeichnet (»war
eigentlich wurscht«). Durch die von ihr ausgetibte, iiber das technische Instrument
der Spritze vermittelte Titigkeit des Injizierens wird es in eine neue Beziehung zu
ihrem eigenen Korper gesetzt. Miriam Lange macht sich hier die westliche visuelle
Reprisentation des Samens als einer ablosbaren Substanz, deren Quelle in Zwei-
fel stehen kann, und die damit einhergehende Moglichkeit der Nicht-Verkniipfung
mit einer Person zunutze (vgl. Strathern 2019 [1991]: 130f.).

Wie bereits Sarah Franklin im Rahmen der IVF festgestellt hat, ist reproduktive
Substanz nicht automatisch reproduktiv (vgl. Franklin 2013: 178). Erst im prakti-
schen Zusammenspiel mit Akteur*innen und materiellen Komponenten kann sie
diese Eigenschaft erlangen. Miriam Lange versteht das Einfiihren des Spermas als
Initiation ihrer Elternschaft, wodurch eine Neutralisierung von Sperma als genea-
logischer Substanz erfolgt. Das Sperma wird zu einer frei flottierenden Substanz,
die nicht nur von einem menschlichen Akteur, dem Spender, entkoppelt wird, son-
dern auch als genealogische Substanz entwertet wird, um im Kontext des Aufzie-
hens durch eine Spritze und des Einspritzens zugeordnet werden zu kénnen und

am12.02.2028, 20:45:14,

145


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Queere Praktiken der Reproduktion

Elternschaft zu begriinden. Die Koprisenz von Subjekten, Artefakten und biologi-
scher Substanz und die Praxis, in der sie intraagieren, bilden in diesem Moment
elterliche Verwandtschaftsbande und nicht die Substanz als solche. Miriam Lange
interpretiert damit ein in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts vorherrschendes
Bild von Reproduktion neu, welches das gemeinsame Agieren in den Vordergrund
stellt.?

Dariiber hinaus ergeben sich Rekonfigurationen auf der Ebene von Geschlecht:
Im vorliegenden Beispiel wird das Sperma von einer vermeintlich >natiirlichen« ge-
schlechtlichen Zuordnung gelost und die zweigeschlechtliche Ordnung der Repro-
duktion und der an ihr beteiligten Kérper und Substanzen herausgefordert: Miri-
am Lange lisst die Substanz Sperma im Zusammenspiel mit Artefakten reproduk-
tiv werden, eignet sie sich an und lost sie von ihrer Zuordnung zu einem >méannli-
chen«Geschlechtskorper. Damit unterliuft sie die Idee von biniren, natiirlich gege-
benen Geschlechtskérpern zugunsten unbestimmter, hybrider, unabgeschlossener
und uneindeutiger Vorstellungen von Geschlecht und Reproduktion. Im Zuge von
reproduktiven Praktiken werden Verkniipfungen hergestellt, die potentiell immer
auch anders erfolgen konnten.

Mit Miriam Langes Aussage, es »gut« gemacht und dazu beigetragen zu ha-
ben, dass es so »schnell« ging, ruft sie schliefSlich mannlich konnotierte Bilder von
Aktivitit und Potenz zur Beschreibung der Zeugung auf. Ihre Partnerin spielt in
der Erzihlung keine Rolle und wird unsichtbar. Diese Beschreibung korrespon-
diert mit modernen, heteronormativen Geschlechterbildern, die mit den naturwis-
senschaftlich-biologischen Beschreibungen im 18. Jahrhundert einhergingen. Je-
ne Geschlechterbilder bedeuteten nicht nur eine Festschreibung der Geschlechter-
differenz, was die einzelnen Korperteile betraf (vgl. Honegger 1991; Laqueur 1992;
Bublitz 2012), sondern auch eine Polarisierung von Geschlechtscharakteren. Der
Mann wurde als autonomer Mensch konstruiert, die Frau als weibliche Sonderna-
tur gedacht und die biologische Differenz durch hierarchisierende Zuschreibungen
erginzt wie aktiv vs. passiv, offentlich vs. privat (vgl. Honegger 1991; Sarasin 1999:
445f.). Dies bedeutete auch, die minnliche Position im Kontext der Zeugung als
eine aktive zu markieren im Vergleich zum als passiv und empfangend gedach-
ten weiblichen Korper.2® Bis heute sind diese vergeschlechtlichten Bilder von Re-
produktion wirkmachtig und spiegeln sich in dieser Passage wider. Findet jedoch

25  Ein solches herrschte, wie ich in der Einleitung des finften Kapitels verdeutlicht habe, im
19.Jahrhundert sowohl als gesellschaftliches Narrativ als auch in der Medizin vor und wurde
erst im Zuge der Generierung neuen zell- und entwicklungsbiologischen Wissens sowie der
spateren Etablierung von Reproduktionstechnologien zunehmend von einem Fokus auf die
Vereinigung biologischer Substanzen abgeldst (vgl. Arni 2008: 298ff.).

26  Siehe hierzu auch Winnick 2004 sowie zur heteronormativen, an CGeschlechterstereotypen
orientierten Konstruktion von Eizelle und Spermium insbesondere Martin 1991.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

Beriicksichtigung, dass eine Akteurin die als minnlich markierte Rolle fiir sich be-
ansprucht, kann diese Praxis auch als tradierte Bilder destabilisierend betrachtet
werden: Der von Miriam Lange durchgefithrte Akt des Einspritzens und dessen
narrative Darstellung stellen nach meiner Lesart die Aneignung einer >minnli-
chen« Sprechweise und Positionierung dar, die ein Abarbeiten an tradierten Bil-
dern, ein Loslosen von >Aktivitit< von der Zuordnung zu Minnlichkeit und damit
von einer starren Geschlechterordnung bedeutet. Es handelt sich insgesamt um
eine Aushandlung, die tradierte Geschlechterbilder aufgreift und zugleich die Un-
abgeschlossenheit, Fluiditit und Relationalitit des Geschlechtskérpers im repro-
duktiven Prozess betont und eine Umdeutung erméglicht.

5.2.2 Die Diehls: »Bisschen absurd und wenig erotisch« -
Zeugen als gemeinsames Tun

Die Idee eines lesbischen Zeugungsakts artikuliert auch das bereits im Kapitel 5.1.3
zitierte Paar, Anna und Eva Diehl. Sie haben eine Samenspende von einer Samen-
bank aus dem europiischen Ausland erworben, diese nach Hause liefern lassen
und selbst inseminiert. Eva Diehl ist aktuell mit Zwillingen schwanger, Anna Diehl
hat die Insemination durchgefithrt. Eva Diehl erzihlt:

»Man kann das [die Insemination durchfithren, A.d.V.] theoretisch auch alleine,
also es ist auch (AD: Ja) irgendwie (iberhaupt kein Problem. Aber abgesehen da-
von, dass es irgendwie praktischer ist, wenn es jemand anders macht, also, wenn
man sich nicht selbst das initiiert- (AD: Injiziert), spritzt (beide lachen), dann-,
also fand ich es auch, bei mir auch einfach wichtig, dass Anna diesen Part liber-
nimmt (AD: Ja). Also ich weifs gar nicht, ob wir da vorher driiber gesprochen ha-
ben, vielleicht habe ich dich gefragt, ob du dir das vorstellen kannst, aber irgend-
wie war das auch klar, dass wir das zusammen machen. Und das ist mir auch im
Nachhinein, merke ich, finde ich das wahnsinnig wichtig, dass Anna das war, dass
Anna diese Kinder (lacht) gezeugt hat. Und dass es dadurch vom ersten-, von der
ersten Sekunde das Leben dieser beiden kleinen Wichte, also, war das unsere ge-
meinsame Geschichte irgendwie. Und das hat auch was-, auch nach dreizehn Jah-
ren Beziehung was unglaublich Verbindendes, finde ich, dass wir diese Erfahrung
zusammen gemacht haben. Also die lustig war und ein bisschen absurd und we-
nig erotisch (lacht), wie es im Idealfall lauft, aber trotzdem einfach, ja, so sind sie
gezeugt worden, und das verbindet uns und das verbindet uns mit den Kindern
gemeinsam (AD: Ja).« (AD+ED 10, 454-467)

Eva Diehl beschreibt Reproduktion in dieser Passage als ein gemeinsames Tun.
Es handelt sich in ihrer Schilderung um eine tiber das technische Instrument der
Spritze vermittelte Reproduktionsweise, iiber die sich lesbische Zeugung verwirkli-
chen und Verwandtschaft herstellen lasst. Fiir Eva Diehl hat ihre Partnerin die Kin-

am12.02.2028, 20:45:14,

147


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Queere Praktiken der Reproduktion

der gezeugt. Als sie dies ausspricht, muss sie lachen. Ein Lachen kénnte einerseits
ein Ausdruck fiir eine gewisse Schambesetzung des Themas sein, andererseits aber
auch einen Versuch darstellen, eine mogliche Irritation der Interviewerin® dariiber
vorwegzunehmen, dass Anna Diehl entgegen heteronormativer Reproduktionsnar-
rative eine Frau, die eine Spritze bedient, statt eines Mannes als Zeugende begreift.

Sowohl Anna Diehls Mutterschaft als auch eine gemeinsame Elternschaft kon-
stituieren sich im Zuge des Inseminationsprozesses. Biologische Verwandtschaf,
die zwischen ihnen asymmetrisch verteilt ist, tritt fiir Anna und Eva Diehl in den
Hintergrund — der Akt der Insemination ist es, der sie beide bereits vorgeburtlich
mit den Kindern verbindet. Die Selbstinseminationspraxis erlaubt ihnen eine Syn-
chronisierung der Initiation ihrer Elternschaft (»von der ersten Sekunde« an) und
ist konstitutiv fiir ihr Narrativ einer geteilten Elternschaft. Im letzten Satz nutzt
Eva Diehl mit der Aussage »so sind sie gezeugt worden« eine Passivkonstruktion,
die Raum fir die Beteiligung beider Frauen lisst. So hebt sie in der Fortsetzung
der Ausfithrungen dann auch die Verbindung zwischen ihnen als Paar und die ge-
meinsame Verbindung mit den Kindern hervor, die das Ereignis der Insemination
kreiert hat. Zeugung wird entgegen hegemonialer Zeugungsnarrative nicht primir
als biologisches Ereignis, bei dem Sperma und Eizelle sich vereinigen, sondern vor-
rangig als ein soziales beschrieben. Diese Deutung von Reproduktion stellt die Ak-
teurinnen in den Vordergrund. Zugleich lisst die Passivkonstruktion auch einen
Raum fiir Natur sowie Metaphysisches: In der Darstellung der Diehls finden sich
Anklinge einer biblischen Geschichte der Schépfung und Verbundenheit.

Der Spender tritt vollkommen in den Hintergrund und bleibt im Zeugungsnar-
rativ Eva Diehls unsichtbar. Das Sperma wiederum wird erwihnt, aber begrifflich
nicht benannt, sondern lediglich mit dem Demonstrativpronomen »das« bezeich-
net (>wenn man sich nicht selber das [...] spritzt«). Die Passage zeichnet sich folg-
lich durch eine Entthematisierung des Spenders und eine Dethematisierung des
Spermas aus. Hieriiber erfolgt eine Neutralisierung von Sperma als genealogischer
Substanz: Die Samenspende fungiert auch hier als noch unbestimmte reproduk-
tive Substanz, die erst innerhalb der Inseminationssituation ihre Bedeutung und
die Verkniipfung mit einem Subjekt, Anna Diehl, erhilt, die es technisch vermit-
telt injiziert. Lediglich die beteiligten Subjekte und Artefakte sind in Eva Diehls
Erzihlung relevant zur Herstellung von Relationalitit. Diese Refokussierung stellt
dhnlich wie bei Miriam und Diana Lange eine Umdeutung von Reproduktion dar.’

27  Derartige Umdeutungen sind notwendigerweise spannungsreich: Eva Diehl macht sich
ebenso wie Miriam Lange im Zuge dieser Neuverschrankung die Vorstellung einer Loslésung
des reproduktiven biologischen Materials vom Spender zunutze, die erst iiber den modernen
biologischen Reproduktionsbegriff und seine Entkopplung von Subjekt und Substanz in die-
ser Form gedacht werden kann (vgl. Strathern 2019: 130f.).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

An romantisierte und heteronormative Bilder von Reproduktion und Eltern-
schaft kniipft wiederum das Ideal einer Verschrinkung von Reproduktion und Se-
xualitit an, das Eva Diehl im letzten Satz der Passage iiber die Bemerkung benennt,
dass die Insemination »wenig erotisch« war, »wie es im Idealfall liuft«. Hierfiir ist
ihre reproduktive Praxis fir sie zu »absurd« und hat humoristische Elemente - sie
reicht an den implizit als heterosexuellen Geschlechtsverkehr imaginierten repro-
duktiven Akt nicht heran. Die Formulierung »Idealfall« deutet zugleich darauf hin,
dass Erotik auch bei heterosexuellen Akten des Kinder-Machens oft nicht gegeben
ist.

Als Ermoglichungsraum fiir die Entkopplung des Spermas ist zudem das Set-
ting von Bedeutung: Die Unbestimmtheit der Substanz wird begiinstigt durch die
Art und Weise, wie sie es empfangen haben. Dies driickt sich im weiteren Verlaufin
Eva Diehls Beschreibung des Moments aus, als das Sperma durch den UPS-Boten
geliefert wurde: »Aber es war schon natirlich irgendwie so-, so ein wertvolles Gut,
was da kam. Also es sah so harmlos aus (lacht), aber es war schon irgendwie klar,
das ist vielleicht der Weg zum Kind, also was auch total abstrakt natiirlich ist«
(ED 11, 499-501). Die von Eva Diehl formulierte Abstraktheit, die sich sowohl auf
die konkrete Zukunft mit Kind als auch die Substanz selbst beziehen lisst, die
wertvoll, aber zugleich harmlos und letztlich noch unbestimmt erscheint, macht
es moglich, die biologische Substanz anzueignen und innerhalb eines lesbischen
Zeugungsnarrativs reproduktiv werden zu lassen. Die Substanz als solche ist unbe-
schrieben - ihr wohnt lediglich eine Potentialitit inne, die sich in ihrer Aufladung
als »wertvolles Gut« ausdriickt. Sie muss jedoch erst von Anna und Eva Diehl re-
produktiv gemacht werden.

Im weiteren Verlauf des Interviews wird die Vorstellung von Verwandtschaft,
die sich von biologistischen Verwandtschaftsdiskursen abgrenzt und den Herstel-
lungscharakter von Reproduktion betont, konterkariert. Dann scheint wiederum
die Idee der Zeugung als (auch) biologisches Ereignis auf, das eine Aufwertung ge-
geniiber einer ausschlief3lich sozio-materiellen Relationalitit erhilt. Als »perfekte
Variante« (EL 6, 267-268) lesbischer Reproduktion beschreibt Eva Diehl die Option
der Eizellspende: Wenn Eva Diehl itber die ROPA-Technologie?® eine mit Spender-
samen befruchtete Eizelle von Anna Diehl eingesetzt worden wire und sie diese
dann austragen wiirde, wire es fir sie »ein gemeinsames biologisches Kind« (ED
6, 270). Erst dann hitte »irgendwie jeder so richtig seinen Beitrag dazu geleis-
tet« (AD 6, 286), erginzt Anna Diehl. Reproduktion wird hier also primir iiber ei-
ne Form der biologischen Involviertheit verstanden - ob als eizellspendende oder
austragende Mutter. Dieser Abschnitt verweist auf gleichzeitige Konstruktionen
und Dekonstruktionen biologisierender Bilder von Reproduktion und Verwandt-
schaft durch die beiden Interviewten. Es handelt sich in ihrem Fall um situative

28 Siehes.2.

am12.02.2028, 20:45:14,

149


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Queere Praktiken der Reproduktion

Be- und Entwertungen von Gameten als genealogische Substanzen. Wihrend sich
im Bedauern iiber die nicht erfolgte Eizellspende die dinghafte Reprisentation des
Paars in biologischer Substanz (vgl. Arni 2008: 304) bzw. leiblicher Verbundenheit
mit dieser spiegelt und eine Aufladung erfihrt, erfolgt in der zuvor dargelegten
Schilderung der praktizierten Insemination etwas, das Charis Thompson im Kon-
text der Nutzung von Reproduktionstechnologien als »strategic [...] socialization«
(Thompson 2005: 13) bezeichnet hat: Das sozio-materielle Tun begriindet hier ge-
nerative Relationalitit.

5.2.3 Die Webers: die Zeugung »natiirlich [ ...] verpacken«

Erginzend ziehe ich die Inseminationserzihlung eines dritten Paars, Hanna und
Lisa Weber, heran, in der Naturalisierung und Normalisierung, aber auch die krea-
tive Umdeutung tradierter Skripte wichtige Elemente der Generierung eines lesbi-
schen Zeugungsakts darstellen. Einerseits dienen die Vorstellung einer natiirlichen
(heterosexuellen) Reproduktion und deren romantisiertes Skript als Referenzpunk-
te. Andererseits zeigt ihr Beispiel, dass sich das >Natiirlichec immer erst in Prozes-
sen der Ko-Konstitution von Natur, Kultur und Technik herausbildet und von den
beiden Akteurinnen eine Aneignung erfahren kann.

Hanna Weber ist die leibliche Mutter des gemeinsamen zweijihrigen Kindes.
Zum Zeitpunkt des Interviews ist Lisa Weber mit dem zweiten Kind schwanger. Die
Webers haben zwei verschiedene Spender genutzt und sich jeweils fiir die Variante
der Selbstinsemination anstelle einer gynikologischen Praxis entschieden. Hanna
Weber erzihlt in zwei Passagen des Interviews, warum das fiir sie wichtig war:

»Klar fand ich es schon auch netter, das einfach-, wir haben schon versucht, das
so ein bisschen natiirlich zu verpacken. Also wir haben auch versucht, das so mit-,
irgendwie mit bisschen Sex einzuplanen (lacht) zwischen uns natiirlich. Die Man-
ner waren da immer komplett aufden vor. [...] ja, dann liegst du halt kuschelig im
Bettirgendwie, dasistja-, dasistschon ein normaleres Cefiihl so, alsjetzt da beim
Cynékologen [...] wir haben dieses Kind zusammen gezeugt.« (HW 11, 564-571; 17,
903)

Hanna und Lisa Weber méchten ihre Reproduktionsweise mit Sexualitit verkniip-
fen und wihlen das eigene Schlafzimmer als Inseminationsort. Die Kopplung von
Reproduktion und Sexualitit und die Durchfithrung der Insemination im Schlaf-
zimmer anstelle einer gynikologischen Praxis dienen als Strategien der Norma-
lisierung und Naturalisierung der Donogenen Insemination. Zugleich offenbart
sich genau in diesem Moment der Konstruktionscharakter. Insbesondere ihre Re-
dewendung »das so ein bisschen natiirlich zu verpacken« zeigt, dass das »Natiirli-
che« nicht einfach gegeben ist, sondern im Kontext der sozialen und technischen
Praktiken produziert wird. Die beiden Frauen, das kuschelig hergerichtete Bett,

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

die Spritze, das Sperma und die die Insemination begleitende sexuelle Handlung
sind Teil ihrer reproduktiven »ontological choreography« (Thompson 200s: 8), die
sie als gemeinsamen Zeugungsakt gestalten und beschreiben.

Die Passage verdeutlicht, wie sich das >Natiirliche« in Praktiken materialisiert.
Die Webers vollziehen eine emanzipative Aneignung der heterosexuell und zwei-
geschlechtlich gefassten Zeugung und queeren diese. Zugleich driickt sich in die-
sem Zitat die Idee aus, dass es eine >originires, »natiirliche« Reproduktion gibe,
die es zu reinszenieren gilt. Dies verweist auf eine Gleichzeitigkeit von Renatura-
lisierungen und Denaturalisierungen in den Praktiken der Webers: ein komplexes
Zusammenspiel, in dem die Referenz auf Natiirlichkeit letztlich Vorstellungen ei-
ner >natiirlichen Reproduktions, die nicht-heterosexuelle Paare lediglich nachah-
men konnen, aufgreift. Zugleich stellen sie sowohl iiber die Idee der gemeinsamen
Zeugung als auch iiber die Praxis der Insemination selbst eine dem Sozialen vor-
gingige, gegebene >Natur< der Reproduktion infrage, markieren sie als kulturell
vermittelt und speisen so die Frage in den Diskurs ein, ob nicht jede Form der Re-
produktion >natiirlich verpackt«ist. Die von Charis Thompson fiir das Setting einer
Reproduktionsklinik beschriebene, in Form einer »looping interaction« (ebd.: 142)
erfolgende Ko-Konstitution von Geschlecht, Natur, Kultur und Technik ist auch
auf die Selbstinsemination zu iibertragen: In einer looping interaction werden so-
wohl Elemente tradierter sozialer Ordnungen als auch Innovationen produziert.
Wandel und Persistenz vollziehen sich in einer paradoxen Verflechtung und sind
letztlich auch nur miteinander méglich.

Dariiber hinaus zeigt sich an diesem Beispiel, dass das Sich-verwandt-Machen
im Zuge des reproduktiven Akts der Insemination auch Abgrenzungsarbeit dar-
stellt. Mit der Anmerkung »die Minner waren da immer komplett aulen vor«
markiert Hanna Weber eine Abgrenzung auf der riumlichen, der sexuellen und
der genealogischen Ebene: Die Midnner waren jeweils nicht zugegen wihrend der
Insemination, Sexualitit fand exklusiv zwischen den beiden Frauen statt und ei-
ne (rechtliche) Vaterschaft — bei gerichtlicher Feststellung unter anderem tiber das
Zugegensein begriindbar®® — gar nicht erst erméglicht: Thre Partnerin Lisa und
sie verstehen sich als elterliche Bezugspersonen, der Samenspender soll die Posi-
tion eines Onkels einnehmen. In der Kommunikation nach aufien im Kontext des
Interviews scheint es erforderlich, diese Distanzierung gegeniiber den Mannern
zu benennen, um weder Ideen eines sexuellen Aktes mit den Spendern noch Ver-
wandtschaftsvermutungen auf der Elternebene zu befeuern.

29  BGB, §1600d, Absatz 2: »Im Verfahren auf gerichtliche Feststellung der Vaterschaft wird als
Vater vermutet, wer der Mutter wiahrend der Empfangniszeit beigewohnt hat. [..]« (Siehe
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html, zuletzt abgerufen am 28.04.2021.)

am12.02.2028, 20:45:14,


https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html
https://www.gesetze-im-internet.de/bgb/__1600d.html

152

Queere Praktiken der Reproduktion

5.2.4  Die Hofmanns: medizinisch assistiert zeugen und biologisch
verbunden sein

Fiir ein paar Interviewte war nicht nur die Abwesenheit des Spenders bedeutsam.
Sie beabsichtigten zusitzlich, iiber das reproduktionsmedizinische Setting und die
dort vorhandenen Dinge, etwa Mdbel oder technische Gerite, sowie die medizini-
schen Akteur*innen eine Distanz zu ihm zu generieren. Im Fall von Elisa und He-
lene Hofmann schligt dieser Versuch einer Abgrenzung zum Spender und einer
Aneignung des Kinder-Machens jedoch fehl. Eine Umdeutung von Reproduktion
und der Substanz Sperma ist — zumindest der leiblichen Mutter — nicht moéglich,
wie die folgenden Interviewpassagen zeigen.

Elisa und Helene Hofmann haben sich fiir einen privaten Spender, Thomas
Bug, entschieden, der regelmiRigen Kontakt zum Kind hat und auch als Vater
bezeichnet wird, aber nicht Teil des alltiglichen Familienlebens ist. Fiir die In-
semination nutzten sie die Assistenz eines Gynikologen, der fiir die Behandlung
lesbischer Paare offen war. Elisa begriindet diesen Weg folgendermaRen:

»[..] und warum wir den Weg (.) Frauenarzt (.), weil wir noch mal gemerkt haben-
. Nee, wir haben da gern diesen professionellen Rahmen. Und wollen vielleicht
auch wirklich tatsichlich auch diesen Akt [...], damit nicht direkt irgendwie mit
ihm [dem Spender, A.dV.] in Verbindung sein.« (EH 4, 188-191)

Der Inseminationsprozess sollte in Abwesenheit des Spenders stattfinden, um ei-
nen Abstand zwischen ihm und den beiden Frauen zu schaffen. Fiir sie erscheint,
wie Elisa Hofmann weiter ausfithrt, das Setting einer Praxis geeignet dazu. Sie
wiinschte sich zudem ein Héchstmaf} an Sterilitit bezogen auf den Raum und die
Geriatschaften. Diese Sicherheit sowie ein Gefiihl der Professionalitit, Rationalitit
und Neutralitit vermittelten ihr sowohl die Mobel als auch die technische Ausstat-
tung des Behandlungsraums: der gynikologische Stuhl, das Ultraschallgerit, das
Spekulum, der Katheter und die durch den Arzt betitigte Spritze. Hier zeigt sich
auch die diskursiv wirkmichtige Vorstellung einer »emotionsneutrale[n] Medizin«
(Rego 2019: 88), die fiir Elisa Hofmann zunichst ein geeignetes Setting zur Disar-
tikulation von Relationalititen zum Spender darstellt.

Thre Partnerin, Helene Hofmann, begleitete sie dann auch zum Inseminati-
onstermin. Eine Entkopplung des Spenders und Vaters von der Substanz Sperma
gelingt Elisa Hofmann trotz der strategischen Verlagerung des Reproduktionspro-
zesses in ein medizinisches Setting jedoch nicht. In einer spiteren Passage fithrt
sie aus, dass sie das Sich-verwandt-Machen als Eltern (auch) als Vereinigung bio-
logischer Substanzen fasst:

»[...] in Bezug auf den Vater [ist es so], dass mir schon manchmal durch den Kopf
geht, hey, ich habe da-, mit so einem Typen habe ich jetzt ein Kind. Also schon so

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

dieses, hey, die Hilfte von Thomas, von dem Vater, ist da in [Name des Kindes]3°
und mit mir sozusagen vereinigt. Also das ist schon manchmal ein komisches Ge-
fihl. Oder weswegen ich manchmal, glaube ich, auch ndher an Thomas bin [als
Heleneesist; A.dV], [...], weil ich diese Komponente irgendwie starker empfinde.«
(EH 16, 753-758)

Die nicht-gebirende Mutter, Helene Hofmann, bleibt in dieser Passage als dritter
Elternteil aufien vor. Weder der gemeinsame Gang zum Gynikologen noch ihre
Anwesenheit wihrend der Insemination erweisen sich in der Erzihlung als Rela-
tionalitit begriitndend und Verwandtschaft stiftend. Das Kind beschreibt Elisa Hof-
mann orientiert an genetischen Erklirungsmodellen als zur Hilfte von ihr und zur
Hilfte vom Spendervater abstammend; als Wesen, in dem sie beide sich vereinen.
Das »Wieder-Machen« (Arni 2008: 304) der bereits existierenden Subjekte, das Ca-
roline Arni als Merkmal des medizinisch-biologischen, abstrakten, modernen Re-
produktionsbegriffs benennt, zeigt sich hier deutlich. Elisa Hofmann konstruiert
Reproduktion als Vereinigung zweier biologischer Stoffe, genauer: bio-genetischer
Substanzen, die sie modernen Abstammungsdiskursen folgend als genealogische
fasst. Diese genetische Vereinigung im Kind erzeugt fiir sie auch eine Nihe zwi-
schen ihr und Thomas Bug, die der nicht-leiblichen Mutter nicht zuginglich ist
(»weswegen ich manchmal, glaube ich, auch niher an Thomas bin«). Helene Hof-
mann wird dem reproduktiven Paar in einer gewissen Distanz gegeniibergestellt.>!

In der Zusammenschau der Fallbeispiele wird deutlich, dass sich die reproduk-
tiven Praktiken der Interviewten durch Gleichzeitigkeiten und eigensinnige Umar-
beitungen auszeichnen: Hinsichtlich der Verhandlung von Biologie und Sozialem
sind schwerpunktmiRig »strategische Sozialisierungen« (Thompson 2005: 13) und
Entkopplungen sowie Neuverkniipfungen auszumachen, aber — wie der Fall von
Elisa und Helene Hofmann exemplarisch zeigt — auch Aufladungen der Substanz
Sperma als genealogische und somit eine Biologisierung bzw. Genetisierung von
Verwandtschaft.

Durchweg wird aus einer analytischen Perspektive die Gestaltbarkeit von Re-
produktion deutlich sowie ihre grundsitzliche Offenheit und Unbestimmtheit hin-

30 Ich habe mich dazuentschieden, den Kindern keine pseudonymisierten Namen zu geben, da
dies eine fremdbestimmte Geschlechtszuordnung dargestellt hatte —sie haben mir, oftmals
aufgrund des jungen Alters, keine Auskunft iiber ihre geschlechtliche Verortung geben kon-
nen. Die von den Eltern genutzten Personalpronomen wiederum habe ich nicht verandert,
da dies haufig bedeutet hitte, das erhobene Material s umzuschreiben«. Mit der Nutzung des
Platzhalters s[Name des Kindes]< beabsichtige ich die cisnormative Selbstverstiandlichkeit
einer (in der Regel biniren) Geschlechtszuweisung bei Kindern aber zumindest zu irritieren.

31 Helene Hofmann hat wahrend des Interviews den Tisch verlassen, um sich um das Kind zu
kiitmmern. Aus diesem Grund lasst sich an dieser Stelle nur Elisa Hofmanns Perspektive re-
konstruieren.

am12.02.2028, 20:45:14,

153


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Queere Praktiken der Reproduktion

sichtlich der in Anschlag gebrachten kulturellen Skripte. Eine vermeintliche Un-
moglichkeit lesbisch-queerer Reproduktion wird von der Praxis der Interviewten
infrage gestellt. Die Interviewpassagen aus meinem Material verdeutlichen folglich
auch die (potentielle) Aneignung und Transformation einer heteronormativen Ord-
nung von Reproduktion. Essentialistische, statische und binire Bilder von Natur
und Kultur, Biologie, Sozialem und dem Geschlechtskérper werden herausgefor-
dert und biologistische Verwandtschaftskonzeptionen explizit bis implizit flexibi-
lisiert. Beim Kinder-Machen und Verwandtschaft-Tun handelt es sich vielmehr um
ein situatives, gemeinsames Werden. Akteur*innen und verschiedenste Materia-
litdten entfalten in einer gemeinsamen Involviertheit und in Relationalitit zuein-
ander agentielle Wirkung und stiften iiber unterschiedliche Bezugssysteme teils
tiberraschende Beziehungen.

Auch jenseits der Inseminationspraktiken verhandelten die Interviewten biolo-
gische, soziale und materielle Dimensionen des Sich-verwandt-Machens, wie das
nichste Kapitel vertiefend am Beispiel der Verhandlung leiblicher und nicht-leib-
licher Elternschaft auf der Paarebene illustriert und diskutiert.

5.3  Verwandtschaft tun: Verhandlungen biologischer
und sozialer Zugehorigkeit

Die Verhandlung vielfiltiger verwandtschaftlicher Beziige ist an sich nichts Beson-
deres: So ergibt sich etwa auch bei Patchworkfamilien, Adoptiv- und Pflegefamilien
oder bei heterosexuellen Paaren, die itber Donogene Insemination oder Eizellspen-
de Eltern werden, mitunter ein komplexes Geflecht aus biologischen, sozialen und
rechtlichen Verbindungen zwischen Eltern oder anderen Bezugspersonen bzw. Ga-
metenspender®innen und den Kindern. Im Fall heterosexueller Paare, die mit ei-
nem Kind leben, das ihnen phinotypisch dhnelt, ergibt sich jedoch ein wesentlicher
Unterschied: Ihr Geflecht kann unsichtbar bleiben. Sie kénnen den Status des Un-
markierten wihlen, wihrend bei lesbischen und queeren Paaren aufgrund hetero-
und cisnormativer Vorannahmen?? immer wieder eine Thematisierung durch Au-
Renstehende stattfindet, welcher der Elternteile das Kind geboren hat und mit
wem es biologisch verwandt ist. Meist liegt diesen Nachfragen ein essentialis-
tisches, statisches, naturalisierendes Verstindnis von Verwandtschaft zugrunde,
tiber das eine (implizite) Wertung und Hierarchisierung vorgenommen wird: Bio-
logische Abstammung wird gegeniiber sozialen Bindungen priorisiert und erstere
als >richtige<, swahres, »echte« Form der Verwandtschaft markiert. Darin spiegelt

32 Genauso gut koénnten auch zwei Frauen die leiblichen Eltern sein: bspw., wenn eine cis Frau
das Kind austragt und zur Zeugung das Sperma der Partnerin, einer trans Frau, genutzt wird.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

sich die moderne Idee einer biniren Opposition von Natur und Kultur bzw. Biolo-
gie und Sozialem wider.??

Doch nicht nur Infragestellungen bestehender Verwandtschaftsverhiltnisse
durch Auflenstehende, auf die ich im weiteren Verlauf eingehen werde, mussten
von den Interviewten verhandelt werden. Auch auf Paarebene wurden mogliche
Differenzen zwischen sozialer und leiblicher Verwandtschaft thematisiert. Die
unterschiedliche Situiertheit der Partnerinnen® innerhalb biologischer, sozialer
und rechtlicher Verwandtschaftsbeziige bringt notwendigerweise verschiedene
Praktiken des Sich-verwandt-Machens mit sich. Insbesondere die auf einer kor-
perlichen Ebene differenten Zuginge der Elternteile zu Schwangerschaft und
Geburt miissen — dhnlich wie bei heterosexuellen, cisgeschlechtlichen Paaren —
bearbeitet werden. Ich gehe im Folgenden (De-)Konstruktionen einer Differenz
von biologischer und sozialer Verwandtschaft durch die lesbischen und queeren
Paare nach. Ich frage, welche Relevanzen leiblicher Verwandtschaft aufscheinen
und welche Egalisierungspraktiken die Paare ggf. nutzen.

Beim Uberblick itber das Material fillt auf, dass lediglich drei der 21 interview-
ten Paare Vorstellungen einer grundlegenden Differenz zwischen leiblicher und
nicht-leiblicher Verwandtschaft artikulierten und diese in ihrem Alltag auch be-
stitigt sahen. Alle anderen dekonstruierten oder egalisierten eine méogliche Dif-
ferenz leiblicher und nicht-leiblicher Elternschaft iiber verschiedene Strategien.
Insgesamt lassen sich drei Strategien bzw. Begriindungsmuster herausarbeiten,
iiber die von den Paaren (De-)Konstruktionen einer Differenz vorgenommen wer-
den: erstens die Konstruktion einer Differenz iiber Naturalisierung und Hetero-
sexualisierung (5.3.1), zweitens die Dekonstruktion und Egalisierung durch Ko-
Schwangerschaft (5.3.2) sowie drittens die Dekonstruktion und Egalisierung durch
Praktiken der Fiirsorge und der Arbeitsteilung (5.3.3). Anhand empirischer Beispie-
le illustriere ich jeweils, welche diskursiven und lebensweltlich-praktischen Beziige
sie relevant machen. AbschlieRend gehe ich der Frage nach, inwiefern (De-)Kon-
struktionen einer Differenz letztlich nicht nur eine individuelle bzw. paarbezogene,
sondern immer auch eine kollektive Herstellungsleistung bedeuten und Egalisie-
rungen somit auch konterkariert werden kénnen (5.3.4).

5.3.1 Konstruktion einer Differenz iiber Naturalisierung
und Heterosexualisierung

Mina Wolf und ihre Partnerin Susanne Boll leben zum Zeitpunkt des Interviews mit
ihrem vierjihrigen Kind zusammen. Sie hatten es gemeinsam geplant und Mina
Wolf hatte es geboren. Susanne Boll ist nun mit dem zweiten Kind schwanger - sie

33 Zur westlichen Kulturgeschichte von Verwandtschaft und ihrer diskursiv aktuell (noch)
machtigen Verengung auf Biologie/Genetik siehe u.a. von Braun (2018).

am12.02.2028, 20:45:14,

155


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Queere Praktiken der Reproduktion

haben die Rollen getauscht. Im Gesprich, das mit Mina Wolf allein gefiithrt worden
ist, reflektiert sie die verwandtschaftliche Position ihrer Partnerin zum ersten Kind
und ihre eigene zum zweiten:

»Ja. Also ich glaube schon, [..] das [gemeint ist die leibliche Verwandtschaft,
A.d.V.] ist schon irgendwie ein grofRer Punkt, der-, der eine Rolle spielt [...]. Also
dadurch, dass sie jetzt schwanger ist, ich weifd noch nicht, wie es ist, wenn das
Kind da ist, aber ich glaube, das ist einfach ein Unterschied, wenn das irgendwie
das eigene Kind ist, das man selber geboren hat. Es ist sicherlich der Unterschied
vielleicht noch nicht mal viel grofer zu einem-, zu einem Mann, also der-, der
zwar weifd, es ist sein-, sein Kind, aber eben das nicht geboren hat. Ich glaube, das
spielt auch noch mal eine Rolle. [...] Also es ist-, ja, ist schon recht schwierig auch
fiir sie. Es ist eben auch nicht ihr Kind, und sich irgendwie darauf einzulassen,
wie viel lasst sie sich denn drauf ein und-. Also es ist auch, ist ja auch rechtlich
nichtihr Kind, also wir sind nicht verpartnert, sie hat es nicht adoptiert. Das spielt
sicherlich auch immer noch mit eine Rolle. Also es ist schon immer wieder Thema
so auch im Alltag.« (MW 5, 212-227)

Die angenommene Differenz von leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft ist
im Familienalltag des Paars ein bestindiges Aushandlungsfeld. Mina Wolf stellt im
Zuge der Thematisierung der Schwangerschaft eine Analogie von sozialer Mutter-
schaft und leiblicher Vaterschaft her, da in beiden Positionierungen keine Geburts-
erfahrung gemacht wird. Als Differenzmerkmal sozialer Mutterschaft zu leiblicher
Vaterschalft stellt sie jedoch heraus, dass ein Vater wiisste, dass es sein Kind sei. Zu-
gehorigkeit begriindet sich fir sie somit zusitzlich — wenn auch nachrangig zur
Erfahrung der Schwangerschaft und Geburt - itber das Wissen um geteilte bio-ge-
netische Informationen. Deutlich wird in dieser Passage, dass sich Verwandtschaft
fiir Mina Wolf iiber Leiblichkeit und genetische Abstammung konstituiert. Susan-
ne Boll teilt mit dem Kind keine dieser Verbindungen. Auflerdem benennt Mina
Wolf die rechtliche Dimension von Verwandtschaft. Susanne Boll steht in keinem
Rechtsverhiltnis zum Kind, da sie keine eingetragene Lebenspartnerschaft einge-
gangen sind und sie somit im Untersuchungszeitraum kein Stiefkindadoptions-
verfahren durchfithren konnten. Mina Wolf kommt zu dem Schluss, dass es »eben
auch nicht ihr [Susannes, A.d.V.] Kind« sei und kappt damit Moglichkeiten einer
sozial hergestellten, relationalen Verbindung zwischen Susanne Boll und dem von
Mina Wolf geborenen Kind. Hierdurch spricht sie ihrer Partnerin letztlich auch die
Mutterschaftsposition ab und stellt infrage, ob sich Mutterschaft sozial begriinden
lasst.

Als Beleg fiir eine grundlegende Differenz von leiblicher und nicht-leiblicher
Verwandtschaft zieht Mina Wolf das ihnen unterschiedlich stark entgegengebrach-
te Nihebediirfnis des Kindes heran: »Na ja, also er hingt schon mehr an mir, wie,
glaube ich, Kinder schon hiufig eher an den Miittern hingen« (MW 5, 229-230).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

Sie deutet auch hier den Vergleich ihrer Konstellation mit heterosexuellen Eltern
an — Viter und nicht-leibliche Miitter erscheinen eher als Randfiguren, die Bezie-
hung von leiblicher Mutter und Kind wird als die (zumindest iiberwiegend) engere
beschrieben.

Im weiteren Verlauf des Gesprichs benennt Mina Wolf allerdings auch soziale
Dimensionen wie die alltigliche Sorgearbeit®* und die geteilte Zeit als entschei-
dend dafiir, auf wen das Kind im Alltag zuriickgreift:

»[...] ich war natirlich auch zweiJahre zu Hause, das spielt natirlich auch eine Rol-
le. Und, ja, ich bin schon eher die Ansprechpartnerin, was auch so die alltaglichen
Sachen angeht, Frithstiicksbrote schmieren und abends waschen und-. Wenn er
[das Kind, A.d.V.] dann auch mal-, wenn ich mal weg bin oder so, dann-, dann bin
ichauch sozusagen vélligaufRen vor. Also wenn er mal mitihr [Susanne Boll, A.d.V.]
ein paar Tage alleine ist, dann-, dann ist sie-, akzeptiert er sie auch voll und ganz.«
(MW 5, 230-235)

Sobald Susanne Boll die Méglichkeit erhilt, soziale Elternschaft zu leben, schil-
dert Mina Wolf eine gelingende elterliche Praxis. Mina Wolf hat trotz dieser Re-
flexion der Bedeutung von Sorgepraktiken fiir die Konstitution einer Beziehung
zwischen Elternteil und Kind das Gefiihl, dass das als einseitig empfundene Ver-
wandtschaftsverhiltnis auf das zweite Kind iibertragbar ist: »Also ich habe schon
das Gefiihl, dass-, dass sich so dieses, das ist eben ihr Kind, dass das schon irgend-
wie sich auch fortsetzt« (MW 5, 242-244). Dariiber hinaus ist sie gar nicht sicher,
ob sie diese Verschiebung des Kindes von der Figur des jeweils Eigenen auf etwas
Gemeinsames iiberhaupt méchte. Die (Haupt-)Verantwortung ist fiir sie nimlich
iiber den Status als leibliche Mutter verteilt:

»Esistauch-, soirgendwie ist es auch schén, so zu wissen, ach, es kommt noch mal
ein Kind, aber man ist nicht so ganz die-, also ist nicht die eigene (lacht) Mutter.
Man kann auch mal sagen, hm, mach du mal, ist dein Kind (lacht). Also das ist
irgendwie auch ein bisschen erleichternd so. Also ich-, ich selber hitte, glaube
ich, irgendwie nicht noch eins kriegen wollen. Also schon irgendwie noch-, noch
sozusagen eins zu haben, aber selber so eine hundertprozentige Verantwortung
istirgendwie-, wollte ich nicht unbedingt (lacht).« (MW 7, 321-327)

34  Wenn in dieser Studie von Sorgearbeit die Rede ist, so ist hiermit »eine Vielfalt von repro-
duktiven, fursorglichen, betreuenden und pflegenden Tatigkeiten« (Gerhard 2010b: 221) ge-
meint, oftmals auch mit dem Begriff »Care« bezeichnet. Sorgearbeit ist nicht nur als indivi-
duelle Praxis zu fassen, sie ist aufs Engste mit den soziostrukturellen Bedingungen und den
Normen einer binér-hierarchischen und heteronormativen Geschlechterordnung verbunden
(vgl. Konig 2012: 24). Diese Ordnung kann im Tun wiederholt, bestarkt, verfestigt werden, sie
kann aberauch eine Hinterfragung erfahren und destabilisiert werden (vgl. hierzu auch Kap.
7).

am12.02.2028, 20:45:14,

157


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Queere Praktiken der Reproduktion

Nicht die leibliche Mutter zu sein, bedeutet im Elternkonzept Mina Wolfs somit
auch eine Entlastung und Entbindung von Pflichten. Die geringere Einbindung der
nicht-leiblichen Mutter zeigt sich hier — und das ist wesentlich — als eine Entschei-
dung, die potentiell auch anders getroffen werden kénnte. Die Unterschiedlichkeit
von leiblicher und nicht-leiblicher Elternschaft wird von den beiden bewusst ge-
staltet — die Differenz stellt eine Konstruktionsleistung der beiden Akteurinnen
auf Basis einer Naturalisierung von Mutterschaft im Sinne einer Riickbindung an
Schwangerschaft und Geburt dar.

Mina Wolf nimmt in ihren Ausfithrungen eine Parallelisierung von sozialer
Mutterschaft und Vaterschaft vor. Zwei weitere interviewte Paare beschrieben
ebenfalls eine Verschiedenheit ihrer verwandtschaftlichen Positionen, rekurrier-
ten hierzu auf heteronormative Bilder des Elternpaars und stellten Analogien
her, was ich unter dem Begriff der »Heterosexualisierung« fasse. Wihrend Mina
Wolf insbesondere die elterliche Ebene thematisiert, verlagern die beiden anderen
Konstellationen die Verantwortung fiir die Differenz auf das Kind. Dies veran-
schaulicht der folgende Dialog zwischen Ida und Viola Maurer. Sie hatten zum
Zeitpunkt des Gesprichs ein 17 Monate altes Kind, das Viola Maurer geboren hat,
und reflektieren die Verschiedenheit ihres Elternseins:

VM: »Also vor [Name des Kindes] Geburt hitte ich gesagt, nein. Da habe ich das zu
akademisch gesehen, denke ich. Aber es ist ein Unterschied, wie wir jetzt wissen.«
IM: »Obwohl ich zwolf Monate in Elternzeit war fir [Name des Kindes] und also
so ganz, ganz sporadisch mal am Wochenende ein bisschen gearbeitet habe, so
finf Tage im Monat insgesamt. Aber Viola hat ihn elf Monate gestillt, sie ist die
Mutter.«

VM: »Also es ist nicht mal so sehrvon uns aus ein Unterschied, sondern [Name des
Kindes] macht einfach den Unterschied.«

IM: »Genau, [Name des Kindes] macht den Unterschied.«

VM: »Was aber-, glaube ich, oder was, wenn wir heterosexuelle Eltern anschauen,
da genauso ist, dass die Beziehung zum Vater einfach nicht so intensiv ist oder die
Kinder nicht vom Vater ins Bett gebracht werden wollen, sondern nur von der Ma-
ma. Und so ist es bei uns nun eben einfach auch [...]. Wir haben halt festgestellt,
das ist bei heterosexuellen Eltern ganz genauso (IM: Ja), dass einfach die Mut-
ter immer die Ansprechpartnerin ist, wenn gestiirzt wurde, wenn es Tranen gibt
und- [..] so spezielle Dinge. [...] Also ich denke insofern nicht, dass es genetisch ist
(lacht), sondern dasses, ja, einfach durch die Schwangerschaft, Geburt bedingt ist,
was Viaterja auch nicht haben. Und, ja, am Ende ist es-, ist es die gleiche Position,
die die Ida hat.« (VM+IM 7f., 312-334)

In ihrer Beschreibung spielt Erfahrungswissen eine wichtige Rolle: Wihrend Viola
und Ida Maurer vor der Geburt hypothetisch dariiber nachgedacht hatten und ei-
ne Differenz zwischen leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft verneint hat-

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

ten, »wissen« sie nun, dass ein Unterschied existiert. In der von Viola artikulierten
Abgrenzung von einer akademischen Perspektive auf den Gegenstand Verwandt-
schaft/Mutterschaft spiegelt sich die Idee wider, es gibe neben den theoretischen
Konstruktionen eine >wirkliches, objektive und universell gilltige Erfahrung. Theo-
rie ist fir sie durch Praxis widerlegt und tiberschrieben. In dieser Erklirung und
Beschreibung scheint die Idee einer Naturhaftigkeit von Verwandtschaft und EI-
ternschaft auf, die Kulturleistungen wie akademischem Wissen gegeniibergestellt
wird. Letztere erscheinen verkopft und an der Praxis vorbei erdacht. An der Un-
gleichheit und Asymmetrie ihrer Mutterschaften vermag auch die von der nicht-
leiblichen Mutter Ida Maurer geleistete Elternzeit nichts zu dndern — ihre Partnerin
Viola Maurer habe das Kind gestillt und damit ein spezifisches Band zwischen sich
und dem Kind gesponnen. Leibliche Praktiken wie Schwangerschaft, Geburt und
Stillen sind Viola und Ida Maurer zufolge die entscheidenden Differenzierungsmo-
mente, weshalb sie eine uneingeschrinkte Analogie von sozialer Mutterschaft in
lesbischen und Vitern in heterosexuellen Elternkonstellationen herstellen. Geneti-
sche Abstammung verneinen sie explizit als Faktor fiir die Differenzierung durch
das Kind.

Neben der Idee, dass Kinder die Differenz aktiv (mit-)gestalten, fand sich im
Material auch die Vorstellung von Vitern und nicht-leiblichen Miittern als »passi-
ven [Eltern-]Teilen«. Ulrike Bir und Stefanie Heinze-Bir, Eltern eines dreieinhalb
Monate alten Kindes, erzihlen von ihren ersten Erfahrungen:

UB: »Na ja, ich hatte am Anfang schon, also wahrend der Schwangerschaft teil-
weise und dann so die erste Zeit, als der Kleine da war, ich habe mich oft [...] mit
den Vatern verglichen, weil es ist-, es ist das Gleiche, was du wahrnimmst, weil
du bist halt nur der passive Teil. Wir haben so einen Geburtsvorbereitungskurs
gemacht, so einen Partnerkurs, wo man halt auch mit den Mannern zusammen-
getroffen ist, und die haben halt wirklich das gleich empfunden. Da gab es auch
so eine Cesprichsgruppe unter den passiven Teilen. Und, ja, das ist eins zu eins
das Gleiche, da ist es egal, ob du halt eine Frau oder ein Mann bist, du bist halt nur
diejenige, derjenige, der daneben sitzt und nichts machen kann. Also von daher-
[.].«

SHB: »Ja, aber, wie gesagt, das hat nichts damit zu tun, dass wir eine gleichge-
schlechtliche Beziehung haben (UB: Nee, das ist einfach-) oder so, das ist wirk-
lich dieses-, dieser Unterschied zwischen aktiv und passiv (UB: Ja, ja). Das ist der
Grund wahrscheinlich auch, warum sich ganz viele Paare nach der Geburt des Kin-
destrennen, einfach weil der passive Partsich benachteiligt fiihIt oder nicht ganz-,
ganz nah dran fiihlt.«

UB: (unterbricht) »Und sich zwischendurch nutzlos fihlt. Das ist einfach dieses,
du kannst nichts machen, die bist halt-. Klar, du kannst all das Drumherum ma-

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Queere Praktiken der Reproduktion

chen, aber du kannst halt nicht wirklich was fiir das Kind tun, weil da ist halt nur
die-, die Mutter.« (UB+SHB 6f., 259-279)

Ulrike Bir und Stefanie Heinze-Bir nehmen eine Einteilung von Eltern entlang
der Kategorien »aktiv« und »passiv« vor: Wihrend leibliche Miitter dem Bereich
der Aktivitit zugeordnet werden, stellen Viter und nicht-leibliche Miitter Rand-
figuren dar und werden - zumindest fiir die Zeit vor und nach der Geburt - im
Bereich des Passiven verortet. Bezeichnend hierfir ist die mehrfach genutzte Wen-
dung der »passiven Teile«. Die Benennung als Elternteil fillt weg, sodass Viter und
nicht-leibliche Miitter als konturlos, ersetzbar, irrelevant, fast entsubjektiviert er-
scheinen.

Das Paar weist Vitern und nicht-leiblichen Miittern, die in Analogie zur Va-
terschaft gedacht werden, Passivitit zu, eine im Rahmen der Zweigeschlechter-
ordnung eigentlich mit Weiblichkeit verkniipfte Eigenschaft, die sich auch in der
semantischen Feminisierung (Hirschauer et al. 2014: 265) der Schwangerschaft wi-
derspiegelt: Vom >schwingernden< Mann iber die >empfangende« Frau bis hin zu
sentbindenden« Arzt*innen wird der Anteil der Schwangeren an Zeugung und Ge-
burt als passiv konstruiert (vgl. ebd.: 266). Die in diesem Fall vollzogene alternative
Zuschreibung stellt sich jedoch als wenig ermichtigend dar: Sie fungiert als An-
rufung zur Aktivitit des sBemutterns</>Mutterseins< und es handelt sich um eine
naturalisierende Zuweisung von Verantwortlichkeit und Zuteilung von Sorgearbeit
an den gebirenden Elternteil. 35 Alternativen zu dieser Aufgabenverteilung finden
im Dialog der Familie Bir keine Erwihnung. So wird beispielsweise eine egalitire
Arbeitsteilung auf der Ebene der Ernihrung des Kindes nicht einbezogen: Prak-
tiken des Abpumpens, die Nutzung von Milchpulver und das Fiittern per Flasche
bleiben unbenannt. Stattdessen werden im vorliegenden Ausschnitt elterliche Po-
sitionen festgeschrieben: Sie parallelisieren heterosexuelle und homosexuelle Paa-
re bzw. >heterosexualisieren< homosexuelle Konstellationen, indem sie die nicht-
leibliche Mutter >vervaterns, und heben iiber den Fokus auf Schwangerschaft, Ge-
burt und Stillen die leibliche Involviertheit als positions- und aufgabenzuweisen-
des Moment hervor. Dies kann auch als Strategie einer »Heteronormalisierung«
(Hark/Laufenberg 2013: 233) gedeutet werden, also eine Markierung von Ahnlich-
keit statt Differenz zu heterosexuellen, zweigeschlechtlichen Elternpaaren, um In-
tegration und Anerkennung tiber ein Einschreiben in eine Normalitit zu erfahren.

Insgesamt zeigt sich in den Interviewpassagen ein eher statischer und essen-
tialistischer Begriff von Verwandtschaft, der Leiblichkeit als eine exklusive und
unwiderrufliche Verbindung begriindend fasst und mit einer Anrufung zur Uber-
nahme von Pflichten einhergeht, die Differenzen zwischen den Elternteilen per-
petuiert. Legitimation erhilt eine solche Differenzierung und ungleiche Aufgaben-

35  Zur Semantik der Mutterschaft siehe Kap. 7 dieser Arbeit.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

verteilung iiber eine Naturalisierung der leiblichen Mutterschaft. Diese Ideen von
Verwandtschaft und Mutterschaft stellte ein Grof3teil der Interviewten jedoch in-
frage.

5.3.2  Dekonstruktion und Egalisierung durch Ko-Schwangerschaft

Wihrend im Fallbeispiel von Viola und Ida Maurer die Besonderheit und Exklu-
sivitit der Schwangerschaftserfahrung als Differenzmerkmal leiblicher und nicht-
leiblicher Verwandtschaft mit dem Kind herangezogen wurde, fassen andere In-
terviewte Schwangerschaft nicht nur als biologischen Prozess, sondern auch als
soziale Praxis auf, im Zuge derer nicht-leibliche Elternteile ganz aktiv die Position
der Ko-Schwangeren einnehmen und die Beziehung zum Ungeborenen gestalten
konnen. Stefan Hirschauer et al. (2014) haben mit ihren Explorationen zu prina-
taler Sozialitit den Begriff der »Ko-Schwangeren« in die soziologische Debatte um
Schwangerschaft und Elternwerden eingefithrt und definieren ihn folgenderma-
Ren: »Ko-schwanger sind Personen, die auf intensive Weise am Spannungsbogen
einer Schwangerschaft teilnehmen, die emotional >mitgehen, Informationstrager
und Sorgentriger sind und auch korperlich Mitbetroffene sein kénnen« (ebd.: 270).
Die Position kann dabei von ganz unterschiedlichen Personen ausgefiillt werden,
wie Hirschauer et al. betonen, z.B. von werdenden Vitern, Ko-Miittern, involvier-
ten Samenspendern oder guten Freund*innen. Partizipation an Schwangerschaft
muss dabei immer aktiv hergestellt werden und kann ganz unterschiedlich ausfal-
len - so wie auch affektive und kérperliche Involviertheiten von Personen, die ein
Kind austragen, verschieden sind (vgl. ebd.: 270f.). Sehr anschaulich zeigt sich die
Praxis der Ko-Schwangerschaft bei Kira und Merle Daniels. Merle Daniels hat das
zum Zeitpunkt des Gesprichs 22 Monate alte Kind ausgetragen. Auf die Frage der
Interviewenden®, wie sie ihre jeweiligen Positionierungen wihrend der Schwan-
gerschaft empfunden haben, antworten sie:

KD: »Also ich weif nicht, also ich hatte eigentlich eher das Gefiihl, dass ich auch
die ganze Schwangerschaft mit viel mehr Begeisterung erlebt (lacht) habe als
du (MD: Ja), obwohl du echt eine einfache Schwangerschaft hattest bis kurz vor
Schluss (MD: Mhm —zustimmend). Also ich fand, ich war diejenige, die irgendwie
Biicher gelesen hat und die klassischen Wie-entsteht-ein-Kind-Fotobiicher stu-
diert habe, und Merle immer nur, &h iih, geh mir weg, ist ja eklig und so (MD:
Stimmt—[lacht]). Und ich war irgendwie diejenige, die da total drin aufgegangen
ist und Merle war halt schwanger, pfft, so.«

MD: »)a, also die neun Monate gehorten fir mich halt zu dem biologischen Pro-
zess. Wenn das eine Auswah| gewesen wire zwischen, ich trage das Kind neun
Monate aus oder ich kriege es morgen schon, ja, dann hitte ich auf jeden Fall die
zweite Moglichkeit gewahlt (lacht). Ja, also ich habe auch das Gefiihl, das ja ganz

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Queere Praktiken der Reproduktion

viele werdende Miitter haben, von wegen, ah, ist das toll, dass man da was spiirt,
was in einem grofd wird, und dass man da so total eins ist, das hatte ich nie.«

KD: »lch schon, ich fand es super (alle lachen). Also von daher ist es echt, glaube
ich, ganz witzig.« (MD+KD 6, 255-269)

Der Dialog zeigt, dass Kira Daniels eine auflerordentlich aktive Ko-Schwangere
war. Wihrend ihre Partnerin Merle Daniels sich kaum fiir den Prozess der Schwan-
gerschaft interessierte und ihn als etwas beschreibt, auf das sie auch hitte verzich-
ten kénnen, erlebt Kira Daniels Gefithle der Begeisterung und geht »total drin auf«.
Artefakte wie Fotobiicher stellen ein wesentliches Medium fiir die Generierung von
Wissen tiber die sich vollziehenden Entwicklungsprozesse des Kindes dar und sind
konstitutiver Bestandteil der Aneignung der Schwangerschaft als emotionales Er-
eignis fiir sie.

Merle Daniels wiederum stellt romantisierende Bilder von Schwangerschaft in-
frage, indem sie die Bewegungen des Kindes nicht etwa als beziehungsstiftende
innerleibliche Interaktion und kommunikativen Prozess fasst, sondern diese eher
niichtern als Teil des Schwangerseins begreift. Fiir sie ist Schwangerschaft ein »bio-
logischer Prozess«, der — bei vielen Miittern — verkniipft ist mit Emotionen, die
eine Bindung zum Ungeborenen herstellen konnen (»dass man da so total eins
ist«), der aber auch, wie in ihrem Fall, davon entkoppelt sein kann (»das hatte ich
nie«). Indem sie die Verkniipfung von Affekt und Schwangerschaft 16st, entdrama-
tisiert sie das Schwangersein und relativiert Vorstellungen von Schwangerschaft
als emotionalem Ausnahmezustand.3® Umgekehrt ist bei Kira Daniels, der nicht-
leiblichen Mutter, ein Gefiihl der Nihe entstanden. Thre Erfahrung der sozialen
Ko-Schwangerschaft hat die leibliche Erfahrung von Merle Daniels emotional weit
tiberstiegen. Dies driickt sich etwa in dem von Kira Daniels artikulierten »Merle
war halt schwanger, pfft« aus: Leiblich schwanger zu sein, erfihrt hier eine Bana-
lisierung und ist auch fir sie ein bedeutungsoffener Prozess. Leibliches Schwan-
gersein ist nicht per se affektiv aufgeladen und Relationalitit stiftend. Das Kniipfen
verwandtschaftlicher Bande im Zuge einer Schwangerschaft stellt sich vielmehr fiir
beide als Herstellungsleistung heraus. Das doing kinship findet in diesem Fall primir
aufseiten der Ko-Schwangeren statt, aufseiten der Austragenden erscheint diese
Zeit weitgehend irrelevant fiir die Beziehungskonstitution. Dass diese Narration
eine Gegenerzihlung zu hegemonialen Schwangerschafts- und Mutterschaftsdis-
kursen darstellt und Affektnormen®’, die an Schwangere herangetragen werden,

36 Zumodernen Deutungsmustern von Schwangerschaft siehe Kap. 7.

37  Zuden Affektnormen der Mutterschaft gehéren unter anderem die Freude iiber die Schwan-
gerschaft, das GeniefSen der Bewegungen des Ungeborenen oder das Gefiihl bedingungslo-
ser Liebe direkt im Anschluss an die Geburt. Letztere wird insbesondere im Fall postnataler
Depression verletzt bzw. muss als postnatale Depression krankheitsformig konstruiert und
medikalisiert werden, um eine (gewisse) Legitimitat zu erhalten.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

verletzt, ist ihnen bewusst und wird von Kira Daniels iiber die Bemerkung, dass das
ganz witzig sei, im letzten Satz angedeutet. Uber Humor markiert sie die Unge-
wohnlichkeit ihrer Narration und adressiert implizit die Irritation naturalisierter
Bilder von Geschlecht, Kérpern und Mutterschaft.

Nach der Geburt iibernahm Kira Daniels, die nicht-leibliche Mutter, die Hilfte
der Sorgearbeit und kommt zu dem Schluss: »Also es macht itberhaupt keinen Un-
terschied. Fiir mich war das sofort wie mein Kind, also [es] ist einfach mein Kind«
(KD 6, 277-278). Spiegelt sich in der anfinglichen Formulierung »wie mein Kind«
noch der hegemoniale Mutterschaftsdiskurs wider, der leibliche Verwandtschaft
als konstitutives Element des Sich-verwandt-Machens zwischen Mutter und Kind
setzt, stellt sie dem dominanten Narrativ mit dem Nachsatz »also [es] ist einfach
mein Kind« selbstbewusst ihre eigene Deutung und Praxis des Mutterseins ent-
gegen und nivelliert letztlich eine Differenz zwischen ihren Mutterschaften. Dass
die Ubernahme von Sorgearbeit von grofier Relevanz ist im Kontext des doing kin-
ship/doing motherhood, zeigen auch die Beispiele, auf die ich in Unterkapitel 5.3.3
eingehen werde.

Eine weitere bedeutsame Rolle fiir die Praxis des Ko-Schwangerseins kommt
dariiber hinaus Artefakten (Schwangerschaftstests und Ultraschallbildern), geteil-
ten Ereignissen (Geburtsvorbereitungskursen und Ultraschalluntersuchungen) so-
wie verschiedenen Kommunikationsweisen mit dem Ungeborenen zu. So erzihlt
Anna Diehl, die zum Zeitpunkt des Interviews zusammen mit ihrer Partnerin Eva
Diehl Zwillinge erwartet und diese nicht selbst austrigt:

»[..] Also das war schon echt diese-, diese Meldung dann, schwanger beim
Schwangerschaftstest und das erste Ultraschallbild, wo du dann echt mal so das
Geflihl hast, eh, Wahnsinn, okay, wir werden Miitter. Das ist dann schon echt
wahnsinnig schon. [..] Besonders ist natiirlich, wenn es-, wenn ich es fiithle, dass
sie innen strampeln oder irgendwie mal so Ellbogen, Knie oder sonst was da
rauskommt. Und ansonsten, klar, die Aufnahmen, der Ultraschall, wenn man
auch live dabei ist, das ist natiirlich schon auch ergreifend, wenn sie dann da
drin rumzappeln und immer gréfRer werden. [...] Und, ja, Evas Bauch, der einfach
wachst [...]. Und jetzt sind wir ja in dem Babyvor-, also in dem Geburtsvorberei-
tungskurs mit anderen Schwangeren. [..] Und ich rede da auch immer in den
Bauch rein.« (AD 11f., 534-573)

Wie bereits Hirschauer et al. herausgearbeitet haben, ist ein Schwangerschaftstest
ein »wichtiges Artefakt im Prozess des >Schwangergehens«und der Herstellung der
Schwangerschaft als Tatsache« (Hirschauer et al. 2014: 45) — und nicht nur das: Da-
mit kann auch, insbesondere in Fillen projektierter Kinder (vgl. ebd.: 13, 27ff.), der
performative Effekt des Elternwerdens verbunden sein. Dies spiegelt sich in Anna
Diehls Erzihlung wider. In ihrer Beschreibung bedeuten der positive Schwanger-
schaftstest und die erste visuelle Reprisentation des Embryos in Form eines Ultra-

am12.02.2028, 20:45:14,

163


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Queere Praktiken der Reproduktion

schallbilds die Initiation des Mutterwerdens — und zwar nicht als einzelner Eltern-
teil, sondern als Miitterpaar (»wir werden Miitter«), was eine geteilte Elternschaft
als Faktum herstellt. Der Schwangerschaftstest ist somit als beziehungskonstitu-
ierendes Artefakt®® zu fassen im Prozess des Sich-verwandt-Machens. Ebenso ist
das erste Sonogramm als ein Artefake zu deuten, das vorgeburtlich soziale Bezie-
hungen herstellt und am Eltern-Machen beteiligt ist (vgl. Singer 2020: 108f.).

Wesentlich fiir das Ko-Schwangersein Anna Diehls sind auflerdem iiber den
Korper ihrer schwangeren Partnerin vermittelte haptische sowie verbale Kom-
munikationsformen mit dem Ungeborenen. Hinzu kommen die zunehmende
Prisenz des schwangeren Bauchs von Eva Diehl und die Partizipation an Ge-
burtsvorbereitungskursen sowie weiteren Ultraschalluntersuchungen. Letzteren
schreibt Anna Diehl eine emotionale Wirkung zu. Sie machen die Bewegungen des
Ungeborenen visuell zuginglich und erméglichen es, den Wachstumsprozess zu
verfolgen. Anna Diehls Schilderung ist kein Einzelfall: Die meisten Interviewten,
die das Kind nicht austrugen, benannten Artefakte wie den Schwangerschaftstest
und Ereignisse wie Ultraschalluntersuchungen als wesentlich fiir den Prozess des
Sich-verwandt-Machens und nahmen sich beispielsweise zu jedem Ultraschallter-
min Urlaub. Die Technik des Ultraschalls kann somit als »Partizipationsvehikel«
(Hirschauer 2019: 16) bezeichnet werden. Hierbei sind Nicht-Austragende jedoch
»in einem Verhdltnis der differenten Moglichkeit von korperbasierter Teilhabe«
(Singer et al. 2013: 67) und nehmen eine Subjektposition ein, die als »fragil«
(ebd.: 65) zu bezeichnen ist. Sie sind dariiber hinaus auch bei Ereignissen wie
der Sonogrammerstellung oder Geburtsvorbereitungskursen abhingig von der
Einbindung und ein Partizipieren-Lassen durch die das Kind austragende Person.
Dies zeigt sich exemplarisch an der Ambivalenz von Elisa Hofmann, die Teilhabe
der Partnerin an den Besuchen beim Gynikologen zu erméglichen:

»Die [Elisa Hofmanns Partnerin, A.d.V.] war eigentlich fastimmer dabei, doch, das
war auch wirklich schén. Und das werden wir auch tatsdchlich-, bei einer zweiten
Schwangerschaft, glaube ich, wiirde ich auch sagen, wir-. Vielleicht nicht zujedem
Arzttermin, aber zu jedem zweiten, dass wir eine Babysitterin haben und dass sie
mitgehen kann. Das finde ich schon-, schon schén. Also, dass sie da auch-. Manch-
mal war es schon auch so, dass ich gesagt habe, soh, jetzt will ich mal wieder«. ]a,
(.) schon ein bisschen auf meine Schwangerschaft oder-. Ich weif? auch nicht, ir-
gendwann hatte ich mal so eine Anwandlung, ich will-, ich bin auch grofS genug,
alleine zum Frauenarzt zu gehen (lacht), also so, ich weifd auch nicht. Da hatte ich
halt mal so ein bisschen so, ja (lacht)-. Aber also das-, ja, das war wirklich nur so

38  Zur Bedeutung des Schwangerschaftstests als beziehungskonstituierendes Ding im Kontext
des Elternwerdens schwuler Paare iiber Tragemutterschaft siehe Teschlade 2019: 73ff.

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

ein Fufnotengefiihl sozusagen (Interviewerin® und Interviewte lachen).« (EH 15,
702-711)

Elisa Hofmann beschreibt die gemeinsamen Besuche beim Arzt als »schon« und
damit als durchaus wiinschenswerte Erfahrungen, die sie auch bei einer zweiten
Schwangerschaft verwirklichen méchte. Hierfiir wiirden ihre Partnerin und sie ei-
ne Kinderbetreuung organisieren. Ihr geht es somit darum, die Momente auch
beim zweiten Kind als Elternpaar und nicht als Familie bzw. Eltern mit Kind zu
erleben. Zugleich erinnert Elisa Hofmann im Rahmen der ersten Schwangerschaft,
dass sich bei ihr irgendwann das Gefiihl einstellte, ihre Unabhingigkeit bewahren
zu wollen als austragende Mutter (»ich bin auch grof genug, alleine zum Frau-
enarzt zu gehen«). Dass sie mit diesem Autonomiebestreben ihrer Partnerin po-
tentiell Teilhabe verwehrt hat, scheint fiir sie moralisch unangemessen zu sein. Sie
relativiert ihre Emotion niamlich, indem sie diese als »Fufinotengefiihl« beschreibt.

Insgesamt werden anhand der oben vorgestellten Beispiele die Gestaltbarkeit
und Gestaltungsnotwendigkeit von (Ko-)Schwangerschaft deutlich: Das Sich-
involvieren-Wollen und Involviert-Werden ist fiir diesen Prozess zentral. Wahrend
im Fall von Kira und Merle Daniels die das Kind austragende Mutter die Affekt-
und Verhaltensnormen, die an Schwangere gerichtet werden, nicht erfillt und
gewissermaflen eine Umkehrung ihrer Subjektpositionen stattfindet, im Zuge
derer die Nicht-Austragende Schwangerschaftserwartungen erfiillt und Schwan-
gerschaft zum konstitutiven Bestandteil ihrer Alltagserfahrungen wird, steht das
Beispiel Anna und Eva Diehls fir Formen der Partizipation, die auf eine Egalisie-
rung elterlicher, vorgeburtlicher Erfahrungen zielen. Um die physisch differente
Involviertheit >auszugleichen<, werden von den Akteurinnen® verschiedene Sin-
neswahrnehmungen aktiviert und Artefakte sowie medizintechnische Verfahren
genutzt.>® Das Beispiel der Hofmanns verdeutlicht zudem, dass Austragende eine
Gatekeeping-Funktion innehaben in der Konstituierung der prinatalen Sozialitit:
Teilhabe an sozialer Schwangerschaft wird ermdglicht oder nicht, das »Feld der
Ko-Schwangerschaft« (Hirschauer et al. 2014: 271, H.i.0.) konstituiert sich stetig
und es bilden sich Zentrum und Peripherie im Kontext der »Distribuiertheit des
Schwangerseins« (Hirschauer 2019: 10) heraus.

5.3.3  Dekonstruktion und Egalisierung durch Praktiken der Fiirsorge
und der Arbeitsteilung

Fir einige Paare bedeuteten insbesondere die Geburt des Kindes und die erste
Zeit nach der Geburt Schwellenmomente zur Dekonstruktion einer Differenz von

39  Diesistvergleichbar mit den Egalisierungspraktiken heterosexueller Paare, welche Eva Sin-
ger (2020) inihrer ethnografischen Studie zu pranatalen Ultraschalluntersuchungen heraus-
gearbeitet hat.

am12.02.2028, 20:45:14,

165


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Queere Praktiken der Reproduktion

leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft bzw. zu deren Egalisierung. Ein in-
struktives Beispiel stellen Stefanie und Martina Kaiser dar. Sie haben ein vierein-
halb Monate altes Kind, das Martina Kaiser geboren hat. Die nicht-leibliche Mutter
Stefanie erzihlt hinsichtlich ihrer Verhandlung von leiblicher und nicht-leiblicher
Elternschaft:

»Also es war fiir uns nie ein Problem, irgendwie-, also irgendwie man-, es war eh
von Anfang an klar, dass eine von uns die leibliche Mutter wird [..] Aber ich fand
das nie schlimm, nicht die leibliche Mutter von dem Kind zu sein, also es ist fir
mich Gberhaupt kein Unterschied.« (SK 9, 392-397)

Stefanie Kaiser nimmt keine qualitative Unterscheidung zwischen leiblicher und
nicht-leiblicher Mutterschaft vor und artikuliert auch kein belastendes oder zu be-
trauerndes Moment angesichts dieser Asymmetrie. Sie wird stattdessen als selbst-
verstindlicher Bestandteil ihres Elternmodells integriert und in ihrer Bedeutung
relativiert. Ausschlaggebend hierfiir waren auch die Geschehnisse rund um die Ge-
burt des Kindes per Notkaiserschnitt, wie sie weiter ausfithrt:

SK:»[..] Also es war so, also sie [das Kind, A.d.V.] war ja drei Tage auf Intensivstati-
on, und Martina ging es auch nicht gut. Und da habe ich halt auch sehr viel-, ganz
viel Zeit alleine mit dem Kind verbracht und auch so, aufer Stillen, alles gemacht,
also auch-«

MK: (unterbricht) »Du hast sie gefiittert.«

SK: (spricht weiter) »Oder abgepumpte Milch. Ja, ja, im Grunde das auch ganz lan-
ge noch und gewickelt, angezogen, gebadet und den ganzen Krempel und-«

MK: (unterbricht) »Du hast mehr Fiirsorge gezeigt.«

SK:»Genau, da habe ich im Grunde gleich eine Bindung zu ihr gehabt, zu der Klei-
nen. Und deswegen sehe ich da keinen Unterschied, also-. [...] Also ich glaube,
da wird auch reininterpretiert, also-. Das ist, glaube ich, auch viel so eine Viter-
ausrede, dass die sich so raushalten: Ja, das Kind hat ja eine grofiere Bindung zur
Mutter, weil die Mitter bla, bla, bla, Kind im Bauch gehabt.«

MK: (unterbricht) »Das war eigentlich andersrum, also bei mir hat es eine Weile
gedauert durch diese Geburt und diese (.) (SK:Ja). Aber letztendlich-«

SK: (unterbricht) »Also hat sich auch ganz lange vor allem von mir beruhigen las-
sen und so Geschichten.« (SK+MK 10f., 475-493)

Stefanie und Martina Kaiser heben in diesem Dialog die Bedeutung von sozia-
len Praktiken der Fiirsorge fir die Konstitution einer Eltern-Kind-Bindung hervor.
Ernihrungs- und Pflegepraktiken spielten die entscheidende Rolle. Wihrend Mar-
tina Kaiser nach dem Kaiserschnitt und einer sehr schwierigen Geburt im Kran-
kenhaus lag, kiimmerte sich Stefanie Kaiser um das Neugeborene. Vermittelt iiber
Dinge wie Pumpen und Flischchen sowie Praktiken des Wickelns, Badens und An-
ziehens vollzieht sich der Beziehungs- und Bindungsaufbau zwischen Stefanie Kai-

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

ser und dem Kind. Sie rekurriert in dieser Passage auf heterosexuelle Elternpaare
und bezeichnet traditionelle Rollenverteilungen (die Mutter ist nach der Geburt
primdire Bezugsperson, Viter halten sich raus und empfinden eine weniger starke
Bindung zum Kind) als Interpretationen. Stefanie ist sich bewusst, dass ihre Be-
schreibung hegemoniale, naturalisierende Bilder von Elternschaft konterkariert.
Indem sie den Begriff »Viterausrede« verwendet, benennt sie auch die Funktio-
nalitit dieses Bildes von Mutterschaft: Es bietet die Méglichkeit, sich rauszuhal-
ten und dem gebirenden Elternteil die Hauptsorgearbeit zu tiberlassen. Martina
Kaiser bestitigt diese Einschitzung. Indem sie auf ihre Erfahrung bezugnehmend
erzihlt, dass es bei ihr eher linger gedauert hat, bis sie eine Beziehung zum Kind
aufbauen konnte, bricht sie ein tradiertes Bild leiblicher Mutterschaft, das bedin-
gungslose, sich beim ersten Anblick einstellende >Mutterliebe« impliziert.*® Auch
sie muss eine Bindung erst iiber Sorgepraktiken herstellen und ist zunichst die
>Nummer 2¢, wenn es um die Beruhigung des Kindes geht.

Die Kaisers itben damit Kritik an tradierten Vorstellungen einer gréferen
Bindung von (leiblicher) Mutter und Kind, die sowohl in heterosexuellen als auch
nicht-heterosexuellen Konstellationen ein asymmetrisches Verhiltnis zwischen
den Geschlechtern bzw. zwischen nicht-leiblichen und leiblichen Elternteilen
beziiglich der Sorge um das Kind etablieren konnen. Am Beispiel der Kaisers zeigt
sich folglich auch eine Aufwertung sozialer Verwandtschaft und eine Betonung des
doing motherhood: Mutterschaft und Elternschaft sind fir sie nicht an Leiblichkeit
oder Genetik gebunden, sondern werden iiber soziale Praktiken immer wieder
(neu) hergestellt und miissen von ihnen beiden gleichermaflen erbracht werden.

Ahnlich wie Stefanie Kaiser reflektierten im Gesprich nahezu alle interviewten
Paare dariiber, welche Rolle die paarinterne Verteilung von Sorgearbeit fiir ihre
Elternschaft spielt. Sie kamen zu dem Schluss, dass die Person, die den grofieren
Teil der Care-Arbeit Gibernimmt, primir vom Kind adressiert werde — ob leiblich
verwandt oder nicht.

Im Fall von Miriam und Diana Lange hat Diana das inzwischen 15 Monate alte
Kind ausgetragen und Miriam reflektiert iiber die verschiedenen Beziehungsqua-
lititen der beiden zum Kind:

»Naja, ein bisschen unterscheidet sich es natiirlich dadurch, ich finde, am Anfang
noch mehr, weil natiirlich du halt einfach am Anfang diese ganz enge Bindung zu
[Name des Kindes] hattest, weil du daheim warst und ich habe gearbeitet. Also
dann war das schon so, dass es am Anfang ein-, also von den Rollen her einfach
so war, dass es halt eher so war, dass du halt fiir [Name des Kindes] so die ganz
enge Person warst und ich war dann einfach halt die, die dann arbeiten musste
und-, genau, halt dann so diese Alltagssachen halt gemacht hat. [..] Es ist halt, es

40  Zur Semantik der Mutterliebe siehe Kap. 7.

am12.02.2028, 20:45:14,

167


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Queere Praktiken der Reproduktion

gibt schon auch so Tage, wo [Name des Kindes] sich einfach von der Diana besser
beruhigen lasst als von mir zum Beispiel.« (ML+DL 9, 406-428)

Im weiteren Verlauf des Interviews kommen sie mehrfach darauf zuriick, dass der
Anteil der iibernommenen Sorgeaufgaben ausschlaggebend fiir die Intensitit des
Beziehungsaufbaus ist. Hitten sie die Rollen getauscht, vermuten sie, wiirde das
Kind sich insbesondere Miriam Lange zuwenden. Inzwischen haben sie die an-
fallenden Sorgeaufgaben egalitir verteilt, das Kind adressiert beide und Miriam
Lange kommt zu dem Schluss: »Aber jetzt haben wir, glaube ich, ziemlich ausge-
glichene Rollen« (ML 10, 442), was Diana Lange bejaht (vgl. auch 7.2).

Die gleichberechtigte Verteilung von Sorgearbeit wird somit zum entscheiden-
den Moment fiir eine Dekonstruktion der Differenz von leiblicher und nicht-leib-
licher Elternschaft: Sie ist den Akteurinnen® zufolge wesentlich, um eine egalitire
Elternschaft herzustellen, die fiir beide bedeutet, involviert zu sein und durch das
Kind adressiert zu werden.

5.3.4 (De-)Konstruktion von Differenz als kollektive Herstellungsleistung

Bei der nicht-leiblichen Mutter bzw. dem nicht-leiblichen Elternteil handelt es sich
in lesbisch-queeren Konstellationen um eine Position im familialen Gefiige, die in
lebensweltlichen Kontexten wiederholt infrage gestellt wird. Eine Anerkennung als
Mutter bzw. Elternteil bleibt oftmals verwehrt, wie fast alle interviewten Paare be-
richten. Deutlich benennt diesen Umstand auch eine der psychosozialen Berate-
rinnen, die im Rahmen der Expert*inneninterviews befragt wurden:

»Es ist schon so, dass viele Paare damit konfrontiert sind, [..] dass sie angespro-
chen werden, wer ist denn jetzt die >richtige Mutter<? Und das ist natiirlich eine
richtig doofe Frage (lacht). Obwohl sie irgendwie auch verstandlich ist, weil wir
ja damit aufgewachsen sind. Aber damit missen die Paare eben irgendwie um-
gehen konnen und [..] ich kenne das schon auch, dass sie genervt sind irgend-
wann und-. Ja, weil auf ihrem Riicken wird dann praktisch ausgetragen, was die
Gesellschaft noch nicht-, wo die noch nicht ist.« (Expert*inneninterview PB YZ 11,
534-541)

In dieser Passage spricht die psychosoziale Beraterin eine Frage an, die vielen der
von ihr beratenen Paare und auch fast allen Interviewten dieses Samples schon ein-
mal gestellt worden war: Wer denn die >richtige Mutter< sei. Mit >richtig« ist hierbei
die Mutter gemeint, die das Kind ausgetragen hat und leiblich mit ihm verwandt
ist. Die Beraterin bewertet diese Frage negativ, artikuliert aber zugleich ein gewis-
ses Verstindnis, indem sie die Frage in einen diskursiven Zusammenhang stellt:
Sie verweist mit dem Satz »weil wir ja damit aufgewachsen sind« auf die hege-
monialen, heteronormativen, Verwandtschaft biologisch fassenden Diskurse, die

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

die Sozialisation von Menschen in westlichen Gesellschaften entscheidend geprigt
haben (und prigen). Die Haltung der Gesellschaft beschreibt sie in dieser Passage
gewissermafien als >riickstindig« (»wo die noch nicht ist«) — und hebt dies als einen
belastenden Umstand hervor, den die Paare aushalten miissen.*!

Auch jenseits dieser expliziten Frage machten die meisten Interviewten die
Erfahrung, dass in Alltagssituationen das nihere soziale Umfeld oder auflenste-
hende Personen immer wieder den Versuch unternahmen, den zwei (oder mehr)
Personen mit Kind Sinn zu verleihen und die Beziehungskonstellation zu ordnen.
Meist nahmen Auflenstehende dabei tradierte Verwandtschaftskonzepte zu Hilfe
und versuchten die Konstellation in diese einzupassen. Bereits die Gliickwiinsche
zur Geburt stellten oftmals eine Herausforderung dar, wie Nicola Becker iiber ihren
Bekanntenkreis erzahlt:

»Und das habe ich schon auch gemerkt, dass am Anfang mehrere einfach so ein
bisschen-, also sie hatten kein Problem mit dem Sachverhalt, aber waren ein biss-
chen unsicher, wie sie mit uns umgehen sollen, weil sie den Fall noch nie hatten.
Und das hat, nachdem dann [...] der Christine zur Vaterschaft gratuliert wurde zum
wiederholten Male, haben wir dann so eine Rundmail geschrieben, was manja oft
macht nach Geburt mit blablabla Kind ist geboren und so weiter. Und da haben
wirdann noch geschrieben, dass in diesem Zusammenhang wir noch eins klarstel-
len méchten, dass wir uns als gleichberechtigte Miitter sehen und deshalb auch
beide als Miitter bezeichnet werden wollen.« (NB 8, 384-392)

Bei einigen Bekannten herrschte grofde Unsicherheit iiber die Benennung der elter-
lichen Position der nicht-leiblichen Mutter. Behelfsweise passten sie das lesbisch-
queere Paar in ein hetero- und cisnormatives Bild von Elternschaft ein und adres-
sierten die austragende Person, Nicola, als »Mutter« und Christine als »Vater«. Die
Bekanntmachung der Geburt nutzten Nicola und Christine Becker zur Verkiindung
ihrer doppelten Mutterschaft, die sie als eine gleichberechtigte anerkannt wissen
mochten. Anerkennung driickt sich fir sie in einer ihrer Form der Elternschaft
entsprechenden Adressierungspraxis aus.**

Doch auch nach der Rundmail zeigte sich eine Differenzierung ihrer Mutter-

schaften durch das Umfeld und eine Nicht-Adressierung und Nicht-Anerkennung

41 Auseinerpostkolonialen Perspektive sind derartige Fortschrittsmetaphern kritisch zu hinter-
fragen, da sie koloniale Diskurse und die in sie eingeschriebenen dichotomen Bilder von ent-
wickelten, fortschrittlichen, liberalen Gesellschaften und riickstandigen, unterentwickelten,
restriktiv-autoritidren Gesellschaften reproduzieren. Zugleich bedeutet die Wendung auf ei-
ne sich als freiheitlich verstehende, westliche Gesellschaft wie die Deutschlands eine Irri-
tation des westlichen Fortschrittsbilds und stellt somit auch eine Kritik dar, die unter dem
Mantel der Fortschrittsrhetorik verdeckte heteronormative Verhiltnisse offenlegt.

42 Dieser Bezeichnungswunsch als »Mutter« hat sich bei Nicola Becker letztlich noch einmal
verdndert hin zu einer geschlechtsneutralen Bezeichnung als »Elter(nteil)« (siehe 7.3).

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Queere Praktiken der Reproduktion

sozialer Verwandtschaft: Bei einer Feier fragte ein Bekannter einen Freund, der
das Kind der Beckers gerade im Arm hielt, ob er es auch halten diirfe. Darauthin
wies der Freund den Bekannten an, diese Frage Nicola Becker zu stellen, obwohl
Christine Becker direkt neben ihm stand. Nicola Becker empdrt sich im Interview
iber dieses Verhalten:

»Also insofern geht es nicht drum, dann»die Nicola<zu fragen, sondern die Miit-
ter zu fragen. Und da fiihlt sie [Christine, A.d.V.] sich dann irgendwie auch so ein
bisschen verarscht, weil man denkt, Moment mal, wir sind beides gleichwertige
Miitter, wieso musst du nur die stillende Mutter fragen?« (NB 8, 350-353)

Fiir Nicola Becker bedeutet die (Nicht-)Adressierung eine ungleiche Anerkennung
leiblicher und nicht-leiblicher Mutterschaft durch Auflenstehende. Die gebirende
bzw. stillende Person wird als Mutter adressiert, die andere gar nicht als solche
wahrgenommen und angesprochen.

Auch an 6ffentlichen Orten stellen Elternkonstellationen jenseits des binirge-
schlechtlichen Modells von Mutter und Vater oftmals eine slogische Unméglichkeit«
dar. Eine zweite, als weiblich gelesene und dem Kind nahestehende Person veran-
lasst dazu, der zweiten Person eine Position innerhalb eines heteronormativen Ver-
wandtschaftssystems zuzuordnen. Hanna und Lisa Weber berichten beispielsweise
von Spielplatzsituationen, bei denen die jeweils als zweite Auftauchende entweder
als »gute Freundin von der Mutter«, »Schwester« oder »Cousine« (HW 10, 491f.)
adressiert wurde. Ist die Zwei-Miitterschaft kommuniziert, folgt hiufig die Situa-
tion des Versuchs der Zuordnung der biologischen Verwandtschaft. Dies zeigte
sich etwa, als Lisa und Hanna Weber in eine neue Wohnung umgezogen sind. Die
Nachbarschaft der Webers versuchte nach ihrem Einzug einer Person die Position
der (leiblichen) Mutter zuzuweisen und nahm die Aufgabenteilung der beiden als
Anhaltspunkt, wie Hanna Weber erzihlt:

»Die hier im Haus haben dich [Lisa Weber, A.d.V.] alssechte Mutter<wahrgenom-
men, weil, als wir hier eingezogen sind, habe ich gerade wieder angefangen zu
arbeiten, und Lisa war zu Hause. Und natiirlich ist die, die zu Hause [ist], die>rich-
tige Mutter, istja logisch (lacht). [..] So ein bisschen halt die Leute bauen sich die
Welt einfach so, dass es fiir sie passt.« (HW 10, 499-504)

Uber tradierte Bilder von Mutterschaft und geschlechtlicher Arbeitsteilung ver-
suchten Auflenstehende die Elternkonstellation verstehbar zu machen und leib-
liche Mutterschaft zu ermitteln — da Lisa Weber Elternzeit nahm und nicht Hanna
Weber, die leibliche Mutter des ersten Kindes, die Nachbar*innen jedoch tradierte
Bilder von Elternschaft (die leibliche Mutter kiimmert sich um das Kind) heranzo-
gen, nahmen sie eine umgekehrte Zuordnung vor.

Dass die Ubernahme von Sorgetitigkeiten als Anhaltspunkt fiir die biologisch-
leibliche Verwandtschaftsverbindung dient, zeigte sich auch im Fall von Charlotte

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

und Tabea Bauer. Beim Erstgesprich beziiglich der Stiefkindadoption im Jugend-
amt wurde anfangs durchweg die leibliche Mutter, Tabea Bauer, als Annehmende
und die nicht-leibliche Mutter, Charlotte Bauer, die das Kind auf dem Arm hielt,
als bereits rechtlich eingesetzt adressiert. Sie mussten diese Annahme »zweimal
korrigieren« (CB 21, 993).

Diese Einblicke gehen iiber die Paarebene hinaus und skizzieren das span-
nungsreiche Verhiltnis von Anerkennung und Verwerfung nicht-leiblicher Mut-
terschaft. Es wird deutlich, dass (De-)Konstruktionen oder Egalisierungen einer
Differenz von leiblicher und nicht-leiblicher Verwandtschaft, Aufwertungen sozia-
ler Verwandtschaft und Selbstermichtigungen, die mit den unter 5.3.2 und 5.3.3
dargestellten Dekonstruktions- und Egalisierungsstrategien verbunden sind, auch
auf eine Anerkennung durch andere angewiesen sind. Im Kontakt mit lebenswelt-
lichen Kontexten wie dem sozialen Umfeld oder Institutionen wie Behérden ru-
fen die Deutungen und Praktiken der Interviewten Irritationen hervor, bringen
Infragestellungen mit sich und finden somit eine Begrenzung. Die Interviewten
machen Erfahrungen der Nicht-Anerkennung oder des Beharrens auf einer Dif-
ferenz zwischen den verschiedenen Formen des Sich-verwandt-Machens. Nicht-
Anerkennung ist ein Aspekt, der auch im folgenden Kapitel zu Familie relevant

43 zu sein, heiflt, mit Widerstinden konfrontiert zu

werden wird. Kinnovator*in
sein. Es bedeutet, Annahmen und Vorstellungen zu entselbstverstindlichen und
alltagsweltliche Routinepraktiken der verwandtschaftlichen Zuordnung zu irritie-

ren.

b.4 Zwischenfazit

Die vorangehenden Unterkapitel sind dem Reproduktiv-Werden (5.1), dem Kinder-
Machen (5.2) und dem Verwandtschaft-Tun (5.3) lesbisch-queerer Paare iiber Spen-
dersamen nachgegangen. Ein besonderer Fokus lag darauf, wie Biologie und So-
ziales von den Akteurinnen* bedeutsam gemacht, wie sie im Zusammenspiel mit
menschlichen und nicht-menschlichen Partizipand“innen arrangiert werden und
welche (Re-)Traditionalisierungen, aber auch Umarbeitungen von Verwandtschaft
und Reproduktion sich herausarbeiten lassen.

Die Zusammenschau zeigt, dass tradierte Konzepte von Verwandtschaft, die
biologische Abstammung und leibliche Verbundenheit iiber Schwangerschaft, Ge-
burt und Stillen gegeniiber sozialen Bindungen priorisieren, weiterhin eine Bedeu-
tung haben. Dies spiegelt sich insbesondere in den Strategien der Naturalisierung

43 Dieser Begriffistentlehntvon Lizzie Skurnick (2015) und bezeichnet Menschen, die Familien-
und Verwandtschaftsbeziehungen in unkonventioneller Weise gestalten (siehe auch Hara-
way 2018: 282).

am12.02.2028, 20:45:14,

m


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Queere Praktiken der Reproduktion

und Heterosexualisierung durch die Paare wider, die eine Stratifizierung von Mut-
terschaften entlang von leiblicher Verwandtschaft legitimieren. Diese Strategien
und Umgangsweisen finden sich im erhobenen Material jedoch nur vereinzelt. Die
meisten Interviewten nehmen eine Dekonstruktion essentialistischer, biologisti-
scher Verwandtschaftsbegriffe vor. Sie markieren die Relevanz von sozialer Pra-
xis fur die Konstituierung verwandtschaftlicher Bande und streben hiermit eine
Egalisierung ihrer Mutterschaften bzw. Elternschaften an. Dies erfolgt vorrangig
iiber die Ubernahme von Care-Arbeit durch beide, die Teilung der Elternzeit und
eine zeitlich ausgeglichene Involvierung in Lohnarbeit. Ahnliche Strategien zur
>Gleichstellung«von leiblicher und nicht-leiblicher Mutterschaft (insbesondere Fiir-
sorgepraktiken und Arbeitsteilung) stellen auch Renate Reimann (1997), Susan Dal-
ton und Denise Bielby (2000), Lisa Green (2006), Marina Rupp und Andrea Diirn-
berger (2009) sowie Pia Bergold und Marina Rupp (2011) heraus. Hinzu kommt
die Benennungspraxis beider als Miitter (u.a. Herrmann-Green/Herrmann-Green
2008: 330; Donovan/Wilson 2008: 660). Auch in diesen Studien sind es nur verein-
zelt Paare, die biologische Abstammung und Geburt als konstitutiv fir eine Dif-
ferenz der Mutterschaften mobilisieren. Selbst wenn dies zu Beginn noch so war,
verinderte sich die Differenzannahme im Zuge elterlicher Praxis und wurde de-
konstruiert (vgl. exemplarisch Bergold/Rupp 2011: 134). Eine weitere Strategie der
Egalisierung, die sich auch in meinem Material findet, ist das (antizipierte) Ab-
wechseln der Position des austragenden Elternteils (vgl. Bergold/Rupp 2011: 134;
Hayden 1995: 55; Dunne 2000: 21; Herrmann-Green/Herrmann-Green 2008: 329;
Chabot/Ames 2004: 349; Nordqvist 2010: 1136). Ergidnzend ldsst sich anhand mei-
nes empirischen Materials die Strategie einer Dekonstruktion und Egalisierung
durch Ko-Schwangerschaft ausmachen, die sich iiber medizintechnische Appara-
te und Visualisierungstechniken, Kérperkontakte, kommunikative Akte und ge-
meinsame Partizipation an Angeboten wie Geburtsvorbereitungskursen vollzieht.
Schwangerschaft wird exemplarisch als ein sozialer Prozess rekonstruierbar, der
nicht exklusiv auf die austragende Person beschrinkt ist. Damit geht eine situati-
ve Dezentrierung und Disartikulation leiblicher Verwandtschaft einher.

Andere Forschende stellen eher eine zunehmende »Traditionalisierung in
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften im Ubergang zur Elternschaft« (Kruppa
2009: 144) fest, die sich an der biologischen und nicht-biologischen Verwandtschaft
mit dem Kind bzw. den hegemonialen Diskursen orientiert, Verantwortlichkeiten
an die leiblich verwandte Person delegieren (ebd.) und biologische Verwandtschaft
eine andere Qualitit zuschreiben oder sie schlicht als unvermeidbar verschieden
markieren (vgl. Touroni/Coyle 2002). Dieses Verstindnis spiegelt sich auch in den
Benennungspraktiken der Interviewten wider: So empfinden einige den Begriff
»Mutter« fir nicht-leiblich verwandte Elternteile als inadiquat (vgl. Touroni/Coyle
2002; Donovan/Wilson 2008: 660; Ryan-Flood 2009: 132). Neben der Aufladung
der genetischen Verwandtschaft werden auch Schwangerschaft, Geburt und Stil-

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

len als eine besondere Beziehung stiftend konstruiert, jedoch nicht, um nicht-
leibliche Mutterschaft abzuwerten, sondern um eine Differenz zu beschreiben
(vgl. Ryan-Flood 2009: 126f.). Auch Rupp (2009) kommt zu dem Schluss, dass
Care- und Reproduktionsarbeit eher von den leiblichen Elternteilen itbernommen
werden, wihrend nicht-leibliche Elternteile hiufiger die Erwerbstitigen sind
oder zu einem hoheren Anteil der Lohnarbeit nachgehen (vgl. ebd.: 295). Jutta
Hartmann fasst zusammen, dass »in einigen queeren Familien die biologische
Abstammung die Funktion [...] einer Differenzierung« (Hartmann 2014: 22.8) iiber-
nehme, wihrend bei heterosexuellen Paaren die Kategorie Geschlecht relevant
gemacht werde (vgl. ebd.). Meine Studie zeigt, dass leibliche Verwandtschaft nicht
ausschliefllich als Differenz- und Zuordnungskategorie fungiert, sondern ganz
unterschiedlich gedeutet werden kann. Und: Geschlecht (bzw. ein naturalisierter
Geschlechtskorper) wird durchaus auch in lesbisch-queeren Konstellationen re-
produziert im Zuge von Heteronormalisierungsstrategien, bei denen eine Analogie
zu heterosexueller Elternschaft hergestellt wird (siehe Kap. 7). Insgesamt sind die
Verhandlungen der Interviewten vielschichtig und zeichnen sich durch diverse,
teilweise konfligierende Begriindungsmuster und Aushandlungsstrategien aus,
wobei Dekonstruktionen einer essentialistischen Differenz von leiblicher und
nicht-leiblicher Verwandtschaft, Egalisierungen und eine damit einhergehende
Betonung von Verwandtschaft als getan iiberwiegen.

Allen Dekonstruktions- und Egalisierungsbestrebungen der Interviewten zum
Trotz zeigt sich im untersuchten Material, dass die Umarbeitungen und Aneignun-
gen umkimpft sind. In den Aushandlungsprozessen von leiblicher und nicht-leibli-
cher Verwandtschaft spielen auch diskursive und lebensweltliche Marginalisierun-
gen sozialer Relationalititen eine Rolle: Formen der Anerkennung bzw. Verwerfung
verwandtschaftlicher Beziehungen in lebensweltlichen Kontexten und in hegemo-
nialen Diskursen sind von Gewicht dafiir, »wer man sein kann« (Schirmer 2015:
180). Dies zeigt Kapitel 5.3.4 und darauf verweisen auch einige weitere Studien
(insbesondere Dalton/Bielby 2000; Chabot/Ames 2004; Burghardt/Mahmud/Mo-
litor 2006; Green 2006; Kruppa 2009). Infragestellungen der Verwandtschaftsbe-
ziehungen und Ordnungsversuche orientieren sich wiederholt an genetisierenden,
heteronormativen Skripten von Reproduktion und Verwandtschaft.

Zum Teil veranderte die rechtliche Stellung als zweiter Elternteil, die fiir die so-
zialen Miitter erst nach erfolgreicher Durchfiithrung eines Stiefkindadoptionsver-
fahrens moglich war, fir Akteurinnen® das Gefiihl zu ihrer verwandtschaftlichen
Position als Elternteil und sie empfanden hierdurch eine grofiere soziale Akzep-
tanz. Insgesamt bedarf soziale Mutterschaft (bzw. Elternschaft) einer besonderen
Herstellungsleistung (vgl. hierzu auch Schallat 2018: 132).

Die vorliegende Studie tragt auch ganz neue Aspekte bei: So wird in den bis-
herigen Forschungen in der Regel lediglich die soziale Mutterschaft als besondere
Konstruktionsleistung und Gestaltungsaufgabe markiert (etwa Bergold/Rupp 2011:

am12.02.2028, 20:45:14,

173


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Queere Praktiken der Reproduktion

134; Touroni/Coyle 2002: 203). Damit bleibt die auf naturalisierenden Annahmen
von Mutterschaft basierende Selbstverstindlichkeit der leiblichen Verbindung als
beziehungsstiftend unangetastet. Am Beispiel von Merle Daniels zeigt sich jedoch
exemplarisch, dass auch leibliche Verwandtschaft keine Kontinuitit und Linearitit
zu Muttersein impliziert, sondern genauso hergestellt werden muss.

Ahnlich verhilt es sich in Bezug auf das Reproduktiv-Werden (vgl. Kap. 5.1).
Teils haben Studien Aspekte dieses Prozesses benannt und etwa auf die Notwen-
digkeit einer Auseinandersetzung der Interviewten mit hegemonialen, heteronor-
mativen Diskursen von Eltern- und Mutterschaft im Vorfeld des Elternwerdens
sowie umgekehrt auch auf die Angst vor einer Unvereinbarkeit von lesbischem
Begehren und Mutterschaft verwiesen (vgl. Chabot/Ames 2004: 351; Mamo 2007a:
581f.). In der Studie von Chabot und Ames werden Fragen der (II-)Legitimitit nicht-
heterosexueller Elternschaft thematisiert, etwa die Vorstellung, als lesbische Frau-
en keine »fit mothers« (ebd.) sein zu konnen. Auch Burghardt, Mahmud und Mo-
litor (2006) erwihnen das Bild der Lesbe als »nonprocreative being« (ebd.: 145),
welches erst in den 1990ern im US-amerikanischen Kontext und in Deutschland
ab Anfang der 2000er Jahre zu erodieren begann. Pia Bergold, Andrea Buschner
und Christian Haag (2015) verweisen zudem auf die Verhandlung von Alternati-
ven zum leiblichen Kind und die Entscheidung fiir oder gegen die Ubernahme der
leiblichen Mutterschaft im Vorfeld der Schwangerschaft (vgl. ebd.: 168ff.). Die hier
vorgestellten Ergebnisse differenzieren die sozialwissenschaftliche Beschiftigung
mit dem Elternwerden lesbisch-queerer Frauen*paare iiber Samenspende weiter
aus und liefern eine empirisch breit unterfiitterte Rekonstruktion verschiedener
Aushandlungsmomente im Prozess des Reproduktiv-Werdens, die den »Stationen
der Schwangerschaft« (Hirschauer et al. 2014: 13), die bei Hirschauer et al. mit der
Projektierung beginnen, noch eine Phase voranstellt bzw. die Projektierung aus ei-
ner heteronormativititskritischen Perspektive ausdifferenziert: Im Feld nicht-he-
terosexueller Reproduktion spielen — wie mein Material eindriicklich zeigt — das
biografische Ereignis des Coming-outs als lesbisch bzw. queer sowie Fragen der
(Il-)Legitimitat nicht-heterosexueller Elternschaft eine besondere Rolle: Es ist ei-
ne Art »doppeltes« Coming-out vonndten: als lesbisch-queeres und legitimes, Kin-
derwunsch habendes Subjekt. Hinzu kommen die Verhandlung von spezifischen
Planungserfordernissen sowie Alternativen zum leiblichen Kind und schliefilich
die Entscheidung iiber die Frage, welche der Partnerinnen® das Kind austrigt.
Insgesamt handelt es sich um funf wichtige Aushandlungsmomente im Prozess
des Reproduktiv-Werdens von lesbischen und queeren Frauen*paaren. Mit ihnen
verbunden ist dariiber hinaus der Aspekt der Samenspenderwahl, auf den ich im
nichsten Kapitel eingehen werde und den auch andere Studien hervorheben (u.a.
Chabot/Ames 2004; Bergold/Buschner/Haag 2015).

Auffallend ist, dass der prokreative Akt selbst — die Zeugung — in den Stationen
der Schwangerschaft nach Hirschauer et al. (2014) nicht auftaucht. Dies resultiert

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rekonfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft

vermutlich daraus, dass sowohl die Geburt als auch die Projektierung als »Randsta-
tionen« (ebd.: 19) der Schwangerschaft gefasst werden. Auch ein Blick in die Lite-
ratur, die den empirischen Gegenstand lesbischer Elternschaft iiber Samenspende
analysiert, zeigt, dass die Praktiken des Kinder-Machens, insbesondere der Selbst-
insemination, tendenziell unterbeleuchtet sind. Lediglich vereinzelt weisen inter-
nationale Studien auf die Bedeutung des Inseminationsakts im Prozess des Eltern-
werdens hin, wenn die nicht-leibliche Mutter eine aktiv partizipierende Rolle ein-
nimmt (vgl. Hayden 1995: 52). Die vorliegende Studie zeigt, dass es aufschlussreich
ist, diese Praktiken genauer in den Blick zu nehmen, da im Rahmen ihres Vollzugs
Sexualitit und Reproduktion auf eine Heteronormativititen infrage stellende Wei-
se neu zueinander in Beziehung gesetzt werden. Die Verkniipfung von Reproduk-
tion mit einem bindren (biologischen) geschlechtlichen Sein und Heterosexualitit
wird aufgelost. Meist heben sozialwissenschaftliche Analysen zur Herstellung von
Verwandtschaft iiber Reproduktionstechnologien hervor, dass Sexualitit und Fort-
pflanzung voneinander entkoppelt werden. Im Kontext der selbst durchgefithrten
Inseminationspraktiken werden Reproduktion und Sexualitit oftmals wieder zu-
sammengefithrt und sind Teil iiberraschender Choreografien des Kinder-Machens.

Insgesamt zeichnen sich die reproduktiven Praktiken der Interviewten durch
Gleichzeitigkeiten und eigensinnige Umarbeitungen hinsichtlich der Konstrukti-
on und wechselseitigen Bezogenheit von Kérpern und Substanzen, von Verwandt-
schaft und Genealogie, Biologie und Sozialem, Natur und Kultur sowie Geschlecht
aus. Hatte Ludmilla Jordanova in der historischen Ableitung den Wandel von ge-
neratio hin zu Reproduktion noch als Abkehr von der Idee menschlicher Handlungs-
macht und vom zeugend-empfangenden Paar gefasst (vgl. Arni 2008: 304), so voll-
zieht sich im Kontext der betrachteten lesbisch-queeren Praktiken des Kinder-
Machens die Reartikulierung einer Idee von Reproduktion bzw. Prokreation, die
auf die agierenden Subjekte fokussiert. Dariiber hinaus sind Materialititen von
konstitutiver Bedeutung: Die Analyse zeigt, dass Artefakte als den Reproduktions-
prozess mitgestaltend und Verwandtschaft mithervorbringend zu fassen sind. Als
besonders bedeutsame soziotechnische Artefakte, die Verwandtschaft mitkonsti-
tuieren, zeigen sich im vorliegenden Material mit Sperma gefiillte Spritzen, die fa-
miliale Verkniipfungen herstellen und andere (potentielle) Verbindungen kappen.
In den ontological choreographies der Interviewten kommen tradierte Verkniipfungen
in Bewegung und die grundsitzliche Offenheit und Unbestimmtheit von Kérpern
und Substanzen im Zuge des Kinder-Machens wird offenkundig. Biologistische
Verwandtschaftskonzeptionen werden explizit bis implizit flexibilisiert. Eine ver-
meintliche Unméglichkeit lesbisch-queerer Reproduktion stellen die Interviewten
mit ihren Praktiken infrage. Teil der Praktiken war stets die Nutzung einer Sa-
menspende. Das folgende Kapitel geht unter anderem der Frage nach, inwiefern
die Paare im Zuge der Auswahl der Samenspende bzw. des Spenders bereits ab-
steckten, wer/was fiir sie Familie ist.

am12.02.2028, 20:45:14,

175


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am12.02.2028, 20:45:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

