
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 51 

7. ʿAbdalġanī an-Nābulusī (gest. 1143/1731)

ʿAbdalġanī an-Nābulusī160 war ein sehr produktiver Autor, der zu ganz verschie-
denen Themen Stellung bezog – darunter zu Sufismus, Theologie, Ḥadīṯ, Koran-
exegese und Jurisprudenz (fiqh). Er verfasste aber auch Reiseliteratur und Poe-
sie161. Gegenwärtig liegen etwa 40 seiner Werke in gedruckter Form vor162. 

7.1  Biographie 

ʿAbdalġanī b. Ismāʿīl b. ʿAbdalġanī b. Ismāʿīl b. Aḥmad b. Ibrāhīm b. Ismāʿīl b. 
Ibrāhīm b. ʿAbdallāh b. Muḥammad b. ʿAbdarraḥmān b. Ibrāhīm b. ʿAbd- 
arraḥmān b. Ibrāhīm b. Saʿdallāh b. Ǧamāʿa al-Kinānī al-Maqdisī an-Nābu- 
lusī163 ad-Dimašqī164 al-Ḥanafī an-Naqšbandī al-Qādirī wurde am 5. Ḏū l-
Ḥiǧǧa165 1050/19. März 1641 in Damaskus geboren. Seine Familie hing der šā- 
fiʿitischen Rechtsschule an, wobei sein Vater als einziger zur ḥanafitischen Dok- 
trin gewechselt hatte166. Nābulusīs Vater hatte in Istanbul beim damaligen Šayḫ 
al-Islām Yaḥyā b. Zakariyyā gelernt167. Zu den bekanntesten Büchern, welche 
sein Vater verfasste, zählt ein voluminöser zwölfbändiger Kommentar zu Mu- 
ḥammad Mullā Ḫusraws Durar al-ḥukkām fī ġurar al-aḥkām (gest. 885/1481)168. 

160  Siehe W.A.S. Khalidi, ʿAbd al-Ghanī, in EI2, Bd. 1, 61. Aladdin, Bakri, Al-Masrad an-naqdī 
bi-asmāʾ muʾallafāt aš-Šayḫ ʿAbdalġanī an-Nābulusī, in: Maǧallat Maǧmaʿ al-Luġa al-
ʿArabiyya bi-Dimašq 59 (1984), 97-115; 334-388. Ein Jahr später erschien seine zweibändi-
ge Dissertation über Nābulusī: ʿAbdalġanī an-Nābulusī (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine, 2 
Bde., Ph.D.Dissertation, Université de Paris I 1985. Ende der neunziger Jahre folgte die 
Dissertation von Frau von Schlegell, Barbara Rosenow, Sufism in the Ottoman Arab World: 
Shaykh ʿAbd al-Ghanī al-Nābulusī (d.1143/1731). Berkeley 1997. Zu Nābulusī s. ferner Abū 
al-Faḍl Muḥammad Ḫalīl al-Murādī, Silk ad-durar fī aʿyān al-qarn aṯ-ṯānī ʿašar, Bd. 3, 30-38. 
Kairo 1301/1883-1884. Vgl. auch Hartmann, Martin, Das Arabische Strophengedicht, I Das 
Muwaššaḥ, 6. Weimar 1897. 

161  Z. B. den vierbändigen Dīwān ad-dawāwīn. Nur der erste Band, dessen Hauptthema Su-
fismus ist, wurde in Kairo ab 1302/1884 mehrfach gedruckt (Vgl. Brockelmann, ʿAbd al-
Ghanī, in EI1, Bd. 1, 40). Ferner ist seine Gedichtsammlung Burǧ Bābil wa-šadw al-balābil 
(„Der Turmbau zu Babel und der Gesang der Nachtigallen“) zu nennen. Damaskus 1988. 

162  Vgl. von Schlegell, Sufism, 306-308.  
163  Als sein Urgrossvater, Ibrāhīm Burhānaddīn b. Ǧamāʿa (gest. 737/1530), von Jerusalem via 

Nablus nach Damaskus kam, nannte man ihn an-Nābulusī (derjenige, welcher über Nablus 
kam). S. von Schlegell, Sufism, 25. 

164  So nennt sich Nābulusī in Dīwān al-ḥaqāʾiq, 6. 
165  So auch Brockelmann, ʿAbd al-Ghanī, in EI1, Bd. 1, 39 und Khalidi, ʿAbd al-Ghanī, in 

EI2, Bd. 1, 61. Bei von Schlegell, Sufism, 33 steht aber: „Al-Nābulusī was born on 4 Dhū 
al-Ḥijja, 1050/1641. 

166  Trotz Nābulusīs vertiefter Kenntnis der anderen Rechtsschulen blieb er der Ḥanafiyya, der 
Doktrin seines Vaters, treu, ebd., 42. 

167  Ebd., 35. 
168  Ebd., 33. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 52 

Sein Vater starb 1062/1651, die Mutter 1104/1692 und sein Bruder Yūsuf 1105/ 
1693169. 

In der Zeit von 1050-1097/1641-1686 wohnte Nābulusī mit seiner Familie im 
ʿAnbarāniyyūn (Parfumhändler)-Quartier, welches südlich an die Umayyadenmo-
schee angrenzt. Im Alter von 25 Jahren reiste er nach Edirne (1075/1664), danach 
nach Istanbul, wo er ein Jahr lang als Richter am Maydān-Gericht tätig war. Es 
folgte 1100/1688 eine Reise in die Bekaa-Ebene und weitere Regionen des Liba-
non170. Im Jahre 1101/1689 zog es ihn nach Jerusalem und Hebron171. 1101/ 
1689 besuchte er Ägypten und den Ḥiǧāz172. 1112/1700 ging er ins syrische Tri-
polis (Ṭarābulus aš-Šām)173. Daneben war er in der Umayyadenmosche beim 
Grab des Propheten Yaḥyā, Johannes des Täufers, als Dozent tätig. Vom Jahr 
1119/1707 bis zu seinem Tod am 24. Šaʿbān 1143/5. März 1731 wohnte er in der 
Nähe des Grabes von Ibn al-ʿArabī, im Ṣāliḥiyya-Viertel174 am Hang des Berges 
Qāsiyūn. 1116/1704 wurde er als Lehrer an der Salīmiyya-Madrasa eingestellt, 
wo er Koranexegese nach den Anwār at-tanzīl von Bayḍāwī (gest. 685/1286) un-
terrichtete175. 

7.1.1  Nābulusīs Lehrer 

Sein Vater war zugleich ʿAbdalġanīs erster Lehrer. Als er starb, war ʿAbdalġanī 
zwar erst zwölf Jahre alt, hatte aber bereits mit fünf Jahren den Koran auswendig 
gelernt und bei seinem Vater viele Lehrbefugnisse (iǧāzāt) für Schriften zu Ko-
ranexegese und Ḥadīṯ oder für die Werke von Ibn al-ʿArabī erworben. Ausserdem 
erhielt er Lehrbefugnisse von angesehenen Gelehrten wie Naǧmaddīn al-Ġazzī  

169  Ebd., 34 f. 
170  Diese Reise, die er am 15. Ḏū l-Qaʿda 1100/30. August 1688 antrat, dauerte nur 15 Tage. 

Die Reinschrift des Textes wurde in der Nacht zum Mittwoch, dem 20. Ḏū l-Ḥiǧǧa 1100, 
fertiggestellt. Sie trägt den Titel Ḥullat aḏ-ḏahab al-ibrīz fī riḥlat Baʿlabak wa-l-Biqāʿ al-ʿazīz 
(„Das aus reinstem Gold gemachte Oberkleid: Die Reise nach Baalbek und al-Biqāʿ“) und 
hat den Beinamen ar-Riḥla aṣ-ṣuġrā. S. Flügel, Gustav, Einige Handschriften, in: ZDMG 16 
(1862), 651, 658. 

171  Der Titel dieser Reise lautet al-Ḥaḍra al-unsiyya fī ar-riḥla al-qudsiyya, und sie trägt den 
Beinamen ar-Riḥla al-wusṭā („Die mittlere Reise“), ebd., 651, 660.  

172  Nābulusī begann diese Reise am 1. Muḥarram 1105/2. September 1693 und kam erst 388 
Tage später nach Damaskus zurück. Sein Bericht trägt den Titel al-Ḥaqīqa wa-l-maǧāz fī 
riḥlat bilād aš-šām wa-miṣr wa-l-ḥiǧāz (Flügels Übersetzung lautet „Wahrheit und Dichtung, 
enthaltend die Reise durch die Länder Syrien, Ägypten und Ḥiǧāz“). Eine detaillierte Be-
schreibung findet man ebd., 659-696.

173  Dazu s. F. Buhl/C.E. Bosworth, Ṭarābulus (From the Mamlūk period onwards) M. La- 
vergne, in EI2, Bd. 10, 214-216. 

174  Zur Ṣāliḥiyya-Phase seines Lebens s. Ibn Kannān (gest. 1153/1740), al-Ḥawādiṯ al-yawmiyya 
(„Die täglichen Ereignisse“). Sie umfasst die Jahre 1111/1699 bis 1153/1740; ed. Akram al-
ʿUlabī. Damaskus 1994, zitiert bei von Schlegell, Sufism, 52, Anm. 145. 

175  Ebd., 24 u. 51. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 53 

(gest. 1061/1650), ʿAbdalbāqī al-Ḥanbalī (gest. 1071/1660), seines Zeichens naqīb 
al-ašrāf in Damaskus und Prediger an der Umayyadenmoschee, Muḥammad b. 
Tāǧaddīn al-Maḥāsinī (gest. 1072/1661) oder Maḥmūd al-Kurdī (gest. 1094/ 
1682)176. ʿAbdalġanī hing zunächst dem Qādiriyya-Orden an, danach auch der 
Naqšbandiyya. Die Phasen, in denen er sich in sein Haus zurückzog, nutzte er 
unter anderem dazu, sich ungestört dem Studium der Schriften von Ibn al-
ʿArabī, Ibn Sabʿīn (gest. 668/1269 oder 669/1270) und ʿAfīfaddīn at-Tilimsānī 
(gest. 690/1291)177 zu widmen. 

7.1.2  Nābulusīs Schüler 

Nābulusī war nicht nur ein produktiver Gelehrter, der viele Schriften und Send-
schreiben zu ganz unterschiedlichen Themen verfasste, sondern auch ein begna-
deter Lehrer, welcher nachhaltigen Einfluss auf seine Studenten ausübte178. Zu 
nennen ist zunächst einmal Muṣṭafā Kamāladdīn al-Bakrī (gest. 1163/1749), der, 
nachdem ʿAbdalġanī gestorben war, zu einem berühmten Šayḫ des Ḫalwatiyya179-
Ordens wurde und über ʿAbdalġanīs Leben ein Buch unter dem Titel al-Fatḥ aṭ-
ṭarī al-ǧanī fī baʿḍ maʾāṯir šayḫinā aš-Šayḫ ʿAbdalġanī verfasste. Darin verkündete er, 
dass Nābulusī das „Siegel der Heiligen“ (ḫatm al-awliyāʾ) seines Zeitalters sei180. 
Ein weiterer berühmter Schüler ist Muḥammad ad-Dakdakǧī181 (gest. 1131/ 
1718), Verfasser des biographischen Ṣūfī-Lexikons Ṭabaqāt aš-šāḏiliyya. Bleibende 
Bedeutung hat auch Ḥusayn b. Ṭuʿma al-Baytamānī182 (gest. 1175/1761), der mit 
al-Mašrab al-hanī183 (etwa: „Die durstlöschende Trinkquelle“) eine Lebensbe-
schreibung ʿAbdalġanīs vorlegte, welche er 1142/1730, d.h. ein Jahr vor ʿAbd- 
 

                                                                                          
176  Sogar der Richter der Dschinnen (qāḍī al-ǧinn), Šamhūriš, unterrichtete ihn im Ḥadīṯ. Ins-

gesamt studierte er bei 21 Scheichen unterschiedlicher Rechtsschulen – von der 
mālikitischen einmal abgesehen. Dabei soll er jedoch mehr aus Schriften als durch Vermitt-
lung der Scheiche gelernt haben. Vgl. ebd., 42 f. , Anm. 121 u. 122. 

177  Vgl. M. Yalaoui u. F. Krenkow, al-Tilimsānī, in EI2, Bd. 10, 499 f. 
178  In seinem Buch al-Qawl as-sadīd fī ittiṣāl al-asānīd hat Aḥmad b. ʿAlī al-Manīnī (gest. 

1172/1678) einen ausführlichen Bericht darüber geschrieben, was es hiess, bei an-Nābulusī 
zu studieren. Vgl. von Schlegell, Sufism, 48. Kamāladdīn Muḥammad b. Muḥammad al-
Ġazzī (gest. 1244/1828) listet in seinem Buch, al-Wird al-asnā wa-l-wārid al-qudsī fī tarǧamat 
al-ʿārif ʿAbdalġanī an-Nābulusī („Der strahlende Andachtswortlaut und der heilige Einfall: 
Über den Lebenslauf des Gotteskundigen ʿAbdalġanī an-Nābulusī“), 72-161, 143 Schüler 
von an-Nābulusī auf. Vgl. von Schlegell, Sufism, 45, Anm. 126. 

179  Zur Ḫalwatiyya s. T. Yazıcı, D. S. Margoliouth, F. de Jong, Khalwatiyya, in EI2, Bd. 4, 991-
993; B. G. Martin, A Short History of the Khalwati Order of Dervishes, in: Nikki R. Ked-
die (Hg.), Scholars, Saints, and Sufis. Berkeley u.a. 1972, S. 275-305.  

180  Von Schlegell, Sufism, 56. 
181  Ebd., 59 f. 
182  Ebd., 60 f. 
183  Der vollständige Titel lautet al-Mašrab al-hanī al-qudsī fī karāmāt aš-šāyḫ ʿAbdalġanī an-

Nābulusī, ebd., 320. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 54 

alġanīs Tod beendete. Dabei betrachtete er ʿAbdalġanī selbst als den „Erneuerer 
(muǧaddid) des Islams“184, welcher ihm [Baytamānī] dann vom Grab aus einge-
geben habe, ein Buch zur Verteidigung des Sufismus zu schreiben185. Einige sei-
ner Studenten wohnten bei ihm daheim, wie z.B. Muṣṭafā al-Ḥaymūrī (gest. 
1738/1151), dem im Hause Nābulusīs ein Sohn geboren wurde186. 

7.2  Werk 

Als Nābulusī am 43. Tag seiner grossen Reise nach Ägypten und in den Ḥiǧāz im 
Jahre 1101/1689 Ṣaydā erreichte und dort den Muftī Riḍwān b. Yūsuf aṣ-Ṣabbāġ 
al-Miṣrī ad-Dimyāṭī traf, bat ihn dieser um eine Lehrbefugnis (iǧāza) für alle sei-
ne Bücher. Nābulusī listete ihm 144 Titel auf, die er wie folgt gruppierte: 57 Titel 
zur Mystik (w. fī fann al-ḥaqīqa al-ilāhiyya), neun zum Ḥadīṯ, 37 zur Jurisprudenz 
(fiqh), drei zur melodischen Rezitation des Korans (fann at-taǧwīd), vier zur Ge-
schichte (tārīḫ) und 20 zur schöngeistigen Literatur (fann al-adab) einschliesslich 
der Poesie. Am Schluss setzte Nābulusī hinzu „und weitere Bücher und Send-
schreiben, die mir zur Zeit nicht einfallen“187. Das Jahr 1096/1685 war für an-
Nābulusī das produktivste, denn er schrieb acht wichtige Werke, darunter einen 
umfangreichen Kommentar zu Ibn al-ʿArabīs Fuṣūṣ al-ḥikam188, des Weiteren sein 
grosses Buch über Traumdeutung189, ein Buch über Ḥadīṯ, eine Verteidigungs- 
schrift der Mawlawī-Rituale190, eine Schrift über die Vorzüge der Zurückgezogen- 
heit, in der er eine Art Selbstschutz vor der korrupten Gesellschaft erblickte191, 
ein Buch über Liebe unter Männern192 und eine Sammlung von intimen Zwie-
sprachen (munāǧāt) mit Gott193.  

184  Ebd., 60, Anm. 168 u. S. 63. 
185  Der Buchtitel lautet as-Sihām ar-rašīqa fī qulūb an-nāhīn ʿan ʿilm al-ḥaqīqa („Die flinken Pfeile 

in die Herzen derer, welche das Wissen der Wirklichkeitserfahrung verbieten“). Vgl. 
ebd. 320. 

186  Sein Sohn hiess Aḥmad. Nābulusī soll ihn in „Flickenröcke“ (Sing. ḫirqa) der Naqš- 
bandiyya- und Qādiriyya-Orden gekleidet haben. Von Schlegell, Sufism, 54. 

187  Vgl. Flügel, Gustav, Einige Handschriften, in: ZDMG 16 (1862), 664-669. 
188  Ǧawāhir an-nuṣūṣ fī ḥall kalimāt al-Fuṣūṣ. Es erschien 1304/1886 in Istanbul. Vgl. von Schle-

gell, Sufism, 77, Anm. 209. 
189  Nābulusī schrieb auch zwei Schriften über die unter der Herrschaft der Osmanen bis zu 

den Jahren 1159/1746 und 1284/1867 zu erwartenden Ereignisse (Brockelmann, ʿAbd al-
Ghanī, EI1, Bd. 1, 40). 

190  Al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya fī ṭarīqat as-sāda al-mawlawiyya. Zur Mawlawiyya s. F. de Jong, Mawla-
wiyya, in EI2, Bd. 6, 883 ff. 

191  Takmīl an-nuʿūt fī luzūm al-buyūt. 
192  Ġāyat al-maṭlūb fī maḥabbat al-maḥbūb. Vgl. von Schlegell, Sufism, 68. Ein Zeitgenosse 

Nābulusīs behauptete, dass die Betrachtung eines bartlosen Gesichtes ḥarām sei. In Erwide-
rung schrieb an-Nābulusī sein al-Qawl al-muʿtabar fī bayān an-naẓar. Ebd., 74, Anm. 199. 

193  Munāġāt al-qadīm wa-munāǧāt al-ḥakīm. Ebd., 69-72, Anm. 193. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 55 

Subkī hatte nicht nur in der Nūniyya die Kluft zwischen Ašʿariyya und Māturī- 
diyya zu überbrücken versucht, sondern war auch bestrebt gewesen, der Sufik ei-
nen sicheren Platz in der islamischen Orthodoxie zu verschaffen. Nābulusī, der 
ein angesehener Ṣūfī-Meister war, sah es in seiner Zeit als notwendig an, sich 
selbst und die Ṣūfiyya in Schutz zu nehmen. Anlass dafür könnte gewesen sein, 
dass der in arabischer Sprache im Jahr 981/1572 verfasste Traktat aṭ-Ṭarīqa al-
muḥammadiyya194 von Meḥmet Birgili (gest. 981/1573)195 der Qāḍīzādebewegung 
im Anatolien des 17. Jhs. eine theoretische Grundlage geliefert hatte, um be-
stimmte Richtungen des Sufismus zu bekämpfen. Die Prediger dieser Bewegung 
brachten den Aufruf Birgilis zu einem gereinigten ursprünglichen Islam unter das 
Volk und griffen Ṣūfī-Zentren in Istanbul an196. 

Die Qāḍīzāde-Epoche197 erstreckte sich von 1031/1621 bis 1097/1685. Der aus 
Damaskus stammende Kadızadeli Üsṭüvani Meḥmed (gest. 1072/1661) bekam 
im Jahr 1062/1651 die Unterstützung des Grosswesirs Melik Aḥmed Pāšā (gest. 
1073/1662), um den Ḫalwatiyya-Orden in Demirkapı zu zerstören. Er hetzte sei-
ne Anhänger auf, auch Besucher von anderen Orden zusammenzuschlagen198. 
Die Protagonisten der Qāḍīzādebewegung „waren Prediger, die sich von den 
höchsten Rängen der geistlichen Hierarchie ausgeschlossen sahen. Gleichsam Er-
ben Ibn Taymīyas, auf den sie sich auch beriefen, warfen sie den obersten Vertre-
tern der religiösen Gelehrsamkeit eine bedenkliche Nähe zu problematischen su-
fischen Ansichten und Praktiken vor. Die Repräsentanten der Bewegung ver-
mieden jedoch in aller Regel die direkte Auseinandersetzung mit den Häuptern 
der Gelehrtenhierarchie und richteten ihre Angriffe lieber gegen Vertreter der Su-
fik, vor allem des Ḫalvetiyye-Ordens“199. 

Nābulusī stellte seinen grossen Kommentar zu Mehmet Birgilis (bzw. auch al-
Birkawī, Birgiwī oder Birgewī, gest. 981/1573) aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya im Jah-
re 1093/1683 fertig200. Er nannte ihn: „Der mit Tau benetzte Garten: Kommen-

                                                                                          
194  Ohne auf den Inhalt einzugehen, wies Bernd Radtke auf dieses Buch hin, als er über die 

mystische ṭarīqa-muḥammadiyya in Nordafrika des 18. und 19. Jahrhundert sprach, “Sufism 
in the eighteenth century: An attempt at a provisional appraisal”, in Die Welt des Islams, 
Bd. 36, 3, (November 1996), S. 355. 

195  Vgl. hier, Anm. 142. 
196  von Schlegell, Sufism, 81 f. 
197  Zu der nach Kadızade Mehmet genannten osmanischen Reformbewegung s. Öztürk, N., 

Islamic Orthodoxy among the Ottomans in the Seventeenth-Century with Special Reference to the 
Qāḍī-Zāde Movement. Ph. D. dissertation. Edinburgh 1987; Zilfī, Madeline C., The Politics of 
Piety. The Ottoman Ulema in the Postclassical Age (1600-1800). Minneapolis 1988 und Çavu-
şoǧlu, Semiramis, The Ḳāḍīzādelī Movement: An Attempt of Şerīʿat-Minded Reform in the Otto-
man Empire, Ph. D. dissertation. Princeton 1990. Vgl. auch M. Kemper, Ṣūfīs, 159 f. 

198  Zilfī, Madeline C., The Kadızadelis: Discordant Revivalism in Seventeenth-Century Istan-
bul, in: Journal of Near Eastern Studies 45, No. 4 (1986), S. 259; vgl. von Schlegell, Sufism, 
83. 

199  Berger, Lutz, Ein Herz wie ein trockener Schwamm. Laqānīs und Nābulusīs Schriften über 
den Tabakrauch, in: Der Islam, Bd. 78 (2001), 252. 

200  Ebd., 68. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 56 

tar zu aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya“ (al-Ḥadīqa an-nadiyya fī šarḥ aṭ-Ṭarīqa al-mu- 
ḥammadiyya)201. Birgili, der als Ṣūfī der Bayramiyya202, eines Zweiges der Ḫalwa- 
tiyya203, begonnen hatte, wollte mit diesem Buch die islamische Gesellschaft vor 
den überall lauernden Gefahren retten. Diese betrafen zum einen menschliche 
Körperglieder204, zum anderen stellten sie aber auch soziale Entartungen dar205, 
wie sie Birgilis Auffassung nach selbst in den Ṣūfī-Orden anzutreffen waren. So-
wohl in Kairo als auch in Damaskus bedienten sich türkische Rechtsgelehrte des 
Traktats aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya, um das einfache Volk gegen lautes Gottesge-
denken (ḏikr), Gesang und Musik (samāʿ), Tanz, Rauchen und andere Praktiken 
der Ṣūfīs aufzuhetzen. Nābulusī wollte mit seinem Kommentar den Fanatikern 
(ahl at-taʿaṣṣub) verbieten, das Werk, das nach seiner Ansicht viel Nützliches ent-
hält, zu missbrauchen206. 

Birgilis Kritik am Gesang in der Moschee versuchte Nābulusī dahingehend zu 
relativieren, dass Birgili eigentlich das unzüchtige Verhalten mancher Ṣūfīs, die 
sich beim melodischen Gottesgedenken mit kleinen Jungen zusammentaten, kri-
tisiere, nicht aber den Gesang an und für sich207. Entgegen der Meinung von Bir-
gili betrachtete aber Nābulusī das Rauchen als erlaubt (mubāḥ)208. Im Šarḥ aṭ-
Ṭarīqa al-muḥammadiyya bezeichnet Nābulusī den physischen Liebesakt unter 
Männern sowie Analverkehr mit der eigenen Frau als Unglauben (kufr), was die 
Todesstrafe durch Steinigung zur Folge haben müsse209. Entgegen den Ansichten 
der Ḥulūliyya, welche die Attribute Gottes in den Gesichtern von Knaben und 
Frauen zu erkennen meinten, schlossen sich sowohl Nābulusī als auch andere 
Ṣūfīs, die aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya kommentierten210, der Kritik Birgilis an. 
Auch tadelten sie streng die „Herumtreiber“ (mutakāsila), welche von Tür zu Tür 
bettelten211. 

201  Diese Schrift wurde zum ersten Mal 1290/1873 in zwei Bänden in Istanbul gedruckt. Fast 
ein Jahrhundert später (1396/1976) erschien ein Nachdruck in Pakistan.

202  Zur Bayramiyya, s. G.L. Lewis, Bayrāmiyya, in EI2, Bd. 1, 1137.
203  Zur Entwicklung der Ḫalwatiyya im Osmanischen Reich s. Hans-Joachim Kissling, „Aus 

der Geschichte des Chalvetijje-Ordens“, in: ZDMG, Bd. 103 (1953), S. 233-289. 
204  Er referiert auf mehr als hundert Seiten über die „Übel“ von Zunge (āfāt al-lisān), Ohr 

(uḏn), Hand (yad), Bauch (baṭn), Geschlechtsteil (farǧ), Bein (riǧl) und Körper (badan) im 
allgemeinen. S. Šarḥ aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya, Bd. 2, 388-545. 

205  Beispielsweise, dass ein Mann sich weder um die Alimente (nafaqa) für seine Kinder noch 
um ihre Erziehung (tarbiya) kümmert, ebd., Bd. 2, 555 ff. 

206  Von Schlegell, Sufism, 84 f. 
207  Ebd., 87. 
208  Ebd., 90. Um den Tabakrauch zu verteidigen, schrieb Nābulusī aṣ-Ṣulḥ bayn al-iḫwān fī 

ḥukm ibāḥat ad-duḫān (Ms. Berlin 5495, 3 ff. 1-49). Näheres bei Berger, Lutz, Ein Herz wie 
ein trockener Schwamm, S. 249-293.  

209  Ebd., 75 
210  Z.B. Raǧab al-ʿĀmidī al-Qayṣarī und Abū Saʿīd al-Ḫādimī (gest. 1192/1778), ebd., 88. 
211  Ebd., 88, Anm. 239. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 57 

7.3  Taḥqīq al-intiṣār fī ittifāq al-Ašʿarī wa-l-Māturīdī ʿalā ḫalq al-iḫtiyār212 

Wie aus dem Untertitel dieser Monographie hervorgeht, soll hier der Beweis ge-
führt werden, dass beide Theologen bezüglich der Erschaffung von menschlicher 
Handlungsfreiheit213 einer Meinung seien. Unmittelbar im Anschluss daran gibt 
Nābulusī bekannt, dass er die Methode (maḏhab) der massgeblichen früheren 
sunnitischen Gelehrten214 darlegen wolle bei ihrem Nachweis (iṯbāt) von freier 
Wahl (iḫtiyār), Absicht (qaṣd), Erwerb (kasb), der Verwendung der in der Zeit ge-
schaffenen menschlichen Kraft (w. ṣarf qudrat al-ʿabd al-ḥādiṯa) sowie des im Men-
schen erschaffenen Wirkvermögens (istiṭāʿa). Zudem seien iḫtiyār, qaṣd, kasb und 
ṣarf existierende Akzidenzien, die genau so wie die seelischen Akzidenzien (al-
aʿrāḍ an-nafsāniyya) von Gott erschaffen seien. Demzufolge seien sie (d.h. iḫtiyār, 
qaṣd, kasb und ṣarf) keine blossen Zusätze (muǧarrad umūr iḍāfiyya) oder blosse 
Betrachtungen (iʿtibārāt maḥḍa), die weder existent noch inexistent seien, wie et-
wa der Zustand (ḥāl)215. 

Notwendig (iḍṭirārī) sei die Wahl (iḫtiyār216), nicht aber die Handlung selbst 
(fiʿl), sagt Nābulusī in seiner Schrift zu Ašʿarīs Verteidigung217. Sowohl Ašʿarī als 
auch Māturīdī verträten die Meinung, dass die für den Menschen erschaffene 
Handlung (fiʿl) aus der für ihn erschaffenen Kraft (qudra) und Wahlmöglichkeit 
(iḫtiyār) herrühre. „Demzufolge kann man sagen: Dem Menschen (ʿabd) kommen 
freiwillige Handlungen (afʿāl iḫtiyāriyya) zu [und dies] gemäss des Konsenses der 
Sunniten (ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa), ohne Unterschied zwischen Ašʿarī und 
Māturīdī. Dementsprechend kann man sie sowohl dem Verstand gemäss (ʿaqlan) 
als auch nach dem Religionsgesetz (šarʿan)“218 als gut oder böse (w. ḥusn und 
qubḥ) bezeichnen. 

Nābulusī unterscheidet zwei Arten von Zwang (ǧabr), erstens einen absoluten 
(muṭlaq) und instinktgesteuerten (ḥissī) sowie zweitens einen beschränkten (mu-
qayyad) und verstandesgemässen (ʿaqlī). Der absolute Zwang wird von denen, die 
dies richtig sehen (w. ahl al-ḥaqq219), abgelehnt. Der begrenzte Zwang ist jedoch  
 

                                                                                          
212  Zu Deutsch: „Die Verwirklichung des Sieges: Zur Übereinstimmung Ašʿarīs und Māturīdīs 

hinsichtlich der Erschaffenheit der freien Wahl“. 
213  Vgl J. van Ess, Theologie, Bd. 4, 489-512 und L. Gardet, Ikhtiyār, in EI2, Bd. 3, 1062 f.  
214  Wörtlich: maḏhab as-salaf aṣ-ṣāliḥ min at-tābiʿīn wa-tābiʿī at-tābiʿīn wa-l-aʾimma al-muǧtahidīn 

min ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa. 
215  Der Zustand (ḥāl) soll zwischen Existenz und Inexistenz liegen (wāsiṭa bayna al-wuǧūd wa-l-

ʿadam). Er soll auch eine Eigenschaft für etwas sein, das existiert (ṣifa li-mawǧūd), selbst aber 
weder existent noch inexistent ist. S. Taḥqīq al-intiṣār, 1a, 1b. 

216  Nābulusī siedelt iḫtiyār, qaṣd, ṣarf und istiṭāʿa auf der gleichen Ebene an wie „Absicht“ 
(niyya) bei den Verpflichtungen des Religionsgesetzes (at-takālīf aš-šarʿiyya). Taḥqīq al-intiṣār, 
10a.  

217  Taḥqīq al-intiṣār, 3b. 
218  Ebd., 5a f. 
219  Gemeint sind hier die ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 58 

notwendig (lāzim) für alle Gruppierungen (firaq) – sogar für die Muʿtaziliten. Der  
Bedeutung nach (fī l-maʿnā) haben also alle Gruppierungen den Beinamen ǧab- 
riyya verdient. Nur der Verstand (ʿaql) begreift die Art von Zwang, die in den nach 
freier Wahl durchgeführten Handlungen liegt (al-ǧabr fī l-afʿāl al-iḫtiyāriyya)220.  

Ob sich willentlich gesteuerte Handlungen (afʿāl iḫtiyāriyya) berechtigterweise 
als gut oder böse einstufen lassen, dazu gibt es nach Nābulusīs Darstellung drei 
Hauptmeinungen. Die erste ist die Meinung der Ašʿariten. Ihr zufolge gibt es 
überhaupt keine solche Kennzeichnung für die freiwilligen Handlungen vor dem 
Bekanntwerden des Religionsgesetzes (šarʿ), denn es wird nur durch Gebot (amr) 
und Verbot (nahy) erkannt, ob sie gut oder böse sind. Die zweite ist die der 
Māturīditen. Sie gehen davon aus, dass die Handlungen bereits bei Gott als gut 
oder böse eingestuft werden. Der Verstand (ʿaql) vermag jedoch nur einen Teil 
davon in diesen Qualifizierungen zu begreifen. Trotz dieser partiellen Erkenntnis 
durch den Verstand ist der Mensch dazu religiös nicht verpflichtet (mukallaf). Die 
dritte Meinung ist die der Muʿtaziliten, nach deren Auffassung die Handlungen 
(afʿāl) bereits bei Gott als gut oder böse gelten. Der Verstand kann schon vor dem 
Religionsgesetz die Einstufung einiger davon begreifen, und somit wird der 
Mensch dazu verpflichtet221. 

Um seine Argumente zu untermauern, zitiert Nābulusī folgende Werke: 
Šarḥ al-Mawāqif von as-Sayyid aš-Šarīf (gest. 816/1413), Šarḥ at-Taǧrīd222 von al-
Qušǧī223 (gest.879/1474), at-Taḥrīr224 von Ibn al-Humām (gest. 861/1456), at-Taw- 
ḍīḥ li-Šarḥ at-Tanqīḥ fī mabḥaṯ al-ḥasan wa-l-qabīḥ min uṣūl al-fiqh225 von Ṣadr  
aš-Šarīʿa, al-Mawāqif226, Šarḥ al-Ǧawhara227 von [Burhānaddīn Ibrāhim b. Hārūn] 
al-Laqānī, Šarḥ al-Manār228 von Ibn Malik229, Šarḥ at-Taḥrīr230 von Muḥammad 
Amīn al-Ḥanafī al-Ḫurāsānī al-Buḫārī, Mirʾāt al-uṣūl, Šarḥ Mirqāt al-wuṣūl 231  

220  Taḥqīq al-intiṣār, 5b f. 
221  Ebd., 6a f. 
222  Taǧrīd al-iʿtiqād von Naṣīraddīn aṭ-Ṭūsī (gest. 672/1274). 
223  ʿAlāʾaddīn ʿAlī b. Muḥammad al-Qušǧī, Astronom und Mathematiker, geboren in Samar-

kand, gestorben in Istanbul am 5. Šaʿbān 879/19. Dez. 1474. Zu ihm s. A. Adnan Adivar, 
ʿAlī al-Ḳushdjī, in EI2, Bd. 1, 393. 

224  Kitāb at-Taḥrīr fī uṣūl al-fiqh. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 358. 
225  Auch at-Tawḍīḥ fī ḥall ġawāmiḍ at-Tanqīḥ genannt.  
226  Al-Mawāqif fī ʿilm al-kalām von ʿAḍudaddīn al-Īǧī (gest. 765/1355).  
227  Ǧawharat at-Tawḥīd ist ein Gedicht über den kalām, das von Ibrāhīm al-Lāqānī oder al-

Laqānī al-Mālikī (gest. 1041/1631-1632) geschrieben wurde. Der Verfasser selber hat einen 
grossen, einen kleinen und einen mittleren Kommentar dazu verfasst. Der mittlere trägt 
den Titel: Talḫīṣ at-Taǧrīd li-ʿumdat al-murīd. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 620. Die 
Ǧawharat at-tawḥīd ist in: Maǧmūʿ muhimmāt al-mutūn, 11-19 zu finden. 

228  Šarḥ Kitāb al-Manār fī l-uṣūl, s. Ṭāšköprüzāde, aš-Šaqāʾiq an-nuʿmāniyya, Bd. 1, 30. 
229  ʿIzzaddīn ʿAbdallaṭīf b. Malik (gest. 885/1480). Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1825. 
230  Wird auch Taysīr at-Taḥrīr genannt. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 358. 
231  Der volle Titel lautet: Mirʾāt al-uṣūl Šarḥ Mirqāt al-wuṣūl ilā ʿilm al-uṣūl. Ebd. 2, 1657. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 59 

von Mullā Ḫusraw232, al-Kašf 233, die Nūniyya von Subkī, al-Musāyara234 von Ibn 
al-Humām, Šarḥ al-Musāyara235 von as-Sayyid aš-Šarīf aš-Šāfiʿī, al-Fiqh al-akbar, [zu- 
geschrieben] al-Imām al-aʿẓam Abū Ḥanīfa236, Išārāt al-marām min ʿibārāt al-
imām237, al-Fiqh al-absaṭ238, al-Muḥaṣṣal239 von al-Imām ar-Rāzī240, at-Talwīḥ, Šarḥ at-
Tawḍīḥ, von as-Saʿd oder Saʿdadīn at-Taftāzānī241 und aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya 
von al-Birkilī [=Birkawī] ar-Rūmī. 

Nabulusī erwähnt auch einzelne Autoritäten verschiedener, sunnitischer und 
anderer theologischer Richtungen und setzt sich mit deren abweichenden Mei-
nungen auseinander. Sein Ziel dabei ist stets die Unterstreichung der, wie er 
glaubt, herrschenden Eintracht der theologischen Meinungen zwischen den zwei 
sunnitischen Polen Ašʿarī und Māturīdī.  

Unter anderem werden folgende Namen erwähnt: Der Imām al-Ḥaramayn 
(Ǧuwaynī, gest. 478/1058), Abū Bakr al-Bāqillānī (gest. 403/1013), Abū ʿAbd- 
allāh al-Baṣrī, der Muʿtazilit Abū Hāšim (ʿAbdassalām b. Muḥammad al-Ǧub- 
bāʾī, gest. 321/933), der Muʿtazilit Bišr b. al-Muʿtamir (gest. 210/825), den Nābu- 
lusī fälschlicherweise mit dem Murǧiʾiten Bišr al-Marīsī (gest. 218/833) gleich-
setzt (Taḥqīq, 14b), Ḍirār b. ʿAmr (gest. 180/796), Hišām b. Sālim und Ǧahm b. 
Ṣafwān at-Tirmiḏī (gest. 128/745).  

Neben Ašʿariyya/Ašāʿira, Māturīdiyya und Ḥanafiyya werden folgende Grup-
pen wiederholt genannt: Ǧabriyya, Qadariyya (auch: maǧūs hāḏihi l-umma ge-
nannt; Taḥqīq, 7b) und Muʿtazila. 

 

                                                                                          
232  Muḥammad b. Qarāmiz b. Ḫwāǧa ʿAlī (gest. 885/1480). Al-Qannawǧī, Ṣiddīq, Abǧad al-

ʿulūm, Bd. 3, 121. 
233  Vielleicht meint Nābulusī al-Kašf von ʿAbdalʿazīz Aḥmad b. al-Buḫārī. Der Kašf ist ein 

Kommentar über die Uṣūl von Abū Muḥammad ʿAlī b. Faḫralislām al-Bazdawī (gest. 
482/1089 in Samarkand), s. Abǧad al-ʿulūm, Bd. 2, 73 und Bd. 3, 117. 

234  Kitāb al-Musāyara fī l-ʿaqāʾid al-munǧiya fī l-āḫira. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1666. 
235  Gemeint ist wahrscheinlich al-Musāmara fī šarḥ al-Musāyara. Ebd. 
236  Vgl. hier, Anm. 105. 
237  Kommentar über die al-Uṣūl al-munīfa li-l-Imām Abī Ḥanīfa, verfasst von Kamāladdīn 

Aḥmad b. Ḥasan b. Yūsuf al-Bayāḍī (gest. 1098/1687). Vgl. GAL, Bd. 2, 575. Das Buch 
wurde von Yūsuf ʿAbdarrazzāq ediert und in Kairo 1368/1949 gedruckt. Bayāḍīs Todesda-
tum wird von ʿAbdarrazzāq nicht angegeben. Das letzte dort erwähnte Datum ist 
1083/1672, als Bayāḍī Qāḍī von Mekka wurde. 

238  Al-Fiqh al-absaṭ = al-Fiqh al-akbar, dem Abū Ḥanīfa zugeschrieben. Es heisst, dass ein Schü-
ler von Abū Ḥanīfa, namens Abū l-Muṭīʿ al-Ḥakam b. ʿAlī b. Salāma (gest. 199/814), es 
von seinem Scheich überliefert habe. GAS, Bd. 1, 414. S. dazu auch hier, Anm. 107. 

239  Muḥaṣṣal afkār al-mutaqaddimīn wa-l-mutaʾaḫḫirīn min al-ʿulamāʾ wa-l-ḥukamāʾ wa-l-
mutakallimīn. Al-Maṭbaʿa al-Bahiyya al-Miṣriyya, Kairo, 1905. Siehe G.C. Anawati, Fakhr 
al-Dīn al-Rāzī, in EI2, Bd. 2, 754. 

240  Faḫraddīn Abū ʿAbdallāh Muḥammad b. ʿUmar b. al-Ḥusayn ar-Rāzī (gest. 606/1209). Zu 
ihm s. Arnaldez, Roger: Fakhr al-Dîn al-Râzî Commentateur du Coran et philosophe. Études 
Musulmanes XXXVII. Paris 2002. Abrahamov, B. (1992), Fakhr al-Din al-Razi on God's 
Knowledge of Particulars, Oriens, Bd. 33 (1992), 133-155. 

241  Im arabischen Text immer Taftazānī. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 60 

In seinem Harmonisierungsstreben lehnt Nābulusī die geringfügig abweichen-
den Meinungen mancher späterer Gelehrter (baʿḍ al-ʿulamāʾ al-mutaʾaḫḫirīn)242 der 
Ašʿarīten und Māturīdīten243 ab. Zum Beispiel: Ibn al-Humām (Kamāladdīn Mu- 
ḥammad b. ʿAbdalwahhāb b. ʿAbdalḥamīd as-Sīwāsī, gest. 790/1388) in seinem 
Buch at-Taḥrīr sowie die Kommentatoren des Taḥrīr und Ṣadr aš-Šarīʿa (ʿUbayd- 
allāh b. Masʿūd al-Maḥbūbī, gest. 747/1346) in seinem Buch at-Tawḍīḥ244. Durch 
den ganzen Taḥqīq al-intiṣār hindurch setzt sich Nābulusī mit diesen abweichen-
den Meinungen auseinander, und zwar unbeirrt in Richtung der Schaffung, bzw. 
Bestätigung der Harmonie und des Einklangs im sunnitischen Lager, nämlich bei 
den Ašʿariten  und Māturīditen. 

In einem Punkt stimme Abū Manṣūr [al-Māturīdī] zusammen mit vielen 
ḥanafī-Mašāyiḫ aus dem Iraq allerdings mit den Muʿtaziliten überein: Die Got-
teserkenntnis sei durch den Verstand beschlossen (w. al-ʿaql ḥākim bi-maʿrifat Allāh 
taʿālā)245. 

7.4  Fazit 

Sowohl Ašʿarī als auch Māturīdī vertreten die Meinung, dass die dem Menschen 
anerschaffene Handlung (fiʿl) aus der für ihn erschaffenen Kraft (qudra) und 
Wahlmöglichkeit (iḫtiyār) herrühre. 

Nach Meinung der Ašʿariten gibt es vor dem Auftreten des Religionsgesetzes 
(šarʿ) überhaupt keine Qualifizierung als gut oder böse für willentlich herbeige-
führte Handlungen (afʿāl iḫtiyāriyya). Der Verstand (ʿaql) hat damit nichts zu tun 
(lā ḥaẓẓ li-l-ʿaql fīhi). Sie werden nur durch Gebot (amr) und Verbot (nahy) er-
kannt. Die Māturīditen meinen, dass willentlich herbeigeführte Handlungen 
(afʿāl iḫtiyāriyya) bereits vor dem Religionsgesetz bei Gott als gut oder böse gel-
ten. Der Verstand (ʿaql) kann einen Teil davon in diesen Eigenschaften begreifen, 
allerdings ohne dass der Mensch dazu dann religiös verpflichtet (mukallaf) wäre. 

Durch die Wahl der Ausdrücke iḫtiyār, qaṣd, kasb, ṣarf und istiṭāʿa wird klar, 
dass Nābulusī nach einer Harmonisierung all dieser Begriffe strebt und dadurch 
natürlich auch alle sunnitischen Gruppierungen vereinen will, deren Thesen auf 
ihnen beruhen. Nach Anführung zahlreicher Argumentationen und Definitionen 
aus verschiedenen Schriften und von diversen Autoritäten kommt Nābulusī zu 
dem Schluss, dass Ašʿarī sowie andere sunnitische Gelehrte (w. wa-ġayruhū min 
ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa) der Meinung seien, dass der Mensch freie Wahl in Be-
zug auf seine Handlungen geniesse (muḫtār fī afʿālih), allerdings gezwungen sei, 

242  Taḥqīq al-intiṣār, 1a. Vgl. die Aussage Māturīdīs: „dass die Muʿtaziliten die Zoroastrier die-
ser Gemeinde sind“. Rudolph, Māturīdī, 231 ult., 233. 

243  Beispielsweise Ibn al-Humām in seinem Buch at-Taḥrīr sowie die Kommentatoren des 
Taḥrīr (šurrāḥuhu). Taḥqīq al-intiṣār, 2a. 

244  Taḥqīq al-intiṣār, 18b. 
245  Ebd., 16a. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 61 

etwas zu wählen (muḍṭarr fī iḫtiyārih). Es gebe aber weder Zwang (ǧabr) noch Er-
mächtigung (tafwīḍ), sondern etwas dazwischen (amr bayn amrayn; amr naṣaf)246. 
Nābulusī bestätigt ausdrücklich, dass in dieser Hinsicht überhaupt kein Unter-
schied zwischen den Ašʿariten und Māturīditen bestehe247.  

8. Abū ʿUḏba (gest. nach 1172/1759)

Abū ʿUḏba und – der unter Punkt 5. behandelte – Isbirī sind von den hier vorge-
stellten Autoren die am wenigsten erforschten. Zwar ist Abū ʿUḏbas theologi-
sches Werk ar-Rawḍa al-bahiyya bereits 1322/1904 in Ḥaydarābād erschienen,248 
doch taucht kaum etwas über ihn in den einschlägigen Nachschlagewerken auf. 
Wenn überhaupt, dann wird er als Theologe erwähnt249. 

8.1  Biographie und Werk 

Die EI2 widmet Abū ʿUḏba keinen Eintrag. Kurze Angaben zu ihm finden sich 
jedoch bei Ziriklī und Kaḥḥāla250. Ziriklī bezeichnet ihn als Ḥasan b. ʿAbd- 
almuḥsin Abū ʿAḏaba, einen Theologen (mutakallim), der nach 1172/1759 ge-
storben ist251. Des Weiteren listet er folgende Werktitel von ihm auf: ar-Rawḍa al-
bahiyya fīmā bayna al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya, welches er im Jahr 1172/1759 fer-
tig gestellt hatte, ferner Bahǧat ahl as-sunna ʿalā ʿaqīdat Ibn aš-Šiḥna, einen Kom-
mentar über ein Gedicht theologischen Inhalts von Ibn aš-Šiḥna, welches auf „b“ 
reimt und drittens al-Maṭāliʿ as-saʿīda fī šarḥ al-qaṣīda li-s-Sanūsī252 („Glückliche 
Anfänge über die Erläuterung des Lehrgedichts von Sanūsī“), eine Abhandlung 
über die Glaubenslehre. 

246  Dies wird an verschiedenen Stellen des Sendschreibens erwähnt und aus mehreren Quellen 
zitiert. S. z.B. Taḥqīq al-intiṣār, 7a, 8b, 15b.  

247  Nābulusī weist auf Subkīs Nūniyya und die dort erwähnten unwesentlichen Unterschiede 
zwischen Ašʿariyya und Māturīdiyya hin. Taḥqīq al-intiṣār, 7b. 

248  Es gibt eine von ʿAbdarraḥmān ʿUmayra edierte, 1409/1989 in Beirut, ʿĀlam al-Kutub, er-
schienene Ausgabe, in der das Vorwort Abū ʿUḏbas fehlt. Der Herausgeber schweigt über 
seine Vorlage und bietet weder Einleitung noch Vorwort.  

249  Vgl. Rudolph, Māturīdī, 10 u. Anm. 34. 
250  Kaḥḥāla, Muʿǧam al-muʾallifīn, Bd. 3, 243. 
251  Ziriklī, Ḫayraddīn, Al-Aʿlām: Qāmūs tarāǧim li-ašhar ar-riǧāl wa-n-nisāʾ min al-ʿarab wa-l-

mustaʿribīn wa-l-mustašriqīn, Bd. 2, 198. In der Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
Bd. 10, 101, wird er Ebû Azbe Hasan b. Abdilmuhsin genannt und ansonsten lediglich als 
Verfasser von ar-Rawḍa al-bahiyya bezeichnet, ein Buch, zu dem ein eigener Eintrag vorge-
sehen ist.  

252  Bei Kaḥḥāla, Muʿǧam al-muʾallifīn, Bd. 3, 243, taucht diese Schrift auch als al-Maṭāliʿ as-
saʿīda ʿalā matn al-qaṣīda fī at-tawḥīd auf. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

