
Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 
Dieter Mersch

5454

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich halte das eigentlich überhaupt für das Thema einer 
wirklichen Ästhetik, zu zeigen, von welcher Art die Logik des 
Kunstwerks im Vergleich zu der Logik und Erkenntnis der 
gegenständlichen Welt ist – eine höchst merkwürdige Logik, 
in der alles übrigbleibt, aber die Beziehung auf ein Prädi-
ziertes (…), auf ein Ist wegfällt, eine Logik gewissermaßen 
ohne Kopula (…).1

	 Dass die Projekte der Künste ihre autochthone Erkenntnis-
arbeit verrichten, hat der seit einigen Jahrzehnten virulente Topos 
des Artistic Research nachdrücklich wieder in Erinnerung gerufen.2 
Der Terminus ist umstritten; gleichzeitig nimmt er verschiedene Be-
deutungen an, wird in unterschiedlichen Kontexten je anders ver-
wendet und bleibt im Ganzen unscharf. Vor allem erweist sich der 
Gebrauch des Forschungsbegriffs sowie seine Beziehung zur Epis-
teme als fraglich, denn mal werden mit ihm Kollaborationen zwi-
schen Künsten und Wissenschaften adressiert, mal die Instituierung 
einer quasi-akademischen Ausbildung von Künstlerinnen und 
Künstlern oder die Etablierung künstlerischer PhDs, mal aber auch 
ein neues, postavantgardistisches Kunstverständnis, das prozess-
haft verfährt und Kunst in Partizipation oder soziale und politische 
Praxis überführt. Zwar haben eine Reihe von künstlerischen Arbei-
ten ihre genuinen Forschungsleistungen unter Beweis gestellt – er-
innert sei an Eduardo Kacs Bio-Art Aktion GFP Bunny ( 1999 ), an die 
Arbeiten der Gruppe Forensic Architecture oder an Travor Paglens 
Sight Machine ( 2017 ), welche auf experimentelle Weise die Bias vi-
sueller Machine-Learning-Programme dekuvriert3 – doch hat die 
philosophische Ästhetik bislang versäumt, deren Wissensanspruch 
ernst zu nehmen und ihm eine angemessene Rechtfertigung zu ver-
leihen. So bleibt sowohl der Sinn als auch die Geltung und Relevanz 
künstlerischer Forschung zweifelhaft.
	 Sinn-, Begründungs- und Geltungsfragen gehören in den 
Bereich der Philosophie. Weniger geht es um Beispiele von ‹best 
practices› als vielmehr um den Zusammenhang von Kunst, Forschung 
und Erkenntnis im Ganzen. Wir haben es dann von vornherein mit einer 
diskursiven Metaperspektive zu tun, die ihr Recht daraus bezieht, 

Artikulieren / Widerstehen 55

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die Beziehung zwischen Kunst und Wissen nicht dem Urteil 
künstlerischer Peers allein obliegen kann, sondern der Bestimmung 
von Kriterien und Begriffen bedarf, die nicht ihrerseits eine Sache 
der Praxis sein können. Indessen hat es historisch nicht an Bemü-
hungen gefehlt, Kunst als eine Erkenntnisform auszuweisen und in 
ihr eine eigene Art des ‹Wahrheitsvollzugs› zu sehen.4 Weniger ist 
dabei an Alexander Baumgartens Aesthetica von 1750 zu denken, 
der als Erster vorschlug, die aisthēsis als bereits wahrheitsfähige 
cognitio sensitiva zu betrachten, als vielmehr an jene Überlegungen, 
wie sie vor allem im Nachgang von Immanuel Kants Kritik der Ur-
teilskraft durch den Deutschen Idealismus betrieben wurden. Be-
sonders Friedrich Wilhelm J. Schelling und Georg Wilhelm F. Hegel 
haben die Ästhetik als eine veritable Kunstphilosophie begründet, 
die das künstlerische Denken an der Erkenntniskraft des Rationalen 
wie auch am ‹absoluten Wissen› teilhaben ließ. Martin Heidegger 
und Theodor W. Adorno sowie Jean-Paul Sartre und Maurice Mer-
leau-Ponty oder Umberto Eco und Jacques Derrida haben daran 
angeschlossen, selbst wenn sie die Frage der ‹Wahrheit in den 
Künsten› auf je unterschiedliche Weise beantwortet haben. Dass 
zwischen ihren Versuchen eine tiefe Verwandtschaft besteht, steht 
dabei außer Frage, doch ist unter ihnen in Bezug auf die Kunst, ihre 
gesellschaftliche Rolle und ihre Beziehung zur Kritik, besonders mit 
Blick auf die zeitgenössischen Künste, Adorno am weitesten ge-
gangen. Seine Ästhetische Theorie, die 1970 posthum veröffentlicht 
wurde, entwickelt in nuce eine ‹Epistemologie des Ästhetischen›, 
die nicht nur sämtliche für die klassische Epistemologie maßgebli-
chen Kategorien dialektisiert, sondern sie auch einer grundlegen-
den Revision unterzieht. Dies gilt sowohl für den ‹Korrespondenz-
begriff der Wahrheit› als auch für Logik, Rationalität, Urteil und 
Synthesis sowie für das Problem von Identität und Differenz, dem 
Verhältnis von Einzelnem und Allgemeinen oder Teilen und Ganzem 
bis hin zur Rolle von Sprache, Darstellung und Medialität. Sie 
werden im Folgenden als paradigmatisch dafür diskutiert, was 
‹künstlerisches Denken› und mit ihm das ‹Wissen der Künste› be-
deuten kann, das nicht nur eine ‹andere Art› von Wissen beschreibt, 
sondern vielleicht sogar ‹etwas anderes als Wissen›.

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

56

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Dabei wird es im Besonderen darum gehen, maßgebliche 
Motive Adornos für eine Debatte fruchtbar zu machen, die viel zu 
lange ohne systematische philosophische Reflexion oder einen Rück-
griff auf die Geschichte der Ästhetik ausgekommen ist. Weniger gilt 
es allerdings, die Grundzüge von Adornos ‹negativer Ästhetik› im 
Ganzen zu rekonstruieren, als vielmehr ihren Gewinn für eine Auslo-
tung dessen zu exponieren, was als spezifische Leistung einer ‹äs-
thetischen› Synthesis im Unterschied zur diskursiven, auf die Logik 
des Urteils bezogenen bezeichnet werden kann. Forschung, Erkennt-
nis, Wissensproduktion, aber auch Wahrheitsansprüche sind ohne 
die Funktion einer Synthesis, wie sie die Wahrnehmung bereits voll-
zieht, oder ohne begriffliche Bestimmung – die Adorno immer in eine 
Opposition zu den singulären Erscheinungen stellte – undenkbar. 
Kant hatte sie bekanntlich auf die Triplizität von Anschauung, Imagi-
nation und rationaler Verstandeskategorien bezogen, doch privile-
gierte dies einseitig sowohl die Vermögen der Subjektivität des Sub-
jekts als auch die Identitätslogik der prädikativen Kopula, die die 
eigentliche Determination vornimmt. Was im Gegensatz dazu als 
nichtbegriffliches Äquivalent einer künstlerischen Praxis fungiert, 
welche bevorzugt im ‹Materiellen› operiert, bleibt darin ebenso 
prekär wie chronisch unklar. Der Forschungsbegriff in den Künsten 
steht und fällt aber mit dessen Erklärung.5 Die vorliegende Untersu-
chung ist denn auch als Beitrag zu einem zentralen Punkt der philo-
sophischen Ästhetik zu verstehen, der die Formate des ‹Artistic Re-
search› in den Kontext einer ‹Epistemologie des Ästhetischen› zu 
stellen versucht.6

	 Kunst und ‹Wahrheit›
«Kunst geht auf Wahrheit (…); insofern ist Wahrheit ihr Gehalt», lautet 
eine lapidare Notiz aus den Paralipomena der Ästhetischen Theorie 
Adornos, und weiter: «Erkenntnis ist sie durch ihr Verhältnis zur Wahr-
heit; Kunst selbst erkennt sie, indem sie an ihr hervortritt. Weder 
jedoch ist sie als Erkenntnis diskursiv noch ihre Wahrheit die Wider-
spiegelung eines Objekts.»7 Zunächst folgen die Sentenzen scheinbar 
ganz der Direktive Hegels, denn am Ende des dritten Teils dessen 
Vorlesung über Ästhetik heißt es, dass wir 

Artikulieren / Widerstehen 57

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


«in der Kunst (…) mit keinem bloß angenehmen und nützlichen 
Spielwerk ( zu tun haben ), sondern mit der Befreiung des 
Geistes vom Gehalt und den Formen der Endlichkeit, mit der 
Präsenz und Versöhnung des Absoluten im Sinnlichen und Er-
scheinenden, mit der Entfaltung der Wahrheit (…), die sich (…) 
in der Weltgeschichte offenbart (…).»8

	 Doch setzt Adorno zweierlei hinzu: einmal, dass die Wahr-
heit selbst «an der Kunst hervortritt», d.h. in die Logik der Werke ein-
geschrieben ist, zum anderen, dass dieses Hervortreten sowohl an-
derer als diskursiver Art als auch anderes als eine Repräsentation, ein 
Darstellbares ist. Wahrheit ist nicht der Gehalt einer Darstellung, son-
dern die künstlerische Manifestation ist in sich wahr, sofern sie etwas 
zu erkennen gibt. Folglich ist die ästhetische Wahrheit nichtdiskursiv 
oder nonpropositional; und sie geht auch nicht in dem auf, was sich 
durch Bilder, musikalische Kompositionen oder andere Medien ‹ab-
bilden› lässt: Sie ist überhaupt keine Weise von Abbildung und damit 
jener Modalität von ‹Sprache›, die dem Ästhetischen zugedacht 
werden kann, wenn in ihm ein ‹Besagen-wollen›, eine Symbolisierung 
erblickt wird.
	 Von welcher Art aber die ‹Wahrheit in der Kunst›,9 ihre epis-
temische Dimension oder ihre Erkenntnisform ist, gilt es – gerade 
auch in Ansehung des Forschungsbegriffs – noch zu klären. Zwar 
scheint der Bezug von Wahrheit und Erkenntnis wie ebenfalls der 
strikte Wahrheitsanspruch des wissenschaftlichen Wissens im Sinne 
klassischer Korrespondenzen heute obsolet, weil sowohl die Geltung 
des Repräsentationsparadigmas als auch der Sinn der Wahrheit als 
einer adaequatio intellectus et rei selbst zerfallen ist, doch darf diese 
Skepsis am Gebrauch überlieferter Begriffe nicht darüber hinwegtäu-
schen, dass der Wahrheitsbegriff überhaupt ein Regulativ bildet, das 
erlaubt, zwischen Wissen und Nicht-Wissen zu unterscheiden. Fällt 
dieser, wird deren Differenz beliebig, sodass weder zureichend von 
Erkenntnis noch von Forschung die Rede sein kann. Umgekehrt be-
deutet dies nicht, dass Forschung und Erkenntnis eines bestimmten 
Wahrheitsbegriffs bedürfen, wohl aber einer Explizierbarkeit der Dif-
ferenz von Wissen und Nichtwissen, denn alle drei Begriffe bilden ein 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

58

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


engmaschiges Netz, dessen Bedeutung allerdings verschoben und 
neu bestimmt werden muss.
	 Wenn darum Adorno am Wahrheitsbegriff festhält, dann ar-
gumentiert er ebenso hegelsch wie antihegelsch,10 denn Wahrheit 
und Unwahrheit zeigen sich nach ihm nur in Relation zum ‹Ganzen›, 
doch erweist sich «das Ganze» gleichzeitig als «das Unwahre».11 Er-
kenntnis besitzt allenfalls eine historische – man könnte heute sagen: 
kontextuelle und ‹situative› – Terminierung; sie folgt keiner systema-
tischen ‹Logik› des Urteils, das – aristotelisch – mit Bezug auf die Tat-
sachen der Wirklichkeit, über die es spricht, nach ‹wahr› oder ‹falsch› 
unterschieden werden kann, denn für sich genommen besagt eine 
Aussage nichts, wie Hegel in seinem kleinen, aber eindringlichen Text 
aus seiner Jenenser Zeit Wer denkt abstrakt? deutlich gemacht hat.12 
Vielmehr gibt es die Wahrheit eines Urteils nur dort, wo sie in Bezie-
hung auf ihren gesamten Zusammenhang, die Totalität des Aussagen-
baren sowie das Ganze der Geschichte durchgearbeitet worden ist. 
Mehr noch: Sie besitzt eine kritische – oder wie man gleichfalls heute 
sagen würde: eine ‹emanzipatorische› – Perspektive, denn wiewohl 
Adorno zwar Hegel folgt, verweigert er sich ihm zugleich. Denn die 
‹Wahrheit› gilt ihm nicht als Verwirklichung der Geschichte der Ver-
nunft, sondern eher der Unvernunft – dem, was sich des aufgeklärten 
Sinns entzieht, soweit, wie es zu Beginn der gemeinsam mit Max 
Horkheimer verfassten Dialektik der Aufklärung pathetisch heißt, seit 
je «Aufklärung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens das 
Ziel verfolgt» habe, «von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie 
als Herren einzusetzen. Aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt im 
Zeichen triumphalen Unheils.»13
	 Von vornherein verschreibt sich damit Adorno einer Dialek-
tik von Erkenntnis, die dem einfachen Gehalt, der sich rational er-
schließt, gleichwie seiner «Widerspiegelung», wie es Georg Lukács 
in seiner groß angelegten Ästhetik postuliert hatte,14 zuwiderläuft: 
Denn das ‹Wahre› werde in der Kunst weder durch das Urteil bezeugt, 
insofern sich der Urteilsbegriff überhaupt, so Adorno, hinsichtlich des 
Ästhetischen als unzulänglich erweist, noch offenbart sich ihr die To-
talität der Welt, das, ‹was sie im Innersten zusammenhält›; viel eher 
enthüllt sie die Unvernunft ihrer Verhältnisse, ihr Unversöhnliches wie 

Artikulieren / Widerstehen 59

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichermaßen die Spaltungen und Widersprüche der Zeit, die aber 
nicht – das wäre eine contradictio in adiecto – in propositionaler 
Sprache rekonstruierbar wären. Vielmehr bedarf es zuallererst eines 
nichtpropositionalen ästhetischen Sinns – man könnte sagen: die 
Empfindung des Schmerzes, des Traumas –, um aufzudecken, was 
am Realen dessen Unheil bildet: Nirgends geht es deshalb, wie 
Adorno in der im Studienjahr 1958 / 59 gehaltenen Vorlesung über Äs-
thetik ausführt, der Kunst um positive Analysen, wie es ein naiver For-
schungsbegriff nahezulegen scheint, sondern allein um die Risse im 
Gefüge, um die Exposition des Ausgeschlossenen oder Unvermittel-
baren, jener Momente also, woraus gleichsam eine ‹andere› Welt- 
oder eine negative Wirklichkeitserfahrung hervorscheint.15
	 Die künstlerische Erkenntnis kann deshalb nach Adorno nie-
mals analytisch sein; sie zielt nicht auf die Entdeckung allgemeiner 
Grundsätze, auf eine Durchdringung von Wirklichkeit in ihrer Gesamt-
heit, vielmehr thematisiert sie deren Unzulängliches und Gebroche-
nes, indem sie auf die eigenen Wunden und Verletzungen angesichts 
der realen Gewalt abhebt, wie sie gleichzeitig die Gebrochenheit und 
Unzulänglichkeit der Mittel ihrer Darstellung dekuvriert, denn, so 
Adorno in seiner Vorlesung weiter: 

«es ist ein wesentliches Moment (  ) der ästhetischen Qualität, 
daß ( das Kunstwerk ) dieses Moment (…) der Selbstreflexion 
besitzt, daß aber dann auf der anderen Seite (…) diese Refle-
xion (…) ihrerseits wieder in die reine Logik der Sache, in den 
reinen Vollzug des Kunstwerks sich umsetzt (...), ( um ) über das 
Kunstwerk zu dem Kunstwerk zurück( zukehren ).»16

	 Kunstwerke sind Verkörperungen solcher Reflexion, wes-
halb ihnen Adorno «eine tiefe Affinität (...) zur Philosophie» beschei-
nigt:17 Wie dieser sei der Kunst eine «kritische Selbstreflexion» von 
Anfang an inhärent, nicht aber um der Entdeckung eines Allgemeinen 
willen, sondern um im Exemplarischen sein Nichtaufgehendes oder 
Sperriges zu gewahren.18

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

60

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Organisiertheit der Werke
	 Im Gegensatz zu den Wissenschaften generiert daher die 
künstlerische Erkenntnis kein abrufbares oder verwertbares Wissen, 
das sich technisch anwenden ließe, so wenig wie es sich in Forschungs-
pläne eintragen oder als Resultate in Datenbanken einspeisen ließe: Ein 
solcher Wissensbegriff ist der Ästhetik fremd. Nirgends bündeln sich 
auch die Werke zu generalisierbaren Aussagen, denen eine schlüssige 
Interpretation korrespondierte oder die eine gültige Theorie formulier-
ten, vielmehr vollzieht die ‹künstlerische Erkenntnis› nach Adorno immer 
schon das indirekte, diachrone Ereignis einer Verwandlung. Diese be-
trifft gleichfalls ihr Verhältnis zur Sache wie zum Medium, worin sie sich 
ausdrückt, als auch zu dem, was Wissen heißt nebst den Kriterien seiner 
Gültigkeit. Die Sache ist nämlich weder ein betrachtbares ‹Objekt›, wie 
der oder die Betrachtende ein Subjekt bildete, vielmehr geht es der Äs-
thetik überall um die Erfahrung einer Inkommensurabilität: die Errettung 
des Dings aus den Zwängen des Systems und den Zurichtungen unse-
rer Instrumentalisierungen, sodass die Funktion der Künste stets die der 
‹Deplatzierung›, der Kritik und Widerständigkeit darstellt.
	 Ausdrücklich weist Adorno darüber hinaus jeden Subjektivis-
mus, wie er die ästhetische Theoriebildung noch bis in die 1960er Jahre 
prägte, zurück, denn Kunst erfülle sich weder in unmittelbarer Expres-
sion, dem verzweifelten Ausdruck oder dem jähen Schrei, noch er-
schöpfe sie sich in der Verwirklichung spontaner Intuitionen, vielmehr 
sei ihre Arbeit allein bestimmt durch das Medium ihres immanenten 
«Formgesetzes», das ihr im selben Maße einen objektiven Charakter 
verleiht. «Das Formgesetz eines Kunstwerks ist», wie die Ästhetische 
Theorie später ergänzt, «daß alle seine Momente, und seine Einheit, 
organisiert sein müssen gemäß ihrer eigenen spezifischen Beschaf-
fenheit.»19 Das besagt: Jedes Kunstwerk folgt seiner ihm je spezifi-
schen Form. Sie ist als Form singulär. Und es ist diese Singularität der 
Form, durch die sich das Kunstwerk ebenso in seiner Besonderheit 
behauptet, wie es sich selbst, sein Nichtaufgehen wie seine Verletzt-
heit am Realen mitsamt der Medialität seiner Artikulation zeigt.
	 Tatsächlich bedarf der Adorno’sche ‹Form›-Begriff einer nä-
heren Erläuterung. Zwei Merkmale scheinen hervorzustechen, die sich 
wiederum für die Bestimmung des Begriffs ‹ästhetische Erkenntnis› 

Artikulieren / Widerstehen 61

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als leitend erweisen: erstens die Eigenart der Versammlung der Ele-
mente zueinander sowie zweitens ihre Disparität oder Desintegration 
gegeneinander. Beide Seiten – ihr ‹zu› und ‹gegen› – lassen sich als 
Verhältnis zwischen Relationalität und Differenzialität charakterisie-
ren. Oder genauer: Ihre Relation ist ihre Differenz. ‹Form› ist also bei 
Adorno weder gemäß der klassischen Form-und-Formlosigkeit- oder 
Form-und-Materie-Unterscheidung zu verstehen noch im Sinne der 
Hegel’schen Form-Inhalts-Dialektik. Form hebt sich so wenig aus 
dem Unförmigen ab, wie sie die Stoffe bändigt, um ihnen einen Sinn 
abzuringen. Entscheidend ist vielmehr, was Adorno sowohl als die 
Konstruktivität der Werke ausweist als auch die Unauflösbarkeit ihrer 
Einzelmomente.20 Relationalität und Differenzialität sind darin aufge-
hoben: Weder gehorcht die künstlerische Konstruktion einer allge-
meinen Regel oder einem übergreifenden – quasi-algorithmi-
schen – Schema, vielmehr verwirklicht sie sich zuallererst durch die 
spezifische Fügung der Materialien, die gleichwohl stets unfüglich 
bleiben. Zwar rückt sie die Elemente «in eine(  ) sinnvolle(  ) Beziehung» 
zueinander, doch nur, um sie gleichzeitig in ihrer unaufhebbaren Ein-
zelheit zu manifestieren.21 Jedes Werk folgt so seiner eigenen Not-
wendigkeit; es bietet seine je besondere Lösung für die von ihm selbst 
aufgeworfene Problemstellung; es fängt immer wieder neu an, indem 
sie ihr sujet, ihre Stoffe ‹zusammen-stellt› – compositio –, um sie im 
gleichen Augenblick voneinander zu scheiden und gegeneinander 
‹auszustellen› – expositio. Es ist ihre gleichsam idiosynkratische Kon-
figurierung, die ihre Konstruktivität ausmacht, die im selben Maße ihr 
Nichtaufgehendes oder Aufsässiges einbehält, sodass Kunstwerke 
aporetischen Konstellationen gleichen, die sie in lauter «singuläre Pa-
radigmata» verwandeln.22 Sie bilden damit Medien ihrer selbst, die 
Erfahrungen induzieren, die nur durch sie und an ihnen selbst vollzo-
gen werden können – oder gar nicht. Stets einzeln und einzig erteilen 
sie den Fragen, die sie stellen, ihre unverwechselbare Antwort, doch 
auf eine Weise, die gleichzeitig ihre Identität verweigert.
	 Adorno hat diesen Zusammenhang in Sonderheit unter den 
Stichworten «Konstruktion» und «Ausdruck» diskutiert.23 Deren Dia-
lektik bildet eines der Grundmotive seiner Kunstphilosophie, die we-
niger der Rezeption gilt als vielmehr der künstlerischen Produktion 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

62

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und deren ‹Praktiken ästhetischen Denkens›. Zwar exemplifiziert 
Adorno ihr Zusammenspiel anhand jenes historischen Konflikts, wie 
er zu Beginn des Avantgardismus zwischen Konstruktivismus und 
Expressionismus ausgefochten wurde, doch gehen beide weit über 
deren ‹Streit› hinaus. Sie adressieren vielmehr ein Allgemeines, das 
mit der Duplizität von ‹Kompositionalität› – oder: Organisiert-
heit – und Exposition – oder ‹Deixis› – bezeichnet werden kann. Ihr 
geschichtliches Verhältnis steht zudem modellhaft dafür, wie die Äs-
thetische Theorie betont, «was der älteren Ästhetik Synthesis hieß», 
denn die Organisation der Elemente, ihre jeweilige Verknüpfung wie 
ihr jeweils Zeigendes konstituiert das, was als ‹Sinn› der künstleri-
schen Exponate gelten kann.24
	 Dessen Möglichkeit wiederum bildet das Zentrum der ‹Epis-
temologie des Ästhetischen› Adornos, auf deren Besonderheit wir im 
Folgenden genauer zu sprechen kommen, um sie zu dem in Beziehung 
zu setzen, was Adorno auch als die «Logik der Werke» apostrophiert, 
die sich ihrer Alogik im vollen Umfang bewusst ist. Für sie 
erscheint im gleichen Maße der «Ausdruck» – ihr ‹Zeigecharakter› – lei-
tend, wie die Art ihrer «Konstruktion» – ihre jeweilige Medialität. Me-
dialität und ‹Zeigenschaft› bilden die beiden Konstituenzien ästheti-
scher Erkenntnis, denn kein Ausdruck geschieht unmittelbar, nicht 
einmal in Momenten extremster Traumata, sondern stets vermittels 
eines Mediums, das ihm zuallererst seine Expressionskraft verleiht, 
denn jede Kunst, selbst die spontansten improvisatorischen Dionysien 
oder performativer Provokation, verdankt sich der Planung, Vorberei-
tung und Bearbeitung und gehorcht daher immer schon der Ordnung 
des Denkens. Der Synthesis-Begriff hat hier seinen Platz. Was die 
‹Werke› – und das ist entscheidend – zum Ausdruck bringen, was sie 
zu zeigen, auszustellen oder zu demonstrieren trachten, bildet eine 
Verbindung aus unbändigen, aus dem Realen herausgebrochenen und 
nicht miteinander zu verschmelzenden Stücken, sodass beide Seiten 
für die künstlerische Praxis unhintergehbar sind: die «Organisiertheit» 
des Ganzen, wie Adorno sagt, wie gleichfalls die Inkompatibilität ihrer 
Teile, ihre nicht zu tilgende Singularität. Der ‹Weltbezug› der Kunst und 
ihre Episteme besteht folglich nicht darin, dass sie ‹etwas› über den 
Zustand der Wirklichkeit auszusagen oder zu erhellen hätte, sondern 

Artikulieren / Widerstehen 63

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass sie dem Sinnlichen ( aisthētos ) gleichsam ‹Brocken› entreißt, um 
die Unerfülltheit oder Uneinlösbarkeit des Ganzen anzuzeigen, wobei 
die Art ihres Verhältnisses ausschlaggebend ist.
	 Das bedeutet umgekehrt: So wenig wie der ‹Ausdruck› einer 
Unmittelbarkeit genügt, so wenig geht die Konstruktion in ihrer bloßen 
Strukturalität auf: Stets bleibt vielmehr ein Rest, eine Unabschließ-
barkeit oder Dispersion, die den Materialien selbst innewohnen. Man 
darf allerdings nicht vergessen, dass Adorno unter ‹Material› all das 
versteht, worauf sich Kunst beziehen kann, was sie sich einverleibt, 
zum Objekt ihrer Anzeige und ‹Anklage› macht, seien es Stimmen, 
Klänge, «die Worte der Dichtung» oder das Minderwertige, aus dem 
Kanon Verdrängte – wie Müll oder Weggeworfenes, wie im Dadais-
mus – oder auch die ‹erweiterten› Materialien in Gestalt von Diskur-
sen und neuerdings Daten, wie sie die künstlerische Forschung für 
sich zu vereinnahmen sucht.25 Kunst eignet sie sich nicht nur an, ver-
zehrt und verwandelt sie, um sie zu ästhetisieren, sondern sie bringt 
sie derart in eine «Organisation», dass ihre Einzelmomente im glei-
chen Maße zusammen- wie auseinanderstehen. Ihr Missklang, das 
Divergente oder Sichwidersprechende, mit einem Wort: die Disso-
nanz der Sache erweist sich darin als maßgeblich, worin sich im 
selben Maße die Antagonismen der Zeit sedimentieren wie ihre Un-
erträglichkeit, denn der «Wahrheitsgehalt der Kunstwerke» ist für 
Adorno weder ein überzeitlicher noch ein absoluter. Er ist vielmehr 
«bis ins Innerste geschichtlich».26

	 ‹Logik› und ‹Alogik› des Ästhetischen
	 Die Konstruiertheit des Ästhetischen aber bindet sie zu-
gleich an eine innere ‹Logik›, die von der Aristotelischen allerdings zu 
unterscheiden ist. Unter ‹Logik› versteht Adorno vielmehr – im Ge-
gensatz zur klassischen Inferenzlogik – jedwede Folgerichtigkeit, 
auch eine solche, die mit innerer Konsequenz von Material zu Material 
oder Metapher zu Metapher schreitet. Die Arbeit der Künste entbehrt 
so keineswegs einer Systematizität, vielmehr verfährt sie – das ist 
Adornos Punkt – so präzise und stringent wie die logischen Deduk
tionen, ohne freilich deduktiv zu sein. Denn nicht Irrationalität bildet  
ihr Emblem, vielmehr das ‹Heterologische›, das den Werken nicht 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

64

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widerfährt, sondern ihnen selbst innewohnt: «Die Werke sprechen 
wie Feen im Märchen (...), doch unkenntlich»,27 wie eine der typischen 
antihermeneutischen Dikta der Ästhetischen Theorie lautet. Ihre Un-
kenntlichkeit ist die des Rätsels, dessen Schlüssel die Ordnung, nicht 
die Unordnung ist, denn enigmatisch offenbart es, ohne ins Obskure 
abzugleiten, denn «(a)lle Kunstwerke, und Kunst insgesamt, sind 
Rätsel. (…) Daß Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atem-
zug es verbergen, nennt den Rätselcharakter unterm Aspekt der 
Sprache.»28 In immer neuen Varianten hat Adorno dieser Dialektik von 
Ähnlichkeit und Unähnlichkeit zwischen Kunst und Sprache Rech-
nung zu tragen versucht, insbesondere auch deshalb, weil es ihm in 
Bezug auf die zwei ‹Logiken› des Propositionalen und Nicht-Proposi-
tionalen um den Unterschied zwischen nicht auseinander herleitba-
ren Formen von «Synthesen» ging, die sich dennoch nicht in ‹not-
wendig› und ‹willkürlich›, in ‹apodiktisch› oder ‹problematisch› bzw. 
‹objektiv› oder ‹subjektiv› aufteilen lassen, sondern denen beiden 
analog ihr Recht zukommt.
	 Wir berühren damit den eigentlichen Kern der ästhetischen 
Epistemologie Adornos, nämlich die Frage, «von welcher Art die Logik 
des Kunstwerks im Vergleich zur Logik der Erkenntnis der gegen-
ständlichen Welt ist»29 – denn was die argumentative Rede durch die 
urteilende Vernunft besorgt und die Schrift im Signifikativen festhält, 
muss im Kunstwerk auf andere Weise vollzogen werden. Diese andere 
Weise ist der Art der ‹Organisation› ihrer Elemente, der je besonderen 
Form der Konstruktivität geschuldet, die in Konstellationen oder Kon-
figurationen gleichsam der Sache selbst eingedenk bleibt, um ihr zu 
ihrer eigenen Stimme zu verhelfen.30 Jedem künstlerischen Ausdruck 
haftet dieses Moment von Negativität an, nämlich, wie es in der Vor-
lesung über Ästhetik heißt, dem «Unterdrückten» und «Leidenden» 
sowie dem, was weder erfasst noch domestiziert werden kann, sein 
Existenzrecht zurückzuerstatten: «Insofern Kunst, mit all den Zügen 
(…), selber auch ein Stück Naturverhalten ist, ist sie ein Älteres als die 
Rationalität, verkörpert sie oder vertritt sie das, was unterdessen der 
ratio eigentlich gewichen ist.»31 Dann gehorcht die ästhetische Syn-
thesis der doppelten Funktion einer ‹Kom-Positionalität›, die im 
selben Maße eine ‹Dekomposition› ist und die in der Weise ihrer 

Artikulieren / Widerstehen 65

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‹Zusammen-Stellung› ( dem Modus ihrer com-positio  ) die Hetero
genität der Elemente zugleich exponiert, wie sie ihnen ihre Würde 
zurückerstattet.
	 Wo daher im Bereich der Künste ein Forschungsbegriff re-
klamiert wird, wo von ‹Artistic Research› gehandelt und mit ihm ein 
neues Kunstparadigma ausgerufen wird, wo also überhaupt die 
Künste als eine kritische Wissenspraxis etabliert werden sollen, ist 
das Problem der ästhetischen Synthesis, ohne explizit gestellt zu 
sein, bereits virulent, und zwar mit seiner ganzen Ambiguität. Umge-
kehrt gilt, wo künstlerische ‹Forschungs-Programme› sich diesem 
Problem nicht stellen, wo sie gleichsam die Dialektik des Ästheti-
schen, die ‹Natur› ihrer Kompositionalität und Dekompositionalität 
verkennen, verlieren sie ihren Erkenntnisanspruch und büßen ihre 
Legitimität als forschende Praxis wieder ein. Darum bildet für Adorno 
die Klärung der «synthetischen Funktion» in ihrer zweifachen Aufga-
be, nämlich der «Verbindung des Unverbundenen» einerseits wie an-
dererseits der Exposition ihres Alteritären, den eigentlichen Nukleus 
aller «wirklichen Ästhetik», worin die Beziehung zwischen Kunst und 
Episteme zuallererst kulminiert.32 Zwar sei «(d)ie Verwandtschaft von 
Konstruktion mit den kognitiven Prozessen ( … ) nicht minder evident 
als die Differenz: daß keine Kunst wesentlich urteilt und wo sie es tut, 
aus ihrem Begriff ausbricht»,33 doch führt eben diese Markierung zu 
dem seltsam aporetischen Konzept einer «urteilslosen Synthesis», 
das Adorno der urteilenden Vernunft gegenüberstellt, um die eigen-
tümlich sich entziehende Erkenntniskraft der Künste dennoch auf 
den Begriff zu bringen.
	 Überlegungen zum Konzept «urteilsloser» Synthesis finden 
sich sowohl in der Vorlesung über Ästhetik von 1958 / 5934 als auch in 
der Ästhetischen Theorie sowie hauptsächlich im groß angelegten, 
aber unvollendet gebliebenen Beethoven-Projekt und dem kurzen, 
aber zentralen Fragment über Musik und Sprache. Dabei sollen die 
Adorno’schen Ausführungen im Folgenden in zwei Schritten rekonst-
ruiert werden: einmal in Ansehung des Verhältnisses zur Logik und 
der davon abgeleiteten Struktur des Urteils, zum anderen mit Blick auf 
den paradoxalen Sinn des Konzepts, den seit je die philosophische 
Rezeption irritiert hat. Denn folgt man der transzendentalen Logik 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

66

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wo daher im Bereich der Künste ein 
Forschungsbegriff reklamiert wird, wo von 
‹Artistic Research› gehandelt und mit 
ihm ein neues Kunstparadigma ausgerufen 
wird, wo also überhaupt die Künste 
als eine kritische Wissenspraxis etabliert 
werden sollen, ist das Problem der 
ästhetischen Synthesis, ohne explizit gestellt 
zu sein, bereits virulent, und zwar mit seiner 
ganzen Ambiguität.

67

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants, bildet die urteilende Synthesis die zentrale Funktion des er-
kennenden Bewusstseins,35 sodass eine urteilslose ‹Synthesis› ein 
eigentlich unmöglicher Terminus ist – er käme einem Unverstand 
gleich. Doch liefert den Schlüssel zum Verständnis bei Adorno der 
Umstand, dass – im Gegensatz zum Idealismus – die ‹Synthesis› nicht 
notwendig ihren Ort im Subjektiven besitzt, sondern dass es ‹objek-
tive Synthesen› gibt, Synthesen aus dem Material oder der Sache 
selbst, aus deren Verbindung und Trennung erst das hervorspringt, 
was im Ästhetischen als Besonderheit eines Reflexionswissens aus-
gewiesen werden kann: «Synthesis hat ihr Fundament in der (…) ma-
teriellen Seite der Werke (…).»36

	 ‹Logik› ästhetischer Differenz
	 Ein solches Konzept verlangt in einem ersten Schritt seine 
Verständlichmachung. Synthetos verwendet Adorno im weitesten 
Sinne von Verabredung, Vertrag oder Zusammengesetztsein. Dann 
kommt bereits der beliebigen ‹Zusammen-Stellung› ( compositio ) von 
Dingen, der «unvermuteten Begegnung einer Nähmaschine und eines 
Regenschirms auf einem Seziertisch»37 oder der bildlichen Assemb-
lagen und filmischen Montagen der Charakter einer Synthesis zu. Ent-
sprechend wäre unter ‹Urteilslosigkeit› eine Verbindung ohne ‹Aus-
sage› in einem strengen Sinne, d.h. einem Satz ohne Prädikat, ohne 
die formale Struktur ‹A ist b› zu verstehen, d.h. insbesondere ohne die 
Verbalphrase ‹ist b›, mithin auch ohne die Kopula ‹ist› oder die Be-
hauptung eines ‹Seins›, vielmehr beschränkt sich die Synthesis auf 
eine Verknüpfung von lauter ‹As›, d.h. der Reihung verschiedener  
A, A’, A’’…, die eine Verbindung zueinander eingehen und in ihrer Ver-
bindung ihre Eigenständigkeit ebenso wahren wie entfalten, ohne ar-
gumentativ einholbar zu sein: «Urteilslos deuten die Kunstwerke 
gleichwie mit dem Finger auf ihren Gehalt, ohne daß er diskursiv 
würde.»38 Mehr noch: Nicht nur erscheinen die vielfältigen Relationen 
der As zueinander relevant, sondern auch die Mittel der Relationie-
rung, ihre Materialität ebenso wie ihre Modalität und Medialität. Wir 
sind dann mit ‹etwas anderem als Sprache› konfrontiert, gewisserma-
ßen einer Collage aus Namen oder Nomen ohne Verben und Adjekti-
ven, oder genauer: mit Setzungen, die in dem bestehen, was Walter 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

68

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin in seinem frühen Aufsatz Über Sprache überhaupt und die 
Sprache des Menschen als «Dingsprachen» bezeichnet hatte: «Irdisch» 
erlösten sie, wie es dort heißt, die göttliche durch die Kunst.38 Ver-
gleicht man diese Formulierung mit der klassischen, an der Ontologie 
geschulten Logik des Aristoteles, bedeutet das, dass die Kunst, indem 
sie lauter ‹As› miteinander kombiniert, auf Substanzen setzt, ohne sie 
allerdings einer Substanzlogik zuzueignen, schon gar nicht im Sinne 
einer sich daran orientierenden Ähnlichkeitslehre, wie sie als Gegen-
modelle zur mittelalterlichen Scholastik die frühe Neuzeit verteidigte, 
vielmehr geht es im Rahmen des Ästhetischen viel eher um die Ver-
sammlung dessen, was Gilles Deleuze die Wucht der ‹Perzepte› ge-
nannt hat,40 d.h. um ein Spiel von Phänomenen als ‹Wahrnehmungs-
ereignisse›, die einer spezifischen Resonanz und Passivität gehorchen 
und gerade dadurch in der Lage sind, auf etwas zu weisen, was der 
Gewalt begrifflicher Subsumtion entgeht.
	 Dennoch macht Adorno in Bezug auf den logischen Charak-
ter der ästhetischen Synthesis deutlich, dass diese, und sei sie noch 
so chaotisch oder für die Anschauung undurchdringlich, kraft der Ei-
genart ihrer Konfiguration keineswegs alogisch verfährt, sondern in-
sofern einer «Logik eigener Art» folgt,41 als die ästhetische Form «ihre 
Rationalität noch im Assoziieren» hat,42 die an ihre eigene Konsequenz 
gemahnt. Deren Stringenz habe «nichts zu tun hat mit der üblichen 
Logik»,43 so wenig wie sie als unbestimmt oder polyvalent gelten kann; 
vielmehr zeigt sie durch ihr Klaffendes, was die drei Elemente: Zeigen, 
‹Durchheit› bzw. Medialität und ‹das Auseinandertretende›, die Spal-
tung miteinander vereint. Die Kluft selbst wird damit aufweisend, 
sodass ihre Differenzialität nicht selbst noch einmal durch ein anderes, 
durch Zeichen oder Operatoren, darstellbar erscheint, sondern ihr ei-
genes Medium bildet. Keineswegs kann darum diese Differenzlogik 
als diffus gelten. Zwar kenne die ästhetische Synthesis keine «Urteils-
eindeutigkeit»,44 gleichwohl insistiert Adorno immer wieder auf die 
immanente Strenge der Werke, die sie der diskursiven Strenge gleich-
stelle, denn sie seien «in sich ein bereits (…) höchst Artikuliertes».45 
Besonders musikalische Kompositionen, entlang derer dieser Gedan-
ke maßgeblich herausgearbeitet wird, seien mit Satz, Thema, Reprise 
und der Verwebung ihrer unterschiedlichen Motive, ihrer Dramaturgie 

Artikulieren / Widerstehen 69

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Proportion bis ins Innerste hinein ‹logisch› verfasst, ohne sich al-
lerdings auf einen syntaktischen Formalismus zu berufen. Alle «for-
malen Konstituentien» des Denkens seien vielmehr vorhanden;

«( e  )s ist so, wie wenn die logischen Kategorien alle am Werke 
sind, aber in einer Weise, die nicht vergegenständlichend ist, 
durch die sich also nicht eine Art von gegenständlicher Ob-
jektivität (…) sich vollzieht, (…) sondern es konstituiert sich 
dabei ein Objekt von einer vollkommen anderen Art.»46

	 Adorno spricht aus diesem Grund dem Ästhetischen – im 
Gegensatz zu dessen subjektivistischer Reduktion – seine Vernunfts-
fähigkeit nicht ab: «Vernunft an den Kunstwerken ist Vernunft als 
Gestus: sie synthetisieren gleich der Vernunft, aber nicht mit Begriffen, 
Urteil und Schluss (…), sondern durch das, was in den Kunstwerken 
sich zuträgt.»47 Zwar könne Kunst, wie die Vorlesung über Ästhetik 
ausführt, nicht unbesehen unter den Begriff der Vernunft gefasst 
werden, wohl aber zeige sich ihre Rationalität «in Gestalt ihrer Anders-
heit» und «eines bestimmten Widerstandes dagegen».48
	 Wenn also Adorno an der Kennzeichnung einer ‹Logik› des 
Ästhetischen festhält, dann im Sinne immanenter Durchdachtheit 
oder «Prägnanz»,49 denn als Konstruktionen seien Kunstwerke bis ins 
letzte Detail gestaltet: Nichts an ihnen sei zufällig, dem Lapsus, der 
Kontingenz oder einem Ungedachten überlassen. Gleichzeitig würden 
ihre Relationen aber auch nicht durch die formallogischen Operato-
ren des ‹und›, ‹oder›, ‹daraus folgt› usw. regiert, sondern durch «Ap-
prehension».50 Apprehension bedeutet ‹Ergreifen›, ‹Auffassen›. Ihr 
eignet die Spontanität plötzlicher Evidenz. Entsprechend bildet sie 
für Kant den Anfang der Einbildungskraft, ihre «unmittelbar an den 
Wahrnehmungen ausgeübte Handlung», denn soweit die Imagination 
«das Mannigfaltige der Anschauung in ein Bild» zu bringen sucht, 
müssten zuvor deren Eindrücke «aufgenommen», d.h. «apprehen-
diert» werden.51 Die Aufnahme ist eine Ansteckung. Die Apprehen-
sion weist also auf das, was wir zuvor schon an den Begriffen der  
Konstellation und Komposition festgehalten hatten: die Funktion einer 
Zusammenfassung durch eine affektive Konjunktionalität, die 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

70

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugleich eine Disjunktionalität beinhaltet und im Medium ihrer Einheit 
ihre Differenzialität unterstreicht.
	 Ausdrücklich postuliert darum die Ästhetische Theorie, dass 
die Werke, trotz, dass sie «weder begrifflich sind noch urteilen», den-
noch als «logisch» – allerdings in einem anderen Sinne – angesehen 
werden müssen: «Nichts wäre rätselhaft an ihnen, käme nicht ihre 
immanente Logizität dem diskursiven Denken entgegen, dessen Kri-
terien sie doch regelmäßig enttäuschten.» Und weiter: «Die Logik der 
Kunst ist, paradox nach den Regeln der anderen, ein Schlussverfahren 
ohne Begriff und Urteil.»52 Denn nur an ihrer «Oberfläche» erschienen 
die Werke opak und intransparent, «im Innern» erwiesen sie sich 
jedoch als präzise durchgestaltet; sie «nehmen es mit Folgerichtigkeit 
weit strenger»53 als manche diskursive Rede, weil jede Einzelheit re-
levant erscheint und eines sinnvoll auf dem anderen aufbauen müsse, 
damit sich die Teile zu einem stimmigen Ganzen fügen können: «Hätte 
Kunst mit Logizität und Kausalität schlechterdings nichts zu tun, so 
verfehlte sie die Beziehung auf ihr Anderes und liefe leer a priori; 
nähme sie sie buchstäblich, so beugte sie sich ( deren ) Bann; allein 
durch ihren Doppelcharakter, der permanenten Konflikt erzeugt, ent-
ragt sie dem Bann um ein Weniges.»54 Man kann dies anhand von Bil-
dern plausibel machen, die sich lediglich durch ein Moment, ein 
‹Komma› voneinander unterscheiden: Jedes zusätzliche Element, jede 
Abweichung verwandelt sie in ein anderes Bild, sodass kein Unter-
schied gedankenlos getroffen werden kann. Und dennoch bezeichnet 
dies nicht lediglich ein formales Argument, weil ihre Differenz zu-
gleich wirken muss: Sie muss uns treffen, um als Differenz ihre Er-
kenntniskraft zuallererst entfalten zu können.

	 Aporie der Urteilslosigkeit
	 Was in der Ästhetik folglich «Synthesis» bedeutet, «zer-
schneidet ( sie ) mit derselben Kraft, die sie bewerkstelligte»:55 «Die Ein-
heit der Kunstwerke», wie die Ästhetische Theorie auch pointiert, «kann 
nicht das sein, was sie sein muß, Einheit eines Mannigfaltigen: da-
durch, daß sie synthetisiert, verletzt sie das Synthetisierte und schä-
digt an ihm die Synthesis.»56 Immer wieder streicht Adorno diesen für 
ihn entscheidenden Punkt heraus: Nicht Identität bezeichnet das Telos 

Artikulieren / Widerstehen 71

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Werke, sondern Disparität, nicht Einheit, sondern Bruch oder 
Spaltung und damit das Innewerden einer unaufhebbaren Differen-
zialität. Deswegen heißt es auch: «( Ä )sthetische Form ( ist ) (…) die ge-
waltlose Synthesis des Zerstreuten, die es doch bewahrt als das, was 
es ist, in seiner Divergenz und seinen Widersprüchen.»57 Erst darin 
entfalte sich, nach Adorno, ästhetisch Wahrheit. Schärfer ausge-
drückt: Synthesis ist nicht Identität, sondern das Einbehalten von Dif-
ferenzen; nirgends zielt sie auf Schließung, vielmehr belässt sie die 
Unvereinbarkeit der Elemente in einer permanenten Schwebe. Zwar 
gibt es eine innere Notwendigkeit der ästhetischen Gebilde – «und 
der Inbegriff eben dieser inneren Organisation ( … ) wäre der Begriff 
seiner Konstruktion»,58 soweit das «Formgesetz eines Kunstwerks», 
wie es die Ästhetische Theorie formuliert, darin besteht, «daß alle 
seine Momente, und seine Einheit, organisiert sein müssen gemäß 
ihrer eigenen spezifischen Beschaffenheit»59 – doch beruht deren 
Spezifik darauf, dass ihre Relation zur gleichen Zeit die Inkommensu-
rabilität der Elemente aus dem Schein ihres Zusammenhangs erret-
tet – als «Vereinigung der auseinanderweisenden und doch miteinan-
der verbundenen Momente».60
	 Synthesis – Verbindung, Versammlung, Zusammenhang –, 
heißt es auch, kann deshalb wesentlich nur «gebrochen» sein.61 Dabei 
raubt ihre Freiheit zu einer Notwendigkeit ohne Begriff zwar den äs-
thetischen Gebilden ihre logische «Apodiktizität», gemahne aber «an 
eine Kommunikation zwischen Objekten, die von Begriff und Urteil 
eher verdeckt» würden.62 Dem Verborgenen, nicht im Schematismus 
der Zeichen Aufgehenden kommt dann eine eigene emanzipatorische 
Kraft zu, die die künstlerische Episteme mit Kritik verbindet. Die Ver-
wechslung, die die Diskussionen um künstlerische Forschung und 
ihren Wissensstatus daher bisher verdunkelten, beruht auf dem ein-
seitigen Verständnis von Synthesis als subjektiver Form, statt sie als 
objektive Synthesis des Materiellen, ein conjungere in rei zu lesen, um, 
dem zentralen Diktum aus der Negativen Dialektik folgend, das «Nicht-
Identische» gegen die klassische, auf Identität geeichte Urteilser-
kenntnis zu restituieren, indem es den Vorrang des Objekts vor dem 
Begriff postuliert und dessen durch nichts zu ersetzende Singularität, 
seinen Eigennamen heraufbeschwört. Eliminiert daher die – immer 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

72

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon «idealistische» – Bewegung des Begriffs von sich her bereits 
«alles heterogen Seiende»,63 verbindet sich umgekehrt, wie die Vor-
lesung über Ästhetik präzisiert, «das ästhetische Moment (…) mit Ge-
waltlosigkeit».64 Das Emanzipatorische der Kunst ist dem geschuldet: 
Die Praxis künstlerischen Denkens, als eine Logik der Nichtidentität, 
verfährt allenfalls berührend, behutsam oder – im Wortsinne – ‹vor-
werfend› ( projektierend ), niemals unterwerfend ( subordinierend ). Sie 
schließt auf, lässt die kontradiktorischen Phänomene ‹sein›, statt sie 
in sich einzuschließen und gegeneinander, im Hegel’schen Sinne, 
‹aufzuheben›.
	 Doch bleibt nicht, indem Adorno so spricht, das Urteil den-
noch immer schon vorgängig – untilgbar? Die Paradoxie der Zurück-
weisung und Anerkennung von Identität ist der Negativen Dialektik 
immanent. Sie kehrt in der Ästhetischen Theorie auf andere Weise 
wieder, weil ihr Gegenstand nicht die Philosophie, sondern die Kunst 
als ihr eigenes Anderes ist, über die doch im Modus des Theoreti-
schen verhandelt wird. Jedes Reden über Kunst krankt denn auch am 
Umstand, sich im falschen Medium artikulieren zu müssen, soweit die 
Ästhetik über Kunst spricht, nicht selbst schon Kunst ist oder als Spra-
che Fermente des Ästhetischen beinhaltet. Entsprechend stellt 
Adorno in Ansehung der zweiten, oben erwähnten Seite der «urteils-
losen Synthesis», nämlich ihrer inhärenten Aporie, in seiner Beethoven-
Studie lapidar fest: «Musik ist die Logik der urteilslosen Synthesis».65 
Das überraschende Postulat weist die Praxis selbst als ‹urteilslos› aus, 
nicht das, was sich an ihr in einen Diskurs übersetzen lässt. Gleich-
wohl darf dies nicht darüber hinwegtäuschen, dass Adorno die Spezi-
fik der ‹urteilslosen Synthesis› einerseits noch aus der ‹Logik des Ur-
teils› herleitet, andererseits dabei den Sinn des ‹Logischen›  
 – im Sinne allgemeiner Folgerichtigkeit – verschiebt. Denn Musik ent-
fache, wie es weiter heißt,66 ein «Spiel» mit logischen Formen, das als 
Spiel in gleicher Weise der Freiheit wie Konsequenz genügt. Sie be-
treibe, so Adorno, einen ludischen Umgang mit «Identität», «Ähnlich-
keit» und «Widerspruch» sowie mit den mereologischen Relationen 
zwischen «Ganzen und Teilen», denn «(s)ie, die logischen Elemente» 
seien zwar weitgehend eindeutig, «d.h. so eindeutig wie in der Logik 
(…)», doch liege die «Schwelle der Musik gegen die Logik» nicht bei 

Artikulieren / Widerstehen 73

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den «logischen Elementen» selbst, sondern in der Besonderheit ihrer 
Synthesis.67 Diese bilde eine Logik «rein aus der Konstellation, nicht 
der Prädikation, Subordination, Subsumtion (…)»;68 sie operiere im 
Konkreten, nicht in der Abstraktion der diskursiven Rede. Einen ähn-
lichen Gedanken hatten wir bereits zu Anfang mit Blick auf den Begriff 
der ‹Konstruktion› diskutiert: Nicht diese allein erweist sich als ver-
antwortlich für die Konstitution des ‹Sinns› der Werke und ihrer ein-
geschlossenen Episteme, vielmehr bezeugt jede einzelne Arbeit ihre 
Einzigartigkeit durch die ‹Art› der Konstruiertheit, den spezifischen 
Modus ihrer Organisation, die erst die Erlösung der Einzeldinge als 
inkommensurabel besorge.
	 Die ‹Form› der Differenzialität, ihre Oppositionalität wirkt 
folglich am ‹Sinn› mit. Ermöglicht die Konstruktion also die jeweilige 
Synthesis, die als solche noch unbestimmt ist, wird gleichzeitig deut-
lich, dass diese nur im Singular existiert: Jedes Werk formuliert seine 
eigene Weise der Verbindung, der ‹Zusammen-Stellung› ( compositio ), 
wie es auch seine eigene Weise der Differenz erzeugt. Nicht nur ver-
handelt die Konstellation also die Subsumtion des Einzelnen unter ein 
Gemeinsames, sondern das Einzelne wird als Einzelnes in seiner je-
weiligen Relationalität belassen, mithin offenbar, sodass eine Unruhe 
oder Unaufgelöstheit entsteht. Überhaupt geht es nicht um Subsum-
tion, die immer äußerlich bleibt, sondern um das Zueinander der Ele-
mente als Exposition, als das Aushalten ihres Gegeneinanders, ihres 
Kontrastes, das als Aufschließung gerade dadurch erkennend wird, 
dass ihre Differenz ‹zu sehen gibt›. Um daher Kunst und Diskurs mit-
einander in Interaktion zu bringen, wären Rationalität und Spiel und 
mit ihnen die zwei verschiedenen Arten von ‹Synthesen› aufeinander 
zu beziehen, deren Dialog jedoch überall prekär bleibt. Denn was 
Kunst ‹weiß›,69 könne, wie Adorno in seiner Vorlesung über Ästhetik 
darüber hinaus ausführt,

«nur dadurch geleistet werden, daß die verschiedenen einzel-
nen Momente eines Kunstwerks in einen Strukturzusammen-
hang miteinander treten, der sich selbst, in jedem einzelnen 
Kunstwerk, ein ganz und gar durchbildeter, ein ganz und gar 
konsequenter (…), nur der Kunst eigentümlicher Logik ist, und 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

74

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar derart, daß innerhalb dieses spezifischen Zusammen-
hangs des Kunstwerks jedes einzelne Moment sich erweist als 
notwendig in dem Gefüge des Ganzen. Und dieses Bestreben 
wird durch den Konstruktionsbegriff in der Kunst bezeichnet, 
der ja eigentlich gar nichts anderes sagt, als daß Vergeisti-
gung des Kunstwerks dadurch herbeigeführt wird, daß die 
einzelnen Momente in einen stringenten notwendigen Zusam-
menhang gerückt werden (…).»70

	 Es ist somit dieser je einmalige Strukturzusammenhang, 
dem «eine Art Logizität» zukommt, doch so, «daß kein Kunstwerk à la 
lettre buchstäblich ein richtiger Sinnzusammenhang» sei, vielmehr 
rufe es «den Schein eines in sich geschlossenen und integralen 
Ganzen» hervor, der gleichzeitig am Unzusammenhängenden und 
Fragilen seiner Relationen bricht.71 Wir haben es also mit einer Syn-
these zu tun, die in sich gespalten, «antagonistisch» ist:72 Nicht als 
einzelne erweisen sich die Elemente als bedeutsam, sondern gleich-
sam als «Dazwischenfahrendes», wie sich Adorno auch ausdrückt, 
soweit ihre «heteronome Kraft» das Gefüge ästhetischer Kompositio-
nen wie gleichfalls den ‹Fluss› der Werke jederzeit zum Bersten 
bringt.73 Dann erfüllt sich das Ästhetische in einer Synthesis, «die 
durch die Relationen der einzelnen sinnlichen Momente des Kunst-
werks gewissermaßen vorgezeichnet sind», die aber nur lebendig 
werden können, wenn sie in ihrem Auseinandertreten zur Erscheinung 
kommen:74 «Es sind in der Kunst», wie eine Schlüsselstelle der Vorle-
sung erläutert,

«(…) alle die synthetischen Funktionen mit im Spiel, die wir im 
allgemeinen dem Denken zuschreiben und die wir nicht bloß 
der Anschauung zuschreiben dürfen, nur daß es sich hier um 
ein seiner Struktur nach bis heute noch eigentlich ganz un-
analysiertes Denken handelt, nämlich um ein begriffsloses 
Denken, um eine begriffslose Synthesis (…), also eine Synthesis, 
die nicht darin terminiert, daß gesagt wird, das ist so, son-
dern die vielmehr resultiert darin, daß etwas hingestellt wird 
gleichsam mit dem Gestus: So ist es; ohne daß dabei von etwas 

Artikulieren / Widerstehen 75

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außerhalb des Kunstwerks prädiziert würde, daß es so ist, die 
aber an sich doch ihren Strukturmomenten nach eigentlich 
alle die Momente der logischen Synthesis in sich enthält, nur 
ohne daß dabei der Anspruch bestünde, daß ein Allgemeines 
das Besondere unter sich befaßte oder daß über irgendetwas 
Seiendes dabei geurteilt sei.»75

	 Zum Schluss: Jenseits von Wissenschaftlichkeit
	 Die Aporetik der urteilslosen Synthesis besteht also darin, 
Relation und Widerstreit ebenso miteinander in Einklang zu bringen, 
wie sie auseinanderzuhalten, und zwar so, dass die Einheit in der Un-
einigkeit ebenso hervortritt wie die Differenz in ihrer Identität. Die 
Kunst beschreitet dann den umgekehrten Weg wie die Wissenschaf-
ten, weil sie weder auf die Entdeckung eines generellen Gesetzes 
abhebt noch ein Resultat vorzuweisen hat, das als Erkenntnis über-
prüft werden kann, sondern dadurch, dass sie die Singularität des Ein-
zelnen, seine geschundene, verdrängte oder liquidierte Individualität 
zu seinem Recht kommen lässt. Adorno pocht deshalb vehement auf 
die Unterscheidung «ästhetischer Logizität von der diskursiven»,76 wie 
er überhaupt vor jeder «Pseudomorphose»,77 jeder «falsche(n) Annä-
herung der Kunst an die Wissenschaft» warnt, wie insbesondere seine 
immer wieder vorgetragenen Polemiken gegen das «Experimentelle»78 
in der zeitgenössischen Musik verraten79 – denn ihr Risiko sei «Regres-
sion».80 Meist ließen sich, so Adorno weiter, anhand von wissenschafts- 
und technikorientierter Kunst «mühelos» deren «Mißverständnisse» 
aufzeigen, wie sie auch später Christopher Frayling für den allzu naiven 
Gebrauch des ‹Artistic Research› geltend gemacht hat, sofern diesem 
zumeist sowohl ein irreführendes Bild der Wissenschaften innewohne 
als auch eine verzerrte Sicht künstlerischer Praktiken und deren Pro-
jekte.81 Ähnliches gilt für die gegenseitigen Kollaborationen, die in der 
Regel nicht viel mehr sind als eine Verkennung der latenten Dominan-
zen von Wissenschaft, die sich der Künste bestenfalls als Innovations-
maschinen bedienen, nicht um ihrer selbst willen. Tatsächlich besetzen 
beide unterschiedliche epistemische Räume, und wo eine ‹künstleri-
sche Forschung› glaubt, es den Wissenschaften gleichtun zu kön- 
nen, hat sie schon verloren, soweit sie sich ihrer normativen Autorität 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

76

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kunst beschreitet dann den um- 
gekehrten Weg wie die Wissenschaften, 
weil sie weder auf die Entdeckung 
eines generellen Gesetzes abhebt noch 
ein Resultat vorzuweisen hat, das als 
Erkenntnis überprüft werden kann, 
sondern dadurch, dass sie die Singularität 
des Einzelnen, seine geschundene, 
verdrängte oder liquidierte Individualität 
zu seinem Recht kommen lässt.

77

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebeugt hat. Vielmehr komme, wie auch Adorno nicht müde wird zu 
wiederholen, Kunst einzig zu sich, wo sie sich von den Wissenschaften 
abkehre, an deren Grenzen rühre oder auf das abziele, was diese bei-
seite oder unbedacht ließen, was, jenseits ihres Erkenntnisinteresses, 
gleichsam ‹aus der Reihe› tanze und unerschlossen bliebe.
	 Wie streng, quasi-‹logisch› oder ‹rational› im Sinne verwan-
delter Begriffe Kunst auch immer dabei verfährt, sie verhält sich ge-
genüber den Wissenschaften und ihren Ansprüchen auf Exoterik, auf 
Begründung positiven Wissens und allgemeiner Geltung alteritär. 
Jederzeit treiben die künstlerischen Manifestationen über den Dis-
kurs hinaus, bilden dessen buchstäbliche ‹Über-Treibung›, sodass wir 
nicht einfach mit zwei verschiedenen Versionen von Epistemen kon-
frontiert sind, die einander ergänzen, vielmehr muss, wenn von einem 
‹anderen Wissen› der Künste gesprochen wird, im selben Maße hin-
zugesetzt werden, dass es sich um ‹etwas anderes als Wissen› han-
delt, legt man an dessen Begriff die Fesseln der Wissenschaften. Das 
heißt auch: Kunst trägt ihre Episteme aus als Denormalisierung des 
Wissens, als eine Erkenntnis, die auf keine Weise mit der wissen-
schaftlichen als vergleichbar oder vereinbar gelten kann, denn sie 
zielt, als «Vereinigung der auseinanderweisenden und doch mitein-
ander verbundenen Momente»82 auf die gleichzeitige Gewahrung von 
und Sensibilisierung für die unaufhebbare Differenzialität der Er-
scheinungen. Erst dadurch erfüllt sich ihre nie erfüllbare Utopie.
	 Die Künste nehmen also gegenüber den Wissenschaften 
ihre besondere Stellung dadurch ein, dass ihr spezifisches Vermögen 
im Aufweis des Negativen besteht, denn «(d)en Rang eines Kunst-
werks definiert wesentlich, ob es dem Unvereinbaren sich stellt oder 
sich entzieht. (…) Tief sind Kunstwerke, welche weder das Divergente 
oder Widerspruchsvolle verdecken, noch es ungeschlichtet lassen.»83 
Erkenntnis springt daraus hervor. Was Kunst aufweist, ist die ‹Krisis› 
im Wortsinne jener Grenze oder Unerfüllbarkeit, die nicht nur die be-
grifflichen Aneignungen, sondern auch die Wahrnehmung, die Kom-
munikation, die Organisation von Sozialität bis hin zu den Institutionen 
der Macht und des Wissens betreffen, denn es gibt keine menschliche 
Formation, die in sich vollständig wäre, keine Ordnung, die nicht  
von Unordnung gerahmt wäre, kein System, das sich in sich selbst 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

78

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erschöpfte, kein Symbolisches, das an sich schon verständlich wäre, 
wie auch keine Zeit, die nicht einer ununterbrochenen Transformation 
unterläge. Die Künste besitzen somit ihre außerordentliche Kraft darin, 
auf die Unmöglichkeit solcher Schließung und die Illusionen einer 
Passung hinzuweisen; ihr Thema ist die Kontingenz existenzieller Kon-
ditionen, wie sie für unsere Lebensformen, das Politische gleichwie 
die Wissenschaften gelten, ihr chronisch Unabgegoltenes – sei es mit 
Verweis auf Tod und Umsturz oder die Abgründigkeit in dem, was 
selbstverständlich scheint. Sie demonstrieren dies, indem sie die Vor-
läufigkeit und Fragilität jeder Mediation einschließlich ihrer eigenen 
Medialität enthüllen: als Undarstellbarkeit in der Darstellung, als Un-
übersetzbarkeit im Übersetzen oder den Unberechenbarkeiten in der 
vermeintlichen Bemessung und Kontrolle der Welt.
	 Damit geht ebenfalls der reflexive Charakter der Künste 
einher. Ihre Wissensform ist die des Reflexionswissens. Dass die 
künstlerische Episteme eine genuin reflexive ist, konstatiert ebenfalls 
Adorno in seiner Vorlesung über Ästhetik, wenn es heißt, dass «ein 
wesentliches Moment (  ) der ästhetischen Qualität» darin liege, «daß 
( das Kunstwerk ) dieses Moment (…) der Selbstreflexion besitzt, daß 
aber dann auf der anderen Seite (…) diese Reflexion dann ihrerseits 
wieder in die reine Logik der Sache, in den reinen Vollzug des Kunst-
werks sich umsetzt.» Sie kehrt, wie Adorno hinzusetzt,

«über das Kunstwerk zu dem Kunstwerk zurück. Und wenn 
sie in das Kunstwerk zurückkehrt, nachdem sie es zunächst 
einmal (…) von außen gesehen hat, dann wird sie konstitutiv 
für die eigentliche künstlerische Erfahrung (…).»84

	 Zum Maßstab künstlerischer Forschung und als entschei-
dendes Kriterium ihres Wissens gehört dann gleichzeitig immer 
auch der Rekurs auf die eigene Kunsthaftigkeit von Kunst, die Un-
teilbarkeit dessen, was Kunst ausmacht; was sie zu jener singulären 
Erfahrung einer nur im Ästhetischen evozierbaren Erkenntnis macht, 
ist diese anhaltende Selbstreflexivität. Ohne diese Reflexivität kann 
schwerlich von Kunst gesprochen werden, denn sie erschöpft sich 
nicht im Hinstellen irgendeines Werkes, im Vollzug eines Prozesses 

Artikulieren / Widerstehen 79

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder der Performanz einer Forschung, sondern sie ist nur Kunst als 
Gleichzeitigkeit von Kunst über Kunst. Deswegen bescheinigt ihr 
Adorno «eine tiefe Affinität (...) zur Philosophie»85 oder, wie die Äs-
thetische Theorie ergänzt: «Kritische Selbstreflexion» ist «jeglichem 
Kunstwerk» inhärent.86

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

80

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Theodor W. Adorno, Ästhetik ( Vorlesung 1958 / 58 ), Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2017, S. 303.
[ 2 ]	 Zur Struktur der Diskussion vgl. Dieter Mersch: Epistemologien des Ästhetischen, Berlin 

Zürich ( Diaphanes ) 2015. S. 27ff.
[ 3 ]	 Siehe http://www.genomenewsnetwork.org/articles/03_02/bunny_art.shtml; https://

forensic-architecture.org/ ; https://www.barbican.org.uk/kronos-quartet-trevor-paglen-
sight-machine.

[ 4 ]	 Vgl. Mersch: Epistemologien des Ästhetischen, a.a.O., S. 69ff.
[ 5 ]	 Dieter Mersch: Nicht-Propositionalität und ästhetisches Denken, in: Florian Dombois, Mira 

Fliescher, Dieter Mersch, Julia Rintz ( Hg. ): Ästhetisches Denken. Nicht-Propositionalität, 
Episteme, Kunst, Zürich ( Diaphanes ) 2014. S. 28–55.

[ 6 ]	 Der Titel ‹Epistemologien› des Ästhetischen im Plural verweist auf die Vielfalt von 
Begründungen einer ‹Erkenntnistheorie der Künste›. Im Gegensatz zu diesem genuinen 
Pluralismus zielen die folgenden Erörterungen lediglich darauf, die jeweiligen Fundamente 
freizulegen, die Kunst als Wissenspraxis bzw. als eine ‹Praxis ästhetischen Denkens› 
rechtfertigen. Dass die Künste keineswegs einer solchen Begründung bedürfen, liegt auf 
der Hand; wohl aber muss erstens der Sinn dessen, was ästhetische Erkenntnis bedeuten 
kann, geklärt werden, zweitens müssen sich Formate künstlerischer Forschung, die sich in 
Konkurrenz zu den Wissenschaften verstehen oder sich mit ihnen in Kollaboration begeben, 
als solche legitimieren. Dies verlangt eine Metadiskussion, die nicht wiederum von den 
Künsten selbst geführt werden kann, sondern die eine Auseinandersetzung mit Philoso-
phie erfordert. Vgl. auch Silvia Henke, Dieter Mersch, Nicolaj van der Meulen, Thomas 
Strässle, Jörg Wiesel: Manifesto of Artistic Research. A Defense against its Advocates, 
Zürich ( Diaphanes ) 2020.

[ 7 ] 	 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1973. S. 419.
[ 8 ] 	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III, in: Werke in 20 Bden, Bd. 

15, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1971. S. 573.
[ 9 ]	 Ausdrücklich spricht deshalb Derrida nicht von der Wahrheit der Malerei, die eine Wahrheit 

der Darstellung wäre, sondern von einer in der Malerei, deren Ort zunächst nicht festgelegt 
ist. Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien ( Passagen ) 1992.

[ 10 ]	 Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 193ff.
[ 11 ]	 Ders., Minimal Moralia, in: Gesammelte Schriften 4, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1980, § 29, 

S. 55.
[ 12 ]	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wer denkt abstrakt? In: Werke in 20 Bden, Bd. 2, Frank-

furt / M ( Suhrkamp ) 1971. S. 575–581.
[ 13 ]	 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt / M ( Fischer ) 1969. 

S. 9.
[ 14 ]	 Georg Lukács: Ästhetik I–IV, Darmstadt und Neuwied ( Luchterhand ) 1972.
[ 15 ]	 Theodor W. Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2017. S. 254f.
[ 16 ]	 Ebenda, S. 204, 205.
[ 17 ]	 Ebenda, S. 205.
[ 18 ]	 Vgl. ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 229.
[ 19 ]	 Ebenda, S. 455.
[ 20 ]	 Vgl. Adorno; Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 90ff., 449ff.
[ 21 ] 	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 257.
[ 22 ]	 Vgl. zum Begriff Dieter Mersch: Singuläre Paradigmata. Kunst als epistemische Praxis, in: 

Andrea Sakoparnig, Andreas Wolfsteiner, Jürgen Bohm ( Hg. ): Paradigmenwechsel. 
Wandel in den Künsten und Wissenschaften, Berlin / Boston ( De Gruyter ) 2014. S. 119–138.

[ 23 ]	 Adorno: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 363, 449 ff. sowie ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., 
S. 96ff., auch S. 129.

[ 24 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 452.
[ 25 ]	 Vgl. ebenda, S. 31ff.
[ 26 ]	 Ebenda, S. 285.
[ 27 ]	 Ebenda, S. 191.
[ 28 ]	 Ebenda, S. 182.
[ 29 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 303.
[ 30 ]	 Ebenda, S. 96, 97.
[ 31 ]	 Ebenda, S. 62.
[ 32 ] 	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 284.

Anmerkungen 81

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 33 ]	 Ebenda, S. 91.
[ 34 ]	 Siehe besonders ab der 19. Vorlesung zur Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 294ff.
[ 35 ]	 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg ( Meiner ) 1956, § 10, A 76ff, B 102ff., S. 115ff.
[ 36 ]	 Adorno: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 19.
[ 37 ]	 Comte de Lautréamont ( Isidor Ducasse ): Die Gesänge des Maldoror, München ( dtv ) 1976 

( 6 / 3 ), S. 173.
[ 38 ]	 Adorno: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 363.
[ 39 ]	 Walter Benjamin: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, in: 

Gesammelte Schriften II.1, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1974. S. 140–157, hier S. 156.
[ 40 ]	 Gilles Deleuze: Was ist Philosophie? Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1996. S. 191ff.
[ 41 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 21.
[ 42 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 432.
[ 43 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 21.
[ 44 ]	 Ebenda, S. 325.
[ 45 ]	 Ebenda, S. 321.	
[ 46 ]	 Ebenda, S. 303.	
[ 47 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 453.
[ 48 ] 	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 22.
[ 49 ]	 Vgl. auch Dirk Westerkamp: Ikonische Prägnanz, Paderborn ( Fink ) 2015, bes. S. 27ff.
[ 50 ]	 Vgl. ders., Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 303.
[ 51 ]	 Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., Transzendentale Deduktion § 26, B160, S. 178b.
[ 52 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 205.
[ 53 ]	 Ebenda, S. 206.
[ 54 ]	 Ebenda, S. 208.
[ 55 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O. S. 209.
[ 56 ]	 Ebenda, S. 221.
[ 57 ]	 Ebenda, S. 216.
[ 58 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 212.
[ 59 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 455.
[ 60 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 295.
[ 61 ]	 Ebenda, S. 297.
[ 62 ]	 Ebenda.
[ 63 ]	 Ders.: Negative Dialektik, a.a.O., S. 37.
[ 64 ] 	 Ders: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 19.
[ 65 ]	 Ders.: Beethoven. Philosophie der Musik, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1993. S. 32.
[ 66 ]	  Ebenda.
[ 67 ]	 Ebenda.
[ 68 ]	 Ebenda.
[ 69 ]	 Vgl. Alexander García Düttmann: Was weiß Kunst? Für eine Ästhetik des Widerstandes, 

Konstanz ( Universitäts-Verlag ) 2015.
[ 70 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 211, 212.
[ 71 ]	 Ebenda, S. 135.
[ 72 ] 	 Ebenda, S. 224.
[ 73 ]	 Ebenda, S. 179ff.
[ 74 ]	 Ebenda, S. 301.
[ 75 ] 	 Ebenda, S. 299.
[ 76 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 431.
[ 77 ]	 Ebenda, S. 146.
[ 78 ]	 Ebenda, S. 62f.
[ 79 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 257.
[ 80 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 63.
[ 81 ]	 Christopher Frayling: Research in Art and Design, in: Grand, Simon/ Jonas, Wolfgang ( Hg. ): 

Mapping Design Research, Basel 2012. S. 95–107, hier S. 99, 100.
[ 82 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 295.
[ 83 ] 	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 283.
[ 84 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 205.
[ 85 ] 	 Ebenda, S. 205.
[ 86 ] 	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 229.

82

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Artikulieren / Widerstehen

Essay 3 / 9

83

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003 - am 14.02.2026, 10:22:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

