
Cornelia Zumbusch

»immer was zu tun« (Faust II)

Dichtung als fortgesetzte Tätigkeit

Im Juli 1831 setzt Goethe hinter die letzten Verse des fünften Akts des Faust
II das Wort ›FINIS‹. Ein Ende scheint gefunden zu sein.1 Mit der Arbeit am
Text findet Goethe allerdings kein Ende. Zwar sollte man sich das Manuskript
des Faust II versiegelt und in einem »aparten Kistchen verwahrt« (FA 38,
460) als Offenbarung für die Nachlebenden vorstellen – so wollte Goethe es
zumindest einige Freunde glauben machen.2 Allerdings scheint der im Juli
1831 gesetzte Schlusspunkt noch vorläufig gewesen zu sein. In einem Brief
an Wilhelm von Humboldt vom 1. Dezember 1831 verrät Goethe, dass er das
Manuskript nur verschlossen habe, damit er »nicht etwa hier und da weiter
auszuführen in Versuchung käme« (FA 38, 496). Wie er mit einem aus Vergils
Eklogen geborgten Vers zu verstehen gibt, hat er seiner Arbeit am Faust II
im Sommer 1831 ein eher künstliches Ende gesetzt: »Das Ausfüllen gewisser
Lücken war sowohl für historische als ästhetische Stetigkeit nötig, welches ich
so lange fortsetzte, bis ich endlich für rätlich hielt auszurufen: Schließet den
Wässerungs Kanal, / Genugsam tranken die Wiesen.« (FA 38, 495) Er habe
damit aufgehört, Lücken zu füllen und, so das mitgegebene Bild, beschlossen,
die Wiesen nicht weiter zu tränken. Was hier ›endlich‹ beendet wurde, war
also nicht unbedingt der Text. Beendet wurde lediglich die ›lange fortgesetzte‹
Arbeit daran. Welchen Regeln folgt dieses Fortsetzen?

Das Bild von den bewässerten Wiesen ist insofern aufschlussreich, als hier
unterschiedliche Referenzmodelle ineinandergreifen. Einerseits wird der Text

1 So steht es im editorischen Kommentar zur digitalen Faust-Edition: »Goethe schloss Faust II
erst im letzten Jahr seines Lebens, im Juli 1831, ab.« Gerrit Brüning, Dietmar Pravida:
Editorischer Bericht zum konstituierten Text, in: Digitale Faustedition, www.faustedition.net/
intro_text (16.1.2023).

2 So Goethe an Boisseree am 1. September 1831 oder an Reinhard am 7. September 1831.
Der Gesprächsbericht von Förster, vage datiert auf die Wochen zwischen dem 4. und dem
25. August 1831, hatte bereits den Vergleich mit dem letzten Buch des neuen Testaments,
der Offenbarung des Johannes, und dem dort übergebenen Buch mit den sieben Siegeln
nahegelegt: »Unter sieben Siegeln liegt hier der zweite Teil des Faust verschlossen; erst aber,
wenn ich nicht mehr imstande sein werde, mögen andere ihre Hand daran legen.« (FA 38,
442).

107

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.faustedition.net/intro_text
http://www.faustedition.net/intro_text
https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.faustedition.net/intro_text
http://www.faustedition.net/intro_text


als trinkende Wiese und damit als ein Stück lebendiger Natur imaginiert.
Andererseits wird die Arbeit an diesem Text mit einer Agrartechnik vergli‐
chen, die auf der Seite der Kultivierung zu verbuchen ist. Metabolismus des
Lebendigen und dessen technische Unterstützung fügen sich zu einem Modell
des Schreibprozesses, in dem der Text nicht als sich gleichsam selbsttätig
erzeugendes und entsprechend in sich abgeschlossenes Ganzes erscheint.
Vielmehr scheint die Textproduktion darauf angewiesen zu sein, etwas von
außen aufzunehmen, und kann jederzeit von diesem Zufluss abgeschnitten
werden. Das von Goethe markierte Ende der Arbeit am Faust II bleibt in
gewisser Weise kontingent, ist der ›endlich‹ vollzogene Abbruch doch keines‐
wegs endgültig. Wie Goethes Tagebuch zu entnehmen ist, hat er in den ersten
Wochen des Jahres 1832 seiner Schwiegertochter Ottilie aus dem Zusammen‐
gehefteten vorgelesen und weiter am Text gearbeitet. Noch am 24. Januar 1832
vermerkt er »[n]eue Aufregung zu Faust in Rücksicht größerer Ausführung
der Hauptmotive, die ich, um fertig zu werden, allzu lakonisch behandelt
habe« (FA 38, 513). Mit dem Faust II war Goethe also im Juli 1831 noch nicht
am Ende – Schleuse und Siegel wurden noch einmal geöffnet. Der Grund
für diese Fortsetzung des Beendeten liegt womöglich in einem Selbstentwurf,
demgemäß Goethe das Dichten als eine Tätigkeit auffasst, die ihr Ende nicht
in sich selbst hat.

Man hat sich Goethes Lieblingswort ›Tätigkeit‹ meist über ein Alltagsver‐
ständnis des Worts als soziale Praxis klar gemacht und mit dem ethischen
Ideal der Resignation verbunden.3 Goethes Verwendung des Worts ›Tätigkeit‹
verfügt allerdings über Dimensionen, die zu einem Gutteil jenseits einer
derartigen protestantischen Arbeitsmoral liegen. Wenn Goethe in seinem
letzten Brief an Wilhelm von Humboldt am 17. März 1832 »Tun« und »Ta‐
lent« koppelt und seine Arbeitsweise als »freie Tätigkeit« mit einer »freiwillig
tätigen Natur« vergleicht (FA 38, 550), dann hat diese Auffassung von dichte‐

3 Arthur Henkel zufolge ist das »poetische schöpferische Vermögen« als Modell einer prakti‐
schen entsagenden Tätigkeit aufzufassen, wenn nicht als »Metapher für Tätigkeit überhaupt«
– damit ist allerdings das, was Henkel ehrfürchtig das ›Schöpferische‹ nennt, gerade nicht
als ›Tätigkeit‹ ernstgenommen. Arthur Henkel: Entsagung. Eine Studie zu Goethes Altersro‐
man, Tübingen 1954, S. 123. Die enge Verbindung zwischen Tätigkeit und Entsagung zieht
sich weiter durch die Forschung. Mauro Ponzi betont die »›tätige‹ Seite der Entsagung«.
Mauro Ponzi: Zur Entstehung des Goetheschen Motivs der »Entsagung«, in: Zeitschrift für
Germanistik N.F. 7 (1986), S. 150–159, hier S. 158. Nach Heinrich Macher zielt Goethes Entsa‐
gungskonzept im Gegensatz zu Schillers Ideal der ästhetischen Erziehung auf den »praktisch
tätigen Menschen«. Heinrich Macher: Goethes Entsagungsidee im Lichte der Schillerschen
Auffassungen, in: Helmut Brandt (Hrsg.): Friedrich Schiller. Angebot und Diskurs, Berlin
1987, S. 518–529, hier S. 523.

Cornelia Zumbusch

108

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rischer Tätigkeit auch einen naturphilosophischen Hintergrund. Seit seinen
Vorüberlegungen zur Metamorphosen-Schrift nutzt Goethe Vorstellungen von
Tätigkeit immer wieder zur Beschreibung von Vorgängen in der lebendigen
Natur. ›Tätigkeit‹ bezeichnet grundsätzlich die Möglichkeiten des Lebendigen,
sich zuerst wachsend fortzusetzen und zuletzt fortzupflanzen. Dabei entgrenzt
Goethe dort, wo er Tätigkeit sagt, zeitgenössische Vorstellungen einer intrinsi‐
schen Bildungs- oder Lebenskraft in zwei Richtungen. Zum einen haben Bil‐
dungsprozesse aus seiner Sicht kein wirkliches Ziel oder Ende, zum anderen
sind sie in eminenter Weise auf die Aufnahme von Äußerem angewiesen: Oh‐
ne Licht, Wasser und Erde gäbe es kein Pflanzenwachstum. Goethes Tendenz
zur Entteleologisierung von Wachstumsvorgängen wie auch sein Interesse
an den dabei involvierten metabolischen Prozessen geben Hinweise darauf,
warum ihm mit Bezug auf die eigene dichterische Tätigkeit das von Vergil
geborgte Bild von den bewässerten Wiesen eingeleuchtet haben mag.

Man muss Goethes Hang zur Naturalisierung kreativer Prozesse nicht
teilen, um die nahegelegten Parallelen zwischen anhaltendem Produktions‐
prozess und fortgesetztem Pflanzenwachstum, zwischen poetischer Revision
und biologischer Reproduktion beschreiben zu können. Goethes Arbeit an
tradierten Vorstellungen der (Bildungs-)Kraft bietet einen Weg, auf dem sich
allzu einfache Übertragungen zwischen Naturforschung und Literatur vermei‐
den lassen. Gegen den latenten Holismus morphologischer Modelle, die auf
die metamorphotischen Entwicklungsgänge einzelner Figuren hinweisen oder
aber das Werkganze als gleichsam organischen Zusammenhang begreifen
wollen, gibt die Vermessung von Goethes Imaginarien der Kraft Aufschlüsse
über das, was formgenetische Prozesse anstößt und in Bewegung hält. In
Goethes Konzept einer sich fortsetzenden und fortpflanzenden Natur scheint
dabei zugleich ein höchst eigenwilliger poetologischer Begriff der Fortsetzung
auf. Denn Fortsetzung bezieht sich hier nicht nur auf die konkreten seriellen
Anschlüsse innerhalb von Texten oder zwischen Textteilen, sondern bezeich‐
net auch Techniken der fortgesetzten Arbeit an eigenen und fremden Texten.
Um Ansätze zu einer solchen Poetik der Fortsetzung, oder genauer: der
fortgesetzten Tätigkeit, soll es im Folgenden gehen.

Dazu sind zunächst die konzeptuellen Konturen dessen, was Goethe Tätig‐
keit nennt, genauer zu klären. Hier wird der erste Teil dieses Beitrags noch
einmal bei einer am Faust II gewonnenen Problembeschreibung ansetzen, um
zu zeigen, in welchem Maß sich die Arbeit am Faust mit Vorstellungen des
Fortschreitens, Fortfahrens, Fortwirkens oder auch Fortsetzens verbindet. Die
als ziel- und zwecklos bestimmte Tätigkeit wird dabei lesbar als unscheinbare
Erbin dessen, was seit der Antike unter die dynamis oder auch die Kraft der

»immer was zu tun« (Faust II)

109

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kunst fällt. Der zweite Teil greift auf Goethes Naturforschung aus, in der
sich Vorstellungen von Fortsetzung und fortgesetzter Tätigkeit als Teil einer
Entteleologisierung der Natur erweisen. Der dritte Teil sucht schließlich nach
den Spuren derartig endloser natürlicher wie auch poetischer Tätigkeiten im
Faust II, die sich in Konzepten des Strebens wie auch des Regens oder der
Regsamkeit formieren. Diese drei Teile sollen sich zu einem Argument fügen,
das Goethes Vorstellungen von Natur und Dichtung als ›fortgesetzter Tätig‐
keit‹ als Reaktion auf die Krise älterer Kraftkonzepte erschließt. Wie zu zeigen
sein wird, demontiert die Ersetzung der Kraft durch die Tätigkeit traditionel‐
le Bilder eines eigenmächtigen, autonomen Schöpferischen, von der sowohl
Modelle einer natura naturans als auch davon abgeleitete Kreativitätskonzepte
zehren. Was Goethe mit Bezug auf seine eigene Produktivität als fortgesetzte
Tätigkeit bezeichnet, meint die Arbeit einer dichterischen Einbildungskraft,
die nicht allein aus sich selbst aktiv werden kann, sondern stets anderes
aufnehmen und fortsetzen muss.

1. Fortwirken: Dichtung als energeia

Wie im Wilhelm Meister-Komplex treten auch in den Faust-Dramen grund‐
sätzlich zwei Arten des Fortsetzens zusammen. Erstens verfügen sowohl Wil‐
helm Meisters Lehrjahre als auch der Faust I über einen zweiten Teil im Sinne
eines konsekutiven Anschlusses, in dem der Handlungslogik und Chronologie
der histoire gemäß weitergeschrieben worden ist. Hier ist das zu vermuten,
was Goethe in dem bereits zitierten Brief an Wilhelm von Humboldt als
›historische Stetigkeit‹ bezeichnet. Zweitens unterliegen vor allem die zweiten
Teile, also Wilhelm Meisters Wanderjahre wie auch der Faust II dem, was mit
Goethe ›fortgesetzte Tätigkeit‹ heißen kann. An ihnen wird über Jahrzehnte
hinweg in unterschiedlichen Zusammenhängen gearbeitet, wobei Teile publi‐
ziert, bereits Publiziertes wieder umgeschrieben und erweitert, in vorhandene
Textteile integriert oder um vorgelagerte Teile ergänzt wird. ›Fortsetzung‹
meint hier eine teils intensivierte, teils pausierende Tätigkeit, die sich mal
hierhin und mal dorthin wenden kann. Diese Tätigkeit, so diskontinuierlich
sie verfährt, hat wohl dasjenige zum Ziel, was Goethe in seinem späten Brief
an Humboldt als ›ästhetische Stetigkeit‹ bezeichnet: Hier sollen bereits vorlie‐
gende Textteile aufeinander abgestimmt und einander angeglichen, Übergän‐
ge gebahnt und geglättet werden. Nun hat Goethe diese mal hier, mal da
ansetzende Tätigkeit nicht erst in den letzten Textüberarbeitungen betrieben.
Vielmehr verdankt sich der Text des Faust II einem Produktionsprozess, der
von Anfang an als Auffüllen von Lücken verfährt.

Cornelia Zumbusch

110

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Goethe betont in Briefen an seine Freunde häufig, er sei sich über die
Konzeption des gesamten Faust eigentlich schon seit über sechzig Jahren im
Klaren gewesen, er habe nur die richtige »Reihenfolge« zu bestimmen und
das so Geplante in allen seinen Teilen auszufüllen gehabt, bis keine »Lücken«
mehr geblieben seien.4 In der bestens erschlossenen Textgenese des Faust
lässt sich sehen, dass Goethe die Szenen und Akte tatsächlich nicht gemäß
ihrer handlungslogischen Platzierung im dramatischen Ablauf, sondern zwi‐
schen unterschiedlichen Akten und Szenen hin- und herspringend konzipiert
und ausgeführt hat.5 So ist der Helena-Akt vor dem ersten und zweiten Akt
geschrieben und bereits 1827 unter dem Titel Klassisch-romantische Phantas‐
magorie. Ein Zwischenspiel zu Faust im vierten Band der Ausgabe letzter
Hand publiziert worden. Der erste Akt, der zur Ostermesse 1828 im zwölften
Band der Ausgabe letzter Hand erscheint, wird seinerseits mit dem Zusatz
»Ist fortzusetzen« versehen (FA 7/1, 796). Der vierte Akt bleibt noch länger
eine Lücke, während Goethe schon am fünften Akt arbeitet. Wenn Goethe
den noch ungeschriebenen vierten Akt in Gestalt von weißen Seiten in ein
gebundenes Heft aufnimmt, damit ihm »vor Augen sei« (FA 7/1, 802), was
er noch zu tun habe, dann könnte das nach leidiger Pflichterfüllung klingen.
Von einer derart fleißigen, pflichtbewussten Arbeit will Goethe seinen Pro‐
duktionsmodus allerdings unterschieden wissen.

Wie er Wilhelm von Humboldt in seinem Brief vom 1. Dezember 1831
anvertraut, habe er am Faust II in »einer Art von Wahnsinn« (FA 38, 495)
gearbeitet. Goethe bezieht sich hier auf Aristoteles’ Hinweis im 17. Kapitel der
Poetik, zum Dichten disponiere eine gewisse mania. Dichtende, so erläutert
Aristoteles, seien Besessene, die eine besondere Anfälligkeit für starke Leiden‐
schaften mitbringen müssen. Dichtung sei grundsätzlich die Domäne entwe‐
der »von phantasiebegabten oder von leidenschaftlichen Naturen«, können
sich die einen doch in Situationen hineinversetzen, während die anderen

4 So schreibt Goethe in gleichlautenden Formulierungen am 20. Juli 1831 an Johann Heinrich
Meyer, am 8. September 1831 an Boisserée und am 17. März 1832 an Wilhelm von Humboldt
(FA 38, 427, 460 und 550).

5 Eine grundlegende Beschreibung der langen Textgenese bietet Anne Bohnenkamp: Goethes
Arbeit am Faust, in: Goethe-Jahrbuch 114 (1997), S. 199–217. Bohnenkamp geht davon aus,
dass Goethes Schreibprozess in seinem Brief an Wilhelm von Humboldt durchaus konzi‐
se beschrieben ist: »Dieses aus dem Webhandwerk stammende, von Goethe mehrfach ge‐
brauchte Gleichnis läßt sich auf künstlerische Tätigkeit, ja auch Tätigkeit überhaupt beziehen,
ganz besonders aber auch auf Goethes eigene Arbeit am Faust. Das Ineinander von bewußter
und ›bewußtloser‹, als un- oder unterbewußter, nicht bewußt geplanter Tätigkeit kann man
an den überlieferten Arbeitshandschriften ganz konkret ablesen.« Ebd., S. 204.

»immer was zu tun« (Faust II)

111

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


emotional »stark erregbar« sind.6 Hinter Aristoteles’ Ausführungen scheint
die Bestimmung der Dichtung als Effekt eines enthousiasmos durch, den
Platon im Dialog Ion als göttliche Kraft (theia dynamis) bestimmt. Dichtende,
Rhapsoden und Zuhörende, so Platon, werden von einer unwiderstehlichen
Kraft erfasst, die sie in Besessene, den Bacchanten gleich, verwandelt.7 Eine
Herausforderung der Platon-Auslegung ist es seither gewesen, die eigenartige
Passivität der Dichtenden, die von einer unkontrollierbaren göttlichen dyna‐
mis ereilt werden, entweder umzudeuten oder aber ihre Fremdbestimmung
zu akzeptieren und sich mit dem Verweis auf den göttlichen Charakter der
daraus hervorgehenden Dichtung zu trösten.

Auch Humboldt erhebt Einspruch gegen Goethes Selbstbeschreibung. Für
ihn darf Goethes Dichtung nichts mit einem derartigen furor poeticus zu tun
haben. Goethe muss sich also noch einmal erklären. In seinem letzten Brief,
datiert auf den 17. März 1832, äußert er sich zum dichterischen Talent deshalb
als etwas, das »geradehin fortwirkt«:

Zu jedem Tun, daher zu jedem Talent, wird ein Angebornes gefordert, das von
selbst wirkt und die nötigen Anlagen unbewußt mit sich führt, deswegen auch so
geradehin fortwirkt, daß, ob es gleich die Regel in sich hat, es doch zuletzt ziel- und
zwecklos ablaufen kann. (FA 38, 549)

Das Muster gibt hier nicht mehr die platonische dynamis oder die aristoteli‐
sche mania, sondern Kants Fassung des Genies als einer Gabe der Natur, die
zwar keiner Regel folgt, gleichwohl der Kunst die Regel diktieren kann. Ein
Blick in den § 46 der Kritik der Urteilskraft bestätigt, dass Kant das Genie
oder ingenium als ein »angebornes produktives Vermögen« denkt, das die
derart Begabten aber »nicht in [ihrer] Gewalt« haben.8 Auch in Goethes
Darstellung wirkt das mitgegebene Talent »von selbst« und zwar dergestalt,
dass es »geradehin fortwirkt« (FA 38, 549). Die bescheiden anmutende Rede
von ›Tun‹ und ›Tätigkeit‹ rückt bei ihm offensichtlich an die Stelle älterer
produktionsästhetischer Modelle, die seit der Antike unter den Vorstellungen
des enthousiasmos, der mania oder des ingenium Kunst als Effekt eigenartig
entzogener, dunkler Kräfte verstehen.9 Indem Goethe traditionell eng an den

6 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, übers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart
1982, S. 55.

7 Platon: Ion, in: ders.: Werke in acht Bänden. Griechisch und Deutsch, übers. von Friedrich
Schleiermacher, hrsg. von Gunther Eigler, 6. Aufl., Darmstadt, 2011, Bd. 1, S. 15.

8 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: ders.: Werke in zwölf Bänden, hrsg. von Wilhelm
Weischedel, 14. Aufl., Frankfurt a.M. 1996, Bd. 10, S. 241 und 243.

9 In diesem Sinn hat Christoph Menke die in der philosophischen Ästhetik des 18. Jahrhun‐
derts prominente Vorstellung einer dem Subjekt entzogenen Kraft der Kunst rekonstruiert

Cornelia Zumbusch

112

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kraftbegriff geknüpfte Topoi der Kunst- und Dichtungsreflexion mit dem
Wort ›Tätigkeit‹ überschreibt, verschiebt er die Aufmerksamkeit vom ungreif‐
baren Grund der Kunst hin zu den Techniken ihrer Verfertigung.

In Goethes weiteren Erläuterungen wird deutlich, dass ihn besonders die
Ziel- und Zwecklosigkeit eines dichterischen Tuns interessiert, in dem sich
Anteile des Unbewussten und des Bewussten mischen: »Bewußtsein und Be‐
wußtlosigkeit werden sich verhalten wie Zettel und Einschlag, ein Gleichnis
das ich so gerne brauche.« (FA 38, 550) In diesem der Textilproduktion
entnommenen Bild vom Zettel und dem Einschlag, von angeknüpften und
durchschießenden Fäden, bringt Goethe neben dem Tun auch die Tätigkeit
ins Spiel: »Die Organe des Menschen […] verknüpfen ohne Bewußtsein in
einer freien Tätigkeit das Erworbene mit dem Angeborenen, so daß es eine
Einheit hervorbringt welche die Welt in Erstaunen versetzt.« (FA 38, 550)
Beim Dichten müssen offenbar nicht nur das Bewusste und das Bewusstlose,
sondern auch das aus der Umgebung Aufgenommene und das mitgebrachte
Talent zusammenwirken. Beide sind in ›freier Tätigkeit‹ an der gemeinsamen
Herstellung eines Webstücks beteiligt, das sich zum Staunen aller irgendwann
als textuelle Einheit präsentieren lässt. Erstaunlich ist tatsächlich, wie sich
ein endlos fortgeführtes und eigenartig zielloses Tun zum telos einer fertigen
Einheit verhalten soll. Hier war Wilhelm von Humboldt wohl doch der richti‐
ge Adressat für Goethes Reflexion auf die Dichtung als Tätigkeit, bestimmt
Humboldt doch Sprache nicht als »Werk (ergon)«, sondern als »Thätigkeit
(Energeia)«.10 Nicht im festen Bau, sondern in der nicht stillzustellenden
Energie des Umbaus sieht Humboldt das Wesen der Sprache.

Plausibel wird Goethes Rede von ›Tun‹ und ›Tätigkeit‹, wenn man sich
die doppelte Wurzel der antiken Kraftvorstellung als dynamis und energeia
vergegenwärtigt. Während die dynamis bei Platon als Prinzip, Ursprung oder
Ursache von Veränderungen der direkten Beobachtung entzogen bleibt, stellt
Aristoteles der dynamis als Vermögen die energeia als Realisierung oder Ak‐
tualisierung dieses Vermögens zur Seite. Dabei habe die energeia insofern
(onto-)logischen Vorrang vor der dynamis, als der Begriff von einem Vermö‐

und für eine Ästhetik der Kraft produktiv gemacht. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbe‐
griff ästhetischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008; Christoph Menke: Die Kraft der
Kunst, Frankfurt a.M. 2013.

10 Wilhelm von Humboldt: Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, in: ders.: Werke in
fünf Bänden, hrsg. von Andreas Flitner und Klaus Giel, Darmstadt 2002, Bd. 3, S. 368–756,
hier S. 418.

»immer was zu tun« (Faust II)

113

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen nur aus der Anschauung einer Wirklichkeit gewonnen werden kann.11
Das in der Aristoteles-Rezeption eingeführte lateinische Begriffspaar potentia
und actus führt in der deutschsprachigen Terminologie zur Übersetzung von
dynamis als Möglichkeit und energeia als Tätigkeit. Das deutsche Wort ›Tätig‐
keit‹ ist damit auch das Derivat einer Metaphysik der Kraft, wie sie von der
Naturphilosophie der frühen Neuzeit bis zur Naturforschung des 18. Jahrhun‐
derts verbindlich bleibt. Allerdings gerät der alte Kraftbegriff, mit dem die
Ursachen von Veränderungen angezeigt werden sollten, durch die Karriere
der Kraft als Grundkategorie einer mechanischen Weltbeschreibung in eine
nachhaltige Krise.12 In dem Maß, in dem der epistemische Problemcharakter
der dynamis als selbst nicht greifbarer Ursprung hervortritt, gewinnt die an
der Oberfläche der Phänomene beobachtbare energeia an Bedeutung. Der
Fokus auf die zwischen dynamis und ergon liegende energeia tritt noch deut‐
licher hervor, wenn man das, was Goethe in seinen naturwissenschaftlichen
Texten als ›fortgesetzte Tätigkeit‹ entworfen hat, hinzuzieht. Denn hier zeigt
sich, wie die Rede von der ›Tätigkeit‹ nicht nur ältere Modelle einer Kraft der
Dichtung oder der Kunst ablöst, sondern auch zeitgenössische Diskussionen
um eine Kraft des Lebendigen fortschreibt.

2. Sich fortsetzen: Die Konsequenz der Natur

Von den im ersten Weimarer Jahrzehnt angelegten Versuchsreihen zur An‐
züchtung sogenannter Aufguss- oder Infusionstiere über die Skizzen zu den
Keimlingen oder Kotyledonen bis zu den Notizen aus Italien umkreist Goethe
in den 1780er-Jahren die Möglichkeit des Lebendigen, sich ›fortzusetzen‹.
Eine solche Fortsetzung, so hält Goethe in den Vorarbeiten zu einer Physiolo‐

11 Aristoteles: Metaphysik. Griechisch-Deutsch, übers. von Hermann Bonitz, hrsg. von Horst
Seidl, Hamburg 1991, S. 103 (1046a). Zu den Funktionen dieser Unterscheidung vgl. Josef
Stallmach: Dynamis und Energeia. Untersuchungen am Werk des Aristoteles zur Problem‐
geschichte von Möglichkeit und Wirklichkeit, Maisenheim am Glan 1959; Ludger Jansen:
Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles’ Theorie der Vermögen im neunten Buch der
Metaphysik, 2. Aufl., Wiesbaden 2016; Christof Rapp (Hrsg.): Aristoteles’ Metaphysik. Die
Substanzbücher (Ζ, Η, Θ), Berlin 1996; Jonathan Beere: Akt und Potenz, in: Christof Rapp,
Klaus Corcilius (Hrsg.): Aristoteles-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2. Aufl., Stuttgart
2021, S. 193–198.

12 Olaf Breidbach hat den Umbau der Kraft von einer qualitativen Ursache zu einem quantita‐
tiven Korrelationsbegriff pointiert zusammengefasst und festgestellt, dass Kraft spätestens
am »Ende des 18. Jh. ein durchaus problematischer Begriff« geworden ist. Olaf Breidbach:
Kraft, in: Heinz Thoma (Hrsg.): Handbuch Europäische Aufklärung. Begriffe – Konzepte –
Wirkung, Stuttgart/Weimar 2015, S. 300–309, hier S. 300.

Cornelia Zumbusch

114

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gie der Pflanzen fest, realisiert sich grundsätzlich als Wachstum. Während
bei der Fortpflanzung neue Organismen entstehen, hat man es bei der Fort‐
setzung mit einem Vorgang zu tun, bei dem »die Entwicklung eines Organs
aus dem andern geschieht« (FA 24, 358). Goethe gebraucht ›Fortsetzung‹ hier
als Wort, das alle Wachstumsprozesse bezeichnen kann, die noch diesseits
der Fortpflanzung als Hervorbringung eines neuen Individuums anzusiedeln
sind. Denn die Fortsetzbarkeit hat dort ihr Ende, wo sie in Fortpflanzung
übergeht:

Wir haben gesehen daß diese sprossende Fortsetzung bei den vollkommenen Pflan‐
zen nicht ins Unendliche fortgehen kann, sondern daß sie stufenweis zum Gipfel
führt und gleichsam am entgegengesetzten Ende seiner Kraft eine andere Art der
Fortpflanzung durch Samen hervorbringt. (FA 24, 358)

Fortsetzung zeigt sich in der sukzessiven Ausbildung neuer Teile und Organe,
also dem Wachstum und der Entwicklung von Pflanzenteilen wie Stiel, Blätter
und Blüten. Diese Fortsetzung endet, wenn sie, so ist mit der Wendung vom
›Ende der Kraft‹ impliziert, ihre Möglichkeiten erschöpft hat. Sobald sich ein
Organismus nicht mehr weiter fortsetzt, also keine neuen Organe ausbildet,
kann er sich dank der zuletzt gebildeten Samen noch fortpflanzen und den
Weg für einen neuen Organismus freimachen.

Die Fortsetzungs- wie auch die Fortpflanzungsfähigkeit lebendiger Orga‐
nismen stellt Goethe in frühen Notizen zu den Gesetzen der Pflanzenbildung,
die als Vorarbeiten zum Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären
gelten, ins Zeichen einer hier nicht näher bestimmten Kraft:

An allen Körpern die wir lebendig nennen bemerken wir die Kraft ihres gleichen
hervorzubringen.
Wenn wir diese Kraft geteilt gewahr werden bezeichnen wir sie unter dem Namen
der beiden Geschlechter.
Diese Kraft ist diejenige welche alle lebendige Körper mit einander gemein haben,
da sonst ihre Art zu sein sehr verschieden ist.
Die Ausübung dieser Kraft nennen wir das Hervorbringen. (FA 24, 99)

Auch in der 1790 publizierten Metamorphosen-Schrift ist von einer »Kraft
des Lebens« (FA 24, 147), einer »Kraft der Natur« (FA 24, 119) oder einer
»Trieb- und Hervorbringungskraft« (FA 24, 117) die Rede. Wenn Goethe das
Hervorbringen tautologisch als Ausübung einer Kraft der Hervorbringung
bestimmt, dann ist mit dem Terminus der Kraft für kausale Begründungen
nicht viel gewonnen. Warum also spricht er hier von Kraft?

Diese Frage stellt sich nicht zuletzt deshalb, weil Goethe in den zitierten
Notizen keinerlei Bezug auf Angebote aus den zeitgenössischen Wissenschaf‐
ten nimmt, sei es die von Caspar Friedrich Wolff vorgeschlagene vis essentia‐

»immer was zu tun« (Faust II)

115

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lis oder Johann Friedrich Blumenbachs Konzept eines Bildungstriebs oder
nisus formativus.13 Während sich Blumenbach in seinen Ausführungen zum
Bildungstrieb auf die Ausbildung und Erhaltung einer geschlossenen Gestalt
fixiert, fokussiert Goethe in seinen Vorarbeiten zur Metamorphosen-Schrift
einen seltsam ungerichteten Vorgang. Das Fortpflanzungsgeschehen entwirft
er als ein sich wiederholendes und darin über sich selbst hinausdrängendes
Geschehen: »Das Gezeugte und Geborne schreitet unaufhaltsam fort wie‐
der zu zeugen und zu gebären, und verändert sich in jedem Augenblick.«
(FA 24, 77) Für die konkrete Realisierung dieses Fortschreitens gibt Goethe
in den Vorarbeiten zu einer Physiologie der Pflanzen zwei Gesetze an. Es gebe
zum einen das »Gesetz der innern Natur, wodurch die Pflanzen konstituiert
werden«. Daneben sei ein »Gesetz der äußern Umstände« anzunehmen, »wo‐
durch die Pflanzen modifiziert werden« (FA 24, 357). Während das erste
Gesetz die in den Lebens- und Bildungskraftdebatten grundlegende Beobach‐
tung erfasst, dass aus Rosen meist Rosen, aus Nelken meist Nelken hervorge‐
hen, bezieht sich das zweite Gesetz auf die kontingenten Bedingungen indi‐
vidueller Wachstumsprozesse. In der Botanik des 18. Jahrhunderts war man
längst darauf aufmerksam geworden, dass Pflanzenarten in unterschiedlichen
Landstrichen und unter verschiedenen klimatischen Bedingungen Varietäten
hervorbringen.14 Goethe interessiert sich darüber hinaus für die grundlegende
Verflechtung des Lebendigen mit seiner Umgebung, wie sie sich in den Phä‐
nomenen des Stoffwechsels, der Atmung und Ernährung zeigt. Oder wie er
schon in Notizen aus Italien feststellt: »Alles Leben lebt durch etwas außer
sich« (FA 24, 81).

13 Die komplexen Debatten um eine mechanistische oder vitalistische Begründung von Kräf‐
ten des Lebendigen – sei es als Lebenskraft, Bildungskraft oder Bildungstrieb, Zeugungs‐
kraft oder organische Kräfte – rekonstruieren aus unterschiedlichen Perspektiven: Timothy
Lenoir: The Strategy of Life. Teleology and Mechanics in Nineteenth Century Germany,
Dordrecht/Boston 1982; Walter Botsch: Die Bedeutung des Begriffs Lebenskraft für die
Chemie zwischen 1750 und 1850, Stuttgart 1997; Robert J. Richards: The Romantic Concep‐
tion of Life. Science and Philosophie in the Age of Goethe, Chicago/London 2002; Jessica
Riskin: The Restless Clocks. A History of the Centuries-Long Argument over What Makes
Living Things Tick, Chicago/London 2016; John H. Zammito: The Gestation of German
Biology. Philosophy and Physiology from Stahl to Schelling, Chicago/London 2018.

14 Vgl. Staffan Müller-Wille: Botanik und weltweiter Handel. Zur Begründung eines Natürli‐
chen Systems der Pflanzen durch Carl von Linné (1707–78), Berlin 1999. Für Herder ist
dieser Gedanke in den 1780er-Jahren bereits ein Gemeinplatz, den er gerne auf die Anthro‐
pologie übertragen möchte: »Bereitet uns dieses alles nicht vor, auch in Ansehung des
organischen Gebäudes der Menschheit, sofern wir Pflanzen sind, dieselbe [sic] Varietäten
zu erwarten?«. Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Mensch‐
heit, in: ders.: Werke, hrsg. von Wolfgang Pross, München 1989, Bd. III/1, S. 56.

Cornelia Zumbusch

116

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was in Vorarbeiten zur Metamorphosen-Schrift noch eher summarisch als
Aufnahme und Verarbeitung von »Wasser, von Öl, Luft und Licht« themati‐
siert wird, mit deren Hilfe die Pflanze erst »unaufhaltsam vorwärts schreitet«
(FA 24, 106), kehrt im Versuch die Metamorphose zu erklären in ausführlichen
Bemerkungen zum Einsaugen, Filtrieren und Absondern von Luft wie auch
von Feuchtigkeit wieder. Die für das Pflanzenwachstum besonders interes‐
sante Frage nach der Rolle des Lichts erforscht Goethe im Nachgang zur
Metamorphosen-Schrift.15 Im Januar 1796 legt er eine Versuchsreihe an, für
die er die Samen verschiedener Pflanzen in geschlossenen Räumen oder im
Freien, unter unterschiedlich gefärbten Gläsern oder von einem Topf bedeckt,
in Kisten oder auf Stellagen aussät. Die daran gemachten Beobachtungen von
verdorrten, verwelkten, verschimmelten, farblosen oder farbigen, verkürzten
oder überlangen Stielen und Blättern trägt Goethe sorgfältig in eine Tabelle
ein. In den anschließenden Überlegungen zur Wirkung des Lichts skizziert
er weitere Versuche, wie sie etwa mit Insekten anzustellen wären, und deutet
vorläufige Ergebnisse an. Besonders hervorgehoben wird folgende Einsicht:

Man darf sich also nicht denken daß in der Pflanze irgendwo ein Vorrat sei, aus
welchem alle die Teile nach und nach hervorgebracht werden, sondern jedes Organ
bringt auf seiner Stufe durch seine besondere Determinationen und was es sich
sowohl von innen als von außen zueignet seine Bildung und seine Eigenschaften zu
Wege. (FA 24, 313)

Hier handelt es sich um eine Regel, die aus Goethes Sicht in seiner »Abhand‐
lung von der Metamorphose der Pflanzen nachzuholen« wäre (FA 24, 313).
Nebenbei birgt sie das Potenzial, zeitgenössische Vorstellungen vom Bildungs‐
trieb zu korrigieren. Denn Pflanzen streben offenbar nicht nur zur Ausbildung
einer mitgebrachten, in ihrem Inneren wirksamen Form, sondern wachsen
auch in die Richtung des Dunkels und des Lichts, in die Erde und in die
Sonne, um sich dort zu holen, wovon sie sich ernähren. Das von außen
Aufgenommene geben sie dann in ihrem Inneren durch den Stiel von Knoten
zu Knoten weiter. Der Morphologe müsse sich, so schließt Goethe, an die
neueste Chemie wenden, um mehr über die »Stoffe« zu erfahren, »welche die
Pflanze ausarbeitet und sich zueignet« (FA 24, 313). Die Rede von der ›Zueig‐

15 Goethe, so ist dem Kommentar der Frankfurter Ausgabe zu entnehmen, kannte wohl
Joseph Priestleys Arbeiten zum Stoffwechsel der Pflanzen, der von einer Erneuerung der
Luft durch Pflanzen spricht und dabei auch nach der Rolle des Sonnenlichts fragt. Zur
langen Forschungsgeschichte der Photosynthese vgl. Howard Gest: Sun-beams, cucumbers,
and purple bacteria. Historical milestones in early studies of photosynthesis revisited, in:
Photosynthesis Research 19 (1988), S. 287–308.

»immer was zu tun« (Faust II)

117

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nung‹, die im Zusammenhang metabolischer Beobachtungen mehrmals fällt,
wird im Widmungsgedicht zum Faust wieder begegnen.

In seinen nach 1820 gesammelten Nachträgen zur Metamorphose benennt
Goethe sowohl diesen Wiederholungscharakter als auch den Entzug teleolo‐
gischer Behelfsmodelle ausdrücklich.16 Als Kennzeichen pflanzlicher Entwick‐
lungsvorgänge hebt er hier die Vorgänge der Sonderung und der Gliederung
hervor, die zur Bildung neuer Pflanzenteile führen. Dem fortgesetzten Wachs‐
tum legt er damit eine sich wiederholende Ausdifferenzierung zugrunde. Die
Regeln dieser Wiederholung, so impliziert Goethe, lassen sich verstehen,
wenn man etwas am Anfang, »im Augenblicke der Entwickelung zu fassen«
bekommt: »Hier war man nun bei der großen Konsequenz der Natur auf
dem rechten Wege denn wie ein Wesen in seiner Erscheinung beginnt so
schreitet es fort und endigt auf die gleiche Weise.« (FA 24, 709) Wie es
beginnt, so schreitet es fort – nicht ein vermeintliches Formziel, sondern
eine zu Beginn in Gang gesetzte Differenzierungsbewegung bestimmt das
Weitere. Dabei gibt es angesichts der von Goethe bemerkten ›Konsequenz
der Natur‹ strenggenommen keinen Schluss, bei dem es nicht potenziell wei‐
terginge: »gesteigerte Gliederung, sukzessive gegliederte Steigerung dadurch
Möglichkeit einer Schlussbildung, wo denn abermals das Viele vom Vielen
sich sondert, aus dem Einen das Viele hervortritt.« (FA 24, 710) Jedes Ende
ist insofern nur vorläufig, als hier ›abermals‹ gegliedert und gesteigert wird.
Was Goethe als Schlussbildung bezeichnet, ist der Moment einer Emergenz
des Mannigfaltigen, die weitere Möglichkeiten eröffnet. Ein Ende ist nicht
abzusehen.

Etwa um 1820 wendet sich Goethe noch einmal Blumenbachs bereits
1781 erschienener Schrift Über den Bildungstrieb zu. Zwar treffe Blumenbach
es schon besser als Caspar Friedrich Wolff, wenn er nicht von einer vis
essentialis, einer allzu mechanistisch klingenden Kraft spricht, sondern von
einem Trieb. Aber auch Blumenbachs Vorstellung von einem zielgerichteten
Trieb findet Goethe nicht passend. Denn aus seiner Sicht verdanken sich
die Bildung und die Erhaltung lebendiger Körper weder einer Kraft noch
einem Trieb, sondern einer »heftige[n] Tätigkeit« (FA 24, 645). Wenn Goethe

16 Hier erinnert Goethe an die noch im 18. Jahrhundert gängige präformationistische Vorstel‐
lung, dergemäß die Keime alles Lebendigen im Moment der Kreation angelegt worden
seien und sich nach Plan entfalten. Von dieser Vorstellung habe man sich zu Beginn des 19.
Jahrhunderts verabschiedet; die Epigenesis-Theorie, also die Auffassung von der Zeugung
mit all ihren Kontingenzen, habe sich durchgesetzt. Und dennoch, so notiert Goethe, müsse
man im Hinblick auf organische Naturen eine »Entwickelung im höheren Sinne zugeben«
(FA 24, 709).

Cornelia Zumbusch

118

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hier dem Wachstum, der Entwicklung und der Fortpflanzung lebendiger Or‐
ganismen die teleologische, auf ein Ende abzielende Ausrichtung abspricht,
dann sagt er in der Sache nichts, was er nicht seit den 1780er-Jahren schon
formuliert hätte. Er sagt es aber in anderen Worten. Indem Goethe den Begriff
der Tätigkeit einsetzt, treibt er der Kraft den Mechanismus und dem Trieb
sein immanentes Bildungsziel aus. Alles Natürliche ist tätig, weil es fortgesetzt,
wenn auch ein wenig ziellos, strebt.

Vorerst bleibt also festzuhalten: Wenn Goethe in den 1780er-Jahren von
›Fortsetzung‹ und ›Fortpflanzung‹ spricht, dann interessieren ihn weniger die
jeweils hervorgebrachten Formen, als vielmehr die Voraussetzungen und der
Vorgang ihrer Hervorbringung. Daran sind drei eng verbundene Punkte her‐
vorzuheben, die womöglich auch Goethes Nachdenken über seine dichteri‐
sche Tätigkeit kennzeichnen. Fortgesetztes Hervorbringen verfährt erstens als
Wiederholung desselben in etwas abgewandelter Form; Fortsetzungen sind
dementsprechend sowohl vervielfältigend als auch modifizierend. Fortsetzen
und Fortpflanzen können sich Lebewesen zweitens nur, wenn sie anderes ver‐
zehren und in sich aufnehmen, sich also etwas von außen ›zueignen‹. Drittens
sind diese metabolischen Prozesse für das fortgesetzte Wachstum der Pflanzen
insofern formrelevant, als sie über die Größe, Struktur oder auch die Farbig‐
keit der Pflanzenteile bestimmen. Da sie sich permanent wiederholen, haben
die Fortsetzungs- und Fortpflanzungsvorgänge die exklusive Ausrichtung auf
ein Ende oder ein Ziel verloren, sie wären potenziell unabschließbar, wenn
sie sich nicht irgendwann erschöpfen würden. Und auch dieses Ende markiert
nur den Übergang zu einer neuen Mannigfaltigkeit. Als Naturforscher wendet
sich Goethe also gegen das Dogma einer Teleologie der Natur und ersetzt
es durch die Vorstellung von ziellosen Tätigkeiten, die nur enden, weil sie
die energetischen Potenziale eines Lebewesens irgendwann verbraucht haben.
Die so gefasste Tätigkeit tritt im Faust II mit den Reflexionen auf menschli‐
che Tätigkeiten im Allgemeinen und dichterischer Tätigkeit im Besonderen
zusammen. Denn als Dramatiker schreibt er seiner bei allem Streben doch
irrenden Hauptfigur eine ähnliche Betätigungsform zu, wie sie wachsend sich
fortsetzende Pflanzen aufweisen.

3. Wiederholung und Modifikation: Fortgesetzte Tätigkeiten im Faust II

Die Beschreibung des Lebendigen als fortgesetzte Tätigkeit betrifft, wenn
auch unter anderen Namen, auch das menschliche Leben. Wie Gott im »Pro‐
log im Himmel« des Faust I noch vor der Wette verrät, »irrt der Mensch, so

»immer was zu tun« (Faust II)

119

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lang er strebt.« (FA 7/1, 27) Retten lässt er sich doch. Denn erlöst wird derjeni‐
ge, der »strebend sich bemüht« hat, auch wenn er, wie dies beim gealterten
Faust im fünften Akt des Faust II der Fall ist, zuletzt wohl kaum Gelungenes
vorzuweisen hat.17 Man hat versucht, sich Fausts Streben mit dem Verweis
auf Leibniz’ Vorstellung von der Seele als strebender Monade verständlich
zu machen.18 Allerdings erfasst Goethes Entteleologisierung der Natur auch
die von Leibniz als Entelechie gedachte Monade.19 So notiert sich Goethe
im vierten Heft Zur Morphologie: »Das Höchste, was wir von Gott und der
Natur erhalten haben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um
sich selbst, welche weder Rast noch Ruhe kennt« (FA 24, 531). Wenn Goethe
die Monas als in sich kreisendes Rad beschreibt, dann ist auch ihr das Ziel
genommen. Entsprechend bewegt sich Faust im Faust II durch verschiedene
kulturelle und landschaftliche Räume auf ein Ende zu, das als Rückkehr zu
einem neuen Anfang inszeniert wird: »Er kommt zurück«, sagt »Una Poeni‐
tentium, sonst Gretchen genannt« (FA 7/1, 463) und beschreibt nur zwanzig
Verse vor dem ›FINIS‹, wie »aus ätherischem Gewand / Hervortritt erste
Jugendkraft« (FA 7/1, 464). Dieser Auftritt als »Der Neue«, der schon nicht
mehr mit dem Namen Faust bezeichnet wird, markiert den Moment, an dem

17 Im Text ist diese Aussage noch durch einfache Anführungszeichen hervorgehoben: »›Wer
immer strebend sich bemüht / Den können wir erlösen‹.« (FA 7/1, 459).

18 Goethes Interesse an Leibniz’ Monadenlehre ist bekannt und wurde gerne zur Deutung
des Endes von Faust II herangezogen. Nach Anglet fasst Goethe Entelechie mit Leibniz
als »Tätigkeitsdrang und produktiver Trieb« auf und übernimmt auch die Vorstellung von
unterschiedlich gestuften Monaden, wobei die ›große Monade‹ des Genies »auch nach dem
Tode eine Sonderstellung einnimmt und tätig fortwirkt«. Andreas Anglet: Wie »ein Geist
zum anderen Geist« spricht. Naturerkenntnis und implizite Poetik in Goethes Faust, in:
Edith Düsing, Hans D. Klein (Hrsg.): Geist und Literatur. Modelle in der Weltliteratur von
Shakespeare bis Celan, Würzburg 2008, S. 59–80, hier S. 75. Die Grenzen einer derartigen
Übertragung waren aber schon vorher klar formuliert worden. Zusammenfassend noch
einmal, mit Verweis auf Kommerell, Elisa Ronzheimer, die für die metrische Form des
Faust II statt eines teleologisch-entelecheischen Voranschreitens die rhythmischen Wieder‐
holungsmomente hervorhebt. Elisa Ronzheimer: Poetologien des Rhythmus um 1800. Me‐
trum und Versformen bei Klopstock, Hölderlin, Novalis, Tieck und Goethe, Berlin/Boston
2020, S. 164. Andere begriffsgeschichtliche Voraussetzungen des Faustischen Stebens disku‐
tieren Rolf Christian Zimmermann: Klarheit, Streben, Wiederbringung. Drei Beiträge zum
Verständnis von Goethes Faust, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 74 (2000), S. 413–464, hier S. 424; und Christian Maria Stadler:
Johann Gottlieb Fichte und das faustische Streben. Goethes Faust im Lichte der Fichte‐
schen Wissenschaftslehre, in: Jahrbuch der Österreichischen Goethe-Gesellschaft 108/109/110
(2004/2005/2006), S. 25–45.

19 Die Bedeutung der aristotelischen entelecheia als einem auf Vollendung gerichteten Streben
zeigt Enno Rudolph: Die Bedeutung des aristotelischen Entelechiebegriffs für die Kraftlehre
von Leibniz, in: Albert Heinekamp (Hrsg.): Leibniz’ Dynamica, Stuttgart 1984, S. 49–54.

Cornelia Zumbusch

120

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich das fortgesetzte Wachstum des Organismus erschöpft hat und andere an
dessen Stelle treten.

Die für viele Faust-Deutungen leitende Lebensform des Strebens erschließt
sich im Faust II über eine weitere, eher ungerichtete Bewegungsform: Denn
bevor Lebendiges streben kann, muss es sich zuerst einmal regen. Dies wird
im Vorspiel zum Faust II unter dem Titel »Anmutige Gegend« vorgeführt.
Bewacht von Luftgeistern schläft Faust und erwacht beim Sonnenaufgang
gemeinsam mit der Natur zu neuer Regsamkeit. Oder in Fausts Worten:

Des Lebens Pulse schlagen frisch lebendig,
Ätherische Dämmerung milde zu begrüßen;
Du Erde warst auch diese Nacht beständig
Und atmest neu erquickt zu meinen Füßen,
Beginnest schon mit Lust mich zu umgeben,
Du regst und rührst ein kräftiges Beschließen,
Zum höchsten Dasein immerfort zu streben. (FA 7/1, 205)

Das hier vermerkte ›kräftige Beschließen‹ markiert keinen Schluss, sondern
einen Anfang. Den Entschluss, ab jetzt zu streben, kann Faust nicht aus sich
selbst beziehen, sondern muss dazu von der lebenden und atmenden Umge‐
bungsnatur angeregt werden. Wie den anschließenden Versen zu entnehmen
ist, sieht sich Faust vor allem von vegetabilen Naturen ›umgeben‹: Es sind
»Zweig’ und Äste«, »Blum’ und Blatt«, die aus den »Tiefen« und dem »Ab‐
grund« der Erde sprießen und sich, genährt von Tautropfen (»Zitterperle«),
der Sonne zuwenden (FA 7/1, 205). Regsamkeit bezeichnet eine Betätigungs‐
form des Lebendigen, die zyklisch wechselnden Ordnungen wie dem Umlauf
um die Sonne, dem Puls oder dem Atem folgt.

Zwar gibt es aus Fausts Sicht durchaus ein ›höchstes Dasein‹, zu dem zu
streben wäre, und im Rahmen neoplatonischer Lichtmetaphysik läge es nahe,
die gerade aufgegangene Sonne als Bild eines solchen höheren Seins zu lesen.
Anders als die heliotrope Vegetation kehrt sich Faust jedoch von der Sonne
ab und dreht sich stattdessen zur phänomenalen Fülle dessen, was durch
das Licht in die Sichtbarkeit tritt. In dem zwischen »Flammenmeer« und
»Wassersturz« entstehenden Regenbogen will Faust nun den Spiegel seines
eigenen Strebens und gleich auch das Gesetz seines Lebens sehen:

Allein wie herrlich diesem Sturm entsprießend
Wölbt sich des bunten Bogens Wechsel-Dauer
Bald rein gezeichnet, bald in Luft zerfließend,
Der spiegelt ab das menschliche Bestreben.
Ihm sinne nach und du begreifst genauer;
Am farbigen Abglanz haben wir das Leben. (FA 7/1, 206)

»immer was zu tun« (Faust II)

121

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was man als Einsicht in die indirekte, immer nur symbolisch vermittelte
menschliche Erkenntnis gedeutet hat,20 endet mit einem aufschlussreichen
Bild für Fausts angeregtes Bestreben. Der Regenbogen ist eine fragile Erschei‐
nung, die aus dem Zusammenwirken von Licht und Wassernebel hervorgeht
und ebenso schnell entstehen wie vergehen kann. Was im Text als gleichsam
organisches ›Entsprießen‹ beschrieben wird, ist zugleich ein Wahrnehmungs‐
ereignis, das von der besonderen Positionierung eines Betrachtenden abhängt.
Damit ist das ›menschliche Bestreben‹, wie schon über das fortgesetzte
Wachstum der Pflanzen zu erfahren war, in grundlegender Weise ortsgebun‐
den und zeitlich verfasst.

Einer situativ bestimmten Rhythmik von Entstehen und Vergehen unter‐
liegt im Faust II auch die Figurenreihe Knabe Lenker, Homunkulus und
Euphorion.21 Der Knabe Lenker tritt am Hof in einem Maskenzug auf, wo
er im Gefolge von Plutus Gold austeilt, bis ihn dieser in eine »Sphäre«
jenseits »der allzulästigen Schwere« entlässt (FA 7/1, 238). Homunkulus wird
im Labor erzeugt, möchte aber dem Reagenzglas entkommen und begibt
sich zur Nymphe Galathea in eine mediterrane Felsenbucht, wo er in der
»Lebensfeuchte« auf ein »feuriges Wunder« trifft und zerschellt (FA 7/1, 334).
Euphorion lebt mit seinen Eltern Faust und Helena in den Höhlen einer arka‐
dischen Felsenlandschaft, aus denen er so energisch fortstrebt, dass er beim
übermütigen Springen verunglückt. Die drei Figuren unterscheiden sich so‐
wohl über ihre Umgebungen als auch über die ihnen zugeordneten Elemente.
Der Knabe Lenker hantiert mit Feuer und verschwindet, Homunkulus muss
ins Wasser, um zu entstehen, Euphorion springt in die Luft, wo er zugrunde
geht. Alle drei bleiben jedoch auf die Erde, sei es auf das Erdinnere oder auf
das Mineralogische bezogen: Lenker bedient sich aus Plutus’ unterirdischen
Schätzen, Homunkulus entsteht durch Kristallisation, Euphorion gewinnt
seine Schnellkraft durch den Absprung von der Erde. Ihr Hervortreten aus
dem Dunkel der Erde wie auch ihre Aufteilung auf klimatisch unterschiedene

20 Vgl. vor allem Albrecht Schöne: »Am farbigen Abglanz haben wir das Leben« (Goethe,
Faust II, Vers 4679–4727), in: Norbert Elsner (Hrsg.): Bilderwelten. Vom farbigen Abglanz
der Natur, Göttingen 2007, S. 9–26.

21 Emrich liest sie als Ausprägungen eines Typus, mithin als Genius-Figuren, in denen Goethe
die Frage nach den Entstehungsbedingungen des »Genies« gestellt habe: »Wie entsteht
das Geniale? Wie wird das Genialische? Wie kann es lebendige schöpferische Kraft wer‐
den?« Wilhelm Emrich: Das Rätsel der Faust II-Dichtung. Versuch einer Lösung [1960], in:
Werner Keller (Hrsg.): Aufsätze zu Goethes Faust II, Darmstadt 1992, S. 26–54, hier S. 46.
Mir wird es eher um die in dieser Figurenreihe implizierten Gesetze des Lebendigen wie
auch der Dichtung gehen – auf Ordnungsbegriffe wie denjenigen des Typus lässt sich dabei
durchaus verzichten.

Cornelia Zumbusch

122

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Räume und ihre Beziehungen zu den dort dominanten Elementen erinnert
an die Experimente mit Pflanzenkeimen, die Goethe unter verschiedenartigen
Umweltbedingungen wie etwa Lichtentzug, Feuchtigkeit oder Trockenheit
beobachtet hatte. Die Abfolge der drei Figuren Lenker, Homunkulus und
Euphorion ließe sich entsprechend als literarischer Kommentar zu einer Mo‐
difikationsfähigkeit des Lebendigen lesen, die sich in der Reaktion auf äußere
Bedingungen und Möglichkeiten realisiert und an kein Ende kommt, das
nicht zugleich ein neuer Anfang wäre.

Insofern sich der Knabe Lenker ausdrücklich als »die Poesie« (FA 7/1, 234)
vorstellt und Euphorion mit der Lyra ausgestattet wird, verfügen die in ihnen
manifestierten Lebens- und Bewegungsformen auch über eine poetologische
Dimension. Nun geben die Figuren selbst kaum Hinweise auf die Verfahren
des Dichtens. Aufschlussreich ist jedoch eine weitere, gern im Zusammenhang
mit Euphorion genannte androgyne Kinderfigur, die in Wilhelm Meisters
Lehrjahren auftritt.22 Mignons berühmtes Lied Kennst Du das Land unterliegt
mit seinem Refrain »Dahin, Dahin« einer für die Lieddichtung charakteris‐
tischen Wiederholungsstruktur. Der Erzähler der Lehrjahre hebt die Darbie‐
tung dieser wiederkehrenden Verszeile besonders hervor: »›Laß uns ziehn‹
wußte sie, bei jeder Wiederholung, dergestalt zu modifizieren, daß es bald
bittend und dringend, bald treibend und vielversprechend war.« (FA 9, 503)
Tatsächlich ist der Refrain nicht nur im emotionalisierten Vortrag, sondern
schon in der Textform einer Modifikation unterworfen, kehrt der jeweils
letzte Vers der drei Strophen doch nicht in derselben Form wieder.23 Dass
Mignon von ihrer unglücklichen Dislokation aus der lebensfreundlichen me‐
diterranen Vegetationszone singt, ist in diesem Zusammenhang vielleicht kein
Zufall, zeugt es doch einmal mehr von der Rolle der Umweltbedingungen
für individuelle Bildungsprozesse. Denn Mignon hätte im Land der Zitronen
unter dem freien blauen Himmel Italiens Entwicklungschancen gehabt, die
ihr im geschlossenen Experimentalraum des Turms verweigert werden.

Das Prinzip der Wiederholung und Veränderung kennzeichnet auch die
Dichtung des Harfners, der Mignon begleitet. Interessanterweise sind seine
Lieder keine Originalkompositionen, sondern Zitatkomposite: So wird hier
erklärt, dass »der gute Alte eine Art von Phantasie vortrug, und wenige

22 Zum Zusammenhang Lenker, Euphorion und Mignon vgl. ebenfalls Emrich: Das Rätsel der
Faust II-Dichtung (Anm. 21), S. 42.

23 In der ersten Strophe heißt es: »Möcht’ ich mit dir, o mein Geliebter, ziehn!«, in der zweiten
wird der Geliebte zum »Beschützer«, in der dritten Strophe lautet der Vers schließlich:
»Dahin! Dahin / Geht unser Weg; o Vater, laß uns ziehn!« (FA 9, 503).

»immer was zu tun« (Faust II)

123

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Strophen teils singend teils rezitierend immer wiederholte« (FA 9, 491). Im
Roman wird die Dichtungsart des Harfners auf die »Versammlung frommer
Menschen« bezogen, die durch ihren besonderen chorischen Gesang gekenn‐
zeichnet werden. So wird beschrieben,

wie bald darauf ein anderer aus der Gemeinde, in einer andern Melodie, den
Vers eines andern Liedes hinzufügt, und an diesen wieder ein dritter einen dritten
anknüpft, wodurch die verwandten Ideen der Lieder, aus denen sie entlehnt sind,
zwar erregt werden, jede Stelle aber durch die neue Verbindung neu und individuell
wird, als wenn sie in dem Augenblicke erfunden worden wäre. (FA 9, 491)

Der Harfner dichtet also, indem er geborgte Versatzstücke verbindet und
auf eine Weise transformiert, die das Angeknüpfte als neu erscheinen lässt.
Die Dichtungen Mignons und des Harfners verdanken sich fortgesetzter
Repetition und Modifikation, sei es in den textintern befolgten Regeln der
Umstellung und Variation, sei es in der Wiederaufnahme und Veränderung
entlehnter Stoffe.24

Im Lied des alten Harfners scheint zugleich ein Prinzip kollektiver Produk‐
tion auf, über das Goethe selbst Auskunft gegeben hat. So soll er sich in
einem Gespräch mit Frédéric Soret am 17. Februar 1832 über die Bedingungen
des »Genies« geäußert haben, das, so sieht es Goethe, niemals weit käme,
»wenn es alles aus sich selbst schöpfen wollte!« Vielmehr habe jeder, der
etwas geleistet habe, »die guten Gedanken der Männer aus seiner nächsten
Umgebung sich anzueignen verstanden«. Dies führt Goethe schließlich zu
einer aufschlussreichen Selbstbeschreibung:

Was bin ich denn selbst? Was habe ich denn gemacht? Ich sammelte und benutzte
alles was mir vor Augen, vor Ohren, vor die Sinne kam. Zu meinen Werken haben
Tausende von Einzelwesen das ihrige beigetragen, Toren und Weise, geistreiche
Leute und Dummköpfe, Kinder, Männer und Greise, sie alle kamen und brachten
mir ihre Gedanken, ihr Können, ihre Erfahrungen, ihr Leben und ihr Sein; so
erntete ich oft, was andere gesäet; mein Lebenswerk ist das eines Kollektivwesens,
und dies Werk trägt den Namen Goethe. (FA 38, 522f.)

Goethe beschreibt sich und sein ›Machen‹ als Aufnahme und Aneignung
von Dingen, die ihm zugetragen werden. Diese Verwertungslogik verfährt
erstaunlich unterschiedslos. Wenn neben Gelehrten auch die Gaben von
›Dummköpfen‹ oder ›Kindern‹ den Stoff seiner Textproduktion liefern, dann
dürfte Goethes Texten mit Methoden der Intertextualitätsforschung nicht bei‐

24 Damit folgen sie Regeln, die auch für das Lied des Knaben in Goethes später Novelle gelten.
Vgl. Cornelia Zumbusch: Ruhende Löwen. Goethes Novelle und die Kraft der Dichtung, in:
Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 64 (2020), S. 217–239.

Cornelia Zumbusch

124

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zukommen sein.25 Es bleibt jedoch, das Programm als solches zu beschreiben
und nach verwandten poetologischen Szenarien zu fragen.

Was Goethe hier dem Gesprächspartner Soret verrät und in Wilhelm
Meisters Lehrjahren 1795/96 an Mignon und dem Harfner als Verfahren der
Dichtung offenlegt, bietet einen Schlüssel zu dem Gedicht Zueignung, das
Goethe 1797 verfasst und 1808 der Druckausgabe des Faust I vorangestellt
hat. Über die poetologische Bedeutung dieses im strengen Reimschema der
Stanze verfassten Gedichts ist man sich einig. Schwieriger ist es zu bestim‐
men, wer hier angesprochen wird. Überträgt Goethe mit der Rede von den
›schwankenden Gestalten‹ die Vorstellung von den sich stets verändernden
morphologischen Gestalten auf die Figuren seiner Dichtung? Oder sind mit
den später genannten Schatten die verstorbenen Freunde gemeint, an die
sich die ersten Entwürfe des Faust noch richten konnten?26 Beide Vorschläge
übersehen, dass Goethe die Dichtung in der Zueignung auf die Rezyklierung
alter, aus der Erinnerung stammender Erlebnisse verpflichtet:

Gleich einer alten halbverklungnen Sage,
Kommt erste Lieb’ und Freundschaft mit herauf;
Der Schmerz wird neu, es wiederholt die Klage
Des Lebens labyrinthisch irren Lauf. (FA 7/1, 11)

Offenbar verdankt sich die Faust-Dichtung der zyklischen Erneuerung alter
Erlebnisse wie auch der Wiederaufnahme schon früh unternommener Versu‐
che, diese Eindrücke poetisch zu verdichten. Die titelgebende Zueignung lässt
sich als Prozess der Aneignung und Weiterverarbeitung von halbverklunge‐
nen Sagen und alten Gesängen deuten, die insofern schwankenden Gestalten
gleichen, als sie (noch) zu keiner fest fixierten Form gefunden haben. Die
ziellose Bewegung des irrenden Laufs, mithin die Bewegungsform des in sich
kreisenden Strebens, findet in der wiederholten Klage ihr poetisches Pendant.
Dass Goethe in Zueignung den wiederholten und wiederholenden Umgang
mit den schwankenden Gestalten als »Wahn« (FA 7/1, 11) kennzeichnet,

25 Albrecht Schöne und Steffen Schneider haben diese Selbstaussage zum Anlass genommen,
der Integration zeitgenössischer Wissensbestände im Faust II nachzugehen. Albrecht Schö‐
ne: Das Kollektivwerk Faust. Mediziner und Naturwissenschaftler als Mitarbeiter an Goe‐
thes Weltspiel, in: Hans-Joachim Simm (Hrsg.): Johann Wolfgang Goethe. Zum 250. Ge‐
burtstag, Frankfurt a.M. 1999, S. 51–90 und S. 229f.; Steffen Schneider: Archivpoetik. Die
Funktion des Wissens in Goethes Faust II, Tübingen 2005.

26 Vgl. Dorothea Kuhn: »Ihr naht euch wieder, schwankende Gestalten«, in: dies.: Typus
und Metamorphose. Goethe-Studien, hrsg. von Renate Grumach, Marbach am Neckar
1988, S. 11–13; Peter Michelsen: Wem wird Goethes Faust zugeeignet? Überlegungen zur
»Zueignung«, in: ders.: Im Banne Fausts. Zwölf Faust-Studien, Würzburg 2000, S. 9–19.

»immer was zu tun« (Faust II)

125

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rückt das 1797 entworfene Gedicht in unmittelbare Nähe zu seiner späten
Selbstexplikation im Brief an Wilhelm von Humboldt. Wie die Formgenese
eines lebendigen Organismus nicht zuletzt von dem abhängt, »was es sich
sowohl von innen als von außen zueignet« (FA 24, 313), so verdankt sich
auch die dichterische Produktion der Verwertung von alten Stoffen wie auch
der fortgesetzten Arbeit an den eigenen Dichtungen, die in einer kreisenden
Bewegung rezykliert werden.27

Wiederholung und Modifikation bilden vielleicht auch ein über die Figu‐
rengestaltung hinausgehendes Organisationsprinzip des Faust II. Dies hätte
eine Analyse der Handlungsfolge genauer zu eruieren, die hier nur angedeutet
werden kann.28 Obwohl die Lebensgeschichte des Doktor Faustus und damit
der Faust I und Faust II überspannende Handlungsbogen mit dem Tod des
Protagonisten und dessen Aufnahme in den Himmel ein Ende findet, reali‐
siert sich die dramatische Ausführung vor allem im Faust II bekanntlich nicht
im Abwickeln eines chronologisch bestimmten Handlungsfadens. Die Abfolge
der Akte und Szenen schreitet nicht linear in der dargestellten Lebenszeit
voran, sondern verfährt als wiederholende Vervielfältigung und Ausweitung
der textuellen Repräsentation. So wird etwa das Prinzip der Mummenschanz,
die im ersten Akt die Form eines Auftrittsreigens maskierter Figuren einführt,
im zweiten Akt in der Klassischen Walpurgisnacht wiederholt und weiter
ausdifferenziert. Statt als Spiel im Spiel in den kaiserlichen Thronsaal geholt
zu werden, durchqueren Mephisto und Faust in der Walpurgisnacht imagi‐

27 Diesen Umstand hebt Goethe dort hervor, wo er seine dichterische Produktion als langwie‐
rige Verarbeitung und ›Umgestaltung‹ früh gefasster Eindrücke beschreibt: »[M]ir drückten
sich gewisse große Motive, Legenden, uraltgeschichtlich Überliefertes so tief in den Sinn«
(FA 24, 596), dass sie ihn oft jahrzehntelang zum Weiterdichten angeregt hätten. Von hier
aus ließe sich ergänzen, was Eva Geulen im Verweis auf Goethes Selbstaussagen als Prinzip
seiner lyrischen Produktion erfasst hat. Wenn Goethe in Bedeutende Fördernis und in seiner
Reaktion auf Purkenjes Schrift über das Sehen sein Dichten als Abarbeiten an früh erhalte‐
nen Prägungen fasst, dann entstehen seine Texte gerade nicht »wie der Embryo, sozusagen
von alleine, eigenwillig, eigenlogisch und metamorphotisch«. Eva Geulen: Morphologie und
gegenständliches Denken, in: Goethe Yearbook 26 (2019), S. 3–15, hier S. 10. Denn neben
dem Prinzip der Autonomie betont Goethe hier das heteronome Moment der Reaktion auf
äußere Produktionsanstöße. Zur Wiederkehr und Weiterverarbeitung alter Geschichten als
produktives Prinzip von Goethes Erzählprosa vgl. auch Cornelia Zumbusch: Was keine
Geschichte ist. Literatur und Vorgeschichte im 19. Jahrhundert, Stuttgart/Weimar 2021,
S. 119–162.

28 Hier wäre an die Hinweise von Kommerell zum Episodischen und zur Reihenbildung
anzuschließen. Max Kommerell: Faust II. Teil. Zum Verständnis der Form, in: ders.: Geist
und Buchstabe der Dichtung, Goethe, Schiller, Kleist, Hölderlin, 5. Aufl., Frankfurt a.M.
1962, S. 9–75.

Cornelia Zumbusch

126

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


näre Landschaften, in denen sie einer potenziell erweiterbaren Anzahl an
mythologischen Figuren begegnen. Mit dem Auftritt der Helena wiederholt
der dritte Akt als klassisch-romantische Phantasmagorie, was Mephisto zuvor
als Theatertrick vorweggenommen hatte. Die Szenenfolge der ersten drei Akte
des Faust II ist also durch eine ›Konsequenz‹ gekennzeichnet, für die ebenje‐
ne beim Pflanzenwachstum identifizierten Prinzipien der Wiederholung, Ver‐
vielfältigung und Ausdifferenzierung gelten. Ihr Verhältnis wäre vor diesem
Hintergrund nicht, wie Emrich es wollte, als sich steigernde Generalisierung,
sondern als Expansion des Mannigfaltigen aufzufassen, wie Goethe sie als
Grundregel des Pflanzenwachstums erkennt.29

Was lässt sich aus diesen Beschreibungen zuletzt für eine Poetik der
Fortsetzung gewinnen? Spätestens ab 1820 spricht Goethe im Kontext der
Morphologie nicht mehr von der ›Kraft des Lebendigen, seines gleichen her‐
vorzubringen‹, sondern von einer ›Tätigkeit‹. Für den Brieffreund Humboldt
übersetzt Goethe 1832 die aristotelisch-platonische Vorstellung von mania
und enthousiasmos als dynamis der Dichtung in die Rede von der ›fortge‐
setzten Tätigkeit‹, in der nicht der unbekannte, göttliche Grund der Kunst,
sondern die Regeln ihrer Verfertigung thematisiert werden. Damit sind Vor‐
stellungen von einer autonomen Lebens- und Bildungskraft wie von einer
ebenso unverfügbaren wie überwältigenden Kraft der Kunst in strategischer
Weise diminuiert. Was in der Naturlehre protoökologische Ansätze enthält,
gerät im Nachdenken über Dichtung zugleich zur gleichsam metabolischen
Verwertung vielgestaltiger Überlieferungen. Mignon und der Harfner führen
die Technik eines Dichtens vor, in der göttlich-unbewusste Inspiration und
dichterische Originalität zur unablässigen Umarbeitung von Gehörtem und
Gelesenem, aus der Umgebung Zugetragenem depotenziert sind. Hier hat
Goethes Poetik der Fortsetzung ihren Ort.

Goethes Vorbehalt, natürliches wie auch menschliches Leben betreffende
›fortgesetzte Tätigkeiten‹ von ihrem Ende aus zu denken, korrespondiert mit
einer Textproduktion, die diskontinuierlich, Lücken lassend und diese später
auffüllend ebenfalls nicht auf ein Ende der Geschichte fixiert scheint. Die
Arbeit am Faust II steuert auf vorläufige Enden zu, an denen sich, gemäß der

29 Goethe habe »in seinem Bedürfnis nach Polarität, nach Ganzheit des Menschen die Einsei‐
tigkeiten seines früheren Faustcharakters ausgeglichen und einen universalen Typus aus
ihm gemacht.« Emrich findet die »Einheit« des Faust II entsprechend »nicht in einer
geradlinigen Handlung und Identität der Charaktere, sondern im Gesetz von ›Polarität und
Steigerung‹ vor, nach dem auch das Verhältnis zwischen dem ersten und dem zweiten Teil
der Dichtung geformt« sei: Nach Emrich sehen wir in der theatralischen Revue »Urphäno‐
mene des Daseins«. Emrich: Das Rätsel der Faust II-Dichtung (Anm. 21), S. 34.

»immer was zu tun« (Faust II)

127

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Konsequenz der Natur, nichts schließt, sondern vieles ausdifferenziert und
aus dem Alten wiederum etwas Neues hervortritt. Dichtung kann sich, so
wie auch natürliche Fortsetzungsprozesse, nicht allein aus sich selbst speisen,
sondern ist auf die ›Zueignung‹ von Äußerem angewiesen. Insofern Dichtung
Altes hervorholt und derart neu verbindet, dass sich wiederum auf vielfältige
Weise anknüpfen lässt, setzt jeder Text andere Texte fort. Die fortgesetzte
Tätigkeit der Aneignung und differenzierenden Ausgestaltung betrifft zuletzt
auch die von Goethe gerne avisierte Rezeption seiner Werke. So begründet er
am 1. Juni 1831 in einem Brief an Zelter seine Entscheidung, den Faust II nicht
mehr zu Lebzeiten zu publizieren, folgendermaßen: »damit alles zusammen
ein offenbares Rätsel bleibe, die Menschen fort und fort ergetze und ihnen zu
schaffen mache« (FA 38, 397). An Texten lässt sich nicht nur fortgesetzt und
anderes fortsetzend arbeiten, sie geben auch anderen fortgesetzt zu arbeiten.
Oder wie der Knabe Lenker dem Publikum in der Mummenschanz zuruft:
»Wer mir folgt, hat immer was zu tun.« (FA 7/1, 238)

Cornelia Zumbusch

128

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Dichtung als fortgesetzte Tätigkeit
	1. Fortwirken: Dichtung als energeia
	2. Sich fortsetzen: Die Konsequenz der Natur
	3. Wiederholung und Modifikation: Fortgesetzte Tätigkeiten im Faust II


