CORNELIA ZUMBUSCH

»immer was zu tun« (Faust Il)

Dichtung als fortgesetzte Tatigkeit

Im Juli 1831 setzt Goethe hinter die letzten Verse des fiinften Akts des Faust
IT das Wort >FINIS«. Ein Ende scheint gefunden zu sein.! Mit der Arbeit am
Text findet Goethe allerdings kein Ende. Zwar sollte man sich das Manuskript
des Faust II versiegelt und in einem »aparten Kistchen verwahrt« (FA 38,
460) als Offenbarung fiir die Nachlebenden vorstellen — so wollte Goethe es
zumindest einige Freunde glauben machen.? Allerdings scheint der im Juli
1831 gesetzte Schlusspunkt noch vorldufig gewesen zu sein. In einem Brief
an Wilhelm von Humboldt vom 1. Dezember 1831 verrit Goethe, dass er das
Manuskript nur verschlossen habe, damit er »nicht etwa hier und da weiter
auszufithren in Versuchung kidme« (FA 38, 496). Wie er mit einem aus Vergils
Eklogen geborgten Vers zu verstehen gibt, hat er seiner Arbeit am Faust II
im Sommer 1831 ein eher kiinstliches Ende gesetzt: »Das Ausfiillen gewisser
Liicken war sowohl fiir historische als @sthetische Stetigkeit n6tig, welches ich
so lange fortsetzte, bis ich endlich fiir rétlich hielt auszurufen: SchliefSet den
Wiasserungs Kanal, / Genugsam tranken die Wiesen.« (FA 38, 495) Er habe
damit aufgehort, Liicken zu fiillen und, so das mitgegebene Bild, beschlossen,
die Wiesen nicht weiter zu tranken. Was hier »endlich< beendet wurde, war
also nicht unbedingt der Text. Beendet wurde lediglich die >lange fortgesetzte<
Arbeit daran. Welchen Regeln folgt dieses Fortsetzen?

Das Bild von den bewésserten Wiesen ist insofern aufschlussreich, als hier
unterschiedliche Referenzmodelle ineinandergreifen. Einerseits wird der Text

1 So steht es im editorischen Kommentar zur digitalen Faust-Edition: »Goethe schloss Faust II
erst im letzten Jahr seines Lebens, im Juli 1831, ab.« Gerrit Briining, Dietmar Pravida:
Editorischer Bericht zum konstituierten Text, in: Digitale Faustedition, www.faustedition.net/
intro_text (16.1.2023).

2 So Goethe an Boisseree am 1. September 1831 oder an Reinhard am 7. September 1831.
Der Gespréchsbericht von Forster, vage datiert auf die Wochen zwischen dem 4. und dem
25. August 1831, hatte bereits den Vergleich mit dem letzten Buch des neuen Testaments,
der Offenbarung des Johannes, und dem dort iibergebenen Buch mit den sieben Siegeln
nahegelegt: »Unter sieben Siegeln liegt hier der zweite Teil des Faust verschlossen; erst aber,
wenn ich nicht mehr imstande sein werde, mégen andere ihre Hand daran legen.« (FA 38,
442).,

107

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


http://www.faustedition.net/intro_text
http://www.faustedition.net/intro_text
https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.faustedition.net/intro_text
http://www.faustedition.net/intro_text

Cornelia Zumbusch

als trinkende Wiese und damit als ein Stiick lebendiger Natur imaginiert.
Andererseits wird die Arbeit an diesem Text mit einer Agrartechnik vergli-
chen, die auf der Seite der Kultivierung zu verbuchen ist. Metabolismus des
Lebendigen und dessen technische Unterstiitzung fiigen sich zu einem Modell
des Schreibprozesses, in dem der Text nicht als sich gleichsam selbsttitig
erzeugendes und entsprechend in sich abgeschlossenes Ganzes erscheint.
Vielmehr scheint die Textproduktion darauf angewiesen zu sein, etwas von
auflen aufzunehmen, und kann jederzeit von diesem Zufluss abgeschnitten
werden. Das von Goethe markierte Ende der Arbeit am Faust IT bleibt in
gewisser Weise kontingent, ist der »endlich< vollzogene Abbruch doch keines-
wegs endgiiltig. Wie Goethes Tagebuch zu entnehmen ist, hat er in den ersten
Wochen des Jahres 1832 seiner Schwiegertochter Ottilie aus dem Zusammen-
gehefteten vorgelesen und weiter am Text gearbeitet. Noch am 24. Januar 1832
vermerkt er »[n]eue Aufregung zu Faust in Riicksicht groflerer Ausfithrung
der Hauptmotive, die ich, um fertig zu werden, allzu lakonisch behandelt
habe« (FA 38, 513). Mit dem Faust II war Goethe also im Juli 1831 noch nicht
am Ende - Schleuse und Siegel wurden noch einmal geéfinet. Der Grund
fiir diese Fortsetzung des Beendeten liegt womdglich in einem Selbstentwurf,
demgemafl Goethe das Dichten als eine Tatigkeit auffasst, die ihr Ende nicht
in sich selbst hat.

Man hat sich Goethes Lieblingswort >Tétigkeit< meist {iber ein Alltagsver-
stindnis des Worts als soziale Praxis klar gemacht und mit dem ethischen
Ideal der Resignation verbunden.? Goethes Verwendung des Worts >Tatigkeit«
verfiigt allerdings Uber Dimensionen, die zu einem Gutteil jenseits einer
derartigen protestantischen Arbeitsmoral liegen. Wenn Goethe in seinem
letzten Brief an Wilhelm von Humboldt am 17. Mirz 1832 »Tun« und »Ta-
lent« koppelt und seine Arbeitsweise als »freie Tétigkeit« mit einer »freiwillig
tatigen Natur« vergleicht (FA 38, 550), dann hat diese Auffassung von dichte-

3 Arthur Henkel zufolge ist das »poetische schopferische Vermdgen« als Modell einer prakti-
schen entsagenden Titigkeit aufzufassen, wenn nicht als »Metapher fiir Tétigkeit tiberhaupt«
- damit ist allerdings das, was Henkel ehrfiirchtig das >Schépferische« nennt, gerade nicht
als >Tatigkeit« ernstgenommen. Arthur Henkel: Entsagung. Eine Studie zu Goethes Altersro-
man, Tibingen 1954, S.123. Die enge Verbindung zwischen Titigkeit und Entsagung zieht
sich weiter durch die Forschung. Mauro Ponzi betont die »titige« Seite der Entsagung«.
Mauro Ponzi: Zur Entstehung des Goetheschen Motivs der »Entsagungs, in: Zeitschrift fiir
Germanistik N.E. 7 (1986), S. 150-159, hier S. 158. Nach Heinrich Macher zielt Goethes Entsa-
gungskonzept im Gegensatz zu Schillers Ideal der dsthetischen Erziehung auf den »praktisch
tatigen Menschen«. Heinrich Macher: Goethes Entsagungsidee im Lichte der Schillerschen
Auffassungen, in: Helmut Brandt (Hrsg.): Friedrich Schiller. Angebot und Diskurs, Berlin
1987, S. 518-529, hier S. 523.

108

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

rischer Tédtigkeit auch einen naturphilosophischen Hintergrund. Seit seinen
Voriiberlegungen zur Metamorphosen-Schrift nutzt Goethe Vorstellungen von
Tatigkeit immer wieder zur Beschreibung von Vorgéngen in der lebendigen
Natur. >Tétigkeit« bezeichnet grundsitzlich die Moglichkeiten des Lebendigen,
sich zuerst wachsend fortzusetzen und zuletzt fortzupflanzen. Dabei entgrenzt
Goethe dort, wo er Tatigkeit sagt, zeitgenossische Vorstellungen einer intrinsi-
schen Bildungs- oder Lebenskraft in zwei Richtungen. Zum einen haben Bil-
dungsprozesse aus seiner Sicht kein wirkliches Ziel oder Ende, zum anderen
sind sie in eminenter Weise auf die Aufnahme von Auflerem angewiesen: Oh-
ne Licht, Wasser und Erde gibe es kein Pflanzenwachstum. Goethes Tendenz
zur Entteleologisierung von Wachstumsvorgéngen wie auch sein Interesse
an den dabei involvierten metabolischen Prozessen geben Hinweise darauf,
warum ihm mit Bezug auf die eigene dichterische Titigkeit das von Vergil
geborgte Bild von den bewésserten Wiesen eingeleuchtet haben mag.

Man muss Goethes Hang zur Naturalisierung kreativer Prozesse nicht
teilen, um die nahegelegten Parallelen zwischen anhaltendem Produktions-
prozess und fortgesetztem Pflanzenwachstum, zwischen poetischer Revision
und biologischer Reproduktion beschreiben zu konnen. Goethes Arbeit an
tradierten Vorstellungen der (Bildungs-)Kraft bietet einen Weg, auf dem sich
allzu einfache Ubertragungen zwischen Naturforschung und Literatur vermei-
den lassen. Gegen den latenten Holismus morphologischer Modelle, die auf
die metamorphotischen Entwicklungsginge einzelner Figuren hinweisen oder
aber das Werkganze als gleichsam organischen Zusammenhang begreifen
wollen, gibt die Vermessung von Goethes Imaginarien der Kraft Aufschliisse
iber das, was formgenetische Prozesse anst6fit und in Bewegung hilt. In
Goethes Konzept einer sich fortsetzenden und fortpflanzenden Natur scheint
dabei zugleich ein hochst eigenwilliger poetologischer Begriff der Fortsetzung
auf. Denn Fortsetzung bezieht sich hier nicht nur auf die konkreten seriellen
Anschliisse innerhalb von Texten oder zwischen Textteilen, sondern bezeich-
net auch Techniken der fortgesetzten Arbeit an eigenen und fremden Texten.
Um Ansitze zu einer solchen Poetik der Fortsetzung, oder genauer: der
fortgesetzten Tatigkeit, soll es im Folgenden gehen.

Dazu sind zunéchst die konzeptuellen Konturen dessen, was Goethe Titig-
keit nennt, genauer zu kldren. Hier wird der erste Teil dieses Beitrags noch
einmal bei einer am Faust II gewonnenen Problembeschreibung ansetzen, um
zu zeigen, in welchem Maf} sich die Arbeit am Faust mit Vorstellungen des
Fortschreitens, Fortfahrens, Fortwirkens oder auch Fortsetzens verbindet. Die
als ziel- und zwecklos bestimmte Tétigkeit wird dabei lesbar als unscheinbare
Erbin dessen, was seit der Antike unter die dynamis oder auch die Kraft der

109

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Kunst fallt. Der zweite Teil greift auf Goethes Naturforschung aus, in der
sich Vorstellungen von Fortsetzung und fortgesetzter Tatigkeit als Teil einer
Entteleologisierung der Natur erweisen. Der dritte Teil sucht schlieflich nach
den Spuren derartig endloser natiirlicher wie auch poetischer Tatigkeiten im
Faust II, die sich in Konzepten des Strebens wie auch des Regens oder der
Regsambkeit formieren. Diese drei Teile sollen sich zu einem Argument fiigen,
das Goethes Vorstellungen von Natur und Dichtung als >fortgesetzter Tatig-
keit< als Reaktion auf die Krise élterer Kraftkonzepte erschlief3t. Wie zu zeigen
sein wird, demontiert die Ersetzung der Kraft durch die Tétigkeit traditionel-
le Bilder eines eigenméchtigen, autonomen Schopferischen, von der sowohl
Modelle einer natura naturans als auch davon abgeleitete Kreativitiatskonzepte
zehren. Was Goethe mit Bezug auf seine eigene Produktivitit als fortgesetzte
Titigkeit bezeichnet, meint die Arbeit einer dichterischen Einbildungskraft,
die nicht allein aus sich selbst aktiv werden kann, sondern stets anderes
aufnehmen und fortsetzen muss.

1. Fortwirken: Dichtung als energeia

Wie im Wilhelm Meister-Komplex treten auch in den Faust-Dramen grund-
satzlich zwei Arten des Fortsetzens zusammen. Erstens verfiigen sowohl Wil-
helm Meisters Lehrjahre als auch der Faust I iiber einen zweiten Teil im Sinne
eines konsekutiven Anschlusses, in dem der Handlungslogik und Chronologie
der histoire gemifl weitergeschrieben worden ist. Hier ist das zu vermuten,
was Goethe in dem bereits zitierten Brief an Wilhelm von Humboldt als
>historische Stetigkeit< bezeichnet. Zweitens unterliegen vor allem die zweiten
Teile, also Wilhelm Meisters Wanderjahre wie auch der Faust IT dem, was mit
Goethe >fortgesetzte Tatigkeit< heiflen kann. An ihnen wird tiber Jahrzehnte
hinweg in unterschiedlichen Zusammenhangen gearbeitet, wobei Teile publi-
ziert, bereits Publiziertes wieder umgeschrieben und erweitert, in vorhandene
Textteile integriert oder um vorgelagerte Teile ergdnzt wird. >Fortsetzung«
meint hier eine teils intensivierte, teils pausierende Tatigkeit, die sich mal
hierhin und mal dorthin wenden kann. Diese Titigkeit, so diskontinuierlich
sie verfahrt, hat wohl dasjenige zum Ziel, was Goethe in seinem spéten Brief
an Humboldt als »asthetische Stetigkeit< bezeichnet: Hier sollen bereits vorlie-
gende Textteile aufeinander abgestimmt und einander angeglichen, Ubergin-
ge gebahnt und geglittet werden. Nun hat Goethe diese mal hier, mal da
ansetzende Tiatigkeit nicht erst in den letzten Textiiberarbeitungen betrieben.
Vielmehr verdankt sich der Text des Faust IT einem Produktionsprozess, der
von Anfang an als Auffiillen von Liicken verfahrt.

110

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

Goethe betont in Briefen an seine Freunde hidufig, er sei sich iiber die
Konzeption des gesamten Faust eigentlich schon seit {iber sechzig Jahren im
Klaren gewesen, er habe nur die richtige »Reihenfolge« zu bestimmen und
das so Geplante in allen seinen Teilen auszufiillen gehabt, bis keine »Liicken«
mehr geblieben seien.* In der bestens erschlossenen Textgenese des Faust
lasst sich sehen, dass Goethe die Szenen und Akte tatsdchlich nicht gemaf3
ihrer handlungslogischen Platzierung im dramatischen Ablauf, sondern zwi-
schen unterschiedlichen Akten und Szenen hin- und herspringend konzipiert
und ausgefiihrt hat.> So ist der Helena-Akt vor dem ersten und zweiten Akt
geschrieben und bereits 1827 unter dem Titel Klassisch-romantische Phantas-
magorie. Ein Zwischenspiel zu Faust im vierten Band der Ausgabe letzter
Hand publiziert worden. Der erste Akt, der zur Ostermesse 1828 im zwdlften
Band der Ausgabe letzter Hand erscheint, wird seinerseits mit dem Zusatz
»Ist fortzusetzen« versehen (FA 7/1, 796). Der vierte Akt bleibt noch langer
eine Lucke, wahrend Goethe schon am funften Akt arbeitet. Wenn Goethe
den noch ungeschriebenen vierten Akt in Gestalt von weiflen Seiten in ein
gebundenes Heft aufnimmt, damit ihm »vor Augen sei« (FA 7/1, 802), was
er noch zu tun habe, dann kénnte das nach leidiger Pflichterfiillung klingen.
Von einer derart fleiffigen, pflichtbewussten Arbeit will Goethe seinen Pro-
duktionsmodus allerdings unterschieden wissen.

Wie er Wilhelm von Humboldt in seinem Brief vom 1. Dezember 1831
anvertraut, habe er am Faust II in »einer Art von Wahnsinn« (FA 38, 495)
gearbeitet. Goethe bezieht sich hier auf Aristoteles’ Hinweis im 17. Kapitel der
Poetik, zum Dichten disponiere eine gewisse mania. Dichtende, so erldutert
Aristoteles, seien Besessene, die eine besondere Anfalligkeit fiir starke Leiden-
schaften mitbringen miissen. Dichtung sei grundsitzlich die Doméne entwe-
der »von phantasiebegabten oder von leidenschaftlichen Naturen«, kénnen
sich die einen doch in Situationen hineinversetzen, wahrend die anderen

4 So schreibt Goethe in gleichlautenden Formulierungen am 20. Juli 1831 an Johann Heinrich
Meyer, am 8. September 1831 an Boisserée und am 17. Mirz 1832 an Wilhelm von Humboldt
(FA 38, 427, 460 und 550).

5 Eine grundlegende Beschreibung der langen Textgenese bietet Anne Bohnenkamp: Goethes
Arbeit am Faust, in: Goethe-Jahrbuch 114 (1997), S.199-217. Bohnenkamp geht davon aus,
dass Goethes Schreibprozess in seinem Brief an Wilhelm von Humboldt durchaus konzi-
se beschrieben ist: »Dieses aus dem Webhandwerk stammende, von Goethe mehrfach ge-
brauchte Gleichnis 1af3t sich auf kiinstlerische Tatigkeit, ja auch Tatigkeit iberhaupt beziehen,
ganz besonders aber auch auf Goethes eigene Arbeit am Faust. Das Ineinander von bewuf3ter
und >bewufltloser, als un- oder unterbewufiter, nicht bewuf3t geplanter T4tigkeit kann man
an den tberlieferten Arbeitshandschriften ganz konkret ablesen.« Ebd., S.204.

111

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

emotional »stark erregbar« sind.® Hinter Aristoteles’ Ausfithrungen scheint
die Bestimmung der Dichtung als Effekt eines enthousiasmos durch, den
Platon im Dialog Ion als géttliche Kraft (theia dynamis) bestimmt. Dichtende,
Rhapsoden und Zuhorende, so Platon, werden von einer unwiderstehlichen
Kraft erfasst, die sie in Besessene, den Bacchanten gleich, verwandelt.” Eine
Herausforderung der Platon-Auslegung ist es seither gewesen, die eigenartige
Passivitdt der Dichtenden, die von einer unkontrollierbaren géttlichen dyna-
mis ereilt werden, entweder umzudeuten oder aber ihre Fremdbestimmung
zu akzeptieren und sich mit dem Verweis auf den gottlichen Charakter der
daraus hervorgehenden Dichtung zu trdsten.

Auch Humboldt erhebt Einspruch gegen Goethes Selbstbeschreibung. Fiir
ihn darf Goethes Dichtung nichts mit einem derartigen furor poeticus zu tun
haben. Goethe muss sich also noch einmal erklaren. In seinem letzten Brief,
datiert auf den 17. Mérz 1832, duf8ert er sich zum dichterischen Talent deshalb
als etwas, das »geradehin fortwirkt«:

Zu jedem Tun, daher zu jedem Talent, wird ein Angebornes gefordert, das von
selbst wirkt und die nétigen Anlagen unbewuf3t mit sich fithrt, deswegen auch so
geradehin fortwirkt, dafi, ob es gleich die Regel in sich hat, es doch zuletzt ziel- und
zwecklos ablaufen kann. (FA 38, 549)

Das Muster gibt hier nicht mehr die platonische dynamis oder die aristoteli-
sche mania, sondern Kants Fassung des Genies als einer Gabe der Natur, die
zwar keiner Regel folgt, gleichwohl der Kunst die Regel diktieren kann. Ein
Blick in den §46 der Kritik der Urteilskraft bestdtigt, dass Kant das Genie
oder ingenium als ein »angebornes produktives Vermégen« denkt, das die
derart Begabten aber »nicht in [ihrer] Gewalt« haben.® Auch in Goethes
Darstellung wirkt das mitgegebene Talent »von selbst« und zwar dergestalt,
dass es »geradehin fortwirkt« (FA 38, 549). Die bescheiden anmutende Rede
von >Tun« und >Tatigkeit« riickt bei ihm offensichtlich an die Stelle &lterer
produktionsésthetischer Modelle, die seit der Antike unter den Vorstellungen
des enthousiasmos, der mania oder des ingenium Kunst als Effekt eigenartig
entzogener, dunkler Krifte verstehen.” Indem Goethe traditionell eng an den

6 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, iibers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart
1982, S. 55.

7 Platon: Ion, in: ders.: Werke in acht Banden. Griechisch und Deutsch, iibers. von Friedrich
Schleiermacher, hrsg. von Gunther Eigler, 6. Aufl., Darmstadt, 2011, Bd. 1, S. 15.

8 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: ders.: Werke in zw6lf Banden, hrsg. von Wilhelm
Weischedel, 14. Aufl., Frankfurt a.M. 1996, Bd. 10, S. 241 und 243.

9 In diesem Sinn hat Christoph Menke die in der philosophischen Asthetik des 18. Jahrhun-
derts prominente Vorstellung einer dem Subjekt entzogenen Kraft der Kunst rekonstruiert

112

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

Kraftbegrift gekniipfte Topoi der Kunst- und Dichtungsreflexion mit dem
Wort >Tatigkeit« tiberschreibt, verschiebt er die Aufmerksamkeit vom ungreif-
baren Grund der Kunst hin zu den Techniken ihrer Verfertigung.

In Goethes weiteren Erlduterungen wird deutlich, dass ihn besonders die
Ziel- und Zwecklosigkeit eines dichterischen Tuns interessiert, in dem sich
Anteile des Unbewussten und des Bewussten mischen: »Bewufitsein und Be-
wufStlosigkeit werden sich verhalten wie Zettel und Einschlag, ein Gleichnis
das ich so gerne brauche.« (FA 38, 550) In diesem der Textilproduktion
entnommenen Bild vom Zettel und dem Einschlag, von angekniipften und
durchschieflenden Faden, bringt Goethe neben dem Tun auch die Tétigkeit
ins Spiel: »Die Organe des Menschen [...] verkniipfen ohne Bewuf3tsein in
einer freien Tiatigkeit das Erworbene mit dem Angeborenen, so dafl es eine
Einheit hervorbringt welche die Welt in Erstaunen versetzt.« (FA 38, 550)
Beim Dichten miissen offenbar nicht nur das Bewusste und das Bewusstlose,
sondern auch das aus der Umgebung Aufgenommene und das mitgebrachte
Talent zusammenwirken. Beide sind in >freier Tatigkeit< an der gemeinsamen
Herstellung eines Webstiicks beteiligt, das sich zum Staunen aller irgendwann
als textuelle Einheit préisentieren ldsst. Erstaunlich ist tatsdchlich, wie sich
ein endlos fortgefithrtes und eigenartig zielloses Tun zum telos einer fertigen
Einheit verhalten soll. Hier war Wilhelm von Humboldt wohl doch der richti-
ge Adressat fiir Goethes Reflexion auf die Dichtung als Tétigkeit, bestimmt
Humboldt doch Sprache nicht als »Werk (ergon)«, sondern als »Thatigkeit
(Energeia)«.! Nicht im festen Bau, sondern in der nicht stillzustellenden
Energie des Umbaus siecht Humboldt das Wesen der Sprache.

Plausibel wird Goethes Rede von >Tun< und >Tétigkeit, wenn man sich
die doppelte Wurzel der antiken Kraftvorstellung als dynamis und energeia
vergegenwartigt. Wahrend die dynamis bei Platon als Prinzip, Ursprung oder
Ursache von Verdnderungen der direkten Beobachtung entzogen bleibt, stellt
Aristoteles der dynamis als Vermdgen die energeia als Realisierung oder Ak-
tualisierung dieses Vermogens zur Seite. Dabei habe die energeia insofern
(onto-)logischen Vorrang vor der dynamis, als der Begriff von einem Vermo-

und fiir eine Asthetik der Kraft produktiv gemacht. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbe-
griff dsthetischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008; Christoph Menke: Die Kraft der
Kunst, Frankfurt a.M. 2013.

10 Wilhelm von Humboldt: Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, in: ders.: Werke in
funf Bénden, hrsg. von Andreas Flitner und Klaus Giel, Darmstadt 2002, Bd. 3, S. 368-756,
hier S. 418.

113

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

gen nur aus der Anschauung einer Wirklichkeit gewonnen werden kann.!!
Das in der Aristoteles-Rezeption eingefiihrte lateinische Begriffspaar potentia
und actus fiihrt in der deutschsprachigen Terminologie zur Ubersetzung von
dynamis als Moglichkeit und energeia als Tatigkeit. Das deutsche Wort >Tétig-
keit< ist damit auch das Derivat einer Metaphysik der Kraft, wie sie von der
Naturphilosophie der frithen Neuzeit bis zur Naturforschung des 18. Jahrhun-
derts verbindlich bleibt. Allerdings gerdt der alte Kraftbegriff, mit dem die
Ursachen von Veranderungen angezeigt werden sollten, durch die Karriere
der Kraft als Grundkategorie einer mechanischen Weltbeschreibung in eine
nachhaltige Krise.!? In dem Maf3, in dem der epistemische Problemcharakter
der dynamis als selbst nicht greitbarer Ursprung hervortritt, gewinnt die an
der Oberfliche der Phdnomene beobachtbare energeia an Bedeutung. Der
Fokus auf die zwischen dynamis und ergon liegende energeia tritt noch deut-
licher hervor, wenn man das, was Goethe in seinen naturwissenschaftlichen
Texten als >fortgesetzte Tatigkeit« entworfen hat, hinzuzieht. Denn hier zeigt
sich, wie die Rede von der >Tatigkeit« nicht nur éltere Modelle einer Kraft der
Dichtung oder der Kunst abldst, sondern auch zeitgendssische Diskussionen
um eine Kraft des Lebendigen fortschreibt.

2. Sich fortsetzen: Die Konsequenz der Natur

Von den im ersten Weimarer Jahrzehnt angelegten Versuchsreihen zur An-
ziichtung sogenannter Aufguss- oder Infusionstiere iiber die Skizzen zu den
Keimlingen oder Kotyledonen bis zu den Notizen aus Italien umkreist Goethe
in den 1780er-Jahren die Moglichkeit des Lebendigen, sich >fortzusetzenc.
Eine solche Fortsetzung, so hélt Goethe in den Vorarbeiten zu einer Physiolo-

11 Aristoteles: Metaphysik. Griechisch-Deutsch, iibers. von Hermann Bonitz, hrsg. von Horst
Seidl, Hamburg 1991, S.103 (1046a). Zu den Funktionen dieser Unterscheidung vgl. Josef
Stallmach: Dynamis und Energeia. Untersuchungen am Werk des Aristoteles zur Problem-
geschichte von Moglichkeit und Wirklichkeit, Maisenheim am Glan 1959; Ludger Jansen:
Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles’ Theorie der Vermégen im neunten Buch der
Metaphysik, 2. Aufl., Wiesbaden 2016; Christof Rapp (Hrsg.): Aristoteles’ Metaphysik. Die
Substanzbiicher (Z, H, ©), Berlin 1996; Jonathan Beere: Akt und Potenz, in: Christof Rapp,
Klaus Corcilius (Hrsg.): Aristoteles-Handbuch. Leben — Werk - Wirkung, 2. Aufl., Stuttgart
2021, S.193-198.

12 Olaf Breidbach hat den Umbau der Kraft von einer qualitativen Ursache zu einem quantita-
tiven Korrelationsbegriff pointiert zusammengefasst und festgestellt, dass Kraft spétestens
am »Ende des 18. Jh. ein durchaus problematischer Begriff« geworden ist. Olaf Breidbach:
Kraft, in: Heinz Thoma (Hrsg.): Handbuch Europaische Aufklarung. Begriffe - Konzepte —
Wirkung, Stuttgart/Weimar 2015, S. 300-309, hier S. 300.

114

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

gie der Pflanzen fest, realisiert sich grundsitzlich als Wachstum. Wahrend
bei der Fortpflanzung neue Organismen entstehen, hat man es bei der Fort-
setzung mit einem Vorgang zu tun, bei dem »die Entwicklung eines Organs
aus dem andern geschieht« (FA 24, 358). Goethe gebraucht >Fortsetzung« hier
als Wort, das alle Wachstumsprozesse bezeichnen kann, die noch diesseits
der Fortpflanzung als Hervorbringung eines neuen Individuums anzusiedeln
sind. Denn die Fortsetzbarkeit hat dort ihr Ende, wo sie in Fortpflanzung
ibergeht:

Wir haben gesehen daf} diese sprossende Fortsetzung bei den vollkommenen Pflan-
zen nicht ins Unendliche fortgehen kann, sondern daf} sie stufenweis zum Gipfel
fithrt und gleichsam am entgegengesetzten Ende seiner Kraft eine andere Art der
Fortpflanzung durch Samen hervorbringt. (FA 24, 358)

Fortsetzung zeigt sich in der sukzessiven Ausbildung neuer Teile und Organe,
also dem Wachstum und der Entwicklung von Pflanzenteilen wie Stiel, Blitter
und Bliiten. Diese Fortsetzung endet, wenn sie, so ist mit der Wendung vom
»Ende der Kraft< impliziert, ihre Moglichkeiten erschopft hat. Sobald sich ein
Organismus nicht mehr weiter fortsetzt, also keine neuen Organe ausbildet,
kann er sich dank der zuletzt gebildeten Samen noch fortpflanzen und den
Weg fiir einen neuen Organismus freimachen.

Die Fortsetzungs- wie auch die Fortpflanzungsfihigkeit lebendiger Orga-
nismen stellt Goethe in frithen Notizen zu den Gesetzen der Pflanzenbildung,
die als Vorarbeiten zum Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erkliren
gelten, ins Zeichen einer hier nicht ndher bestimmten Kraft:

An allen Korpern die wir lebendig nennen bemerken wir die Kraft ihres gleichen
hervorzubringen.

Wenn wir diese Kraft geteilt gewahr werden bezeichnen wir sie unter dem Namen
der beiden Geschlechter.

Diese Kraft ist diejenige welche alle lebendige Korper mit einander gemein haben,
da sonst ihre Art zu sein sehr verschieden ist.

Die Ausiibung dieser Kraft nennen wir das Hervorbringen. (FA 24, 99)

Auch in der 1790 publizierten Metamorphosen-Schrift ist von einer »Kraft
des Lebens« (FA 24, 147), einer »Kraft der Natur« (FA 24, 119) oder einer
»Trieb- und Hervorbringungskraft« (FA 24, 117) die Rede. Wenn Goethe das
Hervorbringen tautologisch als Ausiibung einer Kraft der Hervorbringung
bestimmt, dann ist mit dem Terminus der Kraft fiir kausale Begriindungen
nicht viel gewonnen. Warum also spricht er hier von Kraft?

Diese Frage stellt sich nicht zuletzt deshalb, weil Goethe in den zitierten
Notizen keinerlei Bezug auf Angebote aus den zeitgendssischen Wissenschaf-
ten nimmt, sei es die von Caspar Friedrich Wolft vorgeschlagene vis essentia-

115

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

lis oder Johann Friedrich Blumenbachs Konzept eines Bildungstriebs oder
nisus formativus.> Wihrend sich Blumenbach in seinen Ausfithrungen zum
Bildungstrieb auf die Ausbildung und Erhaltung einer geschlossenen Gestalt
fixiert, fokussiert Goethe in seinen Vorarbeiten zur Metamorphosen-Schrift
einen seltsam ungerichteten Vorgang. Das Fortpflanzungsgeschehen entwirft
er als ein sich wiederholendes und darin iiber sich selbst hinausdrangendes
Geschehen: »Das Gezeugte und Geborne schreitet unaufhaltsam fort wie-
der zu zeugen und zu gebidren, und verdndert sich in jedem Augenblick.«
(FA 24, 77) Fir die konkrete Realisierung dieses Fortschreitens gibt Goethe
in den Vorarbeiten zu einer Physiologie der Pflanzen zwei Gesetze an. Es gebe
zum einen das »Gesetz der innern Natur, wodurch die Pflanzen konstituiert
werden«. Daneben sei ein »Gesetz der duflern Umstdnde« anzunehmen, »wo-
durch die Pflanzen modifiziert werden« (FA 24, 357). Wahrend das erste
Gesetz die in den Lebens- und Bildungskraftdebatten grundlegende Beobach-
tung erfasst, dass aus Rosen meist Rosen, aus Nelken meist Nelken hervorge-
hen, bezieht sich das zweite Gesetz auf die kontingenten Bedingungen indi-
vidueller Wachstumsprozesse. In der Botanik des 18. Jahrhunderts war man
langst darauf aufmerksam geworden, dass Pflanzenarten in unterschiedlichen
Landstrichen und unter verschiedenen klimatischen Bedingungen Varietiten
hervorbringen.!* Goethe interessiert sich dartiber hinaus fiir die grundlegende
Verflechtung des Lebendigen mit seiner Umgebung, wie sie sich in den Pha-
nomenen des Stoffwechsels, der Atmung und Erndhrung zeigt. Oder wie er
schon in Notizen aus Italien feststellt: »Alles Leben lebt durch etwas aufler
sich« (FA 24, 81).

13 Die komplexen Debatten um eine mechanistische oder vitalistische Begriindung von Krif-
ten des Lebendigen - sei es als Lebenskraft, Bildungskraft oder Bildungstrieb, Zeugungs-
kraft oder organische Krifte — rekonstruieren aus unterschiedlichen Perspektiven: Timothy
Lenoir: The Strategy of Life. Teleology and Mechanics in Nineteenth Century Germany;,
Dordrecht/Boston 1982; Walter Botsch: Die Bedeutung des Begriffs Lebenskraft fiir die
Chemie zwischen 1750 und 1850, Stuttgart 1997; Robert J. Richards: The Romantic Concep-
tion of Life. Science and Philosophie in the Age of Goethe, Chicago/London 2002; Jessica
Riskin: The Restless Clocks. A History of the Centuries-Long Argument over What Makes
Living Things Tick, Chicago/London 2016; John H. Zammito: The Gestation of German
Biology. Philosophy and Physiology from Stahl to Schelling, Chicago/London 2018.

14 Vgl. Staffan Miiller-Wille: Botanik und weltweiter Handel. Zur Begriindung eines Natiirli-
chen Systems der Pflanzen durch Carl von Linné (1707-78), Berlin 1999. Fir Herder ist
dieser Gedanke in den 1780er-Jahren bereits ein Gemeinplatz, den er gerne auf die Anthro-
pologie iibertragen mochte: »Bereitet uns dieses alles nicht vor, auch in Ansehung des
organischen Gebaudes der Menschheit, sofern wir Pflanzen sind, dieselbe [sic] Varietiten
zu erwarten?«. Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Mensch-
heit, in: ders.: Werke, hrsg. von Wolfgang Pross, Miinchen 1989, Bd. I11/1, S. 56.

116

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

Was in Vorarbeiten zur Metamorphosen-Schrift noch eher summarisch als
Aufnahme und Verarbeitung von »Wasser, von Ol, Luft und Licht« themati-
siert wird, mit deren Hilfe die Pflanze erst »unauthaltsam vorwirts schreitet«
(FA 24, 106), kehrt im Versuch die Metamorphose zu erkldren in ausfiithrlichen
Bemerkungen zum Einsaugen, Filtrieren und Absondern von Luft wie auch
von Feuchtigkeit wieder. Die fiir das Pflanzenwachstum besonders interes-
sante Frage nach der Rolle des Lichts erforscht Goethe im Nachgang zur
Metamorphosen-Schrift.® Im Januar 1796 legt er eine Versuchsreihe an, fiir
die er die Samen verschiedener Pflanzen in geschlossenen Raumen oder im
Freien, unter unterschiedlich geférbten Gldsern oder von einem Topf bedeckt,
in Kisten oder auf Stellagen aussat. Die daran gemachten Beobachtungen von
verdorrten, verwelkten, verschimmelten, farblosen oder farbigen, verkiirzten
oder iiberlangen Stielen und Blittern trigt Goethe sorgfaltig in eine Tabelle
ein. In den anschlieflenden Uberlegungen zur Wirkung des Lichts skizziert
er weitere Versuche, wie sie etwa mit Insekten anzustellen waren, und deutet
vorlaufige Ergebnisse an. Besonders hervorgehoben wird folgende Einsicht:

Man darf sich also nicht denken daf8 in der Pflanze irgendwo ein Vorrat sei, aus
welchem alle die Teile nach und nach hervorgebracht werden, sondern jedes Organ
bringt auf seiner Stufe durch seine besondere Determinationen und was es sich
sowohl von innen als von aufien zueignet seine Bildung und seine Eigenschaften zu
Wege. (FA 24, 313)

Hier handelt es sich um eine Regel, die aus Goethes Sicht in seiner »Abhand-
lung von der Metamorphose der Pflanzen nachzuholen« wire (FA 24, 313).
Nebenbei birgt sie das Potenzial, zeitgendssische Vorstellungen vom Bildungs-
trieb zu korrigieren. Denn Pflanzen streben offenbar nicht nur zur Ausbildung
einer mitgebrachten, in ihrem Inneren wirksamen Form, sondern wachsen
auch in die Richtung des Dunkels und des Lichts, in die Erde und in die
Sonne, um sich dort zu holen, wovon sie sich erndhren. Das von auflen
Aufgenommene geben sie dann in ihrem Inneren durch den Stiel von Knoten
zu Knoten weiter. Der Morphologe miisse sich, so schliefit Goethe, an die
neueste Chemie wenden, um mehr uber die »Stoffe« zu erfahren, »welche die
Pflanze ausarbeitet und sich zueignet« (FA 24, 313). Die Rede von der >Zueig-

15 Goethe, so ist dem Kommentar der Frankfurter Ausgabe zu entnehmen, kannte wohl
Joseph Priestleys Arbeiten zum Stoffwechsel der Pflanzen, der von einer Erneuerung der
Luft durch Pflanzen spricht und dabei auch nach der Rolle des Sonnenlichts fragt. Zur
langen Forschungsgeschichte der Photosynthese vgl. Howard Gest: Sun-beams, cucumbers,
and purple bacteria. Historical milestones in early studies of photosynthesis revisited, in:
Photosynthesis Research 19 (1988), S. 287-308.

117

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

nungs, die im Zusammenhang metabolischer Beobachtungen mehrmals fallt,
wird im Widmungsgedicht zum Faust wieder begegnen.

In seinen nach 1820 gesammelten Nachtrdgen zur Metamorphose benennt
Goethe sowohl diesen Wiederholungscharakter als auch den Entzug teleolo-
gischer Behelfsmodelle ausdriicklich.!® Als Kennzeichen pflanzlicher Entwick-
lungsvorgénge hebt er hier die Vorginge der Sonderung und der Gliederung
hervor, die zur Bildung neuer Pflanzenteile fithren. Dem fortgesetzten Wachs-
tum legt er damit eine sich wiederholende Ausdifferenzierung zugrunde. Die
Regeln dieser Wiederholung, so impliziert Goethe, lassen sich verstehen,
wenn man etwas am Anfang, »im Augenblicke der Entwickelung zu fassen«
bekommt: »Hier war man nun bei der grofien Konsequenz der Natur auf
dem rechten Wege denn wie ein Wesen in seiner Erscheinung beginnt so
schreitet es fort und endigt auf die gleiche Weise.« (FA 24, 709) Wie es
beginnt, so schreitet es fort — nicht ein vermeintliches Formziel, sondern
eine zu Beginn in Gang gesetzte Differenzierungsbewegung bestimmt das
Weitere. Dabei gibt es angesichts der von Goethe bemerkten >Konsequenz
der Natur« strenggenommen keinen Schluss, bei dem es nicht potenziell wei-
terginge: »gesteigerte Gliederung, sukzessive gegliederte Steigerung dadurch
Méglichkeit einer Schlussbildung, wo denn abermals das Viele vom Vielen
sich sondert, aus dem Einen das Viele hervortritt.« (FA 24, 710) Jedes Ende
ist insofern nur vorldufig, als hier »abermals« gegliedert und gesteigert wird.
Was Goethe als Schlussbildung bezeichnet, ist der Moment einer Emergenz
des Mannigfaltigen, die weitere Mdglichkeiten eréffnet. Ein Ende ist nicht
abzusehen.

Etwa um 1820 wendet sich Goethe noch einmal Blumenbachs bereits
1781 erschienener Schrift Uber den Bildungstrieb zu. Zwar treffe Blumenbach
es schon besser als Caspar Friedrich Wolff, wenn er nicht von einer vis
essentialis, einer allzu mechanistisch klingenden Kraft spricht, sondern von
einem Trieb. Aber auch Blumenbachs Vorstellung von einem zielgerichteten
Trieb findet Goethe nicht passend. Denn aus seiner Sicht verdanken sich
die Bildung und die Erhaltung lebendiger Korper weder einer Kraft noch
einem Trieb, sondern einer »heftige[n] T4tigkeit« (FA 24, 645). Wenn Goethe

16 Hier erinnert Goethe an die noch im 18. Jahrhundert gingige praformationistische Vorstel-
lung, dergemaf3 die Keime alles Lebendigen im Moment der Kreation angelegt worden
seien und sich nach Plan entfalten. Von dieser Vorstellung habe man sich zu Beginn des 19.
Jahrhunderts verabschiedet; die Epigenesis-Theorie, also die Auffassung von der Zeugung
mit all ihren Kontingenzen, habe sich durchgesetzt. Und dennoch, so notiert Goethe, miisse
man im Hinblick auf organische Naturen eine »Entwickelung im héheren Sinne zugeben«
(FA 24, 709).

118

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

hier dem Wachstum, der Entwicklung und der Fortpflanzung lebendiger Or-
ganismen die teleologische, auf ein Ende abzielende Ausrichtung abspricht,
dann sagt er in der Sache nichts, was er nicht seit den 1780er-Jahren schon
formuliert hitte. Er sagt es aber in anderen Worten. Indem Goethe den Begriff
der Tatigkeit einsetzt, treibt er der Kraft den Mechanismus und dem Trieb
sein immanentes Bildungsziel aus. Alles Natiirliche ist tatig, weil es fortgesetzt,
wenn auch ein wenig ziellos, strebt.

Vorerst bleibt also festzuhalten: Wenn Goethe in den 1780er-Jahren von
>Fortsetzung« und >Fortpflanzung« spricht, dann interessieren ihn weniger die
jeweils hervorgebrachten Formen, als vielmehr die Voraussetzungen und der
Vorgang ihrer Hervorbringung. Daran sind drei eng verbundene Punkte her-
vorzuheben, die womdglich auch Goethes Nachdenken iiber seine dichteri-
sche Titigkeit kennzeichnen. Fortgesetztes Hervorbringen verfihrt erstens als
Wiederholung desselben in etwas abgewandelter Form; Fortsetzungen sind
dementsprechend sowohl vervielfaltigend als auch modifizierend. Fortsetzen
und Fortpflanzen konnen sich Lebewesen zweitens nur, wenn sie anderes ver-
zehren und in sich aufnehmen, sich also etwas von auflen >zueignenc. Drittens
sind diese metabolischen Prozesse fiir das fortgesetzte Wachstum der Pflanzen
insofern formrelevant, als sie iiber die Grofle, Struktur oder auch die Farbig-
keit der Pflanzenteile bestimmen. Da sie sich permanent wiederholen, haben
die Fortsetzungs- und Fortpflanzungsvorgiange die exklusive Ausrichtung auf
ein Ende oder ein Ziel verloren, sie wiren potenziell unabschliefSbar, wenn
sie sich nicht irgendwann erschépfen wiirden. Und auch dieses Ende markiert
nur den Ubergang zu einer neuen Mannigfaltigkeit. Als Naturforscher wendet
sich Goethe also gegen das Dogma einer Teleologie der Natur und ersetzt
es durch die Vorstellung von ziellosen Tétigkeiten, die nur enden, weil sie
die energetischen Potenziale eines Lebewesens irgendwann verbraucht haben.
Die so gefasste Tatigkeit tritt im Faust IT mit den Reflexionen auf menschli-
che Titigkeiten im Allgemeinen und dichterischer Tdtigkeit im Besonderen
zusammen. Denn als Dramatiker schreibt er seiner bei allem Streben doch
irrenden Hauptfigur eine dhnliche Betitigungsform zu, wie sie wachsend sich
fortsetzende Pflanzen aufweisen.

3. Wiederholung und Modifikation: Fortgesetzte Tatigkeiten im Faust I/

Die Beschreibung des Lebendigen als fortgesetzte Tatigkeit betrifft, wenn
auch unter anderen Namen, auch das menschliche Leben. Wie Gott im »Pro-
log im Himmel« des Faust I noch vor der Wette verrit, »irrt der Mensch, so

119

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

lang er strebt.« (FA 7/1, 27) Retten lasst er sich doch. Denn erl6st wird derjeni-
ge, der »strebend sich bemiiht« hat, auch wenn er, wie dies beim gealterten
Faust im fiinften Akt des Faust II der Fall ist, zuletzt wohl kaum Gelungenes
vorzuweisen hat.” Man hat versucht, sich Fausts Streben mit dem Verweis
auf Leibniz’ Vorstellung von der Seele als strebender Monade verstdndlich
zu machen.’® Allerdings erfasst Goethes Entteleologisierung der Natur auch
die von Leibniz als Entelechie gedachte Monade.!® So notiert sich Goethe
im vierten Heft Zur Morphologie: »Das Hochste, was wir von Gott und der
Natur erhalten haben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um
sich selbst, welche weder Rast noch Ruhe kennt« (FA 24, 531). Wenn Goethe
die Monas als in sich kreisendes Rad beschreibt, dann ist auch ihr das Ziel
genommen. Entsprechend bewegt sich Faust im Faust II durch verschiedene
kulturelle und landschaftliche Rdume auf ein Ende zu, das als Riickkehr zu
einem neuen Anfang inszeniert wird: »Er kommt zuriick«, sagt »Una Poeni-
tentium, sonst Gretchen genannt« (FA 7/1, 463) und beschreibt nur zwanzig
Verse vor dem >FINIS¢, wie »aus atherischem Gewand / Hervortritt erste
Jugendkraft« (FA 7/1, 464). Dieser Auftritt als »Der Neue«, der schon nicht
mehr mit dem Namen Faust bezeichnet wird, markiert den Moment, an dem

17 Im Text ist diese Aussage noch durch einfache Anfithrungszeichen hervorgehoben: »>Wer
immer strebend sich bemiiht / Den konnen wir erlosen<.« (FA 7/1, 459).

18 Goethes Interesse an Leibniz’ Monadenlehre ist bekannt und wurde gerne zur Deutung
des Endes von Faust II herangezogen. Nach Anglet fasst Goethe Entelechie mit Leibniz
als »Tdtigkeitsdrang und produktiver Trieb« auf und tibernimmt auch die Vorstellung von
unterschiedlich gestuften Monaden, wobei die >grofle Monade« des Genies »auch nach dem
Tode eine Sonderstellung einnimmt und titig fortwirkt«. Andreas Anglet: Wie »ein Geist
zum anderen Geist« spricht. Naturerkenntnis und implizite Poetik in Goethes Faust, in:
Edith Diising, Hans D. Klein (Hrsg.): Geist und Literatur. Modelle in der Weltliteratur von
Shakespeare bis Celan, Wiirzburg 2008, S. 59-80, hier S.75. Die Grenzen einer derartigen
Ubertragung waren aber schon vorher klar formuliert worden. Zusammenfassend noch
einmal, mit Verweis auf Kommerell, Elisa Ronzheimer, die fiir die metrische Form des
Faust II statt eines teleologisch-entelecheischen Voranschreitens die rhythmischen Wieder-
holungsmomente hervorhebt. Elisa Ronzheimer: Poetologien des Rhythmus um 1800. Me-
trum und Versformen bei Klopstock, Hélderlin, Novalis, Tieck und Goethe, Berlin/Boston
2020, S.164. Andere begriffsgeschichtliche Voraussetzungen des Faustischen Stebens disku-
tieren Rolf Christian Zimmermann: Klarheit, Streben, Wiederbringung. Drei Beitrdge zum
Verstandnis von Goethes Faust, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 74 (2000), S.413-464, hier S.424; und Christian Maria Stadler:
Johann Gottlieb Fichte und das faustische Streben. Goethes Faust im Lichte der Fichte-
schen Wissenschaftslehre, in: Jahrbuch der Osterreichischen Goethe-Gesellschaft 108/109/110
(2004/2005/2006), S. 25-45.

19 Die Bedeutung der aristotelischen entelecheia als einem auf Vollendung gerichteten Streben
zeigt Enno Rudolph: Die Bedeutung des aristotelischen Entelechiebegriffs fiir die Kraftlehre
von Leibniz, in: Albert Heinekamp (Hrsg.): Leibniz’ Dynamica, Stuttgart 1984, S. 49-54.

120

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

sich das fortgesetzte Wachstum des Organismus erschopft hat und andere an
dessen Stelle treten.

Die fiir viele Faust-Deutungen leitende Lebensform des Strebens erschlief3t
sich im Faust II iiber eine weitere, eher ungerichtete Bewegungsform: Denn
bevor Lebendiges streben kann, muss es sich zuerst einmal regen. Dies wird
im Vorspiel zum Faust II unter dem Titel »Anmutige Gegend« vorgefiihrt.
Bewacht von Luftgeistern schldft Faust und erwacht beim Sonnenaufgang
gemeinsam mit der Natur zu neuer Regsamkeit. Oder in Fausts Worten:

Des Lebens Pulse schlagen frisch lebendig,

Atherische Dammerung milde zu begriifien;

Du Erde warst auch diese Nacht besténdig

Und atmest neu erquickt zu meinen Fiiflen,

Beginnest schon mit Lust mich zu umgeben,

Du regst und riihrst ein kréftiges BeschliefSen,

Zum hochsten Dasein immerfort zu streben. (FA 7/1, 205)

Das hier vermerkte >kréftige BeschlieSen«< markiert keinen Schluss, sondern
einen Anfang. Den Entschluss, ab jetzt zu streben, kann Faust nicht aus sich
selbst beziehen, sondern muss dazu von der lebenden und atmenden Umge-
bungsnatur angeregt werden. Wie den anschlieflenden Versen zu entnehmen
ist, sieht sich Faust vor allem von vegetabilen Naturen >umgeben«: Es sind
»Zweig’ und Aste«, »Blum’ und Blatt«, die aus den »Tiefen« und dem »Ab-
grund« der Erde sprieffen und sich, gendhrt von Tautropfen (»Zitterperle«),
der Sonne zuwenden (FA 7/1, 205). Regsamkeit bezeichnet eine Betitigungs-
form des Lebendigen, die zyklisch wechselnden Ordnungen wie dem Umlauf
um die Sonne, dem Puls oder dem Atem folgt.

Zwar gibt es aus Fausts Sicht durchaus ein >hochstes Dasein¢, zu dem zu
streben wire, und im Rahmen neoplatonischer Lichtmetaphysik ldge es nahe,
die gerade aufgegangene Sonne als Bild eines solchen héheren Seins zu lesen.
Anders als die heliotrope Vegetation kehrt sich Faust jedoch von der Sonne
ab und dreht sich stattdessen zur phanomenalen Fiille dessen, was durch
das Licht in die Sichtbarkeit tritt. In dem zwischen »Flammenmeer« und
»Wassersturz« entstehenden Regenbogen will Faust nun den Spiegel seines
eigenen Strebens und gleich auch das Gesetz seines Lebens sehen:

Allein wie herrlich diesem Sturm entspriefSend

Wolbt sich des bunten Bogens Wechsel-Dauer

Bald rein gezeichnet, bald in Luft zerflieflend,

Der spiegelt ab das menschliche Bestreben.

Thm sinne nach und du begreifst genauer;

Am farbigen Abglanz haben wir das Leben. (FA 7/1, 206)

121

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Was man als Einsicht in die indirekte, immer nur symbolisch vermittelte
menschliche Erkenntnis gedeutet hat,’ endet mit einem aufschlussreichen
Bild fiir Fausts angeregtes Bestreben. Der Regenbogen ist eine fragile Erschei-
nung, die aus dem Zusammenwirken von Licht und Wassernebel hervorgeht
und ebenso schnell entstehen wie vergehen kann. Was im Text als gleichsam
organisches >Entspriefien< beschrieben wird, ist zugleich ein Wahrnehmungs-
ereignis, das von der besonderen Positionierung eines Betrachtenden abhingt.
Damit ist das >menschliche Bestreben<, wie schon iiber das fortgesetzte
Wachstum der Pflanzen zu erfahren war, in grundlegender Weise ortsgebun-
den und zeitlich verfasst.

Einer situativ bestimmten Rhythmik von Entstehen und Vergehen unter-
liegt im Faust II auch die Figurenreihe Knabe Lenker, Homunkulus und
Euphorion.?! Der Knabe Lenker tritt am Hof in einem Maskenzug auf, wo
er im Gefolge von Plutus Gold austeilt, bis ihn dieser in eine »Sphire«
jenseits »der allzuldstigen Schwere« entlésst (FA 7/1, 238). Homunkulus wird
im Labor erzeugt, mdchte aber dem Reagenzglas entkommen und begibt
sich zur Nymphe Galathea in eine mediterrane Felsenbucht, wo er in der
»Lebensfeuchte« auf ein »feuriges Wunder« triftt und zerschellt (FA 7/1, 334).
Euphorion lebt mit seinen Eltern Faust und Helena in den Héhlen einer arka-
dischen Felsenlandschaft, aus denen er so energisch fortstrebt, dass er beim
tibermiitigen Springen verungliickt. Die drei Figuren unterscheiden sich so-
wohl iiber ihre Umgebungen als auch tiber die ihnen zugeordneten Elemente.
Der Knabe Lenker hantiert mit Feuer und verschwindet, Homunkulus muss
ins Wasser, um zu entstehen, Euphorion springt in die Luft, wo er zugrunde
geht. Alle drei bleiben jedoch auf die Erde, sei es auf das Erdinnere oder auf
das Mineralogische bezogen: Lenker bedient sich aus Plutus’ unterirdischen
Schitzen, Homunkulus entsteht durch Kristallisation, Euphorion gewinnt
seine Schnellkraft durch den Absprung von der Erde. Thr Hervortreten aus
dem Dunkel der Erde wie auch ihre Aufteilung auf klimatisch unterschiedene

20 Vgl. vor allem Albrecht Schone: »Am farbigen Abglanz haben wir das Leben« (Goethe,
Faust II, Vers 4679-4727), in: Norbert Elsner (Hrsg.): Bilderwelten. Vom farbigen Abglanz
der Natur, Gottingen 2007, S. 9-26.

21 Emrich liest sie als Auspragungen eines Typus, mithin als Genius-Figuren, in denen Goethe
die Frage nach den Entstehungsbedingungen des »Genies« gestellt habe: »Wie entsteht
das Geniale? Wie wird das Genialische? Wie kann es lebendige schopferische Kraft wer-
den?« Wilhelm Emrich: Das Rétsel der Faust II-Dichtung. Versuch einer Losung [1960], in:
Werner Keller (Hrsg.): Aufsitze zu Goethes Faust II, Darmstadt 1992, S.26-54, hier S. 46.
Mir wird es eher um die in dieser Figurenreihe implizierten Gesetze des Lebendigen wie
auch der Dichtung gehen - auf Ordnungsbegriffe wie denjenigen des Typus lasst sich dabei
durchaus verzichten.

122

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

Réume und ihre Beziehungen zu den dort dominanten Elementen erinnert
an die Experimente mit Pflanzenkeimen, die Goethe unter verschiedenartigen
Umweltbedingungen wie etwa Lichtentzug, Feuchtigkeit oder Trockenheit
beobachtet hatte. Die Abfolge der drei Figuren Lenker, Homunkulus und
Euphorion liefle sich entsprechend als literarischer Kommentar zu einer Mo-
difikationsfahigkeit des Lebendigen lesen, die sich in der Reaktion auf duflere
Bedingungen und Moglichkeiten realisiert und an kein Ende kommt, das
nicht zugleich ein neuer Anfang wire.

Insofern sich der Knabe Lenker ausdriicklich als »die Poesie« (FA 7/1, 234)
vorstellt und Euphorion mit der Lyra ausgestattet wird, verfiigen die in ihnen
manifestierten Lebens- und Bewegungsformen auch iiber eine poetologische
Dimension. Nun geben die Figuren selbst kaum Hinweise auf die Verfahren
des Dichtens. Aufschlussreich ist jedoch eine weitere, gern im Zusammenhang
mit Euphorion genannte androgyne Kinderfigur, die in Wilhelm Meisters
Lehrjahren auftritt.?? Mignons bertthmtes Lied Kennst Du das Land unterliegt
mit seinem Refrain »Dahin, Dahin« einer fiir die Lieddichtung charakteris-
tischen Wiederholungsstruktur. Der Erzéhler der Lehrjahre hebt die Darbie-
tung dieser wiederkehrenden Verszeile besonders hervor: »Lafy uns ziehn«
wuflte sie, bei jeder Wiederholung, dergestalt zu modifizieren, daf$ es bald
bittend und dringend, bald treibend und vielversprechend war.« (FA 9, 503)
Tatsdchlich ist der Refrain nicht nur im emotionalisierten Vortrag, sondern
schon in der Textform einer Modifikation unterworfen, kehrt der jeweils
letzte Vers der drei Strophen doch nicht in derselben Form wieder.?* Dass
Mignon von ihrer ungliicklichen Dislokation aus der lebensfreundlichen me-
diterranen Vegetationszone singt, ist in diesem Zusammenhang vielleicht kein
Zufall, zeugt es doch einmal mehr von der Rolle der Umweltbedingungen
fir individuelle Bildungsprozesse. Denn Mignon hitte im Land der Zitronen
unter dem freien blauen Himmel Italiens Entwicklungschancen gehabt, die
ihr im geschlossenen Experimentalraum des Turms verweigert werden.

Das Prinzip der Wiederholung und Verdnderung kennzeichnet auch die
Dichtung des Harfners, der Mignon begleitet. Interessanterweise sind seine
Lieder keine Originalkompositionen, sondern Zitatkomposite: So wird hier
erkldrt, dass »der gute Alte eine Art von Phantasie vortrug, und wenige

22 Zum Zusammenhang Lenker, Euphorion und Mignon vgl. ebenfalls Emrich: Das Ratsel der
Faust II-Dichtung (Anm. 21), S. 42.

23 In der ersten Strophe heif3t es: »Mécht” ich mit dir, o mein Geliebter, ziehn!, in der zweiten
wird der Geliebte zum »Beschiitzer«, in der dritten Strophe lautet der Vers schliefilich:
»Dahin! Dahin / Geht unser Weg; o Vater, laf$ uns ziehn!« (FA 9, 503).

123

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Strophen teils singend teils rezitierend immer wiederholte« (FA 9, 491). Im
Roman wird die Dichtungsart des Harfners auf die »Versammlung frommer
Menschen« bezogen, die durch ihren besonderen chorischen Gesang gekenn-
zeichnet werden. So wird beschrieben,

wie bald darauf ein anderer aus der Gemeinde, in einer andern Melodie, den
Vers eines andern Liedes hinzufiigt, und an diesen wieder ein dritter einen dritten
ankniipft, wodurch die verwandten Ideen der Lieder, aus denen sie entlehnt sind,
zwar erregt werden, jede Stelle aber durch die neue Verbindung neu und individuell
wird, als wenn sie in dem Augenblicke erfunden worden wire. (FA 9, 491)

Der Harfner dichtet also, indem er geborgte Versatzstiicke verbindet und
auf eine Weise transformiert, die das Angekniipfte als neu erscheinen ldsst.
Die Dichtungen Mignons und des Harfners verdanken sich fortgesetzter
Repetition und Modifikation, sei es in den textintern befolgten Regeln der
Umstellung und Variation, sei es in der Wiederaufnahme und Veranderung
entlehnter Stoffe.2*

Im Lied des alten Harfners scheint zugleich ein Prinzip kollektiver Produk-
tion auf, iiber das Goethe selbst Auskunft gegeben hat. So soll er sich in
einem Gesprach mit Frédéric Soret am 17. Februar 1832 iiber die Bedingungen
des »Genies« geduflert haben, das, so sieht es Goethe, niemals weit kidme,
»wenn es alles aus sich selbst schopfen wollte!« Vielmehr habe jeder, der
etwas geleistet habe, »die guten Gedanken der Ménner aus seiner néchsten
Umgebung sich anzueignen verstanden«. Dies fithrt Goethe schliefSlich zu
einer aufschlussreichen Selbstbeschreibung:

Was bin ich denn selbst? Was habe ich denn gemacht? Ich sammelte und benutzte
alles was mir vor Augen, vor Ohren, vor die Sinne kam. Zu meinen Werken haben
Tausende von Einzelwesen das ihrige beigetragen, Toren und Weise, geistreiche
Leute und Dummképfe, Kinder, Manner und Greise, sie alle kamen und brachten
mir ihre Gedanken, ihr Konnen, ihre Erfahrungen, ihr Leben und ihr Sein; so
erntete ich oft, was andere gesdet; mein Lebenswerk ist das eines Kollektivwesens,
und dies Werk trigt den Namen Goethe. (FA 38, 522f.)

Goethe beschreibt sich und sein >Machen« als Aufnahme und Aneignung
von Dingen, die ihm zugetragen werden. Diese Verwertungslogik verfdhrt
erstaunlich unterschiedslos. Wenn neben Gelehrten auch die Gaben von
>Dummbképfen< oder >Kindern«< den Stoff seiner Textproduktion liefern, dann
diirfte Goethes Texten mit Methoden der Intertextualititsforschung nicht bei-

24 Damit folgen sie Regeln, die auch fiir das Lied des Knaben in Goethes spiter Novelle gelten.
Vgl. Cornelia Zumbusch: Ruhende Lowen. Goethes Novelle und die Kraft der Dichtung, in:
Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 64 (2020), S. 217-239.

124

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

zukommen sein.?® Es bleibt jedoch, das Programm als solches zu beschreiben
und nach verwandten poetologischen Szenarien zu fragen.

Was Goethe hier dem Gesprichspartner Soret verrdt und in Wilhelm
Meisters Lehrjahren 1795/96 an Mignon und dem Harfner als Verfahren der
Dichtung offenlegt, bietet einen Schliissel zu dem Gedicht Zueignung, das
Goethe 1797 verfasst und 1808 der Druckausgabe des Faust I vorangestellt
hat. Uber die poetologische Bedeutung dieses im strengen Reimschema der
Stanze verfassten Gedichts ist man sich einig. Schwieriger ist es zu bestim-
men, wer hier angesprochen wird. Ubertrigt Goethe mit der Rede von den
»schwankenden Gestalten« die Vorstellung von den sich stets verdndernden
morphologischen Gestalten auf die Figuren seiner Dichtung? Oder sind mit
den spiter genannten Schatten die verstorbenen Freunde gemeint, an die
sich die ersten Entwiirfe des Faust noch richten konnten??® Beide Vorschldge
tibersehen, dass Goethe die Dichtung in der Zueignung auf die Rezyklierung
alter, aus der Erinnerung stammender Erlebnisse verpflichtet:

Gleich einer alten halbverklungnen Sage,
Kommt erste Lieb’ und Freundschaft mit herauf;
Der Schmerz wird neu, es wiederholt die Klage
Des Lebens labyrinthisch irren Lauf. (FA 7/1, 11)

Offenbar verdankt sich die Faust-Dichtung der zyklischen Erneuerung alter
Erlebnisse wie auch der Wiederaufnahme schon frith unternommener Versu-
che, diese Eindriicke poetisch zu verdichten. Die titelgebende Zueignung lasst
sich als Prozess der Aneignung und Weiterverarbeitung von halbverklunge-
nen Sagen und alten Gesdngen deuten, die insofern schwankenden Gestalten
gleichen, als sie (noch) zu keiner fest fixierten Form gefunden haben. Die
ziellose Bewegung des irrenden Laufs, mithin die Bewegungsform des in sich
kreisenden Strebens, findet in der wiederholten Klage ihr poetisches Pendant.
Dass Goethe in Zueignung den wiederholten und wiederholenden Umgang
mit den schwankenden Gestalten als »Wahn« (FA 7/1, 11) kennzeichnet,

25 Albrecht Schéne und Steffen Schneider haben diese Selbstaussage zum Anlass genommen,
der Integration zeitgendssischer Wissensbestande im Faust IT nachzugehen. Albrecht Scho-
ne: Das Kollektivwerk Faust. Mediziner und Naturwissenschaftler als Mitarbeiter an Goe-
thes Weltspiel, in: Hans-Joachim Simm (Hrsg.): Johann Wolfgang Goethe. Zum 250. Ge-
burtstag, Frankfurt a.M. 1999, S.51-90 und S.229f; Steffen Schneider: Archivpoetik. Die
Funktion des Wissens in Goethes Faust II, Tibingen 2005.

26 Vgl. Dorothea Kuhn: »Ihr naht euch wieder, schwankende Gestalten, in: dies.: Typus
und Metamorphose. Goethe-Studien, hrsg. von Renate Grumach, Marbach am Neckar
1988, S.11-13; Peter Michelsen: Wem wird Goethes Faust zugeeignet? Uberlegungen zur
»Zueignung, in: ders.: Im Banne Fausts. Zwolf Faust-Studien, Wiirzburg 2000, S. 9-19.

125

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

riickt das 1797 entworfene Gedicht in unmittelbare Nahe zu seiner spiten
Selbstexplikation im Brief an Wilhelm von Humboldt. Wie die Formgenese
eines lebendigen Organismus nicht zuletzt von dem abhdngt, »was es sich
sowohl von innen als von auflen zueignet« (FA 24, 313), so verdankt sich
auch die dichterische Produktion der Verwertung von alten Stoffen wie auch
der fortgesetzten Arbeit an den eigenen Dichtungen, die in einer kreisenden
Bewegung rezykliert werden.?”

Wiederholung und Modifikation bilden vielleicht auch ein iiber die Figu-
rengestaltung hinausgehendes Organisationsprinzip des Faust II. Dies hitte
eine Analyse der Handlungsfolge genauer zu eruieren, die hier nur angedeutet
werden kann.?® Obwohl die Lebensgeschichte des Doktor Faustus und damit
der Faust I und Faust II iiberspannende Handlungsbogen mit dem Tod des
Protagonisten und dessen Aufnahme in den Himmel ein Ende findet, reali-
siert sich die dramatische Ausfithrung vor allem im Faust II bekanntlich nicht
im Abwickeln eines chronologisch bestimmten Handlungsfadens. Die Abfolge
der Akte und Szenen schreitet nicht linear in der dargestellten Lebenszeit
voran, sondern verfihrt als wiederholende Vervielfiltigung und Ausweitung
der textuellen Reprasentation. So wird etwa das Prinzip der Mummenschanz,
die im ersten Akt die Form eines Auftrittsreigens maskierter Figuren einfiihrt,
im zweiten Akt in der Klassischen Walpurgisnacht wiederholt und weiter
ausdifferenziert. Statt als Spiel im Spiel in den kaiserlichen Thronsaal geholt
zu werden, durchqueren Mephisto und Faust in der Walpurgisnacht imagi-

27 Diesen Umstand hebt Goethe dort hervor, wo er seine dichterische Produktion als langwie-
rige Verarbeitung und >Umgestaltung« frith gefasster Eindriicke beschreibt: »[M]ir driickten
sich gewisse grofle Motive, Legenden, uraltgeschichtlich Uberliefertes so tief in den Sinn«
(FA 24, 596), dass sie ihn oft jahrzehntelang zum Weiterdichten angeregt hitten. Von hier
aus liefle sich ergénzen, was Eva Geulen im Verweis auf Goethes Selbstaussagen als Prinzip
seiner lyrischen Produktion erfasst hat. Wenn Goethe in Bedeutende Fordernis und in seiner
Reaktion auf Purkenjes Schrift iiber das Sehen sein Dichten als Abarbeiten an friih erhalte-
nen Pragungen fasst, dann entstehen seine Texte gerade nicht »wie der Embryo, sozusagen
von alleine, eigenwillig, eigenlogisch und metamorphotisch«. Eva Geulen: Morphologie und
gegenstindliches Denken, in: Goethe Yearbook 26 (2019), S.3-15, hier S.10. Denn neben
dem Prinzip der Autonomie betont Goethe hier das heteronome Moment der Reaktion auf
auflere Produktionsanstofie. Zur Wiederkehr und Weiterverarbeitung alter Geschichten als
produktives Prinzip von Goethes Erzahlprosa vgl. auch Cornelia Zumbusch: Was keine
Geschichte ist. Literatur und Vorgeschichte im 19. Jahrhundert, Stuttgart/Weimar 2021,
S. 119-162.

28 Hier wire an die Hinweise von Kommerell zum Episodischen und zur Reihenbildung
anzuschlieflen. Max Kommerell: Faust II. Teil. Zum Verstandnis der Form, in: ders.: Geist
und Buchstabe der Dichtung, Goethe, Schiller, Kleist, Holderlin, 5. Aufl., Frankfurt a.M.
1962, S. 9-75.

126

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

ndre Landschaften, in denen sie einer potenziell erweiterbaren Anzahl an
mythologischen Figuren begegnen. Mit dem Auftritt der Helena wiederholt
der dritte Akt als klassisch-romantische Phantasmagorie, was Mephisto zuvor
als Theatertrick vorweggenommen hatte. Die Szenenfolge der ersten drei Akte
des Faust II ist also durch eine >Konsequenz« gekennzeichnet, fiir die ebenje-
ne beim Pflanzenwachstum identifizierten Prinzipien der Wiederholung, Ver-
vielfaltigung und Ausdifferenzierung gelten. Ihr Verhiltnis wiére vor diesem
Hintergrund nicht, wie Emrich es wollte, als sich steigernde Generalisierung,
sondern als Expansion des Mannigfaltigen aufzufassen, wie Goethe sie als
Grundregel des Pflanzenwachstums erkennt.?

Was ldsst sich aus diesen Beschreibungen zuletzt fiir eine Poetik der
Fortsetzung gewinnen? Spitestens ab 1820 spricht Goethe im Kontext der
Morphologie nicht mehr von der >Kraft des Lebendigen, seines gleichen her-
vorzubringen¢, sondern von einer >Tétigkeit<. Fiir den Brieffreund Humboldt
ibersetzt Goethe 1832 die aristotelisch-platonische Vorstellung von mania
und enthousiasmos als dynamis der Dichtung in die Rede von der >fortge-
setzten Tatigkeit¢, in der nicht der unbekannte, gottliche Grund der Kunst,
sondern die Regeln ihrer Verfertigung thematisiert werden. Damit sind Vor-
stellungen von einer autonomen Lebens- und Bildungskraft wie von einer
ebenso unverfiigbaren wie iiberwiltigenden Kraft der Kunst in strategischer
Weise diminuiert. Was in der Naturlehre protodkologische Ansdtze enthilt,
gerdt im Nachdenken iiber Dichtung zugleich zur gleichsam metabolischen
Verwertung vielgestaltiger Uberlieferungen. Mignon und der Harfner fiihren
die Technik eines Dichtens vor, in der géttlich-unbewusste Inspiration und
dichterische Originalitdt zur unabldssigen Umarbeitung von Gehértem und
Gelesenem, aus der Umgebung Zugetragenem depotenziert sind. Hier hat
Goethes Poetik der Fortsetzung ihren Ort.

Goethes Vorbehalt, natiirliches wie auch menschliches Leben betreffende
»fortgesetzte Tatigkeiten«< von ihrem Ende aus zu denken, korrespondiert mit
einer Textproduktion, die diskontinuierlich, Liicken lassend und diese spater
auffilllend ebenfalls nicht auf ein Ende der Geschichte fixiert scheint. Die
Arbeit am Faust II steuert auf vorldufige Enden zu, an denen sich, gemaf$ der

29 Goethe habe »in seinem Bediirfnis nach Polaritit, nach Ganzheit des Menschen die Einsei-
tigkeiten seines fritheren Faustcharakters ausgeglichen und einen universalen Typus aus
ihm gemacht.« Emrich findet die »Einheit« des Faust II entsprechend »nicht in einer
geradlinigen Handlung und Identitit der Charaktere, sondern im Gesetz von >Polaritit und
Steigerung« vor, nach dem auch das Verhiltnis zwischen dem ersten und dem zweiten Teil
der Dichtung geformt« sei: Nach Emrich sehen wir in der theatralischen Revue »Urphéno-
mene des Daseins«. Emrich: Das Ritsel der Faust II-Dichtung (Anm. 21), S. 34.

127

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Konsequenz der Natur, nichts schliefit, sondern vieles ausdifferenziert und
aus dem Alten wiederum etwas Neues hervortritt. Dichtung kann sich, so
wie auch natiirliche Fortsetzungsprozesse, nicht allein aus sich selbst speisen,
sondern ist auf die »Zueignung« von Auflerem angewiesen. Insofern Dichtung
Altes hervorholt und derart neu verbindet, dass sich wiederum auf vielfaltige
Weise ankniipfen lésst, setzt jeder Text andere Texte fort. Die fortgesetzte
Titigkeit der Aneignung und differenzierenden Ausgestaltung betrifft zuletzt
auch die von Goethe gerne avisierte Rezeption seiner Werke. So begriindet er
am L. Juni 1831 in einem Brief an Zelter seine Entscheidung, den Faust II nicht
mehr zu Lebzeiten zu publizieren, folgendermaflen: »damit alles zusammen
ein offenbares Ritsel bleibe, die Menschen fort und fort ergetze und ihnen zu
schaffen mache« (FA 38, 397). An Texten ldsst sich nicht nur fortgesetzt und
anderes fortsetzend arbeiten, sie geben auch anderen fortgesetzt zu arbeiten.
Oder wie der Knabe Lenker dem Publikum in der Mummenschanz zuruft:
»Wer mir folgt, hat immer was zu tun.« (FA 7/1, 238)

128

https://dol.org/10.5771/9783988581075-107 - am 13.01.2026, 04:53:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e xmm


https://doi.org/10.5771/9783988581075-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Dichtung als fortgesetzte Tätigkeit
	1. Fortwirken: Dichtung als energeia
	2. Sich fortsetzen: Die Konsequenz der Natur
	3. Wiederholung und Modifikation: Fortgesetzte Tätigkeiten im Faust II


