
2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 101

Überlegungen von der Erkenntnisskepsis abgeschottet werden. In diesem Sinne füh-

ren zwei Wege in den radikalen Konstruktivismus, von denen nur einer aber kritisch-

selbstapplikativ ausfällt. Diesem Weg möchte ich im Folgenden weiter nachgehen.

2.5 Kritik

Zu einem Kapitel, das in das Denken des radikalen Konstruktivismus einführen soll,

gehört auch ein Blick auf die Kritik. Das gilt nicht zuletzt, weil der radikale Konstruk-

tivismus selbst als eine Form der Kritik verstanden werden kann. Dabei bietet sich eine

Unterscheidung zwischen systeminternen und -externen Kritiken an.443

Interne Kritikformen zeigen sich in den Bezugnahmen der Konstruktivist*innen

auf- und untereinander. Dass es verschiedene konstruktivistische Theorielayouts gibt,

hat die Beschäftigungmit den vier Vertretern gezeigt. Sie unterscheiden sich durch spe-

zifische theoretische Schwerpunktsetzungen, aber auch durch offeneWidersprüche. All

dies läuft auf die bereits als solche benannte Polyphonie des Diskurszusammenhangs

hinaus. Um angesichts dieser Verschiedenheit die Differenzierung in systeminterne

und -externe Kritiken aufrechthalten zu können, bedarf es eines scharfen Kriteriums

zur Bestimmung des benannten Systems. Im Fall des radikalen Konstruktivismus be-

steht das einende Moment in der non-dualistischen Fokussierung auf die Beobach-

ter*in-Gebundenheit aller Erkenntnis und einem strukturellen Interesse an Zirkularität

und Paradoxalität. Systeminterne Kritiken nehmen demnach aufeinander Bezug, teilen

aber die grundlegenden axiomatischen Voraussetzungen des Diskurszusammenhangs.

Die systemexternen Kritikformen zeichnen sich hingegen in erster Linie dadurch

aus, dass sie gerade diese Voraussetzungen (explizit oder implizit) bestreiten und in

der Folge nicht-konstruktivistische Paradigmen auf (radikal-)konstruktivistische Über-

legungen anwenden. Gerade hierzu liegen einige sehr fundierte Vorarbeiten vor.444

2.5.1 Systemexterne Kritik

Eine erste Schwierigkeit der systemexternen Kritik ergibt sich aus der Verschiedenheit

der Konstruktivismusbegriffe und -verständnisse. Das gilt sowohl für den Konstrukti-

vismus insgesamt als auch für den radikalen Konstruktivismus im Speziellen. Wenn

bspw. eine Kritik auf einem Verständnis des radikalen Konstruktivismus als Konse-

quenz naturwissenschaftlicher Forschung fußt445, dann lässt sich am radikalen Kon-

443 In diesem Fall bezieht sich System nicht auf einen*eine erkennenden*e Beobachter*in, sondern auf

den radikalen Konstruktivismus als theoretische Einheit.

444 Zu nennen sind hier vor allem: Kersten Reich, Grundfehler des Konstruktivismus. Eine Einführung

in das konstruktivistische Denken unter Aufnahme von 10 häufig gehörten kritischen Einwänden.

In: Menschenbilder. Zur Auslöschung der anthropologischen Differenz. (Schriften der Pädagogi-

schen Akademie des Bundes in Oberösterreich Bd. 15). Hg. v. Josef Fragner/Ulrich Greiner u.a. Linz

2002. S. 91-112; Scheible, Entstehung S. 225-246; Lindemann, Handeln S. 46-50; Pörksen, Beobach-

tung S. 42-65.

445 Vgl. bspw. Schweizer, Idealismus S. 32; Tomaschek, Versuch S. 81; Rolf-Dieter Dominicus, Radikaler

Konstruktivismus Versus Realismus. Apologie des Subjektivismus. Hamburg 2010. S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Konstruktion von Verbindlichkeit

struktivismus freilich eine theoretische Inkonsequenz kritisieren, die aber – und das

ist entscheidend – nur auf gewisse Teile des radikalkonstruktivistischen Diskurszu-

sammenhangs zutrifft. So merkt Elisabeth Stachura an, der radikale Konstruktivismus

stehe vor einem logischen Problem:

Die Wahrnehmungsverarbeitung des Gehirns wird als Beweis benutzt, dass unsere

Welt eine Konstruktion sei. Wenn aber alles, was wir wahrnehmen können, eine Kon-

struktion ist, dann sind auch die Einsichten aus den hirnphysiologischen Vorgängen,

die unser Wissen über sie produzieren, als eine Konstruktion zu erachten.446

Übersehen wird hier, dass (zumindest dieMöglichkeit der) Selbstapplikation einen zen-

tralen Bestandteil des radikalkonstruktivistischen Profils darstellt: Selbstverständlich

ist der radikale Konstruktivismus ebenso wie seine einzelnen argumentativen Versatz-

stücke ein Konstrukt. Die Möglichkeit der Selbstapplikation entfällt interessanterweise

erst dann,wenn ein ansonsten weitreichender Erkenntniszweifel auf einer empirischen

Letztbegründung aufgebaut wird, die Kritik und Zweifel entzogen bleiben muss.447

Noch spannungsreichere Ergebnisse treten auf,wennman den Fokus auf Kritik aus-

weitet, die den kompletten Konstruktivismus in den Blick zu nehmen versucht. Fried-

rich August von Hayek hat einen entsprechenden Versuch unternommen. Seine Kritik

läuft auf eine zentrale Anfrage zu: Beansprucht der Konstruktivismus, bei von Hayek

überwiegend auf die Gesellschaft als Konstruktionssubjekt ausgerichtet, nicht ein Maß

an Bewusstsein und Intentionalität, das sich angesichts der vielfachen Kontingenzfak-

toren nicht halten lasse?448 Konstruktion meint hier stets Akte bewusster Setzung. Das

Ergebnis eines solchen Verständnisses ist nach vonHayek eine Gesellschaft, die alles auf

einen direkten Nutzen reduziert und nur dasjenige legitimiert, was diesem Kriterium

genügt.449

Nun stammt diese Kritik aus dem Jahr 1970. Sie kann sich aus historischen Gründen

überhaupt nicht auf den radikalen Konstruktivismus beziehen, wie er in dieser Arbeit

dargestellt wird. Dennoch ist von Hayeks Kritik überaus aufschlussreich. Im Ergebnis

wendet sie sich nämlich gegen einen positivistischen Glauben an die unbegrenzte Kraft

des Menschen und fokussiert stattdessen auf die menschliche Kontingenz. Gerade da-

mit aber liegt von Hayek in einer entscheidenden Frage auf einer Linie mit dem radika-

len Konstruktivismus. Auch hier wird einem positivistischen ›Machbarkeitswahn‹ eine

Absage erteilt und auch hier steht das konstruierende System nicht für eine allmächti-

ge Instanz, die allwissend tun und lassen kann, was ihr in den Sinn kommt. Damit ist

freilich nicht gesagt, dass vonHayek eine radikalkonstruktivistische Position vertritt, es

geht lediglich darum, dass seine Kritik am Konstruktivismus nicht den radikalen Kon-

446 Stachura, Hirnforschung S. 24.

447 Das gilt trotz der geläufigen Diktion des neurobiologischen Konstruktivismus, innerhalb derer

stets das »maximale Maß an Konsistenz« (ebd. S. 34) und nie die Objektivität anvisiert wird.

448 Friedrich August von Hayek, Die Irrtümer des Konstruktivismus und die Grundlagen legitimer Kri-

tik gesellschaftlicher Gebilde. München 1970.

449 Vgl. ebd. S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 103

struktivismus trifft.450 Daran wird exemplarisch erkennbar, dass eine Verurteilung des

Konstruktivismus in toto an der Verschiedenheit der Konstruktivismen scheiternmuss.

Eineweitere Schwierigkeit abseits dieser Begriffsfragen besteht in der bereits knapp

behandelten451 theoretischen Inkompatibilität zwischen radikalem Konstruktivismus

und Realismus.452 Beide Erkenntnistheorien basieren auf grundsätzlich verschiedenen

theoretischen Axiomen, die jeweils nicht bewiesen werden können. Während der ra-

dikale Konstruktivismus eine beobachtungsunabhängige Erkennbarkeit der Welt für

unmöglich hält und deswegen keine Aussagen über die Realität, sondern nur über die

eigene, konstruierte Wirklichkeit vornimmt und in direkter Folge auch Begriffe wie Ob-

jektivität453 ablehnt, hält der Realismus an der Erkennbarkeit der Realität fest und lässt

stärkere, ontologische Aussagen über die Qualität dieser Realität zu. Sein Kriterium ist

dabei die Korrespondenz der Vorstellung oder Aussage mit der Realität, sein Ziel ist

die Wahrheit. Zumindest auf der Ebene der Axiome widersprechen sich radikaler Kon-

struktivismus und Realismus damit fundamental. Ihre jeweiligen Positionen können

auf dieser Ebene nicht einfach miteinander harmonisiert werden, sie bilden vielmehr

direkte Konterparts. Besonders deutlich zeigt sich dies an der gegenseitigen (externen)

Kritik. Anhand zweier exemplarischer Kritiken soll dies verdeutlicht werden.

A) Fritz Unger

Fritz Unger hält dem (radikalen) Konstruktivismus verschiedene Kritikpunkte vor.

So bescheinigt er – und damit bedient er einen Topos der Kritik454 – dem radi-

kalen Konstruktivismus, lediglich einen »vollkommen überholten Positivismus«455

anzugreifen.456 Ungeachtet solcher, eher randständiger Aspekte folgt Ungers Kritik

450 Someint der Konstruktionsbegriff des (radikalen) Konstruktivismus –wie schon ausgeführt – »ge-

rade nicht das planerische, absichtliche bzw. intentionale Entwerfen einer Wirklichkeit«. Weber,

Medientheorien S. 185. Dieser Unterschied ist auch zu bedenken, wenn bspw. Martin Honecker ei-

nen theologischen Konstruktivismus kritisiert, der an von Hayeks Konstruktivismusverständnis ori-

entiert ist. Vgl. Martin Honecker, Das Problem des theologischen Konstruktivismus. In: Zeitschrift

für Evangelische Ethik 24 Heft 1 (1980). S. 97-111. [= Honecker, Problem.]

451 Vgl. die Auseinandersetzungenmit Ernst von Glasersfelds Geschichtsverständnis (2.3.2.) und Ger-

hard Roths neurobiologischem Konstruktivismus (Kap. 2.4).

452 Um an dieser Stelle nicht selbst der gerade erst ausgeführten Kritik an den allzu weiten Konstruk-

tivismus-begriffen zuzufallen,möchte ich noch einmal aufmein Verständnis desRealismus zurück-

kommen. Ich verstehe ihn als ein erkenntnistheoretisches System, dass auf einem korrespondenz-

theoretischenWahrheitsbegriff fußt undmit ontologischen Annahmen über die Realität operiert.

»They differ in detail but they share the idea that all our attempts to achieve knowledge presup-

pose an objective world.« Gadenne, Paradigm S. 80.

453 Denn auch in schwächeren Formulierungen heißt es da in der Regel dennoch: »Eine Erfahrung

mit einem Inhalt ist objektiv, wenn aus ihrem Inhalt nicht folgt, wer die Erfahrung macht und von

welcher Art sein Erfahren ist, welche Einstellungen zum Erfahrenen er z.B. einnimmt.« Fritz von

Kutschera, Ungegenständliches Erkennen. Paderborn 2012. S. 20.

454 Ein Topos, das für beide Seiten gilt: »Everybody claims that his own opinions are presented mis-

leadingly and erroneously or even that he never held the opinions accused of«. Josef Mitterer,

(Radical) Constructivism – What Difference Does It Make? In: Constructivist Foundations 3 Heft 3

(2008). S. 160-162, hier: S. 160. [= Mitterer, Difference.]

455 Unger, Kritik S. 116.

456 Er tut dies an mehreren Stellen seines Textes: Vgl. u.a. ebd. S. 29; 42; 71; 107.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Konstruktion von Verbindlichkeit

einem argumentativen Grundmuster: »Die Ausgangspunkte sind vollkommen richtig,

die Schlußfolgerung ist nicht zwingend.«457 Besonders deutlich wird dies an der

erkenntnistheoretischen Leitfrage des radikalen Konstruktivismus. Unger schreibt:

»Aus den nicht zu leugnenden Schwächen menschlicher Wahrnehmung und somit

auch der Kommunikation kann nicht auf die Realität als bloße Fiktion geschlossen

werden.«458 Er teilt hier explizit den radikalkonstruktivistischen Ausgangspunkt und

tut dies auch an anderer Stelle: »Daß wir unseren Sinnen nicht trauen können ist

trivial.«459 Die vermeintliche Schlussfolgerung aber teilt er nicht. Trotz der grund-

sätzlichen Möglichkeit von Wahrnehmungsschwächen hält er an der Erkennbarkeit

der Welt in einem ontologischen Sinne fest und tut dies in expliziter Anlehnung an

Poppers Kritischen Rationalismus, den er in einen harten Widerspruch zum radikalen

Konstruktivismus rückt.460 Über die Methode der Falsifikation möchte Unger keine

Sicherheit oder Gewissheit461, aber dochWahrheit erlangen: »wir kommen durch stän-

diges Ausprobieren von immer mehr Alternativen der Realität immer näher, ohne sie

jemals mit Sicherheit oder vollständig erfassen zu können.«462 Er vertritt damit recht

unverblümt eine teleologische Auffassung, die an verschiedenen Stellen durchaus auch

von kritisch-rationaler Seite kritisiert werden könnte. Wenn Unger bspw. schreibt,

das Gehirn schaffe »sich aufgrund der eingehenden Informationen eine Konstruktion der

Realität, die immer besser mit dem Original übereinstimmt«463, ließe sich durchaus fragen,

was das eigentlich für demenziell veränderte Personen bedeutet. Ungeachtet solcher

Spitzfindigkeit zeugen Ungers Aussagen von einem grundlegend realistischen Profil,

das auch ins Wort gesetzt wird:

Wenn es eine Realität gibt, dann gibt es wahre und unwahre Aussagen oder wertneu-

traler formuliert; richtige und unrichtige Aussagen und Aussagen die etwas weniger

unrichtig sind, wenn wir die Idee der Annäherung an die Wahrheit akzeptieren. Ob es

uns gefällt oder nicht, wenn es eine Realität gibt, dann ist das so. Wir können das auch

457 Ebd. S. 112.

458 Ebd. S. 69.

459 Ebd. S. 50.

460 Vgl. u.a. ebd. S. 108, 136. Für ein ähnliches Programm vgl. Detlef Arthur Hanisch, Darstellung und

Kritik des Konstruktivismus aus kritisch-rationaler Perspektive. Zur Frage nach der Existenz der

Realität und ihrer objektiven Erkennbarkeit. Frankfurt a.M. 2009. Dass man hinsichtlich des Ver-

hältnisses von radikalem Konstruktivismus und Kritischem Rationalismus durchaus auch zu an-

deren (plausiblen) Ergebnissen kommen kann, zeigen Gadenne und vor allem Scholl. Vgl. Volker

Gadenne, Viabilität und Wahrheit: Ein Vergleich der Auffassungen von Ernst von Glasersfeld und

Karl Popper. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von

Glasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 305-

316. [= Gadenne, Viabilität.]; Armin Scholl, Kritischer Rationalismus und Radikaler Konstruktivis-

mus: verschiedeneAnsätze, aber keine Feinde. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Ge-

genwart und Zukunft. Ernst von Glasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael

Schorner. Innsbruck 2019. S. 317-334. [= Scholl, Ansätze.]

461 Unger, Kritik S. 48.

462 Ebd. S. 48.

463 Ebd. S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 105

nicht ändern, wenn wir, wie es die Konstruktivisten tun, einfach die Idee der Realität

leugnen.464

Interessant ist, dass Unger diese Ausführung mit einem Konditionalsatz einleitet. Er

ist sich durchaus bewusst, dass seine Bedingung nicht direkt beweis- oder widerlegbar

ist. Damit fällt sie aber, gemessen an seinen eigenen Kategorien, der Metaphysik zu.

Metaphysische Aussagen kennzeichnet er schließlich als Aussagen, »die nicht überprüf-

bar sind, die also nicht scheitern können«465.Weite Teile seiner Argumentation werden

damit brüchig.Wenn er einerseits sieht, dass auch sein Realismus auf einer nicht-falsi-

fizierbaren und damit metaphysischen Grundunterscheidung beruht466, er anderseits

aber dem radikalen Konstruktivismus daraus einen Vorwurf machen will, ist das pro-

blematisch. Dass er einen entsprechenden Vorwurf adressiert, zeigt sich exemplarisch

an folgender Textstelle:

Es gibt keinen Anlaß überprüfbare Ansätze nicht überprüfbaren Ansätzen unter epis-

temologischer Sicht vorzuziehen. Das ist das wesentliche Argument für den Kritischen

Rationalismus in Verbindung mit dem konsequenten Fallibilismus und einem radika-

len Realismus gegenüber den [sic!] Konstruktivismus in jedweder Ausprägung.467

Inwiefern hier das wesentliche Argument für den Kritischen Rationalismus begründet

sein soll, erschließt sich nicht. Gerade für die Ausgangsentscheidung hinsichtlich der

Annahme einer beobachtungsunabhängigen Realität gibt es schließlich keine Möglich-

keit der Überprüfung. Auch eine später im Text anzutreffende ›metaphysische Binnen-

differenzierung‹ löst diese Schwierigkeit nicht auf: »Der Konstruktivismus ist in seiner

Gänze metaphysisch, der Kritische Rationalismus lediglich in der Basisannahme einer

Realität.«468 Gemäß der von Unger selbst so hochgehaltenen logischen Standards469 ist

diese Aussage nur schwer zu halten, weil der metaphysische Charakter der Ausgangs-

unterscheidung genügt, um auch die Folgesätze zu bedingen.470 Metaphysik ist nicht

in einer light-Variante zu haben.

Was bei Unger unterschwellig bereits deutlich wurde, lässt sich mit Blick auf eine

Kritik Konrad Otts noch einmal deutlicher herausarbeiten. Es geht nun explizit um

etwas, das ich als axiomatische Inkompatibilität bezeichnen möchte.

464 Ebd. S. 115.

465 Ebd. S. 137.

466 Vgl. u.a. ebd. S. 128; 180; 183.

467 Ebd. S. 155.

468 Ebd. S. 183. Vergleichbar geht Nüse davon aus, man könne den Realismus »zwar nicht direkt be-

weisen; er ist aber eine gut gestützte Hypothese, die dasWie undWarum unserer Erfahrungswelt

erklären kann.« Ralf Nüse, Warum sollte man Radikaler Konstruktivist werden? In: Ethik und Sozi-

alwissenschaften 9 Heft 4 (1998). S. 556-557, hier: S. 557.

469 Das bezieht sich etwa auf den Satz vom ausgeschlossenen Dritten. Vgl. Unger, Kritik S. 120. Zu-

gleich aber versteht Unger auch die Logik nicht als Garanten für Gewissheit. Vgl. ebd. S. 88.

470 Anhand von Foersters Konzept der nicht-trivialenMaschine lässt sich dies illustrieren: »Eine Kom-

position von nicht-trivialen Maschinen ist so zu behandeln wie eine nicht-triviale Maschine.« Fo-

erster, Anfang S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Konstruktion von Verbindlichkeit

B) Konrad Ott

In seinem Aufsatz Zum Verhältnis von Radikalem Konstruktivismus und Ethik471 formu-

liert Konrad Ott kritische Einwände gegen den radikalen Konstruktivismus, übersieht

dabei aber, dass zwischen einem realistischen und einem radikalkonstruktivistischen

Theorielayout unweigerlich Inkonsistenzen auftreten, die die Bewertung des je anderen

massiv beeinflussen.

Den Ontologieverzicht des radikalen Konstruktivismus und dessen Umorientie-

rung von know-what zu know-how472 kommentiert Ott wie folgt: »etwas zu können setzt

voraus, daß es etwas Zuhandenes gibt, das sich manipulieren lässt.«473 Er indiziert

dem radikalen Konstruktivismus eine ontologische Sublogik, die sich sprachlich sicher

nachvollziehen lässt, aber doch unterschätzt, dass man Existenzaussagen auf der Ebe-

ne zweiter Ordnung auflösen und einer Gesamtkonstruktion eingliedern könnte, die

dann non-dualistisch ausfällt und keine ontologische Subjekt-Objekt-Trennung mehr

benötigt.474 Insgesamt wird der Diskurszusammenhang überaus normativ dargestellt,

seine Polyphonie nur in den ethischen Ergebnissen und nicht in den sehr unterschied-

lichen Zugängen berücksichtigt. Da liest es sich beinahe wie ein Vorwurf, dass es hier

»keine einheitliche Position zur Ethik«475 gebe. Ott geht davon aus, dass sich aus der

einen radikalkonstruktivistischen Position auch eine Ethik ableiten lassen müsse, in-

sofern er voraussetzt: »Rationalitätskonzeptionen sind immer ethisch oder normativ

relevant.«476 Anders als bspw. Pörksen, der verschiedene Zusammenhänge zwischen

Erkenntnistheorie und Ethik ausweist477, scheint es für Ott nur das Verhältnis linear-

kausaler Ableitung zu geben. Unter diesem Gesichtspunkt lässt sich auch die folgende

Reflexion lesen:

Ich nehme weiterhin an, daß die Gesetze der Logik sowie Kriterien auch für Kohärenz

und/oder Konsistenz auch für den RK gelten. Handelt es sich um Implikationsverhält-

nisse, so muß der, der den RK vertritt, auch dessen ethische Implikate akzeptieren,

sofern die Implikation einen korrekten Schluß darstellt. Der Nachweis vonWidersprü-

471 Vgl. Konrad Ott, Zum Verhältnis von Radikalem Konstruktivismus und Ethik. In: Konstruktivismus

und Ethik. (DELFIN 1995). Hg. v. Gebhard Rusch/Siegfried J. Schmidt. Frankfurt a.M. 1995. S. 280-

320. [= Ott, Verhältnis.]

472 Vgl. exemplarischGebhard Rusch, Beantwortung der Frage:Was ist »Radikaler Konstruktivismus«?

In: Konstruktivismen. Eine kulturelleWende. (Philosophica Bd. 19). Hg. v. Fritz G.Wallner/Barbara

Agnese. Wien 2001. S. 15-34, hier: S. 17. [= Rusch, Beantwortung.]

473 Ott, Verhältnis S. 288.

474 Eine solche Denkfigur bietet der radikale Konstruktivismus an. Der skeptische Rekurs auf die Un-

hintergehbarkeit der Perspektive des jeweiligen erkennenden Systems macht es nicht unmög-

lich, Seinsaussagen zu treffen. Jede solche Aussagen wird aber immer an das erkennende System

rückgebunden, das in dieser Weise nicht mehr einem Erkenntnisobjekt entgegensteht. Deshalb

postuliert der radikale Konstruktivismus keinen erkenntnistheoretischen Dualismus, sondern ein

Primat des erkennenden Systems.

475 Ebd. S. 294.

476 Ebd. S. 297.

477 Vgl. Pörksen, Beobachtung S. 61-65.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 107

chen oder Inkonsistenzen kann nicht durch den Verweis auf ›Viabilität‹ aus der Welt

geschafft werden.478

Dass der radikale Konstruktivismus eine konsistenztheoretische bzw. kohärenztheore-

tische Grundorientierung aufweist und in manchen Fällen sogar entsprechende Wahr-

heitsbegriffe verwendet, wurde bereits thematisiert. Dass ihm aber zugleich eine be-

sondere Zuwendung zu Zirkularitäten und Paradoxien eignet, die ihn selbst strukturell

miteinbegreift, wurde ebenso herausgestellt. Letzteres eröffnet eine Perspektive auf die

Schwierigkeit, die Otts Kritik zugrunde liegt. Ott bewertet den radikalen Konstruktivis-

mus nämlich anhand systemexterner Kriterien. So kommt er – explizit als »Gegner des

RK«479 – zu dem Schluss: »Eine überzeugende normative Ethik des RK ist also besten-

falls noch ein Desiderat, schlimmstenfalls aber ein Oxymoron«480. Der zurückweisende

Rekurs auf Oxymora als Figuren der Paradoxie macht deutlich, dass hier eine Inkom-

patibilität der angenommenen Axiome durchscheint. Im radikalen Konstruktivismus

stellen Paradoxien nämlich kein grundlegendes Problem dar.

Diese knappe Analyse der zwei exemplarischen Kritiken führt zu einer Analyse, die

Josef Mitterer vorgelegt hat: »Konstruktivismus und Realismus setzen in der gegen-

seitigen Kritik einander die jeweils eigene Position voraus.«481 Unter den je eigenen

Gesichtspunkten wird die andere Position bewertet und (abhängig von der Anspruchs-

haltung) auch verurteilt: »Damit besteht das Scheitern der jeweils kritisierten Theorie

einfach darin, daß sie von derTheorie abweicht, von der aus der Vorwurf des Scheiterns

erhoben wird.«482 Diesen Umstand möchte ich – wie bereits angekündigt – als axio-

matische Inkompatibilität bezeichnen.483 Die Voraussetzung für dieses Phänomen ist die

478 Ott, Verhältnis S. 297.

479 Ebd. S. 319.

480 Ebd. S. 319.

481 JosefMitterer, Realismus oder Konstruktivismus?Wahrheit oder Beliebigkeit? In: Zeitschrift für Er-

ziehungswissenschaft 2Heft 4 (1999). S. 485-498, hier: S. 487. [=Mitterer,Wahrheit.] Ähnlichmeint

auch Albrecht Koschorke zur Konkurrenz von Konstruktivismus und Realismus, »dass sich beide

Ansätze nicht ergänzen, sondern wechselseitig die Grundlage entziehen.« Albrecht Koschorke,

Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt a.M. 2012. S. 386.

[= Koschorke,Wahrheit.] Grundsätzlichweist auch der PhilosophMartin Kusch darauf hin, dass die

Bewertung einer anderen Position stets zirkulär auf den eigenen Standpunkt zurückverweist, weil

die Prämissen der eigenen Position ja als Maßstab der Bewertung dienen. Vgl. Martin Kusch, Das

Spektrum des epistemischen Relativismus. In: Relativismus und christlicher Wahrheitsanspruch.

Philosophische und theologische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/

München 2020. S. 36-54, hier: S. 47. [= Kusch, Spektrum.]

482 Mitterer, Wahrheit S. 496. Ein ähnlicher Gedanke findet sich im Übrigen auch bei Wittgenstein:

»Wo sich wirklich zwei Prinzipien treffen, die sich nicht miteinander aussöhnen, da erklärt jeder

denAndern für einenNarren undKetzer.« LudwigWittgenstein, Über Gewißheit. (Bibliothek Suhr-

kamp Bd. 250). Hg. v. Gertrude Elizabeth Margaret Anscombe. Frankfurt a.M. 1970. §611.

Für den radikalen Konstruktivismus bedeutet dies, dass er seine konstruktivistische Selbsteinsicht

generalisiert und auf andere überträgt – auch wenn diese anderen ein anderes erkenntnistheore-

tisches Modell wie den Realismus befürworten. Die Besonderheit des radikalen Konstruktivismus

könnte aber darin bestehen, dass seine Generalisierung flexibel und reversibel gehalten wird und

nicht – wie bspw. im Behaviorismus – einfach eine Trivialisierung anderer vorgenommen wird.

483 Leschke spricht imKontext verschiedenerMedientheorien, die ja –wie in derDiskussionderArbei-

ten Bernhard Pörksens ersichtlich wurde – durchaus auch von den erkenntnistheoretischen Groß-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Konstruktion von Verbindlichkeit

Unbeweisbarkeit sowohl des radikalen Konstruktivismus als auch des Realismus,wie sie

auch von Unger (s.o.) und Ott484 eingestanden wird.485 Die Folgen der Inkompatibili-

tät münden in einem Dilemma. Einerseits (1) könnte aus der Inkompatibilität nämlich

eine Immunität des einen gegenüber dem anderen Ansatz abgeleitet werden.486 Das

Resultat wäre in diesem Fall ein Gesprächsabbruch. Anderseits (2) behebt die Aufrecht-

erhaltung eines Gesprächs unter Beibehaltung der je eigenen Kriterien und Standards

systemen beeinflusst werden, von der »Problematik einer konstitutiven Inkompatibilität« der ver-

schiedenen Ansätze. Rainer Leschke, Einführung in die Medientheorie. (UTB Bd. 2386). München

2003. S. 225. Er führtweiter aus: »Universaltheorien sind vonHaus aus nun einmal unduldsam, und

sie sind nur unter besonderen Bedingungen überhaupt bereit, über die konstitutiven Differen-

zen hinwegzusehen. Ambivalenzen kann man sich allenfalls innerhalb eines Paradigmas leisten,

wie etwa die Bandbreite unterschiedlicher materialistischer Konzepte von Benjamin über Ador-

no und Horkheimer bis hin zu Enzensberger deutlich werden lässt, die Grundsatzentscheidung

aber und d.h. die Wahl des Theoriemodells oder des Paradigmas ist zu treffen, noch bevor man

überhaupt anfängt.« Ebd. S. 231. Die Rede von der axiomatischen Inkompatibilität nimmt genau auf

diese Abhängigkeit von der Ausgangsunterscheidung Bezug und verbindet sich darin mit dem

Konzept der Inkommensurabilität, wie es von Kuhn und Feyerabend bekannt ist. Vgl. hierzu einfüh-

rend: Eric Oberheim/Paul Hoyningen-Huene, Art. The Incommensurability of Scientific Theories.

In: Stanford Encyclopedia of Philosophy. URL: https://plato.stanford.edu/entries/incommensurabil

ity/(abgerufen am: 17.06.2021). Entscheidend ist, dass die axiomatische Inkompatibilität nicht erst

aus den Konzepten zur Inkommensurabilität hervorgeht und deshalb, gerade in der konkreten An-

wendung auf Realismus und radikalen Konstruktivismus, auch nicht mit ihren weiteren Annah-

men wie der wissenschaftstheoretischen Leitidee von Paradigmenwechseln kombiniert werden

braucht. Daneben besteht hier übrigens auch eine starke Ähnlichkeit zur sog. Konflikttheseman-

cher relativistischen Theorien. Vgl. dazu etwa Kusch, Spektrum S. 42f. Es ist versucht worden, die

theoretische Inkommensurabilität als Topos relativistischer Philosophien zu beschreiben und sie

gleichzeitig als fehlgeleiteten Versuch zu entlarven, sich dem Gespräch zu entziehen (vgl. bspw.

Strasser, Wirklichkeitskonstruktion S. 105; 108-110). Bezeichnend ist dabei aber, wie die These der

Inkommensurabilität ausgeräumtwerden soll: »MeineVermutung ist dennauch, daßdort,wo zwi-

schen Wissenssystemen tatsächlich Inkommensurabilität vorliegt, dies damit zusammenhängt,

daß sich die fraglichen Systeme auf ›unvergleichbare‹ Erfahrungsdaten stützen, ohne daß sich be-

rechtigterweise sagen ließe, dieUnvergleichbarkeit derDaten sei eine Folge derVerwendungeben

jenerWissenssysteme.« Ebd. S. 93. Eine Adaption des theoretischen Angebots der Inkommensura-

bilität findet hier nicht statt, vielmehr wird auf einer realistischen Grundlage vorgeschlagen, sie

dadurch aufzulösen, dass die Realitätsbezüge stärker fokussiert werden. Dass gerade darin aber

schon eine realistische Positionierung vorgenommen wird, die ebenfalls mit eigenen Setzungen

operiert und von diesen abhängt, bleibt unerwähnt.

Bei Scheible findet sich übrigens ein ähnlicher Gedanke: »Das Kernproblem der Kritik der radikal-

konstruktivistischen Theorie erweist sich zunehmend als die inkompatible Diktion der Diskussi-

onspartner.« Scheible, Entstehung S. 245.

484 Vgl. Ott, Verhältnis S. 289f.

485 Logisch lässt sich dies mit Gödels Unvollständigkeitssätzen verknüpfen. Die Sätze machen – ver-

einfacht gesprochen – darauf aufmerksam, dass es nicht möglich ist, alle Sätze einer Theorie

widerspruchsfrei aus der Theorie und ihren Axiomen selbst ableiten zu können. Eine (teils his-

torische, teils mathematische) Einführung und Texterschließung leistet Dirk W. Hoffmann, Die

Gödel’schen Unvollständigkeitssätze. Eine geführte Reise durch Kurt Gödels historischen Beweis.

Berlin 22017. [= Hoffmann, Unvollständigkeitssätze.]

486 Vgl. dazu auch Scholl, Ansätze S. 330.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 109

dieses erkenntnistheoretische Problem nicht und begünstigt ggfs. die ständige Fort-

schreibung eines ursprünglichen Missverständnisses.487

Für dieses Dilemma gibt es m.E. keine eindeutige Lösung im Sinne einer logi-

schen Harmonisierung. Aus spezifisch radikalkonstruktivistischer Perspektive bietet

sich dennoch eine gangbare Möglichkeit an. Sie basiert erneut auf der Selbstapplikati-

on als Strukturmoment radikalkonstruktivistischer Theorie und sperrt sich gegen jede

»Selbstdogmatisierung«488. Die Anwendung der relativierenden Skepsis auf die eige-

nen Aussagen ermöglicht in diesem Sinne einen spontaneren und offeneren Umgang

auch mit kritischen Anfragen, der zugleich konsequent wie inkonsequent sein kann.

Kurzum: Im Zweifel sticht der offene Dialog die Einsicht in die Inkompatibilität aus.489

Die relativierende Erkenntnistheorie des radikalen Konstruktivismus erweist sich hier

als flexibel. Ob dies mit einem dualistischen Realismus in gleicher Weise funktioniert,

487 Als Ergebnis eines solchenMissverstehens kann auch eine Anekdote Heinz von Foersters interpre-

tiert werden. Er erzählt von einer hochkarätigen Tagung im Kloster Royaumont, an der auch »die

beiden großen Giganten zum Thema ›Sprache und Lernen‹« teilnahmen. Foerster, Anfang S. 200.

Gemeint sind Jean Piaget und Noam Chomsky. »Um die beiden herum waren verschiedenste Per-

sonen gruppiert, die IQ-Superburschis von Harvard und Yale, deren Arroganz so überwältigend

ist, daß man aus dem Staunen nicht herauskommt, Nobelpreisträger der Biologie, Philosophen,

Psychologen, Anthropologen, Kognitionswissenschaftler, alle waren in der Abtei stationiert. Das

Thema lautete ›On Language and Learning‹ und so heißt auch der Sammelband zu dieser Tagung,

für mich eines der wichtigsten Bücher des 20. Jahrhunderts. | Das Faszinierende war, daß es den

Konferenzteilnehmern gelungen ist, tagelang zusammenzusitzen und einander nicht zuzuhören,

nicht einen Moment lang zuzuhören. Auf die Frage des einen, ›Was denken Sie im allgemeinen

über Wechselverhältnisse?‹, kam die Antwort ›Meine Telefonnummer ist 5679 plus die Vorwahl‹,

worauf der erste wiederum meinte: ›Das ist faszinierend, aber sprechen wir jetzt über den kom-

plexen Satz ›Alle Schwäne sind weiß, außer jene, die von Popper als schwarz etikettiert werden‹

– und so weiter und so weiter. Es war phantastisch, eine Unterhaltung ohne Ende. […] Da gibt es

einen schön-schaurigen Film ›King Kong vs. Godzilla‹ – und diese Konferenz hatte große Ähnlich-

keit damit. King Kong war Chomsky und Godzilla Piaget. Bärbel Inhelder […] versuchte, von Zeit

zu Zeit zu sagen: ›Hört doch diesemMenschen einenMoment zu‹ – alles vergeblich.« Ebd. S. 200f.

Während er diese Anekdote erzählt, überzieht er sie freilich mit einer Deutung. Das eigentliche

Problem beschreibt er wie folgt: Die Teilnehmer »verzichteten auf ihre Sprachfähigkeiten, weil

sie irgendwelchen ›Hackordnungen‹ folgten, irgendwelche Reviere verteidigten, an Verbindun-

gen mit teuren Universitäten oder Publikationen interessiert waren oder einfach ihren Status als

arrogante Supermeister des mentalen Luftraums aufrechterhalten wollten.« Ebd. S. 201.

488 u.a. Pörksen, Beobachtung S. 16.

489 Dazu Brieden: »Deshalb geht es aus konstruktivistischer Sicht selten um ein Rechthaben, sondern

darum, was aus den unterschiedlichen Perspektiven zu lernen ist. Und deshalb kann eine kon-

struktivistische Perspektive auch nicht ignorieren, was gegen sie ins Feld geführt wird.« Brieden,

Paradoxien Kap. 4.4.2.

Hinzukommt ein weiterer Aspekt: Verschlösse sich der radikale Konstruktivismus nämlich voll-

ständig vor anderen Theorien und behauptete in toto deren Unzulänglichkeit, wäre damit eine

Selbsterhebung verbunden, die zumindest mit der Pluralitätsaffinität der Viabilität in Konflikt

geraten dürfte: »Die Viabilität eines Modells verlangt letzten Endes auch, daß es mit den Model-

len anderer Disziplinen nicht unvereinbar ist.« Ernst von Glasersfeld, Die Welt als »Black box«. In:

Die Natur ist unser Modell von ihr. Forschung und Philosophie. Hg. v. Valentin Braitenberg/Inga

Hosp. Reinbek bei Hamburg 1996. S. 15-25, hier: S. 24. [= Glasersfeld, Welt.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Konstruktion von Verbindlichkeit

darf mit Maturana bezweifelt werden. Den Vorzug des relativierenden Zugangs schil-

dert er anhand der Reflexion auf die Entscheidung für einen der beiden Wege:

Ob Sie nun den Erklärungsweg der absoluten Objektivität oder den der relativen Ob-

jektivität beschreiten, hängt […] von Ihrer jeweiligen emotionalen Dynamik ab. Diesen

emotionalen Zusammenhang werden Sie aber nicht sehen, wenn Sie denWeg der ab-

soluten Objektivität beschreiten.490

Ungeachtet von Maturanas komplexem Emotionalitätskonzept491 wird hier deutlich,

dass die Entscheidung für eines der Systememit der jeweiligen Konstitution und damit

der Kontingenz in Verbindung gebracht werden kann.Wenn es keine direkte und allge-

meine Evidenz in dieser Frage gibt – und diesen Umstand räumen auch Realist*innen

ein (s.o.) –, dann kann doch die Bedeutung der je eigenen Entscheidung für einen Zu-

gang nur mit der eigenen Kontingenz kontrastiert werden, wenn die Setzung nicht ver-

absolutiert wird.492 Mit anderen Worten: Während der konstruktivistische Zugang das

Bestehen solch fundamental verschiedener Perspektiven nicht nur akzeptieren, son-

dern auch in die eigene Theorie integrieren und damit erklären kann, können die Ver-

treter*innen des realistischen Zugangs dies nicht.493 Selbstverständlich ist der Realis-

mus damit keineswegs widerlegt, noch wird ihm eine Unwahrheit oder Ähnliches un-

terstellt. Eine Entscheidung für den radikalen Konstruktivismus angesichts kritischer

Alternativen lässt sich auf dieseWeise aber dennoch begründen.494 Sie lässt sich zudem

mit einer metaphorischen Neubestimmung des Verhältnisses von Realismus und radi-

kalem Konstruktivismus verbinden, wie Armin Scholl sie vorschlägt: »Der Realismus

steht dem Konstruktivismus also nicht auf Augenhöhe gegenüber, sondern wird durch

den Konstruktivismus quasi inkorporiert und auf eine spezifische Beobachtungsweise

begrenzt«495.DenModus dieser Inkorporation stellt derWechsel der Beobachtungsebe-

490 Riegas/Vetter, Gespräch S. 78.

491 Wie so oft erweist sich Maturanas Terminologie auch hier als widerständig: »Emotionen verstehe

ich als Dispositionen zu Handlungen.« Ebd. S. 79.

492 ImÜbrigen ist der Hinweis entscheidend, dass diese Argumentation stets auf der reflexiven Beob-

achtungsebene zweiter Ordnung angesiedelt ist. Für die Beobachtungsebene erster Ordnung be-

steht kein Problem, weil hier auch radikale Konstruktivist*innen von einem sog. Alltagsrealismus

ausgehen. Vgl. Klein, Wahrheit S. 428f. Peter Strasser bezeichnet eine solche realistische Grund-

einstellung der Beobachtung erster Ordnung auch als »primäre ontologische Sicherheit«. Strasser,

Wirklichkeitskonstruktion S. 28.

493 Es geht hier nicht umdie Frage, ob für Konstruktivismus und Realismus die gleichen Bedingungen

gelten. Es geht lediglich darum, ob diese Bedingungen überhaupt beobachtet werden können. So

gilt mit Bernhard Fresacher weiterhin: »Die Standortgebundenheit lässt sich in keinem Moment

aufheben, weder in einen Relativismus noch in einen Dogmatismus, weder in einen Subjektivis-

mus noch in einen Objektivismus.« Fresacher, Kommunikation S. 327. Diese Standortgebunden-

heit lässt sich mithilfe des radikalen Konstruktivismus aber zumindest beobachten.

494 Für eine gegenteilige Auffassung vgl. Mitterer, Kritik S. 110f.

495 Scholl, Ansätze S. 331. Eine durchaus vergleichbare, aber doch etwas vorsichtigere Umdeutung

schlägtWallich vor: »Der Radikale Konstruktivismus ist […] nicht als Gegenstück oder Negativfolie

des Realismus zu verstehen, sondern als pragmatische Umdeutung des erkenntnistheoretischen

Diskurses. Er nimmt also ein Reframing der epistemologischen Diskussion vor und instrumenta-

lisiert die Epistemologie als Werkzeug hin auf gesellschaftliche Relevanz«. Wallich, Autopoiesis

S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 111

ne von der ersten auf die zweite dar. So lässt sich mit Scholl behaupten: »Der Konstruk-

tivismus ist sozusagen eine Korrekturinstanz des Realismus, wenn dieser ein Problem

der Selbstanwendung bekommt. Dies ist oft genug der Fall und sollte in der Wissen-

schaft gängige Praxis sein.«496 Die axiomatische Inkompatibilität sollte497 demnach im

Diskurs verflüssigt werden. Dazu gehört ein Blick auf weitere Kritikpunkte, die dem

radikalen Konstruktivismus realistischerseits entgegengebracht wurden. Aufgrund der

schon erwähnten Vorarbeiten anderer Autor*innen genügt an dieser Stelle eine knappe

Zusammenstellung sich wiederholender Kritik, die sich in Teilen mit dem deckt, was

bereits als Kritiken von Unger und Ott paraphrasiert wurde. Lindemann und von Ameln

fassen unabhängig von einander die aus ihrer Sicht zentralen Vorwürfe zusammen.498

496 Scholl, Ansätze S. 332. Damit – und deswegen ist die Situation dilemmatisch – wird gleich wie-

der eine Kritikfläche eröffnet, insofern diesemetaphorischeNeuordnung durchaus im Sinne einer

Vereinnahmung des Realismus gedeutet werden könnte. Nach Mitterer »muß sich der Konstruk-

tivismus hier genau den Vorwurf der Verabsolutierung und Universalisierung gefallen lassen, den

er gegen den Realismus erhebt.« Mitterer, Wahrheit S. 487. Auch dies führt letztlich zur grundle-

genden Paradoxalität radikalkonstruktivistischen Denkens zurück. Vgl. Kap. 2.1 sowie Kap. 2.2.

497 Die Schärfe dieses Ausdrucks sollte nicht darüber hinwegtäuschen, dass die vorgeschlagene Lö-

sung einen gangbaren Weg darstellt, der auf einer Abwägung basiert, die auch anders getroffen

werden könnte. Dieses Dilemma kennt keinen auflösenden Ausweg.

498 Die Tabelle bündelt die einzelnen Kritikpunkte der beiden Autoren, setzt sie aber nicht direkt zu

einander in Verhältnis. Argumentative Überschneidungen zwischen manchen Argumenten be-

rücksichtigt die Tabelle in diesem Sinne nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Konstruktion von Verbindlichkeit

Tab. 1

[A] von Ameln, Konstruktivismus: [B] Lindemann, Handeln:

1 »Der Konstruktivismus leugnet die Existenz der Rea-

lität und ist deshalb ein unproduktiver Solipsismus«

(S. 193)

»DerKonstruktivismus leugnetdieExistenzeiner

äußeren/objektiven Realität« (S. 47)

2 »Der Konstruktivismus behauptet, es gebe keine

Wahrheit. Dann kann er selbst auch nicht ›wahr‹

sein. Die konstruktivistische Erkenntnistheorie ist

also selbstaufhebend« (S. 193)

»DerKonstruktivismusbehauptet,alleWirklich-

keit sei nur erfunden« (S. 47)

3 »Der Konstruktivismus basiert auf empirischen Er-

kenntnissen […]. Diese dürfen nach den Aussagen

derKonstruktivistenkeineobjektiveGültigkeitbean-

spruchen. Der Konstruktivismus hebt daher seine ei-

gene Argumentationsgrundlage auf« (S. 194)

»Der Konstruktivismus leugnet die Möglichkeit

vonEntdeckungender realenStrukturenundGe-

setzmäßigkeiten einer realenWelt« (S. 47)

4 »DieBegrifflichkeitender konstruktivistischenTheo-

rie sind oft mangelhaft expliziert oder inkonsistent«

(S. 194)

»Wenn die Wirklichkeit eine Konstruktion ist,

könnte siebeliebigumgestaltetundneuerfunden

werden« (S. 47)

5 »DerKonstruktivismushatkeinehinreichendeErklä-

rung für die Konstanz derWelt« (S. 195)

»Im Konstruktivismus gibt es keine Wahrheit

mehr« (S. 48)

6 »DerKonstruktivismus ignoriert die Befunde der eta-

blierten Wissenschaften zum Verhältnis von Syste-

men undUmwelt« (S. 196)

»Im Konstruktivismus sind alle Konstruktionen

vonWirklichkeit gleichwertig« (S. 48)

7 »DiekonstruktivistischeTheoriebildung ist aufgrund

ihres hohen Abstraktionsgrades für die Praxis un-

fruchtbar« (S. 196)

»Im Konstruktivismus haben Wissenschaft und

Alltagswissen,Religion undAberglauben,gesun-

der Menschenverstand und Wahnvorstellungen

den gleichen Stellenwert« (S. 48)

8 - »Der Konstruktivismus bietet keine wirklich

neue Perspektive in der Philosophie« (S. 49)

9 - »Der Konstruktivismus nimmt für sich selbst in

Anspruch,wahr zu sein undwiderspricht sich da-

durch selbst« (S. 49)

10 - »Der Konstruktivismus reduziert Wirklichkeit

auf die Leistung subjektiver Erkenntnis und ver-

nachlässigt soziale Phänomene« (S. 49)

11 - »Der Konstruktivismus ist für praktisches Han-

deln gänzlich irrelevant, er hat keine ethischeDi-

mension« (S. 49)

12 - »Der Konstruktivismus führt zu einer Beliebig-

keit der Theorie und des praktischen Handelns«

(S. 49)

Die Vorwürfe stellen Grundanfragen dar, die verschiedentlich in abgewandelter

Form auftreten, aber in der Regel doch rückführbar sind.499 Sie werden an dieser

499 Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Der Vorwurf, der radikale Konstruktivismus begüns-

tige Phänomene wie Fake News, alternative Fakten oder gleich Verschwörungstheorien, kann als

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 113

Stelle lediglich aufgelistet, ohne aber auf die jeweiligen Erwiderungen einzugehen.

Das liegt zum einen daran, dass einige dieser Anfragen bereits explizit analysiert und

beantwortet wurden (bspw. in der Diskussion um die Zuordnung Maturanas oder in

der Auseinandersetzung mit Unger und Ott). Zum anderen tauchen hier Vorwürfe auf,

die den radikalen Konstruktivismus der vorgestellten Vertreter insofern nicht treffen,

als ihre Theorien die Kritik bereits antizipieren und beantworten (bspw. A 2, A 3, B 8,

B 9). Weiterhin sind hier Vorwürfe aufgeführt, die durchaus zutreffende (und von den

erkenntnistheoretischen Axiomen weitgehend unberührt bleibende) Anfragen an den

radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhang anmelden, aber letztlich durch

das gesamte Programm dieser Untersuchung behandelt werden sollen. Zu nennen

sind hier vor allem die Vorwürfe A 7, B 7 und B 12. In diesen Vorwürfen kulminiert die

Frage, wie der radikale Konstruktivismus seine eigene Viabilität erweisen kann (A 7, B

12) oder wie im Kontext dieser relativierenden Erkenntnisskepsis überhaupt so etwas

wie eine Konstruktion von Verbindlichkeit denkbar sein soll (B 7).500

Um das Gespräch mit der systemexternen Kritik damit aber nicht einfach wegzu-

schieben, soll an dieser Stelle noch ein spezifischer Vorwurf thematisiert werden, den

Günter Dux vorgebracht hat:

Ich bin im Kontext unserer Untersuchung in keiner Weise daran interessiert, die dif-

ferenten Ausprägungen des Radikalen Konstruktivismus zu erörtern. Ich habe schon

gesagt, dass ich sie für rückständig und überholt erachte. Interessiert bin ich nur an ei-

nem: deutlich zu machen, dass sich mit ihm ein Absolutismus der Begründungslogik

behauptet, den es zu überwinden gilt.501

Als überholt und rückständig wertet Dux den radikalen Konstruktivismus, weil er eine

Position beziehe, die doch historisch bereits als durchgesetzt betrachtet werden müsse.

Abwandlung des Vorwurfs B 12 gelesen werden. Dass solchen Vorhaltungen ausführlich begegnet

wird, lässt sich an diesem Beispiel zeigen. Um hier nur jüngere Beiträge anzuführen: Vgl. Armin

Scholl, Ideologiekritik und Kontingenz(erfahrung) am Beispiel Fake News: Der Beitrag des Radi-

kalen Konstruktivismus. In: Ideologie, Kritik, Öffentlichkeit. Verhandlungen des Netzwerks Kriti-

sche Kommunikationswissenschaft. Hg. v. Uwe Krüger/Sebastian Sevignani. Leipzig 2019. 46-64

[= Scholl, Ideologiekritik.]; Mitterer, Debate. Weniger geeignet scheint mir in diesem Zusammen-

hang der folgende Beitrag: Petra Herczeg, »Wie wirklich sind die Fakten«? Von der Dekonstruktion

zur Fälschung. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von

Glasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 231-

248. Herczeg macht in diesem Aufsatz deutliche Anleihen beim Realismus, um in der Debatte ein

Verbindlichkeitsmoment behaupten zu können. Exemplarisch wird dies bspw., wenn sie schreibt:

»Täuschung kann dabei absichtlich oder unabsichtlich erfolgen«. Ebd. S. 240. Eine solche Aussage

setzt eine von der Intention des Systems losgelöste Vergleichsbasis voraus, wie sie sich radikal-

konstruktivistisch nur schwer behaupten lässt. Konstruktivistisch täuscht nur, wer auch täuschen

will. Vgl. Pörksen, Beobachtung S. 192. Dass man dennoch irren kann, zeigt Scholl, Ideologiekritik

S. 53ff.

500 Deutlicher noch als in der von Lindemann formulierten Sentenz B 7 wird diese Anfrage als Sorge

bei Zitterbarth ausgedrückt. Er sieht »beim Radikalen Konstruktivismus die Gefahr eines völlig

ungezügelten Pluralismus von Wirklichkeitskonstruktionen.« Zitterbarth, Beziehung S. 85.

501 Günter Dux, Die Religion in der säkular verstandenen Welt. (Gesammelte Schriften Bd. 6). Wies-

baden 2018. S. 57. [= Dux, Religion.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Konstruktion von Verbindlichkeit

In einem schnellenMarsch durch die Geistesgeschichte versucht er deshalb nachzuwei-

sen, dass das »Bewusstsein der Konstruktivität«502 keineswegs neu, sondern vielmehr

historisch wie gegenwärtig etabliert sei.503 Dass der Rekurs auf historische Vorläufer

und die Behauptung einerDenktradition ein Leitmotiv Ernst vonGlasersfelds konstruk-

tivistischer Geschichtsschreibung darstellt (vgl. Kap. 2.3.2), lässt Dux unerwähnt.504

Seine Kritik bleibt hier aber nicht stehen – ansonsten ließe sie sich im Vorwurf B 8

auflösen. Den eigentlichen Kern bildet der Verdacht, der radikale Konstruktivismus

stelle eine absolutistische Denkfigur dar. Hier verbindet sich die Kritik mit dem Ge-

samtkonzept, das Dux vorlegt: »Es geht nicht länger an, den Bildungsprozess des Den-

kens von einem Fixpunkt herleiten zu wollen, den man schlicht als gegeben verstehen

soll.«505 Dass der radikale Konstruktivismus eine solche Rückführung aber selbst be-

zweifelt, wird doch daran deutlich, dass die Frage nach dem X-Wert (gemäß Webers

Formal-Definition506) keineswegs einheitlich beantwortet wird. Dux streicht den radi-

kalen Konstruktivismus hier auf eine Homogenität zusammen, die nicht zu der theo-

retischen Polyphonie und kritischen Selbstbezüglichkeit des Diskurszusammenhangs

passt. Für Dux liegt eine biologistische Denkfigur vor, die in der Konzentration auf die

operationale Geschlossenheit ihren absolutistischen Charakter beweist. Einerseits sei

nämlich klar, »dass auch das menschliche Gehirn innersystemisch verschaltet ist«507,

anderseits aber bleibt er dabei, »dass von außen an den Organismus anbrandende Rei-

ze in einer innersystematisch verarbeiteten Form weitergeleitet und zu Bewusstsein

gebracht werden. Dafür sprechen alle Erfahrungen, die Menschen in der Interaktion

mit der Außenwelt machen.«508 Dux attackiert hier einen Solipsismus, den der ra-

dikale Konstruktivismus nicht vertritt. Mit der Offenheit des Systems für »den Fluss

von Energie und Materie«509 ist der Vorwurf ausgeräumt. Zur Debatte steht einzig die

Frage, ob man die Einsicht in die – wie Dux formulieren würde – innersystemische Ver-

schaltung einfach graduieren darf und wie man dies erkenntnistheoretisch begründen

will. Wenn Dux dies mit Erfahrungen begründet, die Menschen nun einmal mit ihrer

Umwelt machten, und dem radikalen Konstruktivismus in vermeintlicher Konsequenz

vorhält, er leugne die Gefährdung, die bspw. von einem »Gewitter im Gebirge«510 aus-

gehe, dann nimmt er schlicht nicht zur Kenntnis, dass der radikale Konstruktivismus

502 Ebd. S. 53.

503 Ebd. S. 56. Weiterhin schreibt er: »Man muss weit zurückgehen, zumindest wahrscheinlich bis in

die Antike, um deren ontologische Seinsvorstellung so verstehen zu wollen.« Ebd. S. 64. Dass die

Möglichkeit, Denkfiguren historisch nachweisen zu können, aber nichts über ein aktuelles breiten-

gesellschaftliches Bewusstsein aussagt, wird hier unterschlagen.

504 Dies wiederum ist angesichts seiner selbst zugestandenen Reduktion des radikalen Konstrukti-

vismus (s.o.) sogar konsequent.

505 Ebd. S. 57. Dassmandies nichtmehr akzeptiere,markiere das Charakteristikumder säkularenZeit:

Ebd. S. 65. Insofern unterstellt Dux radikalem Konstruktivismus und Religion hier eine entschei-

dende Strukturparallele.

506 Vgl. Weber, Konstruktivismus S. 24.

507 Dux, Religion S. 63.

508 Ebd. S. 63.

509 Maturana/Pörksen, Tun S. 67.

510 Dux, Religion S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 115

mit seiner Differenzierung in Beobachtungen erster und zweiter Ordnung ein Instru-

ment kennt, mit dem eine unmittelbare und eine reflexive Ebene unterschieden wer-

den können. Dass das Gewitter nur nach den Gegebenheiten des*der jeweiligen Beob-

achters*in (/erlebenden Person etc.) wahrgenommen werden kann, heißt nicht, dass

es nicht als ernsthafte Gefährdung eingestuft werden könnte.511 Mit anderen Worten:

Auch ein Blitzeinschlag oder sonstige Gefahrenquellen heben nicht die Möglichkeit auf,

die eigene Erfahrung als kontingent und relativ wahrzunehmen, ansonsten bestünde

hier ein direkter Zugang zum wahren Wesen der Welt.512

Ungeachtet dessen kommt Dux also zu dem Schluss:

Zwar legt der Radikale Konstruktivismus der menschlichen Lebensform eine biolo-

gisch fundierte Theorie des Gehirns des Menschen zugrunde, allein, just die versteht

er durch einen Absolutismus des Denkens so, dass er nicht über die biologische Ver-

fasstheit der Lebensform hinaus zu denken vermag.513

Auch hier wird das selbstrelativierende Potential des radikalen Konstruktivismus kei-

neswegs ernstgenommen. Die Diskussion um die Zuordnung Maturanas in dieser Ar-

beit dürfte – gerade auch durch die Kontrastierung mit einigen Ausführungen Gerhard

Roths – gezeigt haben, dass auch die biologisch-naturwissenschaftlichen Annahmen

relativiert werden. Von einer Absolutierung kann hier keine Rede sein. Es geht um das

bescheidene Angebot eines Tools und nicht um die Etablierung einer Super-Theory, wie

Siegfried J. Schmidt bemerkt.514

Im Ergebnis legt Dux eine stark homogenisierende Kritik am radikalen Konstruk-

tivismus vor, die sich darin blind für die Dynamik des radikalkonstruktivistischen Dis-

kurszusammenhangs zeigt. Das Gespräch mit ihm ist dennoch sinnvoll. Die Auseinan-

dersetzung mit seinen Vorwürfen verweist wie auch die Auseinandersetzung mit sys-

511 Oder wie Segal über von Foerster schreibt: »Er leugnet die Realität nicht. Wie wir anderen auch

springt er zur Seite, wenn ein Auto auf ihn zurast, und versucht nicht, durch Wände zu gehen.«

Segal, Kamel S. 42.

512 Ein literarisches Beispiel mag dies vielleicht verdeutlichen. In Heinrich von Kleists Novelle Das

Erdbeben in Chili (Heinrich von Kleist, Das Erdbeben in Chili. In: Sämtliche Werke und Briefe Bd.

2. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2011. S. 144-159) flieht die Figur Jeronimo Rugera während

des großen Erdbebens durch die Stadt: »Besinnungslos, wie er sich aus diesem allgemeinen Ver-

derben retten würde, eilte er, über Schutt und Gebälk hinweg, indessen der Tod von allen Seiten

Angriffe auf ihnmachte, nach einem der nächsten Tore der Stadt.« Ebd. S. 146. Jeronimo kann sich

retten und bleibt – gerade in Sicherheit – »eine Viertelstunde in der tiefsten Bewusstlosigkeit«

(ebd. S. 146) am Boden liegen. Erst als er aus dieser Bewusstlosigkeit aufwacht, ergreift ihn »ein

unsägliches Wonnegefühl« (ebd. S. 146) und die Erinnerung an das Geschehen kehrt langsam zu-

rück. Während sich die Figur also in akuter Gefahr befindet, reflektiert sie nicht, sondern versucht

schlicht, ihr Leben zu retten – sie befindet sich sozusagen ganz im Modus der 1. Ordnung. Die

Reflexion (2. Ordnung) setzt erst nach der Katastrophe und außer direkter Lebensgefahr ein. Die

Verbindung von Erinnerung und Beobachtungen zweiter Ordnung schlägt sich im radikalen Kon-

struktivismus übrigens auch in einem Interesse für das Gedächtnis durch. Vgl. exemplarisch Foer-

ster, Gedächtnis. Für eine weiterführende Diskussion mit (radikal-)konstruktivistischen Beiträgen

vgl. Siegfried J. Schmidt (Hg.), Gedächtnis. Probleme und Perspektiven der interdisziplinären Ge-

dächtnisforschung. (stw Bd. 900). Frankfurt a.M. 42016.

513 Dux, Religion S. 67.

514 Vgl. Schmidt, Tool.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Konstruktion von Verbindlichkeit

temexternen Kritiken insgesamt auf die Relativität von Erkenntnis, die schlicht nicht in

Eindeutigkeit oder Evidenz aufgelöst werden kann. Dass diese Relativität immer auch

den eigenen Standpunkt betrifft, macht die paradoxale Grundstruktur des radikalen

Konstruktivismus deutlich. Die Lösung besteht nicht in der Festschreibung, sondern in

der stetigen, dynamischen Selbstanwendung als kritische Überprüfung, also im stän-

digen Sprung in die Beobachtung zweiter Ordnung. Die systemexterne Motivation mo-

tiviert damit eine systeminterne Auseinandersetzung.

2.5.2 Systeminterne Kritik

Aspekte der systeminternen Kritik oder der Auseinandersetzungen innerhalb des ra-

dikal-konstruktivistischen Diskurszusammenhangs wurden bereits in der Darstellung

der vier Vertreter erkennbar. Eine weitere Darstellung der Unterschiede und Dissense

soll an dieser Stelle nicht geliefert werden. Vielmehr soll auch hier eine exemplarische

Metaperspektive entfaltet werden. Im Zusammenhang mit dem Vorwurf, der radika-

le Konstruktivismus sei für die Praxis unbrauchbar (A7, B12), habe ich bereits darauf

hingewiesen, dass sich eine Beantwortung letztlich aus dem Programm dieser Unter-

suchung ergeben müsse. An dieser Stelle sollen aber einige metatheoretische Hinweise

gesetzt werden, die den Rahmen abstecken, innerhalb dessen sich die Beantwortung

der Fragestellung bewegen soll.

Tatsächlich ergibt sich die genannte Anfrage als direkte Konsequenz aus den Ei-

genheiten radikalkonstruktivistischer Erkenntnistheorie.Wenn all das gilt, was bislang

zur Rolle der Selbstapplikation gesagt wurde, dann muss der radikale Konstruktivis-

mus in seiner Festlegung auf die Viabilität die Frage behandeln, wie viabel der radikale

Konstruktivismus selbst ausfällt.515 Für Gisela Miller-Kipp scheint die Antwort klar:

Überhaupt steht die gesellschaftliche Wirklichkeit des Radikalen Konstruktivismus

nicht zur Debatte, weil es ihm einstweilen an dieser Wirklichkeit und an gesell-

schaftlicher Durchschlagskraft fehlt. Auch für das kollektive Alltagshandeln hat er

sich noch nicht empfohlen. Das liegt zum einen an seiner logischen Struktur, zum

anderen an seiner Subjekthypothese, wie Rezeption bzw. Bearbeitung des Radikalen

Konstruktivismus im praktischen Zusammenhang zeigen.516

Doch auch wissenschaftlich sieht Miller-Kipp starke Defizite, die sie vor allem an der

Produktivität bemisst. Es sei keineswegs so, als »böte der Radikale Konstruktivismus

515 Oder wie Gebhard Rusch formuliert: »Der (Radikale) Konstruktivismus ist […] darauf aus, eine via-

ble Vorstellung von den menschlichen Möglichkeiten des Wissens zu entwerfen, und er erwar-

tet nicht, daß diese Vorstellung irgendwie fundamentaler oder besser ist als ihr Gegenstand, das

menschliche Wissen.« Rusch, Beantwortung S. 17.

516 GiselaMiller-Kipp, »Wissenwir jetztmehr als vorher? Sindwir klüger geworden?«Über die Leistun-

gen und die Erfindungen des radikalen Konstruktivismus. In: Philosophischer Literaturanzeiger 50

Heft 2 (1997). S. 188-206, hier: S. 201. Miller-Kipps Einschätzungen werden in diesem Unterkapitel

zur systeminternen Kritik übrigens nicht besprochen, weil ich Miller-Kipp als radikale Konstrukti-

vistin verstehe, sondern weil sie sich auf Anfragen bezieht, die sich auch vor einem rein radikal-

konstruktivistischen Hintergrund stellen ließen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 117

fortschreitend Forschungs- und Wissensbestände zur Auseinandersetzung an.«517 Zur

Diskussion stehen also die Konsequenzen des radikalen Konstruktivismus im Alltags-

handeln und in derWissenschaft. Die Einschätzungen zu Produktivität und Einfluss des

(radikalen) Konstruktivismus auf dieWissenschaften gehenweit auseinander.Während

einerseits scharfzüngige Abgesänge formuliert werden (Gumbrecht: inzwischen habe

»die intellektuelle Gegenwart […] konstruktivistische Positionen abgelegt wie Karten

eines Spiels, das aus der Mode gekommen ist«518), werden andererseits Hochlieder auf

die Durchsetzung konstruktivistischer Paradigmen im wissenschaftlichen Diskurs an-

gestimmt.519 Auf beiden Seiten zeigt sich ein Zusammenhang zwischen Diagnose und

eigener Position: Realist*innen werten ab, Konstruktivist*innen werten auf. Eine seriö-

se Einschätzung ist zumindest auf dieser Grundlage nicht zu treffen. In welcher Weise

sollte eine solche Einschätzung auch gefällt werden: Als empirische Übersicht aktueller

Forschungsvorhaben vor dem Hintergrund ihrer erkenntnistheoretischen Bezugssys-

teme? Das ergäbe zumindest aus radikalkonstruktivistischer Sicht wenig Sinn, da hier

überhaupt keineMethodenrevolution gefordert wird: »The difference between scientific

and non-scientific problem solving lies primarily in the explicitness and the repeata-

bility of operations and in its regulative parameters.«520 Schon deshalb besteht in der

konkreten Forschungsorganisation kein großer Unterschied zwischen Realismus und

Konstruktivismus521, was eine Diskussion der Unterschiede (wie diese Untersuchung)

jedoch keineswegs erübrigt.

DochMiller-Kipp hat auch die Frage nach demAlltagshandeln aufgebracht, die wie-

derum nicht mit einem einfachen Rekurs auf empirische Befunde gelöst werden kann.

Scholls oben zitierter Vorschlag, den Konstruktivismus als Korrekturinstanz des Rea-

lismus zu verstehen, weist hier einen Weg. Denn auch radikale Konstruktivist*innen

folgen zunächst einem sogenannten Alltagsrealismus522, insofern sie nicht in jeder noch

517 Ebd. S. 197.

518 HansUlrichGumbrecht, Alles, was ist, könnte auch anders sein: das Geschlecht, die Stimmung, das

Begehren. Wie zwei grosse Denker von der Sprache zur Welt zurückfinden. In: NZZ, 05. Februar

2019. URL: https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein

-ld.1456986 (abgerufen am: 17.06.2021).

519 Mitterer attestiert dem radikalen Konstruktivismus bspw. »einer der wirkungsmächtigsten theo-

retischen Ansätze der Gegenwart in den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften« zu sein. Josef

Mitterer, Einige Gedanken zur Eröffnung des Archivs. In: Ernst-von-Glasersfeld-Archiv. Eröffnung

– Inauguration. Hg. v. Theo Hug/Michael Schorner/Josef Mitterer. Innsbruck 2013. S. 25-26, hier:

S. 26. Pörksen geht davon aus, dass sich der Konstruktivismus »an manchen Instituten und Uni-

versitäten von einer Außenseiterphiloso|phie in eine neue Orthodoxie verwandelt hat«. Pörksen/

Schulz von Thun, Kunst S. 178f. Für einzelne Disziplinen verschärfen sich diese Zuschreibungen

noch. In der Soziologie bspw. gehört »dermindestens implizit akzeptierte ›Konstruktivismus‹mitt-

lerweile zumStandard.« JoachimRenn, Eine rekonstruktiveDekonstruktion des Konstruktivismus.

In: KonstruktionundGeltung. Beiträge zu einer post-konstruktivistischenSozial- undMedientheo-

rie. Hg. v. Joachim Renn/Christoph Ernst/Peter Isenböck. Wiesbaden 2012. S. 19-42, hier: S. 21. Für

einen Einblick in die Vielfalt (sozial-)konstruktivistischer Wissenschaftspraxis vgl. die verschie-

denen Beiträge aus Sibylle Moser (Hg.), Konstruktivistisch Forschen. Methodologie, Methoden,

Beispiele. Wiesbaden 22011.

520 Schmidt, Future S. 439.

521 Vgl. Mitterer, Difference S. 160.

522 Vgl. u.a. Klein, Wahrheit S. 428f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986


118 Konstruktion von Verbindlichkeit

so alltäglichen Lebenslage gleich die Frage nach der Konstruktionalität ihrer Erfah-

rungswelt aufrufen. Sie tun dies erst, wenn Probleme mit etablierten Strategien und

Lösungswege auftreten.523 Genau in diesen Fällen erweist der radikale Konstruktivis-

mus auch seine eigene Viabilität: als komplexitätsbewusste Komplexitätsreduktion. Im Be-

wusstsein der erkenntnistheoretischen Kontingenz, die sich aus der unhintergehbaren

Beteiligung des jeweiligen erkennenden Systems ergibt, ermöglicht er eine Einsicht in

die Komplexität von Erkenntnis und verbindet sie zugleich mit der Möglichkeit, festge-

fahrene Konzepte angesichts der eigenen (erkenntnistheoretischen) Verantwortung524

flexibel und dynamisch zu lösen ohne zum »stumpfsinnigen Exerzitium«525 zu werden.

Eindimensionale Strategien werdenmit der Pluralität möglicher Lösungswege kontras-

tiert. Der radikale Konstruktivismus zeigt sich als Tool zur Lösung empfundener Pro-

bleme. Kurzum: Die Viabilität des radikalen Konstruktivismus erweist sich in der Flexi-

bilisierung festgefahrener Konzepte. Insofern die neuen Konzepte in die Lebenspraxis

aufgenommen werden, wirkt die zweite Ordnung auf die erste zurück und verändert

so potentiell auch das ansonsten alltagsrealistische Erleben.

2.6 Abgrenzung: Eine Lektürehilfe

Nachdem im letzten Unterkapitel bereits Angaben zum Realismus als der wichtigsten

Gegengröße zum radikalen Konstruktivsmus gemacht wurden, wird der Blick im Fol-

genden über diese Konkurrenz hinaus geweitet. Zumindest kurz möchte ich auf Ab-

grenzungsmöglichkeiten, aber auch Verbindungslinien526 zu anderen Denksystemen

insgesamt eingehen. Dieses Unterkapitel dient einer ersten Orientierung im Gewühl

der großen Labels und Denkschulen – bestenfalls als Lektürehilfe.527 Die freilich ver-

523 Wobei mit radikalem Konstruktivismus und Kybernertik zweiter Ordnung freilich auch neue Pro-

bleme ausgehoben werden können, insofern »man aus dieser Sichtweise zweiter Ordnung plötz-

lich Probleme erkennen kann, die man vorher nicht wahrgenommen hat.« Foerster, Anfang S. 199.

524 Ähnlich schreibt Mitterer dem radikalen Konstruktivismus eine Toleranz »for purely epistemolo-

gical reasons« ein. Mitterer, Difference S. 161.

525 Foerster, KybernEthik S. 63.

526 Diese Linien lassen sich freilich nicht nur in eine oder zwei Richtungen ziehen, sondern spannen

sich auch zwischen mehreren Systemen gleichzeitig auf. Die Aufarbeitung dieser Wechselspiele

fällt überaus komplex aus und kann in dieser Arbeit nicht geleistet werden. Zu den Wechselver-

hältnissen zumindest dreier Strömungen haben de Berg und Prangel schon 1995 einige Beiträge

gebündelt: Vgl. Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwischen De-

konstruktion und Konstruktivismus. Tübingen/Basel 1995. Zu konstatieren ist in diesem Zusam-

menhang wohl, dass ein sichtlicher Schwerpunkt auf einer systemtheoretischen Zugangsweise

liegt und auch dort also eine Perspektive vorgeordnet wird.

527 Es geht hier also keineswegs umeine abschließendeDarstellung. Die einzelnen Theorien verdien-

ten wohl alle eine ausführlichere Auseinandersetzung und Verhältnisbestimmung. Eine solche

sprengte aber den Rahmen dieser Untersuchung. Geleistet wird hier also lediglich ein anfanghaf-

ter, überaus heuristischer Überblick.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

