2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

Uberlegungen von der Erkenntnisskepsis abgeschottet werden. In diesem Sinne fiih-
ren zwei Wege in den radikalen Konstruktivismus, von denen nur einer aber kritisch-
selbstapplikativ ausfillt. Diesem Weg mochte ich im Folgenden weiter nachgehen.

2.5 Kritik

Zu einem Kapitel, das in das Denken des radikalen Konstruktivismus einfithren soll,
gehort auch ein Blick auf die Kritik. Das gilt nicht zuletzt, weil der radikale Konstruk-
tivismus selbst als eine Form der Kritik verstanden werden kann. Dabei bietet sich eine
Unterscheidung zwischen systeminternen und -externen Kritiken an.*43

Interne Kritikformen zeigen sich in den Bezugnahmen der Konstruktivist*innen
auf- und untereinander. Dass es verschiedene konstruktivistische Theorielayouts gibt,
hat die Beschiftigung mit den vier Vertretern gezeigt. Sie unterscheiden sich durch spe-
zifische theoretische Schwerpunktsetzungen, aber auch durch offene Widerspriiche. All
dies lauft auf die bereits als solche benannte Polyphonie des Diskurszusammenhangs
hinaus. Um angesichts dieser Verschiedenheit die Differenzierung in systeminterne
und -externe Kritiken aufrechthalten zu kénnen, bedarf es eines scharfen Kriteriums
zur Bestimmung des benannten Systems. Im Fall des radikalen Konstruktivismus be-
steht das einende Moment in der non-dualistischen Fokussierung auf die Beobach-
ter*in-Gebundenheit aller Erkenntnis und einem strukturellen Interesse an Zirkularitit
und Paradoxalitit. Systeminterne Kritiken nehmen demnach aufeinander Bezug, teilen
aber die grundlegenden axiomatischen Voraussetzungen des Diskurszusammenhangs.

Die systemexternen Kritikformen zeichnen sich hingegen in erster Linie dadurch
aus, dass sie gerade diese Voraussetzungen (explizit oder implizit) bestreiten und in
der Folge nicht-konstruktivistische Paradigmen auf (radikal-)konstruktivistische Uber-

legungen anwenden. Gerade hierzu liegen einige sehr fundierte Vorarbeiten vor.*44

2.5.1 Systemexterne Kritik

Eine erste Schwierigkeit der systemexternen Kritik ergibt sich aus der Verschiedenheit
der Konstruktivismusbegriffe und -verstindnisse. Das gilt sowohl fiir den Konstrukti-
vismus insgesamt als auch fiir den radikalen Konstruktivismus im Speziellen. Wenn
bspw. eine Kritik auf einem Verstindnis des radikalen Konstruktivismus als Konse-
quenz naturwissenschaftlicher Forschung fuf3t*4>, dann lisst sich am radikalen Kon-

443 Indiesem Fall beziehtsich System nicht auf einen*eine erkennenden®e Beobachter*in, sondern auf
den radikalen Konstruktivismus als theoretische Einheit.

444  Zunennen sind hier vor allem: Kersten Reich, Grundfehler des Konstruktivismus. Eine Einfiihrung
in das konstruktivistische Denken unter Aufnahme von 10 hiufig gehorten kritischen Einwédnden.
In: Menschenbilder. Zur Ausloschung der anthropologischen Differenz. (Schriften der Padagogi-
schen Akademie des Bundes in Oberdsterreich Bd. 15). Hg. v. Josef Fragner/Ulrich Greiner u.a. Linz
2002. S. 91-112; Scheible, Entstehung S. 225-246; Lindemann, Handeln S. 46-50; Pérksen, Beobach-
tungS. 42-65.

445 Vgl. bspw. Schweizer, Idealismus S. 32; Tomaschek, Versuch S. 81; Rolf-Dieter Dominicus, Radikaler
Konstruktivismus Versus Realismus. Apologie des Subjektivismus. Hamburg 2010. S. 6.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—

101


https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Konstruktion von Verbindlichkeit

struktivismus freilich eine theoretische Inkonsequenz kritisieren, die aber — und das
ist entscheidend — nur auf gewisse Teile des radikalkonstruktivistischen Diskurszu-
sammenhangs zutrifft. So merkt Elisabeth Stachura an, der radikale Konstruktivismus
stehe vor einem logischen Problem:

Die Wahrnehmungsverarbeitung des Gehirns wird als Beweis benutzt, dass unsere
Welt eine Konstruktion sei. Wenn aber alles, was wir wahrnehmen kénnen, eine Kon-
struktion ist, dann sind auch die Einsichten aus den hirnphysiologischen Vorgingen,

die unser Wissen iiber sie produzieren, als eine Konstruktion zu erachten.44¢

Ubersehen wird hier, dass (zumindest die Mdglichkeit der) Selbstapplikation einen zen-
tralen Bestandteil des radikalkonstruktivistischen Profils darstellt: Selbstverstindlich
ist der radikale Konstruktivismus ebenso wie seine einzelnen argumentativen Versatz-
stiicke ein Konstrukt. Die Moglichkeit der Selbstapplikation entfillt interessanterweise
erst dann, wenn ein ansonsten weitreichender Erkenntniszweifel auf einer empirischen
Letztbegriindung aufgebaut wird, die Kritik und Zweifel entzogen bleiben muss.*¥

Noch spannungsreichere Ergebnisse treten auf, wenn man den Fokus auf Kritik aus-
weitet, die den kompletten Konstruktivismus in den Blick zu nehmen versucht. Fried-
rich August von Hayek hat einen entsprechenden Versuch unternommen. Seine Kritik
lduft auf eine zentrale Anfrage zu: Beansprucht der Konstruktivismus, bei von Hayek
tiberwiegend auf die Gesellschaft als Konstruktionssubjekt ausgerichtet, nicht ein Ma
an Bewusstsein und Intentionalitit, das sich angesichts der vielfachen Kontingenzfak-
toren nicht halten lasse?*4® Konstruktion meint hier stets Akte bewusster Setzung. Das
Ergebnis eines solchen Verstindnisses ist nach von Hayek eine Gesellschaft, die alles auf
einen direkten Nutzen reduziert und nur dasjenige legitimiert, was diesem Kriterium
geniigt.**

Nun stammt diese Kritik aus dem Jahr 1970. Sie kann sich aus historischen Griinden
tiberhaupt nicht auf den radikalen Konstruktivismus beziehen, wie er in dieser Arbeit
dargestellt wird. Dennoch ist von Hayeks Kritik iiberaus aufschlussreich. Im Ergebnis
wendet sie sich nimlich gegen einen positivistischen Glauben an die unbegrenzte Kraft
des Menschen und fokussiert stattdessen auf die menschliche Kontingenz. Gerade da-
mit aber liegt von Hayek in einer entscheidenden Frage auf einer Linie mit dem radika-
len Konstruktivismus. Auch hier wird einem positivistischen Machbarkeitswahn« eine
Absage erteilt und auch hier steht das konstruierende System nicht fiir eine allmichti-
ge Instanz, die allwissend tun und lassen kann, was ihr in den Sinn kommt. Damit ist
freilich nicht gesagt, dass von Hayek eine radikalkonstruktivistische Position vertritt, es
geht lediglich darum, dass seine Kritik am Konstruktivismus nicht den radikalen Kon-

446 Stachura, Hirnforschung S. 24.

447 Das gilt trotz der geldufigen Diktion des neurobiologischen Konstruktivismus, innerhalb derer
stets das »maximale Maf an Konsistenz« (ebd. S. 34) und nie die Objektivitat anvisiert wird.

448 Friedrich August von Hayek, Die Irrtiimer des Konstruktivismus und die Grundlagen legitimer Kri-
tik gesellschaftlicher Gebilde. Miinchen 1970.

449 Vgl.ebd.S.16.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

struktivismus trifft.**° Daran wird exemplarisch erkennbar, dass eine Verurteilung des
Konstruktivismus in toto an der Verschiedenheit der Konstruktivismen scheitern muss.

Eine weitere Schwierigkeit abseits dieser Begriffsfragen besteht in der bereits knapp
behandelten*” theoretischen Inkompatibilitit zwischen radikalem Konstruktivismus
und Realismus.*5? Beide Erkenntnistheorien basieren auf grundsitzlich verschiedenen
theoretischen Axiomen, die jeweils nicht bewiesen werden kénnen. Wihrend der ra-
dikale Konstruktivismus eine beobachtungsunabhingige Erkennbarkeit der Welt fiir
unmoglich hilt und deswegen keine Aussagen tiber die Realitit, sondern nur iber die
eigene, konstruierte Wirklichkeit vornimmt und in direkter Folge auch Begrifte wie Ob-

%53 ablehnt, hilt der Realismus an der Erkennbarkeit der Realitit fest und lisst

jektiviti
stirkere, ontologische Aussagen tiber die Qualitit dieser Realitit zu. Sein Kriterium ist
dabei die Korrespondenz der Vorstellung oder Aussage mit der Realitit, sein Ziel ist
die Wahrheit. Zumindest auf der Ebene der Axiome widersprechen sich radikaler Kon-
struktivismus und Realismus damit fundamental. Thre jeweiligen Positionen kénnen
auf dieser Ebene nicht einfach miteinander harmonisiert werden, sie bilden vielmehr
direkte Konterparts. Besonders deutlich zeigt sich dies an der gegenseitigen (externen)

Kritik. Anhand zweier exemplarischer Kritiken soll dies verdeutlicht werden.

A) Fritz Unger

Fritz Unger hilt dem (radikalen) Konstruktivismus verschiedene Kritikpunkte vor.

454 _ dem radi-

455

So bescheinigt er — und damit bedient er einen Topos der Kritik
kalen Konstruktivismus, lediglich einen »vollkommen iiberholten Positivismus«
anzugreifen.*5® Ungeachtet solcher, eher randstindiger Aspekte folgt Ungers Kritik

450 So meintder Konstruktionsbegriff des (radikalen) Konstruktivismus—wie schon ausgefithrt—»ge-
rade nicht das planerische, absichtliche bzw. intentionale Entwerfen einer Wirklichkeit«. Weber,
Medientheorien S.185. Dieser Unterschied ist auch zu bedenken, wenn bspw. Martin Honecker ei-
nen theologischen Konstruktivismus kritisiert, der an von Hayeks Konstruktivismusverstandnis ori-
entiert ist. Vgl. Martin Honecker, Das Problem des theologischen Konstruktivismus. In: Zeitschrift
fur Evangelische Ethik 24 Heft 1 (1980). S. 97-111. [= Honecker, Problem.]

451 Vgl. die Auseinandersetzungen mit Ernst von Glasersfelds Geschichtsverstandnis (2.3.2.) und Ger-
hard Roths neurobiologischem Konstruktivismus (Kap. 2.4).

452  Umandieser Stelle nicht selbst der gerade erst ausgefiihrten Kritik an den allzu weiten Konstruk-
tivismus-begriffen zuzufallen, méchte ich noch einmal auf mein Verstandnis des Realismus zuriick-
kommen. Ich verstehe ihn als ein erkenntnistheoretisches System, dass auf einem korrespondenz-
theoretischen Wahrheitsbegriff fufdt und mit ontologischen Annahmen tiber die Realitat operiert.
»They differ in detail but they share the idea that all our attempts to achieve knowledge presup-
pose an objective world.« Gadenne, Paradigm S. 80.

453 Denn auch in schwicheren Formulierungen heifdt es da in der Regel dennoch: »Eine Erfahrung
mit einem Inhalt ist objektiv, wenn aus ihrem Inhalt nicht folgt, wer die Erfahrung macht und von
welcher Art sein Erfahren ist, welche Einstellungen zum Erfahrenen er z.B. einnimmt.« Fritz von
Kutschera, Ungegenstandliches Erkennen. Paderborn 2012. S. 20.

454 Ein Topos, das fiir beide Seiten gilt: »Everybody claims that his own opinions are presented mis-
leadingly and erroneously or even that he never held the opinions accused of«. Josef Mitterer,
(Radical) Constructivism — What Difference Does It Make? In: Constructivist Foundations 3 Heft 3
(2008). S.160-162, hier: S.160. [= Mitterer, Difference.]

455  Unger, Kritik S. 116.

456 Ertut dies an mehreren Stellen seines Textes: Vgl. u.a. ebd. S. 29; 42; 71; 107.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—

103


https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Konstruktion von Verbindlichkeit

einem argumentativen Grundmuster: »Die Ausgangspunkte sind vollkommen richtig,
die Schluffolgerung ist nicht zwingend.«**? Besonders deutlich wird dies an der
erkenntnistheoretischen Leitfrage des radikalen Konstruktivismus. Unger schreibt:
»Aus den nicht zu leugnenden Schwichen menschlicher Wahrnehmung und somit

auch der Kommunikation kann nicht auf die Realitit als blofRe Fiktion geschlossen

458

werden.«*® Er teilt hier explizit den radikalkonstruktivistischen Ausgangspunkt und

tut dies auch an anderer Stelle: »Daf$ wir unseren Sinnen nicht trauen kénnen ist

459

trivial.«*” Die vermeintliche Schlussfolgerung aber teilt er nicht. Trotz der grund-

sitzlichen Moglichkeit von Wahrnehmungsschwichen hilt er an der Erkennbarkeit
der Welt in einem ontologischen Sinne fest und tut dies in expliziter Anlehnung an
Poppers Kritischen Rationalismus, den er in einen harten Widerspruch zum radikalen

460 Uber die Methode der Falsifikation méchte Unger keine

t461

Konstruktivismus riickt.
Sicherheit oder Gewisshei
diges Ausprobieren von immer mehr Alternativen der Realitit immer niher, ohne sie
jemals mit Sicherheit oder vollstindig erfassen zu kénnen.«** Er vertritt damit recht

, aber doch Wahrheit erlangen: »wir kommen durch stin-

unverbliimt eine teleologische Auffassung, die an verschiedenen Stellen durchaus auch
von kritisch-rationaler Seite kritisiert werden koénnte. Wenn Unger bspw. schreibt,
das Gehirn schaffe »sich aufgrund der eingehenden Informationen eine Konstruktion der
Realitit, die immer besser mit dem Original iibereinstimmt«4®3, lieRe sich durchaus fragen,
was das eigentlich fiir demenziell verinderte Personen bedeutet. Ungeachtet solcher
Spitzfindigkeit zeugen Ungers Aussagen von einem grundlegend realistischen Profil,
das auch ins Wort gesetzt wird:

Wenn es eine Realitit gibt, dann gibt es wahre und unwahre Aussagen oder wertneu-
traler formuliert; richtige und unrichtige Aussagen und Aussagen die etwas weniger
unrichtig sind, wenn wir die Idee der Anndherung an die Wahrheit akzeptieren. Ob es
uns gefillt oder nicht, wenn es eine Realitat gibt, dann ist das so. Wir kdnnen das auch

457 Ebd.S.112.

458 Ebd.S. 69.

459 Ebd.S.s0.

460 Vgl. u.a. ebd. S.108, 136. Fir ein dhnliches Programm vgl. Detlef Arthur Hanisch, Darstellung und
Kritik des Konstruktivismus aus kritisch-rationaler Perspektive. Zur Frage nach der Existenz der
Realitat und ihrer objektiven Erkennbarkeit. Frankfurt a.M. 2009. Dass man hinsichtlich des Ver-
héltnisses von radikalem Konstruktivismus und Kritischem Rationalismus durchaus auch zu an-
deren (plausiblen) Ergebnissen kommen kann, zeigen Gadenne und vor allem Scholl. Vgl. Volker
Gadenne, Viabilitdt und Wahrheit: Ein Vergleich der Auffassungen von Ernst von Glasersfeld und
Karl Popper. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von
Glasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 305-
316. [= Gadenne, Viabilitdt.]; Armin Scholl, Kritischer Rationalismus und Radikaler Konstruktivis-
mus: verschiedene Ansitze, aber keine Feinde. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft. Ernst von Clasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael
Schorner. Innsbruck 2019. S. 317-334. [= Scholl, Ansitze.]

461 Unger, Kritik S. 48.

462 Ebd.S.48.

463 Ebd.S.38.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

nicht dndern, wenn wir, wie es die Konstruktivisten tun, einfach die Idee der Realitit

leugnen 464

Interessant ist, dass Unger diese Ausfithrung mit einem Konditionalsatz einleitet. Er
ist sich durchaus bewusst, dass seine Bedingung nicht direkt beweis- oder widerlegbar
ist. Damit fillt sie aber, gemessen an seinen eigenen Kategorien, der Metaphysik zu.
Metaphysische Aussagen kennzeichnet er schliefilich als Aussagen, »die nicht iiberpriif-
bar sind, die also nicht scheitern kénnen«*%>. Weite Teile seiner Argumentation werden
damit briichig. Wenn er einerseits sieht, dass auch sein Realismus auf einer nicht-falsi-
fizierbaren und damit metaphysischen Grundunterscheidung beruht*
aber dem radikalen Konstruktivismus daraus einen Vorwurf machen will, ist das pro-

, er anderseits

blematisch. Dass er einen entsprechenden Vorwurf adressiert, zeigt sich exemplarisch
an folgender Textstelle:

Es gibt keinen AnlaR Gberpriifbare Ansatze nicht iiberpriifbaren Ansidtzen unter epis-
temologischer Sicht vorzuziehen. Das ist das wesentliche Argument fir den Kritischen
Rationalismus in Verbindung mit dem konsequenten Fallibilismus und einem radika-
len Realismus gegeniiber den [sic!] Konstruktivismus in jedweder Ausprigung.*¢7

Inwiefern hier das wesentliche Argument fiir den Kritischen Rationalismus begriindet
sein soll, erschliefit sich nicht. Gerade fiir die Ausgangsentscheidung hinsichtlich der
Annahme einer beobachtungsunabhingigen Realitit gibt es schlieflich keine Moglich-
keit der Uberpriifung. Auch eine spiter im Text anzutreffende >metaphysische Binnen-
differenzierung« 16st diese Schwierigkeit nicht auf: »Der Konstruktivismus ist in seiner
Ginze metaphysisch, der Kritische Rationalismus lediglich in der Basisannahme einer
Realitit.«**® GemiR der von Unger selbst so hochgehaltenen logischen Standards*®? ist
diese Aussage nur schwer zu halten, weil der metaphysische Charakter der Ausgangs-

47° Metaphysik ist nicht

unterscheidung geniigt, um auch die Folgesitze zu bedingen.
in einer light-Variante zu haben.

Was bei Unger unterschwellig bereits deutlich wurde, lisst sich mit Blick auf eine
Kritik Konrad Otts noch einmal deutlicher herausarbeiten. Es geht nun explizit um

etwas, das ich als axiomatische Inkompatibilitit bezeichnen mochte.

464 Ebd.S.115.

465 Ebd.S.137.

466 Vgl.u.a.ebd. S.128;180;183.

467 Ebd.S.155.

468 Ebd. S.183. Vergleichbar geht Nise davon aus, man kénne den Realismus »zwar nicht direkt be-
weisen; er ist aber eine gut gestiitzte Hypothese, die das Wie und Warum unserer Erfahrungswelt
erklaren kann.« Ralf Nise, Warum sollte man Radikaler Konstruktivist werden? In: Ethik und Sozi-
alwissenschaften 9 Heft 4 (1998). S. 556-557, hier: S. 557.

469 Das bezieht sich etwa auf den Satz vom ausgeschlossenen Dritten. Vgl. Unger, Kritik S.120. Zu-
gleich aber versteht Unger auch die Logik nicht als Garanten fiir Gewissheit. Vgl. ebd. S. 88.

470 Anhand von Foersters Konzept der nicht-trivialen Maschine lasst sich dies illustrieren: »Eine Kom-
position von nicht-trivialen Maschinen ist so zu behandeln wie eine nicht-triviale Maschine.« Fo-
erster, Anfang S.123.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—

105


https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Konstruktion von Verbindlichkeit

B) Konrad Ott

In seinem Aufsatz Zum Verhiltnis von Radikalem Konstruktivismus und Ethik*”" formu-
liert Konrad Ott kritische Einwinde gegen den radikalen Konstruktivismus, itbersieht
dabei aber, dass zwischen einem realistischen und einem radikalkonstruktivistischen
Theorielayout unweigerlich Inkonsistenzen auftreten, die die Bewertung des je anderen
massiv beeinflussen.

Den Ontologieverzicht des radikalen Konstruktivismus und dessen Umorientie-
rung von know-what zu know-how*’* kommentiert Ott wie folgt: »etwas zu kénnen setzt
voraus, daft es etwas Zuhandenes gibt, das sich manipulieren lisst.«*”> Er indiziert
dem radikalen Konstruktivismus eine ontologische Sublogik, die sich sprachlich sicher
nachvollziehen lisst, aber doch unterschitzt, dass man Existenzaussagen auf der Ebe-
ne zweiter Ordnung auflésen und einer Gesamtkonstruktion eingliedern kénnte, die
dann non-dualistisch ausfillt und keine ontologische Subjekt-Objekt-Trennung mehr
benétigt.#7# Insgesamt wird der Diskurszusammenhang iiberaus normativ dargestellt,
seine Polyphonie nur in den ethischen Ergebnissen und nicht in den sehr unterschied-
lichen Zugingen beriicksichtigt. Da liest es sich beinahe wie ein Vorwurf, dass es hier

»keine einheitliche Position zur Ethik«*7

gebe. Ott geht davon aus, dass sich aus der
einen radikalkonstruktivistischen Position auch eine Ethik ableiten lassen miisse, in-
sofern er voraussetzt: »Rationalititskonzeptionen sind immer ethisch oder normativ

relevant.«#7°

Anders als bspw. Porksen, der verschiedene Zusammenhinge zwischen
Erkenntnistheorie und Ethik ausweist*”7, scheint es fiir Ott nur das Verhiltnis linear-
kausaler Ableitung zu geben. Unter diesem Gesichtspunke lasst sich auch die folgende

Reflexion lesen:

Ich nehme weiterhin an, daf} die Gesetze der Logik sowie Kriterien auch fiir Koharenz
und/oder Konsistenz auch fir den RK gelten. Handelt es sich um Implikationsverhalt-
nisse, so mufs der, der den RK vertritt, auch dessen ethische Implikate akzeptieren,
sofern die Implikation einen korrekten Schluf darstellt. Der Nachweis von Widersprii-

471 Vgl. Konrad Ott, Zum Verhaltnis von Radikalem Konstruktivismus und Ethik. In: Konstruktivismus
und Ethik. (DELFIN 1995). Hg. v. Gebhard Rusch/Siegfried J. Schmidt. Frankfurt a.M. 1995. S. 280-
320. [= Ott, Verhaltnis.]

472 Vgl.exemplarisch Gebhard Rusch, Beantwortung der Frage: Was ist»Radikaler Konstruktivismus«?
In: Konstruktivismen. Eine kulturelle Wende. (Philosophica Bd.19). Hg. v. Fritz G. Wallner/Barbara
Agnese. Wien 2001. S.15-34, hier: S.17. [= Rusch, Beantwortung.]

473 Ott, Verhiltnis S. 288.

474 Eine solche Denkfigur bietet der radikale Konstruktivismus an. Der skeptische Rekurs auf die Un-
hintergehbarkeit der Perspektive des jeweiligen erkennenden Systems macht es nicht unmog-
lich, Seinsaussagen zu treffen. Jede solche Aussagen wird aber immer an das erkennende System
riickgebunden, das in dieser Weise nicht mehr einem Erkenntnisobjekt entgegensteht. Deshalb
postuliert der radikale Konstruktivismus keinen erkenntnistheoretischen Dualismus, sondern ein
Primat des erkennenden Systems.

475 Ebd.S.294.

476 Ebd.S.297.

477 Vgl. Pérksen, Beobachtung S. 61-65.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

chen oder Inkonsistenzen kann nicht durch den Verweis auf»>Viabilitatc aus der Welt
geschafft werden 478

Dass der radikale Konstruktivismus eine konsistenztheoretische bzw. kohirenztheore-
tische Grundorientierung aufweist und in manchen Fillen sogar entsprechende Wahr-
heitsbegriffe verwendet, wurde bereits thematisiert. Dass ihm aber zugleich eine be-
sondere Zuwendung zu Zirkularititen und Paradoxien eignet, die ihn selbst strukturell
miteinbegreift, wurde ebenso herausgestellt. Letzteres eroftnet eine Perspektive auf die
Schwierigkeit, die Otts Kritik zugrunde liegt. Ott bewertet den radikalen Konstruktivis-
mus nimlich anhand systemexterner Kriterien. So kommt er — explizit als »Gegner des
RK«*”® - zu dem Schluss: »Eine iiberzeugende normative Ethik des RK ist also besten-

480 Der zuriickweisende

falls noch ein Desiderat, schlimmstenfalls aber ein Oxymoron«
Rekurs auf Oxymora als Figuren der Paradoxie macht deutlich, dass hier eine Inkom-
patibilitit der angenommenen Axiome durchscheint. Im radikalen Konstruktivismus
stellen Paradoxien nimlich kein grundlegendes Problem dar.

Diese knappe Analyse der zwei exemplarischen Kritiken fithrt zu einer Analyse, die
Josef Mitterer vorgelegt hat: »Konstruktivismus und Realismus setzen in der gegen-
seitigen Kritik einander die jeweils eigene Position voraus.«*3! Unter den je eigenen
Gesichtspunkten wird die andere Position bewertet und (abhingig von der Anspruchs-
haltung) auch verurteilt: »Damit besteht das Scheitern der jeweils kritisierten Theorie
einfach darin, dafd sie von der Theorie abweicht, von der aus der Vorwurf des Scheiterns
erhoben wird.«*3? Diesen Umstand méchte ich — wie bereits angekiindigt — als axio-
matische Inkompatibilitiit bezeichnen.*®® Die Voraussetzung fiir dieses Phinomen ist die

478 Ott, Verhdltnis S. 297.

479 Ebd.S.319.

480 Ebd.S.319.

481 Josef Mitterer, Realismus oder Konstruktivismus? Wahrheit oder Beliebigkeit? In: Zeitschrift fiir Er-
ziehungswissenschaft 2 Heft 4 (1999).S. 485-498, hier: S. 487. [= Mitterer, Wahrheit.] Ahnlich meint
auch Albrecht Koschorke zur Konkurrenz von Konstruktivismus und Realismus, »dass sich beide
Ansdtze nicht ergidnzen, sondern wechselseitig die Grundlage entziehen.« Albrecht Koschorke,
Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen Erzdhltheorie. Frankfurt a.M. 2012. S. 386.
[=Koschorke, Wahrheit.] Grundsatzlich weist auch der Philosoph Martin Kusch darauf hin, dass die
Bewertung einer anderen Position stets zirkular auf den eigenen Standpunkt zuriickverweist, weil
die Pramissen der eigenen Position ja als Mafstab der Bewertung dienen. Vgl. Martin Kusch, Das
Spektrum des epistemischen Relativismus. In: Relativismus und christlicher Wahrheitsanspruch.
Philosophische und theologische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/
Miinchen 2020. S. 36-54, hier: S. 47. [= Kusch, Spektrum.]

482 Mitterer, Wahrheit S. 496. Ein dhnlicher Gedanke findet sich im Ubrigen auch bei Wittgenstein:

»Wo sich wirklich zwei Prinzipien treffen, die sich nicht miteinander auss6hnen, da erklart jeder
den Andern fiir einen Narren und Ketzer.« Ludwig Wittgenstein, Uber Gewifheit. (Bibliothek Suhr-
kamp Bd. 250). Hg. v. Gertrude Elizabeth Margaret Anscombe. Frankfurt a.M. 1970. §611.
Fur den radikalen Konstruktivismus bedeutet dies, dass er seine konstruktivistische Selbsteinsicht
generalisiert und auf andere Gbertragt —auch wenn diese anderen ein anderes erkenntnistheore-
tisches Modell wie den Realismus befiirworten. Die Besonderheit des radikalen Konstruktivismus
koénnte aber darin bestehen, dass seine Generalisierung flexibel und reversibel gehalten wird und
nicht—wie bspw. im Behaviorismus — einfach eine Trivialisierung anderer vorgenommen wird.

483 Leschke sprichtim Kontextverschiedener Medientheorien, dieja—wie in der Diskussion der Arbei-
ten Bernhard Pérksens ersichtlich wurde — durchaus auch von den erkenntnistheoretischen Grof3-

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Konstruktion von Verbindlichkeit

Unbeweisbarkeit sowohl des radikalen Konstruktivismus als auch des Realismus, wie sie

auch von Unger (s.0.) und Ott*®* eingestanden wird.*35 Die Folgen der Inkompatibili-

tit miinden in einem Dilemma. Einerseits (1) kénnte aus der Inkompatibilitit nimlich

eine Immunitit des einen gegeniiber dem anderen Ansatz abgeleitet werden.*®¢ Das

Resultat wire in diesem Fall ein Gesprichsabbruch. Anderseits (2) behebt die Aufrecht-

erhaltung eines Gesprichs unter Beibehaltung der je eigenen Kriterien und Standards

484

486

systemen beeinflusst werden, von der»Problematik einer konstitutiven Inkompatibilitat«der ver-
schiedenen Ansitze. Rainer Leschke, Einfithrung in die Medientheorie. (UTB Bd. 2386). Miinchen
2003.S. 225. Er fihrt weiter aus: »Universaltheorien sind von Haus aus nun einmal unduldsam, und
sie sind nur unter besonderen Bedingungen (iberhaupt bereit, (iber die konstitutiven Differen-
zen hinwegzusehen. Ambivalenzen kann man sich allenfalls innerhalb eines Paradigmas leisten,
wie etwa die Bandbreite unterschiedlicher materialistischer Konzepte von Benjamin tber Ador-
no und Horkheimer bis hin zu Enzensberger deutlich werden lasst, die Grundsatzentscheidung
aber und d.h. die Wahl des Theoriemodells oder des Paradigmas ist zu treffen, noch bevor man
iberhaupt anfingt.« Ebd. S. 231. Die Rede von der axiomatischen Inkompatibilitit nimmt genau auf
diese Abhangigkeit von der Ausgangsunterscheidung Bezug und verbindet sich darin mit dem
Konzept der Inkommensurabilitit, wie es von Kuhn und Feyerabend bekanntist. Vgl. hierzu einfiih-
rend: Eric Oberheim/Paul Hoyningen-Huene, Art. The Incommensurability of Scientific Theories.
In: Stanford Encyclopedia of Philosophy. URL: https://plato.stanford.edu/entries/incommensurabil
ity/(abgerufen am: 17.06.2021). Entscheidend ist, dass die axiomatische Inkompatibilitit nicht erst
aus den Konzepten zur Inkommensurabilitit hervorgeht und deshalb, gerade in der konkreten An-
wendung auf Realismus und radikalen Konstruktivismus, auch nicht mit ihren weiteren Annah-
men wie der wissenschaftstheoretischen Leitidee von Paradigmenwechseln kombiniert werden
braucht. Daneben besteht hier iibrigens auch eine starke Ahnlichkeit zur sog. Konfliktthese man-
cher relativistischen Theorien. Vgl. dazu etwa Kusch, Spektrum S. 42f. Es ist versucht worden, die
theoretische Inkommensurabilitit als Topos relativistischer Philosophien zu beschreiben und sie
gleichzeitig als fehlgeleiteten Versuch zu entlarven, sich dem Gesprach zu entziehen (vgl. bspw.
Strasser, Wirklichkeitskonstruktion S. 105; 108-110). Bezeichnend ist dabei aber, wie die These der
Inkommensurabilititausgeraumt werden soll: »Meine Vermutung ist denn auch, dafd dort, wo zwi-
schen Wissenssystemen tatsachlich Inkommensurabilitit vorliegt, dies damit zusammenhingt,
dafssich die fraglichen Systeme auf>unvergleichbare< Erfahrungsdaten stiitzen, ohne dafd sich be-
rechtigterweise sagen liefRe, die Unvergleichbarkeit der Daten sei eine Folge der Verwendung eben
jener Wissenssysteme.«Ebd. S. 93. Eine Adaption des theoretischen Angebots der Inkommensura-
bilitat findet hier nicht statt, vielmehr wird auf einer realistischen Grundlage vorgeschlagen, sie
dadurch aufzulésen, dass die Realititsbeziige starker fokussiert werden. Dass gerade darin aber
schon eine realistische Positionierung vorgenommen wird, die ebenfalls mit eigenen Setzungen
operiert und von diesen abhangt, bleibt unerwahnt.

Bei Scheible findet sich tibrigens ein dhnlicher Gedanke: »Das Kernproblem der Kritik der radikal-
konstruktivistischen Theorie erweist sich zunehmend als die inkompatible Diktion der Diskussi-
onspartner.« Scheible, Entstehung S. 245.

Vgl. Ott, Verhiltnis S. 289f.

Logisch lasst sich dies mit Godels Unvollstandigkeitssatzen verknipfen. Die Sdtze machen — ver-
einfacht gesprochen — darauf aufmerksam, dass es nicht moglich ist, alle Satze einer Theorie
widerspruchsfrei aus der Theorie und ihren Axiomen selbst ableiten zu kénnen. Eine (teils his-
torische, teils mathematische) Einfiihrung und TexterschlieRung leistet Dirk W. Hoffmann, Die
Godel'schen Unvollstandigkeitssatze. Eine gefiihrte Reise durch Kurt Gédels historischen Beweis.
Berlin 22017. [= Hoffmann, Unvollstindigkeitssitze.]

Vgl. dazu auch Scholl, Ansitze S. 330.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/entries/incommensurability/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

dieses erkenntnistheoretische Problem nicht und begiinstigt ggfs. die stindige Fort-
schreibung eines urspriinglichen Missverstindnisses.*%

Fur dieses Dilemma gibt es m.E. keine eindeutige Losung im Sinne einer logi-
schen Harmonisierung. Aus spezifisch radikalkonstruktivistischer Perspektive bietet
sich dennoch eine gangbare Moglichkeit an. Sie basiert erneut auf der Selbstapplikati-
on als Strukturmoment radikalkonstruktivistischer Theorie und sperrt sich gegen jede

»Selbstdogmatisierung«*88

. Die Anwendung der relativierenden Skepsis auf die eige-
nen Aussagen ermdglicht in diesem Sinne einen spontaneren und offeneren Umgang
auch mit kritischen Anfragen, der zugleich konsequent wie inkonsequent sein kann.
Kurzum: Im Zweifel sticht der offene Dialog die Einsicht in die Inkompatibilitit aus.*8°
Die relativierende Erkenntnistheorie des radikalen Konstruktivismus erweist sich hier

als flexibel. Ob dies mit einem dualistischen Realismus in gleicher Weise funktioniert,

487 Als Ergebnis eines solchen Missverstehens kann auch eine Anekdote Heinz von Foersters interpre-
tiert werden. Er erzdhlt von einer hochkaratigen Tagung im Kloster Royaumont, an der auch »die
beiden groRRen Giganten zum ThemasSprache und Lernen« teilnahmen. Foerster, Anfang S. 200.
Cemeint sind Jean Piaget und Noam Chomsky. »Um die beiden herum waren verschiedenste Per-
sonen gruppiert, die IQ-Superburschis von Harvard und Yale, deren Arroganz so iiberwaltigend
ist, dafl man aus dem Staunen nicht herauskommt, Nobelpreistrager der Biologie, Philosophen,
Psychologen, Anthropologen, Kognitionswissenschaftler, alle waren in der Abtei stationiert. Das
Thema lautete >On Language and Learning<und so heifdt auch der Sammelband zu dieser Tagung,
fiir mich eines der wichtigsten Biicher des 20. Jahrhunderts. | Das Faszinierende war, daR es den
Konferenzteilnehmern gelungen ist, tagelang zusammenzusitzen und einander nicht zuzuhéren,
nicht einen Moment lang zuzuhéren. Auf die Frage des einen, >Was denken Sie im allgemeinen
liber Wechselverhaltnisse?, kam die Antwort >Meine Telefonnummer ist 5679 plus die Vorwahl,
worauf der erste wiederum meinte: >Das ist faszinierend, aber sprechen wir jetzt tiber den kom-
plexen Satz >Alle Schwine sind weiR, aufier jene, die von Popper als schwarz etikettiert werden<
—und so weiter und so weiter. Es war phantastisch, eine Unterhaltung ohne Ende. [..] Da gibt es
einen schon-schaurigen Film >King Kong vs. Godzilla<— und diese Konferenz hatte grofte Ahnlich-
keit damit. King Kong war Chomsky und Codzilla Piaget. Birbel Inhelder [..] versuchte, von Zeit
zu Zeit zu sagen: >Hort doch diesem Menschen einen Moment zu<—alles vergeblich.« Ebd. S. 200f.
Wahrend er diese Anekdote erzihlt, iiberzieht er sie freilich mit einer Deutung. Das eigentliche
Problem beschreibt er wie folgt: Die Teilnehmer »verzichteten auf ihre Sprachfahigkeiten, weil
sie irgendwelchen >Hackordnungen« folgten, irgendwelche Reviere verteidigten, an Verbindun-
gen mit teuren Universitdten oder Publikationen interessiert waren oder einfach ihren Status als
arrogante Supermeister des mentalen Luftraums aufrechterhalten wollten.« Ebd. S. 201.

488 u.a. Porksen, Beobachtung S.16.

489 DazuBrieden:»Deshalb geht es aus konstruktivistischer Sicht selten um ein Rechthaben, sondern

darum, was aus den unterschiedlichen Perspektiven zu lernen ist. Und deshalb kann eine kon-
struktivistische Perspektive auch nicht ignorieren, was gegen sie ins Feld gefiihrt wird.« Brieden,
Paradoxien Kap. 4.4.2.
Hinzukommt ein weiterer Aspekt: Verschlésse sich der radikale Konstruktivismus ndmlich voll-
standig vor anderen Theorien und behauptete in toto deren Unzulanglichkeit, wiare damit eine
Selbsterhebung verbunden, die zumindest mit der Pluralititsaffinitit der Viabilitit in Konflikt
geraten diirfte: »Die Viabilitit eines Modells verlangt letzten Endes auch, dafd es mit den Model-
len anderer Disziplinen nicht unvereinbar ist.« Ernst von Glasersfeld, Die Welt als »Black box«. In:
Die Natur ist unser Modell von ihr. Forschung und Philosophie. Hg. v. Valentin Braitenberg/Inga
Hosp. Reinbek bei Hamburg 1996. S. 15-25, hier: S. 24. [= Glasersfeld, Welt.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—

109


https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Konstruktion von Verbindlichkeit

darf mit Maturana bezweifelt werden. Den Vorzug des relativierenden Zugangs schil-
dert er anhand der Reflexion auf die Entscheidung fiir einen der beiden Wege:

Ob Sie nun den Erklarungsweg der absoluten Objektivitit oder den der relativen Ob-
jektivitdt beschreiten, hangt[..] von lhrerjeweiligen emotionalen Dynamik ab. Diesen
emotionalen Zusammenhang werden Sie aber nicht sehen, wenn Sie den Weg der ab-
soluten Objektivitit beschreiten 49°

Ungeachtet von Maturanas komplexem Emotionalititskonzept*”* wird hier deutlich,
dass die Entscheidung fiir eines der Systeme mit der jeweiligen Konstitution und damit
der Kontingenz in Verbindung gebracht werden kann. Wenn es keine direkte und allge-
meine Evidenz in dieser Frage gibt — und diesen Umstand riumen auch Realist*innen
ein (s.0.) —, dann kann doch die Bedeutung der je eigenen Entscheidung fir einen Zu-
gang nur mit der eigenen Kontingenz kontrastiert werden, wenn die Setzung nicht ver-
absolutiert wird.*** Mit anderen Worten: Wihrend der konstruktivistische Zugang das
Bestehen solch fundamental verschiedener Perspektiven nicht nur akzeptieren, son-
dern auch in die eigene Theorie integrieren und damit erkliren kann, kénnen die Ver-
treter*innen des realistischen Zugangs dies nicht.* Selbstverstindlich ist der Realis-
mus damit keineswegs widerlegt, noch wird ihm eine Unwahrheit oder Ahnliches un-
terstellt. Eine Entscheidung fiir den radikalen Konstruktivismus angesichts kritischer
Alternativen lisst sich auf diese Weise aber dennoch begriinden.*** Sie lisst sich zudem
mit einer metaphorischen Neubestimmung des Verhiltnisses von Realismus und radi-
kalem Konstruktivismus verbinden, wie Armin Scholl sie vorschligt: »Der Realismus
steht dem Konstruktivismus also nicht auf Augenhohe gegeniiber, sondern wird durch
den Konstruktivismus quasi inkorporiert und auf eine spezifische Beobachtungsweise
begrenzt«**>. Den Modus dieser Inkorporation stellt der Wechsel der Beobachtungsebe-

490 Riegas/Vetter, Gesprach S. 78.

491  Wie so oft erweist sich Maturanas Terminologie auch hier als widerstidndig: »Emotionen verstehe
ich als Dispositionen zu Handlungen.« Ebd. S. 79.

492 ImUbrigen ist der Hinweis entscheidend, dass diese Argumentation stets auf der reflexiven Beob-
achtungsebene zweiter Ordnung angesiedelt ist. Fiir die Beobachtungsebene erster Ordnung be-
steht kein Problem, weil hier auch radikale Konstruktivist“innen von einem sog. Alltagsrealismus
ausgehen. Vgl. Klein, Wahrheit S. 428f. Peter Strasser bezeichnet eine solche realistische Grund-
einstellung der Beobachtung erster Ordnung auch als »priméare ontologische Sicherheit«. Strasser,
Wirklichkeitskonstruktion S. 28.

493 Esgehthiernicht um die Frage, ob flir Konstruktivismus und Realismus die gleichen Bedingungen
gelten. Es geht lediglich darum, ob diese Bedingungen iiberhaupt beobachtet werden kénnen. So
gilt mit Bernhard Fresacher weiterhin: »Die Standortgebundenheit ldsst sich in keinem Moment
aufheben, weder in einen Relativismus noch in einen Dogmatismus, weder in einen Subjektivis-
mus noch in einen Objektivismus.« Fresacher, Kommunikation S. 327. Diese Standortgebunden-
heit lasst sich mithilfe des radikalen Konstruktivismus aber zumindest beobachten.

494 Fiir eine gegenteilige Auffassung vgl. Mitterer, Kritik S.110f.

495 Scholl, Ansatze S.331. Eine durchaus vergleichbare, aber doch etwas vorsichtigere Umdeutung
schlagt Wallich vor: »Der Radikale Konstruktivismus ist [...] nicht als Gegenstiick oder Negativfolie
des Realismus zu verstehen, sondern als pragmatische Umdeutung des erkenntnistheoretischen
Diskurses. Er nimmt also ein Reframing der epistemologischen Diskussion vor und instrumenta-
lisiert die Epistemologie als Werkzeug hin auf gesellschaftliche Relevanz«. Wallich, Autopoiesis
S. 269.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

ne von der ersten auf die zweite dar. So lisst sich mit Scholl behaupten: »Der Konstruk-
tivismus ist sozusagen eine Korrekturinstanz des Realismus, wenn dieser ein Problem
der Selbstanwendung bekommt. Dies ist oft genug der Fall und sollte in der Wissen-
schaft gingige Praxis sein.«**® Die axiomatische Inkompatibilitit sollte*”” demnach im
Diskurs verfliissigt werden. Dazu gehort ein Blick auf weitere Kritikpunkte, die dem
radikalen Konstruktivismus realistischerseits entgegengebracht wurden. Aufgrund der
schon erwihnten Vorarbeiten anderer Autor*innen geniigt an dieser Stelle eine knappe
Zusammenstellung sich wiederholender Kritik, die sich in Teilen mit dem deckt, was
bereits als Kritiken von Unger und Ott paraphrasiert wurde. Lindemann und von Ameln

fassen unabhingig von einander die aus ihrer Sicht zentralen Vorwiirfe zusammen.*%8

496 Scholl, Ansdtze S.332. Damit — und deswegen ist die Situation dilemmatisch — wird gleich wie-
der eine Kritikflache er6ffnet, insofern diese metaphorische Neuordnung durchaus im Sinne einer
Vereinnahmung des Realismus gedeutet werden kénnte. Nach Mitterer smuf sich der Konstruk-
tivismus hier genau den Vorwurf der Verabsolutierung und Universalisierung gefallen lassen, den
er gegen den Realismus erhebt.« Mitterer, Wahrheit S. 487. Auch dies fiihrt letztlich zur grundle-
genden Paradoxalitat radikalkonstruktivistischen Denkens zuriick. Vgl. Kap. 2.1 sowie Kap. 2.2.

497 Die Schirfe dieses Ausdrucks sollte nicht dariiber hinwegtauschen, dass die vorgeschlagene L6-
sung einen gangbaren Weg darstellt, der auf einer Abwagung basiert, die auch anders getroffen
werden kénnte. Dieses Dilemma kennt keinen auflésenden Ausweg.

498 Die Tabelle biindelt die einzelnen Kritikpunkte der beiden Autoren, setzt sie aber nicht direkt zu
einander in Verhiltnis. Argumentative Uberschneidungen zwischen manchen Argumenten be-
riicksichtigt die Tabelle in diesem Sinne nicht.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—

m


https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N2 Konstruktion von Verbindlichkeit

Tab. 1

[A] von Ameln, Konstruktivismus: [B] Lindemann, Handeln:

1 | »DerKonstruktivismus leugnet die Existenz der Rea- | »DerKonstruktivismus leugnet die Existenz einer
litdt und ist deshalb ein unproduktiver Solipsismus« | dufSeren/objektiven Realitit«(S. 47)
(5.193)

2 | »Der Konstruktivismus behauptet, es gebe keine | »DerKonstruktivismus behauptet,alle Wirklich-
Wahrheit. Dann kann er selbst auch nicht swahr< | keit sei nur erfunden«(S. 47)

sein. Die konstruktivistische Erkenntnistheorie ist
also selbstaufhebend«(S. 193)

3 | »Der Konstruktivismus basiert auf empirischen Er- | »Der Konstruktivismus leugnet die Moglichkeit
kenntnissen [...]. Diese diirfen nach den Aussagen | vonEntdeckungen derrealen Strukturen und Ge-
der Konstruktivisten keine objektive Giiltigkeit bean- | setzmadfSigkeiten einer realen Welt« (S. 47)
spruchen. Der Konstruktivismus hebt daher seine ei-
gene Argumentationsgrundlage auf« (S.194)

4 | »DieBegrifflichkeiten der konstruktivistischen Theo- | »Wenn die Wirklichkeit eine Konstruktion ist,
vie sind oft mangelhaft expliziert oder inkonsistent« | konntesie beliebig umgestaltet und neu erfunden
(5.194) werden«(S. 47)

5 »Der Konstruktivismus hat keine hinreichende Erkld- | »Im Konstruktivismus gibt es keine Wahrheit
rung fiir die Konstanz der Welt« (S.195) mehr«(S. 48)

6 »Der Konstruktivismus ignoriert die Befunde dereta- | »Im Konstruktivismus sind alle Konstruktionen
blierten Wissenschaften zum Verhiltnis von Syste- | von Wirklichkeit gleichwertig«(S. 48)
men und Umwelt«(S. 196)

7 | »Diekonstruktivistische Theoriebildung ist aufgrund | »Im Konstruktivismus haben Wissenschaft und
ihres hohen Abstraktionsgrades fiir die Praxis un- | Alltagswissen, Religion und Aberglauben, gesun-
fruchtbar«(S.196) der Menschenverstand und Wahnvorstellungen
den gleichen Stellenwert« (S. 48)

8 - »Der Konstruktivismus bietet keine wirklich
neue Perspektive in der Philosophie« (S. 49)

9 - »Der Konstruktivismus nimmt fiir sich selbst in
Anspruch, wahr zu sein und widerspricht sich da-
durch selbst«(S. 49)

10| - »Der Konstruktivismus reduziert Wirklichkeit
auf die Leistung subjektiver Erkenntnis und ver-
nachldssigt soziale Phdnomene« (S. 49)

1n| - »Der Konstruktivismus ist fiir praktisches Han-
deln génzlich irrelevant, er hat keine ethische Di-
mension« (S. 49)

12| - »Der Konstruktivismus fiihrt zu einer Beliebig-
keit der Theorie und des praktischen Handelns«
(5.49)

Die Vorwiirfe stellen Grundanfragen dar, die verschiedentlich in abgewandelter
Form auftreten, aber in der Regel doch riickfithrbar sind.**® Sie werden an dieser

499 Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Der Vorwurf, der radikale Konstruktivismus begins-
tige Phanomene wie Fake News, alternative Fakten oder gleich Verschworungstheorien, kann als

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

Stelle lediglich aufgelistet, ohne aber auf die jeweiligen Erwiderungen einzugehen.
Das liegt zum einen daran, dass einige dieser Anfragen bereits explizit analysiert und
beantwortet wurden (bspw. in der Diskussion um die Zuordnung Maturanas oder in
der Auseinandersetzung mit Unger und Ott). Zum anderen tauchen hier Vorwiirfe auf,
die den radikalen Konstruktivismus der vorgestellten Vertreter insofern nicht treffen,
als ihre Theorien die Kritik bereits antizipieren und beantworten (bspw. A 2, A 3, B 8,
B 9). Weiterhin sind hier Vorwiirfe aufgefiihrt, die durchaus zutreffende (und von den
erkenntnistheoretischen Axiomen weitgehend unberithrt bleibende) Anfragen an den
radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhang anmelden, aber letztlich durch
das gesamte Programm dieser Untersuchung behandelt werden sollen. Zu nennen
sind hier vor allem die Vorwiirfe A 7, B 7 und B 12. In diesen Vorwiirfen kulminiert die
Frage, wie der radikale Konstruktivismus seine eigene Viabilitit erweisen kann (A 7, B
12) oder wie im Kontext dieser relativierenden Erkenntnisskepsis itberhaupt so etwas
wie eine Konstruktion von Verbindlichkeit denkbar sein soll (B 7).5°°

Um das Gesprich mit der systemexternen Kritik damit aber nicht einfach wegzu-
schieben, soll an dieser Stelle noch ein spezifischer Vorwurf thematisiert werden, den
Glinter Dux vorgebracht hat:

Ich bin im Kontext unserer Untersuchung in keiner Weise daran interessiert, die dif-
ferenten Auspragungen des Radikalen Konstruktivismus zu erértern. Ich habe schon
gesagt, dass ich sie flr riickstindig und iiberholt erachte. Interessiert bin ich nur an ei-
nem: deutlich zu machen, dass sich mit ihm ein Absolutismus der Begriindungslogik

behauptet, den es zu iiberwinden gilt.5°"

Als @iberholt und riickstindig wertet Dux den radikalen Konstruktivismus, weil er eine
Position beziehe, die doch historisch bereits als durchgesetzt betrachtet werden miisse.

Abwandlung des Vorwurfs B 12 gelesen werden. Dass solchen Vorhaltungen ausfihrlich begegnet
wird, ldsst sich an diesem Beispiel zeigen. Um hier nur jiingere Beitrage anzufithren: Vgl. Armin
Scholl, Ideologiekritik und Kontingenz(erfahrung) am Beispiel Fake News: Der Beitrag des Radi-
kalen Konstruktivismus. In: Ideologie, Kritik, Offentlichkeit. Verhandlungen des Netzwerks Kriti-
sche Kommunikationswissenschaft. Hg. v. Uwe Kriiger/Sebastian Sevignani. Leipzig 2019. 46-64
[=Scholl, Ideologiekritik.]; Mitterer, Debate. Weniger geeignet scheint mir in diesem Zusammen-
hang der folgende Beitrag: Petra Herczeg, »Wie wirklich sind die Fakten«? Von der Dekonstruktion
zur Falschung. In: Radikaler Konstruktivismus. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ernst von
Clasersfeld (1917-2010). Hg. v. Theo Hug/Josef Mitterer/Michael Schorner. Innsbruck 2019. S. 231-
248. Herczeg macht in diesem Aufsatz deutliche Anleihen beim Realismus, um in der Debatte ein
Verbindlichkeitsmoment behaupten zu kdnnen. Exemplarisch wird dies bspw., wenn sie schreibt:
»Tauschung kann dabei absichtlich oder unabsichtlich erfolgen«. Ebd. S. 240. Eine solche Aussage
setzt eine von der Intention des Systems losgeldste Vergleichsbasis voraus, wie sie sich radikal-
konstruktivistisch nur schwer behaupten ldsst. Konstruktivistisch tduscht nur, wer auch tauschen
will. Vgl. Porksen, Beobachtung S.192. Dass man dennoch irren kann, zeigt Scholl, Ideologiekritik
S. 53ff.

500 Deutlicher noch als in der von Lindemann formulierten Sentenz B 7 wird diese Anfrage als Sorge
bei Zitterbarth ausgedriickt. Er sieht »beim Radikalen Konstruktivismus die Gefahr eines vollig
ungezigelten Pluralismus von Wirklichkeitskonstruktionen.« Zitterbarth, Beziehung S. 85.

501 Ginter Dux, Die Religion in der sdakular verstandenen Welt. (Gesammelte Schriften Bd. 6). Wies-
baden 2018. S. 57. [= Dux, Religion.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—

3


https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Konstruktion von Verbindlichkeit

In einem schnellen Marsch durch die Geistesgeschichte versucht er deshalb nachzuwei-
sen, dass das »Bewusstsein der Konstruktivitit«>°* keineswegs neu, sondern vielmehr
historisch wie gegenwirtig etabliert sei.”®3 Dass der Rekurs auf historische Vorliufer
und die Behauptung einer Denktradition ein Leitmotiv Ernst von Glasersfelds konstruk-
tivistischer Geschichtsschreibung darstellt (vgl. Kap. 2.3.2), lasst Dux unerwihnt.5%*
Seine Kritik bleibt hier aber nicht stehen — ansonsten lief3e sie sich im Vorwurf B 8
auflésen. Den eigentlichen Kern bildet der Verdacht, der radikale Konstruktivismus
stelle eine absolutistische Denkfigur dar. Hier verbindet sich die Kritik mit dem Ge-
samtkonzept, das Dux vorlegt: »Es geht nicht linger an, den Bildungsprozess des Den-
kens von einem Fixpunkt herleiten zu wollen, den man schlicht als gegeben verstehen
soll.<>% Dass der radikale Konstruktivismus eine solche Riickfithrung aber selbst be-
zweifelt, wird doch daran deutlich, dass die Frage nach dem X-Wert (gemifd Webers

Formal-Definition®°®

) keineswegs einheitlich beantwortet wird. Dux streicht den radi-
kalen Konstruktivismus hier auf eine Homogenitit zusammen, die nicht zu der theo-
retischen Polyphonie und kritischen Selbstbeziiglichkeit des Diskurszusammenhangs
passt. Fiir Dux liegt eine biologistische Denkfigur vor, die in der Konzentration auf die
operationale Geschlossenheit ihren absolutistischen Charakter beweist. Einerseits sei
nimlich klar, »dass auch das menschliche Gehirn innersystemisch verschaltet ist«<>°7,
anderseits aber bleibt er dabei, »dass von aulen an den Organismus anbrandende Rei-
ze in einer innersystematisch verarbeiteten Form weitergeleitet und zu Bewusstsein
gebracht werden. Dafiir sprechen alle Erfahrungen, die Menschen in der Interaktion
mit der Aufenwelt machen.«*°® Dux attackiert hier einen Solipsismus, den der ra-
dikale Konstruktivismus nicht vertritt. Mit der Offenheit des Systems fiir »den Fluss

599 ist der Vorwurf ausgeraumt. Zur Debatte steht einzig die

von Energie und Materie«
Frage, ob man die Einsicht in die — wie Dux formulieren wiirde — innersystemische Ver-
schaltung einfach graduieren darf und wie man dies erkenntnistheoretisch begriinden
will. Wenn Dux dies mit Erfahrungen begriindet, die Menschen nun einmal mit ihrer
Umwelt machten, und dem radikalen Konstruktivismus in vermeintlicher Konsequenz

510

vorhilt, er leugne die Gefihrdung, die bspw. von einem »Gewitter im Gebirge« ' aus-

gehe, dann nimmt er schlicht nicht zur Kenntnis, dass der radikale Konstruktivismus

502 Ebd.S.s3.

503 Ebd. S.56. Weiterhin schreibt er: »Man muss weit zuriickgehen, zumindest wahrscheinlich bis in
die Antike, um deren ontologische Seinsvorstellung so verstehen zu wollen.« Ebd. S. 64. Dass die
Méglichkeit, Denkfiguren historisch nachweisen zu kdnnen, aber nichts iiber ein aktuelles breiten-
gesellschaftliches Bewusstsein aussagt, wird hier unterschlagen.

504 Dies wiederum ist angesichts seiner selbst zugestandenen Reduktion des radikalen Konstrukti-
vismus (s.0.) sogar konsequent.

505 Ebd.S.57. Dass mandies nicht mehrakzeptiere, markiere das Charakteristikum der sakularen Zeit:
Ebd. S. 65. Insofern unterstellt Dux radikalem Konstruktivismus und Religion hier eine entschei-
dende Strukturparallele.

506 Vgl. Weber, Konstruktivismus S. 24.

507 Dux, Religion S. 63.

508 Ebd.S.63.

509 Maturana/Porksen, Tun S. 67.

510 Dux, Religion S. 63.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

mit seiner Differenzierung in Beobachtungen erster und zweiter Ordnung ein Instru-
ment kennt, mit dem eine unmittelbare und eine reflexive Ebene unterschieden wer-
den konnen. Dass das Gewitter nur nach den Gegebenheiten des*der jeweiligen Beob-
achters®in (/erlebenden Person etc.) wahrgenommen werden kann, heifdt nicht, dass
es nicht als ernsthafte Gefihrdung eingestuft werden kénnte.5
Auch ein Blitzeinschlag oder sonstige Gefahrenquellen heben nicht die Méglichkeit auf,

Mit anderen Worten:

die eigene Erfahrung als kontingent und relativ wahrzunehmen, ansonsten bestiinde
hier ein direkter Zugang zum wahren Wesen der Welt.5'
Ungeachtet dessen kommt Dux also zu dem Schluss:

Zwar legt der Radikale Konstruktivismus der menschlichen Lebensform eine biolo-
gisch fundierte Theorie des Gehirns des Menschen zugrunde, allein, just die versteht
er durch einen Absolutismus des Denkens so, dass er nicht iiber die biologische Ver-

fasstheit der Lebensform hinaus zu denken vermag '3

Auch hier wird das selbstrelativierende Potential des radikalen Konstruktivismus kei-
neswegs ernstgenommen. Die Diskussion um die Zuordnung Maturanas in dieser Ar-
beit diirfte — gerade auch durch die Kontrastierung mit einigen Ausfithrungen Gerhard
Roths - gezeigt haben, dass auch die biologisch-naturwissenschaftlichen Annahmen
relativiert werden. Von einer Absolutierung kann hier keine Rede sein. Es geht um das
bescheidene Angebot eines Tools und nicht um die Etablierung einer Super-Theory, wie
Siegfried J. Schmidt bemerkt.>*

Im Ergebnis legt Dux eine stark homogenisierende Kritik am radikalen Konstruk-
tivismus vor, die sich darin blind fiir die Dynamik des radikalkonstruktivistischen Dis-
kurszusammenhangs zeigt. Das Gesprich mit ihm ist dennoch sinnvoll. Die Auseinan-
dersetzung mit seinen Vorwiirfen verweist wie auch die Auseinandersetzung mit sys-

511 Oder wie Segal iber von Foerster schreibt: »Er leugnet die Realitat nicht. Wie wir anderen auch
springt er zur Seite, wenn ein Auto auf ihn zurast, und versucht nicht, durch Winde zu gehen.«
Segal, Kamel S. 42.

512 Ein literarisches Beispiel mag dies vielleicht verdeutlichen. In Heinrich von Kleists Novelle Das
Erdbeben in Chili (Heinrich von Kleist, Das Erdbeben in Chili. In: Simtliche Werke und Briefe Bd.
2. Hg. v. Helmut Sembdner, Miinchen 2011. S. 144-159) flieht die Figur Jeronimo Rugera wihrend
des grofien Erdbebens durch die Stadt: »Besinnungslos, wie er sich aus diesem allgemeinen Ver-
derben retten wiirde, eilte er, iiber Schutt und Gebilk hinweg, indessen der Tod von allen Seiten
Angriffe auf ihn machte, nach einem der nachsten Tore der Stadt.« Ebd. S.146. Jeronimo kann sich
retten und bleibt — gerade in Sicherheit — »eine Viertelstunde in der tiefsten Bewusstlosigkeit«
(ebd. S.146) am Boden liegen. Erst als er aus dieser Bewusstlosigkeit aufwacht, ergreift ihn »ein
unsagliches Wonnegefiihl« (ebd. S.146) und die Erinnerung an das Geschehen kehrt langsam zu-
riick. Wahrend sich die Figur also in akuter Gefahr befindet, reflektiert sie nicht, sondern versucht
schlicht, ihr Leben zu retten — sie befindet sich sozusagen ganz im Modus der 1. Ordnung. Die
Reflexion (2. Ordnung) setzt erst nach der Katastrophe und aufRer direkter Lebensgefahr ein. Die
Verbindung von Erinnerung und Beobachtungen zweiter Ordnung schlagt sich im radikalen Kon-
struktivismus tibrigens auch in einem Interesse fiir das Gedédchtnis durch. Vgl. exemplarisch Foer-
ster, Gedachtnis. Fur eine weiterfiihrende Diskussion mit (radikal-)konstruktivistischen Beitragen
vgl. Siegfried ]. Schmidt (Hg.), Ged4chtnis. Probleme und Perspektiven der interdiszipliniren Ge-
dichtnisforschung. (stw Bd. 900). Frankfurt a.M. 42016.

513 Dux, Religion S. 67.

514 Vgl. Schmidt, Tool.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—

15


https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Konstruktion von Verbindlichkeit

temexternen Kritiken insgesamt auf die Relativitit von Erkenntnis, die schlicht nicht in
Eindeutigkeit oder Evidenz aufgelost werden kann. Dass diese Relativitit immer auch
den eigenen Standpunkt betrifft, macht die paradoxale Grundstruktur des radikalen
Konstruktivismus deutlich. Die Losung besteht nicht in der Festschreibung, sondern in
der stetigen, dynamischen Selbstanwendung als kritische Uberpriifung, also im stin-
digen Sprung in die Beobachtung zweiter Ordnung. Die systemexterne Motivation mo-
tiviert damit eine systeminterne Auseinandersetzung.

2.5.2 Systeminterne Kritik

Aspekte der systeminternen Kritik oder der Auseinandersetzungen innerhalb des ra-
dikal-konstruktivistischen Diskurszusammenhangs wurden bereits in der Darstellung
der vier Vertreter erkennbar. Eine weitere Darstellung der Unterschiede und Dissense
soll an dieser Stelle nicht geliefert werden. Vielmehr soll auch hier eine exemplarische
Metaperspektive entfaltet werden. Im Zusammenhang mit dem Vorwurf, der radika-
le Konstruktivismus sei fiir die Praxis unbrauchbar (A7, B12), habe ich bereits darauf
hingewiesen, dass sich eine Beantwortung letztlich aus dem Programm dieser Unter-
suchung ergeben miisse. An dieser Stelle sollen aber einige metatheoretische Hinweise
gesetzt werden, die den Rahmen abstecken, innerhalb dessen sich die Beantwortung
der Fragestellung bewegen soll.

Tatsichlich ergibt sich die genannte Anfrage als direkte Konsequenz aus den Ei-
genheiten radikalkonstruktivistischer Erkenntnistheorie. Wenn all das gilt, was bislang
zur Rolle der Selbstapplikation gesagt wurde, dann muss der radikale Konstruktivis-
mus in seiner Festlegung auf die Viabilitit die Frage behandeln, wie viabel der radikale
Konstruktivismus selbst ausfillt.5' Fiir Gisela Miller-Kipp scheint die Antwort klar:

Uberhaupt steht die gesellschaftliche Wirklichkeit des Radikalen Konstruktivismus
nicht zur Debatte, weil es ihm einstweilen an dieser Wirklichkeit und an gesell-
schaftlicher Durchschlagskraft fehlt. Auch fiir das kollektive Alltagshandeln hat er
sich noch nicht empfohlen. Das liegt zum einen an seiner logischen Struktur, zum
anderen an seiner Subjekthypothese, wie Rezeption bzw. Bearbeitung des Radikalen

Konstruktivismus im praktischen Zusammenhang zeigen.>'®

Doch auch wissenschaftlich sieht Miller-Kipp starke Defizite, die sie vor allem an der
Produktivitit bemisst. Es sei keineswegs so, als »bote der Radikale Konstruktivismus

515 Oder wie Gebhard Rusch formuliert: »Der (Radikale) Konstruktivismus ist [...] darauf aus, eine via-
ble Vorstellung von den menschlichen Méglichkeiten des Wissens zu entwerfen, und er erwar-
tet nicht, dafd diese Vorstellung irgendwie fundamentaler oder besser ist als ihr Gegenstand, das
menschliche Wissen.« Rusch, Beantwortung S.17.

516  Gisela Miller-Kipp, »Wissen wirjetzt mehrals vorher? Sind wir kliiger geworden?« Uber die Leistun-
gen und die Erfindungen des radikalen Konstruktivismus. In: Philosophischer Literaturanzeiger 50
Heft 2 (1997). S.188-206, hier: S. 201. Miller-Kipps Einschatzungen werden in diesem Unterkapitel
zur systeminternen Kritik (ibrigens nicht besprochen, weil ich Miller-Kipp als radikale Konstrukti-
vistin verstehe, sondern weil sie sich auf Anfragen bezieht, die sich auch vor einem rein radikal-
konstruktivistischen Hintergrund stellen lieRen.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Einfiihrung in das radikalkonstruktivistische Denken

fortschreitend Forschungs- und Wissensbestinde zur Auseinandersetzung an.«>* Zur
Diskussion stehen also die Konsequenzen des radikalen Konstruktivismus im Alltags-
handeln und in der Wissenschaft. Die Einschitzungen zu Produktivitit und Einfluss des
(radikalen) Konstruktivismus auf die Wissenschaften gehen weit auseinander. Wihrend
einerseits scharfziingige Abgesinge formuliert werden (Gumbrecht: inzwischen habe
»die intellektuelle Gegenwart [..] konstruktivistische Positionen abgelegt wie Karten

518y werden andererseits Hochlieder auf

eines Spiels, das aus der Mode gekommen ist«
die Durchsetzung konstruktivistischer Paradigmen im wissenschaftlichen Diskurs an-
gestimmt.?® Auf beiden Seiten zeigt sich ein Zusammenhang zwischen Diagnose und
eigener Position: Realist*innen werten ab, Konstruktivist*innen werten auf. Eine seri6-
se Einschitzung ist zumindest auf dieser Grundlage nicht zu treffen. In welcher Weise
sollte eine solche Einschitzung auch gefillt werden: Als empirische Ubersicht aktueller
Forschungsvorhaben vor dem Hintergrund ihrer erkenntnistheoretischen Bezugssys-
teme? Das ergibe zumindest aus radikalkonstruktivistischer Sicht wenig Sinn, da hier
iiberhaupt keine Methodenrevolution gefordert wird: »The difference between scientific
and non-scientific problem solving lies primarily in the explicitness and the repeata-
bility of operations and in its regulative parameters.<>*° Schon deshalb besteht in der
konkreten Forschungsorganisation kein grofRer Unterschied zwischen Realismus und

Konstruktivismus®?

!, was eine Diskussion der Unterschiede (wie diese Untersuchung)
jedoch keineswegs eriibrigt.

Doch Miller-Kipp hat auch die Frage nach dem Alltagshandeln aufgebracht, die wie-
derum nicht mit einem einfachen Rekurs auf empirische Befunde gelést werden kann.
Scholls oben zitierter Vorschlag, den Konstruktivismus als Korrekturinstanz des Rea-
lismus zu verstehen, weist hier einen Weg. Denn auch radikale Konstruktivist*innen

52

folgen zunichst einem sogenannten Alltagsrealismus®**, insofern sie nicht in jeder noch

517 Ebd.S.197.

518 Hans Ulrich Gumbrecht, Alles, was ist, konnte auch anders sein: das Geschlecht, die Stimmung, das
Begehren. Wie zwei grosse Denker von der Sprache zur Welt zuriickfinden. In: NZZ, os. Februar
2019. URL: https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein
-1d.1456986 (abgerufen am: 17.06.2021).

519  Mitterer attestiert dem radikalen Konstruktivismus bspw. »einer der wirkungsmachtigsten theo-
retischen Ansitze der Gegenwart in den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften« zu sein. Josef
Mitterer, Einige Gedanken zur Er6ffnung des Archivs. In: Ernst-von-Glasersfeld-Archiv. Er6ffnung
— Inauguration. Hg. v. Theo Hug/Michael Schorner/Josef Mitterer. Innsbruck 2013. S. 25-26, hier:
S. 26. Porksen geht davon aus, dass sich der Konstruktivismus »an manchen Instituten und Uni-
versititen von einer Aulenseiterphiloso|phie in eine neue Orthodoxie verwandelt hat«. Pérksen/
Schulz von Thun, Kunst S.178f. Fiir einzelne Disziplinen verscharfen sich diese Zuschreibungen
noch. Inder Soziologie bspw. gehdrt »der mindestens implizit akzeptierte Konstruktivismus<mitt-
lerweile zum Standard.«Joachim Renn, Eine rekonstruktive Dekonstruktion des Konstruktivismus.
In: Konstruktion und Geltung. Beitrage zu einer post-konstruktivistischen Sozial- und Medientheo-
rie. Hg. v. Joachim Renn/Christoph Ernst/Peter Isenbock. Wiesbaden 2012. S.19-42, hier: S. 21. Fir
einen Einblick in die Vielfalt (sozial-)konstruktivistischer Wissenschaftspraxis vgl. die verschie-
denen Beitrage aus Sibylle Moser (Hg.), Konstruktivistisch Forschen. Methodologie, Methoden,
Beispiele. Wiesbaden 22011.

520 Schmidt, Future S. 439.

521 Vgl. Mitterer, Difference S.160.

522 Vgl. u.a. Klein, Wahrheit S. 428f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986
https://www.nzz.ch/feuilleton/rorty-gadamer-die-welt-koennte-auch-ganz-anders-sein-ld.1456986

8

Konstruktion von Verbindlichkeit

so alltiglichen Lebenslage gleich die Frage nach der Konstruktionalitit ihrer Erfah-
rungswelt aufrufen. Sie tun dies erst, wenn Probleme mit etablierten Strategien und
Losungswege auftreten.5?> Genau in diesen Fillen erweist der radikale Konstruktivis-
mus auch seine eigene Viabilitit: als komplexititshewusste Komplexititsreduktion. Im Be-
wusstsein der erkenntnistheoretischen Kontingenz, die sich aus der unhintergehbaren
Beteiligung des jeweiligen erkennenden Systems ergibt, ermdglicht er eine Einsicht in
die Komplexitit von Erkenntnis und verbindet sie zugleich mit der Méglichketit, festge-

fahrene Konzepte angesichts der eigenen (erkenntnistheoretischen) Verantwortung®**

525 zu werden.

flexibel und dynamisch zu l6sen ohne zum »stumpfsinnigen Exerzitiume«
Eindimensionale Strategien werden mit der Pluralitit moglicher Losungswege kontras-
tiert. Der radikale Konstruktivismus zeigt sich als Tool zur Lésung empfundener Pro-
bleme. Kurzum: Die Viabilitit des radikalen Konstruktivismus erweist sich in der Flexi-
bilisierung festgefahrener Konzepte. Insofern die neuen Konzepte in die Lebenspraxis
aufgenommen werden, wirkt die zweite Ordnung auf die erste zuriick und verindert

so potentiell auch das ansonsten alltagsrealistische Erleben.

2.6 Abgrenzung: Eine Lektiirehilfe

Nachdem im letzten Unterkapitel bereits Angaben zum Realismus als der wichtigsten
Gegengrofie zum radikalen Konstruktivsmus gemacht wurden, wird der Blick im Fol-
genden iber diese Konkurrenz hinaus geweitet. Zumindest kurz mochte ich auf Ab-
grenzungsmoglichkeiten, aber auch Verbindungslinien32¢
insgesamt eingehen. Dieses Unterkapitel dient einer ersten Orientierung im Gewithl

zu anderen Denksystemen

der grofien Labels und Denkschulen — bestenfalls als Lektiirehilfe.>*’ Die freilich ver-

523 Wobei mit radikalem Konstruktivismus und Kybernertik zweiter Ordnung freilich auch neue Pro-
bleme ausgehoben werden konnen, insofern »man aus dieser Sichtweise zweiter Ordnung plétz-
lich Probleme erkennen kann, die man vorher nicht wahrgenommen hat.« Foerster, Anfang S.199.

524 Ahnlich schreibt Mitterer dem radikalen Konstruktivismus eine Toleranz »for purely epistemolo-
gical reasons«ein. Mitterer, Difference S.161.

525 Foerster, KybernEthik S. 63.

526 Diese Linien lassen sich freilich nicht nur in eine oder zwei Richtungen ziehen, sondern spannen
sich auch zwischen mehreren Systemen gleichzeitig auf. Die Aufarbeitung dieser Wechselspiele
fallt iberaus komplex aus und kann in dieser Arbeit nicht geleistet werden. Zu den Wechselver-
héltnissen zumindest dreier Stromungen haben de Berg und Prangel schon 1995 einige Beitrige
geblndelt: Vgl. Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwischen De-
konstruktion und Konstruktivismus. Tilbingen/Basel 1995. Zu konstatieren ist in diesem Zusam-
menhang wohl, dass ein sichtlicher Schwerpunkt auf einer systemtheoretischen Zugangsweise
liegt und auch dort also eine Perspektive vorgeordnet wird.

527 Esgehthieralso keineswegs um eine abschliefende Darstellung. Die einzelnen Theorien verdien-
ten wohl alle eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung und Verhiltnisbestimmung. Eine solche
sprengte aber den Rahmen dieser Untersuchung. Geleistet wird hier also lediglich ein anfanghaf-
ter, iiberaus heuristischer Uberblick.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-009 - am 14.02.2026, 18:57:38. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

