
15  Marginalisierung von Traurigkeit

 
 
Aus emischer Sicht wird in vielen Fällen nicht zwischen kindlicher »Traurigkeit« 
(marahet so onowned) und »Wut« (somozi) dif ferenziert. Beide emotionalen Zustände 
werden stattdessen von den Bezugspersonen als unerwünschtes »Herumlärmen« 
aufgefasst und auf dieselbe Weise sanktioniert. Emotionen und affektive Zustände, 
die die Integrität des sozialen Gemeinwesens bedrohen, werden von den Tao in ihrer 
Gesamtheit abgelehnt und mit dem polysemischen Oberbegrif f marahet so onowned 
als etwas Negatives (und auch Gefährliches) markiert (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das 
Bauchorgan onowned).

Wenn ältere Säuglinge und Kleinkinder »weinen« (amlavi), werden sie in der Regel 
von ihren Bezugspersonen durch Klapsen oder Androhen von Schlägen »ruhig« (ma­
hanang) gestellt (vgl. Kapitel 13). Zum Ende der Kleinkindphase hin kommen weitere 
auf Beschämung basierende Sozialisationsstrategien wie das Auslachen (vgl. Kapitel 
14) und das »Ignorieren« / »Nichtbeachten« (jiozayan) hinzu, um kindliches »Weinen« 
zu unterbinden. Auch beim Spielen in der Peergruppe ist später ein beschämendes 
Verhalten jüngerer Kinder durch ältere hinsichtlich des »Weinens« zu beobachten. 
Hierbei ist anzumerken, dass meine Interpretation des Beschämens, wie im voran-
gegangenen Kapitel herausgestellt, aus etischer Perspektive erfolgt und dass entspre-
chende Verhaltensweisen von den Tao durchaus anders intendiert sind (z. B. als eine 
kollektive Zurückweisung der anito).

»Weinende« Kinder werden nicht selten von anderen Dorf bewohnern durch 
Kommentare beschämt, die das »Weinen« ins Lächerliche ziehen oder als eine nicht 
altersgemäße Handlung bewerten. Mit »weinenden« Kindern, die das Säuglingsalter 
bereits hinter sich gelassen haben, reden die Tao häufig mit künstlich angehobener 
Stimme, die wie Babysprache anmutet:

Theo (21 Monate)
Ich gehe mit Theo nach draußen. Er will Seifenblasen pusten und das Gefäß dabei 
unbedingt selbst halten. Da er in letzter Zeit andauernd Gläser ausschüttet, erlau-
be ich dies nicht. Theo fängt daraufhin an zu »weinen« (amlavi). Eine Frau Ende 50 
kommt durch unsere Gasse gelaufen und sieht den »weinenden« Theo. Sie »lacht« 
(maznga) und sagt mit Babystimme: »Oh, jetzt weint er !« (»喔, 他在哭了 !« »Wo, ta 
zai ku le !«).
Beobachtungsprotokoll 54; aufgezeichnet am 11.02.2011.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit388

Johann (5 Jahre, 2 Monate)
Ich bin mit Johann zum ersten Mal eine Stunde lang in der GYB gewesen, um ihn 
einzugewöhnen. Ihm ist der Besuch nicht leichtgefallen. Er hat die gesamte Zeit 
über auf meinem Schoß gesessen und keinen Kontakt zu den Vorschulkindern auf-
genommen. Nun sitzen meine Frau, Theo, Johann und ich auf einem ausrangierten 
Autorücksitz in der Nähe des HDZX. Johann sagt, dass er nach Hause will, und krallt 
seine Finger in meine Hand. Ich lasse ihn gewähren und sage nichts. Er wälzt sich 
auf meinem Schoß herum und fängt an zu »weinen« (amlavi). Eine ältere Frau über 
50 kommt vom HDZX herübergelaufen. Sie schaut Johann »lächelnd« (mamin) an. 
Sie kommt auf ihn zu und berührt ihn mit ausgestrecktem Zeigefinger am Bauch. 
Johann schaut zu ihr auf und »weint« jetzt leiser. Die Frau sagt: »Du musst doch 
nicht weinen !« (»你不要哭了 !« »Ni bu yao ku le !«). Dabei betont sie sehr stark das 
ku (哭) für »weinen«. Es klingt wie Babysprache. Zwei Frauen, die auf der anderen 
Straßenseite Platz genommen haben, schauen nun ebenfalls zu uns herüber und 
»lachen« (maznga). Johann hört auf zu »weinen«. Die Frau geht zu den beiden ande-
ren Frauen herüber.
Beobachtungsprotokoll 55; aufgezeichnet am 02.11.2010.

Verschiedene Gründe könnten die beiden Frauen zu ihren Kommentaren bezüglich 
des »Weinens« meiner Kinder bewegt haben. Es ist davon auszugehen, dass sie durch 
ihr »Lachen« »schlechte Einf lüsse« vom Dorf fernhalten wollten. Ich glaube, dass sie 
darüber hinaus auch »Mitleid« (ikasi; mangasi) mit unseren Kindern empfanden, weil 
sich deren Körper in einer unangenehmen Disstress-Situation befanden. Durch ihre 
gut gemeinten Sprüche wollten sie dazu beitragen, dass sich Theo und Johann wieder 
beruhigen. Wäre ihnen das Schicksal unserer Kinder egal gewesen, hätten sie deren 
»Weinen« »nicht weiter beachtet« (jiozayan).

Wenn Tao-Kleinkinder nicht wollen, dass die eigene Mutter (oder Großmutter) aufs 
Feld geht, kommt es bisweilen vor, dass sie ihren Bezugspersonen laut »weinend« 
hinterherlaufen. Dieses Verhalten wird von den Dorf bewohnern abschätzig als ma
lavilavien bezeichnet, was man mit »zu weinen lieben« (oder etwas freier als »Heul-
suse«) übersetzen kann. Die Anwesenden amüsieren sich über den Unverstand der 
Kleinkinder, welche die sozialen Zusammenhänge und Notwendigkeiten noch nicht 
durchschaut haben. Was sollen Kinder denn essen, wenn ihre Mütter nicht auf die 
Felder gehen ? Gleichzeitig versuchen die Verwandten und manchmal auch andere 
Dorf bewohner, den »Disstress der kleinen Kinder zu lindern, indem sie ihnen etwas 
zu essen geben« (ipowring) – in der Regel Süßigkeiten (vgl. Kapitel 10).

Tao-Kinder machen während des Aufwachsens die Erfahrung, dass ihr »Weinen« 
(amlavi) in den meisten Fällen von ihrer gesamten sozialen Umgebung abgelehnt wird. 
Durch die beständige Evozierung der moralischen Gefühle »Angst« (maniahey) und 
»Scham« (masnek) gelingt es zuerst den Bezugspersonen und dann später den Peers, 
jegliche Anzeichen von »Traurigkeit« im Ausdrucksverhalten von Tao-Kindern zu 
unterdrücken. Die Unterdrückung depressiver Gefühle und Stimmungen geht dabei 
so weit, dass im ciriciring no tao kein eigenständiger Begriff für »Traurigkeit« vorhan-
den ist. Sie kann nur mit dem diffusen Sammelbegriff marahet so onowned beschrie-
ben werden, der daneben auch für weitere affektive und emotionale Zustände wie  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15  Marginalisierung von Traurigkeit 389

»Ärger« (somozi), »Angst« (maniahey), »Geiz« (mabayo) und »Neid« (ikeynanahet) ver-
wendet wird.1

Aus einer sozialhistorischen und sozialpsychologischen Perspektive heraus be-
trachtet, war die Marginalisierung von »Traurigkeit« auf Lanyu eine Notwendigkeit, 
um das Überleben der Menschen in schwierigen Zeiten zu sichern. Tod und lebens-
bedrohliche Krankheiten waren bis in die 1970er-Jahre allgegenwärtig. Unter diesen 
Umständen war es von Vorteil, früh zu lernen, »Trauer« nicht zuzulassen und keine 
allzu intensiven Bindungen zu anderen Menschen einzugehen, da ein länger andau-
erndes Trauern sich negativ auf den Fortbestand eines Haushaltes ausgewirkt hätte.

Die Marginalisierung von »Traurigkeit« bei den Tao weist viele Parallelen zum 
Umgang mit »Ärger«/»Wut« auf, der im nächsten Kapitel dargestellt wird. Wo immer 
es geboten erscheint, werde ich deshalb bereits in diesem Kapitel auf die kulturelle 
Modulierung des »Ärgers« verweisen.

Angst vor Seelenverlust

Eine Kontrolle über das »Weinen« (amlavi) wird von Tao-Kindern in dem Maße er-
wartet, wie sie aufgrund ihres Entwicklungsalters hierzu in der Lage sind. Kinder 
sind sich mit 3 bis 4 Jahren bewusst, dass unkontrolliertes »Schreien« (amlololos; val­
valakan) oder »Weinen« für sie selbst äußerst gefährlich ist, weil sich in diesem Zu-
stand die Freiseele vom »körperlichen Selbst« löst und davonf liegt. Sowohl negati-
ve – »Traurigkeit« (marahet so onowned); »Ärger« / »Wut« (somozi) – als auch intensive 
positive – »Freude« (masarey) – af fektive und emotionale Zustände werden bei den 
Tao durch ein existenzielles Gefühl der »Angst« reguliert. Es handelt sich hierbei um 
die »Angst vor einem Seelenverlust« (maniahey so pahahd), der dadurch begründet 
wird, dass andauernde af fektive Erregung die empfindliche Einheit von Freiseele 
und »körperlichem Selbst« gefährdet. Personen, die sich allzu sehr einem bestimm-
ten Gefühlszustand hingeben, verfügen nicht mehr über genügend Achtsamkeit und 
Vorsicht, um auf kommende Gefahren für Leib und Seele rechtzeitig zu erkennen.

»Weinen« an sich ist bereits ein Ausdruck von »Besessenheit« (ni kovotan no anito). 
Die Tao nehmen an, dass »weinende« Personen aufgrund eines (temporären) Seelen-
verlustes passiv geworden und den üblen Machenschaften der anito somit schutzlos 
ausgeliefert sind. Wer sich der »Traurigkeit« allzu lange hingibt, riskiert auf fatale 
Weise, »von den bösartigen Geistwesen schikaniert zu werden« (被魔鬼欺負 bei mogui 
qifu). Länger andauernde Besessenheit führt zu Krankheit und schließlich zum Tod 
(vgl. Kapitel 5, Abschnitt Körperseele).

1 � Jüngere Tao, die im Alltag vermehrt auf Chinesisch kommunizieren, sind heute dazu übergegangen, 
»Traurigkeit« mithilfe des chinesischen Konzeptes 難過 (nanguo) wiederzugeben, das wörtlich so viel 
wie »etwas ist schwierig durchzustehen« bedeutet.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit390

Reizen und necken in den kindlichen Peergruppen

Bezugspersonen ebenso wie später die Peers »reizen« und »necken« (pasozi) jüngere 
Kinder, weil deren unreifes Verhalten auf sie »babyhaft und niedlich« (ke’ai) wirkt und 
außerdem zur allgemeinen Belustigung beiträgt. Der Begriff pasozi leitet sich von  
somozi ab und bedeutet wörtlich »jemanden wütend machen«. Er kann aber aufgrund 
der Verwobenheit von »Traurigkeit« (marahet so onowned) und »Ärger« / »Wut« (somozi) 
ebenso gut auch mit »jemanden zum Weinen bringen« wiedergegeben werden. Wei-
tere mögliche Übersetzungsmöglichkeiten für pasozi sind »aufziehen«, »ärgern« und 
»irritieren« (siehe Kapitel 16).

Das ständige »Aufziehen« führt zu intensiven Empfindungen von »Traurigkeit« 
sowie auch von »Ärger« / »Wut« bei den betroffenen Tao-Kindern. Sobald diese jedoch 
angefangen haben zu »weinen« oder Ausdruckszeichen von »Ärger« zeigen, wird de-
ren selbstbezogenes und somit idiosynkratisches Verhalten von allen anwesenden 
Personen durch Auslachen beschämt. Das Hervorlocken der »Traurigkeit« bzw. des 
»Ärgers« ist wichtig, weil Tao-Kinder diese in ihrer Gesellschaft als problematisch an-
gesehenen affektiven und emotionalen Zustände zunächst am eigenen Leib erfahren 
müssen, um dann zu lernen, wie sie sie in einem nächsten Schritt erfolgreich unter-
drücken können. Da sich die sozialen Praktiken der Tao im Umgang mit »Traurigkeit« 
und »Ärger« / »Wut« gleichen, werden die hiermit verbundenen affektiven Zustände 
von den betroffenen Tao-Kindern als etwas Zusammengehöriges erfahren.

Wenn Tao-Kinder mit etwa 3,5 Jahren beginnen, zusammen mit ihren Altersan-
gehörigen durch das Dorf und dessen nähere Umgebung zu streifen, haben sie die 
Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen übernommen und wenden sie an jün-
geren und schwächeren Kindern an. Die Neckereien älterer Kinder (und auch mancher 
Jugendlicher) gegenüber jüngeren Kindern sind in der Regel viel derber als die ver-
gleichsweise milde ausfallenden Späße der Bezugspersonen.

Junge (2 Jahre, 1 Monat)
Ein 25 Monate alter Junge ist auf dem Nachtmarkt von Iranmeylek in ein dort auf-
gestelltes tatala geklettert. Der im Boot sitzende Junge wird nun von einem 12-jäh-
rigen Jungen erschreckt, der sich unvermittelt von hinten über den kleinen Jungen 
herüberbeugt. Der kleine Junge »weint« (amlavi), bliebt aber im Boot sitzen. Zwei 
weitere Jungen (7 und 10 Jahre) stehen nun zusammen mit dem 12-Jährigen um das 
Boot herum und »lachen« (maznga). Die auf dem Nachtmarkt anwesenden erwach-
senen Personen mischen sich nicht ein und gehen auch nicht zum »weinenden« Jun-
gen hin. Nach einer Weile entfernen sich die drei älteren Jungen vom Boot.
Beobachtungsprotokoll 56; aufgezeichnet am 24.07.2011.

Wenn es meinen Kindern während der Feldforschung nicht gut ging und sie »weinten« 
(amlavi), war das sogleich einsetzende »Lachen« (maznga) der Tao-Kinder für mich bis-
weilen nur schwer auszuhalten:

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15  Marginalisierung von Traurigkeit 391

Theo (19 Monate)
Ich bin mit Theo allein zu Hause geblieben, meine Frau ist mit Johann zusammen 
in der Kirche. Die Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) kommt mit ihrer gleichalt-
rigen Cousine in unsere Wohnung. Theo, der gesundheitlich angeschlagen ist, wird 
der Besuch zu viel, er fängt an zu »weinen« (amlavi).

Als ich die beiden Mädchen freundlich zum Gehen auf fordere, verlassen sie 
zwar den keting – wo ich mich gerade mit dem »weinenden« Theo befinde –, bleiben 
dann aber in der Küche sitzen. Von dort aus ruf t mir die Enkelin zu: »Eure deutschen 
Kinder haben ja, wenn sie weinen, ein ganz rotes Gesicht.« (»你們德國孩子哭哭
的時候臉都紅紅的.« »Nimen deguo haizi kukude shihou lian dou honghongde.«). Ich er-
kläre ihr, dass sich die Gesichtsrötung aufgrund unserer weißen Hautfarbe ergibt. 
Dann sagt sie: »Onkel, wenn Theo weint, ist er echt niedlich !« (»叔叔, 特奧哭哭的
時候很可愛 !« »Shushu, Te’ao kukude shihou hen ke’ai !«).

Nun erscheinen drei weitere Mädchen an unserer Haustür. Es handelt sich um 
ein 6-jähriges Mädchen aus der GYB sowie ein 8-jähriges Mädchen, das seine 3-jäh-
rige Schwester betreut. Die beiden Schwestern gehören zu einer marginalisierten 
Familie und werden von den meisten Dorfbewohnern stigmatisiert. Die Enkelin 
will die beiden nicht in unsere Wohnung lassen und begibt sich mit ihrer Cousine 
nach draußen, um die Tür zu blockieren.

Ich stehe an der geöf fneten Haustür und versuche, Theo zu beruhigen, der 
sich auf meinem Arm befindet und nun schon seit zwei Minuten ununterbrochen 
»weint«. Alle meine Tröstungsversuche scheitern. Die Mädchen rufen immer wie-
der »Onkel !« (»叔叔 !« »Shushu !«), um meine Aufmerksamkeit zu erheischen. Ich 
gebe jedoch nicht auf sie acht und um kümmere mich um Theo. Die Mädchen 
stehen an der Türschwelle und schauen Theo an. Dabei »lächeln« (mamin) sie. Als 
Theos »Weinen« andauert, fangen sie an, vor »Lachen« (maznga) zu prusten.
Beobachtungsprotokoll 57; aufgezeichnet am 12.12.2010.

Die Mädchen in der oben aufgeführten Episode gaben Theos »Weinen« überhaupt kei-
nen Raum, sie setzten alles daran, sein »Weinen« durch Späße, Fragen und Kommen-
tare zu übertünchen. Sie demonstrierten geradezu Ausgelassenheit und Heiterkeit. 
Ich vermute, dass das »Lachen« (maznga) der Mädchen durch Verschiedenes moti-
viert wurde. Zum einen war Theos lange andauerndes »Weinen« aus ihrer Sicht etwas 
sehr Ungewöhnliches, da sich kein Tao-Kind in seinem Alter so verhalten hätte. Das 
»Lachen« der Mädchen kann zudem als eine Abwehrhaltung gegenüber »schlechten 
Einf lüssen« aufgefasst werden. Denn durch ihr »Lachen« demonstrierten sie nach 
außen hin Stärke und trugen somit aktiv dazu bei, ihre eigenen Seelen zu festigen 
und vor den Machenschaften der anito zu schützen. Die Mädchen amüsierten sich 
ferner über Theos babyhaftes Verhalten, das aus ihrer Sicht mit eklatanter Schwäche 
und Unwissenheit einherging. Die Enkelin unseres Vermieters betonte, dass sie den 
»weinenden« Theo besonders »niedlich« (ke’ai) findet (vgl. Kapitel 11). Die »schlechten 
Dinge«, die von Theo vorübergehend Besitz ergrif fen hatten, wurden auf diese Weise 
als etwas Harmloses dargestellt, das den Mädchen nichts anhaben konnte.2

2 � Ob die Mädchen in diesem Augenblick tatsächlich die bösartigen Geistwesen im Sinn hatten, muss 
jedoch fraglich bleiben. Ich nehme an, dass ihr »Lachen« unbewusst ablief und dass sie sich auf eine  
Art und Weise verhielten, die sie zuvor von ihrer sozialen Umgebung abgeschaut hatten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit392

Falsches Weinen

Eine Besonderheit stellt das Nachäffen »weinender« Kinder dar. Bezugspersonen 
imitieren manchmal das »Weinen« ihrer Kinder, indem sie die Ausdruckszeichen 
übersteigern, übertrieben laut schluchzen und bis auf wenige Zentimeter an das be-
treffende Kind heranrücken. Ältere Kinder machen sich einen Spaß daraus, jüngere 
Kinder durch sogenanntes »falsches Weinen« (假哭 jiaku) zu irritieren. Die Situation 
wird häufig dadurch aufgelöst, dass die schauspielenden Kinder plötzlich zu »lächeln« 
(mamin) oder zu »lachen« (maznga) anfangen.

Theo (20 Monate)
Theo fährt auf einem Dreirad im Verkaufsraum des »Hühner-Imbisses« umher. Die 
Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) hockt sich immer wieder vor ihm hin, sodass 
er nicht weiterfahren kann. Sie verbirgt ihr Gesicht in den Händen und tut so, als ob 
sie herzergreifend »weinen« (amlavi) würde. Theo streichelt ihr mit der Hand über 
den Kopf. Das Mädchen hört trotzdem nicht auf zu »weinen«. Manchmal »lächelt« 
(mamin) sie ihn kurz an, macht dann aber mit ihrem Verwirrspiel weiter.

Nach einer Weile gesellen sich zwei gleichaltrige Freundinnen dazu. Auch sie 
»weinen« nun in Hockstellung mit zu Theo heruntergebeugten Köpfen. Theo kann 
das Dreirad allein nicht wenden, er ist manövrierunfähig. Die Mädchen blicken 
manchmal zu ihm auf und »lachen« (maznga) kurz. Sie rücken mit ihren Köpfen im-
mer dichter an Theo heran. Als sie ihm bedrohlich nahe kommen, versucht er, mit 
seinem linken Arm gegen den Kopf eines der Mädchen zu hauen. Er ruf t energisch, 
aber nicht übermäßig laut: »Nein-nein-nein !« Die Mädchen stehen auf und brechen 
in lautes Gelächter aus. Dann entfernen sie sich von Theo.
Beobachtungsprotokoll 58; aufgezeichnet am 27.12.2010.

In der oben beschriebenen Episode wird neben dem »falschen Weinen« auch von der 
Sozialisationspraktik des »Bedrohens« (anianniahin) Gebrauch gemacht, die hier in 
einem dichten Heranrücken an Theo besteht. Auf diese Weise schaffen es die Mäd-
chen schließlich, aus Theo »Ärger« (somozi) hervorzulocken. Das mimische Wechsel-
spiel zwischen »falschem Weinen« und »Lächeln« / »Lachen« verunsichert ihn. Er kann 
die Situation zunächst nicht richtig einschätzen. Durch die manipulierten Gesichts-
ausdrücke entsteht eine ambivalente Situation, in der emotionale Ausdruckszeichen 
ad absurdum geführt werden. Die zugrunde liegende Botschaft scheint zu sein, dass 
Emotionen keine verlässlichen Informationsquellen darstellen und dass sie für die  
Berechnung menschlichen Verhaltens ungeeignet sind (vgl. Briggs 1970, 1982).

Frühzeitiges Erlernen der intrapersonalen Emotionsregulation

Wie ich dargestellt habe, unterbinden Tao-Bezugspersonen in vielen Situationen 
das »Herumlärmen« ihrer Kinder durch eine Demonstration von »Ärger« / »Wut«  
(somozi), die sich in einem »bösen Gesicht« (marahet so moin), durch »schimpfen« /  
»anblaffen« (ioya) und / oder durch Erheben der rechten Hand zur Schlaggeste äußert 
(vgl. Kapitel  13). Eine weitere, noch nicht besprochene Handlungsreaktion auf kind-
liches »Weinen« und »Wütendwerden« besteht in der »Nichtbeachtung« (jiozayan)  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15  Marginalisierung von Traurigkeit 393

»herumlärmender« Kinder. Ab einem Alter von 1,5 Jahren an wird grundlos »weinen-
den« Kindern die Aufmerksamkeit entzogen. Jüngere Kinder lernen auf diese Weise, 
dass »weinen« unerwünscht ist und zu keiner fürsorglichen Handlung durch ihre Be-
zugspersonen führt.

Im Alter von etwa 3 Jahren entwickelt sich aus der Sozialisationspraktik der »Nicht-
beachtung« eine Erziehungsmethode, die auf vermeintlichem »Ignorieren« (ebenfalls 
jiozayan) basiert. Bei der Erziehungsmethode des »Ignorierens« wird Tao-Kindern 
eine umfassende soziale Ausgrenzung jedoch nur »vorgetäuscht« (manivet so tao), in 
Wirklichkeit behalten die Bezugspersonen ihre Kinder die ganze Zeit über heimlich 
im Blick und bekommen genau mit, was diese tun. Tao-Kinder sind aufgrund ihrer 
kognitiven Entwicklung nunmehr in der Lage, die andauernde »Nichtbeachtung« 
durch ihre Bezugspersonen als eine negative Evaluation ihres eigenen Verhaltens zu 
begreifen. Die Erziehungsmethode des »Ignorierens« wird nicht nur bei mangelnder 
emotionaler Kontrolle angewandt, sie kommt auch bei normativem Fehlverhalten 
jeglicher Art zum Einsatz (z. B. wenn Kinder ihre Eltern in ungeeigneten Momen-
ten etwas fragen3). »Ignorieren« ist ein erzieherisches Mittel, um »Unzufriedenheit«  
(ni kayan; mindok) mit dem Verhalten eines Kindes auszudrücken.

Schwestern (3 und 5 Jahre)
Eine 31-jährige Mutter von vier Kindern (darunter zwei Töchter im Alter von 3 und  
5 Jahren) »beachtet diese nicht« (jiozayan), wenn sie »weinen« (amavi). Of t sitzt 
sie direkt daneben und wendet noch nicht einmal ihren Kopf, um nach ihnen zu 
schauen.
Feldtagebucheintrag 21; geschrieben am 06.08.2011.

Mädchen (3 Jahre)
Die Mutter eines 3-jährigen Mädchens ist in ihrem Imbiss damit beschäf tigt, Hüh-
nerschnitzel für einen Kunden zu frittieren. Sie kann nicht auf ihre Tochter einge-
hen, die dringend urinieren muss und bereits angefangen hat zu »weinen« (amlavi). 
Im Laden sind weitere Personen anwesend, darunter zwei Mädchen (9 und 10 Jahre) 
und eine 30-jährige Frau, die allesamt Vertraute des kleinen Mädchens sind. Doch 
niemand blickt zu ihm hin, alle »beachten es nicht weiter« ( jiozayan).
Beobachtungsprotokoll 59; aufgezeichnet am 27.12.2010.

Von Kleinkindern wird erwartet, dass sie ihren Drang zu urinieren kontrollieren und 
ggf. auch aufschieben können. Kinder, die in solchen Situationen »weinen«, verhalten 
sich nach Auffassung der Tao nicht altersgemäß.4

3 � Kinder müssen schweigen, wenn ihre Eltern Arbeitstätigkeiten verrichten. Ein Vater, der Fische aus-
nimmt, darf nicht ohne Weiteres angesprochen werden, da dieser sich auf die zu verrichtende Tätig-
keit konzentrieren muss. Ein falscher Schnitt kann von den spirituellen Fischwesen als eine gravieren-
de Respektlosigkeit empfunden werden, die bei ihnen »Abscheu« ( jyakian) hervorruf t. Wenn ein Mann 
die von ihm gefangenen Fischkörper nicht gut behandelt, droht er Gefahr, zukünf tig nichts mehr oder 
weniger zu fangen. Die Eingewobenheit vieler Alltagshandlungen in supranatürliche Kontexte erfor-
dert es, dass sich die Tao entsprechend kontrolliert und beherrscht verhalten.

4 � Früher, als es in den Häusern der Tao noch keine Toiletten gab, wurde von Kindern erwartet, dass sie 
während eines Taifuns bis zu zwei Tage lang im Inneren des Hauses verblieben und nicht urinierten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit394

Die Sozialisationspraktik des »Nichtbeachtens« und die Erziehungsmethode des ver-
meintlichen »Ignorierens« können auf der Ebene der Ausdruckszeichen kaum vonei-
nander unterschieden werden, da beide in einer relativen Nichtbeachtung kindlichen 
Verhaltens durch die Bezugspersonen bestehen. Das entscheidende Kriterium ihrer 
Dif ferenzierung ist vielmehr an die kognitive und emotionale Kindesentwicklung ge-
koppelt: Mit etwa 3 Jahren haben Tao-Kinder in der Regel so viel kulturelles Wissen 
in ihrem nakenakem akkumuliert, dass sie befähigt sind, ihr eigenes Verhalten an den 
sozialen Normen des iwawalam so tao auszurichten (wobei sie weiterhin der Unter-
stützung ihrer Bezugspersonen bedürfen). In af fektiver Hinsicht wird der Prozess 
der normativen Anbindung durch die wachsende »Scham«-Sensibilität (masnek) der 
Kinder gefördert, die es ihnen erlaubt, erzieherische Inhalte in sich aufzunehmen. 
Denn das vermehrte und dif ferenzierte Empfinden von »Scham« ist neben der kog-
nitiven Reifung eine weitere Voraussetzung für eine über »Belehrung« (nanaon) erfol-
gende Erziehung.

Da ältere Säuglinge und Kleinkinder unter 3 Jahren noch nicht »belehrt« werden 
können, zeigen die Bezugspersonen bei kindlichem Fehlverhalten in diesen Ent-
wicklungsphasen grundsätzlich mehr Nachsicht. Ihre »Nichtbeachtung« ist weniger 
absolut, da sie nach wie vor auf proaktive Weise bestrebt sind, intensiven und län-
ger andauernden Disstress von ihren Kindern fernzuhalten. Die in diesem Alter zur  
Anwendung kommenden Sozialisationspraktiken des »Nichtbeachtens« (jiozayan), 
»Bedrohens« / »Ängstigens« (anianniahin) und »Klapsens« (kabagbag) zielen allesamt 
darauf ab, in Tao-Kindern eine diffuse »Angst« (maniahey) sowie »Hemmung« (kanig) 
und »Verlegenheit« (manig) als Vorläuferformen der »Scham« zu evozieren. Hierbei 
handelt es sich um ein Prädispositionales Priming, das später erfolgende Erziehungs-
methoden wie »Schimpfen« (mangavey) und »Ignorieren« (jiozayan) in ihrer Effektivi-
tät vorzubereiten hilft.

Tao-Bezugspersonen verlangen von ihren Kindern von einem frühen Alter an, dass 
sie sich in emotional erregenden Momenten zunächst selbst wieder beruhigen und in 
einen Zustand zurückversetzen, in dem sie mittels ihres nakenakem zu klarem Denken 
und kulturkonformem Fühlen fähig sind. Erst nachdem Kinder ihre Fassung wieder-
erlangt haben, können sie sich in die Nähe ihrer Bezugspersonen begeben, um von 
diesen »umarmt und getröstet« (sapowpon) und ggf. auf Nanaon-Weise »belehrt« zu 
werden. Somit ergeben sich kulturspezifische räumliche Interaktionsmuster zwi-
schen Kindern und Bezugspersonen, bei denen Kinder sich von den Bezugspersonen 
fort und wieder zu ihnen hinbewegen, nicht aber andersherum.

Wenn Tao-Kinder »traurig« (marahet so onowned) sind oder »körperliche Unwohl-
zustände empfinden« ( yamarahet o kataotao), begeben sie sich für gewöhnlich in die Al-
leinsituation. 4-jährige Kinder verstecken sich hinter Autos, damit sie niemand beim 
»Weinen« (amlavi) beobachten kann. Ältere Kinder – vor allem Mädchen – gehen nach 
Hause und schließen sich im Badezimmer ein oder verbergen sich voller »Selbstmit-
leid« (kasi nakem)5 unter einer Decke.

Die konsequente Beschämung sozial inakzeptablen »Weinens« durch gleichaltrige 
Peers erzeugt in Disstress-Situationen ein Bedürfnis nach sozialem Rückzug. Durch 

5 � »Selbstmitleid« kann außerdem als karilow so kataotao oder auch makarilow so onowned bezeichnet  
werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15  Marginalisierung von Traurigkeit 395

das Aufsuchen der Alleinsituationen in Momenten der »Traurigkeit« sowie auch des 
»Ärgers« / der »Wut« (somozi) lernen Tao-Kinder, dass bestimmte sozial verwerf liche 
Emotionen sowie auch unangenehme Körperzustände außerhalb der sozialen Ge-
meinschaft angesiedelt sind. Sie stellen eine Privatangelegenheit dar, die anderen 
Personen nicht direkt mitgeteilt werden kann. Das »Weinen« in der Alleinsituation 
ist ein Moment gefährlicher Schwäche, in dem die betroffenen Personen den anito 
(bzw. den Angehörigen verfeindeter Verwandtschaftsgruppen) schutzlos ausgeliefert 
sind. Letztlich sind es die moralischen Gefühle der »Angst« (maniahey) und »Scham«  
(masnek), die in ihrem Zusammenspiel das Verhalten der Tao beim Empfinden sozial 
verwerf licher Emotionen und idiosynkratischer Affekte regulieren. Das »Scham«-Ge-
fühl innerhalb der Gruppe bewirkt, dass sich die Tao in die Alleinsituation begeben, 
in der sie zwar die zuvor empfundene »Scham« abstreifen können, dafür jedoch ris-
kieren müssen, dass ihr »körperliches Selbst« diversen Gefahren ausgesetzt ist. Die 
kulturelle Überformung von »Angst« erfolgt somit durch eine Induktion von »Scham«.

In westlichen Gesellschaften wird davon ausgegangen, dass Kinder zwischen dem 3. 
und 6. Lebensjahr allmählich in immer weiteren situativen Gegebenheiten die Fähig-
keit zur intrapersonalen Emotions- und Handlungsregulation erwerben (Holodynski 
& Friedlmeier 2006: 144). Aufgrund der kulturspezifischen Sozialisationspraktiken 
der Tao setzt der Prozess der Herausbildung einer intrapersonalen Regulation bei 
Tao-Kindern vergleichsweise früh ein. Er beginnt im späten Säuglings- und frühen 
Kleinkindalter, wenn Tao-Kinder aufgrund der »Angst« induzierenden Praktiken 
ihrer Bezugspersonen auf »ruhige Weise verharren« (mahanang) und ihren »Blick ins 
Nichts schweifen lassen« (jiozayan) (vgl. Kapitel 11–13). Ohne Körperberührung, Face-
to-Face-Kontakt und sprachliche Kommunikation mit den Bezugspersonen bleibt 
Kindern in diesem Alter nichts anderes übrig, als Zustände negativer af fektiver Er-
regtheit auf sich allein gestellt zu regulieren. Tao-Kinder tun dies, indem sie ihre 
Muskeln verhärten und »unangenehme Ereignisse« nach Möglichkeit ausblenden, 
d. h. »unterdrücken«, »verdrängen« und »vergessen« (jiozayan; naziboan; topikabobwa). 
In Disstress-Situationen senden Tao-Kinder normalerweise keine Appelle an ihre Be-
zugspersonen (vgl. Kapitel 7).

Der durch die affektive »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) hervorgerufene 
psychische Rückzug bleibt als ein regulatorisches Grundmuster im Verlauf der weite-
ren Entwicklung bestehen. Tao-Bezugspersonen haben ihren Kindern durch entspre-
chende Sozialisationspraktiken nicht nur beigebracht, ihren eigenen geringen Status 
innerhalb des Systems der Altershierarchie anzuerkennen und durch körperliche Aus-
druckszeichen als eine embodied practice darzustellen; sie haben ihnen zugleich auch 
eine Methode aufgezeigt, wie sie zukünftig am besten negative affektive und emotio-
nale Zustände regulieren können. Auf den im späten Säuglingsalter und während der 
Kleinkindphase antrainierten psychischen Rückzug in Form des Jiozayan-Verhaltens 
folgt im Alter von etwa 3,5 Jahren ein sozialräumlicher Rückzug durch »weglaufen« 
(miyoyohyo) (vgl. Kapitel 8). Tao-Kinder f liehen in emotionalen Disstress-Situationen 
vor den Beschämungen ihrer Bezugspersonen und Peers. Sie begeben sich dabei in 
eine als gefährlich empfundene Alleinsituation, in der sie ihr emotionales Verhalten 
wie schon zuvor beim »ruhigen Verharren« und »Abwenden des Blickes« auf intraperso-
nale Weise regulieren müssen. Das frühzeitige Einsetzen einer intrapersonalen Emo-
tionsregulation wird zudem – wie oben beschrieben – durch das zeitlich verzögerte  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit396

»Trösten« (sapowpon) der Bezugspersonen hervorgerufen. Die Wiedererlangung emo-
tionaler Kontrolle ist eine notwendige Eigenleistung der betroffenen Kinder, die hier-
durch an Stärke und Durchsetzungskraft im Umgang mit den anito hinzugewinnen.

Ein hohes Maß an persönlicher Autonomie und eine grundlegende Fähigkeit zur 
intrapersonalen Emotions- und Handlungsregulation werden von den meisten Tao-
Kindern zwischen dem 2. und 4. Lebensjahr erworben. Tao-Kinder sind somit bedeu-
tend früher als westliche Mittelschichtskinder in der Lage, negative affektive Erregung 
auf eigenständige Weise zu regulieren. Es handelt sich hierbei um einen bedeutsamen 
Unterschied in den jeweiligen kulturspezifischen emotionalen Entwicklungsverläu-
fen, der Auswirkungen auf die Herausbildung bestimmter ontologischer Annahmen 
von der Beschaffenheit der Welt haben dürfte. Das wesentlich frühere Einsetzen der 
intrapersonalen Regulation bei Tao-Kindern führt dazu, dass diese in als bedrohlich 
empfundenen psychischen Alleinsituationen eine diffuse »Angst« (maniahey) empfin-
den, die im späten Säuglings- und frühem Kleinkindalter ausschließlich durch Ver-
meidungsstrategien kontrolliert werden kann. Die diffusen »Angst«-Objekte werden 
von ihnen vorübergehend durch »wegblicken« (jiozayan) zum Verschwinden gebracht. 
Da sie jedoch im weiteren Verlauf ihres Lebens immer wieder mit den »Geistern ihrer 
Kindheit« – also mit dem von ihnen unterdrückten / verdrängten »Unangenehmen« 
und »Angsteinf lößenden« (marahet) – konfrontiert werden, ist ihnen ein vollständiges 
Verschwindenlassen nicht möglich. Jüngere Tao-Kinder projizieren das von ihnen als 
bedrohlich Empfundene in die ihnen bekannte soziokulturelle Umgebung, in der es in 
einiger Entfernung zu ihnen fortexistiert.

Das Vorhandensein von Geistwesen bei den Tao lässt sich auf frühkindliche So-
zialisationserfahrungen zurückführen, die aus Kinderperspektive unerklärlich sind 
und auf der affektiv-phänomenologischen Ebene Spuren in den Kindern hinterlas-
sen haben. Die diffuse »Angst« der frühen Kindheit basiert auf einer Erfüllung (bzw. 
Nichterfüllung) existenzieller körperlicher Bedürfnisse. Da Tao-Kinder aufgrund des 
unidirektionalen erwachsenenzentrierten Sozialisations- und Erziehungsstils ihrer 
Bezugspersonen eigene Bedürfnisse nur bedingt einfordern können, ist ihr körper-
liches Wohlergehen in hohem Maße von der »Milde« und »Güte« (apiya) sowie dem 
»Mitleid« / »Mitgefühl« (mangasi; makarilow) ihrer Bezugspersonen (zu denen letztlich 
auch die Ahnen zählen) anhängig.

Ein grundsätzlich anderes Bild zeigt sich hingegen in westlich geprägten Mittel-
schichtsgesellschaften, in denen unbedingt vermieden werden soll, dass Kinder 
»Ängste« empfinden, da diese für die weitere Kindesentwicklung als etwas Schlechtes 
angesehen werden. Diese Position basiert jedoch auf bestimmten kulturspezifischen 
Wertungen und Vorannahmen, die sich nicht ohne Weiteres auf den Rest der Welt über-
tragen lassen. »Angst« an sich ist weder schlecht noch gut – die Tao befähigt sie zu einem 
besseren Überleben in ihrer naturräumlichen und soziokulturellen Umgebung.

Umgang mit Schmerzen, Krankheitszuständen und Müdigkeit

Eng mit der Marginalisierung von »Traurigkeit« verbunden ist der Umgang mit 
Schmerzen und allgemein bewusstseinsverändernden Zuständen, zu denen u. a. 
Krankheiten, Fieber, Hunger, Durst, Müdigkeit und Ermattung gehören. Bei den Tao 
ist es notwendig, dass Personen bereits im Kindheitsalter einen kulturell adäqua-
ten Umgang mit diesen Körperzuständen erlernen. Körperliche Schwäche darf nach 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15  Marginalisierung von Traurigkeit 397

außen hin nicht gezeigt werden, weil sie die Vulnerabilität des eigenen »körperlichen 
Selbst« gegenüber bösartigen Geistwesen erhöht.

Bereits Kleinkinder haben aufgrund des harschen unidirektionalen und erwach-
senenzentrierten Sozialisations- und Erziehungsstils der Tao gelernt, bei Schmer-
zen weder zu »schreien« (amlolos; valvalakan) noch zu stöhnen. Wenn sie »weinen« 
(amlavi), entfährt ihnen zumeist nur ein leises »Wimmern«:

Mädchen (5 Jahre)
Johann und ein 5-jähriges Mädchen aus der GYB kneifen sich spaßhaf t gegenseitig 
in den Hals. Auf einmal stößt das Mädchen mit dem Kopf gegen den Türrahmen. 
Obwohl es große Schmerzen haben muss, »weint« (amlavi) es nur recht leise und 
verhalten. Ein durchschnittliches deutsches Kind hätte wie am Spieß gebrüllt.
Feldtagebucheintrag 22; geschrieben am 05.11.2010.

Dasselbe Mädchen (5 Jahre)
Dasselbe Mädchen schaut mir in unserer Wohnung beim Kochen zu. Die Kleine 
möchte den Fisch, den ich mit viel heißem Öl in einem Wok brate, mit dem Pfan-
nenwender umdrehen.6 Ich hole einen Stuhl, auf den sie sich stellt, um die Fischstü-
cke gemeinsam mit mir zu wenden. Sie schaut konzentriert in den Wok, ich führe 
ihre Hand beim Wenden der Fischstücke. Auf einmal trif f t sie ein Fettspritzer ober-
halb ihres rechten Auges. Ich drehe sofort die Flamme herunter. Das Mädchen ist 
»erstarrt« (mahanang) und »blickt nach vorn« ( jiozayan). Es berührt die Stelle über 
dem Auge kurz mit der Hand und sagt: »Es tut sehr weh.« (»很痛.« »Hen tong.«). Ich 
frage sie, ob alles in Ordnung ist. Sie schaut mich »lächelnd« (mamin) an. Ich inspi-
ziere ihr Auge, zum Glück ist alles gut.
Beobachtungsprotokoll 60; aufgezeichnet am 13.12.2010.

Das Mädchen in den beiden oben aufgeführten Episoden reguliert seine Schmerzen 
auf intrapersonale Weise. Es betrachtet seinen Schmerz als eine Privatangelegenheit, 
die es mit sich selbst auszumachen hat.

Wenn die Tao sich Verletzungen zufügen, gehen sie ausgesprochen kontrolliert 
und beherrscht damit um. Es ist üblich, bei äußerlich sichtbaren Wunden eine Erklä-
rung abzugeben, die darin besteht, dass man kurz schildert, wie es zu dem Vorfall ge-
kommen ist. Dies ist notwendig, um das »allgemeine Gerede« (ikazyak) einzudämmen 
und supranatürliche Vergeltung als Ursache auszuschließen:

Mann (56 Jahre)
Der Mann erzählt mir ganz ruhig, wie sein Zeh vor ein paar Stunden beinahe zer-
quetscht wurde. Er sagt mit ruhiger Stimme, dass ihm die Wunde »sehr wehtut«  
(很痛 hen tong).
Feldtagebucheintrag 23; geschrieben am 03.12.2010.

6 � Das Kochen auf einer Gasflamme war für das Mädchen faszinierend, da es bei seinem verwitweten 
Großvater wohnte, der auf traditionelle Weise über einem Holzfeuer kochte.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit398

Mann im mittleren Alter
Ein Mann schneidet sich beim Bootsbau in den Finger. Er schaut kurz nach, wie tief 
die Schnittwunde ist, und arbeitet dann weiter. Die beiden anderen anwesenden 
Männer »beachten ihn nicht« ( jiozayan), sie verhalten sich so, als ob nichts gewesen 
wäre.
Feldtagebucheintrag 24; geschrieben am 03.12.2010.

Die meisten Tao achten sehr auf die körperliche Erscheinung eines Menschen, jeder 
noch so kleine Kratzer fällt ihnen sofort auf und führt nicht selten zu Spott oder aber 
gezielten Nachfragen. Verletzungen können als sehr »peinlich« (manig) empfunden 
werden. Während meines Forschungsaufenthaltes brach sich ein anderes, ebenfalls 
5-jähriges Mädchen aus der GYB den Arm, der darauf hin eingegipst werden musste. 
Alle musterten ihren eingegipsten Verband, worauf sie jedes Mal mit einem auf mich 
übertrieben fröhlich wirkenden Display-Lächeln reagierte. Die Einschränkung von 
Körperfunktionen und die Minderung körperlicher Leistung sind mit starken Gefüh-
len der »Scham« (masnek) behaftet, weil sich der eigene Selbstwert über ein gesundes 
und kräftiges »körperliches Selbst« definiert.

Tao-Kinder schreien oder »weinen« nur dann laut, wenn sie solch starke Schmerzen 
haben, dass sie zu einer anderweitigen Emotionsregulation nicht mehr in der Lage 
sind. Ihnen ist bewusst, dass ein »Herumlärmen« als ein Zustand der Besessenheit 
aufgefasst werden würde, der mit (temporärem) Seelenverlust einhergeht. Sie reagie-
ren bei starken Schmerzen mit emotionaler Kontrolliertheit, weil sie »Angst« (mania­
hey) vor einem (temporären) Seelenverlust empfinden und sich außerdem aufgrund 
ihrer körperlichen Schwäche vor ihren Bezugspersonen, den Peers und den übrigen 
Dorf bewohnern »schämen« (masnek). Es ist also das Zusammenspiel der beiden 
moralischen Emotionen »Angst« und »Scham«, das eine möglichst ruhige Form der 
Emotionsregulation hervorbringt.

Durchaus aufschlussreich war für mich zu beobachten, wie die Tao auf das relativ 
laute »Weinen« meines Sohnes Johann reagierten. In Berlin aufgewachsen und so-
zialisiert, war er es gewöhnt, bei Stürzen und Schmerzen sein Leiden durch lautes 
»Weinen« herauszulassen und nicht wie die Tao-Kinder zu unterdrücken:

Johann (5 Jahre, 2 Monate)
Johann ist auf der Straße gestürzt und hat eine blutende Wunde. Er »weint« (amlavi) 
relativ laut, für einen deutschen 5-jährigen Jungen zeigt er ein normales Verhalten. 
Doch in Iranmeylek ist dieses Verhalten ungewöhnlich. Alle schauen ihn leicht ir-
ritiert an: Was »weint« er denn so doll ? Die Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) 
äußert mir gegenüber die Theorie, dass wir Ausländer wohl nur selten hinfallen 
und deswegen so laut schreien würden. Ich gebe ihr recht, dass deutsche Kinder 
viel lauter »weinen« als Tao-Kinder, und frage nach, ob sie denn nicht manchmal 
auch »in lautes Weinen ausbrechen würde« (大哭起來 da kuqilai). Sie sagt, dass sie 
nur so laut wie Johann »weinen« würde, wenn es wirklich ganz doll wehtue, z. B. als 
sie vor einigen Jahren mit der Stirn gegen die Kante des Esstisches geknallt sei. Sie 
zeigt mir eine Narbe an besagter Stelle.
Feldtagebucheintrag 25; geschrieben am 03.12.2010.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15  Marginalisierung von Traurigkeit 399

Johann (5 Jahre, 3 Monate)
Johann läuf t die abschüssige Straße, von der unsere Wohngasse abzweigt, her-
unter. Dabei stolpert er und fällt hin. Sofort fängt er sehr laut an zu »weinen« (am-
lavi). Ich gehe schnellen Schrittes zu ihm hin. Ich versuche ihm wieder aufzuhelfen. 
Dabei sage ich: »Nicht so laut, Johann ! Nicht so laut ! Hier weint man doch nicht so 
laut !« Johann bleibt auf dem Bauch liegen. Ich berühre ihn an der Schulter. Nach 
etwa 15 Sekunden geht sein lautes »Weinen« in ein leises »Schluchzen« über. Er 
hat sich aufgerichtet und steht nun neben mir. Ein 10-jähriges Mädchen und ein 
10-jähriger Junge kommen angerannt und bleiben neben Johann stehen. Der Jun-
ge fragt an mich gerichtet: »Hat er sich was gebrochen ?« (»折斷了?« »Zheduan le ?«). 
Johann hat immer noch Tränen in den Augen und »weint« leise. Ich krempele sein 
Hosenbein hoch, um zu sehen, ob er sich verletzt hat – nichts. Als klar wird, dass 
er unverletzt ist, gehen der Junge und das Mädchen weiter. Das Mädchen sagt 
lächelnd zum Abschied »Bye-bye, Johann !« (»拜拜, 約翰 !« »Baibai, Yuehan !«) und 
winkt mit der Hand.
Beobachtungsprotokoll 61; aufgezeichnet am 02.01.2011.

Meine Frau und ich standen während unseres Aufenthaltes auf Lanyu ständig unter 
Druck, weil wir es irgendwie bewerkstelligen mussten, dass unsere Kinder nicht im 
Dorf »herumlärmten«. Im Frühjahr, während der Fliegende-Fische-Saison, war es er-
forderlich, jegliches »Streiten« (macigalagalagal; macisangasangas) oder sonstiges ag-
gressives, lautes Auftreten zu unterbinden, um die heiligen Fliegenden Fische nicht 
durch respektloses Verhalten zu vertreiben. Wir waren hin- und hergerissen, uns 
einerseits nach den lokalen Regeln zu verhalten und andererseits unseren Kindern 
gegenüber tolerant zu bleiben (siehe Funk 2020a).

Tao-Kinder dürfen sich Krankheit und Müdigkeit nicht anmerken lassen. Vor allem 
sollten sie keine Anzeichen von »Gereiztheit« (mindok) zeigen. Außerhalb des eigenen 
Haushalts müssen sie eine aufrechte Körperhaltung einnehmen. Eine Person sollte 
sich nicht außerhalb der vahey oder des ebenfalls als sicher geltenden tagakal zum 
Schlafen hinlegen, da sie ansonsten den anito schutzlos ausgeliefert ist.7 Dies gilt ins-
besondere für die Bergwälder und Küstenbereiche, an denen bösartige Geistwesen 
vermehrt anzutreffen sind. Nach einem Sturz müssen sich die Tao möglichst schnell 
wiederaufrichten oder zumindest in eine sitzende Position begeben, um ihre eigene 
Widerstandsfähigkeit gegenüber den anito zurückzuerlangen.8

Früher mussten sich alle Tao, egal wie schlecht es ihnen ging, bei Sonnenaufgang 
von ihrer Schlafstätte erheben und nach einem kurzen Frühstück – sofern sie in einem 
arbeitsfähigen Alter waren – den Weg auf die Felder oder ans Meer zum Arbeiten  

7 � Die Tao lassen betrunkene Personen nicht auf dem Boden liegend zurück. Die Angehörigen überreden 
sie, nach Möglichkeit wieder aufzustehen, um sich wenigstens bis zu einem tagakal zu schleppen, wo 
sie vor den Attacken der anito sicher sind. Aufgrund der Autonomie des Individuums, die einen hohen 
Wert bei den Tao darstellt, gilt es als problematisch, Betrunkene irgendwo hinzutragen; sie müssen 
selbst hierzu in der Lage sein.

8 � Das selbstständige Einnehmen einer aufrechten Sitzposition ist bei Säuglingen eine der Vorausset-
zungen, um von den Bezugspersonen mit nach draußen genommen zu werden. Erst wenn ein Säugling 
das aktive Sitzen beherrscht, gilt er als stark genug, um den anito zu trotzen (vgl. Kapitel 7).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit400

antreten. Wenn eine Person liegen blieb, war davon auszugehen, dass sie schwer krank 
war und bald sterben würde. Man »fürchtete« (maniahey) sich vor den Kranken, da 
diese nach den traditionellen Vorstellungen »von bösartigen Geistwesen besessen wa-
ren« (ni kovotan no anito) und überließ sie oftmals ihrem Schicksal. Auch heute noch 
ist festzustellen, dass kranke Personen sich häufig nicht ausruhen, sondern wie ge-
wohnt ihre Tätigkeiten verrichten.9 Wenn Kinder krank sind, laufen sie weiterhin auf 
den Straßen von Iranmeylek herum. Die Tao lernen von früh auf, »Stärke« (moyat) zu 
demonstrieren und körperliche Unwohlzustände »nicht weiter zu beachten« (jiozayan; 
naziboan; topikabobwa).

Ein aktuelles Problem stellt die Versorgung der Kinder mit ausreichend Wasser dar. 
Da es in den Sommermonaten auf Lanyu sehr heiß werden kann, besteht ein erhöhter 
Wasserbedarf. Doch viele der sich selbst überlassenen Kinder trinken über den Tag 
verteilt nicht genug, sodass gelegentlich Dehydrierungssymptome auftreten.10 Was 
aus westlicher Sicht wie eine grobe Form der Vernachlässigung anmutet, hat jedoch 
einen tieferen kulturellen Sinn. Denn das Ertragen von Durst ist eine notwendige Vo-
raussetzung, um längere Arbeitseinsätze auf dem Meer oder auf den Feldern über-
stehen zu können. Bis heute führen einige Männer beim Fischen kein Trinkwasser bei 
sich. Dies hat u. a. den Hintergrund, dass man beim Fangen der heiligen Fliegenden 
Fische nicht ins Meer urinieren darf.

Ein wichtiges Sozialisationsziel auf Lanyu besteht in körperlicher (und aus westlicher 
Perspektive heraus betrachtet auch psychischer) Abhärtung. Tao-Kinder sollen bereits 
früh lernen, ihre Bedürfnisse aufzuschieben und körperliche Prozesse auf norm-
konforme Art und Weise zu regulieren. Die moralischen Gefühle »Angst« (maniahey) 
und »Scham« (masnek) unterstützen diesen Abhärtungsprozess: Aus »Angst« vor den 
Attacken der anito vermeiden Tao-Kinder jegliches Zeigen von »Schwäche« (maomei; 
jimoyat). Die Antizipation einer Beschämung durch Auslachen bewirkt, dass Tao-Kin-
der sich gemäß den normativen Richtlinien des iwawalam so tao verhalten und einen 
kontrollierten Umgang mit ihren Emotionen pf legen.

9 � Ich glaube, dass viele Anito-Erscheinungen auf den Taro- und Süßkartof felfeldern auf einer durch 
Fieber hervorgerufenen veränderten Wahrnehmung basieren. Alte Witwen sehen im Fieberwahn 
plötzlich ihre verstorbenen Ehemänner und bekommen »Angst« (maniahey), dass diese sie ins Jenseits 
herüberholen wollen. Während ältere Tao auch heute noch – sofern es das Wetter erlaubt – täglich auf 
ihre Felder gehen und keine Krankheit sie hiervon abhalten kann, hat bei den jüngeren Generationen 
allmählich ein Umdenken eingesetzt. Sie vertrauen immer mehr auf den medizinischen Fortschritt 
und sind mit den westlichen medizinischen Theorien vertraut. Auch haben sie den taiwanesischen  
Lebensstil angenommen und sind genervt, wenn ihre Großeltern sie am Wochenende nicht ausschla-
fen lassen wollen.

10 � Im Sommer ist das Wetter auf Lanyu an vielen Tagen so heiß, dass insbesondere bei körperlicher Ak-
tivität ständiges Trinken erforderlich ist. Da Kinder einen Großteil ihrer Zeit zusammen mit den Peers 
außerhalb ihres Wohnhauses verbringen und es in Iranmeylek kein öf fentlich zugängliches Trink-
wasser gibt, »vergessen« viele von ihnen, in ausreichendem Maße zu trinken. Die taiwanesischen 
GYB-Erzieherinnen, die das Problem der Dehydrierung erkannt hatten, führten regelmäßiges Was-
sertrinken als einen festen Unterrichtsbestandteil ein, um auf diese Weise die Lebensgewohnheiten 
jüngerer Tao-Kinder zu verändern.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

