15 Marginalisierung von Traurigkeit

Aus emischer Sicht wird in vielen Fillen nicht zwischen kindlicher »Traurigkeit«
(marahet so onowned) und »Wut« (somozi) differenziert. Beide emotionalen Zustinde
werden stattdessen von den Bezugspersonen als unerwiinschtes »Herumlirmen«
aufgefasst und auf dieselbe Weise sanktioniert. Emotionen und affektive Zustinde,
die die Integritit des sozialen Gemeinwesens bedrohen, werden von den Tao in ihrer
Gesamtheit abgelehnt und mit dem polysemischen Oberbegriff marahet so onowned
als etwas Negatives (und auch Gefihrliches) markiert (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das
Bauchorgan onowned).

Wenn iltere Siuglinge und Kleinkinder »weinen« (amlavi), werden sie in der Regel
von ihren Bezugspersonen durch Klapsen oder Androhen von Schligen »ruhig« (ma-
hanang) gestellt (vgl. Kapitel 13). Zum Ende der Kleinkindphase hin kommen weitere
auf Beschimung basierende Sozialisationsstrategien wie das Auslachen (vgl. Kapitel
14) und das »Ignorieren«/»Nichtbeachten« (jiozayan) hinzu, um kindliches »Weinen«
zu unterbinden. Auch beim Spielen in der Peergruppe ist spiter ein beschimendes
Verhalten jiingerer Kinder durch iltere hinsichtlich des »Weinens« zu beobachten.
Hierbei ist anzumerken, dass meine Interpretation des Beschimens, wie im voran-
gegangenen Kapitel herausgestellt, aus etischer Perspektive erfolgt und dass entspre-
chende Verhaltensweisen von den Tao durchaus anders intendiert sind (z. B. als eine
kollektive Zuriickweisung der anito).

»Weinende« Kinder werden nicht selten von anderen Dorfbewohnern durch
Kommentare beschimt, die das »Weinen« ins Licherliche ziehen oder als eine nicht
altersgemifie Handlung bewerten. Mit »weinenden« Kindern, die das Sduglingsalter
bereits hinter sich gelassen haben, reden die Tao hiufig mit kiinstlich angehobener
Stimme, die wie Babysprache anmutet:

Theo (21 Monate)

Ich gehe mit Theo nach draufen. Er will Seifenblasen pusten und das Gefafd dabei
unbedingt selbst halten. Da er in letzter Zeit andauernd Gldser ausschiittet, erlau-
be ich dies nicht. Theo fingt daraufhin an zu »weinen« (amlavi). Eine Frau Ende 50
kommt durch unsere Gasse gelaufen und sieht den »weinenden« Theo. Sie »lacht«
(maznga) und sagt mit Babystimme: »Oh, jetzt weint erl« GIE, ITESR T l»Wo, ta
zai ku le!«).

Beobachtungsprotokoll 54; aufgezeichnet am 11.02.2011.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388

Geister der Kindheit

Johann (5 Jahre, 2 Monate)

Ich bin mit Johann zum ersten Mal eine Stunde lang in der GYB gewesen, um ihn
einzugewohnen. Thm ist der Besuch nicht leichtgefallen. Er hat die gesamte Zeit
iber auf meinem Schof} gesessen und keinen Kontakt zu den Vorschulkindern auf-
genommen. Nun sitzen meine Frau, Theo, Johann und ich auf einem ausrangierten
Autoriicksitzin der Ndhe des HDZX. Johann sagt, dass er nach Hause will, und krallt
seine Finger in meine Hand. Ich lasse ihn gewdhren und sage nichts. Er walzt sich
auf meinem Schof? herum und fangt an zu »weinen« (amlavi). Eine altere Frau tiber
50 kommt vom HDZX heriibergelaufen. Sie schaut Johann »ldchelnd« (mamin) an.
Sie kommt auf ihn zu und bertihrt ihn mit ausgestrecktem Zeigefinger am Bauch.
Johann schaut zu ihr auf und »weint« jetzt leiser. Die Frau sagt: »Du musst doch
nicht weinen!« GIRAREESRT l«»Ni bu yao ku le!). Dabei betont sie sehr stark das
ku (3R) fiir sweinen«. Es klingt wie Babysprache. Zwei Frauen, die auf der anderen
Strafenseite Platz genommen haben, schauen nun ebenfalls zu uns hertiber und
»lachen« (maznga). Johann hort auf zu »weinen«. Die Frau geht zu den beiden ande-
ren Frauen heriiber.

Beobachtungsprotokoll 55; aufgezeichnet am 02.11.2010.

Verschiedene Griinde kénnten die beiden Frauen zu ihren Kommentaren beziiglich
des »Weinens« meiner Kinder bewegt haben. Es ist davon auszugehen, dass sie durch
ihr »Lachen« »schlechte Einfliisse« vom Dorf fernhalten wollten. Ich glaube, dass sie
dartiber hinaus auch »Mitleid« (ikasi; mangasi) mit unseren Kindern empfanden, weil
sich deren Korper in einer unangenehmen Disstress-Situation befanden. Durch ihre
gut gemeinten Spriiche wollten sie dazu beitragen, dass sich Theo und Johann wieder
beruhigen. Wire ihnen das Schicksal unserer Kinder egal gewesen, hitten sie deren
»Weinen« »nicht weiter beachtet« (jiozayan).

Wenn Tao-Kleinkinder nicht wollen, dass die eigene Mutter (oder Grof3mutter) aufs
Feld geht, kommt es bisweilen vor, dass sie ihren Bezugspersonen laut »weinend«
hinterherlaufen. Dieses Verhalten wird von den Dorfbewohnern abschitzig als ma-
lavilavien bezeichnet, was man mit »zu weinen lieben« (oder etwas freier als »Heul-
suse«) iibersetzen kann. Die Anwesenden amiisieren sich iiber den Unverstand der
Kleinkinder, welche die sozialen Zusammenhinge und Notwendigkeiten noch nicht
durchschaut haben. Was sollen Kinder denn essen, wenn ihre Miitter nicht auf die
Felder gehen? Gleichzeitig versuchen die Verwandten und manchmal auch andere
Dorfbewohner, den »Disstress der kleinen Kinder zu lindern, indem sie ihnen etwas
zu essen geben« (ipowring) — in der Regel SiiRigkeiten (vgl. Kapitel 10).

Tao-Kinder machen wihrend des Aufwachsens die Erfahrung, dass ihr »Weinen«
(amlavi) in den meisten Fillen von ihrer gesamten sozialen Umgebung abgelehnt wird.
Durch die bestindige Evozierung der moralischen Gefithle »Angst« (maniahey) und
»Scham« (masnek) gelingt es zuerst den Bezugspersonen und dann spiter den Peers,
jegliche Anzeichen von »Traurigkeit« im Ausdrucksverhalten von Tao-Kindern zu
unterdriicken. Die Unterdriickung depressiver Gefithle und Stimmungen geht dabei
so weit, dass im ciriciring no tao kein eigenstindiger Begriff fiir »Traurigkeit« vorhan-
den ist. Sie kann nur mit dem diffusen Sammelbegriff marahet so onowned beschrie-
ben werden, der daneben auch fiir weitere affektive und emotionale Zustinde wie

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15 Marginalisierung von Traurigkeit

»Arger« (somozi), »Angst« (maniahey), »Geiz« (mabayo) und »Neid« (ikeynanahet) ver-
wendet wird.!

Aus einer sozialhistorischen und sozialpsychologischen Perspektive heraus be-
trachtet, war die Marginalisierung von »Traurigkeit« auf Lanyu eine Notwendigkeit,
um das Uberleben der Menschen in schwierigen Zeiten zu sichern. Tod und lebens-
bedrohliche Krankheiten waren bis in die 1970er-Jahre allgegenwirtig. Unter diesen
Umstinden war es von Vorteil, frith zu lernen, »Trauer« nicht zuzulassen und keine
allzu intensiven Bindungen zu anderen Menschen einzugehen, da ein linger andau-
erndes Trauern sich negativ auf den Fortbestand eines Haushaltes ausgewirkt hitte.

Die Marginalisierung von »Traurigkeit« bei den Tao weist viele Parallelen zum
Umgang mit »Arger«/»Wut« auf, der im nichsten Kapitel dargestellt wird. Wo immer
es geboten erscheint, werde ich deshalb bereits in diesem Kapitel auf die kulturelle
Modulierung des »Argers« verweisen.

Angst vor Seelenverlust

Eine Kontrolle iiber das »Weinen« (amlavi) wird von Tao-Kindern in dem Mafie er-
wartet, wie sie aufgrund ihres Entwicklungsalters hierzu in der Lage sind. Kinder
sind sich mit 3 bis 4 Jahren bewusst, dass unkontrolliertes »Schreien« (amlololos; val-
valakan) oder »Weinen« fitr sie selbst duferst gefahrlich ist, weil sich in diesem Zu-
stand die Freiseele vom »korperlichen Selbst« 16st und davonfliegt. Sowohl negati-
ve — »Traurigkeit« (marahet so onowned); »Arger«/»Wut« (somozi) — als auch intensive
positive — »Freude« (masarey) — affektive und emotionale Zustinde werden bei den
Tao durch ein existenzielles Gefithl der »Angst« reguliert. Es handelt sich hierbei um
die »Angst vor einem Seelenverlust« (maniahey so pahahd), der dadurch begriindet
wird, dass andauernde affektive Erregung die empfindliche Einheit von Freiseele
und »koérperlichem Selbst« gefihrdet. Personen, die sich allzu sehr einem bestimm-
ten Gefithlszustand hingeben, verfiigen nicht mehr iiber geniigend Achtsamkeit und
Vorsicht, um aufkommende Gefahren fir Leib und Seele rechtzeitig zu erkennen.

»Weinen« an sich ist bereits ein Ausdruck von »Besessenheit« (ni kovotan no anito).
Die Tao nehmen an, dass »weinende« Personen aufgrund eines (temporiren) Seelen-
verlustes passiv geworden und den tiblen Machenschaften der anito somit schutzlos
ausgeliefert sind. Wer sich der »Traurigkeit« allzu lange hingibt, riskiert auf fatale
Weise, »von den bosartigen Geistwesen schikaniert zu werden« (# 8 5 R & bei mogui
qifu). Linger andauernde Besessenheit fithrt zu Krankheit und schlieflich zum Tod
(vgl. Kapitel 5, Abschnitt Korperseele).

1 Jingere Tao, die im Alltag vermehrt auf Chinesisch kommunizieren, sind heute dazu iibergegangen,
»Traurigkeit« mithilfe des chinesischen Konzeptes 38 (nanguo) wiederzugeben, das wértlich so viel
wie»etwas ist schwierig durchzustehen« bedeutet.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.

389


https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390

Geister der Kindheit
Reizen und necken in den kindlichen Peergruppen

Bezugspersonen ebenso wie spiter die Peers »reizen« und »necken« (pasozi) jiingere
Kinder, weil deren unreifes Verhalten auf sie »babyhaft und niedlich« (ke’ai) wirkt und
auerdem zur allgemeinen Belustigung beitragt. Der Begriff pasozi leitet sich von
somozi ab und bedeutet wortlich »jemanden wiitend machen«. Er kann aber aufgrund
der Verwobenheit von »Traurigkeit« (marahet so onowned) und »Arger«/»Wut« (somozi)
ebenso gut auch mit »jemanden zum Weinen bringen« wiedergegeben werden. Wei-
tere moégliche Ubersetzungsméglichkeiten fiir pasozi sind »aufziehen«, »irgern« und
»irritieren« (siehe Kapitel 16).

Das stindige »Aufziehen« fithrt zu intensiven Empfindungen von »Traurigkeit«
sowie auch von »Arger«/»Wut« bei den betroffenen Tao-Kindern. Sobald diese jedoch
angefangen haben zu »weinen« oder Ausdruckszeichen von »Arger« zeigen, wird de-
ren selbstbezogenes und somit idiosynkratisches Verhalten von allen anwesenden
Personen durch Auslachen beschimt. Das Hervorlocken der »Traurigkeit« bzw. des
»Argers« ist wichtig, weil Tao-Kinder diese in ihrer Gesellschaft als problematisch an-
gesehenen affektiven und emotionalen Zustinde zunichst am eigenen Leib erfahren
miissen, um dann zu lernen, wie sie sie in einem nichsten Schritt erfolgreich unter-

driicken kénnen. Da sich die sozialen Praktiken der Tao im Umgang mit »Traurigkeit«
und »Arger«/»Wut« gleichen, werden die hiermit verbundenen affektiven Zustinde
von den betroffenen Tao-Kindern als etwas Zusammengehoriges erfahren.

Wenn Tao-Kinder mit etwa 3,5 Jahren beginnen, zusammen mit ihren Altersan-
gehorigen durch das Dorf und dessen nihere Umgebung zu streifen, haben sie die
Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen itbernommen und wenden sie an jiin-
geren und schwicheren Kindern an. Die Neckereien dlterer Kinder (und auch mancher
Jugendlicher) gegeniiber jiingeren Kindern sind in der Regel viel derber als die ver-
gleichsweise milde ausfallenden Spifie der Bezugspersonen.

Junge (2 Jahre, 1Monat)

Ein 25 Monate alter Junge ist auf dem Nachtmarkt von Iranmeylek in ein dort auf-
gestelltes tatala geklettert. Der im Boot sitzende Junge wird nun von einem 12-jdh-
rigen Jungen erschreckt, der sich unvermittelt von hinten iiber den kleinen Jungen
herliberbeugt. Der kleine Junge »weint« (amlavi), bliebt aber im Boot sitzen. Zwei
weitere Jungen (7 und 10Jahre) stehen nun zusammen mit dem 12-Jahrigen um das

Boot herum und »lachen« (maznga). Die auf dem Nachtmarkt anwesenden erwach-
senen Personen mischen sich nicht ein und gehen auch nicht zum»weinenden«Jun-
gen hin. Nach einer Weile entfernen sich die drei dlteren Jungen vom Boot.
Beobachtungsprotokoll 56; aufgezeichnet am 24.07.2011.

Wenn es meinen Kindern wihrend der Feldforschung nicht gut ging und sie »weinten«

(amlavi), war das sogleich einsetzende »Lachen« (maznga) der Tao-Kinder fiir mich bis-
weilen nur schwer auszuhalten:

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15 Marginalisierung von Traurigkeit

Theo (19 Monate)

Ich bin mit Theo allein zu Hause geblieben, meine Frau ist mit Johann zusammen
in der Kirche. Die Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) kommt mit ihrer gleichalt-
rigen Cousine in unsere Wohnung. Theo, der gesundheitlich angeschlagen ist, wird
der Besuch zu viel, er fingt an zu »weinen« (amlavi).

Als ich die beiden Madchen freundlich zum Gehen auffordere, verlassen sie
zwar den keting—wo ich mich gerade mitdem»weinenden«Theo befinde—, bleiben
dannaberinderKiiche sitzen. Von dort aus ruft mir die Enkelin zu: »Eure deutschen
Kinder haben ja, wenn sie weinen, ein ganz rotes Gesicht.« (-{RPIfEE#%F5R 5%
R B % iz ER AT AT BY .« »Nimen deguo haizi kukude shihou lian dou honghongde.). Ich er-
klare ihr, dass sich die Gesichtsrotung aufgrund unserer weifRen Hautfarbe ergibt.
Dann sagt sie: »Onkel, wenn Theo weint, ist er echt niedlich '« (IR, 4B SR SR HY
BFEAR B 2 L«»Shushu, Teao kukude shihou hen ke'ai'<).

Nun erscheinen drei weitere Mddchen an unserer Haustiir. Es handelt sich um
ein 6-jahriges Madchen aus der GYB sowie ein 8-jahriges Mddchen, das seine 3-jih-
rige Schwester betreut. Die beiden Schwestern gehéren zu einer marginalisierten
Familie und werden von den meisten Dorfbewohnern stigmatisiert. Die Enkelin
will die beiden nicht in unsere Wohnung lassen und begibt sich mit ihrer Cousine
nach draufden, um die Tiir zu blockieren.

Ich stehe an der gedffneten Haustiir und versuche, Theo zu beruhigen, der
sich auf meinem Arm befindet und nun schon seit zwei Minuten ununterbrochen
»weint«. Alle meine Tréstungsversuche scheitern. Die Madchen rufen immer wie-
der »Onkell« (FNFX I« »Shushu <), um meine Aufmerksambkeit zu erheischen. Ich
gebe jedoch nicht auf sie acht und um kiimmere mich um Theo. Die Mddchen
stehen an der Tiirschwelle und schauen Theo an. Dabei »lacheln« (mamin) sie. Als
Theos »Weinen«andauert, fangen sie an, vor »Lachen« (maznga) zu prusten.
Beobachtungsprotokoll 57; aufgezeichnet am 12.12.2010.

Die Midchen in der oben aufgefithrten Episode gaben Theos »Weinen« iiberhaupt kei-
nen Raum, sie setzten alles daran, sein »Weinen« durch Spaf3e, Fragen und Kommen-
tare zu iibertiinchen. Sie demonstrierten geradezu Ausgelassenheit und Heiterkeit.
Ich vermute, dass das »Lachen« (maznga) der Midchen durch Verschiedenes moti-
viert wurde. Zum einen war Theos lange andauerndes »Weinen« aus ihrer Sicht etwas
sehr Ungewdhnliches, da sich kein Tao-Kind in seinem Alter so verhalten hitte. Das
»Lachen« der Midchen kann zudem als eine Abwehrhaltung gegeniiber »schlechten
Einfliissen« aufgefasst werden. Denn durch ihr »Lachen« demonstrierten sie nach
auflen hin Stirke und trugen somit aktiv dazu bei, ihre eigenen Seelen zu festigen
und vor den Machenschaften der anito zu schiitzen. Die Mddchen amiisierten sich
ferner iiber Theos babyhaftes Verhalten, das aus ihrer Sicht mit eklatanter Schwiche
und Unwissenheit einherging. Die Enkelin unseres Vermieters betonte, dass sie den
»weinenden« Theo besonders »niedlich« (ke’ai) findet (vgl. Kapitel 11). Die »schlechten
Dinge, die von Theo voriibergehend Besitz ergriffen hatten, wurden auf diese Weise
als etwas Harmloses dargestellt, das den Madchen nichts anhaben konnte.?

2 Ob die Middchen in diesem Augenblick tatsdchlich die bosartigen Geistwesen im Sinn hatten, muss
jedoch fraglich bleiben. Ich nehme an, dass ihr »Lachen« unbewusst ablief und dass sie sich auf eine
Artund Weise verhielten, die sie zuvor von ihrer sozialen Umgebung abgeschaut hatten.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.

391


https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392

Geister der Kindheit
Falsches Weinen

Eine Besonderheit stellt das Nachiffen »weinender« Kinder dar. Bezugspersonen
imitieren manchmal das »Weinen« ihrer Kinder, indem sie die Ausdruckszeichen
iibersteigern, iibertrieben laut schluchzen und bis auf wenige Zentimeter an das be-
treffende Kind heranriicken. Altere Kinder machen sich einen Spafl daraus, jiingere
Kinder durch sogenanntes »falsches Weinen« ({8 58 jiaku) zu irritieren. Die Situation
wird hiufig dadurch aufgeldst, dass die schauspielenden Kinder plotzlich zu »licheln«
(mamin) oder zu »lachen« (maznga) anfangen.

Theo (20 Monate)

Theo fahrt auf einem Dreirad im Verkaufsraum des »Hiihner-Imbisses« umher. Die
Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) hockt sich immer wieder vor ihm hin, sodass
ernichtweiterfahren kann. Sie verbirgt ihr Gesicht in den Handen und tut so, als ob
sie herzergreifend »weinen« (amlavi) wiirde. Theo streichelt ihr mit der Hand iiber
den Kopf. Das Madchen hért trotzdem nicht auf zu »weinen«. Manchmal »lachelt«
(mamin) sie ihn kurz an, macht dann aber mit ihrem Verwirrspiel weiter.

Nach einer Weile gesellen sich zwei gleichaltrige Freundinnen dazu. Auch sie
»weinen« nun in Hockstellung mit zu Theo heruntergebeugten Képfen. Theo kann
das Dreirad allein nicht wenden, er ist mandvrierunfahig. Die Madchen blicken
manchmal zu ihm auf und »lachen« (maznga) kurz. Sie riicken mit ihren Képfen im-
mer dichter an Theo heran. Als sie ihm bedrohlich nahe kommen, versucht er, mit
seinem linken Arm gegen den Kopf eines der Madchen zu hauen. Er ruft energisch,
aber nicht iibermafiig laut: »Nein-nein-nein!« Die Mddchen stehen auf und brechen
in lautes Geldchter aus. Dann entfernen sie sich von Theo.

Beobachtungsprotokoll 58; aufgezeichnet am 27.12.2010.

In der oben beschriebenen Episode wird neben dem »falschen Weinen« auch von der
Sozialisationspraktik des »Bedrohens« (anianniahin) Gebrauch gemacht, die hier in
einem dichten Heranriicken an Theo besteht. Auf diese Weise schaffen es die Mid-
chen schliefilich, aus Theo »Arger« (somozi) hervorzulocken. Das mimische Wechsel-
spiel zwischen »falschem Weinen« und »Licheln«/»Lachen« verunsichert ihn. Er kann
die Situation zunichst nicht richtig einschitzen. Durch die manipulierten Gesichts-
ausdriicke entsteht eine ambivalente Situation, in der emotionale Ausdruckszeichen
ad absurdum gefithrt werden. Die zugrunde liegende Botschaft scheint zu sein, dass
Emotionen keine verlisslichen Informationsquellen darstellen und dass sie fiir die
Berechnung menschlichen Verhaltens ungeeignet sind (vgl. Briggs 1970, 1982).

Friihzeitiges Erlernen der intrapersonalen Emotionsregulation

Wie ich dargestellt habe, unterbinden Tao-Bezugspersonen in vielen Situationen
das »Herumlirmen« ihrer Kinder durch eine Demonstration von »Arger«/»Wut«
(somozi), die sich in einem »bésen Gesicht« (marahet so moin), durch »schimpfen«/
»anblaffen« (joya) und/oder durch Erheben der rechten Hand zur Schlaggeste duflert
(vgl. Kapitel 13). Eine weitere, noch nicht besprochene Handlungsreaktion auf kind-
liches »Weinen« und »Wiitendwerden« besteht in der »Nichtbeachtung« (jiozayan)

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15 Marginalisierung von Traurigkeit

»herumlidrmender« Kinder. Ab einem Alter von 1,5 Jahren an wird grundlos »weinen-
den« Kindern die Aufmerksamkeit entzogen. Jiingere Kinder lernen auf diese Weise,
dass »weinen« unerwiinscht ist und zu keiner fiirsorglichen Handlung durch ihre Be-
zugspersonen fihrt.

Im Alter von etwa 3 Jahren entwickelt sich aus der Sozialisationspraktik der »Nicht-
beachtung« eine Erziehungsmethode, die auf vermeintlichem »Ignorieren« (ebenfalls
jiozayan) basiert. Bei der Erziehungsmethode des »Ignorierens« wird Tao-Kindern
eine umfassende soziale Ausgrenzung jedoch nur »vorgetiuscht« (manivet so tao), in
Wirklichkeit behalten die Bezugspersonen ihre Kinder die ganze Zeit iiber heimlich
im Blick und bekommen genau mit, was diese tun. Tao-Kinder sind aufgrund ihrer
kognitiven Entwicklung nunmehr in der Lage, die andauernde »Nichtbeachtung«
durch ihre Bezugspersonen als eine negative Evaluation ihres eigenen Verhaltens zu
begreifen. Die Erziehungsmethode des »Ignorierens« wird nicht nur bei mangelnder
emotionaler Kontrolle angewandt, sie kommt auch bei normativem Fehlverhalten
jeglicher Art zum Einsatz (z.B. wenn Kinder ihre Eltern in ungeeigneten Momen-
ten etwas fragen’®). »Ignorierenc ist ein erzieherisches Mittel, um »Unzufriedenheit«
(ni kayan; mindok) mit dem Verhalten eines Kindes auszudriicken.

Schwestern (3 und 5 Jahre)

Eine 31-jdhrige Mutter von vier Kindern (darunter zwei Téchter im Alter von 3 und
5 Jahren) »beachtet diese nicht« (jiozayan), wenn sie »weinen« (amavi). Oft sitzt
sie direkt daneben und wendet noch nicht einmal ihren Kopf, um nach ihnen zu
schauen.

Feldtagebucheintrag 21; geschrieben am 06.08.2011.

Méadchen (3 Jahre)

Die Mutter eines 3-jahrigen Madchens ist in ihrem Imbiss damit beschaftigt, Hiih-
nerschnitzel fiir einen Kunden zu frittieren. Sie kann nicht auf ihre Tochter einge-
hen, die dringend urinieren muss und bereits angefangen hat zu »weinen« (amlavi).
Im Laden sind weitere Personen anwesend, darunterzwei Madchen (9 und10Jahre)
und eine 30-jahrige Frau, die allesamt Vertraute des kleinen Madchens sind. Doch
niemand blickt zuihm hin, alle »beachten es nicht weiter« (jiozayan).
Beobachtungsprotokoll 59; aufgezeichnet am 27.12.2010.

Von Kleinkindern wird erwartet, dass sie ihren Drang zu urinieren kontrollieren und
ggf. auch aufschieben kénnen. Kinder, die in solchen Situationen »weinen«, verhalten
sich nach Auffassung der Tao nicht altersgemaf.*

3 Kinder miissen schweigen, wenn ihre Eltern Arbeitstatigkeiten verrichten. Ein Vater, der Fische aus-
nimmt, darf nicht ohne Weiteres angesprochen werden, da dieser sich auf die zu verrichtende Tatig-
keit konzentrieren muss. Ein falscher Schnitt kann von den spirituellen Fischwesen als eine gravieren-
de Respektlosigkeitempfunden werden, die bei ihnen»Abscheu« (jyakian) hervorruft. Wenn ein Mann
die von ihm gefangenen Fischkorper nicht gut behandelt, droht er Gefahr, zukiinftig nichts mehr oder
weniger zu fangen. Die Eingewobenheit vieler Alltagshandlungen in supranatiirliche Kontexte erfor-
dertes, dass sich die Tao entsprechend kontrolliert und beherrscht verhalten.

Friher, als es in den Hausern der Tao noch keine Toiletten gab, wurde von Kindern erwartet, dass sie

N

wihrend eines Taifuns bis zu zwei Tage lang im Inneren des Hauses verblieben und nicht urinierten.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.

393


https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394

Geister der Kindheit

Die Sozialisationspraktik des »Nichtbeachtens« und die Erziehungsmethode des ver-
meintlichen »Ignorierens« kénnen auf der Ebene der Ausdruckszeichen kaum vonei-
nander unterschieden werden, da beide in einer relativen Nichtbeachtung kindlichen
Verhaltens durch die Bezugspersonen bestehen. Das entscheidende Kriterium ihrer
Differenzierung ist vielmehr an die kognitive und emotionale Kindesentwicklung ge-
koppelt: Mit etwa 3 Jahren haben Tao-Kinder in der Regel so viel kulturelles Wissen
in ihrem nakenakem akkumuliert, dass sie befdhigt sind, ihr eigenes Verhalten an den
sozialen Normen des iwawalam so tao auszurichten (wobei sie weiterhin der Unter-
stiitzung ihrer Bezugspersonen bediirfen). In affektiver Hinsicht wird der Prozess
der normativen Anbindung durch die wachsende »Scham«-Sensibilitit (masnek) der
Kinder geférdert, die es ihnen erlaubt, erzieherische Inhalte in sich aufzunehmen.
Denn das vermehrte und differenzierte Empfinden von »Schamc« ist neben der kog-
nitiven Reifung eine weitere Voraussetzung fiir eine iiber »Belehrung« (nanaon) erfol-
gende Erziehung.

Da iltere Siuglinge und Kleinkinder unter 3 Jahren noch nicht »belehrt« werden
konnen, zeigen die Bezugspersonen bei kindlichem Fehlverhalten in diesen Ent-
wicklungsphasen grundsitzlich mehr Nachsicht. Ihre »Nichtbeachtung« ist weniger
absolut, da sie nach wie vor auf proaktive Weise bestrebt sind, intensiven und lin-
ger andauernden Disstress von ihren Kindern fernzuhalten. Die in diesem Alter zur
Anwendung kommenden Sozialisationspraktiken des »Nichtbeachtens« (jiozayan),
»Bedrohens«/»Angstigens« (anianniahin) und »Klapsens« (kabagbag) zielen allesamt
darauf ab, in Tao-Kindern eine diffuse »Angst« (maniahey) sowie »Hemmung« (kanig)
und »Verlegenheit« (manig) als Vorliuferformen der »Scham« zu evozieren. Hierbei
handelt es sich um ein Pridispositionales Priming, das spiter erfolgende Erziehungs-
methoden wie »Schimpfen« (mangavey) und »Ignorieren« (jiozayan) in ihrer Effektivi-
tit vorzubereiten hilft.

Tao-Bezugspersonen verlangen von ihren Kindern von einem frithen Alter an, dass
sie sich in emotional erregenden Momenten zunichst selbst wieder beruhigen und in
einen Zustand zuriickversetzen, in dem sie mittels ihres nakenakem zu klarem Denken
und kulturkonformem Fithlen fahig sind. Erst nachdem Kinder ihre Fassung wieder-
erlangt haben, konnen sie sich in die Nihe ihrer Bezugspersonen begeben, um von
diesen »umarmt und getrdstet« (sapowpon) und ggf. auf Nanaon-Weise »belehrt« zu
werden. Somit ergeben sich kulturspezifische riumliche Interaktionsmuster zwi-
schen Kindern und Bezugspersonen, bei denen Kinder sich von den Bezugspersonen
fort und wieder zu ihnen hinbewegen, nicht aber andersherum.

Wenn Tao-Kinder »traurig« (marahet so onowned) sind oder »kérperliche Unwohl-
zustinde empfinden« (yamarahet o kataotao), begeben sie sich fiir gewohnlich in die Al-
leinsituation. 4-jihrige Kinder verstecken sich hinter Autos, damit sie niemand beim
»Weinen« (amlavi) beobachten kann. Altere Kinder — vor allem Midchen - gehen nach
Hause und schliefien sich im Badezimmer ein oder verbergen sich voller »Selbstmit-
leid« (kasi nakem)® unter einer Decke.

Die konsequente Beschimung sozial inakzeptablen »Weinens« durch gleichaltrige
Peers erzeugt in Disstress-Situationen ein Bediirfnis nach sozialem Riickzug. Durch

5 »Selbstmitleid« kann aufRerdem als karilow so kataotao oder auch makarilow so onowned bezeichnet
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15 Marginalisierung von Traurigkeit

das Aufsuchen der Alleinsituationen in Momenten der »Traurigkeit« sowie auch des
»Argers«/der »Wut« (somozi) lernen Tao-Kinder, dass bestimmte sozial verwerfliche
Emotionen sowie auch unangenehme Koérperzustinde auflerhalb der sozialen Ge-
meinschaft angesiedelt sind. Sie stellen eine Privatangelegenheit dar, die anderen
Personen nicht direkt mitgeteilt werden kann. Das »Weinen« in der Alleinsituation
ist ein Moment gefihrlicher Schwiche, in dem die betroffenen Personen den anito
(bzw. den Angehérigen verfeindeter Verwandtschaftsgruppen) schutzlos ausgeliefert
sind. Letztlich sind es die moralischen Gefithle der »Angst« (maniahey) und »Scham«
(masnek), die in ihrem Zusammenspiel das Verhalten der Tao beim Empfinden sozial
verwerflicher Emotionen und idiosynkratischer Affekte regulieren. Das »Scham«-Ge-
fihl innerhalb der Gruppe bewirkt, dass sich die Tao in die Alleinsituation begeben,
in der sie zwar die zuvor empfundene »Schame« abstreifen kénnen, dafiir jedoch ris-
kieren miissen, dass ihr »korperliches Selbst« diversen Gefahren ausgesetzt ist. Die
kulturelle Uberformung von »Angst« erfolgt somit durch eine Induktion von »Schamx.

In westlichen Gesellschaften wird davon ausgegangen, dass Kinder zwischen dem 3.
und 6. Lebensjahr allméihlich in immer weiteren situativen Gegebenheiten die Fihig-
keit zur intrapersonalen Emotions- und Handlungsregulation erwerben (Holodynski
& Friedlmeier 2006: 144). Aufgrund der kulturspezifischen Sozialisationspraktiken
der Tao setzt der Prozess der Herausbildung einer intrapersonalen Regulation bei
Tao-Kindern vergleichsweise frith ein. Er beginnt im spiten Siuglings- und frithen
Kleinkindalter, wenn Tao-Kinder aufgrund der »Angst« induzierenden Praktiken
ihrer Bezugspersonen auf »ruhige Weise verharren« (mahanang) und ihren »Blick ins
Nichts schweifen lassen« (jiozayan) (vgl. Kapitel 11-13). Ohne Korperberithrung, Face-
to-Face-Kontakt und sprachliche Kommunikation mit den Bezugspersonen bleibt
Kindern in diesem Alter nichts anderes ibrig, als Zustinde negativer affektiver Er-
regtheit auf sich allein gestellt zu regulieren. Tao-Kinder tun dies, indem sie ihre
Muskeln verhirten und »unangenehme Ereignisse« nach Moglichkeit ausblenden,
d.h. »unterdriickenc, »verdringen« und »vergessenc (jiozayan; naziboan; topikabobwa).
In Disstress-Situationen senden Tao-Kinder normalerweise keine Appelle an ihre Be-
zugspersonen (vgl. Kapitel 7).

Der durch die affektive »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) hervorgerufene
psychische Riickzug bleibt als ein regulatorisches Grundmuster im Verlauf der weite-
ren Entwicklung bestehen. Tao-Bezugspersonen haben ihren Kindern durch entspre-

chende Sozialisationspraktiken nicht nur beigebracht, ihren eigenen geringen Status
innerhalb des Systems der Altershierarchie anzuerkennen und durch kérperliche Aus-
druckszeichen als eine embodied practice darzustellen; sie haben ihnen zugleich auch
eine Methode aufgezeigt, wie sie zukiinftig am besten negative affektive und emotio-
nale Zustinde regulieren konnen. Auf den im spiten Siuglingsalter und wihrend der
Kleinkindphase antrainierten psychischen Riickzug in Form des Jiozayan-Verhaltens
folgt im Alter von etwa 3,5 Jahren ein sozialrdumlicher Riickzug durch »weglaufenc
(miyoyohyo) (vgl. Kapitel 8). Tao-Kinder fliehen in emotionalen Disstress-Situationen
vor den Beschimungen ihrer Bezugspersonen und Peers. Sie begeben sich dabei in
eine als gefihrlich empfundene Alleinsituation, in der sie ihr emotionales Verhalten
wie schon zuvor beim »ruhigen Verharren« und »Abwenden des Blickes« auf intraperso-
nale Weise regulieren miissen. Das frithzeitige Einsetzen einer intrapersonalen Emo-
tionsregulation wird zudem — wie oben beschrieben — durch das zeitlich verzogerte

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.

395


https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396

Geister der Kindheit

»Trosten« (sapowpon) der Bezugspersonen hervorgerufen. Die Wiedererlangung emo-
tionaler Kontrolle ist eine notwendige Eigenleistung der betroffenen Kinder, die hier-
durch an Stirke und Durchsetzungskraft im Umgang mit den anito hinzugewinnen.

Ein hohes Maf an personlicher Autonomie und eine grundlegende Fihigkeit zur
intrapersonalen Emotions- und Handlungsregulation werden von den meisten Tao-
Kindern zwischen dem 2. und 4. Lebensjahr erworben. Tao-Kinder sind somit bedeu-
tend frither als westliche Mittelschichtskinder in der Lage, negative affektive Erregung
auf eigenstindige Weise zu regulieren. Es handelt sich hierbei um einen bedeutsamen
Unterschied in den jeweiligen kulturspezifischen emotionalen Entwicklungsverliu-
fen, der Auswirkungen auf die Herausbildung bestimmter ontologischer Annahmen
von der Beschaffenheit der Welt haben diirfte. Das wesentlich frithere Einsetzen der
intrapersonalen Regulation bei Tao-Kindern fithrt dazu, dass diese in als bedrohlich
empfundenen psychischen Alleinsituationen eine diffuse »Angst« (maniahey) empfin-
den, die im spiten Siuglings- und frithem Kleinkindalter ausschliefdlich durch Ver-
meidungsstrategien kontrolliert werden kann. Die diffusen »Angst«-Objekte werden
von ihnen voriibergehend durch »wegblicken« (jiozayan) zum Verschwinden gebracht.
Da sie jedoch im weiteren Verlauf ihres Lebens immer wieder mit den »Geistern ihrer
Kindheit« — also mit dem von ihnen unterdriickten/verdringten »Unangenehmenc
und »Angsteinfloflenden« (marahet) — konfrontiert werden, ist ihnen ein vollstindiges
Verschwindenlassen nicht méglich. Jiingere Tao-Kinder projizieren das von ihnen als
bedrohlich Empfundene in die ihnen bekannte soziokulturelle Umgebung, in der es in
einiger Entfernung zu ihnen fortexistiert.

Das Vorhandensein von Geistwesen bei den Tao ldsst sich auf frithkindliche So-
zialisationserfahrungen zuriickfithren, die aus Kinderperspektive unerklirlich sind
und auf der affektiv-phinomenologischen Ebene Spuren in den Kindern hinterlas-
sen haben. Die diffuse »Angst« der frithen Kindheit basiert auf einer Erfullung (bzw.
Nichterfiillung) existenzieller korperlicher Bedirfnisse. Da Tao-Kinder aufgrund des
unidirektionalen erwachsenenzentrierten Sozialisations- und Erziehungsstils ihrer
Bezugspersonen eigene Bediirfnisse nur bedingt einfordern konnen, ist ihr korper-
liches Wohlergehen in hohem Mafie von der »Milde« und »Giite« (apiya) sowie dem
»Mitleid«/»Mitgefithl« (mangasi; makarilow) ihrer Bezugspersonen (zu denen letztlich
auch die Ahnen zihlen) anhingig.

Ein grundsitzlich anderes Bild zeigt sich hingegen in westlich gepragten Mittel-
schichtsgesellschaften, in denen unbedingt vermieden werden soll, dass Kinder
»Angste« empfinden, da diese fiir die weitere Kindesentwicklung als etwas Schlechtes
angesehen werden. Diese Position basiert jedoch auf bestimmten kulturspezifischen
Wertungen und Vorannahmen, die sich nicht ohne Weiteres auf den Rest der Welt iiber-
tragen lassen. »Angst« an sich ist weder schlecht noch gut — die Tao bef4higt sie zu einem
besseren Uberleben in ihrer naturrdumlichen und soziokulturellen Umgebung.

Umgang mit Schmerzen, Krankheitszustanden und Miidigkeit

Eng mit der Marginalisierung von »Traurigkeit« verbunden ist der Umgang mit
Schmerzen und allgemein bewusstseinsverindernden Zustinden, zu denen u.a.
Krankheiten, Fieber, Hunger, Durst, Midigkeit und Ermattung gehoéren. Bei den Tao
ist es notwendig, dass Personen bereits im Kindheitsalter einen kulturell adiqua-
ten Umgang mit diesen Korperzustinden erlernen. Korperliche Schwiche darf nach

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15 Marginalisierung von Traurigkeit

auflen hin nicht gezeigt werden, weil sie die Vulnerabilitit des eigenen »kérperlichen
Selbst« gegeniiber bosartigen Geistwesen erhoht.

Bereits Kleinkinder haben aufgrund des harschen unidirektionalen und erwach-
senenzentrierten Sozialisations- und Erziehungsstils der Tao gelernt, bei Schmer-
zen weder zu »schreien« (amlolos; valvalakan) noch zu stohnen. Wenn sie »weinen«
(amlavi), entfihrt ihnen zumeist nur ein leises »Wimmern«:

Madchen (5 Jahre)

Johann und ein 5-jahriges Madchen aus der GYB kneifen sich spafhaft gegenseitig
in den Hals. Auf einmal stof3t das Madchen mit dem Kopf gegen den Tiirrahmen.
Obwohl es grofie Schmerzen haben muss, »weint« (amlavi) es nur recht leise und
verhalten. Ein durchschnittliches deutsches Kind hatte wie am SpiefR gebrdillt.
Feldtagebucheintrag 22; geschrieben am 05.11.2010.

Dasselbe Madchen (5 Jahre)

Dasselbe Madchen schaut mir in unserer Wohnung beim Kochen zu. Die Kleine
méchte den Fisch, den ich mit viel heiRem Ol in einem Wok brate, mit dem Pfan-
nenwender umdrehen.® Ich hole einen Stuhl, auf den sie sich stellt, um die Fischstii-
cke gemeinsam mit mir zu wenden. Sie schaut konzentriert in den Wok, ich fiihre
ihre Hand beim Wenden der Fischstiicke. Auf einmal trifft sie ein Fettspritzer ober-
halb ihres rechten Auges. Ich drehe sofort die Flamme herunter. Das Madchen ist
»erstarrt« (mahanang) und »blickt nach vorn« (jiozayan). Es beriihrt die Stelle tiber
dem Auge kurz mit der Hand und sagt: »Es tut sehr weh.« 1R J& .« »Hen tong.«). Ich
frage sie, ob alles in Ordnung ist. Sie schaut mich »ldchelnd« (mamin) an. Ich inspi-
ziere ihr Auge, zum CGliick ist alles gut.

Beobachtungsprotokoll 60; aufgezeichnet am 13.12.2010.

Das Midchen in den beiden oben aufgefithrten Episoden reguliert seine Schmerzen
auf intrapersonale Weise. Es betrachtet seinen Schmerz als eine Privatangelegenheit,
die es mit sich selbst auszumachen hat.

Wenn die Tao sich Verletzungen zufiigen, gehen sie ausgesprochen kontrolliert
und beherrscht damit um. Es ist iiblich, bei dufSerlich sichtbaren Wunden eine Erkli-
rung abzugeben, die darin besteht, dass man kurz schildert, wie es zu dem Vorfall ge-
kommen ist. Dies ist notwendig, um das »allgemeine Gerede« (ikazyak) einzudimmen
und supranatiirliche Vergeltung als Ursache auszuschlief3en:

Mann (56 Jahre)

Der Mann erzihlt mir ganz ruhig, wie sein Zeh vor ein paar Stunden beinahe zer-
quetscht wurde. Er sagt mit ruhiger Stimme, dass ihm die Wunde »sehr wehtut«
(1RJ&B hentong).

Feldtagebucheintrag 23; geschrieben am 03.12.2010.

6 Das Kochen auf einer Gasflamme war fiir das Madchen faszinierend, da es bei seinem verwitweten
GrofRvater wohnte, der auf traditionelle Weise iber einem Holzfeuer kochte.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.

397


https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398

Geister der Kindheit

Mann im mittleren Alter

Ein Mann schneidet sich beim Bootsbau in den Finger. Er schaut kurz nach, wie tief
die Schnittwunde ist, und arbeitet dann weiter. Die beiden anderen anwesenden
Ménner »beachten ihn nicht« (jiozayan), sie verhalten sich so, als ob nichts gewesen
ware.

Feldtagebucheintrag 24; geschrieben am 03.12.2010.

Die meisten Tao achten sehr auf die korperliche Erscheinung eines Menschen, jeder
noch so kleine Kratzer fillt ihnen sofort auf und fithrt nicht selten zu Spott oder aber
gezielten Nachfragen. Verletzungen kénnen als sehr »peinlich« (manig) empfunden
werden. Wihrend meines Forschungsaufenthaltes brach sich ein anderes, ebenfalls
5-jahriges Miadchen aus der GYB den Arm, der daraufhin eingegipst werden musste.
Alle musterten ihren eingegipsten Verband, worauf sie jedes Mal mit einem auf mich
ibertrieben frohlich wirkenden Display-Licheln reagierte. Die Einschrinkung von
Koérperfunktionen und die Minderung korperlicher Leistung sind mit starken Gefith-
len der »Scham« (masnek) behaftet, weil sich der eigene Selbstwert iiber ein gesundes
und kriftiges »korperliches Selbst« definiert.

Tao-Kinder schreien oder »weinen« nur dann laut, wenn sie solch starke Schmerzen
haben, dass sie zu einer anderweitigen Emotionsregulation nicht mehr in der Lage
sind. Ihnen ist bewusst, dass ein »Herumlirmenc« als ein Zustand der Besessenheit
aufgefasst werden wiirde, der mit (temporirem) Seelenverlust einhergeht. Sie reagie-
ren bei starken Schmerzen mit emotionaler Kontrolliertheit, weil sie »Angst« (mania-
hey) vor einem (temporiren) Seelenverlust empfinden und sich aufierdem aufgrund
ihrer korperlichen Schwiche vor ihren Bezugspersonen, den Peers und den iibrigen
Dorfbewohnern »schimen« (masnek). Es ist also das Zusammenspiel der beiden
moralischen Emotionen »Angst« und »Scham«, das eine moglichst ruhige Form der
Emotionsregulation hervorbringt.

Durchaus aufschlussreich war fiir mich zu beobachten, wie die Tao auf das relativ
laute »Weinen« meines Sohnes Johann reagierten. In Berlin aufgewachsen und so-
zialisiert, war er es gewohnt, bei Stiirzen und Schmerzen sein Leiden durch lautes
»Weinen« herauszulassen und nicht wie die Tao-Kinder zu unterdriicken:

Johann (5 Jahre, 2 Monate)

Johannistauf der Strafde gestiirzt und hat eine blutende Wunde. Er»weint« (amlavi)
relativ laut, fir einen deutschen 5-jdhrigen Jungen zeigt er ein normales Verhalten.
Doch in Iranmeylek ist dieses Verhalten ungewdhnlich. Alle schauen ihn leicht ir-
ritiert an: Was »weint« er denn so doll? Die Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre)
auflert mir gegenlber die Theorie, dass wir Auslander wohl nur selten hinfallen
und deswegen so laut schreien wiirden. Ich gebe ihr recht, dass deutsche Kinder
viel lauter »weinen« als Tao-Kinder, und frage nach, ob sie denn nicht manchmal
auch»in lautes Weinen ausbrechen wiirde« (A SRFEZR da kugilai). Sie sagt, dass sie
nur so laut wie Johann »weinen«wiirde, wenn es wirklich ganz doll wehtue, z.B. als
sie vor einigen Jahren mit der Stirn gegen die Kante des Esstisches geknallt sei. Sie
zeigt mir eine Narbe an besagter Stelle.

Feldtagebucheintrag 25; geschrieben am 03.12.2010.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15 Marginalisierung von Traurigkeit

Johann (5 Jahre, 3 Monate)

Johann lauft die abschiissige Strafe, von der unsere Wohngasse abzweigt, her-
unter. Dabei stolpert er und fallt hin. Sofort fingt er sehr laut an zu »weinen« (am-
lavi). Ich gehe schnellen Schrittes zu ihm hin. Ich versuche ihm wieder aufzuhelfen.
Dabei sage ich: »Nicht so laut, Johann! Nicht so laut! Hier weint man doch nicht so
laut!« Johann bleibt auf dem Bauch liegen. Ich berihre ihn an der Schulter. Nach
etwa 15 Sekunden geht sein lautes »Weinen« in ein leises »Schluchzen« tber. Er
hat sich aufgerichtet und steht nun neben mir. Ein 10-jahriges Madchen und ein
10-jahriger Junge kommen angerannt und bleiben neben Johann stehen. Der Jun-
ge fragt an mich gerichtet: »Hat er sich was gebrochen % 3T T 2«<»Zheduan le %9).
Johann hatimmer noch Trdnen in den Augen und »weint« leise. Ich krempele sein
Hosenbein hoch, um zu sehen, ob er sich verletzt hat — nichts. Als klar wird, dass
er unverletzt ist, gehen der Junge und das Madchen weiter. Das Madchen sagt
lachelnd zum Abschied »Bye-bye, Johann!« GFEFE, 498§ |« »Baibai, Yuehan'<) und
winkt mit der Hand.

Beobachtungsprotokoll 61; aufgezeichnet am 02.01.2011.

Meine Frau und ich standen wihrend unseres Aufenthaltes auf Lanyu stindig unter
Druck, weil wir es irgendwie bewerkstelligen mussten, dass unsere Kinder nicht im
Dorf »herumlirmten«. Im Frithjahr, wihrend der Fliegende-Fische-Saison, war es er-
forderlich, jegliches »Streiten« (macigalagalagal; macisangasangas) oder sonstiges ag-
gressives, lautes Auftreten zu unterbinden, um die heiligen Fliegenden Fische nicht
durch respektloses Verhalten zu vertreiben. Wir waren hin- und hergerissen, uns
einerseits nach den lokalen Regeln zu verhalten und andererseits unseren Kindern
gegeniiber tolerant zu bleiben (siehe Funk 2020a).

Tao-Kinder diirfen sich Krankheit und Midigkeit nicht anmerken lassen. Vor allem
sollten sie keine Anzeichen von »Gereiztheit« (mindok) zeigen. Auflerhalb des eigenen
Haushalts miissen sie eine aufrechte Kérperhaltung einnehmen. Eine Person sollte
sich nicht aufierhalb der vahey oder des ebenfalls als sicher geltenden tagakal zum
Schlafen hinlegen, da sie ansonsten den anito schutzlos ausgeliefert ist.” Dies gilt ins-
besondere fiir die Bergwilder und Kiistenbereiche, an denen bosartige Geistwesen
vermehrt anzutreffen sind. Nach einem Sturz miissen sich die Tao moglichst schnell
wiederaufrichten oder zumindest in eine sitzende Position begeben, um ihre eigene
Widerstandsfihigkeit gegeniiber den anito zuriickzuerlangen.®

Frither mussten sich alle Tao, egal wie schlecht es ihnen ging, bei Sonnenaufgang
von ihrer Schlafstitte erheben und nach einem kurzen Frithstiick — sofern sie in einem
arbeitsfihigen Alter waren — den Weg auf die Felder oder ans Meer zum Arbeiten

Die Tao lassen betrunkene Personen nicht auf dem Boden liegend zuriick. Die Angehérigen iberreden
sie, nach Moglichkeit wieder aufzustehen, um sich wenigstens bis zu einem tagakal zu schleppen, wo
sie vor den Attacken der anito sicher sind. Aufgrund der Autonomie des Individuums, die einen hohen

~N

Wert bei den Tao darstellt, gilt es als problematisch, Betrunkene irgendwo hinzutragen; sie missen
selbst hierzuin der Lage sein.

oo

Das selbststandige Einnehmen einer aufrechten Sitzposition ist bei Sduglingen eine der Vorausset-
zungen, umvon den Bezugspersonen mit nach draufen genommen zuwerden. Erst wenn ein Sdugling
das aktive Sitzen beherrscht, gilt er als stark genug, um den anito zu trotzen (vgl. Kapitel 7).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.

399


https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400

Geister der Kindheit

antreten. Wenn eine Person liegen blieb, war davon auszugehen, dass sie schwer krank
war und bald sterben wiirde. Man »fiirchtete« (maniahey) sich vor den Kranken, da
diese nach den traditionellen Vorstellungen »von bosartigen Geistwesen besessen wa-
ren« (ni kovotan no anito) und iiberliefs sie oftmals ihrem Schicksal. Auch heute noch
ist festzustellen, dass kranke Personen sich hiufig nicht ausruhen, sondern wie ge-
wohnt ihre Titigkeiten verrichten.” Wenn Kinder krank sind, laufen sie weiterhin auf
den Straflen von Iranmeylek herum. Die Tao lernen von frith auf, »Stirke« (moyat) zu
demonstrieren und kérperliche Unwohlzustinde »nicht weiter zu beachten« (jiozayan;
naziboan; topikabobwa).

Ein aktuelles Problem stellt die Versorgung der Kinder mit ausreichend Wasser dar.
Daes in den Sommermonaten auf Lanyu sehr heifd werden kann, besteht ein erhohter
Wasserbedarf. Doch viele der sich selbst iiberlassenen Kinder trinken iiber den Tag
verteilt nicht genug, sodass gelegentlich Dehydrierungssymptome auftreten.”® Was
aus westlicher Sicht wie eine grobe Form der Vernachlissigung anmutet, hat jedoch
einen tieferen kulturellen Sinn. Denn das Ertragen von Durst ist eine notwendige Vo-
raussetzung, um lingere Arbeitseinsitze auf dem Meer oder auf den Feldern iiber-
stehen zu kénnen. Bis heute fithren einige Manner beim Fischen kein Trinkwasser bei
sich. Dies hat u.a. den Hintergrund, dass man beim Fangen der heiligen Fliegenden
Fische nicht ins Meer urinieren darf.

Ein wichtiges Sozialisationsziel auf Lanyu besteht in kérperlicher (und aus westlicher
Perspektive heraus betrachtet auch psychischer) Abhirtung. Tao-Kinder sollen bereits
frith lernen, ihre Bediirfnisse aufzuschieben und kérperliche Prozesse auf norm-
konforme Art und Weise zu regulieren. Die moralischen Gefiihle »Angst« (maniahey)
und »Scham« (masnek) unterstiitzen diesen Abhirtungsprozess: Aus »Angst« vor den
Attacken der anito vermeiden Tao-Kinder jegliches Zeigen von »Schwiche« (maomei;
jimoyat). Die Antizipation einer Beschimung durch Auslachen bewirkt, dass Tao-Kin-
der sich gemif3 den normativen Richtlinien des iwawalam so tao verhalten und einen
kontrollierten Umgang mit ihren Emotionen pflegen.

9 Ich glaube, dass viele Anito-Erscheinungen auf den Taro- und StiRkartoffelfeldern auf einer durch
Fieber hervorgerufenen veranderten Wahrnehmung basieren. Alte Witwen sehen im Fieberwahn
plotzlich ihre verstorbenen Ehemanner und bekommen »Angst« (maniahey), dass diese sie ins Jenseits
hertiberholen wollen. Wahrend dltere Tao auch heute noch—sofern es das Wetter erlaubt—téaglich auf
ihre Felder gehen und keine Krankheit sie hiervon abhalten kann, hat bei den jiingeren Generationen

allmahlich ein Umdenken eingesetzt. Sie vertrauen immer mehr auf den medizinischen Fortschritt
und sind mit den westlichen medizinischen Theorien vertraut. Auch haben sie den taiwanesischen
Lebensstil angenommen und sind genervt, wenn ihre GroReltern sie am Wochenende nicht ausschla-
fen lassen wollen.

10 Im Sommerist das Wetter auf Lanyu an vielen Tagen so heif3, dass insbesondere bei kérperlicher Ak-
tivitat standiges Trinken erforderlich ist. Da Kinder einen Grofteil ihrer Zeit zusammen mit den Peers
auerhalb ihres Wohnhauses verbringen und es in Iranmeylek kein 6ffentlich zugangliches Trink-
wasser gibt, »vergessen« viele von ihnen, in ausreichendem Mafie zu trinken. Die taiwanesischen
CYB-Erzieherinnen, die das Problem der Dehydrierung erkannt hatten, fiihrten regelmifRiges Was-
sertrinken als einen festen Unterrichtsbestandteil ein, um auf diese Weise die Lebensgewohnheiten
jiingerer Tao-Kinder zu verdndern.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-017 - am 13.02.2026, 15:49:21.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

