82

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Die Gefahr, die sowohl Frankes Beschreibung als auch andere, das Sichtbare
als obsolet adressierende Darstellungen laufen, besteht in einer retrospekti-
ven Setzung eines als natiirlich sich verstehenden menschlichen Sehens im
Gegensatz zum Maschinensehen. Aufgerufen ist damit in vielen Fillen zu-
gleich eine harte Entgegensetzung von analogen und digitalen Medienver-
hiltnissen. In dhnlicher Weise evoziert die eingangs erwihnte Forschung zum
Anthropozin vielfach eine >Nature, die es in ihrer ganzen vorindustriellen
und von Menschen kaum beeinflussten Natiirlichkeit allenfalls als romanti-
sche Projektion gegeben hat. Das >Natiirliche des Sichtbaren« erweist sich als
komplex und héchst problematisch, wie in der folgenden kritischen Ausein-
andersetzung mit tradierten und jingeren phinomenologischen Betrachtun-
gen zum Verhiltnis von Sichtbarem und Unsichtbarem deutlich werden soll.

Hyperphanomenalitat: Das Sichtbare und das Unsichtbare

Bernhard Waldenfels hat vor geraumer Zeit >das Sichtbare und Unsichtbare«
als spannungsreiches Begriffspaar in seine Taxinomie von »Modi hyper-
bolische[r] Erfahrung«** aufgenommen und damit einen Diskursstrang
aktualisiert und re-perspektiviert, der nicht erst seit dem spiten Merleau-
Ponty (1994) phinomenologische Begriffs- und Theoriebildung intensiv
beschiftigt hilt. Das Hyperbolische lisst sich, Waldenfels zufolge, mit einer
Grundformel phinomenologischen und hermeneutischen Denkens charak-
terisieren als: »Etwas zeigt sich als mehr und als anders, als es ist.« (Waldenfels
2012, 9; kursiv i.0.)

Dieses »Etwas« ist nicht als Teil unter ein Ganzes subsumierbar und eben-
so wenig als Einzelfall unter eine Regel oder ein Gesetz; es steht gleichsam
»quer zu allen Ordnungen« und bezeichnet eine »Bewegung des Uber-hin-
aus« (ebd.). Aus diesem Grund ist es nicht einfach zu verorten und tibersteigt
die Grenzen einer jeweiligen Ordnung. Im Normalfall wird das Hyperboli-
sche daher einem Normalisierungsprozess unterworfen, der den Uberschuss
eindimmt und das Uberschiefende in pragmatischer Weise in ein Datum
zuriickfihrt.

In einem dialektischen beziehungsweise antipodischen Verhiltnis zu die-
ser Form der Normalisierung oder »Dehyperbolisierung«, existieren Formen

14 Soder Untertitel des hier zitierten Buchs, vgl. Waldenfels 2012.

14,02.2028, 10:20: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

einer entfesselten Hyperbolik, die eben solche Uberschussphinomene produ-
ziert, die erfahrbar werden lassen, dass etwas mehr und anders ist, »ohne in
einem Jenseits des ganz Anderen zu entschwinden« (11; kursiv i.0.). Waldenfels
zufolge bleibt gerade deshalb das Hyperphinomen Gegenstand der Phino-
menologie, das heifdt weiterhin dem Primat der Erfahrung verpflichtet, iiber
welches es nur insofern hinausgeht, als »das jeweilige Mehr, das Anders und
auch das Nicht des Sichzeigens sich als solches zeigt« (ebd.). Der Ort des Auf-
tauchens von Hyperphinomen (wie auch der Ort des Nachdenkens tiber eben-
diese) lasst sich folglich nicht exakt lokalisieren, vielmehr verweist das Hyper-
bolische immer auf ein Dazwischen: »zwischen Ordentlichem und Auf3eror-
dentlichem, zwischen Eigenem und Fremdem, zwischen Normalem und Ano-
malem, zwischen Anwesendem und Abwesendemc« (12) — ein Dazwischen, das
Waldenfels als »Spalt«, »Kluft« und »Schwelle« bezeichnet. Die sich in Bezug
auf das Spannungsverhiltnis von Sichtbarem und Unsichtbarem ergebende
Frage wire demgemif nicht, »wie sich das Sichtbare zum Nichtsichtbaren
verhilt, vielmehr fragt es sich, ob nicht das Sichtbare im Unsichtbaren iiber
sich hinausweist« (103). Damit wire das Unsichtbare einzureihen in die zuvor
bei Waldenfels besprochenen hyperbolischen Figuren des »Unendlichen« und
des »Unméglichen«. In konsequenter phinomenologischer Handhabung der
Frage wird bei der Beantwortung zunichst auf das Sehen »im engeren und
im weiteren Sinne« (ebd.) abgestellt (was zugleich ein natirliches, allenfalls
armiertes, mithin leicht »umwegigeres« (ebd.) Sehen impliziert), denn dieses
bedeute, nimmt man all seine Facetten als spezifischer Sinn und sinnliche
Erfahrung, »anschaulich gegenwdrtige Erfahrung schlechthin« (103f.; kursiv i.0.).
Wie sich im Vorausgegangenen bereits angedeutet haben sollte, ent-
spricht das kaum der hier in Anspruch genommenen Adressierung des
Sichtbaren. Das sehende Auge, die primire sinnliche Erfahrung des Sicht-
bargemachten, wird hier nicht bloR als eine durch Medien indirekter
gewordene oder in den Worten Waldenfels< »umwegigere« angesprochen.
In die Problemstellung nicht-natiirlicher, genauer gesagt: denaturalisierter
Sichtbarkeiten im wissenschaftlichen Prozess der Sichtbarmachung ist auch
das Auge verwickelt, wie bereits ablesbar wird an symptomatischen Bezeich-
nungen wie der Rede vom »Maschinensehen«, dem »elektronischen Auge«
oder der im spiteren Verlauf ausfithrlicher diskutierten nicht-skopischen
und nicht-optischen Sichtbarkeit des elektronenmikroskopischen Bildes.
Das phinomenologische Festhalten am Primat des Sinnlichen, im Sinne
eines human- und subjektzentrierten Sinnlichen muss aber gar nicht not-
wendig geteilt werden, um in den Ausfihrungen Waldenfels« einige zentrale

14,02.2028, 10:20: Op:

83


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Muster des Sichtbarkeitsdiskurses identifizieren zu kénnen. Hat man diese
grundsitzliche Differenz hinsichtlich theoretischer und epistemologischer
Ausgangslagen markiert, so lassen sich dem nichtsdestotrotz Hinweise
entnehmen, die eine Spur legen zu jenen Sichtbarkeitsproduktionen, die im
Folgenden im Zentrum des Interesses stehen. Waldenfels zitiert Feuerbachs
»Grundsitze der Philosophie der Zukunft, die, erstverdffentlicht 1843, also
am historischen Umschlagpunkt zur technischen Sichtbarkeit in den Wis-
senschaften, mit dem Diktum aufwarten, es sei Aufgabe der Philosophie
und der Wissenschaft, »das den gemeinen Augen Unsichtbare sichtbar, d.i.
gegenstindlich zu machen« (Waldenfels 103, Fufinote 2). Diese Charakteri-
sierung der Aufgabe der Wissenschaft beschreibt exakt die Aufgabenstellung,
an der entlang sich der intrawissenschaftliche Sichtbarkeitsdiskurs gebildet
hat und tiber Strategien und Technologien der Sichtbarmachung jeweils neu
bzw- re-aktiviert wird.

Waldenfels kann ohne jede Frage mit gutem Grund behaupten: »Das Se-
hen kann man uns in der Tat weder einreden noch ausreden.« (104) Doch
lasst sich in Frage stellen, ob zu jedem gegebenen historischen Zeitpunkt von
demselben »Sehen« die Rede ist? Die diskursive Transformation der Sicht-
barkeiten reift womdglich auch das Sehen als anthropologische, subjektive
und iberzeitliche Konstante mit und verwickelt es in Prozesse, aus denen
es nicht als dasselbe wieder hervorkommt. Gleichzeitig ist es nétig, zwischen
dem Sehen und dem Sehenden einerseits und dem Betrachter andererseits zu
differenzieren, denn dieser ist beinahe immer an technologische Gegebenhei-
ten gekniipft; oder stirker noch: Der Betrachter existiert nicht jenseits einer
technologischen Konfiguration. Die »Techniken des Betrachters« (Crary 1996),
und nicht nur jene, die Jonathan Crary fiir das 19. Jahrhundert untersucht hat,
implizieren schlieflich, dass erst aus der Betrachtung die Moglichkeit des Be-
trachtens und sogar des Betrachters erwichst: »Es hat nie einen Betrachter
gegeben, der selbst in der Welt ist und dem sie zugleich durchschaubar und
deutlich ist, und es wird ihn nie geben. Stattdessen gibt es mehr oder weniger
michtige Kraftgefiige, aus denen heraus die Moglichkeiten eines Betrachters
erwachsen.« (17f.)

Demgegeniiber adressiert Waldenfels in seinen Uberlegungen zur Dis-
junktion von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit ein dem Betrachten offenbar
vorgingiges Sehen. Dieses gerit jedoch in Konflikt mit dem affirmativ ein-
gefithrten Postulat Feuerbachs, denn, so kann man sowohl wissenschaftsge-
schichtlich als auch medientheoretisch begriinden, den wissenschaftlich Se-
henden gibt es erst, wenn dieser sich bereits in einen Betrachter oder Beob-

14,02.2028, 10:20: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

achter verwandelt hat. Waldenfels unterscheidet in Ankniipfung an Merleau-
Ponty drei elementare Sichtbarkeitsverhiltnisse, nimlich das faktisch zu ver-
stehende »Unsichtbare innerhalb der Welt«, das absolut gesetzte »Unsicht-
bare aulerhalb oder jenseits der Welt« sowie als Figur des Dritten das »Un-
sichtbare dieser Welt« (104). Zweiteres steht als Absolutum in keinerlei Ver-
bindung zu einem Sichtbaren, ersteres bezeichnet vermeintlich schlichte Un-
sichtbarkeiten: die Riickseite einer Miinze, etwas, das hinter etwas anderem
verborgen ist, oder »vieles, das im Nebel des Unbestimmten verharrt« (ebd.).
Im dritten Fall geht das Unsichtbare iiber das einfach Nichtsichtbare hinaus,
bleibt aber an die Diesheit der Welt riickgebunden, d.h. das Unsichtbare bleibt
»von Fall zu Fall mit dem verbunden, was sich zeigt« (105)%.

Damit ist genau jener Fall beschrieben, in dem Dinge etwa im Labor sicht-
bar gemacht werden, ohne dass Darstellung und Objekt iiber einen engeren,
offensichtlichen und vor allem sinnlich nachpriifbaren indexikalischen (oder
anders referentiellen) Zusammenhang verfiigten. Der popularisierende, line-
ar historisierende Diskurs, der neu zur Erscheinung Gebrachtes als von bes-
seren Techniken, anderen Fragestellungen oder neuen apparativen Konstel-
lationen dem Unsichtbaren entrissenes Objekt darstellt, verweist jedoch eher
auf den ersten Fall:

Was gebraucht wird, ist ein besseres Gerit, um das im >Nebel des Unbe-
stimmten< Verharrende zu bergen, zur Erscheinung zu bringen und damit,
erstens, dem Bereich des Sichtbaren, zweitens, dem des Wissbaren und ge-
gebenenfalls, drittens, dem des Handhabbaren zuzufiithren. Die Komplika-
tion selbst, die sich aus einer weiterhin bestehenden Komplizenschaft mit
dem Unsichtbaren ergibt, wird auf diese Weise unsichtbar gemacht. Damit
verschwindet, mit Latour gesprochen, der gesamte Prozess der Translation,
aber auch, etwa in quantenphysikalischen Zusammenhingen, der Umstand
genuiner Nichtsichtbarkeit der >Gegenstinde« (die im letzteren Fall oft alles
andere als gegenstandlich sind). Beides wird einem Sichtbarmachungsdis-
kurs einverleibt, der wiederum beteiligt ist an der Errichtung und Konfigu-
ration eines Mikrodispositivs des Sichtbaren.

Die Welt der begrenzten Sichtbarkeiten, die Waldenfels beschreibt, griin-
det epistemologisch auf der Annahme einer garantierten »allgemeinen Sicht-
barkeit«, die nicht notwendig itber die Anschauung als solche gestiitzt wird,

15 Der Cenitiv der Wendung »das Unsichtbare dieser Welt« markiert somit die Zugeho-
rigkeit zu eben dieser.

14,02.2028, 10:20: Op:

85


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

sondern darauf beruht, dass »etwas als etwas erscheint (gemeint, verstan-
den wird), also in einem bestimmten Sinn, der das erfahrene Etwas innerlich
artikuliert und es auf weitere Sinnhorizonte bezieht« (107). Doch kann eine
solcherart garantierte allgemeine Sichtbarkeit auch die fraglichen Verfahren
der Sichtbarmachung ausreichend abstiitzen?

Die Aufspaltung in implizite, mediale und reflexive Sichtbarkeit versucht
sich an einer Klassifikation: Implizit sehen wir zum Beispiel die Horizonte der
Ferne, der Vergangenheit und der Zukunft, diese lassen sich durch »Explika-
tion« sichtbar machen (ebd.). Mediale Sichtbarkeit wiederum »besteht darin,
dafd etwas in einem anderen, dem veranschaulichenden Bild, oder mittels ei-
nes anderen, dem auf Anschauung verweisenden Zeichen, an der Sichtbarkeit
partizipiert« (ebd.). Reflexiv wird Sichtbarkeit im Moment der »Blickwende,
dem Moment also, in dem das Gesehene genauso wie der Sehakt und der Se-
hende als Gesehens, Akt des Sehens und Sehender thematisch werden: »Der
Reflektierende sieht nicht mehr als vorher, aber er weif3 auf explizite Weise,
dafd und was er sieht.« (Ebd.)

Es ist auffillig, dass sich die genannten Modi der Sichtbarkeit und die
an diese gekoppelten Technologien in Verfahren experimenteller Sichtbarma-
chung in den Naturwissenschaften wiederfinden lassen. Denn implizit >sieht«
die Forscherin schon beim vom Wunsch der >Verbesserung eines Sichtbar-
keitszustands< oder der strategischen Planung eines Versuchsaufbaus, wenn
sie ihr Experiment damit nolens volens in diesem vorausgegangene einschreibt
beziehungsweise sie umgekehrt letztere rekonfiguriert. Ahnliches gilt aber
auch im Hinblick auf einen Entwurf, der Projektion einer zukiinftigen Sicht-
barkeit, die etwa wie im Falle der Bakteriologie Robert Kochs den Beweis fiir
bereits Gedachtes, aber eben >Unbewiesenes, nicht als bildliche oder sinnli-
che Evidenz anschreibbares Wissen liefern soll. Das mediale Sehen als das auf
ein Bild oder Zeichen gerichtetes, um Veranschaulichung bemiihtes Sehen, in
dem die Entitit (ein Etwas) durch Selbstaufzeichnung oder -einschreibung
oder vollig anders operierende elektronische Verfahren der Messung, Raste-
rung oder Simulation dazu gebracht wird, im und durch das Medium »>an
Sichtbarkeit zu partizipierens, beschreibt die Grundlage jeder aufzeichnen-
den Beobachtung: Es ist der modus operandi aller Wissenschaften, die visuelle
Darstellungen (hier zunichst: gleich ob als Beweis, Instrument, heuristisches
Modell) produzieren und zur Wissensgenerierung heranziehen. Das reflexive
Moment des Sehens verkdrpert sich auffillig etwa im Umbau des Observati-
onsapparats, im unablissigen Verschieben und Veridndern kleinster Elemen-
te, aber selbst in jedem einzelnen Beobachtungsvorgang — keine Forscherin

14,02.2028, 10:20: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

sschaut einfach nur so hing, interessegeleitetes Schauen, Sehen und Sichtbar-
keit als Elemente des Experimentalsystems reflektieren immer auch den Akt
der Beobachtung selbst, insbesondere aber, wenn die Erzeugung eines Bildes
zeitweilig (oder dauerhaft) im Zentrum des Forschungsinteresses steht.

In der phinomenologischen Bearbeitung sind diese drei Formen des Se-
hens jedoch vor allem zu verstehen als Modifikationen, die »auf einen Urmodus
der Sichtbarkeit, nimlich auf die leibhaftige Gegenwart und, in eins damit, auf
diese unsere Welt zuriickverweisen« (ebd.; kursivi.O.). Vor dieser Dreiteilung
wird die Unsichtbarkeit verstindlich als blof3 perspektivisch begrenzte Sicht-
barkeit, das Unsichtbare steht folgerichtig in keinem Gegensatz zum Sicht-
baren, sondern das Sichtbare »hebt sich ab vor einem Hintergrund des Un-
sichtbaren« (ebd.; kursiv 1.0.). Damit geht eine merkwiirdige Manipulation
an den Zeitachsen einher, denn so beschrieben, ist das Sichtbare der Zeitlich-
keit entzogen; jedes Unsichtbare kann immer nur ein vorliufig Unsichtba-
res sein, eine momentane Unméglichkeit zu sehen, die durch Anderung des
Blickwinkels tiberwunden werden kann. Alles ist damit zumindest potentiell
sichtbar: »Was nicht sichtbar ist, wartet auf den Blick, der es aufdeckt.« (108)

Wenn Unsichtbarkeit tiberhaupt moglich ist (und nicht nur temporir
den Blick zum Perspektivwechsel zwingt), so dreht sich der Verlaufspfeil um:
wo es kein genuin Unsichtbares gibt, leitet sich die Unsichtbarkeit aus der
Sichtbarkeit ab. Unsichtbarkeit als »virulente Unmoglichkeit« verwirklicht
sich folglich in einem Akt des Entzugs beziehungsweise, prozessualer und
aktivisch gewendet, in einem Akt des Sichtentziehens, der im Folgenden
kursorisch skizziert werden soll:

Dieses reflexive Geschehen ist beschreibbar als eine »Bewegung, die sich
zwischen zwei Instanzen oder Bereichen abspielt, aber weder auf eine der
beiden Instanzen noch auf eine dritte Instanz zuriickfillt« (111). Das sich ent-
ziehende Etwas ist kein Objekt, das sich entzieht, sondern wird erst zu Et-
was, indem es sich entzieht. Damit sprengt es eine bestehende Blickordnung,
welcher der Blick unterliegt, es wird zu einem »Aufler-Ordentlichen, das die
bestehende Ordnung stort, sprengt oder unterhohlt« (112). Gleichzeitig trennt
es sich vom den Entzug Erfahrenden nicht ganzlich ab in ein Parallelreich des
Fremden, denn: »Was sich mir entzieht, das trifft, betrifft, affiziert mich, es
geht mich an, so wie ich jemanden nur dann vermisse, wenn seine Abwesen-
heit mich schmerzt.« (113f.)

Das ambivalente »Doppelereignis« von Entzug und Affizierung beruht
auf einer unhintergehbaren Asymmetrie von erfahrendem Subjekt und sich
Entziehendem. Vertauschte man die Positionen und ginge vom sich Ent-

14,02.2028, 10:20: Op:

87


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

ziehenden aus, »so verwandelt der Entzug sich zuriick in eine Potentialitit
des Blicks, die der Welt der Sichtbarkeit verhaftet bleibt« (114), wihrend das
Ich respektive das Wems« irreduzibel ist, da die Eigen- und Gegenkrifte des
Blicks dem Sichtbarkeitsentzug nicht vorgingig sind, sondern im Moment
des Blicks gebildet werden: »Entzug und Anziehung vereinigen sich zu ei-
nem Doppelereignis, ohne daf} der Spalt synthetisch iiberbriickt wiirde. Der
Selbstbezug/-entzug stellt sich dar als Fremdbezug/-entzug und umgekehrt.«
(114).

Der topos des sich selbst nicht sehenden (unméglich sehen kénnenden)
Blicks, der blinde Fleck, betrifft nach Waldenfels das Sehgeschehen insge-
samt und als solches, ob als sich entziehender fremder Blick, antwortender
eigener Blick, dem sich etwas entzieht, oder als Ordnung des Sehens, die se-
lektiv spezifische Sichtbarkeiten gewidhrt, andere aber ausschlief3t: »Das Un-
sichtbare dieser Welt entspringt somit einer Selbstverdoppelung des Sehens,
einem Uberschuf des Sehens im Gesehenen (der dem Uberschuf des Sagens
im Gesagten entspricht), einem Sehen, das sich selbst entgleitet.« (115)

Bezogen nicht auf das Selbst oder den Anderen, sondern auf Dinge oder
Bilder, »die uns in ihren Bann schlagen« verweist das Blickgeschehen und die
in diesem sich konstituierende Oszillation zwischen Sichtbarem und Unsicht-
barem aufeine Instanz, die man, ohne dass Waldenfels dies expressis verbis tut,
durchaus wiederum mit dem Erhabenen assoziieren (wenn nicht identifizie-
ren) kann: Es handelt sich um einen Faszinationsmoment, der nur dem »se-
henden Sehen«!® offensteht, nicht dem wiedererkennenden, das sich dafiir
zu strikt an die vorgegebenen Sehordnungen hilt. Nur gegeniiber ersterem
»sehen sich die Dinge in uns, bevor wir uns ihnen zuwenden, bevor wir sie
fixieren oder beobachten« (116).

Unsichtbares als solches sichtbar zu machen kann daher schon fiir
Merleau-Ponty nur auf indirektem Weg gelingen, etwa dem Maler mit seinen
Techniken der Darstellung, die iiber das Dargestellte hinausweisen, die sicht-
bar machen ohne abzubilden'. Das Indirekte, Verfremdete, Abgeschrigte,
Zitathafte, das Waldenfels anfiihrt, um dem zerstorerischen direkten Blick

16 Waldenfels verwendet den Begriff unter Riickgriff auf Max Imdahls Giotto-Studie, vgl.
Imdahl 1980.

17 Waldenfels fiihrt etwa die Schreckensvisionen in der Malerei Goyas an, die das Entsetz-
liche in der direkten Darstellung aussparen, denn dieses spiegele sich allein »in dem
erschreckten Blick der Betroffenen und erfihrt eben dadurch eine Steigerung, die jede
direkte Darstellung an Wirkung tibertrifft« (Waldenfels 2012, 119).

14,02.2028, 10:20: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

zu entgehen, ermdglicht Merleau-Ponty die »indirekte Methode« einer
Ontologie, die ihm »die einzige dem Sein gemifie« (Merleau-Ponty 1994,
233) scheint. Die Kunst bietet so moglicherweise einen verheiflungsvolleren
Ausweg als die Wissenschaft, denn letztere habe den Sinn dafiir eingebuf,
sich den vorausgesetzten, ja eigentlich aller Setzung vorausgehenden »Wahr-
nehmungsglauben« einzugestehen. Dass wir »die Sachen selbst« sehen, dass
das, was wir sehen, die Welt ist, das ist »Ausdruck eines Glaubens, der dem
natiirlichen Menschen und dem Philosophen gemeinsam ist, sobald er die
Augen o6ffnet« (17). Die Welt ist das, was wir sehen, wenn wir die Augen
offnen, doch gleichzeitig ist das Sehen der Welt ein Vorgang, der erlernt
werden muss:

»In diesem Sinne missen wir das Sehen zundchst in Wissen iberfithren, wir
miissen es in Beschlag nehmen und sagen, was dieses Wir, was dieses Sehen
heifdt, und wir missen so tun, als wiifiten wir von allem nichts, als miif3-
ten wir in dieser Hinsicht alles erst noch entdecken. [..] Wenn der Philosoph
Fragen stellt und er sich also so stellt, als wiifite er nicht von der Welt und
vom Sehen der Welt, die standig in ihm am Werk sind und in ihm entstehen,
so gerade deshalb, weil er sie zum Sprechen bringen will [...]: sich einzulas-
sen auf diese Ritselgestalten, auf das Ding und auf die Welt, deren mas-
sives Sein und deren massive Wahrheit voller inkompossibler Einzelheiten
steckt.« (18f.)

Das wissenschaftliche Sehen und Erfassen der Welt ist als analytisches fur
Merleau-Ponty artifiziell, ein abstraktes, unnatiirliches und unvollstindiges
Sehen. Das zeigt sich etwa am Beispiel der Einfihrung der Mikroskopie und
dem damit verbundenen Glauben, in der Wahrheit der Beobachtung eine
Wahrheit des Dings und der Welt erkennen zu kénnen. Schon die dem Mikro-
skop eingeschriebene Monokularitit des Blicks stiinde dem im Wege, denn
die natiirliche binokulare Wahrnehmung ist nicht die Summe oder Synthe-
sis zweier monokularer; die Wahrnehmungen spielen sich auf fundamental
unterschiedlichen Ebenen ab. So gilt bereits fiir Offnen und Schliefien eines
Auges, also fur das »natiirliche Sehen¢, was im Mikroskop technisch bedingt
ist: »Die monokularen Bilder existieren nicht in demselben Sinn, wie das mit
beiden Augen wahrgenommene Ding existiert. Jene monokularen Bilder sind
Phantome, das Ding hingegen ist das Reale.« (22; kursiv i.0.)
Wissenschaftliche Bestimmungen des Wahren als des Objektiven »ver-
danken unserem Kontakt zu den Dingen itberhaupt nichts: sie sind Ausdruck
eines Anniherungsversuches, der in Bezug auf das Erleben keinen Sinn hat«

14,02.2028, 10:20: Op:

89


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

(31; kursiv 1.0.). Durch Bestimmung, Messung und Mafistabsetzung, Opera-
tionen entlang zuvor selbst bestimmter Variablen, hat die Wissenschaft kon-
sequent alle Pridikate eliminiert, »die den Dingen aufgrund unserer Begeg-
nung mit ihnen zukommen« (ebd.). Damit formuliert er den Vorwurf eines
Objektivismus, der, selbst wenn die heutige Wissenschaft sich mehr und mehr
(als die Zeitgenossen Merleau-Pontys) gezwungen sieht, »jene Beziehungen
zwischen Beobachter und dem Beobachteten, jene Festlegungen, die nur in-
nerhalb einer bestimmten Beobachtungssituation einen Sinn haben« (32) zu
reflektieren, nicht zu einer Aufgabe seiner hypothetischen Position als »abso-
luter Geist vor dem reinen Objekt« (ebd.) fithren wird. Die Wissenschaft ist
konservativ im Hinblick auf ihre Erkenntnistheorie, iiberkommenen episte-
mologischen Mustern verhaftet geblieben, auch nachdem sie in der menschli-
chen Wahrnehmung entzogene astronomische und mikrophysikalische Riu-
me eingedrungen ist. Schon hier fordert Merleau-Ponty, was wenig spiter zu
einem dauerhaften und umstrittenen Postulat und Forschungsdesiderat der
Wissenschaftsforschung werden sollte: nicht dauerndes Verschieben der Er-
kenntnis vom Subjekt zum Objekt und wieder zuriick, »vielmehr mifite das
Prinzip dieser Spaltung selbst in Frage gestellt und die Beziehung zwischen
Beobachter und Beobachtetem in die Definition des >Realenc aufgenommen
werden« (33).

Dies mag etwa iiber die Einspannung des Sichtbaren in ein Dispositiv
des Wissens gelingen, dessen multiple Konstituenten tiber die Subjekt-
Objekt-Spaltung hinausweisen - gleichzeitig aber auch iber Formen des
leibgebundenen natiirlichen Sehens und andere tradierte Formen >naturali-
sierter« Sichtbarkeit.

Dispositive des Wissens: Diskurs und Materialitat

»Die Frage nach dem Zusammenhang von Subjektivitit, Sichtbarkeit und
Macht bildet«, so Markus Stauff in seiner Studie zum »Neuen Fernsehen«
(2005), »einen besonders virulenten Schnittpunkt zwischen Medienforschung
und Dispositivbegriff« (127). Es ist daher lohnenswert, die Verfasstheit des
Dispositivbegriffs noch einmal in Erinnerung zu rufen und, wo nétig, gemif
der Fragestellung der vorliegenden Arbeit weiterzuentwickeln.

Mit dem in der Literatur vielfach beschriebenen »Dominanzwechsel« von
Archiologie zu Genealogie (vgl. exemplarisch Kammler/Parr/Schneider 2014,

14,02.2028, 10:20: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

