IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN
MIT BRUNO LATOUR

Stefan Altmeyer

1. Das Problem der Materialitat

Die Welt des Religiosen ist auf skandaldse Weise voll mit Dingen. Da gibt es
Steine, Kerzen, Biicher, Kreuze, Rosenkrinze und Monstranzen, da brennt
es und raucht es, es wird gegessen, gesalbt und mit Wasser itbergossen.
Was eigentlich mit Transzendenz befasst ist, kann immanenter kaum vor-
gestellt werden. Wie in den Wohnungen westlicher Uberflussgesellschaften
nehmen denn auch im Haus der Religion die Dinge manchmal iberhand
und es kommt zu Prozessen der Reinigung: Goldene Kilber werden einge-
schmolzen, Bilder verboten und gestiirmt, Tempel leergefegt und die geerbte
Herz-Jesu-Figur aus Gips verschwindet vorerst auf dem Speicher. Doch
jede noch so griindliche Reinigung macht nur umso deutlicher, dass die
Dinge nicht wegzukriegen sind. Auf das Kalb folgen Steintafeln, alte Bilder
werden durch neue ersetzt und an der Stelle der Gipsfigur steht ein Regal
mit zahlreichen illustrierten Bibelausgaben.

Ausgehend von diesen Beispielen kénnte man wohl leicht einen pragma-
tischen Konsens dariiber erzielen, dass die Vorstellung einer von allen Din-
gen gereinigten Religion nichts anderes als eine Illusion ist. Und auch das
moderne Projekt, den christlichen Glauben so lange entmythologisierend zu
reinigen, bis seine eigentliche Identitit zutage tritt, kann wohl inzwischen
als theologische Sackgasse bezeichnet werden. Sehr viel schwieriger und auch
spannender ist aber die an einen solchen Konsens anschliefende Frage: Wenn
man die Dinge definitiv nicht loswerden kann, welche theologische Bedeu-
tung kommt ihnen dann zu?

Ein kleines Beispiel mag das theologische Problem der Materialitit illus-
trieren, um das es hier geht. Von Ambrosius von Mailand (ca. 334-397) ist
iiberliefert, wie er in einer mystagogischen Katechese die Neugetauften in

- am 14.02.2026, 19:26:23.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Stefan Altmeyer

das christliche Verstindnis dessen einfiithrt, was sie wihrend der Taufe in der
Osternacht erlebt haben. Er bittet sie, sich an den Eintritt in das Baptisterium
zu erinnern, und fragt nach, was sie dort gesehen haben. Das Erlebte aufgrei-
fend, antwortet er: »Du bist hineingestiegen, du hast das Wasser gesehen, du
hast den Bischof gesehen, du hast den Leviten gesehen.« So niichtern ist das:
Zu sehen sind Dinge — ganz normales »Wasser, wie ich es tiglich gesehen ha-
be«* — und Menschen, die dort Dinge tun — Fragen stellen, Gebete sprechen,
Gesten ausfithren. Die Frage, die sich zwangsliufig stellt, ist doch: Soll das
alles sein? Und genau diese naheliegende Frage greift Ambrosius auf, indem
er fortfihrt:

»Es sage nurjaniemand:»lst das alles?<Gewiss ist das alles, wirklich alles, wo
die ganze Unschuld, wo die ganze Frommigkeit, die ganze Gnade, die ganze
Heiligung ist. Du hast das gesehen, was du mit deinen kdrperlichen Augen
und den menschlichen Blicken erfassen konntest. Du hast das nicht gesehen,
was unsichtbar ist, sondern was sichtbar ist.<3

Was also die T4duflinge gesehen (und gespiirt, gehért und gerochen) haben,
war »alles, wirklich alles«. In der Materialitit des Taufrituals steckt die ge-
samte Wirklichkeit der Taufe. Ist das wirklich alles? Ja. Ist, was ich wahrneh-
me, die ganze Wirklichkeit? Nein.

Ich stelle mir vor, Bruno Latour hitte an dieser frithen Sakramententheo-
logie bei Ambrosius seine wahre Freude.* Gilt Latour doch nicht nur als einer
der wichtigsten Denker der Materialitit, sondern zugleich auch als einer der
schirfsten Kritiker des modernen Gestus der Reinigung. Was ihn viel stir-
ker umtreibt als die analytische Trennung, sind die Vermischungen zwischen
scheinbar streng zu trennenden Wirklichkeiten: zwischen Mensch und Ding,
Kultur und Natur, zwischen dem Sozialen und dem Materiellen, zwischen
Subjekt und Objekt. Mit seinen Arbeiten seit Ende der 1970er Jahre war La-
tour wesentlich daran beteiligt, die Sozialwissenschaften fiir das Problem der

1 Ambrosius, De sacramentis 1,10; zitiert nach Ambrosius, De sacramentis = Uber die Sa-
kramente. De mysteriis = Uber die Mysterien [Lateinisch, deutsch]. Ubers. u. eingel.
von J. Schmitz (Fontes Christiani 3), Freiburg 1990, 84.

2 Ambrosius, De mysteriis 19; FC 3, 218.

3 Ambrosius, De sacramentis 1,10; FC 3, 84.

4 Ohne dass man davon ausgehen muss, dass er dessen metabolischer Grundpositi-
on zustimmt. Zum historisch-theologischen Hintergrund: N. Baumann, »Symbolismus<
und >Metabolismus<. Zur theologischen Deutung der eucharistischen Elemente in der
Alten Kirche, in: Theologie der Gegenwart 61 (2018), 16-28.

- am 14.02.2026, 19:26:23.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

Materialitit zu sensibilisieren und einen sogenannten material turn einzulei-
ten. Die hier verhandelte Frage besteht im Wesentlichen darin, wie der »Be-
griff des »Sozialen« so zu 6ffnen [wire], dass auch Dinge als Handlungstriger
begriffen werden konnen.«®

Latour hat im Laufe der Jahre mehr als eine Losung fiir dieses Problem
vorgeschlagen. Henning Laux rekonstruiert insgesamt vier Losungswege,
deren Reichweite und Anspruch immer weiter zunehmen, bis am Ende das
Materialititsproblem schlieflich ganz verschwindet.® Diese Unterscheidung
mochte ich aufgreifen und nach einer kurzen Darstellung jeweils nach
theologischen Anschliissen fragen. Wie muss sich Theologie verindern, um
ihrem eigenen Problem der Materialitit gerecht zu werden? Welche Umbau-
mafinahmen am Theoriegebiude und welche statischen Neuberechnungen
werden notig? Welchen Mehrwert verspricht eine entsprechende Investition?
Mit wachsendem Anspruch der Losung bei Latour wichst auch die Radi-
kalitat der theologischen Implikationen. Es verspricht also nach und nach
spannend zu werden.

5 H. Schiifer, Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion und Transformation des Sozialen
in der Praxistheorie, Weilerswist 2013, 348. Wiahrend in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften sowie auch in der Religionswissenschaft in den letzten Jahren eine zuneh-
mende Aufmerksamkeit fir Materialitit zu beobachten ist, hat eine ausdriickliche
Aufnahme dieser Perspektive im Bereich der (Praktischen) Theologie bislang erst in
Anfiangen stattgefunden. Vgl. S. Altmeyer, Vom Eigenleben der Dinge. Der religions-
didaktische Konstruktivismus quer gelesen mit Bruno Latour, in: Zeitschrift fir Pad-
agogik und Theologie 66 (2014), 349-357; Thema »Religiose Dinge, in: Katechetische
Blatter 142 (2017) Heft 6; S. Beckmayer, Die Bibel als Buch. Eine artefaktorientierte Un-
tersuchung zu Gebrauch und Bedeutung der Bibel als Gegenstand (Praktische Theolo-
gie heute 154), Stuttgart 2018; S. Altmeyer, Tange me! Proben zu einer Religionsdidak-
tik der Dinge in fiinf Stiicken, in: Jahrbuch fiir konstruktivistische Religionsdidaktik 10
(2019), 42-52.

6 Vgl. H. Laux, Die Materialitit des Sozialen. Vier Losungsansatze fiir ein soziologisches
Bezugsproblem im Werk von Bruno Latour, in: Soziale Welt 68 (2017), 175-197. Diese
Losungswege beziehen sich in der Rezeption von Laux insbesondere auf das Materia-
litdtsproblem in der Soziologie, wo nach meiner Einschdtzung bislang die stirkste Re-
zeption Latours auszumachen ist. Andere Rezeptionskontexte wie Kulturwissenschaf-
ten oder Philosophie missen hier aufier Acht gelassen werden. Vgl. zur Einfithrung: L.
Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualitit von Bruno Latour. Einfithrung in sein Werk (Aktuelle
und klassische Sozial- und Kulturwissenschaftlerlnnen), Wiesbaden 2019; M. Schroer,
Soziologische Theorien. Von den Klassikern bis zur Gegenwart (UTB Soziologie 8695),
Paderborn 2017, 405-438; H. Schmidgen, Bruno Latour zur Einfithrung (Zur Einfithrung
380), Hamburg 2011.

- am 14.02.2026, 19:26:23.

3


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Stefan Altmeyer

2. Die Dinge integrieren

Die erste Stufe, das Materialititsproblem zu adressieren, besteht darin, sich
der Bedeutung der Dinge erst einmal gewahr zu werden und diese in die
Reflexion des Sozialen im Sinne einer »thematische[n] Offnung«’ zu inte-
grieren. Auf wissenschaftstheoretischer Ebene sind dazu lediglich »Modifi-

kationen des soziologischen Instrumentariums«®

notwendig, ohne dass am
Theoriegebiude insgesamt gewerkelt werden miisste.

Bei Latour lisst sich diese Perspektive in seinen frithen ethnografischen
Studien verorten. In aufwendigen Feldstudien beschiftigt er sich zum Bei-
spiel mit der Frage, wie in einem naturwissenschaftlichen Labor Wissen er-
zeugt wird.” Dabei tritt die zentrale vermittelnde Rolle von Dingen zutage:
Technische Versuchsaufbauten erméglichen Messungen, diese werden in Ta-
bellen und Diagrammen dargestellt, Hypothesen zirkulieren als Visualisie-
rungen und Schemata, Paper werden geschrieben und vielfach tiberarbei-
tet. Am Ende einer langen Kette von Transformationen steht das sogenannte
naturwissenschaftliche Faktum, dem man diesen Entstehungsprozess nicht
mehr ansehen und das in andere Forschungen und Anwendungen einflief}en
kann. Entscheidend ist: Latour geht es hier nicht um eine sozialkonstruk-
tivistische Relativierung naturwissenschaftlicher Erkenntnisse. Gerade um-
gekehrt méchte er zeigen, dass die akribisch kontrollierte Kette von Uberset-
zungen zwischen unterschiedlichen materiellen »Inskriptionen«’® gerade die
Garantie fur die Giltigkeit des so entstandenen Wissens darstellt. Ohne die
vielfiltigen Dinge eines Labors wire das gar nicht moéglich. An diesen und
weiteren fallspezifischen Beispielen macht Latour deutlich, dass Dinge einen
Anteil an der Wissensgenese und an menschlicher Praxis insgesamt haben,
der nur um den Preis einer verzerrenden Reduktion vernachlissigt werden

7 H. Laux, Materialitat, 192.

Ebd., 192. Laux spricht hier von einer Materialisierung des Sozialen. Die tbrigen Lo-
sungswege bezeichnet er als Hybridisierung, Symmetrisierung und schlieRlich Onto-
logisierung des Sozialen.

9 Vgl. insbesondere B. Latour/S. Woolgar, Laboratory life. The construction of scientific
facts, Princeton, N.J. 21986; B. Latour, The pasteurization of France, Cambridge, Mass.
1988.

10 Zur Erklarung des Konzepts: »an inscription device is any item of apparatus or particu-
lar configuration of such items which can transform a material substance into a figure
or diagram which is directly usable by one of the members of the office space.« (B.
Latour/S. Woolgar, Laboratory life, 51)

- am 14.02.2026, 19:26:23.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

kann und daher in die Reflexion des Sozialen integriert werden muss. Das na-
turwissenschaftliche Labor ist in diesem Sinne die »Griindungsszene«*' der
Aufmerksambkeit fir das Materielle bei Latour.

Theologische Anschliisse liegen auf der Hand und scheinen im Sinne ei-
ner Perspektivenerweiterung relativ leicht méglich. Dazu miissen die Dinge
in der Welt von Religion, Glaube und Theologie wahr- und ernstgenommen
werden: Welche Dinge gibt es in der Praxis des Glaubens und in religiésen
Lernprozessen, und welche Rolle spielen sie? Was wire dariiber hinaus ih-
re Bedeutung fiir so zentrale systematische und historische Themen wie Of-
fenbarung, Uberlieferung oder Tradition? Und parallel zu den Laborstudien
Latours: Wie geht und welche Dinge braucht eigentlich die Generierung von
verlisslichem Wissen in der Wissenschaftspraxis der Theologie? Das eingangs
zitierte Beispiel bei Ambrosius zeigt, dass die Theologie in Sakramentenlehre
und Liturgiewissenschaft zwei klassische Orte hat, um >die Dinge« zu reflek-
tieren. Mit Blick auf die tibrigen Felder und auch insbesondere die Praktische
Theologie wire wohl allerdings einiger Nachholbedarf zu konstatieren. Die
Dinge wahrnehmen und als Perspektive integrieren, lautet damit ein erster
theologischer Imperativ mit Latour.

3. Mischwesen reflektieren

Die zweite Antwort auf das Materialititsproblem hebt die Schnittstellen zwi-
schen Mensch und Ding, zwischen Natur und Kultur ins Zentrum des In-
teresses. Die materiellen Phinomene bilden dann mehr als nur eine zusitzli-
che Perspektive, die ohne gréfieren Aufwand »in ein anthropozentrisches For-
schungsdesign eingebaut«'* werden konnte. Sie formulieren vielmehr einen
ganzlich neu zugeschnittenen Gegenstand der Soziologie, der in sogenannten
hybriden Phinomenen besteht. In Phinomenen wie bspw. dem Smartphone
oder dem Klimawandel vermischen sich die Grenzen zwischen Mensch und
Ding, weil die typisch moderne Trennung zwischen stummen Objekten und
intentional handelnden Subjekten nicht linger funktioniert.

1 U. Tellmann, Die Welt als Labor — Uber eine folgenreiche Griindungsszene der ANT,
in: S. Farzin/H. Laux (Hg.), Griindungsszenen soziologischer Theorie, Wiesbaden 2014,
25-40, 25.

12 H. Laux, Materialitat, 192.

- am 14.02.2026, 19:26:23.

33


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Stefan Altmeyer

Nach Latour hat es diese fein siuberliche Trennung in der sozialen
Realitit trotz aller anderslautenden Beteuerungen zudem nie gegeben.
»Niemand ist je modern gewesen. Die Moderne hat nie begonnen. Es hat
nie eine moderne Welt gegeben.«> Im Mittelpunkt der zweiten Antwort
auf das Materialitdtsproblem steht also Latours Kritik der Moderne und die
damit verbundene Hybridisierungsthese, die dieser aus einer theoretischen
Generalisierung seiner auf Einzelfille bezogenen ethnografischen Studien
entwickelt hat. Latour interpretiert die Moderne als ein Denkgebiude, das
auf dichotomischen Grenzziehungen aufbaut, die in allen Bereichen wirksam
sind, mit einer scharfen Trennung zwischen Subjekt und Objekt, Werten
und Fakten korrespondieren Trennungen zwischen Kultur und Natur, Politik
und Wissenschaft, zwischen Mensch und Gott. Das erkenntnistheoretische
Projekt der Moderne besteht fiir ihn entsprechend in einer umfassenden
»Reinigungsarbeit<!4, die alle »Vermischungen«'> zwischen den Bereichen
systematisch zu tilgen versucht. Hat dieses Projekt der Reinigung in den
letzten Jahrhunderten unzweifelhaft eine ungeheure Produktivitit entfalten
konnen, so beruht es nach Latour doch auf einer umfassenden »Selbst-
tiuschung«'® und verliert spitestens heute endgiiltig seine unhinterfragte
Plausibilitit: Denn je konsequenter das Projekt der Reinigung vorangetrieben
wird, desto stirker treten hybride Phinomene zutage, die sich der klaren
Trennung Innenwelt vs. Auflenwelt, Subjekt vs. Objekt entziehen. Bei vielen
aktuellen Phinomenen wie etwa dem Klimawandel oder Epidemien kann
niemand mehr strikt auseinanderhalten, was daran natiirlich oder kultu-
rell, Fakt oder Deutung ist, einfach aufgrund der komplexen Vermischung
unterschiedlichster Perspektiven.'” Die Aufgabe der Reinigung lisst sich
nicht mehr durchhalten. Vielmehr miissen diese Phinomene gerade in ihrer
multiperspektivischen Realitit in den Blick genommen werden, um aktuelle
gesellschaftliche Herausforderungen und Risiken ernsthaft zu reflektieren.

13 B.Latour, Wirsind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie,
Frankfurt a.M. 42013, 65; vgl. auch B. Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchun-
gen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 2006.

14 B. Latour, Nie modern gewesen, 23.

15 Ebd., 133.

16 U. Schimank, Die unmogliche Trennung von Natur und Cesellschaft — Bruno Latours
Diagnose der Selbsttauschung der Moderne, in: U. Schimank/U. Volkmann (Hg.),
Soziologische Gegenwartsdiagnosen |. Eine Bestandsaufnahme, Wiesbaden 22007,
157-169, 157.

17 Vgl. B. Latour, Nie modern gewesen, 13f.

- am 14.02.2026, 19:26:23.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

Die theologische Rezeption dieser Diagnose birgt einigen Sprengstoff,
verweist sie doch auf blinde Flecken einer ausdriicklich >modernen« Theolo-
gie. Welchen Einfluss haben dichotome Unterscheidungen wie Gnade/Natur,
Offenbarung/Erfahrung, Transzendenz/Immanenz, Kirche/Welt auf die Fi-
higkeit der Theologie, jene hybriden Phinomene wahrzunehmen und reflexiv
aufzunehmen, die heutige religiose Lebenswelten und 6ffentliche Diskurse
ausmachen? Familienmenschen, die sich gleichermaflen mit Hausbibel und
Yogamatte identifizieren; Jugendliche, die Taizékreuz und Lourdesmadonna
selbstverstindlich gleichzeitig tragen; Zeitgenossen, die 6ffentliche Debatten
um Kopftiicher in Schulen und Kreuze in Behérden als religiose Identititsfra-
gen wahrnehmen. Es lieRe sich folgende These aufstellen: Das zentrale Pro-
blem moderner Theologie ist es, die Hybriden zu denken! Angesichts der ge-
nannten und unzihliger anderer Phinomene fehlen ihr die Instrumente, die
Gegenwart anders denn als Krise wahrzunehmen, das heif3t als Abweichung
von einer sauber geordneten Welt, die dem modernen Dualismus entspricht.
Ein zweiter theologischer Imperativ mit Latour konnte daher lauten: die Ver-
mischungen denken.

4. Menschen und Nichtmenschen symmetrisieren

Der dritte Losungsweg besteht darin, die Theorie des Sozialen so zu ver-
andern, dass menschliche und nichtmenschliche Akteure gleichberechtigt in
den Blick genommen werden. »Die Soziologie ist dann keine Menschenwis-
senschaft mehr, die gelegentlich materielle Phinomene in die Analyse ein-
bezieht«'®, ihr Gegenstand sind vielmehr die Beziehungen zwischen Din-
gen und Menschen, die das Soziale je aktuell konstituieren. Diese Moglich-
keit geht insofern iiber die bislang erreichte Reflexion von hybriden Phino-
menen hinaus, als eine generelle Symmetrisierung menschlicher und nicht-
menschlicher Akteure gefordert wird. Das Soziale ist nicht mehr das, was
durch menschliches Handeln entsteht und wofiir Dinge nur einen Rahmen,
Hintergrund oder Instrumente darstellen. Die soziale Wirklichkeit ist viel-
mehr gleichermaflen durch Menschen und Nichtmenschen konstituiert.
Diese These und ihre weitreichenden Konsequenzen fiir die soziologi-
sche Forschung hat Latour zusammen mit anderen in der Akteur-Netzwerk-

18 H.Llaux, Materialitit, 192.

- am 14.02.2026, 19:26:23.

35


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Stefan Altmeyer

Theorie (ANT) entwickelt und durchdekliniert.” Dahinter verbirgt sich ein so-
ziologisches Forschungsprogramm, in dem die menschliche Perspektive fiir
die Beschreibung sozialer Wirklichkeiten dezentriert wird zugunsten eines
Netzwerks unterschiedlicher handlungsrelevanter Akteure. Um der Bedeu-
tung nichtmenschlicher Akteure gerecht zu werden, formuliert Latour ei-
nen reduzierten Handlungsbegriff, der auf den Bestandteil der Intentiona-
litat verzichtet. Handeln ist schlicht das, was einen Unterschied bewirkt, und
»jedes Ding, das eine gegebene Situation verindert, indem es einen Unter-
schied macht, [ist] ein Akteur«*°, egal ob Mensch oder Nichtmensch. Ein
in einem Klassenraum neu installiertes Smartboard ist ein Akteur, insofern
es eine Wirkung auf die unterrichtlichen Interaktionen ausiibt. Es kann die-
sen Akteursstatus aber auch wieder verlieren, wenn es nach der Euphorie der
ersten Wochen in Vergessenheit gerit. Indem Latour den Handlungsprimat
der Menschen zugunsten einer methodischen Symmetrie von Menschen und
Nichtmenschen auflést, will er die Komplexitit der soziologischen Beschrei-
bung erhéhen, um dadurch der Vielfalt dessen besser gerecht zu werden, was
Dinge tun. Denn statt nur den Hintergrund menschlichen Handelns darzu-
stellen, konnen Dinge viel mehr: »vielleicht ermichtigen, erméglichen, anbie-
ten, ermutigen, erlauben, nahelegen, beeinflussen, verhindern, autorisieren,
ausschliefRen und so fort.«*

Dinge kénnen sogar einen neuen Menschen schaffen: jedenfalls in der
Welt des Glaubens, wie sie Ambrosius den Neugetauften in seiner mystago-
gischen Katechese erdffnet. Was soll es bewirken, in ganz normales Wasser
unterzutauchen? Ambrosius erinnert an die Lesung von der Heilung des Sy-
rers Naaman, die in der Liturgie vorgetragen wurde (2 K6n 5,1-19). Auch jener,
so beschreibt Ambrosius,

»begann zu berlegen und dachte bei sich:slst das alles? Ich bin aus Syrien
in dasjiidische Land gekommen, und man sagt mir: >Geh in den Jordan, tau-
che unter, und du wirst gesund!< Als wenn es in meinem Heimatland keine
besseren Fliisse gibe.«??

19 Vgl. insbesondere B. Latour, Eine neue Soziologie fir eine neue Gesellschaft. Einfiih-
rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Berlin 2010.

20 Ebd.,123.

21 Ebd., 124.

22 Ambrosius, De sacramentis 1,14; FC 3, 88.

- am 14.02.2026, 19:26:23.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

Warum bewirkt dieses Wasser eine Heilung, jenes aber nicht? Liegt es dar-
an, dass man dran glaubt, oder daran, dass einer die richtigen Worte dazu
spricht? Ginge es vielleicht sogar ohne Wasser? Ambrosius antwortet anders:

»Du hast das Wasser gesehen, aber nicht jedes Wasser heilt. Nur das Wasser
heilt, in dem die Gnade Christi wohnt. [...] Die Handlung wird vom Wasser,
die Wirkung vom Heiligen Geist vollbracht.«*3

Eine spannende theologische Losung, die allerdings durchaus irritiert, weil
sie das Geschehen als eine Assoziation von materieller und immaterieller
Wirklichkeit denkt und die Rolle des Menschen weit in den Hintergrund
drangt. Damit erinnert die Losung stark an Latours Symmetrieprinzip und
die damit einhergehende Dezentrierung des Menschen.** Wie wiirde eine
Theologie aussehen, die auch bei anderen Themen weniger anthropozentri-
sche und stirker symmetrische Denkfiguren entwickelt?

5. Eine flache Ontologie denken

Die weitreichendste Antwort auf das Materialititsproblem besteht darin,
»die historisch eingeschliffene Opposition zwischen symbolischen und mate-
riellen Elementen komplett zu itberwinden, um eine Soziologie zu erfinden,
die ohne den aporetischen Dualismus auskommt.«*> Wihrend die bisherige
Losung sich noch mit einer methodischen Symmetrisierung von Mensch
und Ding zufriedengibt und damit diese Unterscheidung zwar einklammert,
sie aber grundsitzlich bestehen lisst, geht Latour hier noch einen Schritt
weiter auf eine ontologische Ebene. Es soll eine Theorie entwickelt werden,
die ohne die klassisch modernen Trennungen Subjekt/Objekt, Kultur/Natur,
Politik/Wissenschaft, Transzendenz/Immanenz auskommt. Am Ende dieser
Denkbewegung ist dann auch das Materialititsproblem vollstindig geldst,
da die zugrundeliegende Unterscheidung aufgegeben wird.26

23 Ebd.1,15;FC3, 88.

24  Hier taucht die spannende Frage auf, ob der Heilige Ceist ein akzeptabler Aktant im
Sinne der ANT sein konnte.

25  H.Laux, Materialitat, 193.

26 Die Kategorie Materialitit erweist sich damit nur als »Hilfsgerist« (ebd., 191),
das —einmal abgebaut—den Blick auf die »regional[e] Ontologie« (B. Latour, Existen-
zweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin 2014, 55) des Sozialen freigibt.

- am 14.02.2026, 19:26:23.

37


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Stefan Altmeyer

Wihrend die ersten Losungen des Materialititsproblems entweder die
Gegenstinde oder die Methoden der Erforschung des Sozialen im Blick hat-
ten, geht es nun um die zugrundeliegende Ebene der implizit mitgedachten
Ontologie. Hierin kommt Latours philosophisches Interesse zum Ausdruck,
das er riickblickend in seinem »Coming out as a philosopher«*” als Interpre-
tationsschliissel zu seinem Werk ausgegeben hat. Seine Entlarvung der mo-
dernen Selbsttduschung dreht er damit einen Schritt weiter: Sie tdusche sich
nicht nur darin, dass eine reinigende Trennung der Phinomene in entweder
Kultur oder Natur nicht méglich sei, sie tiusche sich auch darin, dass sie ei-
ne grundsitzliche dualistische Ontologie denke. Vielleicht kann man sich den
Grundgedanken im Bild eines Brettspiels vorstellen. Im klassischen Schach-
spiel sind die Rollen der Figuren vorab und unverinderlich festgelegt. Es ist
zu jeder Zeit klar, wie sich die Zugmoglichkeiten der Figuren unterscheiden.
Latour schligt ein alternatives Spiel vor, dessen Grundregel es ist, vorab die
Rollen nicht festzuschreiben. Es gibt schlicht 64 Spielfiguren, die nicht bereits
vor Spielbeginn in Schwarz und Weif3, Bauer und Dame usw. eingeteilt sind.
Das bekannte Schachspiel ist dann nur eine Festlegung unter vielen anderen,
die denkbar sind. Oder anders formuliert: Die offizielle Regelontologie der
Modernen beschreibt nur eine Spielwirklichkeit; alle anderen, die sich mit
den vorhandenen Figuren realisieren lassen, bleiben ausgeklammert. Um das
zu indern, miissen nach Latour »variable Ontologien«<®® gedacht werden.

Wie soll man sich das genau vorstellen? Am besten vielleicht als ein speku-
latives Gedankenexperiment, das einer einfachen Grundregel folgt: Vermei-
de jede Vorstellung statischer Hierarchien im Denken der Wirklichkeit. Zum
Beispiel: handelnde Menschen, die iiber passive Dinge verfiigen, oder um-
gekehrt natiirliche kausale Mechanismen, die menschliches Handeln deter-
minieren. Denke also nicht eine vertikale Abhingigkeit von Subjekten und
Objekten, sondern denke eine horizontale »Achse [...], die Abstufungen und
Uberginge zulisst«*®. Wirklich wire dann das, was sich jeweils in einer kon-
kreten Situation auf dieser Achse realisiert als ein Verhiltnis von Aktanten,
die miteinander in Beziehung stehen.3® Der amerikanische Philosoph Gra-

27  B.Latour, Coming outas a philosopher, in: Social Studies of Science 40 (2010), 599-608.

28  B.Latour, Nie modern gewesen, 114.

29  H.Schifer, Instabilitat, 261.

30  Der Gebrauch von »Aktant« anstelle von »Akteur« soll bei Latour reflektieren, dass
Handeln im Sinne von Wirksamkeit nicht an menschliche Intentionalitit gebunden
ist (vgl. B. Latour, Eine neue Soziologie, 95f.).

- am 14.02.2026, 19:26:23.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

ham Harman hat diesen Gedanken als Geburtsstunde einer objektorientier-
ten Philosophie bezeichnet.?' Auf ontologischer Ebene gibt es fiir eine solche
Philosophie nichts anderes als Objekte (oder Aktanten) in volliger Konkret-
heit:

»Since every actant is entirely concrete, we do not find its reality in some
lonely essence or chaste substrate, but always in an absolutely specific place
in the world, with completely specific alliances at any given moment.«<3?

Natiirlich steckt hinter einem solchen Suspendieren ontologischer Vorannah-
men zugunsten absoluter Konkretheit wiederum ein eigenes Prinzip, das La-
tour das Prinzip der Irreduktion nennt: »Nothing is, by itself, either reduci-
ble or irreducible to anything else.«*> Aus sich heraus kann nichts vollkom-
men auf etwas anderes zuriickgefithrt werden, noch kann von nichts a priori
gesagt werden, dass es nicht wenigstens teilweise auf etwas anderes zuriick-
gefiihrt werden kann. So lisst sich bspw. Religion niemals ganz als ein Pro-
dukt sozialer oder psychologischer Faktoren erkliren. Zugleich kénnen sol-
che Erklirungsversuche durchaus zu tiberzeugenden Ergebnissen gelangen.
Was alle Dinge, von einfachen Objekten bis komplexen sozialen Phinomen
auszeichnet, ist nicht deren jeweilige Essentialitit, sondern deren konkrete
Gegebenbheit, die sich als widerstindige Verfiigbarkeit beschreiben lisst.>* In
der flachen Ontologie Latours gibt es nur noch >Objekte®, die miteinander
in Beziehung stehen, ohne vollstindig durch diese Beziehungen erklirbar zu
sein. »Every object is, like pi, an irrational number. 3

Die Konsequenzen aus dieser flachen Ontologie sind weitreichend und fiir
die theologische Rezeption herausfordernd. Denn wenn alle ontologischen
Differenzen zugunsten aktueller Relationen zwischen Objekten suspendiert

31 Vgl. C. Harman, Prince of networks. Bruno Latour and metaphysics (Anamnesis), Mel-
bourne 2009, 14.

32 Ebd,16.

33 B.Llatour, Pasteurization, 158.

34 Vgl A.S. Miller, Speculative Grace. Bruno Latour and Object-Oriented Theology (Per-
spectives in Continental philosophy), New York 2013, 49-54.

35 Es ist in gewisser Weise willkiirlich, nach der Ablosung der Subjekt/Objekt-Unter-
scheidung nurmehrvon Objekten zu sprechen. Der Sprachgebrauch ist bei Latour auch
keineswegs eindeutig, wie die Verwendung von Aktant in soziologischen Zusammen-
hangen oder »Quasi-Objekt« im Kontext der Hybridisierungsthese belegt (B. Latour,
Nie modern gewesen, 70).

36  A.S Miller, Speculative Crace, 14.

- am 14.02.2026, 19:26:23.

39


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Stefan Altmeyer

sind, dann trifft das auch auf die theologische Leitdifferenz von Transzendenz
und Immanenz zu. Latours Gedankenexperiment theologisch aufzugreifen
hiefde im Kern, die theistische Unterscheidung zwischen Gott und Welt aufzu-
geben und Gott in die Reihe der Objekte einzuordnen. Adam Miller, ein ame-
rikanischer Religionsphilosoph mit mormonischem Hintergrund, hat auf die-
ser Basis eine Latour-Interpretation im Sinne einer spekulativen objektorien-
tierten Theologie entworfen, die auf die Vorstellung Gottes als des ganz Ande-
ren verzichtet. Deren zentraler Gedanke lasst sich am Konzept der Transzen-
denz aufzeigen, das von einer vertikalen, hierarchischen Unterscheidung zu
einer horizontalen Beziehung zwischen Objekten transformiert wird. Miller
schreibt in Interpretation von Latour:

»Transcendence, rather than naming a single, definitive, supernatural dif-
ference between this world and another higher, more original and uncon-
ditioned one, names instead the multitude of diffuse, localised non-super-
natural transcendences that constitute the resistance of each object as such.
And [..] among these transcendences, no transcendence is different in prin-
ciple from any other. There are a multitude of others, but no other is Wholly
Other.<7

Transzendenz wird hier zu einem Merkmal der Objekte in ihrer Vielzahl, das
ohne den Gegenbegrift der Immanenz auskommt. »Wer hat uns gesagt, dafy
Transzendenz ein Gegenteil haben mufR?«?8, fragt Latour in der ihm typischen
Zuspitzung. Transzendenz soll sich vielmehr in der widerstindigen Verfiig-
barkeit aller Dinge zeigen: Normales Wasser lisst sich vollstindig in physi-
kalischen oder chemischen Modellen beschreiben und ist doch nicht dasselbe
wie diese Beschreibung. Menschliches Verhalten lasst sich relativ sicher aus
Datenbanken fritheren Verhaltens ableiten, ohne doch daraus determiniert zu
sein. Und auch wenn Gott mit allen Dingen in Beziehung steht, hingen diese
nicht wie Marionetten an den von ihm souverin gefithrten Seilen. Transzen-
denz ist iiberall anzutreffen, aber sie soll nicht mehr auf die eine grofde Tran-
szendenz verweisen, die tiber allen anderen steht. Das Anliegen von Religion
ist es dann nicht, durch Praktiken und Lehren zu dieser grofRen Transzen-
denz zu fithren, sondern die allgegenwirtige Transzendenz im Konkreten zu
erschlieflen. Religion fithrt nicht weg von dieser Welt, sondern mitten hinein
in deren offene und verletzbare Beziehungen; in den Worten Latours:

37  Ebd., 41
38  B.Latour, Nie modern gewesen, 170.

- am 14.02.2026, 19:26:23.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

»itis religion that attempts to access the this-worldly in its most radical pres-
ence, thatis you, now, here transformed into the person who cares about the
transformation of the indifferent other into a close neighbour, into the near
by, into le prochain<®.

Von daher sind Dinge und Praktiken des Glaubens keine Prothesen eines
Glaubensinhalts, sondern Werkzeuge, um wirkliche Nihe und Immanenz zu

praktizieren.*°

6. Ist alles schon genug? Offene Fragen

Am Ende dieses Durchgangs durch vier unterschiedlich weit reichende
Losungen des Materialititsproblems bei Latour und ihre theologischen An-
schliisse stehen ohne Zweifel mehr Fragen als Antworten. Gleichwohl diirfte
deutlich geworden sein, dass die materielle Dimension von Glaube und
Religion eine stirkere theologische Aufmerksamkeit verdient, als ihr bislang
zukommt. Steine, Kerzen, Biicher, Kreuze, Rosenkrinze und Monstranzen
lassen sich nicht einfach in ihre begriffliche Bedeutung auflésen oder im
Sinne einer ikonoklastischen Reinigung aus dem Glaubensleben verbannen.
Die Dinge der Religion sind nicht einfach nur immanente Zeichen einer von
ihnen vollig zu trennenden transzendenten Wirklichkeit. Oder noch einmal
mit Latour in dessen typischer Uberspitzung: »The mystics know well that if
all the elements that are said to be pointers are abandoned, then all that is left
is the horrible night of Nada«*!. Auch wenn also die materielle Gebundenheit
des Glaubens gewiss keine neue Erkenntnis darstellt, so lisst sich mit Latour
doch zutreffend fragen, inwieweit die Theologie diese schon konsequent
reflektiert hat. Die folgende Ubersicht fasst noch einmal in aller Kiirze
zusammen, auf welche Weise Latour das Materialititsproblem des Sozialen
angegangen ist und welche theologischen Potenziale und Anschlussfragen
sich daraus ergeben.

39  B. Latour, Will non-humans be saved? An argument in ecotheology, in: Journal of the
Royal Anthropological Institute (N.S.) 15 (2009), 459-475, 464f.

40 Vgl. L. R. Bryant, Foreword, in: Speculative grace. Bruno Latour and object-oriented the-
ology, New York 2013, xiii-xix, xviii.

11 B. Latour, Pasteurization, 213.

- am 14.02.2026, 19:26:23.

4


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Stefan Altmeyer

Tab. 1: Uberblick iiber die vier Stufen der Losung des Materialititsproblems bei Bruno

Latour

Lésungen des Slogan Konsequenzen fiir Imperative und

Materialitats- die Theorie des Fragen fiir die

problems Sozialen (Praktische)
Theologie

Die Dinge »Die Menschen Das Soziale ist mehr Die Bedeutung der

integrieren sind nicht mehr als nur zwischen- Dinge fiir Religion,

unter sich.«* menschliche Glaube und Theo-
Beziehung. logie sindin den

Blick zu nehmen!

Mischwesen »Je mehrmansich | Komplexe soziale Eine

reflektieren

verbietet, die
Hybriden zu
denken, desto
mehrwird ihre
Kreuzung
moglich«**

Phinomene
basieren auf
Vermischungen
zwischen Menschen
und Dingen.

gesellschaftlich
relevante
Theologie muss
hybride
Phinomene
jenseits etablierter
Denkmuster
reflektieren!

Menschen und
Nichtmenschen
symmetrisieren

»[J]edes Ding, das
eine gegebene
Situation veran-
dert, indem es
einen Unterschied
macht, [ist] ein
Akteur***

Das Soziale entsteht
in Assoziationen
von Menschen und
Nichtmenschen.

Wie siehteine
nach-anthro-
pozentrische
Theologie aus?
Wo wadre sie
hilfreich?

Eine flache
Ontologie denken

»Wer hat uns
gesagt, daf}
Transzendenz ein
Gegenteil haben

Denke keine
vertikale
Abhangigkeit von
Subjekten und
Objekten, sondern
temporare
Abstufungen auf
einer horizontalen
Achse.

Ist eine Theologie
ohne theistische
Ontologie
moglich?

Wem wiirde sie
helfen?

* B. Latour, Hoffnung, 231.
** B. Latour, Nie modern gewesen, 21.
*** B. Latour, Eine neue Soziologie, 123.

EX T

B. Latour, Nie modern gewesen, 170.

- am 14.02.2026, 19:26:23.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

Ob und wie die hier rekonstruierten Losungsvorschliage sich fiir die Auf-

gabe, die materiellen Dinge theologisch zu denken, als hilfreich erweisen, ist
differenziert zu beantworten und kann hier nur angedeutet werden.

Die erste Stufe, die materiellen Dinge in die theologische Aufmerksambkeit
einzuschlieRen und ihre Bedeutung fir die religiose und theologische
Praxis zu erschlieflen, scheint unabdingbar und zugleich ohne gréfRe-
re Veranderungen am theologischen Selbstverstindnis moglich. Zugleich
verspricht sie bereits eine erhebliche Erweiterung und Differenzierung
theologischer Perspektiven.

Die zweite Stufe umfasst die Forderung, hybride Phinomene zu reflektie-
ren, die erst in den Blick kommen, sobald klassische Unterscheidungen
unterlaufen werden. Typische Beispiele wie die Diskussion um Kreuze
in Klassenzimmern oder den Islam in Deutschland zeigen, dass es fir
die offentliche Relevanz der Theologie unentbehrlich ist, solche Phino-
mene sehr viel stirker als bislang zu reflektieren, selbst wenn es dazu
einiger Verinderungen im Selbstverstindnis insbesondere einer >moder-
nen« Theologie bedarf.

Auf der dritten Stufe steht eine methodologische Symmetrisierung von
Menschen und Nichtmenschen im Fokus mit dem Ziel, konkrete soziale
Praxen in einer grofleren Komplexitit wahrzunehmen, als dies unter
der Pramisse intentionalen Handelns moglich ist. Theologisch wiirde
das bedeuten, anthropozentrische Sichtweisen in Frage zu stellen. Fir
manche Bereiche und Themen wie etwa die Schopfungstheologie, sozial-
ethische Fragen oder auch die Reflexion von Lernprozessen konnte diese
eine fruchtbare, wenngleich auch theoretisch aufwendige Innovation
bedeuten.

Mit der vierten Stufe steht die Ablosung einer klassisch-theistischen
zugunsten einer flachen Ontologie zur Debatte. Ansitze einer ob-
jektorientierten Theologie stehen fiir den Versuch einer entsprechend
vollstindig neu formatierten Theologie, die ohne die Unterscheidung
immanent/transzendent auskommen mdchte. Wichtig und zutreffend ist
das Anliegen, die verhingnisvolle denkerische Trennung zwischen Gott
und Welt, zwischen einer Sphire des Religiosen und des Natiirlichen zu
iberwinden und Religion nicht als Theorie und Kultur des Ubernatiirli-
chen zu denken. Fraglich scheint allerdings zu sein, ob die von Miller im
Anschluss an Latour entwickelte Theologie ohne theos noch als christliche

- am 14.02.2026, 19:26:23.

43


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Stefan Altmeyer

Zuspitzung einer inkarnatorischen oder eher schon als nachchristliche
spekulative Theologie zu bezeichnen wire.

Kehren wir zum Schluss noch einmal zu Ambrosius und dessen mystagogi-
scher Katechese zuriick. Auf die Frage »Was hast du gesehen?« folgt die Ant-
wort: »Auf jeden Fall Wasser, aber nicht nur das«*>. Ambrosius fordert den
Neugetauften auf, etwas Paradoxes zu denken. Einerseits ist das, was hier in
seiner Materialitit zu sehen ist, »alles, wirklich alles«**. Andererseits umfasst
diese Materialitit mehr als das, was sie fir die menschliche Wahrnehmung
ist. Deshalb sollte man, so empfiehlt er,

»nicht auf das achten, >was sichtbar, sondern auf das, was unsichtbar ist, da
das Sichtbare zeitlich, das Unsichtbare aber ewig ist< (vgl. 2 Kor 4,18). [...]
Claube also, daf dort die Gottheit anwesend ist! Du glaubst an ihr Wirken,
aber glaubst nicht an ihre Gegenwart? Wie kénnte ihr Handeln erfolgen,

wenn nicht ihre Anwesenheit vorausginge?«**

Alles im Bereich von Religion und Glaube ist also materiell, und zugleich
ist doch das Materielle keineswegs alles. Bruno Latours Denken ruft nach-
driicklich dazu auf, das Paradoxe theologisch neu zu denken. Er steht damit
theologiegeschichtlich keineswegs alleine da.

Literatur

Altmeyer, S., Tange me! Proben zu einer Religionsdidaktik der Dinge in fiinf
Stiicken, in: Jahrbuch fur konstruktivistische Religionsdidaktik 10 (2019),
42-52..

—, Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruktivismus
quer gelesen mit Bruno Latour, in: Zeitschrift fiur Pidagogik und Theo-
logie 66 (2014), 349-357.

Ambrosius, De sacramentis = Uber die Sakramente. De mysteriis = Uber die
Mysterien [Lateinisch, deutsch], ibers. u. eingel. von Schmitz, J. (Fontes
Christiani 3), Freiburg i.Br. 1990.

42 Ambrosius, De mysteriis 8; FC 3, 210.
43 Ambrosius, De sacramentis 1,10; FC 3, 84.
44 Ambrosius, De mysteriis 8; FC 3, 210.

- am 14.02.2026, 19:26:23.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IST DAS ALLES? DIE DINGE THEOLOGISCH DENKEN MIT BRUNO LATOUR

Baumann, N., »Symbolismus« und »Metabolismus«. Zur theologischen Deu-
tung der eucharistischen Elemente in der Alten Kirche, in: Theologie der
Gegenwart 61 (2018), 16-28.

Beckmayer, S., Die Bibel als Buch. Eine artefaktorientierte Untersuchung zu
Gebrauch und Bedeutung der Bibel als Gegenstand (Praktische Theologie
heute 154), Stuttgart 2018.

Bryant, L., Foreword, in: Miller, A. S., Speculative grace. Bruno Latour and
object-oriented theology, New York 2013, xiii-xix.

Gertenbach, L./ Laux, H., Zur Aktualitit von Bruno Latour. Einfithrung in sein
Werk (Aktuelle und klassische Sozial- und KulturwissenschaftlerInnen),
Wiesbaden 2019.

Harman, G., Prince of networks. Bruno Latour and metaphysics (Anamnesis),
Melbourne 2009.

Latour, B., Coming out as a philosopher, in: Social Studies of Science 40 (2010),
599-608.

—, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-
schaft, Frankfurt a.M. 2006.

—, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfithrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie, Berlin 2010.

—, Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin 2014.

—, The pasteurization of France, Cambridge Mass. 1988.

—, Will non-humans be saved? An argument in ecotheology, in: Journal of the
Royal Anthropological Institute (N.S.) 15 (2009), 459-475.

—, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-
gie, Frankfurt a.M. #2013.

Latour, B./Woolgar, S., Laboratory life. The construction of scientific facts,
Princeton N. J. 21986.

Laux, H., Die Materialitit des Sozialen. Vier Losungsansitze fiir ein sozio-
logisches Bezugsproblem im Werk von Bruno Latour, in: Soziale Welt 68
(2017), 175-197.

Miller, A. S., Speculative Grace. Bruno Latour and Object-Oriented Theology
(Perspectives in Continental philosophy), New York 2013, 49-54.

Schifer, H., Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion und Transformation des
Sozialen in der Praxistheorie, Weilerswist 2013.

Schimank, U., Die unmégliche Trennung von Natur und Gesellschaft — Bru-
no Latours Diagnose der Selbsttiuschung der Moderne, in: Schimank,
U./Volkmann, U. (Hg.), Soziologische Gegenwartsdiagnosen I. Eine Be-
standsaufnahme, Wiesbaden 22007, 157-169.

- am 14.02.2026, 19:26:23.

45


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Stefan Altmeyer

Schmidgen, H., Bruno Latour zur Einfithrung, Hamburg 2011.

Schroer, M., Soziologische Theorien. Von den Klassikern bis zur Gegenwart
(UTB Soziologie 8695), Paderborn 2017, 405-438.

Tellmann, U., Die Welt als Labor — Uber eine folgenreiche Griindungsszene
der ANT, in: Farzin, S./Laux, H. (Hg.), Grindungsszenen soziologischer
Theorie, Wiesbaden 2014, 25-40.

Themenbheft »Religiose Dingex, in: Katechetische Blatter 142/6 (2017).

- am 14.02.2026, 19:26:23.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

