
Ist das alles? Die Dinge theologisch denken 

mit Bruno Latour

Stefan Altmeyer

1. Das Problem der Materialität

Die Welt des Religiösen ist auf skandalöse Weise voll mit Dingen. Da gibt es

Steine, Kerzen, Bücher, Kreuze, Rosenkränze und Monstranzen, da brennt

es und raucht es, es wird gegessen, gesalbt und mit Wasser übergossen.

Was eigentlich mit Transzendenz befasst ist, kann immanenter kaum vor-

gestellt werden. Wie in den Wohnungen westlicher Überflussgesellschaften

nehmen denn auch im Haus der Religion die Dinge manchmal überhand

und es kommt zu Prozessen der Reinigung: Goldene Kälber werden einge-

schmolzen, Bilder verboten und gestürmt, Tempel leergefegt und die geerbte

Herz-Jesu-Figur aus Gips verschwindet vorerst auf dem Speicher. Doch

jede noch so gründliche Reinigung macht nur umso deutlicher, dass die

Dinge nicht wegzukriegen sind. Auf das Kalb folgen Steintafeln, alte Bilder

werden durch neue ersetzt und an der Stelle der Gipsfigur steht ein Regal

mit zahlreichen illustrierten Bibelausgaben.

Ausgehend von diesen Beispielen könnte man wohl leicht einen pragma-

tischen Konsens darüber erzielen, dass die Vorstellung einer von allen Din-

gen gereinigten Religion nichts anderes als eine Illusion ist. Und auch das

moderne Projekt, den christlichen Glauben so lange entmythologisierend zu

reinigen, bis seine eigentliche Identität zutage tritt, kann wohl inzwischen

als theologische Sackgasse bezeichnet werden. Sehr viel schwieriger und auch

spannender ist aber die an einen solchen Konsens anschließende Frage:Wenn

man die Dinge definitiv nicht loswerden kann, welche theologische Bedeu-

tung kommt ihnen dann zu?

Ein kleines Beispiel mag das theologische Problem der Materialität illus-

trieren, um das es hier geht. Von Ambrosius von Mailand (ca. 334-397) ist

überliefert, wie er in einer mystagogischen Katechese die Neugetauften in

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Stefan Altmeyer

das christliche Verständnis dessen einführt, was sie während der Taufe in der

Osternacht erlebt haben. Er bittet sie, sich an den Eintritt in das Baptisterium

zu erinnern, und fragt nach, was sie dort gesehen haben. Das Erlebte aufgrei-

fend, antwortet er: »Du bist hineingestiegen, du hast das Wasser gesehen, du

hast den Bischof gesehen, du hast den Leviten gesehen.«1 So nüchtern ist das:

Zu sehen sind Dinge – ganz normales »Wasser, wie ich es täglich gesehen ha-

be«2 – und Menschen, die dort Dinge tun – Fragen stellen, Gebete sprechen,

Gesten ausführen. Die Frage, die sich zwangsläufig stellt, ist doch: Soll das

alles sein? Und genau diese naheliegende Frage greift Ambrosius auf, indem

er fortfährt:

»Es sage nur ja niemand: ›Ist das alles?‹ Gewiss ist das alles, wirklich alles, wo

die ganze Unschuld, wo die ganze Frömmigkeit, die ganze Gnade, die ganze

Heiligung ist. Du hast das gesehen, was du mit deinen körperlichen Augen

unddenmenschlichenBlicken erfassen konntest. Duhast das nicht gesehen,

was unsichtbar ist, sondern was sichtbar ist.«3

Was also die Täuflinge gesehen (und gespürt, gehört und gerochen) haben,

war »alles, wirklich alles«. In der Materialität des Taufrituals steckt die ge-

samte Wirklichkeit der Taufe. Ist das wirklich alles? Ja. Ist, was ich wahrneh-

me, die ganze Wirklichkeit? Nein.

Ich stelle mir vor, Bruno Latour hätte an dieser frühen Sakramententheo-

logie bei Ambrosius seine wahre Freude.4 Gilt Latour doch nicht nur als einer

der wichtigsten Denker der Materialität, sondern zugleich auch als einer der

schärfsten Kritiker des modernen Gestus der Reinigung. Was ihn viel stär-

ker umtreibt als die analytische Trennung, sind die Vermischungen zwischen

scheinbar streng zu trennenden Wirklichkeiten: zwischen Mensch und Ding,

Kultur und Natur, zwischen dem Sozialen und dem Materiellen, zwischen

Subjekt und Objekt. Mit seinen Arbeiten seit Ende der 1970er Jahre war La-

tour wesentlich daran beteiligt, die Sozialwissenschaften für das Problem der

1 Ambrosius, De sacramentis 1,10; zitiert nach Ambrosius, De sacramentis = Über die Sa-

kramente. De mysteriis = Über die Mysterien [Lateinisch, deutsch]. Übers. u. eingel.

von J. Schmitz (Fontes Christiani 3), Freiburg 1990, 84.

2 Ambrosius, De mysteriis 19; FC 3, 218.

3 Ambrosius, De sacramentis 1,10; FC 3, 84.

4 Ohne dass man davon ausgehen muss, dass er dessen metabolischer Grundpositi-

on zustimmt. Zum historisch-theologischen Hintergrund: N. Baumann, ›Symbolismus‹

und ›Metabolismus‹. Zur theologischen Deutung der eucharistischen Elemente in der

Alten Kirche, in: Theologie der Gegenwart 61 (2018), 16-28.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 31

Materialität zu sensibilisieren und einen sogenannten material turn einzulei-

ten. Die hier verhandelte Frage besteht im Wesentlichen darin, wie der »Be-

griff des ›Sozialen‹ so zu öffnen [wäre], dass auch Dinge als Handlungsträger

begriffen werden können.«5

Latour hat im Laufe der Jahre mehr als eine Lösung für dieses Problem

vorgeschlagen. Henning Laux rekonstruiert insgesamt vier Lösungswege,

deren Reichweite und Anspruch immer weiter zunehmen, bis am Ende das

Materialitätsproblem schließlich ganz verschwindet.6 Diese Unterscheidung

möchte ich aufgreifen und nach einer kurzen Darstellung jeweils nach

theologischen Anschlüssen fragen. Wie muss sich Theologie verändern, um

ihrem eigenen Problem der Materialität gerecht zu werden? Welche Umbau-

maßnahmen am Theoriegebäude und welche statischen Neuberechnungen

werden nötig? Welchen Mehrwert verspricht eine entsprechende Investition?

Mit wachsendem Anspruch der Lösung bei Latour wächst auch die Radi-

kalität der theologischen Implikationen. Es verspricht also nach und nach

spannend zu werden.

5 H. Schäfer, Die Instabilität der Praxis. Reproduktion und Transformation des Sozialen

in der Praxistheorie, Weilerswist 2013, 348. Während in den Kultur- und Sozialwissen-

schaften sowie auch in der Religionswissenschaft in den letzten Jahren eine zuneh-

mende Aufmerksamkeit für Materialität zu beobachten ist, hat eine ausdrückliche

Aufnahme dieser Perspektive im Bereich der (Praktischen) Theologie bislang erst in

Anfängen stattgefunden. Vgl. S. Altmeyer, Vom Eigenleben der Dinge. Der religions-

didaktische Konstruktivismus quer gelesen mit Bruno Latour, in: Zeitschrift für Päd-

agogik und Theologie 66 (2014), 349-357; Thema »Religiöse Dinge«, in: Katechetische

Blätter 142 (2017) Heft 6; S. Beckmayer, Die Bibel als Buch. Eine artefaktorientierte Un-

tersuchung zu Gebrauch und Bedeutung der Bibel als Gegenstand (Praktische Theolo-

gie heute 154), Stuttgart 2018; S. Altmeyer, Tange me! Proben zu einer Religionsdidak-

tik der Dinge in fünf Stücken, in: Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik 10

(2019), 42-52.

6 Vgl. H. Laux, Die Materialität des Sozialen. Vier Lösungsansätze für ein soziologisches

Bezugsproblem im Werk von Bruno Latour, in: Soziale Welt 68 (2017), 175-197. Diese

Lösungswege beziehen sich in der Rezeption von Laux insbesondere auf das Materia-

litätsproblem in der Soziologie, wo nach meiner Einschätzung bislang die stärkste Re-

zeption Latours auszumachen ist. Andere Rezeptionskontexte wie Kulturwissenschaf-

ten oder Philosophie müssen hier außer Acht gelassen werden. Vgl. zur Einführung: L.

Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung in seinWerk (Aktuelle

und klassische Sozial- und KulturwissenschaftlerInnen), Wiesbaden 2019; M. Schroer,

Soziologische Theorien. Von den Klassikern bis zur Gegenwart (UTB Soziologie 8695),

Paderborn 2017, 405-438; H. Schmidgen, Bruno Latour zur Einführung (Zur Einführung

380), Hamburg 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Stefan Altmeyer

2. Die Dinge integrieren

Die erste Stufe, das Materialitätsproblem zu adressieren, besteht darin, sich

der Bedeutung der Dinge erst einmal gewahr zu werden und diese in die

Reflexion des Sozialen im Sinne einer »thematische[n] Öffnung«7 zu inte-

grieren. Auf wissenschaftstheoretischer Ebene sind dazu lediglich »Modifi-

kationen des soziologischen Instrumentariums«8 notwendig, ohne dass am

Theoriegebäude insgesamt gewerkelt werden müsste.

Bei Latour lässt sich diese Perspektive in seinen frühen ethnografischen

Studien verorten. In aufwendigen Feldstudien beschäftigt er sich zum Bei-

spiel mit der Frage, wie in einem naturwissenschaftlichen Labor Wissen er-

zeugt wird.9 Dabei tritt die zentrale vermittelnde Rolle von Dingen zutage:

Technische Versuchsaufbauten ermöglichen Messungen, diese werden in Ta-

bellen und Diagrammen dargestellt, Hypothesen zirkulieren als Visualisie-

rungen und Schemata, Paper werden geschrieben und vielfach überarbei-

tet. Am Ende einer langen Kette von Transformationen steht das sogenannte

naturwissenschaftliche Faktum, dem man diesen Entstehungsprozess nicht

mehr ansehen und das in andere Forschungen und Anwendungen einfließen

kann. Entscheidend ist: Latour geht es hier nicht um eine sozialkonstruk-

tivistische Relativierung naturwissenschaftlicher Erkenntnisse. Gerade um-

gekehrt möchte er zeigen, dass die akribisch kontrollierte Kette von Überset-

zungen zwischen unterschiedlichen materiellen »Inskriptionen«10 gerade die

Garantie für die Gültigkeit des so entstandenen Wissens darstellt. Ohne die

vielfältigen Dinge eines Labors wäre das gar nicht möglich. An diesen und

weiteren fallspezifischen Beispielen macht Latour deutlich, dass Dinge einen

Anteil an der Wissensgenese und an menschlicher Praxis insgesamt haben,

der nur um den Preis einer verzerrenden Reduktion vernachlässigt werden

7 H. Laux, Materialität, 192.

8 Ebd., 192. Laux spricht hier von einer Materialisierung des Sozialen. Die übrigen Lö-

sungswege bezeichnet er als Hybridisierung, Symmetrisierung und schließlich Onto-

logisierung des Sozialen.

9 Vgl. insbesondere B. Latour/S. Woolgar, Laboratory life. The construction of scientific

facts, Princeton, N. J. 21986; B. Latour, The pasteurization of France, Cambridge, Mass.

1988.

10 Zur Erklärung des Konzepts: »an inscription device is any item of apparatus or particu-

lar configuration of such items which can transform a material substance into a figure

or diagram which is directly usable by one of the members of the office space.« (B.

Latour/S.Woolgar, Laboratory life, 51)

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 33

kann und daher in die Reflexion des Sozialen integriert werdenmuss. Das na-

turwissenschaftliche Labor ist in diesem Sinne die »Gründungsszene«11 der

Aufmerksamkeit für das Materielle bei Latour.

Theologische Anschlüsse liegen auf der Hand und scheinen im Sinne ei-

ner Perspektivenerweiterung relativ leicht möglich. Dazu müssen die Dinge

in der Welt von Religion, Glaube und Theologie wahr- und ernstgenommen

werden: Welche Dinge gibt es in der Praxis des Glaubens und in religiösen

Lernprozessen, und welche Rolle spielen sie? Was wäre darüber hinaus ih-

re Bedeutung für so zentrale systematische und historische Themen wie Of-

fenbarung, Überlieferung oder Tradition? Und parallel zu den Laborstudien

Latours: Wie geht und welche Dinge braucht eigentlich die Generierung von

verlässlichemWissen in derWissenschaftspraxis derTheologie? Das eingangs

zitierte Beispiel bei Ambrosius zeigt, dass die Theologie in Sakramentenlehre

und Liturgiewissenschaft zwei klassische Orte hat, um ›die Dinge‹ zu reflek-

tieren. Mit Blick auf die übrigen Felder und auch insbesondere die Praktische

Theologie wäre wohl allerdings einiger Nachholbedarf zu konstatieren. Die

Dinge wahrnehmen und als Perspektive integrieren, lautet damit ein erster

theologischer Imperativ mit Latour.

3. Mischwesen reflektieren

Die zweite Antwort auf das Materialitätsproblem hebt die Schnittstellen zwi-

schen Mensch und Ding, zwischen Natur und Kultur ins Zentrum des In-

teresses. Die materiellen Phänomene bilden dann mehr als nur eine zusätzli-

che Perspektive, die ohne größeren Aufwand »in ein anthropozentrisches For-

schungsdesign eingebaut«12 werden könnte. Sie formulieren vielmehr einen

gänzlich neu zugeschnittenen Gegenstand der Soziologie, der in sogenannten

hybriden Phänomenen besteht. In Phänomenen wie bspw. dem Smartphone

oder dem Klimawandel vermischen sich die Grenzen zwischen Mensch und

Ding, weil die typisch moderne Trennung zwischen stummen Objekten und

intentional handelnden Subjekten nicht länger funktioniert.

11 U. Tellmann, Die Welt als Labor – Über eine folgenreiche Gründungsszene der ANT,

in: S. Farzin/H. Laux (Hg.), Gründungsszenen soziologischer Theorie, Wiesbaden 2014,

25-40, 25.

12 H. Laux, Materialität, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Stefan Altmeyer

Nach Latour hat es diese fein säuberliche Trennung in der sozialen

Realität trotz aller anderslautenden Beteuerungen zudem nie gegeben.

»Niemand ist je modern gewesen. Die Moderne hat nie begonnen. Es hat

nie eine moderne Welt gegeben.«13 Im Mittelpunkt der zweiten Antwort

auf das Materialitätsproblem steht also Latours Kritik der Moderne und die

damit verbundene Hybridisierungsthese, die dieser aus einer theoretischen

Generalisierung seiner auf Einzelfälle bezogenen ethnografischen Studien

entwickelt hat. Latour interpretiert die Moderne als ein Denkgebäude, das

auf dichotomischen Grenzziehungen aufbaut, die in allen Bereichen wirksam

sind, mit einer scharfen Trennung zwischen Subjekt und Objekt, Werten

und Fakten korrespondieren Trennungen zwischen Kultur und Natur, Politik

und Wissenschaft, zwischen Mensch und Gott. Das erkenntnistheoretische

Projekt der Moderne besteht für ihn entsprechend in einer umfassenden

»Reinigungsarbeit«14, die alle »Vermischungen«15 zwischen den Bereichen

systematisch zu tilgen versucht. Hat dieses Projekt der Reinigung in den

letzten Jahrhunderten unzweifelhaft eine ungeheure Produktivität entfalten

können, so beruht es nach Latour doch auf einer umfassenden »Selbst-

täuschung«16 und verliert spätestens heute endgültig seine unhinterfragte

Plausibilität: Denn je konsequenter das Projekt der Reinigung vorangetrieben

wird, desto stärker treten hybride Phänomene zutage, die sich der klaren

Trennung Innenwelt vs. Außenwelt, Subjekt vs. Objekt entziehen. Bei vielen

aktuellen Phänomenen wie etwa dem Klimawandel oder Epidemien kann

niemand mehr strikt auseinanderhalten, was daran natürlich oder kultu-

rell, Fakt oder Deutung ist, einfach aufgrund der komplexen Vermischung

unterschiedlichster Perspektiven.17 Die Aufgabe der Reinigung lässt sich

nicht mehr durchhalten. Vielmehr müssen diese Phänomene gerade in ihrer

multiperspektivischen Realität in den Blick genommen werden, um aktuelle

gesellschaftliche Herausforderungen und Risiken ernsthaft zu reflektieren.

13 B. Latour, Wir sind niemodern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie,

Frankfurt a.M. 42013, 65; vgl. auch B. Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchun-

gen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 2006.

14 B. Latour, Nie modern gewesen, 23.

15 Ebd., 133.

16 U. Schimank, Die unmögliche Trennung von Natur und Gesellschaft – Bruno Latours

Diagnose der Selbsttäuschung der Moderne, in: U. Schimank/U. Volkmann (Hg.),

Soziologische Gegenwartsdiagnosen I. Eine Bestandsaufnahme, Wiesbaden 22007,

157-169, 157.

17 Vgl. B. Latour, Nie modern gewesen, 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 35

Die theologische Rezeption dieser Diagnose birgt einigen Sprengstoff,

verweist sie doch auf blinde Flecken einer ausdrücklich ›modernen‹ Theolo-

gie. Welchen Einfluss haben dichotome Unterscheidungen wie Gnade/Natur,

Offenbarung/Erfahrung, Transzendenz/Immanenz, Kirche/Welt auf die Fä-

higkeit der Theologie, jene hybriden Phänomene wahrzunehmen und reflexiv

aufzunehmen, die heutige religiöse Lebenswelten und öffentliche Diskurse

ausmachen? Familienmenschen, die sich gleichermaßen mit Hausbibel und

Yogamatte identifizieren; Jugendliche, die Taizékreuz und Lourdesmadonna

selbstverständlich gleichzeitig tragen; Zeitgenossen, die öffentliche Debatten

umKopftücher in Schulen und Kreuze in Behörden als religiöse Identitätsfra-

gen wahrnehmen. Es ließe sich folgende These aufstellen: Das zentrale Pro-

blem moderner Theologie ist es, die Hybriden zu denken! Angesichts der ge-

nannten und unzähliger anderer Phänomene fehlen ihr die Instrumente, die

Gegenwart anders denn als Krise wahrzunehmen, das heißt als Abweichung

von einer sauber geordneten Welt, die dem modernen Dualismus entspricht.

Ein zweiter theologischer Imperativ mit Latour könnte daher lauten: die Ver-

mischungen denken.

4. Menschen und Nichtmenschen symmetrisieren

Der dritte Lösungsweg besteht darin, die Theorie des Sozialen so zu ver-

ändern, dass menschliche und nichtmenschliche Akteure gleichberechtigt in

den Blick genommen werden. »Die Soziologie ist dann keine Menschenwis-

senschaft mehr, die gelegentlich materielle Phänomene in die Analyse ein-

bezieht«18, ihr Gegenstand sind vielmehr die Beziehungen zwischen Din-

gen und Menschen, die das Soziale je aktuell konstituieren. Diese Möglich-

keit geht insofern über die bislang erreichte Reflexion von hybriden Phäno-

menen hinaus, als eine generelle Symmetrisierung menschlicher und nicht-

menschlicher Akteure gefordert wird. Das Soziale ist nicht mehr das, was

durch menschliches Handeln entsteht und wofür Dinge nur einen Rahmen,

Hintergrund oder Instrumente darstellen. Die soziale Wirklichkeit ist viel-

mehr gleichermaßen durch Menschen und Nichtmenschen konstituiert.

Diese These und ihre weitreichenden Konsequenzen für die soziologi-

sche Forschung hat Latour zusammen mit anderen in der Akteur-Netzwerk-

18 H. Laux, Materialität, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Stefan Altmeyer

Theorie (ANT) entwickelt und durchdekliniert.19 Dahinter verbirgt sich ein so-

ziologisches Forschungsprogramm, in dem die menschliche Perspektive für

die Beschreibung sozialer Wirklichkeiten dezentriert wird zugunsten eines

Netzwerks unterschiedlicher handlungsrelevanter Akteure. Um der Bedeu-

tung nichtmenschlicher Akteure gerecht zu werden, formuliert Latour ei-

nen reduzierten Handlungsbegriff, der auf den Bestandteil der Intentiona-

lität verzichtet. Handeln ist schlicht das, was einen Unterschied bewirkt, und

»jedes Ding, das eine gegebene Situation verändert, indem es einen Unter-

schied macht, [ist] ein Akteur«20, egal ob Mensch oder Nichtmensch. Ein

in einem Klassenraum neu installiertes Smartboard ist ein Akteur, insofern

es eine Wirkung auf die unterrichtlichen Interaktionen ausübt. Es kann die-

sen Akteursstatus aber auch wieder verlieren, wenn es nach der Euphorie der

ersten Wochen in Vergessenheit gerät. Indem Latour den Handlungsprimat

der Menschen zugunsten einer methodischen Symmetrie von Menschen und

Nichtmenschen auflöst, will er die Komplexität der soziologischen Beschrei-

bung erhöhen, um dadurch der Vielfalt dessen besser gerecht zu werden, was

Dinge tun. Denn statt nur den Hintergrund menschlichen Handelns darzu-

stellen, könnenDinge viel mehr: »vielleicht ermächtigen, ermöglichen, anbie-

ten, ermutigen, erlauben, nahelegen, beeinflussen, verhindern, autorisieren,

ausschließen und so fort.«21

Dinge können sogar einen neuen Menschen schaffen: jedenfalls in der

Welt des Glaubens, wie sie Ambrosius den Neugetauften in seiner mystago-

gischen Katechese eröffnet. Was soll es bewirken, in ganz normales Wasser

unterzutauchen? Ambrosius erinnert an die Lesung von der Heilung des Sy-

rers Naaman, die in der Liturgie vorgetragen wurde (2 Kön 5,1-19). Auch jener,

so beschreibt Ambrosius,

»begann zu überlegen und dachte bei sich: ›Ist das alles? Ich bin aus Syrien

in das jüdische Land gekommen, undman sagt mir: ›Geh in den Jordan, tau-

che unter, und du wirst gesund!‹ Als wenn es in meinem Heimatland keine

besseren Flüsse gäbe.‹«22

19 Vgl. insbesondere B. Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einfüh-

rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Berlin 2010.

20 Ebd., 123.

21 Ebd., 124.

22 Ambrosius, De sacramentis 1,14; FC 3, 88.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 37

Warum bewirkt dieses Wasser eine Heilung, jenes aber nicht? Liegt es dar-

an, dass man dran glaubt, oder daran, dass einer die richtigen Worte dazu

spricht? Ginge es vielleicht sogar ohne Wasser? Ambrosius antwortet anders:

»Du hast dasWasser gesehen, aber nicht jedesWasser heilt. Nur dasWasser

heilt, in dem die Gnade Christi wohnt. […] Die Handlung wird vom Wasser,

die Wirkung vom Heiligen Geist vollbracht.«23

Eine spannende theologische Lösung, die allerdings durchaus irritiert, weil

sie das Geschehen als eine Assoziation von materieller und immaterieller

Wirklichkeit denkt und die Rolle des Menschen weit in den Hintergrund

drängt. Damit erinnert die Lösung stark an Latours Symmetrieprinzip und

die damit einhergehende Dezentrierung des Menschen.24 Wie würde eine

Theologie aussehen, die auch bei anderen Themen weniger anthropozentri-

sche und stärker symmetrische Denkfiguren entwickelt?

5. Eine flache Ontologie denken

Die weitreichendste Antwort auf das Materialitätsproblem besteht darin,

»die historisch eingeschliffene Opposition zwischen symbolischen und mate-

riellen Elementen komplett zu überwinden, um eine Soziologie zu erfinden,

die ohne den aporetischen Dualismus auskommt.«25 Während die bisherige

Lösung sich noch mit einer methodischen Symmetrisierung von Mensch

und Ding zufriedengibt und damit diese Unterscheidung zwar einklammert,

sie aber grundsätzlich bestehen lässt, geht Latour hier noch einen Schritt

weiter auf eine ontologische Ebene. Es soll eine Theorie entwickelt werden,

die ohne die klassisch modernen Trennungen Subjekt/Objekt, Kultur/Natur,

Politik/Wissenschaft, Transzendenz/Immanenz auskommt. Am Ende dieser

Denkbewegung ist dann auch das Materialitätsproblem vollständig gelöst,

da die zugrundeliegende Unterscheidung aufgegeben wird.26

23 Ebd. 1,15; FC 3, 88.

24 Hier taucht die spannende Frage auf, ob der Heilige Geist ein akzeptabler Aktant im

Sinne der ANT sein könnte.

25 H. Laux, Materialität, 193.

26 Die Kategorie Materialität erweist sich damit nur als »Hilfsgerüst« (ebd., 191),

das – einmal abgebaut – den Blick auf die »regional[e] Ontologie« (B. Latour, Existen-

zweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin 2014, 55) des Sozialen freigibt.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Stefan Altmeyer

Während die ersten Lösungen des Materialitätsproblems entweder die

Gegenstände oder die Methoden der Erforschung des Sozialen im Blick hat-

ten, geht es nun um die zugrundeliegende Ebene der implizit mitgedachten

Ontologie. Hierin kommt Latours philosophisches Interesse zum Ausdruck,

das er rückblickend in seinem »Coming out as a philosopher«27 als Interpre-

tationsschlüssel zu seinem Werk ausgegeben hat. Seine Entlarvung der mo-

dernen Selbsttäuschung dreht er damit einen Schritt weiter: Sie täusche sich

nicht nur darin, dass eine reinigende Trennung der Phänomene in entweder

Kultur oder Natur nicht möglich sei, sie täusche sich auch darin, dass sie ei-

ne grundsätzliche dualistische Ontologie denke. Vielleicht kannman sich den

Grundgedanken im Bild eines Brettspiels vorstellen. Im klassischen Schach-

spiel sind die Rollen der Figuren vorab und unveränderlich festgelegt. Es ist

zu jeder Zeit klar, wie sich die Zugmöglichkeiten der Figuren unterscheiden.

Latour schlägt ein alternatives Spiel vor, dessen Grundregel es ist, vorab die

Rollen nicht festzuschreiben. Es gibt schlicht 64 Spielfiguren, die nicht bereits

vor Spielbeginn in Schwarz und Weiß, Bauer und Dame usw. eingeteilt sind.

Das bekannte Schachspiel ist dann nur eine Festlegung unter vielen anderen,

die denkbar sind. Oder anders formuliert: Die offizielle Regelontologie der

Modernen beschreibt nur eine Spielwirklichkeit; alle anderen, die sich mit

den vorhandenen Figuren realisieren lassen, bleiben ausgeklammert. Um das

zu ändern, müssen nach Latour »variable Ontologien«28 gedacht werden.

Wie soll man sich das genau vorstellen? Am besten vielleicht als ein speku-

latives Gedankenexperiment, das einer einfachen Grundregel folgt: Vermei-

de jede Vorstellung statischer Hierarchien im Denken der Wirklichkeit. Zum

Beispiel: handelnde Menschen, die über passive Dinge verfügen, oder um-

gekehrt natürliche kausale Mechanismen, die menschliches Handeln deter-

minieren. Denke also nicht eine vertikale Abhängigkeit von Subjekten und

Objekten, sondern denke eine horizontale »Achse […], die Abstufungen und

Übergänge zulässt«29. Wirklich wäre dann das, was sich jeweils in einer kon-

kreten Situation auf dieser Achse realisiert als ein Verhältnis von Aktanten,

die miteinander in Beziehung stehen.30 Der amerikanische Philosoph Gra-

27 B. Latour, Coming out as a philosopher, in: Social Studies of Science 40 (2010), 599-608.

28 B. Latour, Nie modern gewesen, 114.

29 H. Schäfer, Instabilität, 261.

30 Der Gebrauch von »Aktant« anstelle von »Akteur« soll bei Latour reflektieren, dass

Handeln im Sinne von Wirksamkeit nicht an menschliche Intentionalität gebunden

ist (vgl. B. Latour, Eine neue Soziologie, 95f.).

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 39

ham Harman hat diesen Gedanken als Geburtsstunde einer objektorientier-

ten Philosophie bezeichnet.31 Auf ontologischer Ebene gibt es für eine solche

Philosophie nichts anderes als Objekte (oder Aktanten) in völliger Konkret-

heit:

»Since every actant is entirely concrete, we do not find its reality in some

lonely essence or chaste substrate, but always in an absolutely specific place

in the world, with completely specific alliances at any given moment.«32

Natürlich steckt hinter einem solchen Suspendieren ontologischer Vorannah-

men zugunsten absoluter Konkretheit wiederum ein eigenes Prinzip, das La-

tour das Prinzip der Irreduktion nennt: »Nothing is, by itself, either reduci-

ble or irreducible to anything else.«33 Aus sich heraus kann nichts vollkom-

men auf etwas anderes zurückgeführt werden, noch kann von nichts a priori

gesagt werden, dass es nicht wenigstens teilweise auf etwas anderes zurück-

geführt werden kann. So lässt sich bspw. Religion niemals ganz als ein Pro-

dukt sozialer oder psychologischer Faktoren erklären. Zugleich können sol-

che Erklärungsversuche durchaus zu überzeugenden Ergebnissen gelangen.

Was alle Dinge, von einfachen Objekten bis komplexen sozialen Phänomen

auszeichnet, ist nicht deren jeweilige Essentialität, sondern deren konkrete

Gegebenheit, die sich als widerständige Verfügbarkeit beschreiben lässt.34 In

der flachen Ontologie Latours gibt es nur noch ›Objekte‹35, die miteinander

in Beziehung stehen, ohne vollständig durch diese Beziehungen erklärbar zu

sein. »Every object is, like pi, an irrational number.«36

Die Konsequenzen aus dieser flachenOntologie sindweitreichend und für

die theologische Rezeption herausfordernd. Denn wenn alle ontologischen

Differenzen zugunsten aktueller Relationen zwischen Objekten suspendiert

31 Vgl. G. Harman, Prince of networks. Bruno Latour and metaphysics (Anamnesis), Mel-

bourne 2009, 14.

32 Ebd., 16.

33 B. Latour, Pasteurization, 158.

34 Vgl. A. S. Miller, Speculative Grace. Bruno Latour and Object-Oriented Theology (Per-

spectives in Continental philosophy), New York 2013, 49-54.

35 Es ist in gewisser Weise willkürlich, nach der Ablösung der Subjekt/Objekt-Unter-

scheidung nurmehr vonObjekten zu sprechen. Der Sprachgebrauch ist bei Latour auch

keineswegs eindeutig, wie die Verwendung von Aktant in soziologischen Zusammen-

hängen oder »Quasi-Objekt« im Kontext der Hybridisierungsthese belegt (B. Latour,

Nie modern gewesen, 70).

36 A. S. Miller, Speculative Grace, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Stefan Altmeyer

sind, dann trifft das auch auf die theologische Leitdifferenz von Transzendenz

und Immanenz zu. Latours Gedankenexperiment theologisch aufzugreifen

hieße imKern, die theistischeUnterscheidung zwischenGott undWelt aufzu-

geben und Gott in die Reihe der Objekte einzuordnen. AdamMiller, ein ame-

rikanischer ReligionsphilosophmitmormonischemHintergrund, hat auf die-

ser Basis eine Latour-Interpretation im Sinne einer spekulativen objektorien-

tiertenTheologie entworfen, die auf die Vorstellung Gottes als des ganz Ande-

ren verzichtet. Deren zentraler Gedanke lässt sich am Konzept der Transzen-

denz aufzeigen, das von einer vertikalen, hierarchischen Unterscheidung zu

einer horizontalen Beziehung zwischen Objekten transformiert wird. Miller

schreibt in Interpretation von Latour:

»Transcendence, rather than naming a single, definitive, supernatural dif-

ference between this world and another higher, more original and uncon-

ditioned one, names instead the multitude of diffuse, localised non-super-

natural transcendences that constitute the resistance of each object as such.

And […] among these transcendences, no transcendence is different in prin-

ciple from any other. There are a multitude of others, but no other is Wholly

Other.«37

Transzendenz wird hier zu einem Merkmal der Objekte in ihrer Vielzahl, das

ohne den Gegenbegriff der Immanenz auskommt. »Wer hat uns gesagt, daß

Transzendenz einGegenteil habenmuß?«38, fragt Latour in der ihm typischen

Zuspitzung. Transzendenz soll sich vielmehr in der widerständigen Verfüg-

barkeit aller Dinge zeigen: Normales Wasser lässt sich vollständig in physi-

kalischen oder chemischen Modellen beschreiben und ist doch nicht dasselbe

wie diese Beschreibung. Menschliches Verhalten lässt sich relativ sicher aus

Datenbanken früheren Verhaltens ableiten, ohne doch daraus determiniert zu

sein. Und auch wenn Gott mit allen Dingen in Beziehung steht, hängen diese

nicht wie Marionetten an den von ihm souverän geführten Seilen. Transzen-

denz ist überall anzutreffen, aber sie soll nicht mehr auf die eine große Tran-

szendenz verweisen, die über allen anderen steht. Das Anliegen von Religion

ist es dann nicht, durch Praktiken und Lehren zu dieser großen Transzen-

denz zu führen, sondern die allgegenwärtige Transzendenz im Konkreten zu

erschließen. Religion führt nicht weg von dieser Welt, sondern mitten hinein

in deren offene und verletzbare Beziehungen; in den Worten Latours:

37 Ebd., 41.

38 B. Latour, Nie modern gewesen, 170.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 41

»it is religion that attempts to access the this-worldly in itsmost radical pres-

ence, that is you, now, here transformed into the personwho cares about the

transformation of the indifferent other into a close neighbour, into the near

by, into le prochain«39.

Von daher sind Dinge und Praktiken des Glaubens keine Prothesen eines

Glaubensinhalts, sondern Werkzeuge, um wirkliche Nähe und Immanenz zu

praktizieren.40

6. Ist alles schon genug? Offene Fragen

Am Ende dieses Durchgangs durch vier unterschiedlich weit reichende

Lösungen des Materialitätsproblems bei Latour und ihre theologischen An-

schlüsse stehen ohne Zweifel mehr Fragen als Antworten. Gleichwohl dürfte

deutlich geworden sein, dass die materielle Dimension von Glaube und

Religion eine stärkere theologische Aufmerksamkeit verdient, als ihr bislang

zukommt. Steine, Kerzen, Bücher, Kreuze, Rosenkränze und Monstranzen

lassen sich nicht einfach in ihre begriffliche Bedeutung auflösen oder im

Sinne einer ikonoklastischen Reinigung aus dem Glaubensleben verbannen.

Die Dinge der Religion sind nicht einfach nur immanente Zeichen einer von

ihnen völlig zu trennenden transzendenten Wirklichkeit. Oder noch einmal

mit Latour in dessen typischer Überspitzung: »The mystics know well that if

all the elements that are said to be pointers are abandoned, then all that is left

is the horrible night of Nada«41. Auch wenn also die materielle Gebundenheit

des Glaubens gewiss keine neue Erkenntnis darstellt, so lässt sich mit Latour

doch zutreffend fragen, inwieweit die Theologie diese schon konsequent

reflektiert hat. Die folgende Übersicht fasst noch einmal in aller Kürze

zusammen, auf welche Weise Latour das Materialitätsproblem des Sozialen

angegangen ist und welche theologischen Potenziale und Anschlussfragen

sich daraus ergeben.

39 B. Latour, Will non-humans be saved? An argument in ecotheology, in: Journal of the

Royal Anthropological Institute (N.S.) 15 (2009), 459-475, 464f.

40 Vgl. L.R.Bryant, Foreword, in: Speculative grace. Bruno Latour and object-oriented the-

ology, New York 2013, xiii-xix, xviii.

41 B. Latour, Pasteurization, 213.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Stefan Altmeyer

Tab. 1: Überblick über die vier Stufen der Lösung des Materialitätsproblems bei Bruno

Latour

Lösungendes

Materialitäts-

problems

Slogan Konsequenzen für

die Theorie des

Sozialen

Imperative und

Fragen für die

(Praktische)

Theologie

DieDinge

integrieren

»DieMenschen

sind nichtmehr

unter sich.«*

Das Soziale istmehr

als nur zwischen-

menschliche

Beziehung.

Die Bedeutung der

Dinge für Religion,

Glaube und Theo-

logie sind in den

Blick zu nehmen!

Mischwesen

reflektieren

»Jemehrman sich

verbietet, die

Hybriden zu

denken, desto

mehrwird ihre

Kreuzung

möglich«.**

Komplexe soziale

Phänomene

basieren auf

Vermischungen

zwischenMenschen

undDingen.

Eine

gesellschaftlich

relevante

Theologiemuss

hybride

Phänomene

jenseits etablierter

Denkmuster

reflektieren!

Menschenund

Nichtmenschen

symmetrisieren

»[J]edes Ding, das

eine gegebene

Situation verän-

dert, indem es

einenUnterschied

macht, [ist] ein

Akteur«***

Das Soziale entsteht

in Assoziationen

vonMenschen und

Nichtmenschen.

Wie sieht eine

nach-anthro-

pozentrische

Theologie aus?

Wowäre sie

hilfreich?

Eine flache

Ontologie denken

»Wer hat uns

gesagt, daß

Transzendenz ein

Gegenteil haben

muß?«****

Denke keine

vertikale

Abhängigkeit von

Subjekten und

Objekten, sondern

temporäre

Abstufungen auf

einer horizontalen

Achse.

Ist eine Theologie

ohne theistische

Ontologie

möglich?

Wemwürde sie

helfen?

* B. Latour, Hoffnung, 231.

** B. Latour, Nie modern gewesen, 21.

*** B. Latour, Eine neue Soziologie, 123.

**** B. Latour, Nie modern gewesen, 170.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 43

Ob und wie die hier rekonstruierten Lösungsvorschläge sich für die Auf-

gabe, die materiellen Dinge theologisch zu denken, als hilfreich erweisen, ist

differenziert zu beantworten und kann hier nur angedeutet werden.

− Die erste Stufe, die materiellen Dinge in die theologische Aufmerksamkeit

einzuschließen und ihre Bedeutung für die religiöse und theologische

Praxis zu erschließen, scheint unabdingbar und zugleich ohne größe-

re Veränderungen am theologischen Selbstverständnis möglich. Zugleich

verspricht sie bereits eine erhebliche Erweiterung und Differenzierung

theologischer Perspektiven.

− Die zweite Stufe umfasst die Forderung, hybride Phänomene zu reflektie-

ren, die erst in den Blick kommen, sobald klassische Unterscheidungen

unterlaufen werden. Typische Beispiele wie die Diskussion um Kreuze

in Klassenzimmern oder den Islam in Deutschland zeigen, dass es für

die öffentliche Relevanz der Theologie unentbehrlich ist, solche Phäno-

mene sehr viel stärker als bislang zu reflektieren, selbst wenn es dazu

einiger Veränderungen im Selbstverständnis insbesondere einer ›moder-

nen‹ Theologie bedarf.

− Auf der dritten Stufe steht eine methodologische Symmetrisierung von

Menschen und Nichtmenschen im Fokus mit dem Ziel, konkrete soziale

Praxen in einer größeren Komplexität wahrzunehmen, als dies unter

der Prämisse intentionalen Handelns möglich ist. Theologisch würde

das bedeuten, anthropozentrische Sichtweisen in Frage zu stellen. Für

manche Bereiche und Themen wie etwa die Schöpfungstheologie, sozial-

ethische Fragen oder auch die Reflexion von Lernprozessen könnte diese

eine fruchtbare, wenngleich auch theoretisch aufwendige Innovation

bedeuten.

− Mit der vierten Stufe steht die Ablösung einer klassisch-theistischen

zugunsten einer flachen Ontologie zur Debatte. Ansätze einer ob-

jektorientierten Theologie stehen für den Versuch einer entsprechend

vollständig neu formatierten Theologie, die ohne die Unterscheidung

immanent/transzendent auskommen möchte.Wichtig und zutreffend ist

das Anliegen, die verhängnisvolle denkerische Trennung zwischen Gott

und Welt, zwischen einer Sphäre des Religiösen und des Natürlichen zu

überwinden und Religion nicht als Theorie und Kultur des Übernatürli-

chen zu denken. Fraglich scheint allerdings zu sein, ob die von Miller im

Anschluss an Latour entwickelte Theologie ohne theos noch als christliche

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Stefan Altmeyer

Zuspitzung einer inkarnatorischen oder eher schon als nachchristliche

spekulative Theologie zu bezeichnen wäre.

Kehren wir zum Schluss noch einmal zu Ambrosius und dessen mystagogi-

scher Katechese zurück. Auf die Frage »Was hast du gesehen?« folgt die Ant-

wort: »Auf jeden Fall Wasser, aber nicht nur das«42. Ambrosius fordert den

Neugetauften auf, etwas Paradoxes zu denken. Einerseits ist das, was hier in

seiner Materialität zu sehen ist, »alles, wirklich alles«43. Andererseits umfasst

diese Materialität mehr als das, was sie für die menschliche Wahrnehmung

ist. Deshalb sollte man, so empfiehlt er,

»nicht auf das achten, ›was sichtbar, sondern auf das, was unsichtbar ist, da

das Sichtbare zeitlich, das Unsichtbare aber ewig ist‹ (vgl. 2 Kor 4,18). […]

Glaube also, daß dort die Gottheit anwesend ist! Du glaubst an ihr Wirken,

aber glaubst nicht an ihre Gegenwart? Wie könnte ihr Handeln erfolgen,

wenn nicht ihre Anwesenheit vorausginge?«44

Alles im Bereich von Religion und Glaube ist also materiell, und zugleich

ist doch das Materielle keineswegs alles. Bruno Latours Denken ruft nach-

drücklich dazu auf, das Paradoxe theologisch neu zu denken. Er steht damit

theologiegeschichtlich keineswegs alleine da.

Literatur

Altmeyer, S., Tange me! Proben zu einer Religionsdidaktik der Dinge in fünf

Stücken, in: Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik 10 (2019),

42-52.

―, Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruktivismus

quer gelesen mit Bruno Latour, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theo-

logie 66 (2014), 349-357.

Ambrosius, De sacramentis = Über die Sakramente. De mysteriis = Über die

Mysterien [Lateinisch, deutsch], übers. u. eingel. von Schmitz, J. (Fontes

Christiani 3), Freiburg i.Br. 1990.

42 Ambrosius, De mysteriis 8; FC 3, 210.

43 Ambrosius, De sacramentis 1,10; FC 3, 84.

44 Ambrosius, De mysteriis 8; FC 3, 210.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das alles? Die Dinge theologisch denken mit Bruno Latour 45

Baumann, N., »Symbolismus« und »Metabolismus«. Zur theologischen Deu-

tung der eucharistischen Elemente in der Alten Kirche, in: Theologie der

Gegenwart 61 (2018), 16-28.

Beckmayer, S., Die Bibel als Buch. Eine artefaktorientierte Untersuchung zu

Gebrauch und Bedeutung der Bibel als Gegenstand (Praktische Theologie

heute 154), Stuttgart 2018.

Bryant, L., Foreword, in: Miller, A. S., Speculative grace. Bruno Latour and

object-oriented theology, New York 2013, xiii-xix.

Gertenbach, L./ Laux,H., Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung in sein

Werk (Aktuelle und klassische Sozial- und KulturwissenschaftlerInnen),

Wiesbaden 2019.

Harman, G., Prince of networks. Bruno Latour andmetaphysics (Anamnesis),

Melbourne 2009.

Latour, B.,Coming out as a philosopher, in: Social Studies of Science 40 (2010),

599-608.

―, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zurWirklichkeit derWissen-

schaft, Frankfurt a.M. 2006.

―, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-

Netzwerk-Theorie, Berlin 2010.

―, Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin 2014.

―, The pasteurization of France, Cambridge Mass. 1988.

―, Will non-humans be saved? An argument in ecotheology, in: Journal of the

Royal Anthropological Institute (N.S.) 15 (2009), 459-475.

―, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-

gie, Frankfurt a.M. 42013.

Latour, B./Woolgar, S., Laboratory life. The construction of scientific facts,

Princeton N. J. 21986.

Laux, H., Die Materialität des Sozialen. Vier Lösungsansätze für ein sozio-

logisches Bezugsproblem im Werk von Bruno Latour, in: Soziale Welt 68

(2017), 175-197.

Miller, A. S., Speculative Grace. Bruno Latour and Object-Oriented Theology

(Perspectives in Continental philosophy), New York 2013, 49-54.

Schäfer,H.,Die Instabilität der Praxis. Reproduktion und Transformation des

Sozialen in der Praxistheorie, Weilerswist 2013.

Schimank, U., Die unmögliche Trennung von Natur und Gesellschaft – Bru-

no Latours Diagnose der Selbsttäuschung der Moderne, in: Schimank,

U./Volkmann, U. (Hg.), Soziologische Gegenwartsdiagnosen I. Eine Be-

standsaufnahme, Wiesbaden 22007, 157-169.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Stefan Altmeyer

Schmidgen, H., Bruno Latour zur Einführung, Hamburg 2011.

Schroer, M., Soziologische Theorien. Von den Klassikern bis zur Gegenwart

(UTB Soziologie 8695), Paderborn 2017, 405-438.

Tellmann, U., Die Welt als Labor – Über eine folgenreiche Gründungsszene

der ANT, in: Farzin, S./Laux, H. (Hg.), Gründungsszenen soziologischer

Theorie, Wiesbaden 2014, 25-40.

Themenheft »Religiöse Dinge«, in: Katechetische Blätter 142/6 (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

