
IV.   Hegel:  Ursprünge des habermasschen 

Naturalismus und mögliche Alternativen 

Im Zusammenhang der Darstellung des habermasschen Metaphysikbegriffs wur-

de bereits darauf hingewiesen, dass Hegels Philosophie für Habermas am Beginn 
der Moderne steht. Nach Ansicht von Habermas hat Hegel die »Selbstvergewis-

serung der Moderne« als erster zum »Grundproblem seiner Philosophie«1 erho-

ben. Bisher wurde vor allem George Herbert Mead als Philosoph des Paradig-
menwechsel in den Mittelpunkt gestellt, da durch die Untersuchung der haber-

masschen Bezugnahme auf Mead die Auswirkungen des Naturalismus auf die 

Diskursethik besonders deutlich werden. Habermas legt eine solche Interpretati-
on durch seine Analyse der meadschen Philosophie in der Theorie des kommuni-

kativen Handelns auch selbst nahe. Auf der Suche nach den philosophischen Ur-

sprüngen einer Überwindung der Subjektphilosophie und einer möglichen Alter-
native für die naturalistische Interpretation des Paradigmenwechsels wird aller-

dings deutlich, dass auch ein anderer Philosoph für Habermas von entscheidender 

Bedeutung ist: Georg Friedrich Hegel. Habermas hat dies bereits 1968 in seinem 
berühmten Aufsatz Arbeit und Interaktion begründet und in einem jüngeren Auf-

satz mit dem Titel Wege der Detranszendentalisierung
2 erneut bekräftigt. Arbeit 

und Interaktion löste nach dem Erscheinen vor allem auf Seiten der Marxisten 
Kritik an der These aus, dass Arbeit und Interaktion letztendlich in keiner Weise 

aufeinander reduzierbar seien. Damit greift Habermas nicht nur wichtige Aspekte 

einer spezifischen Marxinterpretation an, sondern legt bereits in diesem frühen 
Text die Grundlagen für eine Kritik an bestimmten Thesen der Frankfurter Schu-

le, die ihren Ausdruck vor allem in der Dialektik der Aufklärung gefunden haben.  

Habermas unterscheidet parallel zu den drei Potenzen des Geistes bei Hegel 
drei verschiedene Formen des Bewusstseins: das namensgebende (Sprache), das 

                                              
1 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 26. 
2 Habermas, Wege der Detranszendentalisierung. Von Kant zu Hegel und zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

listige (Arbeit) und das anerkannte (Familie) Bewusstsein.3 Anschließend bringt 

er die einzelnen Potenzen in ein Verhältnis zueinander4 und analysiert, welche 

Verhältnisbestimmungen sich daraus ergeben. Von besonderem Interesse ist da-
bei für ihn das Verhältnis des listigen zum anerkannten Bewusstsein, von Arbeit 

zu Interaktion. Die entscheidende Parallele beider Begriffe liegt im Aspekt der 

Anerkennung: Arbeit ist als Ursprung der hergestellten Produkte, deren Aus-
tausch rechtlicher Normierung (Vertrag) unterworfen wird, die Quelle wechsel-

seitiger rechtlicher Anerkennung der Subjekte als Besitzer. Damit führt die Ar-

beit zur rechtlichen Institutionalisierung sittlicher Anerkennung.5 Letztendlich ist 
die habermassche Verhältnisbestimmung von Arbeit und Interaktion für die vor-

liegende Absicht aber zweitrangig. Wichtig ist vielmehr, inwiefern Arbeit und In-

teraktion Hegel als den ursprünglichen Philosophen des Paradigmenwechsels 
auszeichnet und ob der Text einen Hinweis darauf gibt, welche Bedeutung der 

junge Hegel für die Entstehung des schwachen Naturalismus bei Habermas hat.  

Hegel wird zunächst als entscheidender Philosoph bei der Suche nach einer 
begrifflichen Überwindung des subjektphilosophischen Kardinalproblems, der 

Zirkularität des Selbstbewusstseinsbegriffs, vorgestellt.  

 
Hegels Dialektik des Selbstbewußtseins überschreitet das Verhältnis der einsamen Reflexi-

on zugunsten des komplementären Verhältnisses sich erkennender Individuen. Die Erfah-

rung des Selbstbewußtseins gilt nicht länger als ursprünglich. Sie ergibt sich vielmehr für 

Hegel aus der Erfahrung der Interaktion, in der ich mich mit den Augen des anderen Sub-

jekts sehen lerne. Das Bewußtsein meiner selbst ist Derivat einer Verschränkung der Pers-

pektiven. Erst auf der Basis wechselseitiger Anerkennung bildet sich Selbstbewußtsein, das 

an der Spiegelung meiner im Bewußtsein eines anderen Subjektes festgemacht werden 

muß.6 

 

In diesem Zitat sind einige der entscheidenden Kritikpunkte am bewusstseinsphi-
losophischen Paradigma, die im vorliegenden Text im Zusammenhang der Be-

zugnahme von Habermas auf Mead detailliert behandelt wurden, bereits enthal-

ten, und Hegel wird als der erste Philosoph präsentiert, der diese Problematik er-
kannt und Lösungsvorschläge erarbeitet hat. Noch Kant bringe die »Grunderfah-

rung der Reflexionsphilosophie«7 in der transzendentalen Einheit der Apperzep-

tion zum Ausdruck und ist damit für Habermas ein Vertreter der Subjektphiloso-
phie. Bei Fichte ließen sich zwar Ansätze einer Überwindung der folgenreichen 

Ich-Zentriertheit der Reflexionsphilosophie entdecken, letztendlich scheitere aber 

                                              
3 Namensgebendes und anerkanntes Bewusstsein können unterschieden werden, weil 

bei Hegel Sprache nicht mit Kommunikation gleichzusetzen ist. Vgl. Habermas, 
Arbeit und Interaktion, S. 24. 

4 Vgl. ebd. S. 32ff. 
5 Ebd. S. 43. 
6 Ebd. S. 13. 
7 Ebd. S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. HEGEL: URSPRÜNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 207 

auch er am Problem einer Begründung des Ich.8 Die hegelsche Philosophie stellt 

für Habermas hingegen den ersten konstruktiven Entwurf zur Überwindung der 

aporetischen Struktur des Selbstbewusstseinsbegriffs in der Bewusstseinsphilo-
sophie dar. Hegel habe innerhalb des Deutschen Idealismus als erster erkannt, 

dass nur durch die wechselseitige Beziehung von zwei Bewusstseinen Selbstbe-

wusstsein entstehen könne. »Hegel hingegen überläßt sich der Dialektik von Ich 
und Anderem im Rahmen der Intersubjektivität des Geistes, in dem nicht Ich mit 

sich als einem Anderen, sondern Ich mit einem anderen Ich als Anderem kom-

muniziert.«9  
Allerdings vertritt Habermas ein eher spezifisches Hegelverständnis: die dia-

gnostizierten Anknüpfungsmöglichkeiten einer intersubjektiven Selbstbewusst-

seinstheorie sind seiner Ansicht nach ausschließlich in den Frühschriften Hegels, 
speziell in der »Jenaer Philosophie des Geistes«, vorhanden. Zwischen den Früh- 

und Spätschriften Hegels bestehe hingegen ein systematischer Bruch, der darin 

bestehe, dass Hegel in den späteren Schriften einen metaphysischen Begriff des 
Absoluten entworfen habe, der keine konstruktiven Bezugsmöglichkeiten für ei-

ne nachmetaphysische und intersubjektivitätstheoretische Philosophie mehr bie-

te.10 Noch zu Jenaer Zeiten habe Hegel diesen Begriff des Absoluten entwickelt 
und damit die zuvor vorhanden Ansatzpunkte wieder zunichte gemacht.  

 
Erst im Laufe der Jenaer Zeit verschafft sich Hegel mit dem ihm eigenen Begriff des abso-

luten Wissens eine Position, die es ihm erlaubt, über die Produkte der Aufklärung […] hin-

auszugehen, ohne sich an fremden Vorbildern zu orientieren. Mit diesem Begriff des Abso-

luten fällt Hegel allerdings hinter die Intuitionen seiner Jugendzeit zurück: er denkt die 

Überwindung der Subjektivität innerhalb der Grenzen der Subjektphilosophie.11 

 

Der späte Hegel unterliegt damit für Habermas demselben Verdikt, das er über 

die restlichen Philosophen des bewusstseinsphilosophischen Paradigmas ver-
hängt hatte.12 

 

Worin aber bestehen die Anknüpfungsmöglichkeiten der Jenaer Geistesphiloso-
phie nach Ansicht von Habermas im Detail? Entscheidend ist, dass Habermas 

den Begriff »Geist« in den Jenaer Systementwürfen nicht als Grundlage sondern 

als Konsequenz der dialektischen Entwicklung versteht. Die drei Potenzen des 
Geistes (Sprache/Gedächtnis, Arbeit/Werkzeug und Familie/Besitz) die Hegel 

entwickelt, werden seiner Ansicht von Habermas als Konstitutions- und nicht Re-

flexionselemente des Geistes begriffen. Mit anderen Worten, für den frühen He-
                                              
8 Vgl. oben. 
9 Ebd. S. 12f. 
10 Vgl. ebd. S. 9, S. 10. 
11 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 33. 
12 Angelegt sei der Umschlagspunkt deshalb bereits in der Jenaer Zeit, weil Hegel hier 

genau wie später in der Enzyklopädie schon von einer »absoluten Identität des Geis-
tes mit der Natur« (Habermas, Arbeit und Interaktion, 37) ausgegangen sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

gel bildet sich der Geist erst durch die Momente Sprache, Arbeit und Familie und 

werde nicht bereits vorausgesetzt, um in der Reflexion auf seine hinter ihm lie-

genden Entwicklungsstationen zum absoluten Wissen vorzudringen. Gerade die-
se frühe dialektische Konstruktion beinhaltet für Habermas konstruktive Hinwei-

se für eine nachmetaphysische Philosophie, in der auch der Selbstbewusstseins-

begriff unabhängig von den Prämissen der Bewusstseinsphilosophie ausgearbei-
tet werden kann. In der habermasschen Auslegung des hegelschen Bewusstseins-

begriffs der Jenaer Philosophie, zeigt sich besonders deutlich, dass die habermas-

sche Meadrezeption als eine Art naturalisierten Hegelverständnisses beschrieben 
werden kann. Die habermassche Auslegung der Jenaer Geistesphilosophie stellt 

damit in gewisser Hinsicht die Weichen für das später von Habermas vertretene 

Konzept des »schwachen Naturalismus«. Habermas gibt selbst einen Hinweis auf 
diese Weichenstellung, wenn er erklärt, dass Mead in seinem Werk Geist, Identi-

tät und Gesellschaft die Einsicht Hegels unter den »naturalistischen Vorausset-

zungen des Pragmatismus«13 wiederholt.  
Will man den Übergang vom jungen Hegel zum pragmatisch-naturalistischen 

Mead aus der Sicht von Habermas genauer verstehen, muss noch etwas detaillier-

ter auf die habermassche Interpretation der Jenaer Schriften eingegangen werden: 
von besonderer Bedeutung ist dabei für die vorliegende Arbeit das habermassche 

Verständnis der von Hegel beschriebenen Identität von Einzelheit und Allge-

meinheit im Ich.14 Habermas erklärt, damit solle ausgedrückt werden, dass sich 
ein Ich nur konstituieren könne, indem es die Fähigkeit, sich selbst nicht an ein 

Äußeres zu verlieren (Moment der Allgemeinheit) mit der Fähigkeit sich gleich-

zeitig an diesem Äußeren (als Individuum) auszubilden (Moment der Einzelheit), 
vermittelt.15 Diese Vermittlung findet im Fall der Störung des »sittlichen Gleich-

gewichts« ihren konkreten Ausdruck in dem für Hegels Philosophie so bedeut-

samen Kampf um Anerkennung
16: nur dadurch, dass die einzelnen Subjekte im 

wechselseitigen Versuch ihre vereinzelte Bedeutsamkeit (Einzelheit) über die 

ebenso vereinzelte Bedeutsamkeit des Gegenüber zu erheben, erkennen, dass die-

ser Versuch entweder in der wechselseitigen Vernichtung (»Tod«) kulminiert 
oder ausschließlich durch die Anerkennung des Gegenüber – und damit dem ge-

nauen Gegenteil der eigentlichen Absicht – geleistet werden kann, werde das 

Bewusstsein zu der Einsicht gebracht, dass die Konstitution des Selbstbewusst-
seins nicht allein von ihm selbst, sondern ebenso von einem anderen Bewusstsein 

abhängig ist.17 Diesen Entwurf versteht Habermas zugleich als Kritik am kanti-
                                              
13  Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 19, Fußnote 10. 
14 Siehe Hegel, Bd. 6 (Wissenschaft der Logik), S. 253. 
15 Vgl. Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 14 
16 Zum Thema ›Kampf um Anerkennung‹ siehe vor allem auch Siep, Ludwig: »Der 

Kampf um Anerkennung. Zu Hegels Auseinandersetzung mit Hobbes in den Jenaer 
Schriften«, in: Hegel-Studien 9 (1974), S. 155-207. Siep, Ludwig: Anerkennung als 
Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen zu Hegels Jenaer Philosophie 
des Geistes, Freiburg: Alber 1979. Honneth, Kampf um Anerkennung. 

17 Vgl. Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 18f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. HEGEL: URSPRÜNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 209 

schen Selbstbewusstseinsbegriff, der innerhalb der theoretischen Vernunft entwi-

ckelt wurde und demzufolge sich das Selbstbewusstsein des einzelnen Subjekts 

ganz im Sinne der Bewusstseinsphilosophie durch Selbstreflexion konstituiert. 
Dies habe für die praktische Philosophie Kants zur Folge, dass die vereinzelten 

Subjekte das ethische Prinzip Kants (Kategorischer Imperativ) nur durch eine 

»prästabilisierte Gleichschaltung«18 überhaupt anwenden können. So nimmt Ha-
bermas bereits hier die diskursethische Kritik an der im Kategorischen Imperativ 

implizierten Annahme, die Prüfung von Handlungsmaximen könne vom einzel-

nen Subjekt autonom durchgeführt werden, vorweg. Anschließend kommt er gar 
zu dem Schluss, dass »sich moralisches Handeln im Sinne Kants, mutatis 

mutandis, als ein Spezialfall dessen dar[stellt], was wir heute strategisches Han-

deln nennen«19. Habermas will damit sagen, dass die kantische Konstruktion eine 
von intersubjektiven Verhältnissen abstrahierte monologischen Maximenprüfung 

vorschlägt, in der die notwendige Überprüfung der eigenen Einstellung am Wil-

len anderer durch eine an das zweckrationale Handeln angeglichene Struktur er-
setzt wird. So wird auch deutlich, dass die subjektphilosophische Fassung des 

Selbstbewusstseinsbegriffs spezifische, für die Diskursethik inakzeptable moral-

philosophische Konsequenzen nach sich zieht, und dass Habermas der Ansicht 
ist, Hegel habe als erster Philosoph einen Ausweg aus diesem ethischen Problem-

feld eröffnet. Der Kampf um Anerkennung ist dabei für Hegel elementarer Be-

standteil des ›Systems der Sittlichkeit‹, das man als eine Form der sozialen 
Grundstruktur intersubjektiver Verhältnisse beschreiben kann. Hegel versucht 

den Kampf um Anerkennung als konstitutives Element sozialer Verhältnisse zu 

beschreiben und löst das Selbstbezüglichkeitsproblem der Subjektphilosophie 
nicht wie Kant innerhalb der theoretischen, sondern innerhalb der praktischen 

Philosophie. »Die Grunderfahrung der Dialektik, die Hegel im Begriff des Ich 

entfaltet, stammt jedoch, wie wir sehen, nicht aus dem Erfahrungsbereich des 
theoretischen Bewusstseins, sondern des praktischen.«20 

Hegel legt nach Ansicht von Habermas also die Grundlage für die Lösung der 

subjektphilosophischen Aporien, indem er den Lösungsansatz in die praktische 
Philosophie verlagert. Habermas kann daran anschließend die konstruktive Be-

deutung des Kampfes um Anerkennung als die sich in der realen Diskurssituation 

manifestierende praktische Bedeutung des zwanglosen Zwangs des besseren Ar-
gumentes reinterpretieren. Er überträgt damit die von Hegel analysierten und im-

plizit wirksamen Strukturen des sittlichen Verhältnisses auf die Diskurssituation 

und weist so bereits einige Zeit vor der Veröffentlichung der Theorie des kom-

munikativen Handelns auf den systematischen Stellenwert der Diskursethik für 

seine Gesellschaftstheorie hin. 

 

                                              
18 Ebd. S. 20. 
19 Ebd. S. 21f. 
20 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Sie [die Dialektik des Kampfes um Anerkennung, Anm. dch] rekonstruiert Unterdrückung 

und Wiederherstellung der Dialogsituation als des sittlichen Verhältnisses. In dieser Bewe-

gung, die allein dialektisch heißen darf, üben die logischen Beziehungen einer durch Gewalt 

verzerrten Kommunikation selber praktische Gewalt.21 

 
Die entscheidende Differenz zwischen den Früh- und Spätschriften Hegels be-

steht nach Ansicht Habermas’ darin, dass Hegel den Geist in den Frühschriften 

als jenes Medium begreife, innerhalb dessen die Vermittlung der Bewusstseine 
oder, in der Terminologie Hegels, die Vermittlung von Einzelheit und Allge-

meinheit stattfinde.  

 
Geist ist dann nicht das Fundamentum, das der Subjektivität des Selbst im Selbstbewußtsein 

zugrunde liegt, sondern das Medium, in dem ein Ich mit einem anderen kommuniziert und 

aus dem, als einer absoluten Vermittlung, beide Subjekte wechselseitig sich erst bilden.22 

 

Aus dem Zitat geht ebenfalls hervor, dass Habermas bereits in Arbeit und Inter-

aktion die Sprache als erste Potenz des Geistes im Sinne eines Konstitutionsme-
diums des Selbstbewusstseins begreift. Die Kommunikation ist selbst der Geist23, 

innerhalb dessen sich die Subjekte miteinander verbinden und ihr Selbstbewusst-

sein ausbilden. Bereits die Position der Phänomenologie des Geistes, derzufolge 
sich der Geist in einzelnen Stadien »ausarbeitet« und in der Reflexion auf sich 

selbst letztendlich zu einem absoluten Wissen gelangen kann, stellt nach Haber-

mas eine gegensätzliche Position zur Jenaer Zeit dar, da Hegel hier den Geist für 
den Gang der Entwicklung bereits voraussetze, und ihn nicht als prozessuales 

Medium bestimme, innerhalb dessen die dialektische Bewegung der Selbstbe-

wusstseinskonstitution erst stattfindet. Diese Einstellung bietet nach Ansicht von 
Habermas keine Möglichkeit mehr, die diagnostizierten Aporien der Subjektphi-

losophie zu überwinden, da sie mit einem metaphysischen Begriff des Geistes 

operiert, der beispielsweise keinen Ansatzpunkt für eine intersubjektive Trans-
formation des transzendentalen Subjekts mehr darstellt. Die »ursprüngliche Ein-

sicht« die Hegel in der Jenaer Zeit entwickelt habe, bestehe darin, »daß Ich als 

Selbstbewußtsein nur begriffen werden kann, wenn es Geist ist, d.h. wenn es von 
der Subjektivität zur Objektivität eines Allgemeinen übergeht, in dem auf der 

Basis der Gegenseitigkeit die als nicht identisch sich wissenden Subjekte verei-

nigt sind«.24 Genau dieser Übergang der Subjektivität zur Objektivität im Medi-
um der Sprache ist es, den Habermas später mit Hilfe von Meads Sozialbehavio-

rismus naturalistisch dechiffrieren möchte. Meads Theorie dient Habermas also 

dazu, die ursprüngliche Einsicht der Jenaer Geistesphilosophie für eine nachme-
taphysische Philosophiekonzeption verständlich zu machen.  

                                              
21 Ebd. S. 17. 
22 Ebd. S. 13. 
23 Vgl. ebd. S. 15. 
24 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. HEGEL: URSPRÜNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 211 

Grundlegende Fragen für weitere Analysen 
 

Habermas ist keineswegs der einzige Theoretiker, dessen Interpretation Hegels, 
diesen zu einem Ideengeber für die Entstehung des philosophischen Naturalismus 

werden lässt. So entwirft auch Axel Honneth in seinem Buch Kampf um Aner-

kennung
25

 eine Theorie, in der er die Lehre vom Kampf um Anerkennung beim 
jungen Hegel durch die empirisch-naturalistische Sozialpsychologie Meads er-

weitert.26 Honneth macht sehr deutlich, dass es ihm darum geht, die metaphysi-

sche Tradition, in der sich Hegels Theorie der Anerkennung seine Ansicht nach 
befindet27, durch die empirisch verifizierbaren Thesen aktueller psychologischer 

Theorien zu erweitern. Im Gegensatz zu Habermas interpretiert Honneth zwar 

bereits die Jenaer Realphilosophie als Rückschritt gegenüber den früheren Schrif-
ten28, letztendlich ist seine Strategie zumindest hinsichtlich der Bezugnahme auf 

Mead der Habermas’ aber sehr ähnlich.  

Einen weiteren Hinweis auf die Weichenstellung in Richtung Naturalismus 
bei Hegel gibt auch Herbert Schnädelbach in seinem Buch Hegels praktische 

Philosophie
29. Er erklärt, dass sich die Kritik Hegels an der Verwendung grund-

legender philosophischer Begriffe bei seinen Vorgängern auf die Abstraktion von 
empirischen Aspekten beziehe. Diese Kritik habe zur Folge, dass zwischen den 

transzendentalen und den empirischen Aspekten dieser Begriffe nicht mehr klar 

unterschieden werden könne. 
 

Hegel kann […] anführen, daß die kantischen und Fichteschen Begriffe ›Ich‹, ›Bewußtsein 

überhaupt‹, ›Intelligenz‹ usf. ohne ›psychologische‹ Konnotationen gar nicht zu verstehen 

sind und darum der Sache nach nicht als reine Prinzipien einer absoluten Philosophie gelten 

können; in Wahrheit setzen sie – und darin gibt Hegel Schelling recht – Naturhaftes voraus. 

Der Preis für diese Veränderung ist, daß sich bei Hegel seitdem keine deutliche Unterschei-

dung zwischen dem transzendentalen Subjekt im Sinne Kants und Fichtes und dem endli-

chen empirischen Ich mehr ausmachen lässt.30 

 

Damit spricht Schnädelbach einen entscheidenden Punkt an: interpretiert man 

Hegel im Sinne Habermas’, Honneths oder Schnädelbachs, so zahlt man für die 
Abkehr von der metaphysischen Tradition bzw. der Bewusstseinsphilosophie den 

Preis, »keine deutliche Unterscheidung zwischen dem transzendentalen Subjekt 

im Sinne Kants und Fichtes und dem endlichen empirischen Ich« mehr vorneh-
men zu können. Die naturalistische Theoriebildung entpuppt sich aus dieser Per-

spektive als eine konsequente Weiterführung einer von Hegel angestoßenen Ent-

                                              
25 Honneth, Kampf um Anerkennung. 
26 Vgl. ebd. S. 114ff. (vor allem S. 121). 
27 Vgl. ebd. S. 107ff. 
28 Vgl. ebd. S. 55. 
29 Schnädelbach, Herbert: Hegels praktische Philosophie. Ein Kommentar der Texte in 

der Reihenfolge ihrer Entstehung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000. 
30 Ebd. S. 144f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

wicklung. Will man also die von Habermas herausgearbeitete Bedeutung Hegels 

für eine nachmetaphysische Philosophie und Ethik nicht gänzliche aufgeben, so 

muss folgende Frage beantwortet werden: Ist die naturalistische Konzeption von 
Habermas’ eine konsequente, ja sich aus der Jenaer Philosophie Hegels notwen-

dig ergebende Interpretation der »ursprünglichen Einsicht« Hegels oder lässt sich 

diese Einsicht in einer anderen, nicht-naturalistischen Form für die Frage nach 
dem Selbstbewusstseinsbegriff und dem Entwurf einer Ethik des Diskurses 

fruchtbar machen?  

Wäre dies möglich, so bedeutete es, dass eine Überwindung der bewusst-
seinsphilosophischen Aporien ohne naturalistische Argumentationsstrategien 

möglich ist. Von hier aus ließe sich dann eine, an nicht-naturalistischen Grund-

thesen orientierte Ethik entwerfen, die grundlegende Einsichten der habermas-
schen Diskursethik beibehält, ohne die problematischen, zur Diskursethik im 

Widerspruch stehenden Elemente eines wie auch immer schwachen Naturalismus 

zu übernehmen.  
 

Es ist hier weder möglich noch wäre es der Aufgabenstellung der Arbeit ange-

messen, eine alternative Interpretation der Schriften des jungen Hegel auszuar-
beiten. Es soll daher abschließend nur auf einige Punkte hingewiesen werden, mit 

denen sich diese alternative Auslegung meiner Ansicht nach zu beschäftigen hat.  

1. Wichtig ist zunächst einmal die Hegelsche Kantkritik, in der sich die Ab-
sichten und Einflüsse Hegels über seinen gesamten Schaffenszeitraum verdich-

ten. Hegels Überzeugung, dass Kants Philosophie einerseits zwar den Beginn der 

Moderne kennzeichnet, zugleich jedoch die innere Zerrissenheit dieser Epoche 
verstärkt, anstatt zu versuchen, ihre Versöhnung zu denken, ist eines der Grund-

motive hegelschen Denkens. In der Gegenüberstellung der Begriffe »Moralität« 

und »Sittlichkeit«, mit der sich auch Habermas beschäftigt hat31, findet dieses 
Grundmotiv seinen Ausdruck. Die Methode, die Hegel in der Auseinanderset-

zung mit Kant wählt, wird von Habermas als Detranszendentalisierung beschrie-

ben und ist, wie bereits dargestellt, für ihn der Beginn einer Entwicklung, in der 
sich das Selbstverständnis der Moderne auszudrücken beginnt. Schnädelbachs 

Hinweis auf die schwierige Unterscheidung transzendentaler und empirischer 

Aspekte bei Hegel steht insofern stellvertretend für ein Grundproblem der Mo-
derne im Ganzen. Im Naturalismus wird dieses Problem durch die radikale Nega-

tion der Möglichkeit, Transzendentalität (beispielsweise in Form von mentalen 

Zuständen) überhaupt zu denken, gelöst. Die moralphilosophischen Implikatio-
nen dieser Radikalität werden oft übersehen. Die vorliegende Arbeit kann daher 

auch als ein Versuch verstanden werden, auf dieses Problem hinzuweisen.  

2. Ein weiterer wichtiger Punkt, mit dem sich eine, an der oben skizzierten 
Aufgabenstellung orientierte Hegelinterpretation zu beschäftigen hätte, ist die 

Frage nach dem Verhältnis der Früh- und Spätschriften Hegels. Viele Interpreten 

                                              
31 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. HEGEL: URSPRÜNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 213 

teilen nicht die Ansicht Habermas’, zwischen der Jenaer Realphilosophie und den 

späteren Schriften bestehe ein Bruch, der den späten im Gegensatz zum frühen 

Hegel als metaphysischen Denker auszeichnet. Insofern aber die Phänomenolo-

gie des Geistes und die Logik nicht mit einem Rückfall in die von Habermas so 

genannte bewusstseinsphilosophische Argumentationsstruktur gleichzusetzen 

sind, wäre es, wichtig herauszuarbeiten, welche Bedeutung diese Schriften dann 
für das nachmetaphysische Denken haben. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839406205-004 - am 14.02.2026, 11:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

