120

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

sichtigen auch frei und selbst setzen und so sein Handeln durch Griinde
bestimmen.#'

Somit ist die Erfahrbarkeit der Freiheit als Wirklichkeit verstindlich gemacht
worden. Diese Resultate zeigen anschaulich, dass wir der praktischen Frage,
d.i. was soll ich tun? — Oder politisch: Was sollen wir tun? — nicht aus dem
Weg gehen konnen. Doch es gibt auch eine normative Schlussfolgerung: Aus
pragmatisch-politischen Griinden sind wir sogar dazu aufgefordert uns als
mehr zu sehen als durch Bediirfnisse und Emotionen gesteuerte Wesen. Denn
was daraus resultiert, wenn wir Erwartungen bzgl. der Rationalitit, Verant-
wortlichkeit der Selbstbestimmung und Selbstbeherrschung aus dem Priva-
ten wie aus dem Offentlichen verdringen wollen, zeigt sich aktuell wohl an
vielen politischen Meinungstrigern und politischen Offentlichkeiten. Daher
ist es nicht nur plausibel und sinnvoll, sondern auch wiinschenswert, fur die
Freiheit zu argumentieren: Wir sind und bleiben freie und rationale Wesen
und sollten uns auch als solche anerkennen.

3.2 Das Paradigma der positiven Freiheit
3.2.1 Positive Freiheit

Nachdem die Erfahrbarkeit der Wirklichkeit der Freiheit betrachtet wurde,
geht es darum, die angestellten Uberlegungen zur Wirklichkeit weiterzufiih-
ren und an bereits existierende philosophische Diskurse anzuschlieRen. Hier-
fiir mochte ich zunichst das bekannte Differenzierungsschema »positiv-ne-
gativ« aufnehmen, um daran ankniipfend positive Freiheit genauer zu be-
stimmen. Die Unterscheidung zweier Hinsichten der Freiheit geht bis weit
in die Ideengeschichte zuriick. Ein Denker, der die Kategorisierung entschei-
dend vorangetrieben hat, ist Benjamin Constant, worauf im ersten Kapitel
bereits hingewiesen wurde. Bisher habe ich lediglich das moderne Paradigma
mit dem Begriff der negativen Freiheit assoziiert und diese negative Freiheit
anhand der politischen Theorie Thomas Hobbes ausgearbeitet. Auf den posi-
tiven Freiheitsbegriff bin ich nur peripher eingegangen. Ich habe die Positi-
vitit der Freiheit lediglich iiber die Wirklichkeit der Freiheit plausibilisiert.

41 Hoffmann (2014): 153.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Die Weise, wie hier positive und negative Freiheit unterschieden werden sol-
len, geht auf Isaiah Berlin zuriick. Dieser schreibt in seinem Aufsatz aus dem
Jahre 1958 zum Begriff der negativen Freiheit:

Der Begriff der negativen Freiheit:

Gewohnlich sagt man, ich sei in dem Mafe frei, wie niemand in mein Han-
deln eingreift, kein Mensch und keine Gruppe von Menschen. Politische Frei-
heitin diesem Sinne bezeichnet den Bereich, in dem sich ein Mensch unge-

hindert durch andere betitigen kann.*?

Wird diese Definition zugrunde gelegt, so leuchtet es ein, warum die Beschaf-
tigung mit dem Begriff der negativen Freiheit von zentraler Bedeutung fiir
ein besseres Verstindnis des Liberalismus ist. Die negative Freiheit ist das
wichtigste Merkmal des modernen Paradigmas der liberalen Traditionslinie
— sie wird vor allem durch diesen Freiheitsbegriff charakterisiert.** Sicher-
lich ist es auch so, dass die negative Freiheit einen wesentlichen Teil dessen
erfasst und ausdriickt, worum es bei der Freiheit geht. Denn dreht man die
Perspektive um, so herrscht dort Unfreiheit, wo Menschen ohne verniinftige
Begriindung daran gehindert werden ein Ziel zu erreichen.** Doch ein we-
senhafter Gehalt der Freiheit wird durch die negative Freiheit noch nicht ar-
tikuliert, denn die blofRe Abwesenheit von Unfreiheit entspricht noch nicht
der Wirklichkeit von Freiheit. So heifdt es eben nicht, dass dort, wo keine
Unfreiheit herrscht, wie von Geisterhand Freiheit herrschen wiirde. Obgleich
gilt: Je groRer der Bereich der Ungestortheit, desto grofer die negative Frei-
heit, gilt nicht gleichermafien: Je grofRer der Bereich der Ungestortheit, des-
to grofer die Freiheit. Zugegeben, es bedarf zunichst auch einer negativen
Freiheit »um jene natiirlichen Fihigkeiten zu entwickeln, die es ihm iber-
haupt erst ermdglichen, die verschiedenen Zwecke, die Menschen fur gut,
richtig oder heilig halten, zu verfolgen oder auch nur zu erkennen,* jedoch
wiirde eine rein negative Freiheit unterbestimmt bleiben. Ein wichtiger As-
pekt der Unterbestimmung ldsst sich anhand folgender Uberlegung fassen:
Wire Freiheit allein das Fehlen jedweder dufleren Einschrinkung, so hitte
sie die Bedeutungslosigkeit fiir das Leben der meisten Menschen zur Folge.

42 Berlin (2006): 201.
43 Wie im Kapitel 1 dargestellt.
44  Vgl. auch Berlin (2006): 202.
45  Berlin (2006): 203.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

21


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Die Mehrheit der Menschen lebt nicht in Situationen, in welchen angemes-
sene Voraussetzungen fiir das Erfahren von Freiheit gegeben wiren. Fiir ein
politisches Ordnungssystem, das sich auf die Freiheit des Einzelnen stiitzt,
ist diese Uberlegung relevant. Im zweiten Kapitel bin ich darauf bereits mit
Verweis auf Rawls eingegangen. Wir erinnern uns daran, dass Rawls selbst
einrdumt, dass es gewichtige sozio6konomische Einfliisse auf die Moglich-
keit der Verwirklichung von Freiheit gibt.*® Fiir Rawls stellt es allerdings kein
Problem dar, weil er sich allein fiir die gerechte Verteilung der negativen Frei-
heit interessiert. Doch ein Liberalismus, der diese strukturellen Faktoren per
se ausklammert, schlief3t Menschen von der Verwirklichungsmoglichkeit ih-
rer Freiheit aus. Um diesen Problemen aus dem Weg zu gehen bedarf es mehr
als lediglich der negativen Bestimmung von Freiheit als Grundlage eines li-
beralen Ordnungssystems. Wenn Freiheit wirklich werden will, so muss sie
positiv werden.

Eine positive Bestimmung von Freiheit wiirde es moglich machen die Ge-
rechtigkeitsfrage mit Bezug auf die Verwirklichung von Freiheit ernster neh-
men und somit ein Ordnungssystem, das sich auf der Freiheit des Einzelnen
griindet, iiberzeugender machen. Schliefflich wiirde iiber eine positive Be-
stimmung der Freiheit die Frage auftauchen, welche Voraussetzungen gege-
ben sein miissen, sodass Freiheit verwirklicht werden kann. Oder mit anderen
Worten: Ein Begriff von positiver Freiheit lenkt den Blick auf die Frage was
Menschen brauchen um frei zu sein.

Doch wie genau konnen wir positive Freiheit bestimmen? Oder was genau
konnen wir darunter verstehen? Es gilt nun genauer zu eruieren, wie wir in
einem ersten Schritt Freiheit besser verstehen kénnen und in einem zweiten
Schritt, welche Konsequenzen wir daraus fiir die Konstitution eines liberalen
politischen Ordnungssystems ableiten. Den zweiten Teil der Frage werde ich
im folgenden Kapitel angehen. An dieser Stelle soll die positive Freiheit unab-
hingig von der Frage nach dem Liberalismus untersucht werden. Bisher habe
ich im Anschluss an Kant schon dafiir argumentiert, dass der Mensch Frei-
heit nur auf der Grundlage von Selbstbestimmung erfahren kann. Eine solche
Freiheit ist positiv, weil wir sie selbst verwirklichen. Im Vorfeld habe ich be-
reits fiir die Wirklichkeit der Freiheit argumentiert: Freiheit wird erfahrbar,
wenn wir iiber Griinde unseres Handelns deliberieren, wenn wir Absichten
fassen und diese in Handlungen umsetzen. Uber den Verweis auf das Han-
deln aus Griinden habe ich die Wirklichkeit der Freiheit plausibilisiert: Die

46  Vgl. Rawls (1979): 233.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Wirklichkeit der Freiheit erklart sich dadurch, dass wir Wesen sind, die im
Allgemeinen aus Griinden handeln und dass wir diese Griinde artikulieren
und als Rechtfertigung fir unser Handeln akzeptieren kénnen. Im Anschluss
an die Plausibilisierung der Wirklichkeit von Freiheit gilt es an dieser Stel-
le nun weiter zu fragen und daran ankniipfend positive Freiheit genauer zu
bestimmen. Wenden wir uns nun abermals Isaiah Berlin, zu, so erfahren wir
von ihm zur positiven Freiheit Folgendes:

Die positive Bestimmung des Wortes »Freiheit« |eitet sich aus dem Wunsch
des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein. Ich will, dass mein Leben und
meine Entscheidungen von mir abhdngen und nicht von irgendwelchen adu-
Reren Michten. Ich will das Werkzeug meiner eigenen, nicht fremder Wil-
lensakte sein. Ich will Subjekt nicht Objekt sein; will von Griinden, von be-
wussten Absichten, sie zu mir geh6ren, bewegt werden, nicht von Ursachen,
die gleichsam von auRen auf mich einwirken. Ich will jemand sein, nicht nie-
mand; ein Handelnder — einer, der Entscheidungen trifft, nicht einer, tber
den entschieden wird, ich will selbstbestimmt sein, nicht Gegenstand des
Wirkens der dufieren Natur oder anderer Menschen, als wére ich ein Ding
oder ein Tier oder ein Sklave, der unfihig ist, die Rolle eines Menschen zu
verwirklichen. All dies meine ich zumindest auch, wenn ich sage, dass ich
vernunftbegabt bin und dass ich mich durch meinen Verstand als menschli-
ches Wesen von der iibrigen Welt unterscheide. Vor allem méchte ich mei-
ner selbst als eines denkenden, wollenden, aktiven Wesens bewusst sein,
mochte verantwortlich fiir meine Entscheidungen sein und die aus meinen

eigenen Ideen und Absichten erkliren kénnen.4”

Was in dieser kurzen Charakterisierung der positiven Freiheit durch Isaiah
Berlin zum Ausdruck kommt, spielt fiir die weitere Bestimmung der positi-
ven Freiheit eine wichtige Rolle. Zudem wird hier ein itberzeugender Grund
gegen eine einseitige Bestimmung der Freiheit als negativ zum Ausdruck ge-
bracht. Dieser leitet sich aus unserem Selbstverstindnis ab: Wenn wir von
positiver Freiheit sprechen, so betrifft das unser eigenes Selbstverstindnis
als freie Menschen in der Welt. Es betrifft das, was bei Christine Korsgaard
schon angeklungen ist: Dass es fiir unser Selbstverstindnis als Handelnde we-
sentlich ist, uns als vereinheitlicht wahrzunehmen, uns so zu verstehen, dass
wir unsere Ziele, Zwecke und Werte selbst besitzen. Auch Berlin argumen-
tiert dhnlich. So stellt er dar, dass wir erst durch die Anbindung an unsere

47  Berlin (2006): 211.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

123


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Ziele, Zwecke und Werte zu den Menschen werden, die wir sind. Es sind un-
sere Ziele, Zwecke und Werte, die uns eine spezifische Identitit geben. Erst so
wiirden wir zu den Menschen, die wir sind, sagt Berlin, erst so zu Subjekten,
die sich von anderen Subjekten unterscheiden.

Wenn es diesen starken Zusammenhang zwischen der positiven Freiheit
und der eigenen Selbstkonstitution gibt, so miissen wir auch sagen, dass sich
positive Freiheit nicht nur dariiber erklirt, dass Freiheit verwirklicht wird,
sondern dass wir uns vielmehr erst als Subjekte verwirklichen, wenn wir un-
sere Freiheit ausdriicken. Doch das Argument geht noch tiefer: Es betrifft
nicht nur die Wichtigkeit unserer Ziele, Zwecke und Werte fiir unsere Iden-
titit, sondern es betrifft die Tatsache, dass wir diese auf unser freies und
eigenes Wollen, auf unsere eigenen Griinde, Absichten und Entscheidungen
zuriickfithren miissen, um uns als vereinheitlichtes Subjekt wahrnehmen zu
konnen.

Mit anderen Worten liegt es nahe, die positive Freiheit als ein Konzept
der Selbstverwirklichung zu beschreiben. Ein Konzept, mit dem wir den Ein-
zelnen als Handelnden in seinen Fihigkeiten, Talenten und Grenzen ernst
nehmen und auch das, was der Einzelne tun und sein kann. Charles Taylor
setzt eben an jener Stelle mit der Bestimmung der positiven Freiheit ein und
bietet eine Definition fiir sie als ein Konzept der Verwirklichung.*® Warum
der Aspekt der Verwirklichung in einem positiven Verstindnis von Freiheit
zum Ausdruck kommt, artikuliert Taylor folgendermafien:

Doktrinen positiver Freiheit haben eine Auffassung von Freiheit zum Thema,
die ganz besonders die Ausiibung von Kontrolle iber das eigene Leben be-
trifft. Dieser Auffassung zufolge sind wir nur in dem Maf3e frei, in dem wir
tatsdchlich iber uns selbst und die Form unseres Lebens bestimmen. Der
Freiheitsbegriffist hier ein Verwirklichungsbegriff.4°

In Abgrenzung zur positiven Freiheit als Verwirklichungsbegriff spricht Tay-
lor von der negativen Freiheit als Moglichkeitskonzept: SchlieRlich bestiinde
tir die Theoretiker des negativen Paradigmas Freiheit darin, Hindernisse du-
Rerlich zu beseitigen. Auch Taylor spricht sich in seinen Reflexionen gegen
die Reduktion der Freiheit auf diese negative Vorstellung aus:

48  Taylor (1992): 121.
49  Taylor (1992):121

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Wir kénnen im Rahmen einer Selbstverwirklichungskonzeption nicht sagen,
dass jemand frei ist, wenn er iberhaupt kein Bewusstsein von sich selbst
hat, wenn er sich beispielsweise seines Potentials iiberhaupt nicht bewusst
ist, wenn dessen Erfiillung fiir ihn niemals auch nur als Frage aufgetauchtist
oder wenn er von der Furcht paralysiert wird, eine Norm zu verletzen, die er
internalisiert hat, in der er sich aber nicht authentisch wiedererkennt. Inner-
halb dieses begrifflichen Rahmens ist ein bestimmtes Maf an praktischer
Ubung erforderlich, damit ein Mensch als frei gelten kann. Oder wenn wir
uns die inneren Schranken der Freiheit in Analogie zu den dufieren als Hin-
dernisse vorstellen wollen, dann schlieft das Innehaben einer Position, die
es mir gestattet, meine Freiheit zu praktizieren, das Verfiigen iiber die Gele-
genheit zur Freiheit zugleich die Beseitigung von inneren Barrieren ein, und
diesist nicht méglich, ohne dass ich mich in einem bestimmten Grade selbst
erkenne. Somit setzt die Freiheit der Selbstverwirklichung, die Gelegenheit,
frei zu sein, bereits voraus, dass ich die Freiheit praktiziere. Ein reines Mog-

lichkeitskonzept ist hier ausgeschlossen.>®

Um also von Freiheit im positiven Sinne sprechen zu konnen, ist es erfor-
derlich, dass wir davon ausgehen, dass sich die die Freiheit verwirklichende
Person als vereinheitlicht wahrnimmt und wber ein ausreichendes Maf an
Selbstkenntnis verfiigt. Natiirlich ist damit nicht eine philosophische Selbst-
erkenntnis im Sinne des gnothi seautén gemeint, sondern das sinnvolle Kon-
zept einer vereinheitlichten Identitit.

Von positiver Freiheit sprechen zu kénnen setzt demnach weiterhin vor-
aus, dass ich mir meiner Zwecke, Ziele und Werte bewusst bin und weifs,
dass diese zu mir gehdren und dass einige von ihnen mehr und andere we-
niger wichtig sind. Ich muss also bei meinen Zielen, Zwecken und Werten
auch Abstufungen machen konnen; d.h. muss wissen, dass mir im Konflikt-
fall manche Ziele wichtiger sind als andere. Beispielsweise, dass mir etwa eine
berufliche Moglichkeit weniger wichtig ist als eine Beziehung zu einem fir
mich bedeutsamen Menschen. Vor dem Hintergrund des Wissens um mei-
ne Ziele wiisste ich dann, wie ich zu entscheiden habe: z.B. eine berufliche
Maoglichkeit ausschlagen, um weiterhin in einer erfilllten Partnerschaft leben
zu kénnen. So hitte ich entsprechend meiner inneren Werte und Ziele ko-
hirent gehandelt und frei iiber mein Leben entschieden. Auch Taylor macht

50  Taylor (1992):121f.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

125


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 Liberalismus als politisches Ordnungssystem

diese Voraussetzung positiver Freiheit anhand einer dhnlichen Uberlegung

deutlich:

Wir erleben unsere Wiinsche und Ziele als qualitativ verschieden, als hoher
oder niedriger, als edler oder tieferstehend, als integriert oder fragmentiert,
als bedeutsam oder trivial, gut und bose. Dies bedeutet, dass wir manche
unserer Wiinsche und Ziele als innerlich bedeutsamer als andere erleben:
manche voriiberergehende Bequemlichkeit ist weniger bedeutsam als die
Erfilllung einer lebenslangen Berufung, unsere Eigenliebe weniger wichtig
als eine Liebesbeziehung. Andere erleben wir demgegeniiber als schlecht,
nicht nur in einem komparativen, sondern in einem absoluten Sinne: Wir
wollen nicht von Bosheit getrieben sein oder von einem kindischen Bediirf-
nis, Eindruck um jeden Preis zu machen. Und diese Bewertung der Bedeut-
samkeit ist vollig unabhangig von der Starke der jeweiligen Begierden: Das
Verlangen nach Bequemlichkeit mag in diesem Augenblick vorherrschend
sein, wir kénnen von Eigenliebe besessen sein, aber die Beurteilung der Be-
deutsamkeit bleibt bestehen.>'

Der positiven Freiheit geht also die Fahigkeit voraus, das eigene Leben in der

Hand zu haben. Das setzt voraus selbstbestimmt zu sein, unsere Entschei-

dungen auf unser freies Wollen zuriickzufithren und sich als einheitliche Per-

son wahrzunehmen. Positive Freiheit erfordert ein kritisch-reflektiertes Um-

gehen mit eben dieser Fihigkeit; sie erfordert ein klar differenzierendes Un-

terscheiden der Handlungsmotivationen, unserer Wiinsche und Absichten.

Wie Taylor deutlich macht, ist jenes Unterscheiden eine Voraussetzung da-

fiir, Freiheit als ein Verwirklichungskonzept zu verstehen:

Ein Verwirklichungsbegriff der Freiheit macht es [..] dazu erforderlich,
dass wir zwischen Motivationen unterscheiden. Wenn wir in der Ausiibung
bestimmter Fihigkeiten frei sind, dann sind wir unfrei oder weniger frei,
wenn diese Fahigkeiten auf eine bestimmte Weise nicht verwirklicht oder
blockiert sind. Diese Hindernisse jedoch kénnen sowohl interner als auch
externer Natur sein. Und dies muss so sein, denn die fiir die Freiheit rele-
vanten Fahigkeiten schliefen notwendig ein gewisses Selbstbewusstsein,
ein Selbstverstindnis, eine gewisse moralische Urteilsfahigkeit und Selbst-
kontrolle ein, anderenfalls kdnnte ihre Ausiibung nicht gleichbedeutend
mit Freiheit im Sinne von Selbstlenkung sein; und wenn es sich so verhilt,

51

Taylor (1992):130f.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

dann kénnen wir die Freiheit verfehlen, weil diese inneren Bedingungen
nicht realisiert sind.>

Es liegt klar zutage, dass positive Freiheit als Verwirklichungskonzept eine
anspruchsvolle Bestimmung von Freiheit ist. Die Frage nach der Freiheit er-
schépft sich nun nicht mehr in der Bestrebung duflere Hindernisse abzubau-
en, sondern zu fragen, was es heif3t frei zu sein. Es bedeutet danach zu fragen,
was es fiir den Einzelnen bedeuten wiirde, seine Freiheit zu verwirklichen.
Ausgehend von der selbstbestimmen Kontrolle itber unser eigenes Leben stellt
ein Konzept der positiven Freiheit den handelnden Menschen in den Mittel-
punkt und fragt danach was dieser einzelne Mensch tun und sein kann. Vor
dem Hintergrund der kritischen Auseinandersetzung mit Berlin und Taylor
erscheint es notwendig positive Freiheit iiber das Vorhandensein und Zusam-
menwirken verschiedener Fihigkeiten zu verstehen. Was damit gemeint ist,
von positiver Freiheit als tiber das Vorhandensein und das Zusammenwirken
von verschiedenen Fihigkeiten zu verstehen, kann folgendermafien ausbuch-
stabiert werden: Wenn wir von Freiheit im positiven Sinne als einer Fahigkeit
sprechen, so meinen wir dies: Ich bin nur dann frei, wenn ich nicht nur weif,
wer ich bin und sein méchte, sondern wenn ich auch entsprechend meiner
Ziele, Zwecke und Werte eine Abstufung der Bedeutsambkeit fiir mein Leben
und meine Identitit machen und meine Wiinsche daran messen und meine
Handlungen danach ausrichten kann.

Diese Uberlegungen zur positiven Freiheit in Rechnung gestellt scheint es
abwegig, Freiheit als rein negatives Konzept zu verteidigen, denn wie Taylor
sagt, witrde dies nicht nur zur »Preisgabe eines der hervorragendsten Ter-
rains des Liberalismus, des Bereichs der individuellen Selbstverwirklichung
fithren«>3, sondern wir konnten nicht erkliren, dass ein Mensch, der dufer-
lich frei scheint, in konkreter Unfreiheit gefangen sein kann: Weil er vielleicht
nicht gelernt hat, frei zu sein, weil er sich in einer Situation der Fremdbestim-
mung wiederfindet, oder weil er von inneren Hemmnissen festgehalten wird,
die es ihm verunmaéglichen seine Ziele, Zwecke und Werte in dieser Welt frei
zu verwirklichen.

Im Anschluss an die Darlegungen von Berlin und Taylor kénnen wir damit
einen Bogen spannen und mit Bezug auf die getanen Uberlegungen in den

52 Taylor (1992):124.
53 Taylor (1992): 144.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

127


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

vorausgehenden Kapiteln sagen, dass die Vorstellung, dass sich Freiheit in
negativer Freiheit erschopfen wiirde in vielerlei Hinsicht fehlgeht.

Wiirde Freiheit alleine negativ bestimmt, so fehlte demnach nicht nur die
Linienfithrung der Freiheit. Entsprechend der ausgefiithrten Gedanken ergibt
sich zum einen ein strukturelles Problem, denn im negativen Paradigma der
Freiheit bleiben sozio8konomische Unterschiede unberiicksichtigt. Zum an-
deren ergibt sich ein Problem mit Bezug auf unser eigenes Selbstverstindnis,
denn ein rein negatives Paradigma lisst die Einsicht in den notwendigen Zu-
sammenhang zwischen der Verwirklichung von Freiheit und der Konstitution
unserer eigenen Identitit auler Acht. Vor diesem Hintergrund kann ein Pa-
radigma der positiven Freiheit folgendermafien weiterbestimmt werden:

Das Konzept der positiven Freiheit geht von dem Menschen als einem
handelnden Wesen aus. Ein positives Paradigma der Freiheit beruht auf
der Grundlage der Selbstbestimmung des Individuums und nimmt den
einzelnen Menschen, seine individuellen Fihigkeiten, Moglichkeiten und
Crenzen ernst. Als ein handelndes Wesen wird der Mensch vereinheitlicht
wahrgenommen, das heifdt, dass positive Freiheit mit Bezug auf die eigenen
Ziele, Zwecke und Werte gedacht wird und letztere mit unseren Griinden,
Absichten und Entscheidungen in Beziehung setzt.

3.2.2 Selbstbestimmung als Voraussetzung positiver Freiheit

Nachdem nun das positive Paradigma der Freiheit iiber die Selbstbestim-
mung des Individuums erklirt wurde, gilt es diese niher zu betrachten. Ich
habe bereits erwihnt, dass eine solche Perspektive vom strengen Begriff der
Autonomie (im Kontext der Bestimmung durch Kant) abriickt. Es scheint of-
fensichtlich, dass wir, wenn wir den Menschen als ein handelndes Wesen
ernst nehmen, von der rein noumenalen Perspektive Kants in den Kontext
des Lebensvollzugs des Einzelnen treten miissen. Damit bleibt eine gewis-
se Nihe zur strengen Autonomiekonzeption Kants bestehen, aber der Fokus
verschiebt sich hin zur Selbstbestimmung und der Frage, wie diese verstan-
den werden kann. Im Anschluss an Berlin und Taylor geht es darum zu be-
stimmen was es heift, ein Subjekt zu sein, dass von Griinden und bewussten
Absichten gelenkt wird. Ein handelndes Wesen trifft Entscheidungen und ori-
entiert sich in dieser Welt; ein handelndes Wesen mochte Mensch sein und
seine Vernunftbegabung leben, schlieflich wollen wir ein denkendes, akti-
ves Wesen sein, das sich der eigenen Entscheidungen bewusst ist und fiir

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

seine Entscheidungen selbst verantwortlich sein will.>* Ein Konzept der po-
sitiven Freiheit setzt demnach voraus, dass wir nur in dem Mafe frei sind,
in dem wir iiber uns selbst und die Form unseres Lebens selbst bestimmen.
Vor diesem Hintergrund ist es einleuchtend, dass ein positiver Freiheitsbe-
grift ein Weiterdenken erfordert. Anders gesagt, muss der Begrift aus der
rein moralphilosophischen Betrachtung zu einer sozialphilosophischen bzw.
politischen Konzeption erweitert werden; schlieRlich impliziert ein Konzept
positiver Freiheit ein sich orientieren in der Welt und erschépft sich nicht in
einem Sichselbstgesetzgeben in einem noumenalen Raum.

Eine solche Erweiterung des Begriffs, wie Meyer Drawe schreibt, heif3t
dass der starke Begriff der Autonomie von Kant zuriickbleiben muss, inso-
fern er auf die Wirklichkeit angewendet wird.>> Wenn wir aber etwas dar-
iiber aussagen wollen, wie Selbstbestimmung mit der positiven Erfahrbarkeit
von Freiheit im Lebensvollzug des Einzelnen zusammengedacht werden soll,
so miissen wir Selbstbestimmung weiter aufbrechen. Bisher wurde Selbst-
bestimmung als Wollen definiert, das als verniinftig Eingesehene zu wollen,
doch vor dem Hintergrund des Gesagten erscheint diese Definition unzurei-
chend, schliefilich impliziert ein Verstehen der positiven Freiheit die Perspek-
tive eines handelnden Wesens in der Welt.

Es gilt vielmehr eine weitergefasste, d.i. eine offenere Definition der
Selbstbestimmung®® zu wihlen. Hierbei schliefe ich mich Herlinde Pauer-
Studer an, die argumentiert, dass Selbstbestimmung in der politischen
Philosophie bedeutet eine »reflexiv-kritische Haltung zu unseren spontanen
individuellen Wiinschen und Begehren einzunehmen.« Pauer-Studer zufolge
entspricht der Selbstbestimmung somit einer »priifenden Einstellung zu
uns selbst und unserem unmittelbaren Wollen, wenn wir nach Griinden
und Rechtfertigungen fiir unsere Entscheidungen, dies oder jenes zu tun,
suchen«.”’

54 Vgl Berlin (2006): 211.

55  Vgl. Mayer-Drawe (1990): 155.

56  Pauer-Studer wihlt hier den Begriff der Autonomie, aber da ich in dieser Studie mei-
ne Uberlegungen auf die Idee der Selbstbestimmung aufgebaut habe, spreche ich
an dieser Stelle von Selbstbestimmung, schliefRlich moéchte ich tiber das eng-gefasste
Konzept der Autonomie im Anschluss an Kant hinausgehen. Damit verweise ich dar-
auf, dass Autonomie und Selbstbestimmung synonym verwendet werden. Vgl. Pauer-
Studer (2000): 15.

57  Pauer-Studer (2000): 15.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

129


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Was Pauer-Studer damit zum Ausdruck bringt ist jene Evaluationsfihig-
keit mit Bezug auf den eigenen Lebensvollzug, die bereits im ersten Teil des
dritten Kapitels zur Sprache gekommen ist: Selbstbestimmung bedeutet tiber
Griinde deliberieren zu konnen und die eigenen Handlungen anhand dieser
ausrichten zu kénnen. Dabei steht eben nicht nur im Mittelpunkt, dass die
Person Abstand zu ihren Griinden nehmen und somit in eine kritische Re-
flexion mit sich selbst treten kann, sondern dass sich eine Person auch selbst
gehoren muss. Selbstbestimmung und die Wahrnehmung der Person als Ein-
heit spielen daher auf das Engste zusammen. Wiirde sich eine Person nur
nach den Ideen, Meinungen und Lebensentwiirfen anderer Menschen orien-
tieren, so konnten wir sie weder als selbstbestimmt noch als vereinheitlicht
bezeichnen: eine solche Person wiirde sich schlicht nicht selbst gehéren. Wie
wir uns diese Evaluationsfihigkeit nun mit Bezug auf unsere Handlungsaus-
richtung und den eigenen Lebensvollzug vorstellen kénnen, kann anhand von
folgenden Fragen ausgedriickt werden:

Wer mochte ich sein?
Wie will ich leben?
Was heifst fir mich ein gutes Leben und wie gedenke ich dieses anzustreben?

Diese Fragen sind Ausdruck unserer Selbstbestimmung. Und dieser geht,
wie bereits angeklungen ist, eine kritische Haltung zu uns selbst voraus. Mit
anderen Worten griindet die Moglichkeit der Selbstbestimmung, wie Beate
Rossler klarstellt, auf der Moglichkeit des Sich-zu-sich-Verhaltens iiberhaupt:
Hitten wir nicht die Méglichkeit, Stellung zu nehmen zu unseren Wiinschen,
Meinungen und Handlungen, dann kénnten wir nicht fragen, wie wir selbst-
bestimmt ein fiir uns gelungenes Leben fithren wollen.>Wenn wir unser Le-
ben selbstbestimmt entwerfen und ausrichten, so haben wir Griinde dafiir,
die wir auch artikulieren kénnen. Wenn mich also jemand fragt, warum ich
mein Leben so oder so lebe, so kann ich eine begriindete Antwort geben. Ich
kann in meiner Antwort auf meinem Leben unterliegende Werte, oder Ziele
rekurrieren und ich kann dieses an mein eigenes Wollen riickbinden.

Eine Person konnte beispielsweise danach gefragt werden, warum sie sich
fur soziale Gerechtigkeit einsetzt und darauf antworten, dass ihr der Wert
der ideellen Gleichheit der Menschen am Herzen liegt. Das Handeln und die
Lebensausrichtung dieser Person wiren wertrational begriindet. Eine andere

58  Vgl. Rossler (2000). 330 (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Person konnte gefragt werden, warum sie in einen bestimmten Lobbyverband
eingetreten ist und konnte darauf die Antwort geben, dass dieser Verband
wichtig ist, um die eigenen unternehmerischen Interessen durchzusetzen.
Ein solches Handeln wire instrumentell rational begriindet. Doch in beiden
Fillen wird das Handeln iiber die eigenen Werte bzw. Absichten und Ziele
begriindet. Die Handelnden haben jeweils »gute« Griinde fiir ihr Handeln.
Die Vorstellung des Guten der ersten Person ist dadurch gekennzeichnet,
dass sie ein Leben lebt, in dem sie sich fiir die Beférderung der sozialen Ge-
rechtigkeit bemiiht. Die Vorstellung des Guten der anderen Person wiirde da-
durch definiert, dass sie unternehmerischen Erfolgt hat. Es geht dabei nicht
in erster Linie um die Vorstellungen des Guten, sondern darum, dass diese
Vorstellungen der jeweiligen Person gehoren — grundlegend ist die Tatsache,
dass die Vorstellungen des Guten auf der Selbstbestimmung der Individuen
fuflen. Der jeweils Einzelne ist darin frei, sein Leben im Sinne der eigenen
Vorstellung des Guten zu vollziehen (vorausgesetzt die jeweilige Vorstellung
des Guten bewegt sich im Bereich des Legalen). Diese Tatsache ist eine zen-
trale Siule der Freiheit in liberalen Gesellschaften: die Ausrichtung des eige-
nen Lebens erfolgt selbstbestimmt und dadurch frei von dufleren Zwingen,
sei es durch den Staat oder durch einen Nichsten. Damit muss die Idee der
Selbstbestimmung auch zu einem wichtigen liberalen Wert werden, schlieRR-
lich driicke sich in ihm die Fihigkeit des Einzelnen aus, »ihren Weg zum Gliick
selbst zu entwerfen und zu beschreiten«.>® Das Gliick wire demnach der eige-
nen Vorstellung des Guten nachgehen und diese selbstbestimmt verfolgen zu
konnen. Dies ist nicht nur mit Bezug auf eines der wichtigsten Griitndungs-
dokumente des Liberalismus, namentlich die Amerikanische Verfassung, von
grofder Bedeutung fiir den Liberalismus, sondern zuvorderst, weil in ihm ein
zentrales Selbstverstindnis des Liberalismus zum Ausdruck kommt: Selbst-
bestimmunyg ist ein zentraler Grundstein fiir geltende liberale Normen:

Demnach gehtes [..] um das Recht der Einzelnen auf grofitmaogliche Selbst-
standigkeitin ihren Entscheidungen. Im Sinne der liberalistischen Denktra-
dition betrifft dieser Rechtsanspruch nicht nur die jeweils biographisch re-
levanten Entscheidungen, wie die Wahl des Berufs, der Religionszugehorig-
keit oder der Lebensform, sondern auch die Entscheidungen des homo oeco-
nomicus. Als Konsequenz leitet sich aus diesem Anspruch in jedem Fall die

59  Nagl-Docekal (2003): 297. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000))

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

131


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Forderung des Schutzes vor Ubergriffen — sowohl seitens anderer Personen
als auch seitens des Staates — ab.5°

Ausgehend von diesen Uberlegungen kénnen wir nicht nur die Selbstbestim-
mung als Grundlage fir positive Freiheit begriinden, sondern auch konklu-
dieren, dass die Selbstbestimmung fiir einen Liberalismus, der freiheitsfunk-
tional gedacht wird - also die Freiheit als den hdchsten Stellenwert betrach-
tet — als Ausgangspunkt fir die Bestimmung der Freiheit anerkannt werden
muss.

Wenn Selbstbestimmung fir das Verstindnis einer positiven Freiheit
zentral ist, so miissen zudem andere Aspekte des realen Lebensvollzugs
der Einzelnen in den Blick genommen werden. Neben der Fihigkeit des
Sich-zu-sich-Verhaltens und der Evaluationsfihigkeit mit Bezug auf den
eigenen Lebensvollzug spielt aber noch ein anderer Aspekt einer auf die
Wirklichkeit angewendeten Vorstellung von Selbstbestimmung eine Rolle:
die Intersubjektivitit. Warum die Intersubjektivitit angesprochen werden
muss, erklirt sich vor dem Hintergrund der Bestimmung der Autonomie
durch Kant. Wenn wir von der starken Kantischen Begrifflichkeit von Au-
tonomie ausgehen, so steht insbesondere die Unabhingigkeit der reinen
praktischen Vernunft von dufleren Einfliissen im Zentrum der Uberlegung.
Da es Kant um die Begriindung von Moralitit geht, ist dies auch einsichtig.
Doch fir die Erklirung von Selbstbestimmung als Ausgangspunkt fiir ein
Verstindnis positiver Freiheit ist dies wenig plausibel. Fiir Nagl-Docekal
tritt in der strengen Begrifflichkeit der Autonomie ein theoretisches Defizit
zutage, welches die Angewiesenheit des Menschen auf Zuwendung und
Hilfe nicht beriicksichtigt.®! »Personen sind angewiesen auf Formen von
intersubjektiver Kommunikation, die ihnen Selbstachtung, Selbstwertgefiihl,
und das Ernstnehmen der eigenen Person und Bediirfnisse vermitteln.«®
Es ist Teil unserer Erfahrung als Mensch: soziale Beziehungen sind fur die
Selbstbestimmung konstitutiv. Daher miissen wir die Selbstbestimmung des
Einzelnen auch immer schon in Beziehung zu anderen Menschen betrachten.
Selbst wenn der Einzelne soziale Bindungen abbricht, so sind diese im Min-
desten ex negativo fiir sein eigenes Selbstbestimmt-Sein konstitutiv. Beate
Rossler weist darauthin, dass die Selbstbestimmung immer auch in einem

60 Nagl-Docekal (2000): 298. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000))
61 Vgl. Nagl-Docekal (2000): 301. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).
62  Rossler (2000): 347. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

sozialen Gefiige gewonnen wird. Schliefilich wiirden die meisten von uns in
Beziehungen mit Freunden, Freundinnen, Familien leben. Selbstbestimmung
hiefie dabei nicht nur allein, sondern auch in Verbindung mit anderen zu
entscheiden, wie die jeweilige Person leben und wie sie sich selbst verstehen
mochte. Fiir Rossler hiefde dies dann auch, dass die Person »kompetent iiber
den relationalen Kontext ihrer Handlungen und Reflexionsprozesse selbst
entscheiden kann, mit wem sie in welchen Beziehungen leben will, welche
Projekte sie verfolgen will. Denn gerade die eigenstindige, reiche Reflexion
auf die eigene Situation, die Suche nach authentischen Bediirfnissen, Wiin-
schen und Uberzeugungen und Zielen kénnen gegebenenfalls zur Befreiung
aus manipulativen Beziehungen fithren. Projekte kénnen scheitern, Bezie-
hungen misslingen: und autonom ist eine Person sicherlich dann, wenn sie
sich von solchen Projekten lossagen und aus Beziehungen I6sen kann.«®?
In Anbetracht dieser Uberlegungen plidiert Réssler auch fiir einen nicht-
relationalen Begriff der Selbstbestimmung. Dieser sei nicht nur begrifflich
konsistent, sondern auch normativ angemessen. Und Sie hat Recht, Selbstbe-
stimmung nicht-relational zu denken und als zentralen Wert einzufordern,
heifit allen Menschen ihre eigene Wiirde und Unabhingigkeit zuzusprechen
— ein Zuspruch mit dem das Recht einhergeht sich die selbst die Frage nach
dem eigenen Leben stellen zu diirfen und von keiner staatlichen Instanz und
von keinem Nichsten fremdbestimmen zu lassen oder gar ausgeliefert zu
sein.%*

Selbstbestimmung nicht-relational zu denken heif3t also, davon auszuge-
hen, dass Menschen zwar auf soziale Beziehungen angewiesen sind, um sich
selbst zu bestimmen, dass sich Menschen aber immer auch aus diesen Be-
ziehungen losen konnen. Begreift sich eine Person als selbstbestimmt, »dann
wird sie auch fihig sein, auf ihre Situierung in kulturellen, sozialen und in-
timen Kontexten so zu reflektieren, dass sie sehen kann, in welcher Weise
Wertvorstellungen, Verpflichtungen und Abhingigkeiten ihre Identitit mit-
bestimmen, ihr Leben wertvoll machen und inwieweit sie (immer schon) Teil
ihrer Ziele und Projekte sind. Das bedeutet gerade nicht, dass solche Abhin-
gigkeiten vor der Autonomie stehen: es bedeutet allerdings, dass solcherlei
Bindungen immer schon auch in die Reflexion der autonomen Person ein-
gehen werden, gerade weil sie als wertvoll ebenso wie als repressiv erfahren

63  Vgl. Rossler (2000): 351.
64 Vgl Rossler (2000): 351.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

werden kénnen.«®® Selbstbestimmung auf den Anderen hin und dabei nicht-
relational zu denken heift demnach zu inkludieren, dass Selbstbestimmung
nicht statisch ist, sondern als eine immerwihrende Aufgabe des Einzelnen be-
griffen werden muss. Selbstbestimmung zu erringen findet in einer Interakti-
on mit der Welt statt und bezieht damit die soziale und politische Wirklichkeit
mit ein. Wenn positive Freiheit also auf die Notwendigkeit nach individueller
Selbstbestimmung verweist, so wird dabei nicht nur auf eine verbindliche,
vereinheitlicht gedachte Subjektivitit verwiesen die diese Selbstbestimmung
tiber eine kritische Haltung zu sich selbst ausiibt und dabei immer auch kri-

6

tisch evaluiert®, sondern auch auf eine permanente Aushandlung mit der

sozialen und politischen Realitit in der sich die Person befindet.
3.2.3 Selbstbestimmung als komplexe Fahigkeit

Im Anschluss an die Uberlegungen zur positiven Freiheit als Verwirklichungs-
konzept habe ich dafiir argumentieret, dass positive Freiheit iiber die Selbst-
bestimmung eines handelnden Menschen verstanden werden kann. Wir ha-
ben gesehen, dass Selbstbestimmung als eine voraussetzungsvolle Fihigkeit
zu begreifen ist, die nicht nur eine vereinheitlichte Identitit, sondern zudem
eine kritische Distanz zu sich erfordert und nicht-relational gedacht wird. Es
liegt daher nahe, Selbstbestimmung als eine komplexe Fahigkeit zu verstehen,
tiber die die positive Freiheit erlebt werden kann. Selbstbestimmung ist der
Ausgangspunkt eines positiven Verstindnisses von Freiheit, da iiber sie die
Fihigkeit sein Leben zu gestalten und zu handeln in den Mittelpunkt geriickt
wird. Selbstbestimmung verlangt vom Einzelnen eine kritische Haltung sich
selbst gegeniiber und eine Bestimmung des eigenen Lebens in positiver Bezo-
genheit und/oder negativer Abgrenzung auf den Anderen hin. Insoweit also
Freiheit positiv gedacht wird, wird die Frage, was der Einzelne tun und sein
kann immer schon sozial und politisch gedacht; schliefilich sind Menschen
in einem hohen Grade voneinander abhingig und niemandes Handeln ist so
privat, dass es sich auf das Leben der anderen in keiner Weise auswirken wiir-
de. Selbstbestimmung als eine komplexe Fihigkeit zu bezeichnen beinhal-
tet wichtige Vorbedingungen. Damit sage ich weiter, dass die Verwirklichung
von Freiheit an Fihigkeiten gekniipft ist, die als Voraussetzungen verstanden
werden konnen. Selbstbestimmung erhilt damit eine genauere Bestimmung

65  Rossler (2000): 354.
66  Vgl. Sichler (2005): 112.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

ihrer Verwirklichungsbedingungen. Somit ist Selbstbestimmung charakteri-
siert, als dass sie drei zentrale menschliche Fihigkeiten zur Voraussetzung
hat (Selbstdistanz, Sozialitit, Wissen). Die zentralen menschlichen Fihigkei-
ten nenne ich deshalb, weil sie fiir die Verwirklichung von Selbstbestimmung
im Zusammenleben mit Anderen und fiir ein gutes Leben unabdingbar sind.
Ich gehe hierbei den Weg iiber die Darlegung dreier zentraler menschlicher
Fahigkeiten:

1) Die Fihigkeit zur Selbstdistanzierung.

2) Die Fihigkeit soziale Bindungen herzustellen, zu erhalten und zu gestal-
ten.

3) Die Fahigkeit sich Wissen iiber die Welt und sein eigenes Leben anzueig-
nen.

Ich postuliere nun, dass diese drei zentralen Fihigkeiten, (1) die Fihigkeit
zur Selbstdistanz, (2) die Fihigkeit soziale Bindungen herzustellen, zu erhal-
ten und zu gestalten und (3) die Fahigkeit sich Wissen iiber die Welt und sein
eigenes Leben anzueignen, positive Substanz und Verwirklichungsbedingun-
gen von Selbstbestimmung darstellen. Mit der Fihigkeit (1) zur Selbstdistanz
meine ich die Fahigkeit eine kritische Haltung sich selbst gegeniiber einzu-
nehmen und die eigenen Ziele, Zwecke und Werte mit Hinblick auf deren
Zentralitit fiir unser Leben zu evaluieren. Selbstdistanz ist Bedingung der
Moglichkeit sich als ein vereinheitlichtes Subjekt wahrzunehmen. Die Fihig-
keit (2) soziale Bindungen herzustellen, zu erhalten und zu gestalten ist als
Verwirklichungsbedingung von Selbstbestimmung insoweit relevant, als dass
sich Menschen immer schon in positiver Bezogenheit auf, oder in negativer
Abgrenzung zu Andern, selbstbestimmen. Selbstbestimmung ist damit im-
mer auch in ein soziales Gefiige eingebettet.

Da sich die Wirklichkeit der Freiheit dariiber erklirt, dass wir Wesen sind,
die im Allgemeinen aus Griinden handeln, spielt die Fihigkeit (3), sich Wissen
tiber die Welt und sein eigenes Leben anzueignen, als Verwirklichungsbedin-
gung fir Selbstbestimmung eine entscheidende Rolle. Je mehr Wissen wir
uns itber uns als Person angeeignet haben, d.h. je besser wir unsere Fihigkei-
ten, Talente, Charaktereigenschaften kennen und je mehr wir iiber die Welt,
in der wir leben wissen, desto weiser kdnnen wir uns nicht nur Zwecke fiir
unser Handeln setzen und somit Handlungsgriinde genauer evaluieren und
Handlungsabsichten fassen sondern desto besser konnen wir auch entspre-

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

chend unserer Ziele, Zwecke und Werte eine Abstufung der Bedeutsamkeit
fir unser Leben und unsere Identitit machen.

3.2.4  \Verteidigung positiver Freiheit

Eine positive Freiheit hat in der liberalen Tradition einen schweren Stand.
Auch Isaiah Berlin gehort zu den traditionellen Vertretern der negativen Frei-
heit; sein Interesse an der positiven Freiheit scheint sich in einer analytisch-
begrifflichen Dimension zu erschopfen. So ist es auch zu erkliren, dass Ber-
lin, kurz nachdem er die positive Freiheit konzeptuell einfiihrt, alsbald gegen
die Idee polemisiert und diese mit einer Theorie eines zweigeteilten Selbst
assoziiert. Positive Freiheit wiirde auf der Vorstellung beruhen, dass es ein
wahreres Selbst gibe, das dem falschen Selbst den richtigen Weg der Selbst-
verwirklichung aufzeigt:

Bald scheint es, als seien die beiden Selbst durch eine noch viel tiefere Kluft
getrennt: Das wirkliche Selbst wird nun als etwas begriffen, das grofieristals
dasIndividuum [..] als ein gesellschaftliches Ganzes, an dem das Individuum
nur teilhat: Stamm, Rasse, Kirche, Staat, die grofe Gemeinschaft der Leben-
den, der Toten und der Ungeborenen. Diese Entitdt wird nun zum wahren
Selbst erhoben, das seinen widerspenstigen Gliedern den eigenen kollekti-
ven oder organischen einzigartigen Willen aufzwingt und auf diese Weise
seine eigene —und daher auch ihre — héhere Freiheit erlangt.%”

Doch die Notwendigkeit der Tatsache, dass positive Freiheit eine Einsicht in
die Bedingtheit der Freiheit voraussetzt und damit die Selbstbestimmung als
fundamentale Voraussetzung erachtet, ist nicht mit dem Postulat einer Lehre
eines zweigeteilten Selbst gleichzusetzen. Durch eine solche Simplifizierung
wird man der Idee der positiven Freiheit nicht gerecht — vielmehr schiitte-
te man auf diese Weise das Kind mit dem Bade aus.®® Zunichst ist es eine
Tatsache, dass Freiheit voraussetzungsvoll ist; denn indem aufgezeigt wurde,
dass eine rein negative Freiheit in ihr Gegenteil kippen kann, muss Freiheit

67 Berlin (2006): 212.

68  Wie Hannah Arendtin ihrem Essay »Die Freiheit frei zu sein«schreibt, geht der Freiheit
nunmal eine »Befreiung« voraus. Arendt (2018): 16. Eine interessante Lektlre im Kon-
text des Sprechens tiber die Notwendigkeit einer Befreiung ist Paulo Freires Pedagogia
do Oprimido, oder in der deutschen Ubersetzung Die Pidagogik der Unterdriickten.

Vgl. Freire, Paulo (1975): Pedagogia do Oprimido. Afrontamento: Porto.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

iiber Selbstbestimmung gedacht werden und das heifdt auch, dass es einer
kritischen Haltung gegeniiber sich selbst, bzw. einer Moglichkeit des Sich-
zu-sich-Verhaltens bedarf. Es ist natiirlich, dass sich aus dieser kritischen
Haltung eine Evaluationsfihigkeit mit Bezug auf die eigene Lebensfithrung
ergibt. Der Mensch lernt sich selbst zu bestimmen und itber Griinde fir be-
stimmte Handlungen zu deliberieren. Dabei ist es evident, dass jene Griinde,
die mit den Zielen, Zwecken und Werten des Einzelnen am meisten iiberein-
stimmen andere Griinde, die dies weniger tun, ausstechen. Doch diese Vor-
stellung fithrt nicht zu einem zweigeteilten Selbst, sondern setzt vielmehr
eine vereinheitlichte Vorstellung des Subjekts voraus.

Doch obgleich streitbar, so ist Berlins Kritik auch eine Einladung zu einem
gesunden Skeptizismus; denn natiirlich geht eine positive Bestimmung der
Freiheit mit moglichen Problemen einher. Genau betrachtet gibt es zwei Pro-
bleme, die ich in der Folge kurz ansprechen mochte. (1) Das Paternalismus-
Problem und (2) das Ataraxie-Problem.

Das Paternalismus-Problem (1) kann wie folgt dargelegt werden: Wenn
von Voraussetzungen fiir die Erfahrbarkeit von Freiheit die Rede ist und wenn
zudem noch die Idee des guten Lebens in diesen Zusammenhang gestellt
wird, so geht damit immer die Vorstellung eines privilegierten Wissens ein-
her - so, als wiirde die Theorie betreibende Person sich ein epistemisches
Privileg zuschreiben und behaupten, dass sie, aufgrund einer theoretischen
Einsicht, anderen Menschen Vorschriften mache, wie sie zu leben haben. Si-
cher scheint dieser Einwand zunichst einmal plausibel und wichtig zu sein.
Eine Warnung vor intellektualistischem Hochmut ist es allemal.

Doch bei all dem Zugestindnis — was ist, wenn es gute Griinde fiir ein Ver-
stindnis einer positiven Freiheit gibt? Ist eine philosophische Argumentation
nicht auch dazu da, Griinde fiir eine bestimmte Auffassung von Freiheit vor-
zulegen? Wenn ich mich fiir einen positiven Begriff der Freiheit ausspreche,
so tue ich es deshalb, weil ich denke, dass es richtig ist, Freiheit so zu verste-
hen. Mit einem Plidoyer fiir die positive Freiheit geht demnach auch einher
darauf hinzuweisen, dass Freiheit allein auf der Grundlage von Selbstbestim-
mung sinnvoll gedacht werden kann und dass positive Freiheit an bestimmte
Fihigkeiten gekniipft ist. Damit wird keine Ideologie, sondern eine spezifi-
sche Auffassung des Liberalismus nahegelegt.

Sicher, wenn eine politische Ideologie oder eine philosophische Wahrheit
iiber die Menschen gestellt werden wiirde, die deren Selbstbestimmung nicht
respektieren, so wire dies in der Tat sehr zweifelhaft. Denn wenn nicht die
Selbstbestimmung des Einzelnen im Mittelpunkt steht, so wird der Einzelne

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

137


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

zum Mittel eines héheren Zweckes, zum Mittel ein Programm durchzusetzen.
Auch dies mahnt Isaiah Berlin an:

Sobald ich mir diese Ansicht zu eigen gemacht habe, bin ich in der Lage, die
tatsachlichen Wiinsche von Menschen oder Gesellschaften im Namen und
zum Wobhle ihres wirklichen Selbst zu drangsalieren, zu unterdriicken, zu
foltern—all dies in dem sicheren Wissen, dass das wahre Ziel des Menschen
(ob Gliick, Pflichterfiillung, Weisheit, eine gerechte Gesellschaft, Selbster-
fullung) identisch mitseiner Freiheit sein muss—der freien Wahl seineswah-
ren, wenn auch oft verschiitteten und sprachlosen Selbst.®%

Doch ein Liberalismus, der einen positiven Freiheitsbegriff ins Zentrum
stellt, mochte dem Menschen nicht das Ziel seiner Freiheit vorgeben, son-
dern tber das Ziel der Selbstbestimmung sicherstellen, dass der Mensch
iiberhaupt selbstbestimmt leben kann. Ein Liberalismus, der Selbstbestim-
mung als Grundlage eines guten Lebens erachtet, lisst den Einzelnen iiber
seine Konzeption des guten Lebens selbst entscheiden.

Neben dem genannten Paternalismus-Problem (1), gibt es noch ein zwei-
tes Problem, welches sich aus einer Konzeption positiver Freiheit ergibt. Jenes
nenne ich das Ataraxie-Problem (2). Dieses Problem kann anhand einer ein-
fachen Uberlegung dargelegt werden, die mit folgender Vorstellung beginnt:
Wire ich nicht am freiesten, wenn ich gar nichts mehr will, wenn ich ge-
wissermafien die Freiheit so verwirkliche, dass ich meine Wiinsche so ziigle,
dass sie zum Stillstand kommen? Wenn ich nichts mehr wiinsche, so kann
ich auch keine Unfreiheit mehr erleben. Ein Nicht-mehr-Wiinschen wiirde
sogleich zur Freiheit erklirt werden. Diese Idee kann gefihrlich sein - inso-
fern Freiheit damit erkauft wird, das Wiinschen zum Erléschen zu bringen.
Die Gefahr wurzelt in der Behandlung des Wiinschens als Problem. Es ist
aber kein Problem, sondern ein menschliches Vermégen: Ein Ausdruck der
Vorstellungskraft, der Kreativitit und des Lebenshungers.

Wenn mein Wiinschen erloschen ist, so mag mein Geist von jeglicher Vo-
latilitit gereinigt sein und dies mag auch eine hohe und achtbare spirituelle
Leistung sein. Dies ist nicht abzustreiten. Die Aussage, dass Freiheit erst auf
der Grundlage von Selbstbestimmung sinnvoll gedacht werden kann, muss
aber natiirlich nicht als ein mystisches Extrem verstanden werden; denn was
damit lediglich angesprochen wird, ist die Notwendigkeit der Riickbindung

69  Berlin (2006): 213.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

von Freiheit an die Vorstellung des Einzelnen als ein tiber Griinde deliberie-
rendes und handelndes Wesen.

Ein Mensch, der selbstbestimmt lebt, kann bessere Entscheidungen mit
Bezug auf seinen Lebensvollzug treffen und daher auch ein besseres Leben
fithren. Folglich darf positive Freiheit auch nicht mit einem Riickzuyg in die
eigene Zitadelle in Verbindung gebracht werden, so wie Berlin dies bildhaft
ausdriickt.”® Dieser Riickzug in die eigene Zitadelle entspricht nicht dem,
was positive Freiheit ausmacht. Ein positiver Freiheitsbegrift ist nicht mit
einem mystischen Konzept gleichzusetzen, ohne damit zu leugnen, dass auch
ein solches Ideal zur Komplexitit eines starken Freiheitsbegriffes gehort.”” Es
istjedoch wichtig darauf zu verweisen, dass der Riickzug in die Zitadelle keine
notwendige Folge eines positiven Freiheitsbegriffes ist. Die Bestimmung der
Freiheit als positiv sollte vielmehr als eine befihigende Freiheit verstanden
werden — eine Befihigung Freiheit auf der Grundlage der Selbstbestimmung
zu verwirklichen. Und auch wenn Berlin einer positiv bestimmten Freiheit
gegeniiber kritisch ist, erkennt er doch an, dass diese auch Bestandteil der
liberalen Tradition ist.”* Somit ist es auch falsch, Berlin eine pauschale Kritik
an der positiven Freiheit zu unterstellen. Er ist lediglich kritisch mit Bezug auf
die Moglichkeit, dass ein Konzept positiver Freiheit »autoritiren Tendenzen
Vorschub leistet«, so wie Pauer-Studer dies formuliert:

Berlins Kritik geht zweifellos dahin, dass eine positive Freiheitskonzeption
autoritdren Tendenzen Vorschub leistet. Denn mit der Vorstellung des zwei-
geteilten Subjekts ist nach Berlin auch die Idee verkniipft, dass sich das In-
dividuum tber seine Ziele und Zwecke tduschen kann — nicht immer haben
die Ziele eines Individuums Wert, nicht immer stellen sie ein Gut dar. Wird
aber dieses Auseinanderfallen von »unmittelbaren« Wiinschen und »eigent-
lichen« Wiinschen (jenen, die man nach kritischer Uberpriifung bejahens-

70  Vgl. Berlin (2006): 216. Vgl. auch seine Illustration der inneren Zitadelle: »Darin be-
steht die traditionelle Selbstbefreiung der Asketen und Quietisten, der Stoiker und
Buddhisten, von Menschen unterschiedlichen Glaubens oder auch Unglaubigen, die
der Welt, dem Joch der Cesellschaft oder der 6ffentlichen Meinung durch eine ab-
sichtliche Selbstverwandlung entfliehen, die es ihnen mdglich macht, sich tber die
Werte der Welt hinwegzusetzen, isoliert und unabhingig an den Randern der Welt zu
verharren, fiir deren Waffen unerreichbar.«

71 Und dass ein jeder substantiellere Freiheitsbegriff eine solche Paradoxie in sich tragt,
kann bereits an Kants Einsicht, dass Freiheit einer Grenzziehung, bzw. einer Bestim-
mung bedarf, deutlich gemacht werden.

72 Berlin (2006): 219.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.

139


https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

wert findet) zugestanden, dann aber ist —so der Einwand —die Tiir fiir einen
Paternalismus offen, der unter bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen

leicht zur Tyrannei entarten kann.”3

Diese Wachsamkeit gegeniiber paternalistischen Tendenzen ist fiir einen Li-
beralismus natiirlich entscheidend. Doch solange es in einem freiheitsfunk-
tionalen Liberalismus um die Selbstbestimmung des Einzelnen geht, ist jegli-
cher tyrannischeren Pervertierung des Liberalismus ein Riegel vorgeschoben.

3.3 Moderne Paradigmen der Freiheit

Im Anschluss an die Erliuterungen zur positiven Freiheit wird es mir im An-
schluss darum gehen die (fiir meine Uberlegung) zentralen liberalen Para-
digmen freiheitstheoretischen Denkens zu erliutern und in Verbindung mit
positiver Freiheit zu setzen. In der Folge werde ich, entsprechend der ideen-
geschichtlichen Reihenfolge, auf (1) das Paradigma der Triade, (2) das Para-
digma der Nicht-Beherrschung und (3) das qualitative Paradigma eingehen.

3.3.1 Das Paradigma der Triade

In einem einflussreichen Artikel aus dem Jahre 1967 hat Gerald MacCalllum
ein Paradigma der Freiheit vorgelegt, welches iiber den freiheitstheoretischen
Dualismus zwischen negativer und positiver Freiheit hinausgeht. MacCallum
konstatiert, dass es nur ein grundlegendes Verstindnis von Freiheit gibt, das
jeweils unterschiedlich philosophisch ausgelegt und interpretiert wird. Fiir
MacCallum geht der Dualismus zwischen negativer und positiver Freiheit in-
sofern fehl, als dass dieser ein umfassenderes Verstindnis von Freiheit ver-
hindert:

Ein Beweis fir dieses Versaumnis —oder noch besser—die Einladung zu eben
diesem, ist die einfache, aber konventionelle Charakterisierung der Unter-
scheidung zwischen den beiden Paradigmen der Freiheit, als die Unterschei-
dung von »Freiheit von« und »Freiheit zu; eine Charakterisierung, die sug-
geriert, dass Freiheit genau ein Teil einer dyadischen Verbindung ist. Diese
Charakterisierung kann jedoch nicht dazu dienen zwei Arten der Freiheit zu
bestimmen; sie kann nur dazu dienen jeweils die eine, oder die andere der

73 Pauer-Studer (2000): 22.

https:/idol. 14.02.2026, 07:53:49.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

