
6 Topografien des Dialogs 

Analyse katholischer und jüdischer Dokumente zum Dialog 

6.1 Katholische Verlautbarungen des Lehramts 
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

6.1.1 Topografie einer »Neuausrichtung«: Nostra aetate (NA)1 

Das Zweite Vatikanische Konzil verschreibt sich mit GS den Zeichen der Zeit,2 also denje
nigen konkreten Orten in der Geschichte, an denen sich angesichts realer Probleme und 
damit verbundener Relativierungen und Infragestellungen die Tragfähigkeit und Be
deutung des Evangeliums Jesu Christi jeweils neu zu erweisen hat.3 Auch NA, ursprüng
lich als »Judenerklärung« beabsichtigt, wendet sich einem drängenden geschichtlichen 
Moment zu, nämlich der Schuldgeschichte der Kirche gegenüber dem Judentum einer
seits und der globalgesellschaftlichen Realität des religiösen Pluralismus andererseits.4 

1 Nostra aetate. Erklärung über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen. Zwei
tes Vatikanisches Konzil 1965. In: Hünermann, Peter (Hg.): in HThKVatII 1. Freiburg/Basel/Wien: 
Herder 2009, 355–362. Onlineversion (wobei die Übersetzung nicht dieselbe wie die in HThKVa
tII ist): www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028 
_nostra-aetate_ge.html (10.02.2025). Wo nicht anders angegeben wird auf die deutsche Überset
zung auf der angegebenen Homepage zurückgegriffen. 

2 »Zur Erfüllung dieser Aufgabe obliegt der Kirche durch alle Zeit die Pflicht, die Zeichen der Zeit zu 
erforschen und im Licht des Evangeliums auszulegen, so dass sie in einer der jeweiligen Genera
tion angemessenen Weise auf die beständigen Fragen der Menschen nach dem Sinn des gegen
wärtigen und des zukünftigen Lebens und nach ihrem gegenseitigen Verhältnis antworten kann.« 
(GS 4) 

3 Bereits diese Überzeugung, dass Offenbarung nicht anders als in Geschichte erfahrbar ist, ist nicht 
christliches Proprium, sondern verweist die Kirche immer schon an die Geschichte des Volkes Isra
els mit Gott, wie sie im TaNaK überliefert ist. Christentum und Judentum teilen sich die Überzeu
gung von der offenbarungstheologischen Dignität der Geschichte, Kapitel 2.3. 

4 »Wer Gewalt verwirft, muss sich der eigenen Geschichte der Gewalt stellen.« Ahrens/Hoff: Ge
schwister auf einer gemeinsamen Suche, 24. Für Hoff entstand das ursprünglich als Erklärung über 
die Juden vorgesehene Konzilsdokument neben einer theologischen Bestimmung Israels vor al
lem aufgrund einer »mehrfachen Notwendigkeit einer ›Reinigung des Gewissens‹: angesichts der 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra


220 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Das Konzil strebt einen Moduswechsel in der theologischen Beziehungsbestimmung 
der Kirche zum Judentum an und – wie die Konzilsgeschichte zeigt – letztendlich auch 
»zu den nichtchristlichen Religionen«: eine bewusste Abkehr von einer »Lehre der Verach
tung« (Jules Isaac)5 und eine Neuausrichtung hin zu einer produktiven Auseinanderset
zung mit dem Judentum und der Entwicklung einer Haltung der Anerkennung. Um die
sen habituellen Paradigmenwechsel vollziehen zu können, ändert sich mit dem Zweiten 
Vatikanum notwendigerweise die kommunikative Form. Dialog wird das neue Leitmotiv 
für kirchliche Kommunikation nach außen, nicht nur im Gegenüber zu anderen Religio
nen, sondern grundsätzlich auch zu Gesellschaft, Politik und Kultur (Kapitel 1.1.2).6 Un
ter diesem Paradigma wird in NA eine veränderte Grammatik etabliert. Diese »Tiefen
grammatik«7, wie Roman A. Siebenrock es bezeichnet, wird ausgehend von verschiede
nen Topoi angeleitet,8 entlang derer sich eine neue Hermeneutik implementieren lässt. 

Schoah, angesichts judenfeindlicher Momente der Kirchengeschichte, angesichts verzerrter Dar
stellungen des Judentums in der kirchlichen Verkündigung sowie des theologischen Grundpro
blems, die bleibende Bedeutung des Judentums post Christum zu bestimmen.« Hoff: Nostra Aeta
te 4 als Anfrage, 127. Hoff verweist auf Siebenrock, Roman A.: Theologischer Kommentar zur Erklä
rung über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra aetate. In: Peter Hü
nermann/Bernd Jochen Hilberath (Hg.): HThKVatII 3. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2009, 591–693, 
662. Eine Möglichkeit wäre, diese Schuldgeschichte und den mit NA 4 vollzogenen Paradigmen

wechsel über den rabbinischen Topos Teshuva zu formulieren. Teshuva meint einen Prozess des Be
kennens und Bereuens von Sünden. 

5 Im Vorfeld des Konzils im Jahr 1960 konnte der französische jüdische Historiker Jules Isaac im Rah
men einer Privataudienz bei Papst Johannes XXIII. seine Forschungsergebnisse zur, wie er es nann
te, kirchlichen »Lehre der Verachtung« präsentieren (vgl. dazu Connelly, John: Juden – vom Feind 
zum Bruder. Wie die Katholische Kirche zu einer neuen Einstellung zu den Juden gelangte. Pader
born: Schöningh 2016, 154). Die persönliche Begegnung zwischen Jules Isaak und Papst Johannes 
XXIII. wie auch die Erfahrungen, die dieser Papst mit Jüd*innen machte, denen er während des 
Zweiten Weltkriegs zur Flucht verhalf, sind wie schon Heschel Beispiel für den Einfluss jüdischer 
Akteur*innen auf katholische Lehrentwicklung. Isaak beschäftigte sich bereits während des Zwei
ten Weltkriegs mit dem christlichen Antijudaismus als Legitimationsgrundlage für den Antisemi

tismus der Nazis. Die »Lehre der Verachtung« meint christliche Konzepte und Narrative, die bereits 
in der Antike im Kontext von Identitätsdiskursen entwickelt wurden (Substitutionstheologie, vgl. 
Heil: Die Bürde der Geschichte, 26–52; ders./Kampling, Rainer: Einleitung. In: »Gott wirkt weiterhin 
im Volk des Alten Bundes« (Papst Franziskus). Texte zu den katholisch-jüdischen Beziehungen seit 
Nostra aetate (Arbeitshilfen 307). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2019, 
9–19). Entlang dieser Darstellungsmuster wurde das Judentum zu einem Konstrukt des kirchlichen 
Identitätsdiskurses. Zur Erinnerung: der Historiker für jüdische Geschichte, Jeremy Cohen, spricht 
in diesem Zusammenhang vom »hermeneutical Jew« (Cohen: Living Letters of the Law, 2). 

6 Vgl. dazu beispielsweise folgende Dokumente des Zweiten Vatikanums: UR 4,2 sowie 9; 11; 18; 
20–21; CD 13,2; GE 11,1; DG 3,2; AG 11,2. 

7 Siebenrock spricht von einer »Tiefengrammatik für das Gespräch mit den nichtchristlichen Reli
gionen«. Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatII 3, 647. 

8 Gregor Maria Hoff beschreibt diesen permanenten Positions- und Ortswechsel des Konzils als Stra
tegie, um »Aussagen miteinander zu verbinden, die nicht ohne Spannung stehen.« Ders.: Nostra 
Aetate 4 als Anfrage, 130. Vgl. ähnlich: »Es handelt sich um einen Diskurs im Text selbst [dass das 
geschichtliche Moment der theologischen Reflexion in den Diskurs eingeht], der sich im gesam

ten Dokument von Ortswechseln her entwickelt: Im Prozess des Nachdenkens, im Bezug auf die 
Stimmen der anderen Religionen.« Ebd. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 221 

Die neue Grammatik, die theologisches Denken und Sprechen im Zeichen einer Her
meneutik der Anerkennung anleitet, führt zu erheblichen erkenntnistheologischen Um
stellungen, denn die religiöse Pluralität »hat […] im Konzil einen eigenständigen Ort mit 
theologischer Signifikanz erhalten,«9 so Sigrid Rettenbacher. 

Im Zeichen dieser erneuerten Hermeneutik erkennt sich die Kirche mit NA zunächst 
über die eigene Wesensbestimmung ihrer bleibenden Verwiesenheit an das Judentum: 
Was Kirche ist, lässt sich nur über einen ständigen Bezug zum Judentum aussagen. Das 
entscheidend, denn damit werden Orte, von denen aus die Kirche ihren Wahrheitswert 
bestimmt, in NA 4 zum ersten Mal bewusst als nicht genuin eigene, sondern als verbin
dende, das heißt mit dem Judentum geteilte Topoi wahrgenommen und als solche explizit 
ausgewiesen. Die folgende Analyse greift exemplarisch den Topos des Mysteriums und je
nen des gemeinsamen geistlichen Erbes auf.10 Beide übernehmen gleichsam eine komplexe 
Scharnierfunktion, insofern sie soteriologische, offenbarungstheologische, eschatologi
sche und ekklesiologische Dimensionen mit israel- und religionstheologischen Überle
gungen verschalten und dabei Innen- und Außenperspektiven (ad intra et ad extra) anein
ander vermitteln. 

9 Rettenbacher: Außerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 25. Rettenbacher verweist 
auch auf LG 15f., AG 11, DiH 2 und OT 16. Vgl. dazu auch Peter Hünermann: »Die Konstitution Dei 
Verbum des II. Vatikanischen Konzils legt in ihrem ersten Kapitel die Basis für ein theologisches 
Verständnis der Offenbarung, damit aber auch für ein theologisches Verständnis der Religions
geschichte wie der Beziehung der Religionen mit der Kirche. Nostra aetate, die Erklärung über die 
Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, baut auf diesem Fundament auf. Hier wer
den die Lehren von Dei Verbum in Handlungsanweisungen umgesetzt. Die Aussagen von Dei Ver
bum stehen darüber hinaus in einem engsten Zusammenhang mit den Ausführungen über das 
Mysterium der Kirche in der Konstitution Lumen gentium.« Hünermann, Peter: Juden auf dem Weg 
des Heils. Eine theologische Reflexion auf die Frage von Offenbarung und Geschichte im Ausgang 
von Dei Verbum. In: Hubert Frankemölle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld 
»Judenmission« (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 420–459, 423. 

10 Zu ähnlichen Ergebnissen kommt auch der jüdische Gelehrte Michael Signer in seiner Analyse von 
Nostra aetate. Für ihn sind beide entscheidende »Elemente einer Theologie von Nostra Aetate«. 
Signer, Michael: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate. In: ders. (Hg.): Brücken bauen. Aufsätze und 
Vorträge zum jüdisch-christlichen Verhältnis (SKI 29). Berlin: Institut Kirche und Judentum 2013, 
303–318, 308. Oder: »Ich glaube, dass vier Schlüsselbegriffe existieren, welche die fortdauernde 
Beziehungsarbeit von Katholiken zu den Juden um ein tieferes Verständnis des eigenen Glaubens 
willen anregen.« Ebd. Signer identifiziert als diese vier Elemente »Mysterium«, »Erbe«, »Dialog«, 
»gegenseitiger Respekt«. Ebd. 314–318. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21102652220003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Csinkovits%20winkler%202007&offset=0
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21102652220003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Csinkovits%20winkler%202007&offset=0


222 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

6.1.1.1 Mysterium Gottes – Mysterium der Kirche. Oder: Mysterium und Dialog? 
In NA 1 wird die dialogische Neuausrichtung über den Topos des Mysteriums11 vorbereitet.12 
Die Rede vom Mysterium strukturiert die Wahrnehmung kultureller und religiöser Ver
schiedenheit vor, die im Zuge globaler Vernetzungen von Menschen unterschiedlicher 
Herkunft zunehmend bewusst und als Problemdruck für Kirche und Theologie wahr
genommen werden. Damit verändert sich gewissermaßen das erkenntnistheologische 
Vorzeichen: Die religiöse Pluralität ist strukturgebend durch das zu betrachten, was al
len Menschen gleich ist, was die Menschen bei aller Verschiedenheit miteinander verbin
det, nämlich »jenes letzte und unaussprechliche Mysterium, das unsere Existenz umfasst, 
aus dem wir unseren Ursprung nehmen und auf das wir zustreben« (NA 1,3).13 Die Re
ligionen haben ihren gemeinsamen Grund in der menschlichen Suche nach Antworten 
auf die letzten Geheimnisse ihrer Existenz. Die Rede vom Mysterium wird zum Deu
tungsmotiv und sprachlichen Code angesichts menschlicher Kontingenzerfahrungen.14 
Die Kirche steht den unterschiedlichen Antwortversuchen der Religionen nicht (länger) 
gleichgültig gegenüber: Sie werden mit NA und über den Topos des »Mysteriums« auch 
für die christliche Suche nach dem Mysterium als relevant und erkenntnistheologisch 
von Bedeutung ausgewiesen.15 Dazu Gregor Maria Hoff: 

»Wenn in anderen religiösen Traditionen eine wirkliche Wahrheit über Gott begegnet, 
dann ist es eine in der eigenen Gottesrede so nicht ausgesprochene, aber trotzdem ei
ne Wahrheit. Man ist konfrontiert mit einer unbekannten, im eigenen Rahmen nicht 

11 In diesem Zusammenhang soll der Übersetzung »Mysterium« gegenüber »Geheimnis« der Vorzug 
gewährt werden, weil er stärker an den theologischen Ursprung dieses Wortes in den Heiligen 
Schriften Israels erinnert. 

12 Vgl. Hoff: NA 4 als Anfrage, 131. Das Mysterium ist es, das sich »in der Kirche findet, sie aber auch 
mit allen anderen religiösen Traditionen verbindet […]« Warum? Weil, mit Grosshans, »Religion 
und Glaube genau das [thematisieren], was im irdischen Leben nicht aufgeht, und sie haben dort 
ihren Ort, wo keine einheitliche Linie des Sinns im Leben entsteht« Grosshans, Hans-Peter: Ge
heimnis des Glaubens. Zum Thema der Theologie. In: ZThK 108 (2011), 472–489, 486. 

13 Vgl. dazu Johann Figl und Ernst Fürlinger: »Wenn man den Einleitungsworten eines Textes aus 
hermeneutischer Sicht zurecht eine besondere Stellung gibt, dann ist die Feststellung der Kon
zilsväter von der immer intensiveren Vernetzung der Welt, also des starken Globalisierungspro
zesses, wie wir heute sagen würden, das wesentliche Kennzeichen der historischen Situation, […]. 
In dieser Situation besinnt sich die Kirche auf ihre zentrale Aufgabe, die sie in diesem Text darin 
erblickt, ›Einheit und Liebe unter den Menschen und damit auch unter den Völkern zu fördern‹. 
In dieser prinzipiellen Absicht ist eine universalanthropologische Intention gegeben: Es wird vor 
allem das ins Auge gefasst, ›was den Menschen gemeinsam ist und sie zur Gemeinschaft unterein
ander führt‹ (NA 1,1).« Figl, Johannes/Fürlinger, Ernst: Nostra aetate – Grundsatzerklärung über die 
Beziehungen der Kirche zu den Religionen. In: Jan-Heiner Tück (Hg.): Erinnerung an die Zukunft. 
Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2012, 405–419, 406. 

14 Vgl. Phillips, Dewi Zephania: From Fantasy to Faith. Morality, Religion and Twentieth-Century Liter
atures. Basingstoke u.a.: Palgrave Macmillan 1991. Vgl. dazu Grosshans: Geheimnis des Glaubens, 
483–487. 

15 Vgl. Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 132: »Die Kirche teilt diese Fragen mit allen anderen Religio
nen, sie setzt sich zu ihnen in ein Verhältnis gemeinsamen Ringens und geschichtlichen Suchens – 
gerade auch dort, wo sie auf ihre christologischen Antworten besteht (vgl. NA 2,2; NA 4,8; Schluss). 
Textpragmatisch setzt sich damit eine dialogische Haltung durch – die Bereitschaft, die anderen 
Religionen kennenzulernen, sich von ihrem Wahrheitswert beeindrucken zu lassen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 223 

vorkommenden und auch nicht vorgesehenen Sprache für Gott. Man steht vor dem un
erwarteten Gott. Dass Gott unerwartet auftreten kann, darum hat die Kirche immer ge
wusst – die Evangelien verpflichten sie in vielen Erzählungen darauf. Der unerwartete 
Gott hat Raum in der theologischen Erkenntnistheorie – zumal in den loci alieni, wie 
sie die theologische Erkenntnistheorie des Melchior Cano vorsieht. Es gibt theologisch 
exemte Orte, auf die sich die Theologie beziehen muss, um im Blick auf die Autori
tät des Evangeliums sprachfähig zu werden. Solche modernen loci alieni sind die nicht- 
christlichen Religionen.«16 

Gerade angesichts des religiösen Pluralismus wird der Kirche die Einzigartigkeit ihrer 
Beziehung zum Judentum bewusst. Wenn das Konzil davon spricht, dass »[a]lle Völker 
[…] auch ein letztes Ziel [haben], Gott, dessen Vorsehung, Zeugnis der Güte und Heils
ratschlüsse sich auf alle erstrecken […].« (NA 1,217), wird die soteriologisch begründete 
Heilsgemeinschaft im erinnernden Rückbezug auf Weish 8,1 und damit auf die Tradi
tion Israels erschlossen.18 

In dem Moment also, in dem das Konzil das letzte Mysterium menschlicher Existenz 
als Heilsmysterium bestimmt, führen die religionstheologischen Überlegungen unmittel
bar hinein in den Glaubensraum des jüdisch-christlichen Dialogs. Nicht nur, weil wegen 
der Performance des jüdisch-christlichen Gesprächs nach der Schoah überhaupt erst ein 
Dokument wie NA möglich wurde, sondern aus theologischen Gründen. Das Mysterium 
verweist die Kirche sprach- und motivgeschichtlich in den gemeinsamen Glaubensraum 
der Heiligen Schriften Israels (Kapitel 2.2). Der interreligiöse Dialog ist deshalb dem jü
disch-christlichen Dialog immer schon zugeordnet, bzw. vorgeschaltet, denn einen Zu
gang zu den fremden Sprachen über Gott im Modus einer alle Religionen einenden Such
bewegung kann es nicht außerhalb des jüdisch-christlichen Dialogs geben. 

Neutestamentlich verbürgt, ist die Rede vom Geheimnis Gottes für Christ*innen von 
zentraler Bedeutung. Die Semantik des Codes »Mysterium« allerdings kann die Kirche 
nicht anders als über den Gottesbezug Israels erschließen: Am prominentesten ist etwa 
das alttestamentliche Motiv des deus absconditus aus Jes 45,15: »Wahrhaftig, du bist ein 
verborgener Gott,/Israels Gott, der rettet.« Das Jesaja-Zitat zeigt, dass das Mysterium 
Gottes keine undurchschaubare Schicksalsmacht meint, die aus Ermangelung mensch
licher Erkenntnis und Sprache den Menschen verborgen bliebe und nicht zugänglich wä
re.19 Vielmehr: »Gott ist nicht verborgen, weil wir ihn nicht erkennen oder weil wir nicht 

16 Hoff, Gregor Maria: Offenbarungen Gottes? Eine theologische Problemgeschichte. Regensburg: 
Verlag Friedrich Pustet 2007, 198. 

17 Deutsche Übersetzung zitiert nach HThKVatII 1, Hervorhebung AS. 
18 Vgl. dazu Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatII 3, 650: »Die verschiedenen 

Völker sind deshalb eine einzige Gemeinschaft, weil sie ihren Ursprung und ihr Ziel in Gott haben, 
dessen Vorsehung sich auf alle Menschen erstreckt. Ursprung und Ziel werden mit ›orgio‹ und ›fi
nis‹ beschrieben. Diese Begriffe sind aber nicht philosophisch bestimmt, sondern innerhalb eines 
heilsgeschichtlichen biblischen Rahmens verwendet. Der Ursprung wird mit einem Zitathinweis 
aus der Areopagrede gestützt [Apg 14,17 – AS]. Das letzte Ziel ist mit dem eschatologischen Bild 
der Heiligen Stadt illustriert [1 Tim 2,4 – AS]. Aber nicht nur Ursprung und Endziel werden biblisch 
begründet. Alle Menschen sind in Gottes Güte und Vorsehung eingeschlossen [Weish 8,1 – AS].« 
Vgl. auch Hoff: NA 4 als Anfrage, 133. 

19 Vgl. Grosshans: Geheimnis des Glaubens, 485. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

angemessen von Gott reden können, sondern weil Verborgenheit ein wesentliches Merk
mal Gottes ist.«20 Dieses Merkmal der Verborgenheit bleibt nicht vage und unbestimmt, 
sondern ist mit Jesaja näher bestimmt, heilsam qualifiziert als »Israels Gott, der rettet«. 
Oder anders gewendet: Das Mysterium Gottes codiert Gottes Selbstmitteilung als schöp
ferische und erlösende Liebes- und Lebensmacht.21 Mit NA ist die Geschichte Gottes mit 
seinem Volk Israel, die sich in den Traditionen von Christentum und Judentum verstetigt 
(Bund, Kapitel 2.2), konstitutiv in den Topos des Mysteriums eingelassen. 

Die Rede vom »Mysterium« eröffnet einen Zugang zum Ort des Judentums innerhalb 
der Kirche: Das »Mysterium« findet sich in der Kirche, weist aber immer schon über die 
Kirche hinaus und bindet sie an das Judentum.22 

»Indem sie das Mysterium der Kirche (mysterium ecclesiae) untersucht, gedenkt diese Hei
lige Synode des Bandes, durch das das Volk des Neuen Bundes mit dem Stamm Abra
hams geistlich verbunden ist [NA 4,1]. Die Kirche Christi anerkennt nämlich, dass sich 
nach dem Heilsmysterium Gottes die Anfänge ihres Glaubens und ihrer Erwählung 
schon bei den Patriarchen, bei Mose und den Propheten finden. Sie bekennt, dass alle 
Christgläubigen als Kinder Abrahams dem Glauben nach in der Berufung ebendieses 
Patriarchen eingeschlossen sind und das Heil der Kirche im Auszug des erwählten Vol
kes aus dem Land der Knechtschaft in mystischer Weise vorgebildet wird [NA 4,2].« NA 423 

Der Bezug zum Judentum ist für die Kirche konstitutiv, das jüdische Volk ist immer 
schon »Teil des ›mysterium ecclesiae‹«24, so Michael Signer, insofern die Kirche ohne 
den Kontakt zu ihm ihre Identität nicht angemessen ausdrücken könnte (Kapitel 2.1). Is
rael gehört »in die geschichtliche und theologische Bestimmung des Geheimnisses der 

20 Ebd. 
21 Vgl. dazu Grosshans: »Denn wenn das Geheimnis des Glaubens, das göttliche Geheimnis, dem 

weltlichen Leben wirklich neue – lebenserneuernde, erlösende – Möglichkeiten zuspielt, die nicht 
bereits seine eigenen sind, dann folgt daraus eine grundsätzliche Unterbrechung des weltlichen 
Lebenszusammenhangs.« Ebd. 477. »Denn Jesus Christus kommuniziert nicht nur den unbestimm

baren Gott und das opake göttliche Geheimnis des Lebens, sondern offenbart und qualifiziert das 
göttliche Geheimnis eindeutig als Liebe (vgl. 1 Joh 4,16). Das jedem Menschen wie der ganzen Welt 
zugrunde liegende und vorausgehende, jenseitige göttliche Geheimnis ist dann nicht als die un
durchschaubare Schicksalsmacht vorzustellen, sondern dieses göttliche Geheimnis kann dann als 
die große und eindeutige Bejahung jedes Menschen geglaubt und bedacht werden.« Ebd. 489. 

22 Vgl. dazu Hoff: »Der kirchliche Bezug auf das Judentum und Israel ist »mit dem Akt der theologi
schen Selbstbestimmung verbunden« Hoff, Gregor Maria: Fünfzig Jahre nach Nostra aetate. Jüdi
sche Stellungnahmen im 21. Jahrhundert. In: Mariano Delgado/Gregor Emmenegger/Volker Lep
pin (Hg.): Apologie, Polemik, Dialog. Religionsgespräche in der Christentumsgeschichte und in der 
Religionsgeschichte. Basel/Stuttgart: Schwabe/Kohlhammer 2021, 481–495, 482. Israeltheologisch 
gewendet und mit Siebenrock: »Die Juden sind konstitutiv in die Suche nach dem kirchlich-christ
lichen Selbstverständnis und jeder Beziehung der Kirche zu ihnen eingebunden, weil die Grund
lage im Evangelium nicht hinreichend verstanden werden kann, ohne auf das aktuelle Judentum 
zu horchen.« Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatII 3, 663. 

23 Übersetzung entsprechend HThKVatII 1. 
24 Michael Signer drückt es so aus, dass mit NA »das jüdische Volk als Teil des ›mysterium ecclesiae‹ 

betrachtet und die Bedeutung dieses Begriffes aus der Heiligen Schrift erklärt« wird. Signer: Vier
zig Jahre nach Nostra Aetate, 309. Wichtig ist in diesem Zusammenhang der Rekurs auf LG, vor 
allem das erste Kapitel mit dem Titel »Das Mysterium der Kirche«. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499


6 Topografien des Dialogs 225 

Kirche hinein.«25 Signer weist auch auf das angezeigte dialogische Potential des Topos 
Mysterium hin, nämlich in dem Sinne, »dass der Begriff Mysterium die Möglichkeit of
fen lässt, dass das Thema der Beziehungen [der Christen – AS] zu den Nachkommen aus 
Abrahams Stamm durch keine abgegrenzte Begriffsbestimmung oder eine einzelne ge
schichtliche Periode vereinnahmt werden kann. Es entspricht dem innersten Wesen des 
›Mysteriums‹, dass es sich ständig aufs Neue enthüllt.«26 

Dieses dynamische Verständnis von Mysterium als Code für die Wirklichkeit Got
tes und die Wirklichkeit der Bundesbeziehung verbindet die Kirche mit dem Volk Israel 
aufs Innerste. Der gemeinsame Topos des Mysteriums ist Ausweis des gemeinsam-un
terschiedenen Bezugs auf Gott im Dialog und damit die Theologizität des Dialogs (Kapi
tel 2 und 8). 

6.1.1.2 »Gemeinsames geistliches Erbe«: Abrahams Kinder und sein Segen 
Mit dem Judentum eint die Kirche nicht nur die Suchbewegung nach dem »unaussprech
liche[n] Mysterium« (NA 1) menschlicher Existenz. Kirche und Judentum sind in beson
derer Weise auch in Form des gemeinsamen Bezugs auf das göttliche Mysterium (NA 4,2) ver
bunden, das sein Wesen in den Heiligen Schriften und bis in die Gegenwart hinein im
mer neu selbst mitteilt. Dieser gemeinsame Gottesbezug materialisiert sich mit NA 4,5 
im Abrahamssegen (Gen 12,227). Das Konzil beansprucht, Jüd*innen wie Christ*innen sei
en gleichermaßen »als Kinder Abrahams dem Glauben nach in der Berufung ebendie
ses Patriarchen eingeschlossen« (NA 4,2). Der Segen Abrahams ist für das Zweite Vatika
num »das reiche Christen und Juden gemeinsame geistliche Erbe (patrimonium spiritua
le)« (NA 4,5).28 

Michael Signer erinnert daran, dass der Topos des »Erbes« kein neuer ist, sondern 
dass er einen konkreten geschichtlichen Ort in den Beziehungen zwischen Judentum 
und Christentum hat: Seit der Spätantike und mit der Genese von rabbinischem Juden
tum und Christentum gibt es einen kontroversen Diskurs über die Frage, welche Glau
bensgemeinschaft das rechtmäßige Erbe des Segens Abrahams antritt.29 Für die Kirche 
hat die Rede vom »Erbe« ihren Sitz im Leben ursprünglich in den Apologien und Polemi
ken gegen das Judentum (vgl. der substitutionstheologische Topos der Kirche als »wah
res Israel«/verus Israel). NA 4 nimmt demgegenüber eine entscheidende Umstellung vor: 

25 Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 127. 
26 Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 314. 
27 »Ich werde dich zu einem großen Volk machen, dich segnen und deinen Namen groß machen. Ein 

Segen sollst du sein.« (Gen 12,2 EÜ 2016). 
28 Der Topos des »Erbes« wird auch in anderen Dokumenten aufgegriffen, v.a. in PJSE, bspw. PJSE 87, 

Kapitel 6.1.2. 
29 Vgl. dazu Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 315: »Fast zweitausend Jahre lang fand sich das 

»Erbe« des Segens Abrahams im Zentrum der Auseinandersetzungen zwischen Juden und Chris
ten.« Auch Siebenrock identifiziert das »gemeinsame geistliche Erbe« in einer gemeinsamen Be
ziehung zu Abraham. Vgl. Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatII 3, 661. An 
der Rede vom »geistlichen Erbe« zeigt sich exemplarisch, dass solche Topoi im jüdisch-katholi
schen Dialog nie neutral sind, sondern dass sie religionspolitisch aufgeladen sind und entspre
chend der wechselhaften Beziehungsgeschichte ein komplexes Bedeutungsgewebe mit sich füh
ren, was nach einer entsprechenden Sensibilität im wissenschaftlichen Diskurs verlangt. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Das »Erbe« des abrahamitischen Segens wird nicht mehr unter den substitutionstheo
logischen Codes von Ablösung, Ersetzung oder Übernahme verhandelt, sondern als ver
bindendes, »gemeinsames« und »geistliches« neu qualifiziert. 

Diese Umcodierung leitet eine Neuausrichtung der Beziehungen der Kirche zum Ju
dentum auf zwei Ebenen entscheidend an: (1.) Die Bestimmung des Erbes als »geistlich« 
ist pneumatologisch zu lesen und weist vor allem die dynamische und präsentische Di
mension des gemeinsamen Erbes aus: Es sichert nicht nur die Möglichkeit eines histori
schen Rückbezugs. Auf Grundlage des gemeinsamen Erbes ist die Beziehung zum gegen
wärtigen Judentum nicht nur ermöglicht, sondern als theologisch bedeutsam bestimm
bar, weil der Segen Abrahams und seine Verheißung weiterhin in der Geschichte des jü
dischen Volkes mit dem Gott Abrahams wirksam ist.30 (2.) Gregor Maria Hoff führt die
sen Gedanken konsequent weiter: Denn die Bestimmung »gemeinsam« weist das »Er
be« dezidiert als erkenntnistheologischen Topos aus, auf den Judentum und Christen
tum gleichermaßen Zugriff haben. Die Bedeutung und Wirklichkeit dieses Erbes gilt es 
reziprok und also dialogisch, im gegenseitigen Kontakt zu erschließen. Für die Zeit der 
Abfassung von NA liegt darin eine epistemologisch und theologisch bedeutsame Umstel
lung: Das Judentum kann nicht länger Objekt oder Gegenstand theologischer Forschung 
sein, sondern es wird zum Subjekt, zum Gegenüber, zum Gesprächs- und Lernpartner 
christlicher Theologie.31 

Die Rede vom geistlichen Erbe hat darüber hinaus auch eine performative Dimensi
on. NA 4,1 spricht vom »Band«, durch welches Kirche und Judentum »geistlich verbun
den« sind: 

30 Das konstatierte bereits Roman A. Siebenrock: »Das patrimonium spirituale ist präsentisch zu le
sen.« Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatII 3A, 661. Vgl. auch Gregor Maria 
Hoff: »Die Charakterisierung dieser Beziehung als spiritualiter verstärkt den Bezugsrahmen theolo
gisch. Spiritus steht in einem pneumatologischen Kontext. Geistlich verbunden zu sein, ist christ
lich nur möglich, wenn der Heilige Geist wirkt. Die Kirche ist seine Ortsangabe, der geschichtli
che Raum seiner Gegenwart. Auf diese Weise zeichnet sich im metaphorischen Hintergrund von 
NA 4,1 eine Verbindung von Kirche und Israel im Geist ab, wobei im gemeinsamen Gottesbezug 
– im Sinne einer semantischen Präsupposition – auch Israel pneumatologisch qualifiziert wird.« 
Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 130. Für den Dialog wird mit der Kennzeichnung des gemeinsa

men Erbes als »geistlich« beansprucht, dass im gemeinsamen Kontakt zwischen Kirche und Israel 
Gottes Geist wirksam ist. Das wird uns in den Kapiteln VI und VII weiter beschäftigen. Das Konzil, 
so Hoff weiter, lasse das Worin der theologischen Bedeutung Israels, das die Kirche bestimmen 
muss, noch offen: »Offenbar liegt sie in der Heilsgeschichte selbst begründet, führt aber zugleich 
über die Vergangenheit in die Gegenwart hinein.« Ebd. 

31 Auch Signer regt dazu an, dass im jüdisch-christlichen Dialog diskursiv jeweils neu zu bestimmen 
ist, worin dieser Segen Abrahams und sein Judentum und Christentum einendes Potential liegen 
könnte und wie man gemeinsam diesem Segen gerecht werden kann. Vgl. das Motiv tikkun olam, 
Kapitel 6.2. Signers Vorschlag: »Vielleicht wäre es für den Augenblick besser, wenn man sich über 
die Verantwortung unterhalten würde, die wir miteinander teilen aufgrund der Tatsache, dass wir 
Abraham als unseren gemeinsamen Vater ansehen – ein Erbe, das wir ja auch mit den Muslimen 
teilen. Diese Verantwortung muss als ein Segen betrachtet werden. Papst Johannes Paul II. hat die
sen Gedanken während seines Pontifikats mehrfach geäußert. Juden und Christen sind die Erben 
des Segens Abrahams. Sie müssen zuerst einmal zum Segen füreinander werden, bevor sie zum 
Segen für die Menschheit werden können.« Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 315. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 227 

»Das ›geistliche Band‹ zwischen Judentum und Kirche ist nicht ein Gegenstand, der zu 
Beginn der Suche bereits voll bekannt ist, sondern wird im Verlauf der Suche nach dem 
›Mysterium‹ als eine Wirklichkeit entdeckt, die auch weiterhin dem Prozess der Entde
ckung beständig offen steht. Die neue Beziehung zwischen Judentum und Katholizis
mus wird also gleichsam im Prozess der Suche der Kirche nach ihrer eigenen Identität 
geboren.«32 

Die Anerkennung dieser Verbundenheit im Geiste ist die Bedingung, die überhaupt erst 
einen theologischen Dialog mit dem Judentum ermöglicht. Und sie ist Indiz für die Theo

logizität des Dialogs, weil sich darüber die theologische Bedeutung eines dialogischen Er
schließungsprozesses argumentieren lässt. Wie schon mit dem Topos des Mysteriums, 
eröffnet auch der Topos des reichen gemeinsamen geistlichen Erbes einen Raum für das Ju
dentum im innersten Raum kirchlicher Identitätsbestimmung: »das Heil der Kirche [ist in 
der Berufung Abrahams und im Auszug des erwählten Volkes aus dem Lande der Knecht
schaft – AS] in mystischer Weise vorgebildet« (NA 4,2). Der Bezug auf das Judentum hat für 
die Kirche heilsgeschichtlichen Rang.33 Mit dem Judentum eint die Kirche aus christli
cher Perspektive nicht nur eine Gleichursprünglichkeit, materialisiert in den Anfängen 
des Glaubens und der Erwählung des Volkes Israels. Der Topos des »Erbes« ruft auch eine 
damit verbundene, gemeinsame eschatologische Hoffnung auf, nämlich die gemeinsa
me Vision, dass am Ende der Zeiten alle Völker mit einer einzigen Stimme das göttliche 
Mysterium anrufen werden. 

Bei allem Potential des Topos »Erbe« als gemeinsamer Erkenntnisraum ist aus jüdi
scher Perspektive allerdings mit einem Einspruch zu rechnen, den Michael Signer ex
emplarisch einspielt: »Wie können die Juden, die eine Traditionslinie entwickelt haben, 
nach der der Segen und die Verdienste der Väter – Abraham, Isaak und Jakob – die Kon
tinuität des Volkes Israel bedeuten und letztlich das Erbe des Gelobten Landes (Erez Jis
rael) beinhalten, wie können sie sich eine mit anderen geteilte Abfolge von Segen vorstel
len?«34 

6.1.2 Topografie des »Grundes«: Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift 
in der christlichen Bibel (PJSE) 

Bei seinem Besuch in einer Synagoge in Mainz im Jahr 1980 formulierte Papst Johannes 
Paul II. einen richtungsweisenden Satz, der nicht nur grundlegend für unsere Überle
gungen zu einer Erkenntnistheologie des Dialogs ist (Kapitel 2.2), sondern der auch zum 
Ausgangspunkt für ein 2001 promulgiertes Dokument wird: »Die erste Dimension die
ses Dialogs, nämlich die Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott nie gekün
digten Alten Bundes und dem des Neuen Bundes, ist zugleich ein Dialog innerhalb un

32 Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 308. Hervorhebung AS. Ähnlich Hoff: Gegen den Uhrzei
gersinn, 70: Hoff spricht in diesem Zusammenhang von der »Aktivierung des Bezuges: Das ›geist
liche Band‹ zwischen Israel und Kirche wird in diesem Moment wirksam – präsentisch, ab jetzt 
immer jetzt, wenn man den Text liest. Es wird wirksam, insofern es die Gedankenführung von NA 4 
anleitet und bestimmt.« 

33 Vgl. Hoff: Fünfzig Jahre nach Nostra aetate, 482. 
34 Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 315. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

serer Kirche, gleichsam zwischen dem ersten und zweiten Teil ihrer Bibel.«35 Die Inversionen 
des Zweiten Vatikanums in der Verhältnisbestimmung zum Judentum in NA und ein in 
DV grundgelegtes dynamisches Offenbarungsverständnis legten vor dem Hintergrund 
der Schuldgeschichte der Kirche Missstände im christlichen Umgang mit der Bibel of
fen und machten eine veränderte christliche Hermeneutik der Bibel notwendig.36 Dieser 
Aufgabe widmete sich die Päpstliche Bibelkommission 2001 mit der Verlautbarung Das 
jüdische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel (PJSE). Im Vorwort schreibt der 
damalige Kardinal Josef Ratzinger: 

»Die Bibelkommission konnte aber bei ihrer Arbeit nicht von dem Kontext unserer Ge
genwart absehen, in der der Schock der Schoah die ganze Frage in ein anderes Licht ge
taucht hat. Zwei Hauptprobleme stellten sich: Können die Christen nach allem Gesche
henen noch ruhig Anspruch darauf erheben, rechtmäßige Erben der Bibel Israels zu 
sein? Dürfen sie mit einer christlichen Auslegung dieser Bibel fortfahren, oder sollten 
sie nicht lieber respektvoll und demütig auf einen Anspruch verzichten, der im Licht 
des Geschehenen als Anmaßung erscheinen muss? Damit hängt die zweite Frage zu
sammen: Hat nicht die Darstellung der Juden und des jüdischen Volkes im Neuen Tes
tament selbst dazu beigetragen, eine Feindseligkeit dem jüdischen Volk gegenüber zu 
schaffen, die der Ideologie derer Vorschub leistete, die Israel auslöschen wollten? Die 
Kommission hat sich beiden Fragen gestellt.«37 

Die prä-konziliare Lehre der Kirche zur Hermeneutik des Alten Testaments basierte im 
Wesentlichen auf der Adversus Iudaeos-Tradition zur Zeit der Kirchenväter, die sich in 
einer »Lehre der Verachtung« verstetigte. Polemiken gegen Jüd*innen begegnen schon 
in den neutestamentlichen Schriften (Kapitel 1.4.1 und 3.2.1). Vor allem diese biblischen 

35 Papst Johannes Paul II: Ansprache zur Begegnung mit Vertreter*innen der jüdischen Gemeinde am 
17. November 1980 in Mainz: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/nov 
ember/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html (10.02.2025). Henry Wansbrough 
beispielsweise weist ausführlich auf die impulsgebende Rolle Johannes Pauls II. für das 2001 er
schiene Dokument hin: Wansbrough, Henry: The Jewish People and its Holy Scripture in the Chris
tian Bible. In: Irish Theological Quarterly 67 (2002), 265–275. 

36 NA 4,2: »Deshalb kann die Kirche auch nicht vergessen, dass sie durch jenes Volk, mit dem Gott 
aus unsagbarem Erbarmen den Alten Bund geschlossen hat, die Offenbarung des Alten Testaments 
empfing.« Hervorhebung AS. Edward Kessler schließt aus dem Faktum, dass es die Päpstliche 
Bibelkommission war, die 2001 ein »Dialogdokument« veröffentlichte, auf die ganzheitliche 
Dimension des jüdisch-christlichen Verhältnisses für Kirche, Lehramt und Theologie: »This is 
significant because it illustrates that consideration of the Christian-Jewish encounter extends bey
ond the Pontifical Commission for Religious Relations with the Jews. It is the concern of the Church 
as a whole.« Kessler, Edward: The Jewish People and their Sacred Scriptures in the Christian Bible: 
A Response to the Pontifical Biblical Commission Document. JC Relations 2003: https://www.jcrel 
ations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-respon 
se-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html ?tx_extension_pi1%5Baction%5D=de

tail&tx_extension_pi1%5Bcontroller%5D=News&cHash=f0d431225705ae589d2697cfe7f0d25e 
(10.02.2025). 

37 Ratzinger, Josef (Kardinal): Vorwort. In: Päpstliche Bibelkommission: Das jüdische Volk und sei
ne Heilige Schrift in der christlichen Bibel vom 24. Mai 2001. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bi
schofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 152). Bonn: o. V. 2001, 7–15, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html


6 Topografien des Dialogs 229 

Narrative sind es, die über die Jahrhunderte und bis heute für die christliche Legitimie
rung antijüdische Ressentiments missbräuchlich herangezogen werden.38 Im Kern im
pliziert die prä-konziliare Hermeneutik, dass die Heiligen Schriften Israels nicht länger 
dem jüdischen Volk gehören, sondern mit dem Christusereignis und der Stiftung des 
Neuen Bundes an die Kirche als Eigentümerin übergingen. In diesem Setting wurden die 
Heiligen Schriften des Volkes Israel, insbesondere Texte in prophetischer Tradition, in 
erster Linie typologisch auf Christus hin gedeutet. Eine solche christologische Leseweise 
wurde als einzig legitime Auslegungspraxis proklamiert. Ebenso wie in der christlichen 
Theologie das Judentum als verworfen und überholt konstruiert wurde, konnten jüdische 
Interpretationstraditionen des TaNaK als grundsätzlich falsch und deshalb für christli
che Hermeneutik als bedeutungslos abgewertet und weitgehend ignoriert werden.39 Bis 
heute hält sich in christlichen und jüdischen Gemeinschaften die Vorstellung, Jüd*innen 
und Christ*innen würden per definitionem in Konflikt stehen, weil sie den TaNaK/das Alte 
Testament unterschiedlich lesen und interpretieren. 

Spätestens nach dem Holocaust, mit NA 4 und dem Pontifikat Johannes Pauls II, das 
dem »ungekündigten Bund« des Judentums Ausdruck verlieh, werden solche Strategien 
des Unsichtbarmachens der traditionellen Hermeneutik und die Plausibilitäten, welche 
sie als hidden patterns argumentativ stützen, erschüttert. Das Judentum kann nicht län
ger als von Gott verworfen oder durch das Christentum überholt dargestellt werden, son
dern ist als lebendige Religionsgemeinschaft in der Tradition Israels in ihrem Eigenwert 
anzuerkennen (vgl. NA und Die Interpretation der Bibel in der Kirche40). 

PJSE zieht daraus mehrere Konsequenzen in Form epistemologischer Vorannahmen, die 
eine veränderte Hermeneutik der Bibel strukturieren. Im Glaubensraum des Dialogs lassen 
sich diese patterns als verbindende Topoi in ihren raum-zeitlichen Koordinierungen rekon
struieren: 

• im Topos der Heiligen Schriften Israels (christlich: Altes Testament; jüdisch: TaNaK) 
als gemeinsamer Grund und Fundament, auf dem dieser Glaubensraum in between 
überhaupt erst entstehen kann (Ursprung, Kapitel 6.1.2.1), 

38 Das Dokument nähert sich dieser Herausforderung über einen Dreischritt an: Im ersten Teil (PJ
SE 2–18) wird erörtert, warum die »Heilige Schrift des jüdischen Volkes [das Alte Testament] als 
grundlegender Bestandteil der christlichen Bibel« anzusehen ist. In einem umfangreichen zwei
ten Teil (PJSE 19–65) werden »Grundthemen der Schrift des jüdischen Volkes und ihre Aufnahme 
im Glauben an Christus« vorgestellt. Im abschließenden dritten Teil (PJSE 66–83) werden Dar
stellungen von Jüd*innen und Judentum im Neuen Testament problematisiert, vor allem jenen 
Aspekt antijüdischer Polemiken in neutestamentlichen Texten und die Forderung, sie in Forschung 
und Katechese als innerjüdische Polemiken in prophetischer Tradition zu kontextualisieren (PJSE 
70–83). 

39 Vgl. Kessler: The Jewish People, o.S. Vgl. Auch Cunningham: Seeking Shalom, 24 (und allgemein 
zu PJSE ebd. 26–33). Solche Strategien des Unsichtbarmachens sind mittlerweile zwar vielfach (vor 
allem im Bereich Rassismusforschung) kritisch reflektiert, gesellschaftlich und kirchlich aber noch 
immer hochwirksam. 

40 Päpstliche Bibelkommission: Die Interpretation der Bibel in der Kirche. 23. April 1993. Hg. v. Sekre
tariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 115). Bonn: o. 
V. 52017. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

• im Topos der jüdischen Schriftauslegung, die für das Christentum zum Erkenntnis
ort wird (Gegenwart, Kapitel 6.1.2.2) und 

• im Topos einer geteilten Messiashoffnung (Eschaton, Kapitel 6.1.2.3). 

6.1.2.1 Grund: Der Raum der Schrift41 
Der gemeinsame Bezug auf die Heiligen Schriften Israels begründet für die Kirche eine 
grundlegende, tiefe Beziehung zum Judentum, ohne die sie nicht existieren kann. Die
ser Beziehungsgrund42 lässt sich religionshistorisch und -soziologisch konkretisieren als 
»geschichtliche[r] Ursprung« (PJSE 2), auf den sich Christentum und rabbinisches Ju
dentum gleichermaßen beziehen: die Geschichte des Volkes Israel (Kapitel 1.4.1). Die Ge
schichte dieses Volkes ist in seinen Schriften verbürgt. Ohne zwar je die Sinndimensio
nen geschichtlich einholen zu können, sichern diese Texte doch qua Verschriftlichung 
den Zugang zu diesem Ursprung und stellen performativ eine aktualisierende Verbin
dung zu diesem geschichtlichen Ausgangspunkt her, der für Judentum und Christentum 
normativ ist:43 »Ein ständiges aktuelles Zeichen dieses Bandes vom Ursprung her besteht 
in der Annahme der Heiligen Schriften des jüdischen Volkes durch die Christen als Wort 
Gottes, das auch an sie gerichtet ist.« (PJSE 2)44 

Theologisch bedeutsam sind die Schriften also nicht als rein historische Zeugnis
se, sondern als Glaubenszeugnisse. Innerhalb der jüdischen und christlichen Traditionen 
werden sie als solche Zeugnisse, die einen authentischen Gottesbezug reklamieren (PJ
SE 2: »als Wort Gottes«), rezipiert.45 Um die sakrale und theologische Bedeutung und die 
normative Qualität dieser Schriften abzusichern, werden sie im Zuge komplexer, Jahr

41 Als theoretischen und theologischen Hintergrund zur Bezeichnung der Schrift als »Glaubens
raum« s. Hoff: Glaubensräume, 303f. (»Repertoire«). 

42 Als Referenz für die fundamentaltheologische Bedeutung der Metapher »Grund« vgl. Gregor Ma

ria Hoff: Hoff arbeitet entgegen eines substantialistischen Vernunftkonzepts mit einem Vernunft
verständnis im Sinne eines rationalen sich ins Verhältnis Setzens im Geben und Nehmen von Grün
den: »Theologie reflektiert die Sinngehalte, die sich mit dem Zeichen ›Gott‹ und im Glauben an 
ihn erschließen. In ihrem topologischen Zuschnitt geht sie von den Orten aus, an denen sich Glau
bensrealitäten vermitteln. Sie liefern das Material, aus dem Theologie als eine geschichtliche Dar
stellungsform des Glaubens an ›Gott‹ ihr Wissen generiert. Sie bezieht sich auf die Referenzorte, 
die im Zuge von Glaubensperformanzen Quellen des Glaubens entwickelt haben – im klassischen 
Sinn die loci theologici. Zu ihnen zählt die Vernunft – als ein Geben und Nehmen von Gründen, das 
selbst geschichtlich abläuft. Plausibilitäten werden entwickelt, aber auch kritisch geprüft. Dafür 
werden spezifisch theologische, aber auch philosophische Argumente und Kriterien beansprucht, 
ohne dafür auf ein Konzept von Vernunft zurückgreifen zu können, das noch einmal jenseits von 
Geschichte situiert wäre.« Hoff: Glaubensräume, 28, FN 19. Vgl. auch ebd. 450f. (»Repertoire«). Vgl. 
dazu bspw. auch Erich Zenger, der von der Heiligen Schrift Israels als »Grundlage des christlich- 
jüdischen Dialogs« spricht: Zenger, Erich: Die Bibel Israels – Grundlage des christlich-jüdischen 
Dialogs, 239–261. 

43 Vgl. Hoff: Glaubensräume, 303. 
44 Französischer Originaltext: »Une manifestation toujours actuelle de ce lien d’origine consiste dans 

l’acceptation, par les chrétiens, des Saintes Écritures du peuple juif comme Parole de Dieu qui leur 
est adressée à eux aussi.« Vgl. Kapitel 3.3. 

45 Vgl. Hoff: Glaubensräume, 299. Ausführlich dazu s. ebd. 285–304 (»Kapitel 12: Gründe geben – im 
Zeugnisraum der Schrift«). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 231 

hunderte lang andauernder Prozesse als verbindlich kanonisiert.46 Diese Prozesse des 
Ein- und Ausschließens von Texten wirken für Glaubensgemeinschaften identitätsstif
tend und -stabilisierend.47 Die normative Anerkennung und theologische Bedeutung der 
Schriften Israels als Heilige Schrift ist für die christliche Tradition aber weniger identi
tätspolitische Entscheidung. Sie ist vielmehr bereits im Neuen Testament angelegt und 
damit der Kirche immer schon vorgegeben: »Die Schriften des Neuen Testamentes ge
ben sich an keiner Stelle als etwas grundlegend Neues aus. Sie erweisen sich vielmehr 
als tief in der langen Glaubenserfahrung Israels verwurzelt, wie sie sich in unterschied
licher Form in den Heiligen Büchern widerspiegelt, die die Schrift des jüdischen Volkes 
ausmachen. Das Neue Testament erkennt diesen eine göttliche Autorität zu.« (PJSE 3)48 

Für die Kirche erweist sich der offenbarungstheologische Raum, den das Alte Testa
ment aufspannt, gleichsam als Grund, auf dem der Glaubensraum des Dialogs zwischen 
Christentum und Judentum gründet – und zwar genau in der Doppeldeutigkeit dieses 
Terminus: Einerseits räumlich im Sinne einer Verräumlichung der zeitlichen Dimensi
on des gemeinsamen Ursprungs (PJSE 2). Die historische Realität des christlichen Kanons, 
die Bezeugung des Alten Testaments in seiner Theologizität, bildet den Grund auf dem 
die Kirche steht und sichert damit den bleibenden Bezug der Kirche auf Israel (PJSE 2). 
PJSE führt als Ausweis dafür beispielhaft den »Gebrauch einer gemeinsamen Sprache« 
(PJSE 3) an.49 Die Heilige Schrift als Erinnerungsmedium aktualisiert den Ursprung der 

46 Vgl. Kapitel 3.3. Vgl. dazu ebenso Stroumsa, Guy G.: Kanon und Kultur. Zwei Studien zur Hermeneu

tik des antiken Christentums (Hans-Lietzmann-Vorlesungen 4). Berlin/Boston: De Gruyter 1999. 
Ähnlich auch bei Hoff: »Heilige Schriften besitzen von daher eine gemeinschaftsbegründende und 
-stabilisierende Funktion. Sie justieren religiöse Zusammengehörigkeit und stellen Ordnungsre
gister zur Verfügung, indem sie ihre Bestimmungen normativ einspielen und zugleich transzen
dent entziehen. Als heilige Schriften reklamieren sie in der Form eines bezeugenden Ausweises 
– literal als ›Wort Gottes‹ bzw. ›Spruch Gottes‹ oder in der Absicherung durch Visionen und Audi
tionen – eine Offenbarung, die wiederum nur über die Schrift erreicht werden kann.« Hoff: Glau
bensräume, 294. 

47 Vgl. Hoff: Glaubensräume, 303: »Die heilige Schrift im Singular eines umfassenden Geltungsan
spruchs bildet damit einen Glaubensraum: den Raum, in dem sich vergemeinschafteter Glaube 
durch die Zeiten an seinen normativen Ausgangspunkt bindet. Wo Schrift gelesen und gehört 
wird, nimmt dieser Raum konkrete Gestalt an – in konkreten Gottesdiensträumen wie im Volk Got
tes. In ihm lebt die Schrift weiter, indem sie überliefert und nach ihren Impulsen gelebt wird.« 

48 Hervorhebung AS. Französischer Originaltext: »Les écrits du Nouveau Testament ne se présentent 
jamais comme une complète nouveauté. Ils se montrent, au contraire, solidement enracinés dans 
la longue expérience religieuse du peuple d’Israël, expérience enregistrée sous diverses formes en 
des livres sacrés, qui constituent les Écritures du peuple juif. Le Nouveau Testament leur reconnaît 
une autorité divine.« 

49 »Das Griechische des Neuen Testaments hängt stark von demjenigen der Septuaginta ab, ob es 
sich nun um grammatikalische Wendungen handelt, die vom Hebräischen beeinflusst sind, oder 
um den Wortschatz, vor allem den religiösen. Ohne eine Kenntnis des Griechischen der Septuag
inta lässt sich der genaue Sinn vieler wichtiger Ausdrücke im Neuen Testament nicht erfassen.« 
PJSE 3. Französischer Originaltext: »Pour partir du moins explicite, qui est cependant révélateur, notons 
d’abord l’emploi d’un même langage. Le grec du Nouveau Testament dépend étroitement du grec de 
la Septante, qu’il s’agisse des tournures grammaticales influencées par l’hébreu ou du vocabulaire, 
surtout du vocabulaire religieux. Sans une connaissance du grec de la Septante, il est impossible 
de saisir exactement le sens de beaucoup de termes importants du Nouveau Testament.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0


232 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Kirche in Israel. Das geschieht im Modus einer Entgrenzung von Raum und Zeit, wenn 
sich diese Beziehung zum Ursprung im Modus des Lesens oder des liturgischen Voll
zugs der Schrift performativ durchsetzt. Im Akt der Vergegenwärtigung entsteht eine 
Verbindung mit allen gegenwärtigen, vergangenen und künftigen Lesenden und Hören
den der Schrift. Eine besondere Qualität gewinnt diese identitätsstiftende Entgrenzung 
im Dialog: Wenn Jüd*innen und Christ*innen in konkreten Dialogsituationen gemein
sam die Heilige Schrift lesen und auslegen, vollzieht sich das Volk Gottes, die Bundes
partnerschaft zwischen Jüd*innen und Christ*innen als Schriftgemeinschaft (s. Philip A. 
Cunningham: co-covenanting companions, Kapitel 2.2.3 und 6.1.3).50 In dieser Schriftge
meinschaft im Modus des Dialogs können sich Christ*innen wie Jüd*innen als einge
bunden in das Volk Gottes erfahren, dem, wie Emmanuel Levinas es sagte, nicht ein Buch 
gehört, sondern das einem Buch (dem TaNaK/Alten Testament in der zweieinen Bibel) 
angehört.51 

Mit den Überlegungen zur räumlichen Dimension von »Grund« hängt die zwei
te Bedeutungsdimension zusammen, nämlich die logische und zwar in dem Sinne, 
dass der gemeinsame Raum der Schrift und die Schriftgemeinschaft von Jüd*innen 
und Christ*innen die Singularität des jüdisch-christlichen Dialogs gegenüber ande
ren Religionsdialogen, seine Unverzichtbarkeit und Theologizität überhaupt erst rational 
begründbar macht. 

»In diesem Sog [von räumlicher und logischer Semantik– AS] steht G. [Grund] im 
philosophischen Diskurs der Neuzeit für Erstes oder Letztes, für etwas Festes, etwas Un
hintergehbares.«52 Vom TaNaK/Alten Testament als Grund des jüdisch-christlichen Dia
logs zu sprechen, bringt also einen normativen Sonderstatus zum Ausdruck. Es meta

50 Christoph Dohmen meint ähnliches, wenn er von einer aktiven Israelerinnerung im Raum der Kir
che spricht, die sich im Akt des Lesens des Alten Testaments vollzieht. Er spricht von einer »Israe
lerinnerung im Verstehen der zweieinen Bibel«, die sich im Modus einer doppelten Leserichtung 
vollzieht: Die Prae-Position des Alten Testaments, die sich aus der Kanonstruktur ergibt, impli

ziert eine vorgeschriebene Leserichtung. Idealiter würde zuerst das Alte Testament ohne irgend
eine christologische Interpretation gelesen, dann das Neue Testament und von da aus wieder
um eine Relecture des Alten Testaments. In der idealen Form dieser doppelten Leserichtung voll
zieht sich eine aktive »Israelerinnerung« im Raum der Kirche. Vgl. dazu Dohmen, Christoph: Is
raelerinnerung im Verstehen der zweieinen Bibel«. In: ders. (Hg.): In Gottes Volk eingebunden. 
Jüdisch-christliche Blickpunkte zum Dokument der Päpstlichen Bibelkommission »Das jüdische 
Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 
2003, 9–20, 17f. Vgl. dazu PJSE 19: »Auf der einen Seite will das Neue Testament im Lichte des Alten 
gelesen werden, auf der anderen Seite lädt es aber auch dazu ein, das Alte Testament im Lichte Je
su Christi ›neu zu lesen‹ (vgl. Lk 24,45).« Französischer Originaltext: »Mais le rapport est réciproque: 
d’une part, le Nouveau Testament demande à être lu à la lumière de l’Ancien, mais il invite aussi, 
d’autre part, à ›relire‹ l’Ancien à la lumière du Christ Jésus (cf Lc 24,45).« 

51 Vgl. Levinas, Emmanuel: Saiten und Holz. Zur jüdischen Leseweise der Bibel. In: ders.: Außer sich. 
Meditationen über Religion und Philosophie. Hg. und übersetzt von Frank Miething. München/ 
Wien: Hanser 1991, 172–182, 176. 

52 Brise, Olaf: Grund. In: Stephan Günzel/Franziska Kümmerling (Hg.): Lexikon der Raumphilosophie. 
Darmstadt: WBG 2012, 162. Hervorhebung AS. Und weiter bei Brise: »Damit wird dieser metaphy

sische Topos auch für Wissens- und Wissenschaftstheorien des 20. Jh.s. attraktiv. So geht es in 
Edmund Husserls (1859–1938) transzendentalphänomenologischem Konzept einer sog. Lebens
welt um die transzendental-logisch möglichen Anfänge von Wissen, Wissenschaft und Philoso

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 233 

phorisiert das, was Gregor Maria Hoff den »epistemischen Vorrang der Schrift«53 für 
christliche Theologie nennt; denn »[j]enseits der Schrift«, so Hoff, »gibt es weder die sich 
entwickelnde Tradition noch die Kirche als Gemeinschaft, in der sie gelesen, ausgelegt 
und weitergegeben wird. Die historische Tatsache dieses Überlieferungskomplexes ist 
theologisch bestimmend, weil die Schrift als Authentizitätsgewähr des Anfangs dient 
[…].«54 Und jenseits der Schrift, so kann man mit Blick auf den jüdisch-christlichen Dia
log mit Hoff weiterdenken, wäre der Dialog nicht als gemeinsamer Offenbarungs- und 
Glaubensraum bestimmbar. 

Der Metapher des Grundes, so könnte man auch sagen, die für etwas Erstes und Un
hintergehbares steht, ist eine Radikalität eingeschrieben. In diesem Zusammenhang ist 
die semantische Nähe zur organischen Metapher der Wurzel (lat. radix) auffallend, die 
ähnlich funktioniert. Sie begegnet in lehramtlichen Texten, so auch in NA 4 und PJSE 
häufig als Metapher, um den Ursprung des Christentums, seine Verwurzelung im Ju
dentum, aus der das intensive Näheverhältnis zwischen Jüd*innen und Christ*innen er
wächst und die bleibende Verwiesenheit, zu beschreiben: »Ohne das Alte Testament wä
re das Neue Testament ein Buch, das nicht entschlüsselt werden kann, wie eine Pflanze 
ohne Wurzeln, die zum Austrocknen verurteilt ist.« (PJSE 84) Erich Zenger resümiert: 
»Gott selbst, der in der Bibel zu uns spricht, fordert von uns Christen den Dialog mit 
Juden, der in dieser Hinsicht ein innerbiblischer Dialog ist und sich auf fundamentale 
Gemeinsamkeiten stützt.«55 

6.1.2.2 Bleibend gültig: Jüdische Schriftauslegung 
als gemeinsamer Erkenntnisraum 

Wenn PJSE aus christlicher Perspektive die Heiligen Schriften Israels als Glaubensraum 
entwirft, den sich die Kirche mit dem Judentum teilt, dann vollzieht es die hermeneu
tischen Umstellungen, zu denen das Zweite Vatikanische Konzil den Anstoß gab (Kapi
tel 6.1.1). Wo man einander vor NA die Rechtmäßigkeit und Gültigkeit der je anderen 
Schriftauslegungstradition abgesprochen hat, wird nun von christlichen wie jüdischen 
Akteur*innen zugestanden, dass nicht nur die christologische Leseweise des Alten Testa
ments, sondern auch die jüdische Tradition der rabbinischen Leseweise des TaNaK eine 
retrospektive Lesart der Heiligen Schriften Israels darstellt.56 Entsteht auf diesem Grund 
eine voneinander lernende Schrift- und Lesegemeinschaft zwischen Jüd*innen und Christ*in
nen, bedeutet das, dass die Texte der Heiligen Schriften gemeinsam, das heißt wech
selseitig lernend erschlossen werden (Kapitel 5.2.2). Das ist erkenntnistheologisch be
deutsam: Es setzt notwendigerweise voraus, dass die Lesart des Gegenübers als gültig 

phie und damit letztlich um Fundamente für Kultur schlechthin.« Ebd. Mit Melchior Cano ist die 
Heilige Schrift als ein Raum der Gründe für katholische Erkenntnislehre ausgewiesen. 

53 Hoff: Glaubensräume, 295. 
54 Ebd. 
55 Zenger: Die Bibel Israels, 239. 
56 Vgl. Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 292: »Not only are Christological 

rereadings of the ›Old Testament‹ perceived to be retrospective, but the Jewish traditions of the 
rabbis, especially as contained in the Talmud, are themselves seen as retrospective interpretations 
of the Tanakh.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

anzuerkennen und ihr erkenntnistheoretische Bedeutung von theologischem Rang zu
zusprechen ist.57 

»Christen können und müssen zugeben, dass die jüdische Lesung der Bibel eine mögli
che Leseweise darstellt, die sich organisch aus der jüdischen Heiligen Schrift der Zeit des 
Zweiten Tempels ergibt, in Analogie zur christlichen Leseweise, die sich parallel entwi
ckelte. Jede dieser beiden Leseweisen bleibt der jeweiligen Glaubenssicht treu, deren 
Frucht und Ausdruck sie ist. […] Auf dem konkreten Feld der Exegese können die Chris
ten gleichwohl viel von der jüdischen Exegese lernen, die seit mehr als zweitausend 
Jahren ausgeübt worden ist, und sie haben in der Tat im Laufe der Geschichte auch 
viel von ihr gelernt. Ihrerseits können sie hoffen, dass die Juden auch aus christlichen 
exegetischen Untersuchungen werden Gewinn ziehen können.«58 (PJSE 22) 

Wenn die jüdische Leseweise als »organisch« sich ergebende »Möglichkeit« beschrieben 
wird, bedeutet das mit Hans Hermann Henrix: »Möglichkeit besagt Plausibilität, An
gemessenheit und Legitimität. Und doch wird von der jüdischen Leseweise noch mehr 
gesagt: sie ist treue Glaubenssicht, nicht einfach freihändige oder beliebige Kommen
tierung biblischer Grundlage, sondern Frucht und Ausdruck von Glauben, der auf die 
biblische Offenbarung positiv antwortet.«59 

Der Tradition jüdischer Schriftauslegung, nicht nur jener »der ersten Jahrhunderte 
christlicher Zeitrechnung, sondern auch [der] aktuelle[n] jüdische[n] Exegese«60, so An
sorge, wird Gültigkeit und ein eigenständiger Wert zugesprochen. Diese umfängliche 

57 Vgl. Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 292: »Most significantly, since Jew
ish rereadings are ›analogous‹ to Christian retrospective processes of interpretation, they have le
gitimaces and value.« 

58 Hervorhebung AS. Französischer Originaltext: »Mais par rapport à la première question, la situa
tion est différente, car les chrétiens peuvent et doivent admettre que la lecture juive de la Bible 
est une lecture possible, qui se trouve en continuité avec les Saintes Écritures juives de l’époque du 
second Temple, une lecture analogue à la lecture chrétienne, laquelle s’est développée parallèle
ment.« Im Hintergrund von PJSE 22 und ähnlicher Aussagen stehen vor allem Klaus Koch und Wal

ter Groß, die zum »doppelten Ausgang der Bibel Israels« in zeitlicher Nähe zur Veröffentlichung 
des Dokumentes arbeiteten: Koch, Klaus: Der doppelte Ausgang des Alten Testaments in Juden
tum und Christentum. In: Jahrbuch für Biblische Theologie 6 (1991), 215–242; Groß, Walter: Der 
doppelte Ausgang der Bibel Israels und die doppelte Leseweise des christlichen Alten Testaments. 
In: ders. (Hg.): Das Judentum – eine bleibende Herausforderung christlicher Identität. Mainz: Mat

thias-Grünewald-Verlag, 2001, 9–25. Vgl. dazu Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 133. EG spricht bei
spielsweise von einer »reichen Komplementarität« beider Lesarten, die dabei helfen kann, »die 
Reichtümer des Wortes neu zu ergründen« (EG 249). Ähnlich äußert sich auch G&C 25: »Das Ju
dentum und der christliche Glaube sind zwei Wege, wie die Gemeinschaft des Gottesvolkes sich 
die heiligen Schriften Israels zu eigen machen kann« (mit Bezug auf Ps 62,12); ähnlich auch G&C 21 
und 31. Vgl. dazu auch Zenger: The Covenant That Was Never Revoked, 92–112, v.a. 108–110; Cun
ningham: Seeking Shalom, 26–32. 

59 Henrix, Hans Hermann: »Die jüdische Messiashoffnung ist nicht vergeblich.« Ein theologischer 
Vermerk von Gewicht. In: Christoph Dohmen (Hg.): In Gottes Volk eingebunden. Jüdisch-christli
che Blickpunkte zum Dokument der Päpstlichen Bibelkommission »Das jüdische Volk und seine 
Heilige Schrift in der christlichen Bibel«. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2003, 51–62, 53. 

60 Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 126. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 235 

Anerkennung jüdischer Methoden der Exegese erfuhr in der Rezeption von PJSE große 
Aufmerksamkeit. 

Jüdische Schriftauslegung wird für das Christentum mindestens prinzipiell als 
Möglichkeit zu einem Topos von erkenntnistheologisch und offenbarungstheologi
schem Rang.61 Schon das 1993 erschienene Dokument der Päpstlichen Bibelkommission 
Die Interpretation der Bibel in der Kirche würdigte die rabbinische Tradition der Exegese: 
»Der Reichtum des jüdischen Wissens von der Antike bis heute im Dienst der Bibel ist 
eine Hilfe ersten Rangs für die Exegese der beiden Testamente.« (Nr. 2) Im Dokument 
von 2001 wird allerdings die rabbinische Schriftauslegung nicht nur als Bereicherung 
im Gebiet der Exegese gewürdigt, sondern »die pharisäisch-rabbinische Lesart in 
neutestamentlicher Zeit« wird in ihrem Eigenwert anerkannt und »als theologisch 
gleichwertig angesehen«62. Zwar lege das Dokument, so Paul Petzel, nahe, dass eher die 
methodischen Verfahren jüdischer Auslegungstraditionen gemeint sind und weniger 
die »theologischen« Aussagen: 

»Abwertungen jüdischer Schriftauslegung sind also im neuesten Dokument der Bibel
kommission verneint, das spezifisch Jüdische in seiner Dignität aber noch nicht hin
reichend bezeichnet: dass es die Gelehrsamkeit von Zeugen des einen Gottes ist, die 
hier begegnet; dass also in ihrem Zeugnis möglicherweise ein Niederschlag von Got
teserfahrung zu finden ist, was noch ganz anders als ›Gelehrtheit‹ christlich zu denken 
aufgibt.«63 

Dennoch liegt darin ein performatives Überschreitungsmoment: Denn christliche Theo

logie hat damit nicht nur die christliche Exegese als autoritativen Referenzort zu berück
sichtigen (vgl. die epistemische Vorrangstellung und relativierende Macht der Schrift, 
die in der Exegese ihre Auslegung erfährt und auf die Disziplinen wie die Fundamen
taltheologie ver- und angewiesen sind), sondern teilt sich mit dem Judentum auch die 
jüdische Auslegungstradition und gegenwärtige Leseweisen als Referenzort für ihre Er
kenntnisgewinnung. Oder in den Worten Paul Petzels: 

»Dann wäre neben einem Sinn für die hebraica veritas auch ein christlicher Glaubens
sinn für die iudaica veritas zu entwickeln: eine Sensibilität und ein Bewusstsein dafür, 
dass wir bleibend (gewiss in nicht unkomplizierter Weise) auf die Juden verwiesen 

61 Zwar kann der nachfolgende Satz in PJSE 22 als Einschränkung der Bedeutung jüdischer Lesetradi
tion auf den Bereich der Exegese ausgelegt werden. Aber selbst in dieser konservativen Auslegung 
von PJSE hätte aufgrund des »epistemischen Vorrangs« der Schrift eine Exegese, die von der jüdi
schen Auslegungstradition lernt, erkenntnistheoretischen Wert für die Theologie insgesamt. 

62 Frankemölle, Hubert: Die heiligen Schriften der Juden und die Christologie. In: Christoph Dohmen 
(Hg.): In Gottes Volk eingebunden. Jüdisch-christliche Blickpunkte zum Dokument der Päpstlichen 
Bibelkommission »Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«. Stuttgart: 
Verlag Katholisches Bibelwerk 2003, 37–50, 38. 

63 Petzel, Paul: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum – Anmerkungen aus sys
tematisch-theologischer Perspektive. In: Christoph Dohmen (Hg.): In Gottes Volk eingebunden. 
Jüdisch-christliche Blickpunkte zum Dokument der Päpstlichen Bibelkommission »Das jüdische 
Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 
2003, 95–108, 104. Hervorhebung AS. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

sind, wenn wir als Christen die Heilige Schrift heute zur Sprache bringen wollten. Um 
es als Frage zu formulieren: Wenn die Bibel als schriftlichen Niederschlag von Offenba
rungserfahrung je und je Gegenwart ›erheischt‹, verlangt das von christlicher Exegese 
nicht, auch und gerade nachbiblische jüdische Auslegungen als potenzielle Glaubens
zeugnisse aufzunehmen?«64 

Wenn dies auch in PJSE noch nicht explizit zu finden zu sein scheint und selbst wenn, 
worauf Kessler kritisch verweist, in PJSE die Aufwertung jüdischer Auslegungstraditi
on textpragmatisch unterminiert wird, weil das Dokument selbst kaum auf die rabbini
sche Kommentartradition oder rabbinisches Schriftverständnis überhaupt referiert,65 
so zeigt die Performance des jüdisch-christlichen Dialogs schon jetzt an, dass sich ein 
Bewusstsein für die iudaica veritas zunehmend durchsetzt. 

Im Zusammenhang mit Forschungen zum »Parting of the Ways« wurde in den ver
gangenen Jahren deutlich, dass nicht nur die alttestamentliche Exegese, sondern auch 
jene des Neuen Testaments auf die Rezeption jüdischer Auslegungen der neutestament
lichen Texte angewiesen ist.66 »Das kompliziert durchaus die christliche Auslegung. Eine 
andere Lesart läuft mit«67, so Petzel. Diese Komplexitätssteigerung, die mit der Schrift- 
und Lesegemeinschaft im Raum der Schrift notwendigerweise wirkt und die die Zukunft 
des Dialogs in noch nicht abschätzbarer Weise bereichern wird, verstärkt aus christli
cher Perspektive den Wunsch, dass nicht nur der TaNaK/das Alte Testament gemeinsam 
gelesen wird, sondern dass Jüd*innen auch die neutestamentlichen Schriften lesen und 
auslegen, wie im Jewish Annotated New Testament anfanghaft bereits verwirklicht (Kapi
tel 5.2.2). 

Eine auf dieser Basis sich konstituierende Lese- und Auslegungsgemeinschaft von 
Jüd*innen und Christ*innen realisiert den Dialog als Performance der Bundespartner
schaft. Die performative Theologizität eines so verstandenen Dialogs wird sich in Zu
kunft dort durchsetzen und zeigen lassen, wo ein gegenseitiges Interesse für das Schrift
verständnis und die Auslegungstradition des jeweils anderen und ein lernender Aus
tausch darüber zu einer engen Zusammenarbeit führen. 

64 Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 104. 
65 Vgl. Kessler: The Jewish People, o.S. Kessler kritisiert außerdem eine Überbetonung der Bedeutung 

der Qumran-Gemeinde im Kontext der Pluralität jüdischer Strömungen zur Zeit Jesu und vermisst 
außerdem eine Erklärung, warum es möglich war und ist mit neutestamentlichen Schriften poli
tisch motivierten Hass und Feindschaft gegenüber Jüd*innen zu legitimieren. 

66 Erinnert sei an die derzeitige Forschung zum »Parting of the Ways« (Kapitel 1.4.1) und die Annah
me, dass die Schriften des Neuen Testaments allesamt als jüdische Schriften gelesen werden müs

sen. Vgl. dazu Morgenstern: Wie die Rabbinen auf die Herausforderung des Christentums antwor
ten, 48–52. Vgl. dazu das Jewish Annotated New Testaemnt, Kapitel 5.2.2. Nimmt man das Judentum 
und den Dialog als locus theologicus ernst, stellt sich für christliche Exeget*innen grundsätzlich die 
Frage, ob Exegese überhaupt anders möglich ist als im Modus des Dialogs, das heißt in Form ei
nes aufmerksamen Einbeziehens jüdischen Schriftverständnisses und jüdischer Leseweisen in die 
eigene Arbeit. 

67 Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 237 

6.1.2.3 Einspruch und Zuspruch im Hoffnungsraum 
einer geteilten Messiaserwartung 

Die Überlegungen der Kommission zu den Implikationen einer christlichen Hermeneu
tik, vor allem jene zum erkenntnistheologischen Wert jüdischer Schriftauslegungstradi
tion für christliche Theologie, kulminieren in einer bemerkenswerten Aussage: »Die jü
dische Messiaserwartung ist nicht gegenstandslos. Sie kann für uns Christen ein starker 
Ansporn sein, die eschatologische Dimension unseres Glaubens lebendig zu erhalten. 
Wir wie sie leben von der Erwartung.« (PJSE 21)68 

Den letzten Satz möchte ich entsprechend dem französischen Originaltext als »in 
Erwartung« übersetzen, um sowohl die eschatologische Ausrichtung als auch die spa
tiale Dimension im Sinne eines Hoffnungsraumes stärker anzuzeigen. Diesen Zuspruch 
von »höchst positiver Qualität« für die jüdische Messiaserwartung kennzeichnet Hans 
Hermann Henrix in seiner Bedeutung als »theologiegeschichtlich außerordentlich. Wir 
stehen hier vor einem theologischen Vermerk mit Gewicht.«69 Wie schon für die jüdische 
Leseweise wird durch die Verwendung des Präsens in diesem Abschnitt auch für die jüdi
sche Messiashoffnung als genuiner Teil dieser Auslegungstradition markiert, dass nicht 
nur die biblische, alttestamentlich verbürgte Messiaserwartung gültig bleibt, sondern 
auch jene des gegenwärtigen jüdischen Volkes. Was sich zunächst plausibel anschließen 
lässt, ist aus erkenntnistheologischer Perspektive brisant: »Diese positive Kennzeich
nung jüdischer Messiashoffnung aus christlicher Sicht ist nicht harmlos. Sie hat nämlich 
deutlich und klar vor Augen, dass das jüdische Volk mit seiner Messiashoffnung ein Nein 
zum Messias Jesus von Nazaret sagt«70, so Henrix. 

Zwar ist daran zu erinnern, dass die Messiaserwartung im Judentum nicht densel
ben grundlegenden Stellenwert einnimmt, wie sie ihn theologisch aufgrund der Zentra
lität der Jesus-Figur im Christentum hat. Vor dem geschichtlichen Hintergrund jüdisch- 
christlicher Beziehungen aber wird die Tragweite der Aussage von PJSE 21 ersichtlich: 
Die Polemiken gegen Jüd*innen entzündeten sich im Laufe der Jahrtausende vor allem 
daran, dass Jesus von Jüd*innen nicht als Messias anerkannt wird.71 Markierte die Vor
stellung des »Messias Israels« über die Jahrtausende das Trennende zwischen Judentum 
und Christentum, nimmt das Dokument von 2001 eine entscheidende Umstellung vor, 

68 Für Henrix ist die deutsche Übersetzung an dieser Stelle »zu vorsichtig«. Henrix: Die jüdische Mes

siashoffnung, 51. Er plädiert für eine positive Formulierung: die jüdische Messiashoffnung ist mehr 
als »nur ›nicht gegenstandslos‹«, sondern »sie hat ihren Grund, ihren Sinn, ihre Berechtigung, ih
re Nichtvergeblichkeit.« Ebd. 52. Französischer Originaltext: »L’attente juive messianique n’est pas 
vaine. Elle peut devenir pour nous chrétiens un puissant stimulant à maintenir vivante la dimen

sion eschatologique de notre foi. Nous comme eux, nous vivons dans l’attente.« Hervorhebungen AS. 
Ausführlicher zur christlichen und jüdischen Messiaserwartung s. Henrix, Hans Hermann: Israel 
trägt die Kirche. Zur Theologie der Beziehung von Kirche und Judentum (Forum Christen und Ju
den 17). Berlin: Lit-Verlag 2019, 201–217 (»Christusglaube der Christen und jüdische Messiashoff

nung«) und Verweise auf weiterführende Literatur. Vgl. dazu auch Zenger: The Covenant That Was 
Never Revoked, 108–110. Vgl. auch die Promotion von Hendrik Rungelrath aus dem gemeinsamen 
Doktoratskolleg: Rungelrath, Hendrik: Das Messianische. Zum Gebrauch eines Begriffs im Werk 
von Giorgio Agamben. Bielefeld: transcript 2022. 

69 Henrix: Die jüdische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 52. 
70 Ebd. 54. Hervorhebung AS. 
71 Vgl. ebd. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

auf die Hans Hermann Henrix hinweist: Der Topos »Messias Israels« wird mit PJSE 21 
zum Verbundenheitsmotiv72. Er wird im Glaubensraum des Dialogs zu einem, der Juden
tum und Christentum eint und der sich einer reziproken Durchdringung anempfiehlt. 

Die Spannungen, die dadurch entstehen, könnten zunächst als für den Dialog stö
rend und hinderlich wahrgenommen werden. Tatsächlich aber müssen und können im 
Dialog als thirdspace solche »Störfaktoren« nicht ausgeblendet oder aufgelöst werden, 
sondern werden als geradezu notwendiges und wesentliches Merkmal von Überset
zungsprozessen im Glaubensraum Dialog benennbar und als theologisch bedeutsam 
qualifizierbar (Kapitel 2.3). Der Dialog lebt von solchen Friktionen, die dann entste
hen, wenn jüdische und christliche Leseweise und Messiasglaube als Gegenüber, als je 
Eigenes, in sich Stehendes in ihrer Gültigkeit zugelassen werden.73 Diese Differenzen 
und Diskontinuitäten lassen sich als heilsgeschichtlich bedeutsam und als verbindend 
wahrnehmen, wenn, mit Paul Petzel, Gottes Ja zum Nein der Jüd*innen zu Jesus als Messias 
(Topos: ungekündigter Bund) entdeckt wird.74 Sie sind relativierend und erkenntnis
produktiv zugleich, wenn sie zum Anlass einer wechselseitigen Auseinandersetzung 
mit dem Messiaskonzept angenommen werden. Für christliche Theologie kann das 
exemplarisch dazu führen, dass in alttestamentlichem, frühjüdischem und frühchrist
lichem Traditionsmaterial über das Messianische der Blick für Fragmentarisches und 
Unabgegoltenes geschärft wird und schließlich wiederum in einer Reformulierung des 
christlichen Messiaskonzepts einfließt.75 So erinnert beispielsweise Clemens Thomas 
mit seinem »Messiasprojekt« daran: »Weil es vor dem Neuen Testament im Gesamtbe
reich des Frühjudentums keinen typischen Messias gegeben hat, kann man auch nicht 
von Jesus als einem untypischen Messias sprechen. Man kann ihn höchstens einen in 
dieser Konkretheit so unerwarteten, noch nicht entworfenen Messias nennen. […] Der 
neutestamentliche Messiasglaube ist eine bestimmte Ausformung des frühjüdischen 
Messianismus.«76 

Im Kommissionsdokument selbst ist zu beobachten, dass sich diese Haltung zwar 
noch nicht stringent, dafür aber anfanghaft durchsetzt: PJSE zeichnet die Figur Jesu in 
erster Linie als »Erfüllungsfigur des Messianischen« (bspw. PJSE 65). Ein Bewusstsein 
für die eschatologische Dimension der Messianität Jesu ist dennoch an einigen Stellen 
präsent, bspw. in PJSE 1177 oder PJSE 2178. 

72 Vgl. ebd. 56. 
73 Vgl. ebd. 52. 
74 Vgl. Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 106. 
75 Vgl. Henrix: Die jüdische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 59. 
76 Thoma, Clemens: Das Messiasprojekt. Theologie jüdisch-christlicher Beziehungen. Augsburg: 

Pattloch 1994, 134; zitiert nach Henrix: Die jüdische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 58. 
77 »Was das Urchristentum freilich von all diesen Richtungen unterscheidet, ist die Überzeugung, 

dass die eschatologischen Verheißungen der Propheten nicht einfach nur für die Zukunft gel
ten, sondern dass ihre Erfüllung in Jesus von Nazaret, dem Chrisus bereits begonnen hat.« PJSE 11. 
Hervorhebung AS. Französischer Originaltext: »Mais ce qui distingue le christianisme primitif de 
tous ces courants est la conviction que les promesses prophétiques eschatologiques ne sont plus 
à considérer simplement comme objet d’espérance pour l’avenir, car leur accomplissement a déjà 
commencé en Jésus de Nazareth, le Christ.« 

78 »Die endgültige Vollendung wird die des Endes sein, mit der Auferstehung der Toten und dem neuen 
Himmel und der neuen Erde.« PJSE 21. Hervorhebung AS. Französischer Originaltext: »L’accomplis

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 239 

Ein Bewusstsein für eine verbindende Messiashoffnung führt wiederum zu notwen
digen Umstellungen des Schemas von Verheißung und Erfüllung. In PJSE wird das nur an
gedeutet:79 

»Der christliche Glaube sieht in Christus die Erfüllung der Schrift und der Erwartungen 
Israels, doch betrachtet er die Erfüllung nicht einfach als das Eintreffen dessen, was 
geschrieben steht. […] Vielmehr verwirklicht sich im Geheimnis des gekreuzigten und 
auferstandenen Christus die Erfüllung in unvorhersehbarer Weise. Jesus spielt nicht 
einfach eine vorgegebene Rolle – die Rolle des Messias –, sondern er verleiht den Be
griffen des Messias wie des Heils eine Fülle, die sich zuvor nicht erahnen ließ; er erfüllt 
sie mit neuer Realität; […] Die Messianität Jesu hat einen neuen und unerhörten Sinn. 
(PJSE 21)«80 

Werden die Momente der Unerwartbarkeit, des Unvorhersehbaren und Unerhörten in 
der Messianität Jesu stärker berücksichtigt, ändert das die Haltung gegenüber jüdischen 
Gesprächspartner*innen, wie es Friedrich-Wilhelm Marquardt beschreibt: 

»Ausgeschlossen ist eine Fortsetzung des christlichen Verfahrens, Israels Unglauben 
›anzuklagen‹, wenn eine von Christen behauptete, mit wieviel jüdischem Traditions
material auch immer ›belegte‹ jüdische Denkmöglichkeit der Messianität Jesu jüdisch 
nicht akzeptiert wird. Christliche Theologie muß sich abfinden damit, daß der Messi

as Jesus nicht jüdisches Vorstellungsvermögen, sondern christliche Beweise des Geis
tes und der Kraft abfordert – in Nachfolge solcher [Geisterweise], die Jesus womöglich 
wirklich längst gegeben hat. Dies zusammengenommen bewegt dazu, Jesus als Messias Is

sement définitif sera celui de la fin, avec la résurrection des morts, les cieux nouveaux et la terre 
nouvelle.« 

79 Genauer zum Schema von Verheißung und Erfüllung s. Kapitel 6.1.3 und 7.2. Petzel aber macht 
auch in diesem Zusammenhang auf Spannungen innerhalb des Dokuments aufmerksam: »Es sind 
Aussagen dieser Art [PJSE 11 oder 63– AS], die insofern problematisch sind, als sie (m.E. in gewis
ser Spannung zu anderen Aussagen des Dokumentes) das Verständnis decken können, das Alte 
Testament und die Geschichte, für die es steht, sei an ein Ende gekommen. Denn hat es, wenn es 
letztlich auf diesen Christus abzielt, nicht mit dessen Kommen seinen Zweck erfüllt?« Petzel: Zur 
Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 100. 

80 Französischer Originaltext: »La foi chrétienne reconnaît l’accomplissement, dans le Christ, des Écri
tures et des attentes d’Israël, [mais elle ne comprend pas l’accomplissement comme la simple réa
lisation de ce qui était écrit. Une telle conception serait réductrice.] En réalité, dans le mystère du 
Christ crucifié et ressuscité, l’accomplissement s’effectue d’une manière imprévisible. Il comporte 
un dépassement. Jésus ne se limite pas à jouer un rôle déjà fixé — le rôle de Messie — mais il 
confère aux notions de Messie et de salut une plénitude qu’on ne pouvait pas imaginer à l’avance; 
il les remplit d’une réalité nouvelle; [on peut même parler, à ce sujet, d’une »nouvelle création«. On 
aurait tort, en effet, de considérer les prophéties de l’Ancien Testament comme des sortes de pho
tographies anticipées d’événements futurs. Tous les textes, y compris ceux qui, par la suite, ont 
été lus comme des prophéties messianiques, ont eu une valeur et une signification immédiates 
pour les contemporains, avant d’avoir une signification plus pleine pour les auditeurs futurs.] Le 
messianisme de Jésus a un sens nouveau et inédit.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

raels als eine Hoffnung zu denken, die wir Israel schuldig sind, nicht mehr als eine Erkenntnis, 
die Israel bisher angeblich Gott schuldig geblieben ist.«81 

Das jüdische Nein zu Jesus als Messias hält den Protest wach gegen alles Lebensvernich
tende dieser Welt, gegen die Unerlöstheit der Welt (vgl. Tikkun olam, Kapitel 6.2.2). Da
mit bleibt die Geschichte Jesu »in die offene Verheißungsstruktur der Geschichte Israels 
eingeschrieben«, so Paul Petzel.82 Die Messiaserwartungen des Judentums sind deshalb 
auch für das Christentum Hoffnungs- und Erkenntnisraum zugleich. 

6.1.3 Topografie der »Tiefe«: »Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung, 
die Gott gewährt« (Röm 11,29) (G&C) 

Fünfzig Jahre nach der Promulgation von NA veröffentlichte die vatikanische Kommis
sion für die religiösen Beziehungen zum Judentum 2015 ein Dokument, das zu einer Ver
tiefung der jüdisch-katholischen Beziehung in der jüngsten Gegenwart beitragen wollte. 
Der Wert des Dokuments liegt insbesondere in der von vatikanischer Seite damit offizi
ell bestätigten Ablehnung einer sogenannten »Judenmission« (Zwischenfazit Teil 2 und 
Kapitel 7). Wie für das Begehen von Jubiläen kennzeichnend (Kapitel 5.1.1), wird in G&C 
ein zweifach gerichtetes Anliegen formuliert: Nämlich »dankbar auf alles zurück[zu]bli
cken, was in den letzten Jahrzehnten in den jüdisch-katholischen Beziehungen erreicht 
worden ist und […] zugleich für die Zukunft neue Impulse [zu] geben« (G&C Vorwort)83. 
Die Reflexionen über die Transformationen kirchlicher Lehre und die weitgehend posi
tive Performance des jüdisch-katholischen Dialogs in den fünfzig Jahren nach NA regen 
zunächst zu dem Anspruch an, dieses Gespräch vertiefen und auf eine neue Ebene heben 
zu wollen: »Sie [die Überlegungen der Kommission] beabsichtigten, Ausgangspunkt für 
eine weitere theologische Reflexion zu sein, so dass die theologische Dimension des jüdisch- 
katholischen Dialogs bereichert und intensiviert wird.« (G&C Vorwort)84 

81 Marquardt, Friedrich-Wilhelm: Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine Christologie. 
Bd. 2. München u.a.: Kaiser 1991, 217. Hervorhebung AS. Zitiert nach Henrix: Die jüdische Messi

ashoffnung ist nicht vergeblich, 59. Vgl. Henrix: »Eine Erfüllung von Erwartungen, welche neben 
dem Moment der Entsprechung auch das Moment des Unvorhersehbaren, des Nicht-erahnbaren 
und des unerhört neuen Sinns hat, gibt keinen Rechtstitel an die Hand, den Glauben an sie als ei
ne zwangsläufige Folge aus Erwartungen einzufordern. Das ist natürlich im Blick auf die belastete 
Geschichte hin gesagt, in deren Verlauf solche Einforderung von Christen gegenüber Juden immer 
wieder geschah.« Henrix: Die jüdische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 59. 

82 Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 102. Für Petzel behält das AT 
wegen dieses Verheißungsüberschusses, der sich über Messiaserwartungen exemplarisch zeigen 
lässt, seinen Eigensinn: »Die Juden, die die hebräische Schrift tradieren, lesen und auslegen, ihr 
primäres Auslegungsmilieu darstellen, sind dann nicht weniger als Hüter unabgegoltener Hoff
nungen anzusprechen.« Ebd. 103. 

83 Englischer Originaltext: »The following reflections aim at looking back with gratitude on all that 
has been achieved over the last decades in the Jewish-Catholic relationship, providing at the same 
time a new stimulus for the future.« 

84 Englischer Originaltext: »It is intended to be a starting point for further theological thought with a 
view to enriching and intensifying the theological dimension of Jewish-Catholic dialogue.« Hervor
hebung AS. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 241 

In den Jahrzehnten, die auf das Zweite Vatikanum folgten, vollzog sich in der katho
lischen Theologie und Lehre eine Abwendung von substitutionstheologischen Konzep
ten: G&C spricht im Vorwort von einem »neuen theologischen Rahmen«85 seit NA 4. Im 
Zuge dessen wuchs auf christlicher Seite das Bewusstsein und die Überzeugung, dass 
Gott den Verheißungen an sein Volk Israel und das gegenwärtige Judentum treu bleibt 
(Röm 11,29). Blieb in NA 4 die Bedeutung des gegenwärtigen Judentums noch weitgehend 
unterbestimmt, versucht G&C explizit eine theologische Verhältnisbestimmung zum jü
dischen Volk, mit dem die Kirche »in einer bleibenden Kontinuität«86 steht. Um dieser 
Überzeugung Ausdruck zu verleihen, instituierte sich vor allem seit Johannes Paul II. die 
Vorstellung von einem ungekündigten Bund Gottes mit Israel zu einer fest gefügten Formel 
(Kapitel 2.2). G&C bestätigt offiziell dieses theologische Paradigma (bspw. in G&C 27, 33, 
34) und fragt nach den theologischen Konsequenzen zunächst für das Verhältnis dieses un
gekündigten Bundes zum Neuen Bund in Jesus Christus (G&C 27–34); sodann für die 
christliche Vorstellung von der Heilsuniversalität Jesu Christi (G&C 35–39) und schließ
lich für den Evangelisierungsauftrag der Kirche hinsichtlich des Judentums, also die Fra
ge nach der »Judenmission« (G&C 40–43; Kapitel 7). Unberührt lässt das Dokument die 
für jüdische Vertreter*innen bedeutsame Frage nach den Konsequenzen des Postulats 
vom ungekündigten Bund für die (theologische) Bedeutung von Land und Staat Israel.87 

Das zeigt: G&C gibt als »Dialogdokument« vor allem über einen innerkatholischen 
Prozess Auskunft. In G&C vollzieht sich noch immer die Wende, die die Kirche mit NA 4 
begonnen hat. Wie die zahlreichen Kommentierungen und Analysen,88 aber auch diese 

85 Englischer Originaltext: »new theological framework«. 
86 Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 129. 
87 Vgl. dazu Cunningham: »Moreover, in its [the commissions – AS] consideration of biblical promises 

to the People Israel, G&C focuses on one promise, the ›blessing to the nations,‹ neglecting the fact 
that Genesis 12:1-3 also includes the promise to Abram of a land—a promise covenantally sealed 
in Genesis 15:7, 18 and 17:7-8. Although G&C is aware of Jewish religious attachment to the Land of 
Israel […] (§5), it devotes no attention to the biblical land promise itself. This indicates a difficult 
but necessary task for the future: the development of a Catholic theology of the Land of Israel that 
relates biblical land promises to the world of the twenty-first century (a challenge, incidentally, for 
Jews as well).« Cunningham, Philip A.: Gifts and Calling. Coming to Terms with Jews as Covenantal 
Partners. In: SCJR 12 (2017) 1, 1–18, 17. Ähnlich D’Costa: »The doctrinal question is this: if the land 
was part of the covenant that God makes with his people, the Jews, and the covenant is irrevoca
ble, then does that promise still stand?« D’Costa, Gavin: The Catholic Doctrine of God’s Irrevocable 
Covenant to the Jewish People. In: ders.: Catholic Doctrines on the Jewish People after Vatican II. 
Oxford: Oxford University Press 2019, 1–26, 6. Zu einer Theologie des Landes vgl. Feldbauer: Das 
Land Israel als Spannungsfeld im jüdisch-katholischen Dialog. 

88 Weiterführende Literatur zu G&C: Wansbrough, Henry: The Gifts and the Calling of God are Irrevo
cable. In: European Judaism 50 (2017) 1, 81–92; Tapie, Matthew: Christ, Torah, and the Faithfulness 
of God: The Concept of Supersessionism in »The Gifts and the Calling«. In: SCJR 12 (2017) 1, 1–18; 
Ru-tishauser, Christian: Christian Mission to the Jews Revisited. Exploring the Logic of the Vatican 
Document »The Gifts and Calling of God are Irrevocable«. In: SCJR 14 (2017) 1, 1–16; Gregerman, 
Adam: Superiority without Supersessionism: Walter Kasper, The Gifts and the Calling of God Are 
Irrevocable, and God’s Covenant with the Jews. In: Theological Studies 79 (2018) 1, 36–59; D’Costa: 
The Catholic Doctrine of God’s Irrevocable Covenant, 1–26; Cunningham.: Gifts and Calling, 1–18; 
Cunningham, Philip A.: The Sources behind »The Gifts and the Calling of God Are Irrevocable« 
(Rom 11:29). A Reflection on Theological Questions Pertaining to Catholic-Jewish Relations on the 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Studie belegen, gelingt das auch fünfzig Jahre nach dem Konzil noch nicht völlig span
nungsfrei. So fordert beispielsweise Philip A. Cunningham: »Future Catholic documents 
should make explicit what G&C expresses imprecisely.«89 Alle Kritik darf aber nicht dar
über hinwegtäuschen, dass die Kommission mit G&C das eindeutige Anliegen verfolgt, 
den Dialog mit dem Judentum in seiner Mutualität zu vertiefen, ihn in Richtung eines 
theologischen Dialogs hin weiterzuentwickeln und dafür aus der Tradition der katholi
schen Kirche entsprechende Ressourcen bereitzustellen.90 

G&C greift »zum ersten Mal dezidiert theologische Fragestellungen«91 auf und 
nimmt theologische Tiefenbohrungen92 in der Dialoglandschaft vor. Die Frage nach der 
Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs schwingt dabei mit. Dass G&C zwar betont, 
»nicht ein Dokument des Lehramts oder eine lehramtliche Unterweisung der Katho
lischen Kirche« (G&C Vorwort) zu sein, aber dennoch nach Einschätzung von Norbert 
Hofmann, dem Sekretär der Kommission für die religiösen Beziehungen zum Juden
tum des Heiligen Stuhls, »ein offizielles Dokument des Heiligen Stuhls« ist, »das für 

Occasion of the 50th Anniversary of Nostra Aetate (No. 4). In: SCJR 12 (2017) 1, 1–39; Moyaert, Mar

ianne: »The Gifts and the Calling of God Are Irrevocable« (Rom 11:29). A Theological Reflection. In: 
Irish Theological Quarterly 83 (2018) 1, 24–43; Moyaert, Marianne: Recent Developments in the 
Theology of Interreligious Dialogue. From Soteriological Openness to Hermeneutical Openness. 
In: Modern Theology 28 (2012) 1, 25–52; Abulafia, Anna Sapir: Response to »The Gifts and the Call
ing of God are Irrevocable«. In: European Judaism 50 (2017) 1, 92–98; Pushkin, Yehuda/Goldman, 
Katharina: »Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung …« aus jüdischer Perspektive. In: Arie 
Folger/Jehoschua Ahrens (Hg.): Rabbiner im Gespräch mit dem Vatikan. Jüdisch-katholische Be
ziehungen nach Nostra Aetate und Korrespondenzen mit Benedikt XVI. Berlin: Lit-Verlag Verlag 
2021, 95–98. 

89 Cunningham: Gifts and Calling, 11. 
90 Vgl. exemplarisch Cunningham: »To sketch the alternatives in binary fashion: Does ›evangelize‹ 

mean that Christians should: (a) encourage Jews to be baptized or (B) work with Jews in service 
to the Reign of God? Does ›mission‹ to Jews after Nostra aetate mean: (A) to seek to bring them 
to faith in Christ or (B) to engage in mutually enriching religious dialogue with them? Does ›wit
ness‹ mean that Christians explain their faith to Jews: (A) to bring them to faith in Christ or (B) 
to share reciprocally the experience of covenantal relationship with God? Do Catholics ›dialogue‹ 
with Jews (A) in the hope that they will turn to Christ or (B) to deepen a relationship of mutuality?« 
Cunningham: Gifts and Calling, 6. 

91 Hofmann, Norbert J.: Auf dem Weg zu einer vertieften Partnerschaft zwischen Juden und Chris
ten. In: Jehoschua Ahrens u.a. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die 
Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol-Verlag 2017, 184–194, 191. 

92 Als Referenz für die Metaphorik der Tiefe im Kontext einer performativ arbeitenden Theologie 
kann zum einen Clifford Geertz und seine Analysemethode der »dichten Beschreibung« (»thick 
description«) des balinesischen Hahnenkampfes als »deep play« herangezogen werden. Geertz 
macht mit diesem ethnologischen Konzept darauf aufmerksam, dass es in der Ethnologie nicht um 
eine Beschreibung sozialer Handlungen/Rituale geht, sondern dass Ethnologie vor allem eine In
terpretation und Deutung dieser ist. Vgl. Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Ver
stehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983; ders.: »Deep play« – Ritual als kulturel
le Performance. In: Andrea Belliger/David Krieger (Hg.): Ritualtheorien. Ein einführendes Hand
buch. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 32006, 95–115. Zum anderen kann Abraham 
J. Heschel und seine deepth theology als Referenz ausgewiesen werden (Kapitel 4.2.2.2 und 4.2.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 243 

die gesamte katholische Kirche maßgeblich und bindend ist«93, qualifiziert den Dialog 
bereits performativ in seiner Theologizität, ohne dass dazu die theologische Dimension 
dieses Dialoges und seine erkenntnistheologische Bedeutung explizit ausgesagt werden 
müssten. 

6.1.3.1 Gemeinsamer Bezug auf den »einen Gott, den Gott des Bundes« (G&C 24) 
Auf der Suche nach Topoi, die einen katholischen Entwurf einer Erkenntnistheorie des 
jüdisch-katholischen Gesprächs anleiten können, bietet sich mit G&C jener des ungekün
digten Bundes an.94 Er steht im Mittelpunkt der Reflexionen von G&C; von hier aus wer
den die theologischen Problemfelder ausgewiesen und argumentativ justiert. Und doch 
wirkt der methodische Zuschnitt dieser Studie und die gesetzte Anforderung, verbinden
de, gemeinsame Topoi zu identifizieren, performativ: Sie regt zu einem Umweg an, zu 
einer Verlagerung dieses Topos, mit der entscheidende Umstellungen einhergehen. Die
se weisen, und darauf sei ausdrücklich hingewiesen, über G&C hinaus.95 Sie können an 
dieser Stelle auch nicht in aller Konsequenz theologisch durchdacht werden. Im besten 
Fall aber können sie helfen, die Intention von G&C, codiert über den Topos des unge
kündigten Bundes, klarer herauszustellen und vor allem freier von Missverständnissen 
an jüdische Dialogpartner*innen zu vermitteln. Als gemeinsamer Topos wird deshalb 
statt jenem des »ungekündigten Bundes« jener des gemeinsamen Bezugs auf »den Gott 
des Bundes« (G&C 24) vorgeschlagen. Diesen Topos übernimmt die Kommission als Zi
tat aus einer Rede Papst Franziskus an die Mitglieder des ICCJ vom 30. Juni 2015: »Beide 
Glaubenstraditionen beziehen sich auf den einen Gott, den Gott des Bundes, der sich der 
Menschheit durch Sein Wort offenbart hat.« (G&C 24)96 

Die angedeuteten Umstellungen, die damit verbunden sind, betreffen in erster Linie 
folgenden Aspekt: Wie ausführlich von Adam Gregerman analysiert, arbeitet G&C mit 
der Theologie Walter Kaspers: 

93 Hofmann: Auf dem Weg zu einer vertieften Partnerschaft, 185f.: »Derartige Dokumente müssen va
tikanintern sowohl von der Glaubenskongregation als auch vom Staatssekretariat das ›nulla osta‹ 
erhalten. Im Vorfeld wird zur Abfassung derartiger Texte auch das ›placet‹ des Papstes eingeholt. 
[…] Das Dokument hat die gleiche Autorität wie alle anderen Texte, die von vatikanischen Dikas
terien herausgegeben werden. […] Insofern handelt es sich […] um ein in jedem Fall offizielles und 
gültiges Dokument des Heiligen Stuhls mit entsprechendem Verbindlichkeitscharakter.« Ebd. 

94 Hans Hermann Henrix gibt einen Überblick, inwiefern und in welcher Qualität das Motiv des »nie 
gekündigten Bundes« Eingang in die »christliche Schultheologie der Gegenwart« gefunden hat: 
Henrix, Hans Hermann: Der nie gekündigte Bund. Basis des christlich-jüdischen Verhältnisses. In: 
Jewish-Christian Relations. O. J.: https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendi 
gte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html (10.02.2025). Vgl. Kapitel 2.2. 

95 Das Innovationsmoment gilt auch für die anderen Dokumentenanalysen, wird aber in G&C beson
ders deutlich. 

96 Hervorhebung AS. Englischer Originaltext: »The Christian confessions find their unity in Christ; 
Judaism finds its unity in the Torah. Christians believe that Jesus Christ is the Word of God made 
flesh in the world; for Jews the Word of God is present above all in the Torah. Both faith traditions 
find their foundation in the One God, the God of the Covenant, who reveals himself through his Word. 
In seeking a right attitude towards God, Christians turn to Christ as the fount of new life, and Jews 
to the teaching of the Torah.‹ (Address to members of the International Council of Christians and 
Jews, 30 June 2015).« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html


244 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»As Catholics, they [the authors of G&C – AS] do not start »from scratch,« but see 
themselves as contributing to a developing tradition, building upon and adapting ear
lier statements and views. Above all, these include statements by Cardinal Walter 
Kasper, head of the CRRJ from 2001 to 2010, whom they quote or paraphrase exten
sively and with whom they nearly always agree. His views are directly incorporated 
into Gifts [G&C – AS], for he offers one of the most substantive and detailed Catholic 
(and perhaps Christian) approaches to many of the central questions in Jewish-Chris
tian relations over the last few decades. In his writings starting in 2001 we find an 
extensive and sophisticated approach in Church statements to some of the most 
important outstanding questions. The reliance on Kasper in Gifts is understandable 
and cannot be overstated. Yet, surprisingly, there are no critical studies of Kasper’s 
thoughts on Judaism.«97 

Kaspers Bundestheologie setzt den Bund Gottes mit Israel als bleibend gültig voraus. In 
seinen Verhältnisbestimmungen von Judentum und Christentum, von Altem und Neu
em Bund arbeitet er dementsprechend nicht mit den binären Codes einer Substituti
onstheologie: ungültig vs. gültig, verloren vs. gerettet; verworfen vs. geliebt etc. Kaspers 
Überlegungen aber, wie sie in G&C verarbeitet sind, verbleiben innerhalb einer Logik 
von Verheißung und Erfüllung.98 Zum Beispiel: »Der Neue Bund hebt nicht die früheren 
Bünde auf, sondern bringt sie zur Erfüllung. […] Der Neue Bund kann nie den Alten erset
zen, sondern setzt ihn voraus und gibt ihm eine neue Sinndimension, indem er die im 
Alten Bund geoffenbarte personale Natur Gottes bekräftigt und sie als Offenheit für all 

97 Gregerman, Adam: Superiority without Supersessionism: Walter Kasper, The Gifts and the Calling 
of God Are Irrevocable, and God’s Covenant with the Jews. In: Theological Studies 79 (2018) 1, 36–59, 
40. 

98 Marianne Moyaert weist außerdem darauf hin, dass sich G&C innerhalb einer inklusivistisch an
gelegten Religionstheologie (auch in bewusster Abwehr einer pluralistischen Religionstheologie, 
vgl. DI) bewegt. Moyaert: The Gifts and the Calling, 30. 
Im Hintergrund zur Bedeutung Kardinal Walter Kaspers für G&C und die Argumentationslogik in 
G&C sind zwei kirchen- und diskurspolitisch brisante Kontexte mitzulesen: Der eine ist die Debatte 
um die Neuformulierung der Karfreitagsbitte und der Diskurs um die Judenmission aus dem Jahr 
2008. Kasper trat in dieser Krise der jüdisch-katholischen Beziehungen als Vermittler auf, seine In
terpretation konnte den Konflikt entschärfen. Vgl. Henrix: Israel trägt die Kirche, 92; weiter dazu 
ebd. 41–44. Kasper argumentierte in diesem Zusammenhang für eine Erlösungstheologie, die we
gen der Schöpfungsmittlerschaft Christi im Rahmen neutestamentlicher Christologien (Joh, Kol) 
sowie trinitätstheologisch zwar nicht unabhängig von Christus gedacht werden kann, die aber kein 
Christusbekenntnis voraussetzt. Denn Kasper gehe, so Thomas Fornet-Ponse, »von einem immer 
neu aktualisierten und interpretierten Bund Gottes mit Abraham aus, der durch Jesus Christus 
endgültig neu interpretiert werde, weswegen der alte Bund wegen einer christologischen Erfül
lung fortdauere, sodass aus christlicher Sicht nicht von einem Heil ›außer Christus‹ gesprochen 
werden könne.« Ders.: Keine organisierte Judenmission, aber eine Bitte um Bekehrung? In: Hubert 
Frankemölle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238). 
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 486–506, 501. Der andere Kontext – und mit dem ersten verbun
den – ist das Pontifikat Benedikt XVI. und der Communio-Artikel jenes emeritierten Papstes aus 
dem Jahr 2018. Ratzinger, Joseph/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue. Anmerkungen 
zum Traktat »De Iudaeis«. In: IKaZ 47 (2018) 4, 387–406. Vgl. ausführlicher Fornet-Ponse: Keine 
organisierte Judenmission, 499–503. Die Debatte um den Ratzinger-Aufsatz zeigt offene Flanken 
des Dialogs und des Dokuments. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 245 

jene bestimmt, die unter den Nationen gläubig eine Antwort geben (vgl. Sach 8,20-23; 
Ps 87).« (G&C 27)99 

Diese Logik als Deutungsschlüssel für das Verhältnis zum nachbiblischen Judentum 
ist schon in PJSE zu beobachten.100 Sie versucht das Dilemma zu bearbeiten, »dass 
der Alte Bund von Gott her weiterhin in Kraft ist, Israel aber den Neuen Bund nicht 
angenommen hat« (G&C 34). Wie schon substitutionstheologische Argumentationen, 
lässt auch sie sich über eine Palette binärer Codes abbilden, die zwar nicht antonymisch- 
kontrastiv arbeiten, dafür aber komparativ-progressiv; oder in den Worten Gregermans 
nach dem Prinzip gut vs. besser:101 alt vs. neu, Partikularität vs. Universalität, Schwäche 
vs. Stärke, Mangel vs. Fülle, Inferiorität vs. Superiorität etc. Die Problematik solcher 
Codierungen, der einen wie der anderen, liegt nahe: es ist ihre Performativität, die 
prinzipiell machtvollen und potenziell gewaltförmigen Auswirkungen der sprachlichen 
Codierungen wie uns die Schuldgeschichte gerade der jüdisch-christlichen Beziehun
gen lehrt. Und sie tritt in G&C dort offen zutage, wo diese Erfüllungs-Logik mit dem 
Grundanliegen von G&C in einem spannungsvollen Verhältnis steht. Das zeigt exempla
risch der viel und kontrovers diskutierte Passus zur Frage nach der Heilsmöglichkeit für 
Jüd*innen: »Dass die Juden Anteil an Gottes Heil haben, steht theologisch außer Frage, 
doch wie dies ohne explizites Christusbekenntnis möglich sein kann, ist und bleibt ein 
abgrundtiefes Geheimnis Gottes.« (G&C 36)102 

99 Englischer Originaltext: »The New Covenant can never replace the Old but presupposes it and gives 
it a new dimension of meaning, by reinforcing the personal nature of God as revealed in the Old 
Covenant and establishing it as openness for all who respond faithfully from all the nations (cf. 
Zech 8:20-23; Psalm 87).« Weitere Belege: G&C 32–34. 

100 So weist Petzel darauf hin, dass vor allem christologische Aussagen in PJSE auf eine »Erfüllungs
christologie« hin tendieren (vgl. vor allem PJSE 11 oder 63 und Codes wie »alle«, »letztlich«, »voll«, 
»Sinnfülle«), obwohl die Kommission nach eigener Auskunft (PJSE 21) ein komplexes Erfüllungs- 
Konzept zugrunde legt. Dennoch ist Petzel zuzustimmen, wenn er schreibt: »Es sind Aussagen die
ser Art, die insofern problematisch sind, als sie (m.E. in gewisser Spannung zu anderen Aussagen 
des Dokumentes) das Verständnis decken können, das Alte Testament und die Geschichte, für die 
es steht, sei an ein Ende gekommen. Denn hat es, wenn es letztlich auf diesen Christus abzielt, 
nicht mit dessen Kommen seinen Zweck erfüllt?« Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbib
lischem Judentum, 100. 

101 Gregerman: »The terms I use in these theological models of the relationship—bad and/versus 
good (the first, traditional model, which they reject), and good and better (the present, post- Nos
tra Aetate model, which they affirm)—are obviously my own. Though blunt, they allow me to illus
trate the developments in Catholic theology regarding the relationship between the Old and New 
Covenants. Their use of the second comparative model is what marks a major move in Catholic the
ology, for it allows them to reconcile the two claims discussed above that are in tension with each 
other.« Gregerman: Superiority without Supersessionism, 42. Dass auf der semantischen Grund
lage von Jer 31,31-34 und der Verheißung eines »neuen« Bundes keineswegs eine Antithese zu ei
nem »alten« Bund und gar einer Ablösung dieses Bundes gemeint ist und dass deshalb auch die 
Bezeichnung des Judentums als »Volk des Alten Bundes« problematisch ist, zeigt bereits im Jahr 
2007 Zenger: The Covenant That Was Never Revoked, 103–106. 

102 Weitere Passagen, in denen diese Spannung spürbar ist: G&C 25, 30, 33, 37. Auch René Dausner 
und Josef Wohlmuth fassen die Forderungen des Internationalen Kongresses zum Ende der 50- 
jährigen Jubiläumszeit des Zweiten Vatikanums vom 6. bis 8. Dezember 2015 in München nach ei
nem »konsequenten Umdenken« bzgl. der Logik von Verheißung und Erfüllung wie folgt zusam

men: »Unter Judentum sind dabei nicht nur jene Formen des Judentums vor und in der Zeiten

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Obwohl zu würdigen ist, dass mit dem Verweis auf Gottes Mysterium (das bereits 
für NA zentraler Topos ist, Kapitel 6.1.1.1) eine eschatologische Perspektivierung einge
zogen wird und damit dem heilsamen Offenbarungswirken Gottes Raum gegeben wird, 
so erweckt es im Kontext von G&C doch den Eindruck einer Verlegenheit, der triumpha
listischen Dynamik, welche der Erfüllungslogik innewohnt, entkommen zu wollen. Für 
Marianne Moyaert versucht der Ausweg über das Geheimnis Gottes eine Leerstelle zu 
füllen: 

»Ultimately, the document states – and here the hand of Cardinal Kasper and that of 
Cardinal Koch can both be clearly seen – the relationship between the Church and Syn
agogue and how Christ mediates salvation for the Jews is a mystery of faith that we can 
accept because we live on the basis of the hope that God will finally unite Christians and 
Jews. It is striking that a document that has resulted from so many years of theological 
discussion between the Church and Israel has so little to say about what, according to 
the Commission, is the heart of the theological discussion.«103 

Vor dem skizzierten Hintergrund nimmt der hier vorgeschlagene Topos des gemeinsa
men Bezuges auf den einen »Gott des Bundes« einen entscheidenden Positionswechsel 
vor: Der Zugriff auf den ungekündigten Bund ist nicht mehr einer, der vom Trennenden 
ausgeht, wie er in G&C präsent ist, insofern der Neue Bund vor allem über Christus be
stimmt wird.104 Stärkt man demgegenüber den Topos des »Gottes des Bundes«, richtet 
sich der Blick auf den ungekündigten Bund von dem aus, was Judentum und Christen
tum gemeinsam ist: eine »Ausrichtung«, die »für beide [Judentum und Christentum] je

wende zu verstehen, sondern auch jene, welche die Zeit der Kirche bis zur endgültigen Ankunft 
des Reiches Gottes begleiten. Dies verlangt noch ein viel konsequenteres Umdenken in der Theo
logie vor allem bezüglich des missverständlichen Denkschemas ›Verheißung-Erfüllung‹, wonach 
das Judentum einer Zeit des Schattens zugehöre, während die Kirche bereits in der Zeit des Lich
tes, der Wahrheit und somit der Erfüllung lebe. Der Kirche muss deshalb bewusst bleiben, dass 
sie auch selbst noch auf die Erfüllung Ausschau hält. (Vgl. Lumen Gentium Nr. 48) Die Christen
heit darf folglich in Zukunft das Judentum nie mehr heilsmäßig von sich abspalten, da diesem 
die großen Verheißungen auch in nachbiblischer Zeit unkündbar zugesprochen bleiben. Mit Pau
lus hofft die Kirche deshalb, dass die Erfüllung der Verheißungen durch die Rettung ›ganz Israels‹ 
geschehen wird (vgl. Röm 11,26).« Dausner, René/Wohlmuth, Josef: Erläuterungen zur Münchner 
Schlusserklärung. 6. Kirche und Judentum. In: Christoph Böttigheimer/René Dausner (Hg.): Das 
Konzil »eröffnen«. Reflexionen zu Theologie und Kirche 50 Jahre nach dem II. Vatikanischen Kon
zil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2016, 60–67. 

103 Moyaert: The Gifts and the Calling, 31. Ähnlich setzt auch Christian Rutishauser im Kontext der 
Frage nach der Judenmission an: ders.: Christian Mission to the Jews Revisited. Exploring the Logic 
of the Vatican Document »The Gifts and Calling of God are Irrevocable«. In: SCJR 14 (2017) 1, 1–16, 
9. 

104 Beispielsweise in G&C 23: »Die Kirche ersetzt nicht das Gottesvolk Israel, denn als auf Christus 
gegründete Gemeinschaft stellt sie in ihm die Erfüllung der an Israel ergangenen Verheißungen 
dar.« Englischer Originaltext: »The Church does not replace the people of God of Israel, since as the 
community founded on Christ it represents in him the fulfilment of the promises made to Israel.« 
G&C selbst identifiziert die Beurteilung der Gestalt Jesu als »Fundamentalunterschied zwischen 
Judentum und Christentum« G&C 14. Englischer Originaltext: »Herein consists the fundamental 
difference between Judaism and Christianity, that is, how the figure of Jesus is to be evaluated.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 247 

weils in einer einzigartigen Gottesbeziehung besteht (vgl. die Bundesformel ›Ich bin eu
er Gott und ihr seid mein Volk‹, z.B. in Lev 26,12)« (G&C 27), das heißt dem gemeinsamen 
Glauben an einen Gott, der sich in der Heiligen Schrift in seiner »personalen Natur« of
fenbart (G&C 27)105. Der Topos betont die Relationalität des Bundes: die Beziehung, die 
Gott mit den Menschen eingeht, die sich zu ihm bekennen (Kapitel 2.2.2). Das Bundes- 
Motiv ruft einerseits die schöpfungstheologische Perspektive des Noah-Bundes im Sin
ne einer Erneuerung der Schöpfungsordnung auf (Kapitel 6.2.2). Andererseits ist es mit 
Röm 9–11 eschatologisch perspektiviert, wenn der Bund Gottes bei Paulus vor allem über 
das Motiv der reuelosen Treue bestimmt wird, woran Josef Wohlmuth erinnert: »Auch 
wenn Israel seinen Bundesverpflichtungen nicht nachkommt, obsiegt immer noch Got
tes unerschütterliche Treue zu seinem Volk.«106 

Der Topos des gemeinsamen Bezugs auf den einen »Gott des Bundes« ist in G&C 
durchaus angelegt, tritt aber gegenüber einer Verhältnisbestimmung im christologisch 
grundierten Modus von Verheißung und Erfüllung zurück. Dabei ist der Topos des »Gott 
des Bundes« in mehrfacher Hinsicht anschlussfähig: 

• religionshistorisch und -theologisch an den Topos des Abrahamsegens, der bereits 
für NA 4 konstitutiv ist (G&C 33107 und Kapitel 6.1.1); 

• an exegetisch-offenbarungstheologische Überlegungen in PJSE zur Bedeutung des 
TaNaK/Alten Testaments im Kontext des Dialogs (G&C 32108 und Kapitel 6.1.2); 

• an alternative Reformulierungen einer Bundestheologie, beispielsweise schöpfungs- 
pneumatologische; 

• eschatologisch im Sinne einer gemeinsamen Messiashoffnung (Kapitel 6.1.2.3) und 
schließlich 

• dialogtheologisch an jüdische Reflexionen zur Bedeutung des Bundes Gottes mit sei
nem Volk. 

6.1.3.2 Gottes Bund und »die Gemeinschaft des Gottesvolkes« (G&C 25) 
Mit dem Topos »Gott des Bundes« stellt sich die Frage nach der Bezugsgröße dieses Bun
des: Das Volk Gottes, das im Bund mit diesem Gott lebt. Dazu Bruno Forte: »Die Beziehung 

105 Englischer Originaltext: »[T]he orientation for both consists in a unique relationship with God (cf. for 
example, the covenant formula in Lev 26:12, ›I will be your God and you will be my people‹).« 

106 Wohlmuth, Josef: Das Heil der Juden in der Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils 
Lumen Gentium. In: ders./Hubert Frankemölle: Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmissi

on« (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 460–485, 474. Deshalb gilt für Paulus, dass »ganz 
Israel gerettet werden wird« (Röm 11,26). 

107 »Für den jüdisch-christlichen Dialog erweist sich in erster Linie der Bund Gottes mit Abraham kon
stitutiv, da er nicht nur der Vater des Volkes Israel, sondern auch der Vater des Glaubens der Chris
ten ist.« (G&C 33) Englischer Originaltext: »For Jewish-Christian dialogue in the first instance God’s 
covenant with Abraham proves to be constitutive, as he is not only the father of Israel but also the 
father of the faith of Christians.« 

108 »Da die beiden Leseweisen dem Ziel dienen, Gottes Willen und Wort recht zu verstehen, wird ein
sichtig, wie wichtig die Wahrnehmung der Verwurzelung des christlichen Glaubens im Glauben 
Abrahams ist.« (G&C 32) Englischer Originaltext: »Since each of the two readings serves the pur
pose of rightly understanding God’s will and word, it becomes evident how important is the aware
ness that the Christian faith is rooted in the faith of Abraham.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

zu Ihm muss […] im Bund gelebt werden, der eine lebendige Gemeinschaft auszeichnet, 
die Seine Sprache bewahrt und erkennt und sie ihren Mitgliedern beizubringen weiß, 
auf dass sie ihrerseits zu deren schöpferischen Hütern und Übermittlern werden. Diese 
Gemeinschaft ist das Volk Gottes.«109 

G&C grenzt sich von substitutionstheologischen Vorstellungen ab, denen zufolge die 
Kirche das neue Gottesvolk sei, nachdem das Judentum aufgehört habe, Gottes auser
wähltes Volk zu sein (G&C 17, 23, 32–34). Stattdessen seien »[d]as Judentum und der 
christliche Glaube […] zwei Wege, wie die Gemeinschaft des Gottesvolkes sich die Heiligen 
Schriften Israels zu eigen machen kann.« (G&C 25)110 Das Volk Gottes geht also nicht im 
biblischen Volk Israel auf, sondern die Kirche beansprucht, dass die Tradition dieses Vol
kes in ihr selbst und im Judentum weiterlebt, denn, so Hans Hermann Henrix, »die Bun
deswirklichkeit umgreift beide«111. Das Leben im Bund verbindet Judentum und Christen
tum: sie bilden die »Gemeinschaft des Gottesvolkes«, weil »beide […] durch die Worte der 
heiligen Schriften, in denen die Offenbarung Gottes für immer festgehalten ist, entstan
den sind und genährt werden«112. Sowohl die jüdische wie die christliche Tradition sind 
bei aller Differenz eine »›Ant-Wort‹ auf das heilsgeschichtliche Wort Gottes« und können 
»den Zugang zu Gott erschließen« (G&C 25, s. auch TDW und Kapitel 6.2.2)113. 

Ebenso wie der Topos des »Gottes des Bundes« eröffnet auch das Gegenstück dazu, 
jener der »Gemeinschaft des Gottesvolkes«, Möglichkeiten, die in G&C noch weitgehend 
binär strukturierten Zuordnungsmuster zwischen dem ungekündigten Bund Gottes mit 

109 Forte, Bruno: Berit olam – ein ewiger Bund. Israel und die Kirche. In: Markus Himmelbauer u.a. 
(Hg.): Erneuerung der Kirchen. Perspektiven aus dem christlich-jüdischen Dialog (QD 290). Frei
burg/Basel/Wien: Herder 2018, 256–273, 264. Auch Forte versucht in seinem Beitrag Elemente der 
Kontinuität in der Rede vom ungekündigten Bund mit Israel und dem Neuen Bund der Kirche zu 
identifizieren. 

110 Englischer Originaltext: »Judaism and the Christian faith as seen in the New Testament are two 
ways by which God’s people can make the Sacred Scriptures of Israel their own. The Scriptures 
which Christians call the Old Testament is open therefore to both ways.« 

111 Henrix: Der nie gekündigte Bund, o.S. 
112 Bereits 1988 stellte der evangelische Theologe Friedrich-Wilhelm Marquardt den ungekündigten 

Bund Gottes an den Beginn seiner Dogmatik. Darin schreibt er: »Die christliche Kirche erkennt 
aus der Heiligen Schrift und bekennt sich […] dazu, […] Gott verbunden nur als Bundesgenosse 
des zwischen Gott und dem jüdischen Volk geschlossenen Bundes zu sein.« Ders.: Von Elend und 
Heimsuchung der Theologie. Prolegomena zur Dogmatik. München: Kaiser 1988, 435. In der Bun
desgenossenschaft mit dem jüdischen Volk konstituiert sich die Kirche als »erwählt nur als Mit

erwählte, berufen nur als Hinzugerufene, geheiligt nur als Mitgeheiligte, gottgebunden nur als 
Bundesgenosse des Bundes zwischen Gott und Israel.« Ebd. 425. In diesem Duktus denkt er auch 
christologisch: für ihn ist Christusbeziehung verwirklicht in der christlichen Lebensgemeinschaft 
mit dem jüdischen Volk. Auch das kann wiederum als Marker für die Theologizität des jüdisch- 
christlichen Kontakts qua Dialog gewertet werden. Zu einer Würdigung von Marquardts Ansatz s. 
Henrix, Hans Hermann: Vom Dialog zur Dogmatik. In: Kirche und Israel 4 (1989) 1, 66–72. 

113 Herbert Vorgrimler hat 1998 darauf aufmerksam gemacht, dass die Rede von der Kirche als Volk 
Gottes nicht biblisch ist, sondern erst im Barnabas-Brief auftaucht, und dass dort Israel zwar nicht 
abgewertet wird, dass es aber infolge des hohen christlichen Selbstbewusstseins ausgeblendet 
bleibt. Dafür braucht es Sensibilität, wenn der Topos Volk Gottes in den Dialog eingespielt wird. 
Vgl. ders.: Volk Gottes oder Communio? In: Hildegund Keul/Hans-Joachim Sander (Hg.): Das Volk 
Gottes. Ein Ort der Befreiung (FS Elmar Klinger). Würzburg: Echter 1998, 41–53, 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 249 

seinem jüdischen Volk und dem Neuen Bund in Jesus Christus neu zu denken und al
ternativ zu bestimmen.114 Dazu wird es in Zukunft entscheidend sein, die messianisch- 
eschatologische Dimensionierung dieser Gemeinschaft als pilgerndes Gottesvolk zu stär
ken.115 Judentum und Christentum sind als »Gemeinschaft des Gottesvolkes« einander 
verbunden im gemeinsamen Bezug auf den »Gott des Bundes«: einem Beziehungsge
schehen und einer Suchbewegung, die erst in messianischer Zeit (eschatologisch) an 
ein Ende kommen wird. Marianne Moyaert beschreibt die Vorläufigkeit der geschichtli
chen Realisierung des Bundes und des Lebens als Volk Gottes in beiden Traditionen und 
spricht von Jüd*innen und Christ*innen als Partner*innen in Bedrängnis und Unsicher
heit (»companions in adversity«): 

»Both Israel and the Church wrestle with the Word as revealed in the Torah or by follow
ing the Way of Jesus and thus attempt to remain truth to God’s covenant and to doing 
God’s will. Both do this in their particular way in expectation of the Age to Come. In expect
ing the eschaton, Jews and Christians are two pilgrim peoples, neither of which has access 
to the full meaning of God’s Word. One could add here that Israel and the Church, each 
with its own understanding of covenantal life, are also, in a certain sense, companions in 
adversity: both live in an imperfect time, both are called to build up the Kingdom of God 
here and now while knowing that they will always fall short and that it will ultimately 
be up to God to usher in the end of time. This mutual connection is an important cor
rection to the supersessionist and triumphalist theology that one-sidedly emphasized 
the blindness of the Jewish people over against the Church that walked in the light.«116 

Jüd*innen und Christ*innen sind auf je eigene Weise und doch gemeinsam unterwegs. 
Die »doppelte Identität des Volkes Gottes« und der Status dieses Volkes als pilgernd zeigt 
für René Dausner auch die erkenntnistheologische Qualität des Topos der »Gemeinschaft 
des Gottesvolkes« und des jüdisch-christlichen Dialogs an: »Doppelte Identität lässt sich 
m.E. verstehen als eine Differenz im Selben, als ein [sic.] Spannung im Inneren der ei
genen Identität, die nicht in sich abgeschlossen ist, sondern geöffnet ist für Andere, ja die 
Anderheit konstitutiv in sich trägt. Für die interreligiösen Beziehungen erweist sich das 
einzigartige Verhältnis zwischen Juden und Christen als wegweisend, weil eine doppelte 
Identität des Volkes Gottes einen Dialog von innen heraus erforderlich macht.«117 

Die Kirche ist in ihrem Selbstverständnis als Volk Gottes immer auf die bleibende 
Erwählung Israels verwiesen und kann ihre Sendung als Volk Gottes nicht »ohne diesen 

114 In G&C wird das Verhältnis zwischen dem Judentum und seiner bleibenden Erwählung als Volk 
Gottes und der Kirche als »erneuertes Gottesvolk« (G&C 32) noch über das im vorausgehenden 
Kapitel 6.1.3.1 beschriebene Schema von Verheißung und Erfüllung (bspw. G&C 21–23, 32–34) be
schrieben – mit den entsprechenden Problematiken. 

115 Zur messianischen Bedeutung der beiden Völker s. ausführlich auch Forte: Berit Olam, 263–273. 
116 Moyaert: »The Gifts and the Calling«, 35. 
117 Dausner, René: Das Volk Gottes und die messianische Zeit. Zur dogmatischen Herausforderung 

von Nostra Aetate 4 im 21. Jahrhundert. In: Reinhold Boschki/Josef Wohlmuth (Hg.): Nostra Aeta
te 4. Wendepunkt im Verhältnis von Kirche und Judentum – bleibende Herausforderung für die 
Theologie (Studien zu Judentum und Christentum 30). Paderborn: Schöningh 2015, 83–100, 93. 
Wenn Dausner von der »doppelten Identität« des Volkes Gottes spricht, nimmt er Bezug auf Hoff: 
Ekklesiologie, 49 (bspw.: »Mit Israel wird in der Kirche ein Ort außerhalb ihrer erfasst.«). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Dialog […] erfüllen«118. Der jüdisch-christliche Dialog als Glaubensraum in between ist die 
Performance, ist Wesen und Ausdruck der Gemeinschaft des pilgernden Gottesvolkes. In 
diesem Topos liegt für die Kirche auch »eine offenbarungstheologische Voraussetzung 
ihres Dialogs mit dem Judentum«119. 

Aus dialogsensiblen Überlegungen sei auch einem Einspruch von jüdischer Seite ge
gen den Topos der »Gemeinschaft des Gottesvolkes« Raum gegeben, den es im Glaubens
raum Dialog aufrechtzuerhalten und auszuhalten gilt. Denn noch im Modus des theolo
gisch qualifizierten Einspruchs vollzieht sich performativ die Theologizität des Dialogs. 
Hans Hermann Henrix erinnert deshalb daran: 

»Gott hat in seiner Barmherzigkeit durch Christus Jesus aus ›Fernen‹ ›Nahe‹ gemacht 
(vgl. Eph 2, 13) und die Völker in den Bund Israels hineingenommen. Davon aber weiß 
die jüdische Tradition nichts. Sie erkennt die Hereinnahme der Kirche in den Bund Got
tes mit Israel nicht an. Sie sieht die Christen lediglich in den Bund Gottes mit Noach 
einbezogen. Sie vermag den Abrahams- und Sinaibund nur beim Volk Israel und nicht 
auch bei der Kirche zu sehen. Das ist durch die inneren Voraussetzungen der christli
chen Anerkennung des nie gekündigten Alten Bundes infrage gestellt. Die Glaubens
gewißheit der Kirche, daß sie im Bunde Gottes steht, enthält eine Problematisierung 
des Bundesverständnisses Israels. Sie sollte Christen allerdings nicht zu einem Abrin
gen und Abtrotzen jüdischer Zustimmung verleiten. Kirchliche Bundesgewißheit hat 
ihre Bewährungsprobe darin, daß sie auch im Blick auf jüdische Zurückweisung des 
kirchlichen Bundesverständnisses daran festhält: der Bund Gottes mit Israel ist unge
kündigt.«120 

6.2 Dokumente jüdischer Provenienz zum Dialog 
Auf dem Weg zu einer »jüdischen Theologie« des Christentums: 
»Neue« Räume des Dialogs? 

Für die folgende Analyse von Dokumenten jüdischer Akteur*innen sei auf einen me
thodisch-hermeneutisch entscheidenden Positionswechsel hingewiesen. Aufgrund der 
Perspektivität dieser Studie, die von einer katholischen Theologin im deutschsprachigen 
Raum verfasst und in einen entsprechenden theologischen Diskurs eingebunden ist, ist 
die folgende Analyse jüdischer Dokumente wissenschaftstheoretisch nicht in derselben 
Kategorie zu verorten wie jene der katholischen Dokumente (Kapitel 6.1). Erfolgte die 
Analyse der katholischen Dokumente aus einer Innenperspektive, kann die Analyse der 
jüdischen Dokumente nicht anders als von einer Außenperspektive aus geschehen. Be
reits die Rede von »verbindenden« Topoi, auf die zu identifizieren die Analyse angelegt 

118 Deutsche Bischofskonferenz: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«, 195. 
119 Ebd. 196. Unter Berücksichtigung von Kapitel 7.3 ist auf ein weiteres Potential des Topos der Ge

meinschaft des pilgernden Volk Gottes aufmerksam zu machen, nämlich auf die eschatologisch- 
universalisierende Perspektive dieses Volkes als »Volk aus Völkern«, vgl. dazu Faber: Volk Gottes, 
182, bzw. ebd. 182–184. 

120 Henrix: Der nie gekündigte Bund, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 251 

ist, ist für das Judentum nicht in derselben Weise annehmbar wie für katholische Theo

logie. Das gilt insbesondere mit Blick auf die Orthodoxie. Zwar wird in dieser Studie 
versucht, die jüdische Perspektive bestmöglich in der Analyse zu berücksichtigen, in
dem insbesondere jüdische Autor*innen als Referenzgrößen eingespielt werden. Den
noch kann sie nie ganz eingeholt werden, denn auch der Zugriff auf jüdische Stimmen 
zu den Dialogdokumenten bleibt notwendigerweise ein katholischer. 

Für eine kompetente Einschätzung der jüdischen Dokumente, insbesondere jener 
aus dem Bereich der jüdischen Orthodoxie (TDW und BJR), werden deshalb entlang von 
acht Kontextfaktoren die Entstehungsbedingungen der Dialogdokumente skizziert. 

Exkurs: Dialogdokumente und jüdische Orthodoxie. 
Von Avodah Zarah zu »Partnern in der Welterlösung« 

Nach den Entwicklungen, die den jüdisch-christlichen Dialog in den vergangenen knapp 
sechs Jahrzehnten vorantrieben, und infolge der sich stabilisierenden und sich als solide 
erweisenden Beziehungen zwischen jüdischen und christlichen Vertreter*innen zeich
nen sich in den letzten Jahren erste Ansätze hin zu einem wirklich theologischen Austausch 
zwischen Jüd*innen und Katholik*innen ab. Dennoch mag es aus katholischer Sicht ver
wundern, dass es fünfzig Jahre dauerte, bis mit TDW und BJR eine offizielle Antwort der 
jüdischen Orthodoxie auf NA folgte. Generell sind die Positionierungen innerhalb der 
Orthodoxie zum jüdisch-christlichen Dialog bis heute vielfältig. Sie reichen von Ableh
nung und Verbot des Dialogs, meist unter der Prämisse, das Christentum sei Götzen
dienst (Avodah Zarah121), über Indifferenz gegenüber dem Christentum bis hin zu offe
ner Dialogbereitschaft.122 Die paradigmatische Wende, die die Kirche vollzog, wurde in
nerhalb der Orthodoxie bereits zu Zeiten der Promulgation Nostra aetates vielfach positiv 
aufgenommen. Für das orthodoxe Judentum ergab sich daraus aber zunächst keine Not
wendigkeit für einen formalen Respons. 

Die Gründe dafür, wie Philip A. Cunningham und Adam Gregerman sie rekonstru
ieren, sind vielfältig und spielen auf verschiedenen Ebenen:123 Katholik*innen müssen 

121 Zur Frage, ob das Christentum Götzendienst (Avodah Zarah) ist, vgl. auch den »Exkurs: Rabbi Fein
steins Verbot des jüdisch-christlichen Dialogs (1967)« und die Ahrens-Homolka-Debatte in der HK 
im Frühjahr 2021, Kapitel 4 in FN 3. 

122 Vgl. Ahrens, Jehoschua: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun. Zu Kontext, Entstehung und 
Rezeption der Erklärung orthodoxer Rabbiner und ein kurzer Ausblick auf die Zukunft des Dia
logs. In: ders. et al. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die Erklärung 
orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 2020, 53–79, 70. Zum kulturgeschicht
lichen Kontext des jüdischen Konzepts des Götzendienstes (Avodah Zarah) und der Rolle dieses 
Konzepts in der Haltung gegenüber dem Christentum s. Musall, Frederek: Christentum ist Göt
zendienst (?) Einige Anmerkungen zu Moses Maimonides’ Haltung zum Christentum und ihrem 
kulturgeschichtlichen Kontext. In: Jehoschua Ahrens et al. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwi
schen Juden und Christen. Die Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 
22020, 90–106. 

123 Vgl. dazu: Cunningham, Philip A./Gregerman, Adam: The Import of To Do the Will – a Catholic and a 
Jewish Perspective. In: Jehoschua Ahrens/Irving Greenberg/Eugene Korn (Hg.): From Confrontation 
to Covenantal Partnership. Jews and Christians Reflect on the Orthodox Rabbinic Statement To Do 
the Will of Our Father in Heaven. Jerusalem/New York: Urim Publications 2021, 127–141, 128–130. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

sich immer neu bewusst machen, dass (1.) historisch die lange Geschichte christlicher 
Aversion und Ressentiments gegenüber Jüd*innen im kollektiven Gedächtnis des jüdi
schen Volkes stärker präsent ist als im Christentum und (2.) jüdische Gesprächspart
ner*innen außerhalb Israels von einer Minderheitenposition aus, vor allem in Europa, in 
den Dialog eintreten (religionssoziologisch-psychologischer Aspekt). Diese und weitere Fak
toren wirken herausfordernd und produktiv zugleich auf jüdische Identitätskonstruk
tionen, die gerade in den vergangenen fünfzig Jahren virulent wurden und bis heute 
bleiben. Bezogen auf die »Erwartungshaltung« der katholischen Kirche stellte sich in den 
Worten Michel Bollags die Situation jüdischer Glaubender in den Jahrzehnten nach der 
Schoah folgendermaßen dar: 

»Juden waren in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts mit der Frage der eigenen 
Identität und der Kontinuität des Judentums beschäftigt, besonders in Europa. Genau 
in diesem Kontext jedoch bahnte sich unmittelbar nach der Schoah die nächste Her
ausforderung in Form eines Paradigmenwechsels innerhalb der Kirchen des Westens 
an. Dieser stellte die jüdische Gemeinschaft, die mitten in ihrer eigenen Krise steckte, 
vor die Frage einer neuen Verhältnisbestimmung zum Christentum und damit vor die 
Frage, ob damit auch selbst ein weitere Paradigmenwechsel aus jüdischer Sicht vorzu
nehmen sei. […] Dadurch sahen sich die jüdischen Dialogpartner in den letzten fünfzig 
Jahren zunehmend herausgefordert und vor die Frage gestellt, wie man angemessen 
auf das Versöhnungsangebot vieler Kirchen und christlichen Menschen im Westen re
agieren sollte.«124 

(3.) Institutionell ist die jüdische Orthodoxie anders organisiert als die katholische Kir
che, denn dort gibt es keine vergleichbare Hierarchie.125 Ebenso wenig existiert eine for
mal eingerichtete Institution, die für die Erstellung und Veröffentlichung offizieller Do
kumente zuständig wäre: »There are no recognized spokespersons ready to respond to 
Christian statements on behalf of the diverse and decentralized Jewish world.«126 TDW 
und BJR entstanden deshalb je situationsgebunden auf die Initiative mehrerer Rabbi
ner und jüdischer Gelehrter hin, die als Verfasser fungieren.127 Weitere jüdische Rabbi
ner und Intellektuelle drückten als Unterzeichner ihre Zustimmung zum Dokument aus 

124 Bollag, Michel: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel im Verhältnis des Judentums zum Chris
tentum. In: Jehoschua Ahrens u.a. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. 
Die Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 2020, 124–134, 131, 128f. 
Ausführlicher zum »Kontext« der Erklärungen TDW und BJR s. ebd. 127–129. 

125 Vgl. dazu eine humoristische Bemerkung des jüdischen Gelehrten Ernst Ludwig Ehrlichs: »Mir 
scheint, dass es […] keine allgemeinen Entscheidungen geben kann – zu denen glücklicherweise 
bei den Juden ja auch die Behörde fehlt, sonst hätten wir die gleichen Sorgen wie die Katholiken. 
Mir ist das Durcheinander und die Unklarheit dann noch lieber.« Zitiert nach Connelly, John: Ju
den – Vom Feind zum Bruder. Wie die Katholische Kirche zu einer neuen Einstellung zu den Juden 
gelangte. Paderborn: Schöningh 2016, 242. 

126 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 129. Ähnlich Bollag: Auf dem Weg zum 
Paradigmenwechsel, 124. 

127 Um sichtbar zu machen, dass keine weiblichen Akteurinnen beteiligt waren, wurde hier bewusst 
auf eine gendergerechte Schreibweise verzichtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 253 

und stützen es damit autoritativ ab. Exemplarisch schreibt Michel Bollag über die Un
terzeichner von TDW: 

»Diese Rabbiner gehören alle zu einer intellektuellen Elite, die bereit ist, die Heraus
forderungen unserer Zeit zu sehen und sich ihnen zu stellen. Sie haben nicht nur ein 
intensives, zum Teil langjähriges Jeschiwa-Studium (Talmudschule) hinter sich, son
dern vielfach auch eine akademische jüdische und weitere geisteswissenschaftliche 
Bildung häufig mit PhD-Abschluss. Mit diesem Hintergrund stellen sie innerhalb des 
orthodoxen Judentums eine Minderheit dar, deren Einfluss beschränkt ist. Einfluss ha
ben diese Rabbiner – und damit auch die Deklaration – genau in dem Milieu, in dem 
sie sich bewegen.«128 

(4.) Während es für die Kirche und ihre Identität eine (erkenntnis-)theologische Notwen
digkeit ist, sich mit dem Judentum auseinanderzusetzen, erfordert das theologische 
Selbstverständnis des jüdischen Volkes dies nicht in der gleichen Weise: »While Jews 
who became aware of Nostra Aetate and similar texts welcomed their novel, positive tone, 
they tended not to see any theological significance in them for their own religious life, 
hence they found no need for a communal religious response.«129 

(5.) Religionsrechtlich und religionstheologisch130 abgestützt wird diese Nichtnotwendigkeit 
durch Soloveitchiks Confrontation (Kapitel 4.1.3) und seine Absage an einen theologischen 
Dialog: »Orthodox Jews generally avoid theological engagement with Christians. This 
stance was encouraged by a leading Orthodox authority, Rabbi Joseph Soloveitchik who 
[…] offered several reasons why Jews should not converse with Christians about their 
respective theologies and beliefs.«131 

(6.) Methodologisch-wissenschaftstheoretisch kommt ein weiterer Aspekt hinzu: Jüdische 
Theologie – sofern man diesen christlich konnotierten Terminus überhaupt auf jüdi
sches Denken und Lehren übertragen will – arbeitet anders als katholisch-christliche 
Theologie. Die Logiken, nach denen im Judentum theologisches Wissen generiert wird, 
verlaufen nicht analog zu jenen christlicher Wissensproduktion. 

128 Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 127. 
129 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 128. Im Umkehrschluss bedeutet das aber 

nicht, dass es für das Judentum keine Gründe gäbe, sich mit dem Christentum zu beschäftigen. 
Aus einer katholischen Perspektive sind erste Ansätze eines zunehmenden Bewusstseins dafür im 
jüdischen Diskurs bereits erkennbar (vgl. TDW, BJR über Narrative wie den Noahidischen Bund, 
Tikkun Olam etc.). 

130 Zur »eigentümlichen Rezeption« der Position Soloveitchiks s. Kapitel 4.1.2.1. Jehoschua Ahrens plä
diert in diesem Zusammenhang: »Daher [nach der offiziellen Abschaffung der Judenmission durch 
die Kirche – AS] können wir heute Rabbiner Soloveitchiks Artikel als das einordnen, als das er 
gedacht war: eine religionsphilosophische Betrachtung zu seiner Zeit – keine halachisch-verbindliche 
Aussage in Bezug auf den Dialog.« Ahrens, Jehoschua: Katholizismus und jüdische Orthodoxie. 
Einführung in eine komplexe Beziehung. In: ders./Arie Folger (Hg.): Rabbiner im Gespräch mit dem 
Vatikan. Jüdisch-katholische Beziehungen nach Nostra Aetate und Korrespondenzen mit Benedikt 
XVI (Forum Christen und Juden 20). Berlin: Lit-Verlag 2021, 11–40, 34. Hervorhebung AS. 

131 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 129f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»Das Judentum hat keine systematische Theologie im christlichen Sinne entwickelt, 
sondern andere Reflexionsformen, die der Zentralität des Gesetzes gerecht werden. 
Das Christentum wird auf jüdischer Seite nicht, wie das Judentum in der christlichen 
Theologie, in einer Dogmatik behandelt, sondern im Rahmen von Rechtsdiskursen. 
Rechtliche Entscheidungen werden im orthodoxen Judentum aber dezentral und in
dividuell von Rabbinern entschieden, anders als durch den Papst und Konzilien auf 
christlicher Seite. Die […] genannten Erklärungen [TDW und BJR] sind da in gewisser 
Weise ein Novum, auch wenn sie eher im Bereich der Haschkafa (›Weltanschauung‹; 
›Leitphilosophie‹) als der Halacha (›verbindliches Religionsrecht‹) anzusiedeln sind.132 

In TDW und BJR wird das nicht völlig spannungsfreie Unternehmen gewagt, sich zu ei
nem Thema (die religiöse Bedeutung des Christentums für Jüd*innen) zu äußern, das in 
der jüdischen Tradition nur rudimentär behandelt wird, sich aber gleichzeitig innerhalb 
dieser Tradition zu bewegen: »There are relatively few resources in the Jewish tradition 
for them [die Verfasser von TDW und BJR – AS] to draw upon in order to speak theologi
cally about Christianity, for it is a topic that has been taken up by only a small number of 
thinkers.«133 Dieses Bestreben blieb nicht ohne Kritik. Am versiertesten in diesem Punkt 
ist die Analyse David Bergers, der die Darstellungen der Positionen von Maimonides und 
Jehuda Halevi in TDW als zu einseitig und die Ambivalenzen verschweigend kritisiert.134 
Gegen diese Kritik wendet Daniel Krochmalnik ein: 

»So wie Nostra aetate 4 zur jüdischen Religion hauptsächlich auf Römerbrief 9–11 von 
Paulus baut, so steht auch das orthodoxe Dokument auf einer recht schmalen Quellen
basis. Wobei die angeführten Zitate freilich nur eine kleine Auswahl bieten, dahinter 
stehen umfangreiche Quellensammlungen und -studien, die zwei der Unterzeichner, 
R. Alon Goshen-Gottstein, Direktor des Elijah Interfaith Institute in Jerusalem und R. 
Eugene Korn, Direktor des Center for Jewish-Christian Understanding and Cooperation 
in Efrat vorgelegt haben.«135 

132 Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 25. 
133 Cunningham/Gregerman: From Confrontation to Covenantal Partnership, 135. Zum theologischen 

und historischen Kontext der Dokumente s. ausführlicher ebd. 132–135. Nur einige Stichworte da
zu: Für Gregerman ist die Frage nach der Bedeutung einer anderen religiösen Tradition für das 
Judentum auch deshalb kaum behandelt, weil für das traditionelle jüdische Denken eine Zweitei
lung der Menschen in Jüd*innen und Nichtjüd*innen spezifisch ist. So kennt die jüdische Traditi
on zwar die Frage danach, welche Bedeutung den Nichtjüd*innen im Heilsplan Gottes zukommt. 
Zentral in der jüdischen Tradition ist demnach, ob und inwiefern diese die noahidischen Gebote 
einhalten. Problematisch mit Blick auf das Christentum waren und sind in diesem Zusammenhang 
die christlichen Vorstellungen von Trinität und Inkarnation. Bereits im Mittelalter wurde unter jü
dischen Gelehrten die Frage diskutiert, ob diese christlichen Konzepte dem noahidischen Verbot 
von Idolatrie entgegenstünden. Denker, die das Christentum positiv würdigen (wie etwa in An
sätzen Maimonides und später Samson Raphael Hirsch) tuen dies nicht aufgrund des christlichen 
Selbstverständnisses, sondern insofern christliche Glaubensvorstellungen mit jenen der jüdischen 
Tradition kompatibel sind. 

134 Berger, David: Vatican II at 50. Assessing the impact of »Nostra Aetate« on Jewish-Christian rela
tions. In: Tablet Magazine, 15.12.2015: https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/ 
vatican-ii-at-50 (10.02.2025). 

135 Krochmalnik, Daniel: »Partner in der Welterlösung«. Zur Erklärung orthodoxer Rabbiner zum 
Christentum. In: Jehoschua Ahrens et al. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50
https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50
https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50


6 Topografien des Dialogs 255 

Als einer der Verfasser räumt Jehoschua Ahrens die Kritik Bergers zwar grundsätzlich 
ein, gibt aber zu bedenken, dass das Dokument bewusst die positive Wertschätzung des 
Christentums durch beide Autoritäten betont, um zu einer innerjüdischen Diskussion 
anzuregen.136 Ahrens markiert damit einen zweiten methodologischen Punkt: Werden 
TDW und BJR hier wie in vielen wissenschaftlichen Beiträgen als »Dialogdokumente« 
bezeichnet, darf das – wie schon im Kontext der katholischen Dokumente mehrfach er
wähnt – nicht darüber hinwegtäuschen, dass sie in erster Linie nicht an christliche Ge
sprächspartner*innen adressiert sind, sondern dass sie vor allem auch eine Stimme nach 
Innen sein wollen. Sie sprechen mitten hinein in einen noch immer andauernden inner
orthodoxen »Legitimierungsprozess des christlich-jüdischen Dialogs bei orthodoxen In
tellektuellen, Geisteswissenschaftlern und Rabbinern.«137 

»Diesen Legitimierungsprozess fortzusetzen und der modern-orthodoxen und religi
ös-zionistisch gemäßigten Gemeinschaft positive Beurteilungen des Christentums na
hezubringen, die innerhalb der Tradition vertreten, aber wenig gelehrt wurden und 
deshalb in der Regel wenig bekannt sind, ist – neben dem Ausdruck der Dankbarkeit 
gegenüber dem innerchristlichen Umkehrprozess – das primäre Ziel der Deklaration 
To Do the Will.«138 

TDW und BJR schöpfen für ihre Argumentation bewusst aus der jüdischen Tradition, 
um sie als halachisch, also mit dem jüdischen Religionsgesetz konform auszuweisen. Nur 
so können die Texte als Diskussionsgrundlage ihre Performativität im innerorthodo
xen Diskurs um die Möglichkeit einer theologischen Neubestimmung des Christentums 
entfalten. Dazu werden zumindest im Fall von TDW auch gewohnte Rezeptionsmuster 
durchbrochen und kaum rezipierte Lesarten jüdischer Tradition aufgerufen, die – so die 
Hoffnung, die im eben angeführten Zitat Bollags aufscheint – eine performative Wir
kung auf die jüdische Sichtweise des Christentums entfalten.139 

Über Cunningham und Gregerman hinaus seien zwei weitere Aspekte angefügt: 

Christen. Die Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 22020, 137–148, 
138f. 

136 Vgl. Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, 67. Ausführlicher zur Kritik an TDW s. ebd., 
65–68. 

137 Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 131. Ähnlich auch Ahrens mit Bezug auf TDW: »Die 
Erklärung schließt also keine Diskussion ab, sondern eröffnet vielmehr eine solche Diskussion in
nerhalb des Judentums, speziell innerhalb der Orthodoxie.« Ahrens: Den Willen unseres Vaters 
tun, 74. 

138 Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 131f. 
139 Michel Bollag exemplarisch zum Kommentar Rabbiner Naftali Zvi Berliners zu Jakob und Esau, 

der in TDW aufgerufen wird: »Diesen Kommentar [Berliners] in den Vordergrund zu stellen ist 
deshalb aus der Sicht orthodoxer, in den rabbinischen Quellen verankerter Gelehrter ein mutiger 
Schritt. Der Text der Thora wird hier gegen eine mächtige rabbinische Tradition gelesen, die in 
einer Sicht, die nur schwarz und weiß kennt, Jakob immer als den Guten und Esau stets als den Bö
sen charakterisiert. Interpretationen wie die von Rabbiner Naftali Zvi Berlin haben langfristig das 
Potenzial, wenn sie im Rahmen von Lehrverträgen, Draschot (Auslegungen) und im Religionsun
terricht vermittelt werden, im Laufe der Zeit dazu beizutragen, eine neue Ära jüdisch-christlicher 
Beziehungen einzuleiten.« Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

(7.) Religionspolitisch wird aus christlicher Perspektive häufig die diskurstheoretische 
und damit machtpolitische Dimension übersehen. Vor allem in Europa geht es inner
halb der jüdischen Denominationen auch um die Frage, welche jüdischen Stimmen und 
welche jüdischen Akteur*innen in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit wahrgenommen 
und gehört werden.140 Das zeigt exemplarisch die Debatte um Ahrens und Homolka in 
der Herder Korrespondenz Anfang 2021.141 Zwar ist für diesen Aspekt zwischen der Situa
tion des jüdischen Volkes in Europa (gesondert nochmal im deutschsprachigen Raum) 
und jener in Israel und in den USA jeweils zu differenzieren. Doch für Deutschland sind 
beispielsweise im Deutschen Koordinierungsrat der Gesellschaften für Christlich-Jüdi
sche Zusammenarbeit (DKR) keine Stimmen aus der Orthodoxie im Vorstand vertreten. 
Die beiden Dokumente TDW und BJR haben deshalb im jüdisch-katholischen Dialog die 
Relevanz der jüdischen Orthodoxie auf die nächsten Jahre hin gestärkt. Diese machtför
mige Dimension scheint auch in folgendem Zitat Jehoschua Ahrens durch: 

»Natürlich stellte sich die Frage, ob angesichts der jüdischen Erklärung Dabru Emet aus 
dem Jahr 2000 noch eine weitere jüdische Erklärung notwendig sei. […] Zwar war mit 
Michael Wyschogrod, […] ein orthodoxer Jude einer der frühen Initiatoren, doch Da
bru Emet entwickelte sich zu einem nicht-orthodoxen Projekt und erfuhr viel Kritik […]. 
Und es gibt noch weitere bedeutende Unterschiede zu unserer Erklärung. Dabru Emet 
war vor allem amerikanisch, nicht-orthodox und wissenschaftlich in seiner Entstehung 
und Ausrichtung. Unsere Erklärung ist international (vor allem bezieht sie die Situation 
aus den drei großen jüdischen Zentren Israel, USA und Europa mit ein, was nicht im

mer leicht war, denn die jeweilige Situation des Dialogs ist ziemlich unterschiedlich), 
orthodox und religiös. Entsprechend ist Den Willen unseres Vaters im Himmel tun sehr 
quellenbasiert und halachisch-argumentativ. Interessanterweise macht unsere Erklä
rung etwas, das Dabru Emet wollte, aber nicht schaffte: Sie formuliert eine theologische 
Perspektive. Damit ist sie sozusagen eine weitergehende Ergänzung zu Dabru Emet.«142 

(8.) Wissenssoziologisch sei abschließend auf einen weiteren Aspekt hingewiesen, nämlich 
der Frage nach dem Verständnis von »Theologie«. Nicht selten wird im jüdisch-katholi
schen Dialog von beiden Seiten der Begriff einer »jüdischen Theologie« gebraucht. Was 
vor allem für Katholik*innen eine neutrale Kategorie zu sein scheint, entpuppt sich im 
jüdisch-christlichen Dialog immer wieder als zutiefst christlich geprägtes Konzept, das 

140 Zu dieser Frage vgl. auch den bereits erwähnten Beitrag der Autorin gemeinsam mit Teilneh
menden des Network of Young Scholars in Jewish-Christian Dialogue: Herberger/Höftberger/Koch/ 
Schmuck: Who can speak on behalf of whom?, o.S. 

141 Vgl. Kapitel 4 in FN 3. 
142 Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, 61. Dazu ähnlich auch Christian M. Rutishau

ser, der in einer ersten Reaktion im theologischen Feuilleton feinschwarz.net schreibt: »TDW aus 
orthodoxer Feder geht in einigen Punkten jedoch sogar weiter […] als Dabru emet, weil es dezidiert 
aus jüdischer Perspektive geschrieben ist und nicht den Konsens mit Christen sucht: Die großen 
Autoritäten aus dem Mittelalter, Moses Maimonides und Jehuda Halevi, wie auch Rabbiner der 
Neuzeit werden zitiert, die im Christentum eine monotheistische Religion sehen, die Nicht-Juden 
zum Gott Israel geführt haben. (Nr. 3)« Rutishauser, Christian M.: Der jüdisch-katholische Dialog 
lebt! Zwei neue theologische Dokumente von Qualität: https://www.feinschwarz.net/der-juedisc 
h-katholische-dialog-lebt/ (10.02.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/
https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/
https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/


6 Topografien des Dialogs 257 

nicht ohne Weiteres auf jüdisches Lernen und Lehren zu übertragen ist. Nicht nur im 
Dialog, sondern auch innerhalb des Judentums selbst gibt es einen Diskurs darüber, ob 
eine Selbstbezeichnung als »jüdische Theologie« für die Forschung von Wissenschaft
ler*innen, die sich aus der jüdischen Tradition heraus verstehen und/oder die sich mit 
der jüdischen Tradition beschäftigen, angemessen ist.143 Das christliche Verständnis von 
Theologie, obgleich der Begriff schon bei den Philosophen der griechischen Antike vor
gebildet ist, bekommt seinen spezifischen Zuschnitt seit dem europäischen Mittelal
ter.144 »Theologie« als θεο-λογία (»Lehre von Gott«) ist kein universales Konzept, das so 
auch in anderen Religionstraditionen vorfindbar wäre. Es ist eine (west-)kirchlich gepräg
te Kategorie, die sich vor allem mit und seit der Gründung von Universitäten entwickelte 
(institutionell), also in einem akademischen Kontext (sozial) vorwiegend innerhalb Euro
pas (geografisch, philosophisch, diskurstheoretisch), in dem sich spezifische Methoden 
etablierten (wissenschaftstheoretisch). Hanspeter Heinz macht vor diesem Hintergrund 
die Skepsis von jüdischer Seite gegenüber dem traditionellen christlichen Theologiebe

griff für Christ*innen verständlich: 

»In Judaism, there is often the suspicion that theology is a superfluous, un-Jewish and 
untrustworthy occupation. Superfluous because it is seen as a theoretical superstruc
ture on top of Scripture and of life; further, superfluous because Jews do not have to de
fine their self-understanding in connection with and in contrast to Christianity, which 
on the other side is not possible for Christians. Un-Jewish because theology is seen to be 
basically the teaching of dogmatic principles coming from an authoritarian teaching 
body which does not exist in Judaism. Untrustworthy because also modern theology in 
a friendly, dialogical garment is believed to be in truth nothing other than the classi
cal controversial theology with its apologetic argumentation; or because conversations 
about faith with people of other faith communities either lead to an intensification of 
the differences in belief and to enmity or to a softening of one’s own conviction (thus 
the right wing of Orthodox Judaism).«145 

Wenn der jüdisch-christliche Dialog wie in dieser Studie vorgeschlagen als Überset
zungsraum zur Geltung kommt, werden Schwierigkeiten wie die soeben mit Blick auf 
den Begriff »Theologie« geschilderten in der Verwendung und Übersetzung im Dialog 
sichtbar und thematisierbar. Wird in dieser Studie der Begriff »Theologie« mit Blick auf 
jüdisches Sprechen, Lehren und Lernen von Gott dennoch verwendet, dann nur mit dem 
Problembewusstsein für die bleibenden Differenzen und Spannungen. Philip A. Cun
ningham erinnerte während einer Konferenz im Januar 2023 an die unterschiedlichen 
Kulturen und Grammatiken wissenschaftlicher Diskurse in jüdischen und christlichen 
Traditionen: »(1.) We have differing Cultures of Discourse. Catholics seek universal 

143 Vgl. dazu Jacobs, Louis/Umansky Ellen M.: Theology. In: Encyclopaedia Judaica 2007 (Online-Ver
sion), o.S. 

144 Zum Theologie-Begriffs s. Schwöbel, Christoph: Theologie. In: RGGonline. 
145 Heinz, Hanspeter: Dabru Emet: A German Perspective. Results of a Research Period in the USA. 

JC Relations 28.02.2003, 1–27, 14f.: https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-per 
spective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html (10.02.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html


258 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

truths; Jews seek knowledge through debate. (2.) We have differing Grammars of Dis
course. We not only use the same terms differently, but those terms reflect different 
»grammars« or »master narratives« [e. g. in Judaism: God’s call and covenant with Abra
ham, the Tora, the land of Israel; Christianity: fall from humanity, Jesus as redeemer – 
AS].«146 

Trotzdem soll im Folgenden nicht auf die Rede von einer »jüdischen Theologie« 
verzichtet werden. Das macht in dieser Studie, die der Frage nach der Möglichkeit eines 
theologischen Dialogs nachgeht, schon deshalb Sinn, weil so (von einem katholischen 
Standpunkt aus und ohne Anspruch auf (uneingeschränkte) Zustimmung durch jüdi
sche Gesprächspartner*innen) markiert werden kann, wo im Dialog und im Folgenden 
speziell in den Dokumenten über Gott gesprochen wird, wo Gott und sein Offenba
rungshandeln in die Argumentation eingespielt werden. Selbstverständlich bleibt das 
lediglich eine »Hilfskonstruktion« zum Zwecke der Analyse, denn eine strenge Trennung 
zwischen theologischen und sozial-ethischen Argumenten ist am Ende weder sinnvoll 
noch notwendig (Kapitel 4.1.3). Von Bedeutung ist dagegen, dass »[a]lthough Jews and 
Catholics have different ways of doing theology, it is intriguing to see how both engage 
their respective traditions in response to their changed relationship.«147 

6.2.1 Topografie »erster Schritte«: Dabru Emet (DE) 

Mitte der 1960er Jahre veröffentlichten drei einflussreiche Rabbinerpersönlichkeiten in 
den USA offizielle Stellungnahmen, in denen sie ihre jeweilige Position zum Christen
tum und ihre damit verbundene Haltung zum Ausdruck brachten: Josef B. Soloveitchik 
schrieb vor der Promulgation von NA seinen einflussreichen Aufsatz Confrontation 
(1964), in dem er das jüdisch-christliche Gespräch auf säkularer Ebene begrüßte, Dis
kurse über theologische Themen aber bewusst ausschloss (Kapitel 4.1). Abraham Joshua 
Heschel schrieb nach Erscheinen von NA seinen Aufsatz No Religion Is an Island (1966), 
der universalanthropologisch ansetzt und Wege für einen Dialog der Religionen auf
zeigt (Kapitel 4.2). Und schließlich Rabbi Moshe Feinstein, dessen Antwort auf NA 1967 
erschien, der den jüdisch-christlichen Dialog mit Verweis darauf, das Christentum sei 
Avodah Zarah, gänzlich ablehnt und verbietet (S. 160). In der Folgezeit gab es immer wie
der einzelne jüdische Gelehrte, die auf NA referierten (beispielsweise Eugene Borowitz, 
Irving Greenberg oder Jacob Neusner).148 Ihre Schriften wurden innerhalb der jüdischen 
Community kaum rezipiert. 

146 Zitiert nach einem unveröffentlichten Handout zu einem Vortrag von Philip A. Cunningham mit 
dem Titel »The Nature (and Dynamics) of ›The Dialogue‹« in Salzburg, 9.1.2023. 

147 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 129. Ebd. 141. 
148 Vgl. dazu Lenk, Marcie: Dabru Emet. In: Yehuda Kurtzer/Claire E. Sufrin (Hg.): The New Jewish 

Canon. Boston: Academic Studies Press 2020, 199–203, 201. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 259 

Das änderte sich mit Dabru Emet (im Folgenden DE):149 »Zu Beginn des neuen 
Jahrtausends haben die jüdischen Wortmeldungen von Einzelautoren eine korporative 
Verdichtung erfahren«150, so Hans Hermann Henrix. Es ist als Statement einer Gruppe 
amerikanischer Rabbiner*innen und jüdische Gelehrte die erste öffentliche Antwort auf 
NA und ein Anerkenntnis des »dramatische[n] und unvorhersehbaren Wandel[s] in den 
christlich-jüdischen Beziehungen« (DE S. 160) seither: 

»Wir sind davon überzeugt, dass diese Veränderungen [in den christlichen Kirchen mit 
Blick auf das Judentum] eine wohlbedachte jüdische Antwort verdienen. Als eine Grup
pe jüdischer Gelehrter unterschiedlicher Strömungen – die nur für sich selbst spricht – 
ist es unsere Überzeugung, dass es für Juden an der Zeit ist, die christlichen Bemühun

gen um eine Würdigung des Judentums zur Kenntnis zu nehmen. Wir meinen, es ist für 
Juden an der Zeit, über das nachzudenken, was das Judentum heute zum Christentum 
zu sagen hat.« (DE S. 161151) 

Mehr als 170 Frauen und Männer jüdischer Gelehrsamkeit aus unterschiedlichen De
nominationen unterzeichneten das Statement, darunter zwanzig Unterzeichner*innen 
aus dem orthodoxen Judentum. Vorangegangen waren acht Jahre wissenschaftlicher 
Zusammenarbeit im Rahmen der Jewish Scholars Group on Christianity, der unter anderem 
Tivka Frymer-Kensky, Peter Ochs, David Novak und Michael A. Signer angehörten. Sie 
gaben auch den bereits erwähnten Diskussionsband Christianity in Jewish Terms heraus 
(Kapitel 5.2.2), in dem die in DE knapp dargestellten Leitsätze ausführlich erläutert 
sind. Alle Autor*innen sind jüdische Akademiker*innen, die an nichtjüdischen Insti
tuten lehrten und damit religionspolitisch unabhängig von einer offiziellen jüdischen 
Institution agieren konnten. Für Hanspeter Heinz ist der Wissenschaftsbetrieb und der 
sozio-politische Kontext des Judentums in den USA der ausschlaggebende Faktor für 
die Möglichkeit der Entstehung von DE.152 

149 National Jewish Scholar Project: »Dabru Emet.« Eine jüdische Stellungnahme zu Christen und 
Christentum. 10. September 2000. In: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes« (Papst Fran
ziskus). Texte zu den katholisch-jüdischen Beziehungen seit Nostra aetate (Arbeitshilfen Nr. 307). 
Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: o. V. 2019, 160–165. Seitenzahlen ent
sprechend dieses Textabdrucks. Englischer Originaltext: »In recent years, there has been a dra
matic and unprecedented shift in Jewish and Christian relations.«: https://www.ccjr.us/dialogika- 
resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet (10.02.2025). 

150 Henrix: Christus im Spiegel anderer Religionen, 56. 
151 Englischer Originaltext: »We believe these changes merit a thoughtful Jewish response. Speaking 

only for ourselves—an interdenominational group of Jewish scholars—we believe it is time for 
Jews to learn about the efforts of Christians to honor Judaism. We believe it is time for Jews to 
reflect on what Judaism may now say about Christianity.« 

152 Heinz nennt dafür mehrere Gründe: ders.: Dabru emet: A German Perspective, 10–14. Es ist auch 
ein Spezifikum der akademischen Landschaft in den USA: »This means that both professors from 
other Christian denominations and Jewish scholars belong to the teaching staff of theological de
partments, as for example the authors of Dabru Emet. In addition, there are nationally more than 
twenty Centers or Institutes of Jewish-Christian Studies, most of them maintained by the Catholic 
Church.« Ebd. 10. Zudem ist die Situation des Judentums in den USA generell eine andere als je
ne in Israel oder Europa: Jüd*innen sind auch in den USA zwar eine Minorität, aber sie sind ge

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet
https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet
https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet


260 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Aufgrund seiner Veröffentlichung an prominenter Stelle in der New York Times und 
in der Baltimore Sun am Abend von Yom Kippur am 10. September 2000 erfuhr DE zu
nächst große Aufmerksamkeit. Trotz teils scharfer Kritik konnte DE einen angeregten 
Diskurs in Gang bringen.153 Das entsprach auch dem Anliegen der Autor*innen, denen 
es um das Anstoßen vor allem eines innerjüdischen Klärungsprozesses ging. Michael A. 
Signer schrieb dazu: »Dabru Emet is not a definitive statement. It is the beginning of a 
discussion first among Jews themselves.«154 

Die performative Dynamik dieses Projektes sowohl für den jüdisch-christlichen Dia
log wie auch für die jüdischen Traditionen, die bei Signer anklingt, zeigte sich in den Fol
gejahren an einer Zunahme von Forschungsbeiträgen und Dialoginitiativen, ohne die die 
gegenwärtigen Entwicklungen des jüdisch-christlichen Dialogs kaum vorstellbar wären. 
Mehr als zwanzig Jahre später ist rezeptionsgeschichtlich und religionspolitisch Mehr
faches zu beobachten:155 Zum einen ist erstaunlich, dass es bis heute nie zu einer offi
ziellen Antwort auf DE vonseiten einer jüdischen Organisation wie beispielsweise dem 
AJC kam.156 Zum anderen ist erwähnenswert, dass DE, obgleich einer der Initiatoren 
der Orthodoxie zuzurechnen ist, weitgehend als Projekt liberaler jüdischer Strömungen 
wahrgenommen wird. Die gewichtigsten Einwände an DE wurden aus dem Bereich der 
Orthodoxie vorgelegt, was vermutlich auch dazu beiträgt, dass DE bis heute in der Or
thodoxie wenig Beachtung erfährt.157 Vor und insbesondere nach der Veröffentlichung 
der noch zu analysierenden Dokumente aus dem Bereich der jüdischen Orthodoxie in 

sellschaftlich gut integriert und eine einflussreiche Gruppe. Heinz spricht deshalb von einer »self- 
confidence of American Jews«. Ebd. 11. 

153 Am prominentesten sind die Kritiken David Bergers, A. James Rudin und Jon D. Levensons. DE wird 
vor allem vorgeworfen, es sei zu relativistisch, ginge zu unkritisch mit der christlichen Mitverant

wortung am Antisemitismus der NS-Zeit um und argumentiere insgesamt zu undifferenziert. Vgl. 
dazu u.a. Lenk: Dabru Emet, 202. Vor allem die erste und fünfte These standen im Fokus der Kri
tik, wohingegen die Schlussthese, wonach Judentum und Christentum zur Zusammenarbeit für 
Gerechtigkeit und Frieden aufgerufen werden, mit breiter Zustimmung rechnen konnte. Vgl. dazu 
Henrix: Israel trägt die Kirche, 110. 

154 Signer, Michael A.: Dabru Emet. A Contextual Analyses. In: Théologiques 11 (2003) 1–2, 187–202, 
194. 

155 Als weitere Anmerkung zur Rezeption von DE: Hanspeter Heinz macht darauf aufmerksam, dass 
die Publikation und Rezeption von DE von gleich mehreren Ereignissen überschattet wurde: Zu
nächst auf katholischer Seite von der Seligsprechung Pius IX eine Woche vor der Publikation und 
zwei Tage nach der Promulgation der Erklärung Dominus Iesus. Dazu Heinz: »These events were 
seen as a contradiction of the often attested acknowledgment through this same pope [John 
Paul II] of the covenant with the people of Israel which has never been revoked; they were also seen 
as a contrast to the moving symbolic actions of the pope which had moved the world a few months 
earlier: his public confession in St. Peter’s of the Catholic church’s historical guilt and his pilgrim

age to Jerusalem.« Heinz, Hanspeter: Dabru Emet: A German Perspective. Results of a Research 
Period in the USA. JC Relations, 28.02.2003, 1–27, 2: https://www.jcrelations.net/article/dabru-e 
met-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html (10.02.2025). Dazu kam 
das Versagen der Kommission jüdisch-katholischer Historiker zur Studie der Rolle des Vatikans 
während des Zweiten Weltkriegs. Auch die Zuspitzung des Konflikts im mittleren Osten und der 
Terroranschlag 9/11 überschatteten die Promulgation. Vgl. ebd. 6. 

156 Vgl. dazu Heinz: Dabru Emet: A German Perspective, 6. 
157 Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 120: »Das Dokument löste seinerzeit sowohl innerhalb progressi

ver Juden als auch in christlichen Kreisen lebhafte Diskussionen aus. Von jüdisch-orthodoxer Seite 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html


6 Topografien des Dialogs 261 

den Jahren 2015 und 2017 nahm das (Forschungs-)Interesse an DE deutlich ab: Bis auf 
wenige Ausnahmen (vor allem rund um das 20-jährige Jubiläum von DE, dem beispiels
wiese die Zeitschrift American Religion eine Sonderausgabe widmete)158 ist zu beobach
ten, dass die Zahl der Publikationen dazu seither rückläufig ist.159 

In DE werden von jüdischen Standpunkten aus erste, tastende Schritte in den Glau
bensraum Dialog hinein gewagt. Das wird vor allem auch mit Blick auf das Begleitwerk 
Christianity In Jewish Terms deutlich: Der darin angestoßene dialogische Übersetzungspro
zess (Kapitel 1.3.3) kommt einem ersten Abtasten gleich, einem Suchen nach Zugängen 
zum jüdisch-christlich Dialog als geteiltem Glaubensraum. Diesem Setzen erster Schritte 
wohnt eine Performativität inne: im Gehen, und sei es noch so unsicher und zaghaft, er
schließen sich die gesuchten Zugänge bereits, neue Räume eröffnen sich. Diese ersten 
Schritte auf dem Terrain eines (damals) neu zu vermessenden jüdisch-christlichen Glau
bensraums verlaufen entlang theologischer Motive, die in DE zum ersten Mal von jüdi
scher Seite systematisch verdichtet als verbindende, »gemeinsame« bestimmt werden. 
Viele dieser Schritte sind nicht völlig neu, sondern können sich an ersten Gehversuchen 
bspw. von Franz Rosenzweig, Martin Buber, Abraham J. Heschel und den bereits genann
ten Persönlichkeiten Eugene Borowitz, Irving Greenberg oder Jacob Neusner orientie
ren.160 Neu aber ist die Absicht, mit der sie gesetzt werden: DE geht es nicht nur um den 
Dialog mit dem Christentum unter der Prämisse »Nie wieder Auschwitz!«. Vielmehr re
flektiert es grundsätzlich auf das jüdische Verhältnis zum Christentum. DE geht über ei
nen Dialog auf (friedens-)ethischem Gebiet hinaus und betritt bewusst theologisches Ter
rain. 

blieb es weitgehend unbeachtet; einige orthodoxe Rabbiner – darunter Jacob Neusner und Hillel 
Goldberg – übten harsche Kritik an Dabru Emet.« 

158 Vgl. dazu die Online-Ausgabe der American Religion: Dabru Emet. 20 Years Later: https://www.ame 
rican-religion.org/dabruemet (06.02.2025). Eine ausführliche rezeptionsgeschichtliche und theo
logische Reflexion des 20jährigen Jubiläums von DE kann an dieser Stelle nicht geleistet werden 
und bleibt damit weiterhin ein Desiderat für künftige Auseinandersetzungen. 

159 Vgl. dazu Henrix: Israel trägt die Kirche, 11: »Die öffentliche Kontroverse um ›Dabru Emet‹ inner
halb des Judentums war jedoch in den letzten Jahren zur Ruhe gekommen. In diese Ruhe spra
chen dann die beiden Erklärungen aus dem orthodoxen Judentum hinein.« Die Auswahl der For
schungsliteratur in diesem Kapitel spiegelt diesen Befund wider. Für erste ausführliche Reaktionen 
und Analysen, die im deutschsprachigen Raum erschienen, s. v.a. Kampling, Rainer (Hg.): Dabru 
emet – redet Wahrheit. Eine jüdische Herausforderung zum Dialog mit Christen. Gütersloh: Kaiser 
2003; Dirscherl, Erwin/Trutwin, Werner (Hg.): Redet Wahrheit – dabru emet: jüdisch-christliches 
Gespräch über Gott, Messias und Dekalog (Forum Christen und Juden 4). Münster: Lit-Verlag 2004; 
Frankemölle, Hubert (Hg.): Juden und Christen im Gespräch über »Dabru Emet – redet Wahrheit«. 
Paderborn: Bonifatius 2005. 

160 Man denke beispielsweise an Heschel oder die bereits genannten Persönlichkeiten wie Greenberg 
oder Neusner. Oder auch die Seelisberger Thesen von 1947 »Die Kirchen und das Judentum.«, vgl. 
Ahrens, Jehoschua: Gemeinsam gegen Antisemitismus – Die Konferenz von Seelisberg (1947) revi
sited. Die Entstehung des institutionellen jüdisch-christlichen Dialogs in der Schweiz und in Kon
tinentaleuropa (Forum Christen und Juden 19). Berlin u.a.: Lit-Verlag Verlag 2020; Steiner, Martin: 
Personen und Thesen der Seelisberg-Konferenz. In: 75 Jahre Seelisberg-Konferenz. Broschüre hg.v. 
der Inländischen Mission. Zofingen: o. V. 2022, 7–15. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.american-religion.org/dabruemet
https://www.american-religion.org/dabruemet
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.american-religion.org/dabruemet
https://www.american-religion.org/dabruemet


262 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

6.2.1.1 Glaube an »den gleichen Gott« 
Die Ernsthaftigkeit dieser ersten Schritte wird zu Beginn von DE deutlich. Der Einsatz 
könnte höher nicht sein. Mit dem ersten Schritt wird alles riskiert: Es ist der Glaube 
an den »gleichen Gott«, der Judentum und Christentum verbindet: »Juden und Christen 
beten den gleichen Gott an.« (DE S. 161161) Diese in den Worten Hans Hermann Hen
rix’ »theozentrische Eröffnungsthese« wird gleichsam performativ als Fundament ei
nes theologischen Dialogs zwischen Judentum und Christentum von jüdischer Seite ge
legt.162 Es ist zugleich das stärkste Fundament, das eine Glaubensgemeinschaft einbrin
gen kann. Auf dieser Basis realisiert und vollzieht sich der jüdisch-christliche Dialog 
nicht anders als in seiner Theologizität: DE anerkennt das christliche Bekenntnis zum 
Gott Israels, würdigt es als Beziehungsgeschehen Gottes mit Christ*innen und nimmt es 
dadurch offenbarungstheologisch ernst. »Wenngleich der christliche Glaube für Juden 
keine annehmbare Alternative darstellt, freuen wir uns als jüdische Theologen darüber, 
dass Abermillionen von Menschen durch das Christentum in eine Beziehung zum Gott 
Israels getreten sind.«163 (DE S. 161) Menschen jüdischen und christlichen Glaubens ste
hen diesem Gott »gemeinsam gegenüber«164, wie Henrix es formuliert. 

Dass es gegen die Postulierung dieses starken Topos innerjüdisch heftige Einsprü
che gab, verwundert nicht. Diese jüdischen Einsprüche sind im Glaubensraum des Dia
logs nicht einfach aufzulösen, sondern ihnen ist ein (erkenntnistheologisch relevanter) 
Ort zuzuweisen. Entlang solcher Einwände können im Dialog Möglichkeiten ausgelotet 
werden, um mit Henrix zu sprechen, »in klarer Sicht der Andersheit des Grundverständ
nisses einen Respekt theologischer Qualität zu formulieren.«165 

In der eschatologisch ausgerichteten sechsten These wird der gemeinsame Erkennt
nisort des Glaubens an den »gleichen Gott« weitergeführt und offenbarungstheologisch 
verschärft.166 Zunächst unter dem Vorzeichen der Betonung der unaufhebbaren Diffe
renzen zwischen Judentum und Christentum, werden diese Differenzen in DE theologisch 
interpretierbar und qualifizierbar. »Der nach menschlichem Ermessen unüberwindbare 
Unterschied zwischen Juden und Christen wird nicht eher ausgeräumt werden, bis Gott 
die gesamte Welt erlöst haben wird, wie es die Schriften prophezeien.« (DE S. 163) In der 

161 Englischer Originaltext: »Jews and Christians worship the same God.« 
162 Vgl. Henrix, Hans Hermann: Christus im Spiegel anderer Religionen. Berlin: Lit-Verlag 2014, 56. 

In bewusster Abgrenzung zu Henrix, der diese These als »Eingangsportal« für das Judentum in das 
Gespräch mit dem Judentum metaphorisiert, möchte ich von einem »Fundament« für den Dialog 
als Glaubensraum sprechen. Zugänge zu diesem Glaubensraum sind von jüdischer Seite mehrere 
möglich, die im Folgenden und in den Analysen zu TDW und BJR exemplarisch angedeutet wer
den. 

163 Englischer Originaltext: »While Christian worship is not a viable religious choice for Jews, as Jewish 
theologians we rejoice that, through Christianity, hundreds of millions of people have entered into 
relationship with the God of Israel.« 

164 Henrix: Christus im Spiegel anderer Religionen, 57. 
165 Ebd. 
166 Die These lautet: »Der nach menschlichem Ermessen unüberwindbare Unterschied zwischen Ju

den und Christen wird nicht eher ausgeräumt werden, bis Gott die gesamte Welt erlöst haben 
wird, wie es die Schriften prophezeien.« (DE S. 163) Englischer Originaltext: »The humanly irrec
oncilable difference between Jews and Christians will not be settled until God redeems the entire 
world as promised in Scripture.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 263 

Erläuterung heißt es: »Christen wissen von Gott und dienen ihm durch Jesus Christus 
und die christliche Tradition. Juden wissen und dienen Gott durch die Tora und die jü
dische Tradition. […] So wie Juden die Treue der Christen gegenüber ihrer Offenbarung 
anerkennen, so erwarten wir auch von Christen, dass sie unsere Treue unserer Offenba
rung gegenüber respektieren.« (DE S. 163167) 

Der sprachlich bewusst gewählte Parallelismus von Christ*innen/Jesus Chris
tus/christlicher Tradition und Jüd*innen/Tora/jüdischer Tradition setzt performativ 
die Beziehung Gottes zu seinem jüdischen Volk parallel zum Beziehungsgeschehen 
Gottes mit Christ*innen. Der christliche Glaube erfährt damit von jüdischer Seite eine 
Aufwertung, insofern der Treue der Christ*innen zu ihrem Glauben und zu Christus 
grundsätzlich offenbarungstheologische Qualität zugesprochen wird. Dazu Henrix: 

»Der erste Teil dieses Doppelsatzes bedeutet die jüdische Anerkenntnis, dass im Chris
tentum etwas von Gott her geschehen ist. Das hat den Charakter eines qualitativ Neu
en. Es fordert nämlich im innerjüdischen Ringen den Respekt gegenüber Christinnen 
und Christen und zwar, weil sie ihrer Glaubenstradition gegenüber treu sind. Das ist 
ein neuer Klang. Das gute jüdische Wort eines Respekts gegenüber christlichen Frauen 
und Männern hat oft deren Menschlichkeit im Blick und dies manchmal abseits ihres 
Christseins. Hier aber wird die christliche Menschlichkeit nicht unter Absehung vom 
Christsein, sondern infolge des Christseins respektiert. Das ist menschliche Begegnung 
in theologisch-religiöser Bewusstheit. Wenn Christinnen und Christen jüdischen Re
spekt nicht trotz ihrer Treue zu ihrer Glaubenstradition, sondern aufgrund dieser Treue 
verdienen, dann erscheint eine solche Feststellung wie eine zentrale Aussage einer jü
dischen Theologie des Christentums.«168 

Das spiegelt auch die Überzeugung der Autor*innen von Christianity in Jewish Terms wi
der, nämlich dass für Jüd*innen durch das Studium des Christentums die eigene reli
giöse Tradition besser verstehbar wird. Der christliche Glaube ist mit DE ein Erkennt
nisfundort für die jüdische Suche nach Gott. 

Auf dem als gemeinsam ausgewiesenen Fundament des Dialogs werden in den fol
genden Thesen von DE erste tastende Schritte entlang theologischer Topoi auf das neue 
Terrain des jüdisch-christlichen Glaubensraums gewagt und gleichsam die Tragfähig
keit des theozentrischen Topos erprobt. Diese Topoi konstituieren sich auf dem Fun
dament des Glaubens an den gleichen Gott performativ als gemeinsame Topoi. Es ist 
nicht nur »das gleiche Buch – die Bibel (das die Juden ›Tanach‹ und die Christen das ›Alte 
Testament‹ nennen«169 (DE S. 161), das einen Zugang zu diesem Glaubensraum ermög
licht (Kapitel 6.1.2.1), es sind auch »moralische Prinzipien« der Tora, auf die sich Juden 
und Christen gleichermaßen verpflichtet wissen: »Juden und Christen anerkennen die 

167 Englischer Originaltext: »Christians know and serve God through Jesus Christ and the Christian 
tradition. Jews know and serve God through Torah and the Jewish tradition. […] Jews can respect 
Christians’ faithfulness to their revelation just as we expect Christians to respect our faithfulness 
to our revelation.« 

168 Henrix: Israel trägt die Kirche, 111. 
169 Hervorhebung AS. Englischer Originaltext: »Jews and Christians seek authority from the same 

book—the Bible (what Jews call ›Tanakh‹ and Christians call the ›Old Testament‹).« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

moralischen Prinzipien der Tora. […] Diese uns gemeinsame moralische Haltung kann 
die Grundlage für ein verbessertes Verhältnis zwischen unseren beiden Gemeinschaften 
sein.«170 (DE 162) Daraus entsteht auch die in These 8 formulierte Notwendigkeit eines 
gemeinsamen Einsatzes zum Wohle der Welt: »Juden und Christen müssen sich gemein
sam für Gerechtigkeit und Frieden einsetzen.«171 

6.2.2 Topografie der »Überschreitung«: Den Willen unseres Vaters 
im Himmel tun (TDW) 

Bereits mit dem Titel »Den Willen unseres Vaters im Himmel tun« spielen die Verfas
ser von TDW programmatisch eine theologische Ebene ein: TDW will eine theologische 
Perspektive auf das Verhältnis zwischen Judentum und Christentum formulieren. Das 
geschieht zunächst über eine Anerkennung sowohl der Umstellungen in christlicher 
und katholischer Lehre als auch der positiven Erfahrungen mit katholischen Dialog
partner*innen. Vor allem die offizielle Ablehnung der Judenmission wird als Eintritt 
in eine neue Phase des Dialogs interpretiert.172 Die Performance dieses Dialogs wird 
als ein Momentum aufgenommen, das nach einer Auskunft sowohl über die Bedeu
tung des Christentums wie auch über die Bedeutung des Dialogs für das jüdische Volk 
verlangt.173 Ziel ist es, »von jüdischer Seite her einen Schritt weiterzugehen im Dialog und 
den Standort neu zu bestimmen, insbesondere in Bezug auf den theologischen Status 
des Christentums«174, so Jehoschua Ahrens. 

Um das leisten zu können, schafft TDW aus Beständen der eigenen Tradition, vor 
allem über die jüdischen Autoritäten Maimonides und Jehudah Halevi, eine Basis für 
eine theologisch begründete Würdigung des Christentums. Für die Orthodoxie, darauf 
macht Christian Rutishauser aufmerksam, ist erst dieser Rückbezug auf jüdische Auto
ritäten und Traditionen ein Ermöglichungsgrund für einen (theologischen) Dialog mit 
dem Christentum.175 »Dieser Vorschlag, in der eigenen Landkarte einen Raum für das 
Christentum vorzusehen, eröffnet weitreichende Perspektiven für das Gespräch und ist 
eine große Stärke dieser Erklärung,«176 so Barbara Schmitz. 

Diese Bestände aus der jüdischen Tradition haben topologische Qualität als auto
ritative Fundorte: Sie leiten die Bestimmung der Bedeutung des Christentums für das 

170 Hervorhebung AS. Englischer Originaltext: »Jews and Christians accept the moral principles of 
Torah. […] All of us were created in the image of God. This shared moral emphasis can be the basis 
of an improved relationship between our two communities.« 

171 Hervorhebung AS. Zum Motiv des Tikkun Olam als jüdisch-christlichen Topos s. ausführlich das 
nachfolgende Kapitel 6.2.2. Englischer Originaltext: »Jews and Christians must work together for 
justice and peace.« 

172 »Jetzt, da die katholische Kirche den ewigen Bund zwischen G-tt und Israel anerkannt hat, können 
wir Juden die fortwährende konstruktive Gültigkeit des Christentums als unser Partner bei der 
Welterlösung anerkennen, ohne jede Angst, dass dies zu missionarischen Zwecken missbraucht 
werden könnte.« (TDW 3) 

173 Vgl. dazu auch Hoff: Identität in Beziehung, 168. 
174 Ahrens: Katholizismus und jüdische Orthodoxie, 31. 
175 Rutishauser: Der jüdisch-katholische Dialog lebt!, o.S. 
176 Schmitz: Die jüdischen Erklärungen »Zwischen Jerusalem und Rom« und »Den Willen unseres Va

ters im Himmel tun«, 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 265 

Judentum und die Bedeutung des Dialogs für das Judentum argumentativ an. Als Topoi 
werden sie im Dialog und seiner mutualen Übersetzungsprozesse auch für das Christen
tum zugänglich gemacht. In katholischer Lesart können sie deshalb als verbindende Topoi 
im Sinne von Kapitel 5 reformuliert werden (Kapitel 5.2.2). Diese Topoi sind Moment ei
ner Überschreitung, nämlich dort, wo die Verfasser bewusst für die Orthodoxie klassisch 
gewordene Grenzziehungen (bspw. Soloveitchik, Kapitel 4.1) für den Dialog übertreten. 

6.2.2.1 Die vielen Boten Gottes: Raum der Potentialität 
TDW räumt prinzipiell die Möglichkeit ein, dass Gott sich auch Nichtjüd*innen er
schließt und dass Gottes Wort auch außerhalb Israels zu suchen und zu finden ist:177 »Wir 
glauben, dass G-tt viele Boten nutzt, um Seine Wahrheit zu offenbaren, […].«178 (TDW 6) 
Dieser Topos ist als Gegendarstellung zur Interpretationsfolie des Christentums als 
Avodah Zarah angelegt. Er bleibt zunächst vage und deutungsoffen, weil zum einen 
lediglich als Möglichkeit angezeigt und zum anderen ohne direkten Bezug auf Jesus 
oder das Christentum. Nur unter Einbezug von TDW 3 kann indirekt ein Bezug auf Jesus 
erschlossen werden, wenn dort unter Berufung auf Rabbiner Jacob Emden daran erin
nert wird, dass Jesus die Tora bestätigt, die Götzen der Völker beseitigt und die sieben 
noachidischen Gebote in Erinnerung gerufen habe.179 Trotz oder gerade wegen seiner 
Schemenhaftigkeit eröffnet der Topos einen dialogischen Interpretations- und Überset
zungsraum, von dem aus eine Wertschätzung des Christentums um seiner selbst willen, 
nicht (nur) aufgrund seines Beitrags zur universalen Verbreitung jüdischer Werte, allen 
voran der Offenbarung des Wort Gottes in Form der Heiligen Schriften Israels in einer 
zunehmend säkularer werdenden Welt, ausgelotet werden kann.180 TDW schafft damit 
die Möglichkeit eines eigenständigen Offenbarungshandelns im Christentum, das in 
einem Bezug zur Offenbarung Israels steht. In Zukunft wird sich zeigen, ob auf dieser 
Basis die Beanspruchung der Kirche, in den Bund Gottes hineingenommen zu sein und 
zum auserwählten Volk Gottes zu gehören (vgl. G&C, Kapitel 6.1.3.1 und 6.1.3.2) von jü
discher Seite positiv bewertet werden kann. Damit könnte ein Weg angezeigt sein, auch 

177 Vgl. Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 137. 
178 Englischer Originaltext: »We believe that God employs many messengers to reveal His truth.« 
179 Vgl. TDW 3. Englischer Originaltext: »Rabbi Jacob Emden wrote that ›Jesus brought a double good

ness to the world. On the one hand he strengthened the Torah of Moses majestically […] and not 
one of our Sages spoke out more emphatically concerning the immutability of the Torah. On the 
other hand he removed idols from the nations and obligated them in the seven commandments 
of Noah so that they would not behave like animals of the field, and instilled them firmly with 
moral traits […]. Christians are congregations that work for the sake of heaven who are destined to 
endure, whose intent is for the sake of heaven and whose reward will not be denied.‹" 

180 So bewertet beispielsweise David Rosen das Christentum positiv als Träger jüdischer Werte. Das 
Christentum sei »relevant für unsere eigene heilige Aufgabe, Kiddusch HaSchem, den Namen Gottes 
zu heiligen!« Rosen, David: Eine Theologie des Anderen? Ist theologischer Dialog mit dem Chris
tentum für das orthodoxe Judentum möglich? In: Arie Folger/Jehoschua Ahrens (Hg.): Rabbiner im 
Gespräch mit dem Vatikan. Jüdisch-katholische Beziehungen nach Nostra Aetate und Korrespon
denzen mit Benedikt XVI. Berlin: Lit-Verlag Verlag 2021, 159–63, 163. Und weiter: »Diese Heiligung 
des göttlichen Namens unter den Völkern ist eine herausragende religiöse Verantwortung, die für 
Israels Zielsetzung und Vorsehung von grundlegender Bedeutung ist.« Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

von jüdischer Seite den Dialog als Glaubensraum zwischen Jüd*innen und Christ*innen 
in seiner Theologizität als Performance der Bundespartnerschaft zu würdigen. 

6.2.2.2 Tikkun Olam: ein gemeinsamer göttlicher Auftrag 
TDW verortet die Bedeutung des Christentums für das Judentum in einer Kooperation 
»bei der Artikulierung der wesentlichen moralischen Werte für das Überleben und das 
Wohl der Menschheit«181 (TDW 3). Soloveitchik siedelt diese Zusammenarbeit auf einer 
sozialen und politischen Ebene an. TDW macht die genuin theologische Dimension, die 
theologische Verfasstheit einer solchen Zusammenarbeit geltend und sichert sie über 
das Aufrufen mehrerer theologischer Topoi ab. Der erste besteht in einer »gemeinsamen 
Aufgabe in der Verheißung des Bundes«: »Juden wie Christen haben eine gemeinsame Auf
gabe in der Verheißung des Bundes (a common covenantal mission), die Welt unter der Herr
schaft des Allmächtigen zu verbessern, sodass die gesamte Menschheit Seinen Namen 
anruft und Laster von der Erde verbannt werden.« (TDW 4)182 

Schon mit dem bewussten Anklang an das Alenu-Gebet, das Schlussgebet der jüdi
schen Tagesgebete, wird ein theologischer Bezugsrahmen aufgespannt.183 Im Zentrum 
des Alenu steht das rabbinische Motiv des Tikkun Olam, das Ausdruck einer messianischen 
Hoffnung (Kapitel 6.1.2.3) auf die Errichtung von Gottes Reich auf Erden und auf die 
Vereinigung aller Menschen in Anbetung des einen Gottes ist (vgl. auch DE 8).184 Je
hoschua Ahrens betont, dass die Zusammenarbeit von Jüd*innen und Christ*innen als 
Partner*innen in TDW nicht nur gesellschaftlich-politisch gemeint ist, sondern mit dem 
Alenu-Gebet auch theologisch, nämlich in dem Sinne »gemeinsam dafür einzustehen, 
dass die ganze Welt erkennt, dass Gott der eine Gott ist.«185 Wenn das Tikkun Olam mit 

181 Englisches Original: »We are no longer enemies, but unequivocal partners in articulating the es
sential moral values for the survival and welfare of humanity«. Zitiert nach dem Vierten Treffen 
der Bilateralen Kommission des israelischen Oberrabinats und des Heiligen Stuhls für religiöse 
Beziehungen mit dem Judentum, Grottaferrata, Italien am 19. Oktober 2004. 

182 Englischer Originaltext: »Both Jews and Christians have a common covenantal mission to perfect 
the world under the sovereignty of the Almighty, so that all humanity will call on His name and 
abominations will be removed from the earth.« Hervorhebung AS. 

183 »Der Beginn [von TDW 4] ist fast ein wortwörtliches Zitat aus der jüdischen Liturgie«, so Ahrens: 
Katholizismus und jüdische Orthodoxie, 34. 

184 Zu Tikkun Olam s. ausführlicher: Flusser, Johann: Tikun Olam in Judentum und Islam. Das jüdisch- 
rabbinische Konzept zur Verbesserung der Welt im Lichte des jüdisch-muslimischen Dialogs: http 
s://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html (10.02.2025); 
s. auch Grötzinger, Karl Erich: Jüdisches Denken. Theologie – Philosophie – Mystik. Bd. 5. Meinun

gen und Richtungen im 20. und 21. Jahrhundert. Frankfurt/New York: Campus Verlag 2019, 256–260 
(»Tikkun ›Olam – eine universalistisch sozial-liberale social justice-Bewegung«). Grözinger betont, 
dass das Konzept des Tikkun Olam vor allem im Zuge einer »Protestantisierung des Judentums« 
im Frühen Reformjudentum zu einem zentralen Begriff stilisiert wurde, um politische, linke und 
demokratische Agenden zu pushen (problematisch wird das dort, wo antizionistische Reflexe so 
stark werden, dass letztendlich eine Assimilation und Auflösung des Judentums angestrebt wird). 
Die rabbinische Verwendung des Terminus intendierte hingegen gerade eine Stärkung des Geset
zes, nämlich in dem Sinne, dass kleine Änderungen und Ausnahmen vom strengen Recht zugelas
sen werden sollten, um die Akzeptanz und Stabilität der Olam, also der menschlichen Gesellschaft 
und Ihres Rechtssystem, garantieren zu können. Vgl. ebd. 257. 

185 Ahrens: Katholizismus und jüdische Orthodoxie, 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html


6 Topografien des Dialogs 267 

TDW ausdrücklich Christ*innen mit einschließt, denn »[k]einer von uns kann G-ttes 
Auftrag in dieser Welt alleine erfüllen« (TDW 4), und damit die Notwendigkeit der Zu
sammenarbeit theologisch bestimmt, dann ist auch von christlicher Seite und im jüdisch- 
christlichen Dialog zu erschließen, was Tikkun Olam als gemeinsames Handlungsziel be
deuten kann.186 

Die partnerschaftliche Zusammenarbeit von Judentum und Christentum auf die
ses Ziel hin, hat vor Gott Bedeutung und wird mit TDW dementsprechend (heils-)theo
logisch qualifiziert. Im englischen Original wird das durch die attributive Zuschreibung 
»covenantal« besonders deutlich. Diese »common covenantal mission«, die im Schluss
satz von TDW wiederholend aufgenommen wird,187 ist ein erkenntnistheologischer To
pos, ein Ansatzpunkt für eine Formulierung der Theologizität des jüdisch-christlichen 
Dialogs mit Kategorien der jüdischen Tradition. Die Rede vom Bund und die göttliche 
Erwählung des jüdischen Volkes ist wesentliches Element jüdischen Selbstverständnis
ses. In der jüdischen Tradition schließt Gott den Noah-Bund mit allen Menschen guten 
Willens. Nichtjüd*innen sind auf die sieben sogenannten »noachidischen Gebote« ver
pflichtet und können so einen Zugang zur Kommenden Welt, zur olam ha-bah erhalten, 
ohne sich an die für Jüd*innen verpflichtenden 613 Gebote und Verbote der Tora halten 
zu müssen.188 Mit TDW sind Christ*innen in diesen Bund Gottes mit Noah in besonde
rer Weise eingeschlossen, denn sie achten nicht nur die noachidischen Gesetze, sondern 
haben darüber hinaus mit Jüd*innen »viel mehr gemeinsam, als uns trennt« (TDW 5)189. 
Deshalb können sie als Bündnispartner*innen bestimmt werden, die gemeinsam eine 
aktive Rolle im Tikkun Olam, dem theologischen Konzept von der »Wiederherstellung der 
Welt«, übernehmen. 

Über diese gemeinsame Aufgabe, die als »Bündnisauftrag« qualifiziert ist und die 
nicht nur in einer moralischen Verantwortung liegt, sondern vor allem eine religiöse 
meint (»all humanity will call on His name«), ist das Christentum in das Bundesgesche
hen zwischen Gott und seinem Volk mit hineingenommen: »TDW occasionally and wi
th caution alludes to some kind of covenantal relationship between the One God of Israel 
and Christians, which, of course, is how Christians understand themselves.«190 Auf die
ser Basis kann auch die Trennung von Judentum und Christentum theologisch interpre
tiert werden als eine Gott gewollte »Trennung zwischen Partnern mit erheblichen theo
logischen Differenzen, nicht jedoch eine Trennung zwischen Feinden« (TDW 3)191, die 

186 Vgl. zu den Motiven Zimzum und Tikkun Olam und die »covenantal responsibility of Jews and Chris
tians«: Greenberg, Irving: Judaism, Christianity, and Partnership after the Twentieth Century. In: 
Ochs, Peter/Sandmel David et al. (Hg.): Christian Theology in Jewish Terms. Boulder u.a.: West

view Press 2000, 25–36, 33. 
187 Englischer Originaltext: »Jews and Christians will remain dedicated to the Covenant by playing an 

active role together in redeeming the world.« 
188 Vgl. Gen 9,1-13 und die Talmud-Tradition Sanhedrin 56a/b. 
189 Englischer Originaltext: »We Jews and Christians have more in common than what divides us«. 
190 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 138. Ähnlich Hoff, demzufolge das Chris

tentum »in die Offenbarungsgeschichte Gottes mit Israel hineingenommen« wird. Hoff: Identität 
in Be-ziehung, 168. 

191 Englischer Originaltext: »In separating Judaism and Christianity, G-d willed a separation between 
partners with significant theological differences, not a separation between enemies.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

einen Platz im Heilsplan Gottes hat. Die postulierte theologische Qualität der Partner
schaft von Judentum und Christentum und ihr gemeinsamer göttlicher Auftrag, mün
den in offenbarungstheologischen Aussagen über den Status des Christentums für das 
Judentum. Und: es ist auch eine theologische Aussage über die Bedeutung des jüdisch- 
christlichen Dialogs. Denn diese partnerschaftliche Zusammenarbeit, der theologische 
Qualität zukommt, ist nur im Modus des Dialogs möglich. Der erkenntnistheoretische Ort 
des Christentums und des jüdisch-christlichen Dialogs als gemeinsamer Glaubensraum 
von Judentum und Christentum kann mit TDW über den Topos des tikkun olam in der 
jüdischen Landkarte verortet werden. 

6.2.2.3 Gemeinsam in »Beziehung zum Einen Schöpfer des Himmels und der Erde« 
Weil sowohl Jesus als auch den christlichen Kirchen mit TDW »eine konstitutive Rolle im 
göttlichen Heilsplan«192 zugesprochen wird, formuliert TDW: »Wie Maimonides und Je
hudah Halevi vor uns erkennen wir an, dass das Christentum weder ein Zufall noch ein 
Irrtum ist, sondern g-ttlich gewollt und ein Geschenk an die Völker.« (TDW 3)193 Mit TDW 
wird dem Christentum ein inhärenter Wert mit theologischer Qualität zugesprochen. 
Dieser liegt in einer eigenständigen Beziehung mit dem Gott Israels begründet, die par
allel zur Gottesbeziehung des jüdischen Volkes gesetzt wird: »Wir Juden und Christen 
haben viel mehr gemeinsam, als was uns trennt: […]; die Beziehung zum Einen Schöpfer des 
Himmels und der Erde, der uns alle liebt und umsorgt; […].« (TDW 5)194 Dazu Philip Cun
ningham und Adam Gregerman: »This is unexpected. While the authors otherwise speak 
almost entirely about the good that Christians do and can do, they hint here at a quality 
not just in Christian actions and beliefs but in God’s involvement in the world with Chris
tians.«195 

Die in TDW aufgerufenen erkenntnistheoretischen Topoi – jener der vielen Boten, 
der gemeinsamen Aufgabe in der Verheißung des Bundes, der gemeinsamen Erfüllung 
des göttlichen Auftrags und der gemeinsamen Beziehung zum Einen Schöpfer – werden 
bereits semantisch als Orte innerhalb des Judentums kartiert, die mit christlichen Orten 
überlappen. TDW macht sie einer gemeinsamen Begehung zugänglich und kennzeich
net sie als theologische Übersetzungsräume im jüdisch-christlichen Dialog. Zurecht 
kann deshalb mit Blick auf TDW von einem Eintritt in eine neue Phase des Dialogs 
gesprochen werden. Hier vollzieht sich performativ bereits das, was TDW anstoßen 
will, nämlich, wie Gregor Maria Hoff schreibt, ein »theologisches Dialoggeschehen […], 
insofern einer der Partner (1.) die theologische Umstellungsarbeit des anderen Partners 

192 Ansorge, Dirk: Gottes Treue zu Israel, 138. 
193 Englischer Originaltext: »As did Maimonides and Yehudah Halevi, we acknowledge that the emer

gence of Christianity in human history is neither an accident nor an error, but the willed divine out
come and gift to the nations.« Vgl. dazu auch Heschel: No Religion Is an Island, 126: »Christianity 
and Islam, far from being accidents of history or purely human phenomena, are regarded as part 
of God’s design for the redemption of all men.« Zu Heschel s. Kapitel 4.2. 

194 Englischer Originaltext: »We Jews and Christians have more in common than what divides us [in
cluding] the relationship with the One Creator of Heaven and Earth, Who loves and cares for all of us …« 

195 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 137. Hervorhebung AS. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 269 

anerkennt, dies (2.) im Bezug auf theologische Topoi bestimmt und diesem Vorgang 
(3.) eine theologische Qualität zuspricht.«196 

6.2.3 Topografie der »Grenzen«: Zwischen Jerusalem und Rom (BJR) 

Zwei Jahre nach Erscheinen von TDW wird das Statement BJR veröffentlicht, welches 
seine Reflexionen zum Status des Christentums titelgebend in einem Zwischenraum an
siedelt. Zwischen Jerusalem und Rom spielt zunächst auf den seit 2002 institutionalisierten 
Austausch zwischen dem Oberrabbinat in Israel und der Päpstlichen Kommission an, 
deren regelmäßige Treffen abwechselnd in Jerusalem und Rom stattfinden. Die beiden 
Städtenamen verweisen als rhetorische Figuren aber auch auf eine pars pro toto-Bezie
hung: Sie stehen jeweils für von jüdischer und christlicher Glaubensgemeinschaft bean
spruchte, konstruierte und als religiöse Zentren codierte Orte. Dabei waren diese Zen
tren kulturell nie homogen, sondern vielmehr immer auch Schauplätze kultureller und 
religiöser Pluralität und des kulturellen und religiösen Austauschs. Sie sind konkrete 
Orte mit einer dichten symbolischen Aufladung.197 Im Kontext dieser Studie ist vor al
lem das »Zwischen« von Interesse, die bewusste Verortung des Dokuments im jüdisch- 
christlichen Dialog als Glaubensraum in between. Wie in Teil eins dieser Studie deutlich 
wurde, wird mit dieser Verortung keineswegs alles einfacher, sondern es werden im Ge
genteil Bruchlinien sichtbar und die Fragilität und Vulnerabilität des jüdisch-christli
chen Dialogs als religiös-theologischer Übersetzungsraum tritt zutage. Darauf macht 
auch Barbara Schmitz in ihrer Analyse von BJR aufmerksam: 

»Mit dieser Überschrift wird […] ein Raum eröffnet, der ein Spannungsfeld darstellt: Die
ses sehr junge und neue Gespräch, das durch die Neuausrichtung der katholischen Kir
che im Zweiten Vatikanischen Konzil möglich wurde, steht im Spannungsfeld zu der 
fast 2000-jährigen Geschichte voller Gewalt und Leid, bei der die katholische Kirche 
ihren Anteil hatte. Dieses neue und junge Gespräch zwischen Judentum und katholi
scher Kirche befindet sich nicht im sicheren Hafen, sondern zwischen Jerusalem und 
Rom, d.h. – um im Bild zu bleiben – auf hoher und immer auch unsicherer See.«198 

Diese Verortung im Zwischen ohne sicheren Boden findet rhetorischen Niederschlag: 
Setzt man BJR in Beziehung zu TDW, drängt sich aus katholischer Perspektive zunächst 
der Eindruck eines »Zurückruderns« auf, vor allem weil man sich ausdrücklich auf die 
Unterscheidungen und Begrenzungen Soloveitchiks rückbesinnt: »Außerdem werden 
unsere interreligiösen Gespräche durch die tiefen Einsichten solch großer jüdischer 
Denker wie Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik, Rabbiner Lord Immanuel Jakobovits 
und vieler anderer bereichert, die wortgewandt argumentierten, dass die religiöse 

196 Hoff: Identität in Beziehung, 168. 
197 In diesem Zusammenhang wäre (als Desiderat) eine Untersuchung Jerusalems und Roms im Kon

text des jüdisch-christlichen Dialogs im Zuge einer theologischen Adaption der von Edward Soja 
entwickelten Konzepten von Thirdspaces oder Real-And-Imagined-Places anschlussfähig (Soja: Third
space), vgl. Kapitel 1.3. 

198 Schmitz: Anmerkungen zur jüdisch-orthodoxen Erklärung, 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Erfahrung eine private ist, die häufig nur innerhalb der eigenen Glaubensgemeinschaft 
wahrhaft verstanden werden kann.« (BJR S. 187)199 

BJR ist ausgehend vom Glaubensraum in between des Dialogs verstärkt auf Grenzzie
hungen200 und das Ausweisen getrennter Räume ausgerichtet. Insofern scheint dieses 
Dokument für eine Erkenntnistheologie auf der Suche nach gemeinsamen erkenntnis
theoretischen Orten herausfordernder, weil es Vorbehalten und kritischen Einwänden 
von jüdischer Seite gegen einen theologischen Dialog mehr Gewicht verleiht.201 So wer
den die »theologischen Unterschiede zwischen Judentum und Christentum«, für die ex
emplarisch der christliche Glaube an die Messianität Jesu und an die Trinität angeführt 
werden, als »tiefgreifend« und »unüberbrückbar« akzentuiert (BJR S. 186)202. Gestützt 
auf Joseph Soloveitchik und Immanuel Jakobovits werden die Differenzen in den jeweili
gen Glaubensüberzeugungen generell als getrennte Räume abgebildet, die nicht über den 
Glaubensraum des Dialogs als gemeinsame Räume bespielt werden können: »Die Un
terschiede in der jeweiligen Lehre sind wesentlich und können nicht debattiert oder ver
handelt werden; ihre Bedeutung und Wichtigkeit sind Bestandteil der internen Erörte
rungen der jeweiligen Glaubensgemeinschaft.« (BJR S. 187)203 Diese Aussage setzt ho

199 Englischer Originaltext: »In the biblical account of creation, God fashions a single human be
ing as the progenitor of all humanity.« Die im Folgenden zur Kürzel angegebenen Seitenzah
len beziehen sich auf den Abdruck des deutschen Textes in: »Gott wirkt weiterhin im Volk des 
Alten Bundes« (Papst Franziskus). Texte zu den katholisch-jüdischen Beziehungen seit Nost
ra aetate (Arbeitshilfen Nr. 307). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: o. 
V. 2019, 176–192. Der englische Originaltext wird jeweils zitiert nach: Between Jerusalem and 
Rome. The Shared Universal and the Respected Particular. Reflections on 50 Years of Nostra 
Aetate: https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofr 
t-bin-iroshlim-lromi.html (10.02.2025). 

200 Als Referenz für die Metapher der Grenze und ihre erkenntnistheologische Qualität kann Hans 
Waldenfels angeführt werden. Innerhalb seines Entwurfes einer Kontextuellen Fundamentaltheo

logie wird der Theologie in der Anerkennung »fremder« Erkenntnisorte die Grenzen der eigenen 
Erkenntnis und Wissensproduktion bewusst. Darin konstituiert sich Theologie als »Grenzwissen
schaft«: Waldenfels, Hans: Kontextuelle Fundamentaltheologie. Paderborn u.a.: Schöningh 42005, 
80. Vgl. ausführlicher ders.: Fundamental théologie als Grenzwissenschaft. In: ders./Heimo Dolch/ 
Helmut Pfeiffer (Hg.): Theologie – Grund und Grenzen. Festgabe Für Heimo Dolch zur Vollendung 
des 70. Lebensjahres. Paderborn u.a.: Schöningh 1982, 13–36. Fundamentaltheologie und auch die
se Studie müssen eigene Grenzen sprengen, um neue Gründe freisetzen zu können. Für weitere 
Impulse zu »Grenze« und Theologie vgl. den Tagungsband Schweitzer, Friedrich (Hg.): Kommuni

kation über Grenzen: Kongressband des XIII. Europäischen Kongresses für Theologie, 21. bis 25. 
September 2008 in Wien. Gütersloh: Gütersloher Verl.-Haus 2009. 

201 Gregor Maria Hoff fragt, ob die Feststellung von »unüberbrückbaren theologischen Differenzen« 
nicht selbst bereits eine theologische Expertise voraussetzt (und damit implizit das theologische 
Moment des Dialogs markiert). Vgl. Hoff: Identität in Beziehung, 166. 

202 Englischer Originaltext: »The theological differences between Judaism and Christianity are pro
found. The core beliefs of Christianity that center on the person of Jesus as the Messiah and the 
embodiment of the second person of a triune God create an irreconcilable separation from Ju
daism.« 

203 Englischer Originaltext: »The doctrinal differences are essential and cannot be debated or nego
tiated; their meaning and importance belong to the internal deliberations of the respective faith 
communities.« Weiter heißt es: »Judaism, drawing its particularity from its received Tradition, go
ing back to the days of its glorious prophets and particularly to the Revelation at Sinai, will for

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html


6 Topografien des Dialogs 271 

mogene, stabile religionsgemeinschaftliche Identitäten voraus. Tatsächlich erweisen sie 
sich religionssoziologisch aber als übergängig, heterogen und dynamisch. Performanz
theoretisch wäre rückzufragen, ob und inwieweit die gesetzten Grenzen (»intern«) be
reits performativ überschritten werden, indem sie (1.) nach außen und (2.) im Kontext 
des Dialogs artikuliert werden. In diesen performativen Überschreitungsmomenten er
öffnen sich kreative Räume. 

Die Makroanalyse des Dokumentes über die spatiale Metapher der Grenze macht auf 
das inhärent interpretative Momentum solcher diskursiver Grenzmarkierungen aufmerk
sam, dem (1.) nicht zu entkommen ist und mit dem (2.) eine nicht unwesentliche Kom
plexitätssteigerung einhergeht.204 Grenzen sind nie rein deskriptiv oder neutral. Sie ste
hen nicht einfach »natürlich« fest, sondern sind Konstrukte in genuin von Machtver
hältnissen durchzogenen Diskursen.205 Grenzen sind ambivalente und paradoxe Phä
nomene: denn eine Grenze trennt und verbindet zugleich.206 Und: Im kognitiven Konzept 
der Grenze ist immer schon die Möglichkeit der (bewussten) Überschreitung angelegt. 
Diskursiven Grenzziehungen und deren inhärentes Überschreitungsmoment wohnt ei
ne performative Dynamik inne: Sie schaffen neue Räume und transformieren (durch Grenz
verschiebungen) bekannte Räume. Grenzen haben aus diesem Grund einen inhärent ho
hen erkenntnistheoretischen Wert. Nur durch das Markieren von Grenzen können Orte 
eindeutig lokalisiert werden. Ohne das Ausweisen von Grenzen wären gerade auch Zwi
schenräume im Sinne von Phänomenen der Übergängigkeiten, Überlappungen, von Be
rührungslinien und Überschneidungspunkten nicht als solche bestimm- und benenn
bar. 

Darin liegt auch der Wert von BJR und die erkenntnistheoretische Bedeutung die
ses Dokuments für den jüdisch-christlichen Dialog begründet. Grenzen, die den eigenen 
Ort und den Ort des Dialogpartners markieren, lassen Zwischenräume und Räume, die 
gemeinsam bespielt werden können, nur umso klarer hervortreten. So sind in BJR zwar 
»keine Aussagen zum heilsgeschichtlichen Stellenwert des Christentums«207 beabsich
tigt, wie Dirk Ansorge resümier. Dem Christentum wird aber dennoch ein »besondere[r] 

ever remain loyal to its principles, laws and eternal teachings. Furthermore, our interfaith discus
sions are informed by the profound insights of such great Jewish thinkers as Rabbi Joseph Ber 
Soloveitchik, Rabbi Lord Emanuel Jakobovits, and many others, who eloquently argued that the 
religious experience is a private one which can often only be truly understood within the frame

work of its own faith community.« Hervorhebung AS. 
204 Zur »Grenze« als spatialer Metapher, die unser Denken, unsere Kognition strukturiert vgl. Wag

ner, Hedwig: Grenze. In: Günzel, Stephan (Hg.): Lexikon der Raumphilosophie. Darmstadt: WBG 
2012, 160f.; Zill, Rüdiger: Grenze. In: Konersmann, Ralf: Wörterbuch der philosophischen Meta

phern. Darmstadt: WBG 32011, 138–148. Gregor Maria Hoff spricht mit Blick auf BJR »theologisch« 
von einem »komplexen Bild«. Vgl. Hoff: Identität in Beziehung, 47. 

205 Vgl. dazu Wagner: Grenze, 161: »Ausgehend von der geographischen Determiniertheit hat sich die 
Vorstellung von G. durch raumsoziologische Erörterungen ihrer sozialen Bedingtheit sowie durch 
Relativierung der Wesensbestimmung der G. durch die Geschichtsschreibung gewandelt. G. wird 
heute vornehmlich politisch gedacht und als Konstrukt angesehen.« 

206 Zur raumphilosophischen Diskussion um das Paradoxon der Grenze s. Wirth: Zwischenräumliche 
Bewegungspraktiken, 12–19. 

207 Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Status« (BJR S. 186)208 zugesprochen. Die bleibenden religiösen und theologischen Dif
ferenzen werden hervorgekehrt und ein theologischer Diskurs abgelehnt; eine »friedli
che Zusammenarbeit« (BJR S. 187)209 zwischen Judentum und Christ*innen als »Partner, 
enge Verbündete und Brüder bei unserer gemeinsamen Suche nach einer besseren Welt, 
in der Friede, soziale Gerechtigkeit und Sicherheit herrschen mögen« (BJR S. 188)210 aber 
ausdrücklich begrüßt. BJR eröffnet also, um auf Barbara Schmitz zurückzukommen, vor 
allem »Räume des gemeinsamen Handelns«211. 

Aber nicht nur: Das komplexe Zusammenspiel von Grenzziehungen und dem Er
öffnen gemeinsamer Räume ist eingebettet in einen theologisch durchkomponierten 
Text und wird über das Einspielen theologischer (halachischer) Topoi abgesichert. 
Gregor Maria Hoff beispielsweise macht auf den schöpfungstheologischen Auftakt der 
theologiegeschichtlichen Präambel aufmerksam: »In der biblischen Schöpfungsge
schichte formt Gott einen einzelnen Menschen als Vorfahr der gesamten Menschheit.« 
(BJR S. 176212) Dazu Hoff: »Dieser theologischen Grundperspektive ist die Reflexion zur 
katholischen Kirche zugeordnet.«213 Schließlich hält der Text in der Reflexion auf den 
Dialog auf einen biblisch-ethisch perspektivierten Schluss rund um das bereits mit 
TDW ins Spiel gebrachte jüdische Konzept des Tikkun Olam (Kapitel 6.2.2.2) zu: 

»Wir bemühen uns um eine Vertiefung des Dialogs und der Partnerschaft mit der Kir
che, um gegenseitiges Verständnis zu fördern und um die o.g. Ziele zu erreichen. Wir 
suchen nach zusätzlichen Möglichkeiten, die uns in die Lage versetzen, gemeinsam die 
Welt zu verändern: Gottes Wegen zu folgen, die Hungrigen zu speisen, die Nackten 
zu kleiden, Witwen und Waisen Freude zu bringen, den Verfolgten und Unterdrückten 
Zuflucht zu bieten und uns damit seiner Wohltaten würdig zu erweisen.« (BJR S. 187)214 

Die in der skizzierten Argumentation von BJR eingespielten theologischen Topoi wirken 
performativ und erkenntnistheologisch produktiv auf den jüdisch-christlichen Dialog: Der 

208 Englischer Originaltext: »Christians maintain a special status because they worship the Creator of 
Heaven and Earth Who liberated the people of Israel from Egyptian bondage and Who exercises 
providence over all creation.« Hervorhebung AS. 

209 Englischer Originaltext: »However, doctrinal differences do not and may not stand in the way of 
our peaceful collaboration for the betterment of our shared world and the lives of the children of 
Noah.« Hervorhebung AS. 

210 Englischer Originaltext: »Despite the irreconcilable theological differences, we Jews view Catholics 
as our partners, close allies, friends and brothers in our mutual quest for a better world blessed 
with peace, social justice and security.« 

211 Schmitz: Anmerkungen zur jüdisch-orthodoxen Erklärung, 25. Hervorhebung AS. 
212 Englischer Originaltext: »In the biblical account of creation, God fashions a single human being as 

the progenitor of all humanity.« 
213 Hoff: Identität in Beziehung, 165. 
214 Englischer Originaltext: »We seek to deepen our dialogue and partnership with the Church in or

der to foster our mutual understanding and to advance the goals outlined above. We seek to find 
additional ways that will enable us, together, to improve the world: to go in God’s ways, feed the 
hungry and dress the naked, give joy to widows and orphans, refuge to the persecuted and the 
oppressed, and thus merit His blessings.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 273 

Dialog, der gemeinsame Handlungsräume von Judentum und Christentum überhaupt 
erst erschließt, wird dadurch mindestens implizit theologisch qualifiziert. 

6.2.3.1 Gemeinsame Kindschaft Noachs 
Im Kontext der Präambel ergibt sich dabei zunächst eine erkenntnistheologisch bedeut
same Verschiebung: Die Reflexion über die Signifikanz des Christentums wird nicht über 
das bereits angesprochene traditionelle Narrativ des Bruderzwistes zwischen Esau und 
Jakob eingeführt, sondern in bewusster Abkehr davon über das Motiv des noachidischen 
Bundes:215 »Nach der Sintflut wird diese Botschaft [der göttlichen Vorsehung, die sich 
auf die universelle, undifferenzierte Menschheit bezieht] in der Erzählung von Noach 
bekräftigt, indem diese neue Phase der Geschichte wieder von einer einzelnen Familie 
eingeleitet wird. Am Anfang bezieht sich die göttliche Vorsehung auf die universelle, un
differenzierte Menschheit.« (BJR S. 176f.)216 

Dieses Motiv der gemeinsamen Kindschaft Noahs, das als positive Bestimmungs
grundlage für das Verhältnis von Judentum und Christentum aufgerufen wird, wird 
biblisch-traditionsgeschichtlich weitergeführt: »Als Gott Abraham, Isaak und Jakob 
auserwählte, vertraute Er ihnen einen doppelten Auftrag an: die Gründung des Volkes 
Israel, das im heiligen, gelobten Land Israel eine vorbildliche Gesellschaft erben und 
errichten sollte, während es gleichzeitig als eine Quelle des Lichtes für die gesamte 
Menschheit dienen sollte.« (BJR S. 177)217 

Wenn Christ*innen in BJR auch nicht explizit in die Gründungsgeschichte Israels 
hineingenommen werden (was nach christlichem Selbstverständnis beansprucht wird), 
so passiert durch das Aufrufen der Abrahams- und Erzelternerzählung performativ-to
pologisch doch zweierlei: 

(1.) Offenbarungstheologisch wird der biblische Rahmen der gemeinsam-geteilten 
Heiligen Schriften Israels aufgespannt. Dieser wird im Weiteren auch explizit gemacht, 
wenn BJR festhält, dass das Judentum Wertvorstellungen mit den »abrahamitischen 
Religionen allgemein und […] denen, die die Hebräische Bibel verehren, im Besonderen« 

215 Vgl. dazu Barbara Schmitz: »Der interne Verständigungsprozess innerhalb der orthodox-jüdischen 
Gemeinschaft, das Gespräch mit dem Christentum nicht über die Denkfigur »Esau« abzulehnen, 
sondern über den Gedanken des Bundes Gottes mit der ganzen Menschheit aus Gen 9 aufzuneh
men, bestimmt den Ort von Kirche und Christentum über die Brücke der Kinder Noahs, nicht aber 
über Abraham, den Juden Jesus oder Paulus. Das dürfte für viele christliche Ohren ungewohnt und 
gewöhnungsbedürftig sein.« Dies.: Anmerkungen zur jüdisch-orthodoxen Erklärung, 26. 

216 Englischer Originaltext: »And after the deluge of Noah, this message is reinforced when the new 
phase of history is once again inaugurated by a single family. In the beginning, God’s providence is 
exercised over a universal, undifferentiated humanity.« Vgl. Henrix: Der nie gekündigte Bund, o.S.: 
In der jüdischen Tradition wird unterschieden zwischen dem Noahidischen Bund als universal für 
alle Menschen guten Willens und dem Abrahams- und Sinaibund, der lediglich der besonderen 
Erwählung des jüdischen Volkes gilt. Der Anspruch der Kirche in den Abrahams- und Sinaibund 
hineingenommen zu sein, ist für Jüd*innen nicht akzeptabel. 

217 Englischer Originaltext: »As God chose Avraham, and subsequently Yitzchak and Yaakov, He en
trusted them with a dual mission: to found the nation of Israel that would inherit, settle and es
tablish a model society in the holy, promised land of Israel, all while serving as a source of light for 
all mankind.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

teilt (BJR S. 186)218. Dem Christentum wird ein »besondere[r] Status« (BJR S. 186) für das 
Judentum zugesprochen, der über einen weiteren Topos explizit theologisch qualifiziert 
wird, nämlich über den Glauben von Christ*innen an »den Schöpfer des Himmels und 
der Erde […], der das Volk Israel aus ägyptischer Knechtschaft befreite und dessen 
Vorsehung der gesamten Schöpfung gilt.« (BJR S. 186)219 

(2.) Damit verschaltet sich eine zweite Dimension. Der gemeinsame offenbarungs
theologische Erkenntnisort der Heiligen Schrift qualifiziert Christ*innen zur Zusam
menarbeit mit Jüd*innen. Die in der Präambel eingeführte Erzählung der Kinder No
ahs und die Gründungsgeschichte Israels wird vor allem normativ-ethisch beansprucht: 
»Jedoch sollen diese Unterschiede der jeweiligen Lehre unserer friedlichen Zusammen
arbeit zum Wohl unserer gemeinsamen Welt und der Kinder des Noach nicht im Weg 
stehen. Deshalb ist es erforderlich, dass unsere Glaubensgemeinschaften sich weiterhin 
begegnen, miteinander vertraut werden und das Vertrauen des jeweils anderen gewin
nen.« (BJR S. 187)220 

Die Gründung des Volkes Israel ist an einen »Auftrag« (BJR S. 177) gebunden, der über 
den Topos Israels als »Quelle des Lichtes für die gesamte Menschheit« (BJR S. 177) formu
liert wird. In diesen Auftrag, der im rabbinischen Prinzip des Tikkun Olam entfaltet ist, 
ist das Christentum aufgrund seiner offenbarungstheologisch verbürgten Sonderstel
lung mit eingeschlossen. 

Beide, sowohl die offenbarungstheologische Dimension als auch die normativ-ethi
sche Dimension, eröffnen deshalb nicht nur gemeinsame Handlungs-Räume, sondern sie 
weisen – wenn auch sprachlich zurückhaltender als in TDW – für das Christentum einen 
spezifisch erkenntnistheologischen Ort innerhalb der Tradition des jüdischen Volkes aus: 
als »Partner, enge Verbündete und Brüder«, um die »jüdische Berufung« und den damit 
einhergehenden »Auftrag« erfüllen zu können, »ein Licht für die Völker zu sein, was uns 
verpflichtet, dazu beizutragen, dass die Menschen Heiligkeit, Moral und Frömmigkeit 
wertschätzen.«221 (BJR S. 188) 

Über die Topoi der Kinder Noahs, der Gründungsgeschichte Israels und des Auf
trages, Licht für die Völker zu sein, die in der Lesart dieser Studie als Jüd*innen 
und Christ*innen verbindende Topoi ausgewiesen werden können, wird in BJR eine 
halachisch-theologische Grundlage für einen jüdisch-katholischen Dialog gelegt.222 Wenn 

218 Englischer Originaltext: »We acknowledge that this fraternity cannot sweep away our doctrinal 
differences; it does, rather, reinforce genuine mutual positive dispositions towards fundamental 
values that we share, including but not limited to reverence of the Hebrew Bible.« 

219 Englischer Originaltext: »Christians maintain a special status because they worship the Creator of 
Heaven and Earth Who liberated the people of Israel from Egyptian bondage and Who exercises 
providence over all creation.« 

220 Englischer Originaltext: »We seek to deepen our dialogue and partnership with the Church in or
der to foster our mutual understanding and to advance the goals outlined above. We seek to find 
additional ways that will enable us, together, to improve the world: to go in God’s ways, feed the 
hungry and dress the naked, give joy to widows and orphans, refuge to the persecuted and the 
oppressed, and thus merit His blessings.« 

221 Englischer Originaltext: »We understand our Jewish mission to include being a light unto the na
tions, which obliges us to contribute to humanity’s appreciation for holiness, morality and piety.« 

222 In diesem Zusammenhang ist sicherlich Cunningham/Gregerman zuzustimmen, die zu bedenken 
geben, dass die Autoren von BJR zwar positiv über das Christentum in jüdischen Worten sprechen, 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Topografien des Dialogs 275 

dieser im Sinne BJR auch auf politische und soziale Themen zu beschränken und unter 
Ausschluss von Glaubensfragen zu führen ist, so wird das Christentum, seine Bedeu
tung für das Judentum und damit die Bedeutung des Dialogs nicht nur sozial-ethisch 
begründet, sondern theologisch aus der Tradition des Judentums heraus formuliert. 
Gregor Maria Hoff spricht in diesem Zusammenhang davon, dass dieser motivisch 
komplexe Befund von BJR als Performanz des jüdisch-christlichen Dialogs in Zukunft 
»Auskunft über seine implizite Theologizität verlangt«223. 

dass aber im Gegensatz zu TDW keine Reflexion über das christliche Selbstverständnis stattfindet: 
»In contrast to TDW, there is no reflection of Christian self-understanding in BJR, nor any broader 
hint about God’s being in a living relationship with Christians.« Cunningham/Gregerman: The Im

port of To Do the Will, 138. Dennoch möchte ich dafür plädieren, die aufgerufenen Topoi und ihre 
performative Kraft auf den jüdisch-christlichen Dialog, die sie in den nächsten Jahren und Jahr
zehnten entfalten können, in ihrer transformierenden Dynamik wahrzunehmen. 

223 Hoff: Identität in Beziehung, 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

