6 Topografien des Dialogs
Analyse katholischer und jidischer Dokumente zum Dialog

6.1 Katholische Verlautbarungen des Lehramts
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil

6.1.1 Topografie einer »Neuausrichtung«: Nostra aetate (NA)

Das Zweite Vatikanische Konzil verschreibt sich mit GS den Zeichen der Zeit,* also denje-
nigen konkreten Orten in der Geschichte, an denen sich angesichts realer Probleme und
damit verbundener Relativierungen und Infragestellungen die Tragfihigkeit und Be-
deutung des Evangeliums Jesu Christi jeweils neu zu erweisen hat.> Auch NA, urspriing-
lich als »Judenerklirung« beabsichtigt, wendet sich einem dringenden geschichtlichen
Moment zu, nimlich der Schuldgeschichte der Kirche gegeniiber dem Judentum einer-
seits und der globalgesellschaftlichen Realitit des religiésen Pluralismus andererseits.*

1 Nostra aetate. Erklarung tber die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen. Zwei-
tes Vatikanisches Konzil 1965. In: Hiinermann, Peter (Hg.): in HThKVatll 1. Freiburg/Basel/Wien:
Herder 2009, 355-362. Onlineversion (wobei die Ubersetzung nicht dieselbe wie die in HThKVa-
tll ist): www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028
_nostra-aetate_ge.html (10.02.2025). Wo nicht anders angegeben wird auf die deutsche Uberset-
zung auf der angegebenen Homepage zuriickgegriffen.

2 »Zur Erfullung dieser Aufgabe obliegt der Kirche durch alle Zeit die Pflicht, die Zeichen der Zeit zu
erforschen und im Licht des Evangeliums auszulegen, so dass sie in einer der jeweiligen Genera-
tion angemessenen Weise auf die bestindigen Fragen der Menschen nach dem Sinn des gegen-
wartigen und des zukinftigen Lebens und nach ihrem gegenseitigen Verhiltnis antworten kann.«
(GS4)

3 Bereits diese Uberzeugung, dass Offenbarung nicht anders als in Geschichte erfahrbar ist, ist nicht
christliches Proprium, sondern verweist die Kirche immer schon an die Geschichte des Volkes Isra-
els mit Gott, wie sie im TaNaK iiberliefert ist. Christentum und Judentum teilen sich die Uberzeu-
gung von der offenbarungstheologischen Dignitit der Geschichte, Kapitel 2.3.

4 »Wer Gewalt verwirft, muss sich der eigenen Geschichte der Gewalt stellen.« Ahrens/Hoff: Ge-
schwister auf einer gemeinsamen Suche, 24. Fiir Hoff entstand das urspringlich als Erklarung tiber
die Juden vorgesehene Konzilsdokument neben einer theologischen Bestimmung Israels vor al-
lem aufgrund einer »mehrfachen Notwendigkeit einer>Reinigung des Gewissens« angesichts der

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra

220

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Das Konzil strebt einen Moduswechsel in der theologischen Beziehungsbestimmung
der Kirche zum Judentum an und — wie die Konzilsgeschichte zeigt — letztendlich auch
»zu den nichtchristlichen Religionen«: eine bewusste Abkehr von einer »Lehre der Verach-
tung« (Jules Isaac)® und eine Neuausrichtung hin zu einer produktiven Auseinanderset-
zung mit dem Judentum und der Entwicklung einer Haltung der Anerkennung. Um die-
sen habituellen Paradigmenwechsel vollziehen zu kénnen, dndert sich mit dem Zweiten
Vatikanum notwendigerweise die kommunikative Form. Dialog wird das neue Leitmotiv
fiir kirchliche Kommunikation nach auflen, nicht nur im Gegeniiber zu anderen Religio-
nen, sondern grundsitzlich auch zu Gesellschaft, Politik und Kultur (Kapitel 1.1.2).¢ Un-
ter diesem Paradigma wird in NA eine verinderte Grammatik etabliert. Diese »Tiefen-
grammatik«’, wie Roman A. Siebenrock es bezeichnet, wird ausgehend von verschiede-
nen Topoi angeleitet,? entlang derer sich eine neue Hermeneutik implementieren l4sst.

Schoah, angesichts judenfeindlicher Momente der Kirchengeschichte, angesichts verzerrter Dar-
stellungen des Judentums in der kirchlichen Verkindigung sowie des theologischen Grundpro-
blems, die bleibende Bedeutung desJudentums post Christum zu bestimmen.« Hoff: Nostra Aeta-
te 4 als Anfrage, 127. Hoff verweist auf Siebenrock, Roman A.: Theologischer Kommentar zur Erkla-
rung tber die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra aetate. In: Peter Hii-
nermann/Bernd Jochen Hilberath (Hg.): HThKVatll 3. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2009, 591-693,
662. Eine Moglichkeit ware, diese Schuldgeschichte und den mit NA 4 vollzogenen Paradigmen-
wechsel (iber den rabbinischen Topos Teshuva zu formulieren. Teshuva meint einen Prozess des Be-
kennens und Bereuens von Siinden.

5 Im Vorfeld des Konzils im Jahr 1960 konnte der franzésische jiidische Historiker Jules Isaac im Rah-
men einer Privataudienz bei PapstJohannes XXIII. seine Forschungsergebnisse zur, wie er es nann-
te, kirchlichen »Lehre der Verachtung« prasentieren (vgl. dazu Connelly, John: Juden —vom Feind
zum Bruder. Wie die Katholische Kirche zu einer neuen Einstellung zu den Juden gelangte. Pader-
born: Schéningh 2016, 154). Die personliche Begegnung zwischen Jules Isaak und Papst Johannes
XXI1I. wie auch die Erfahrungen, die dieser Papst mit Jid*innen machte, denen er wiahrend des
Zweiten Weltkriegs zur Flucht verhalf, sind wie schon Heschel Beispiel fiir den Einfluss jiidischer
Akteur*innen auf katholische Lehrentwicklung. Isaak beschaftigte sich bereits wahrend des Zwei-
ten Weltkriegs mit dem christlichen Antijudaismus als Legitimationsgrundlage fiir den Antisemi-
tismus der Nazis. Die »Lehre der Verachtung«meint christliche Konzepte und Narrative, die bereits
in der Antike im Kontext von Identitatsdiskursen entwickelt wurden (Substitutionstheologie, vgl.
Heil: Die Blirde der Ceschichte, 26—52; ders./Kampling, Rainer: Einleitung. In:»Gott wirkt weiterhin
im Volk des Alten Bundes« (Papst Franziskus). Texte zu den katholisch-jiidischen Beziehungen seit
Nostra aetate (Arbeitshilfen 307). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2019,
9-19). Entlang dieser Darstellungsmuster wurde das Judentum zu einem Konstrukt des kirchlichen
Identitatsdiskurses. Zur Erinnerung: der Historiker fiir jidische Geschichte, Jeremy Cohen, spricht
in diesem Zusammenhang vom »hermeneutical Jew« (Cohen: Living Letters of the Law, 2).

6 Vgl. dazu beispielsweise folgende Dokumente des Zweiten Vatikanums: UR 4,2 sowie 9; 11; 18;
20-21; CD13,2; GE11,1; DG 3,2; AG 11,2.

7 Siebenrock spricht von einer »Tiefengrammatik fiir das Gesprach mit den nichtchristlichen Reli-
gionenc. Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatll 3, 647.

8 Gregor Maria Hoff beschreibt diesen permanenten Positions- und Ortswechsel des Konzils als Stra-
tegie, um »Aussagen miteinander zu verbinden, die nicht ohne Spannung stehen.« Ders.: Nostra
Aetate 4 als Anfrage, 130. Vgl. dhnlich: »Es handelt sich um einen Diskurs im Text selbst [dass das
geschichtliche Moment der theologischen Reflexion in den Diskurs eingeht], der sich im gesam-
ten Dokument von Ortswechseln her entwickelt: Im Prozess des Nachdenkens, im Bezug auf die
Stimmen der anderen Religionen.« Ebd. 128.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

Die neue Grammatik, die theologisches Denken und Sprechen im Zeichen einer Her-
meneutik der Anerkennung anleitet, fithrt zu erheblichen erkenntnistheologischen Um-
stellungen, denn die religiose Pluralitit »hat [...] im Konzil einen eigenstindigen Ort mit
theologischer Signifikanz erhalten,«® so Sigrid Rettenbacher.

Im Zeichen dieser erneuerten Hermeneutik erkennt sich die Kirche mit NA zunachst
iiber die eigene Wesensbestimmung ihrer bleibenden Verwiesenheit an das Judentum:
Was Kirche ist, lisst sich nur iiber einen stindigen Bezug zum Judentum aussagen. Das
entscheidend, denn damit werden Orte, von denen aus die Kirche ihren Wahrheitswert
bestimmt, in NA 4 zum ersten Mal bewusst als nicht genuin eigene, sondern als verbin-
dende, das heifst mit dem Judentum geteilte Topoi wahrgenommen und als solche explizit
ausgewiesen. Die folgende Analyse greift exemplarisch den Topos des Mysteriums und je-
nen des gemeinsamen geistlichen Erbes auf.’® Beide iibernehmen gleichsam eine komplexe
Scharnierfunktion, insofern sie soteriologische, offenbarungstheologische, eschatologi-
sche und ekklesiologische Dimensionen mit israel- und religionstheologischen Uberle-
gungen verschalten und dabei Innen- und Aufienperspektiven (ad intra et ad extra) anein-
ander vermitteln.

9 Rettenbacher: AuRerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 25. Rettenbacher verweist
auch auf LG 15f,, AG 11, DiH 2 und OT 16. Vgl. dazu auch Peter Hiinermann: »Die Konstitution Dei
Verbum des II. Vatikanischen Konzils legt in ihrem ersten Kapitel die Basis fiir ein theologisches
Verstandnis der Offenbarung, damit aber auch fiir ein theologisches Verstindnis der Religions-
geschichte wie der Beziehung der Religionen mit der Kirche. Nostra aetate, die Erklarung iiber die
Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, baut auf diesem Fundament auf. Hier wer-
den die Lehren von Dei Verbum in Handlungsanweisungen umgesetzt. Die Aussagen von Dei Ver-
bum stehen dartber hinaus in einem engsten Zusammenhang mit den Ausfithrungen Gber das
Mysterium der Kirche in der Konstitution Lumen gentium.« Hiinermann, Peter: Juden auf dem Weg
des Heils. Eine theologische Reflexion auf die Frage von Offenbarung und Geschichte im Ausgang
von Dei Verbum. In: Hubert Frankemolle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld
»Judenmission« (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 420459, 423.

10 Zudhnlichen Ergebnissen kommtauch derjiidische Gelehrte Michael Signer in seiner Analyse von
Nostra aetate. Fir ihn sind beide entscheidende »Elemente einer Theologie von Nostra Aetate«.
Signer, Michael: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate. In: ders. (Hg.): Briicken bauen. Aufsitze und
Vortrage zum judisch-christlichen Verhiltnis (SKI 29). Berlin: Institut Kirche und Judentum 2013,
303-318, 308. Oder: »Ich glaube, dass vier Schlisselbegriffe existieren, welche die fortdauernde
Beziehungsarbeit von Katholiken zu den Juden um ein tieferes Verstindnis des eigenen Glaubens
willen anregen.« Ebd. Signer identifiziert als diese vier Elemente »Mysteriumc, »Erbe, »Dialogx,
»gegenseitiger Respekt«. Ebd. 314—318.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

221


https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21102652220003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Csinkovits%20winkler%202007&offset=0
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21102652220003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Csinkovits%20winkler%202007&offset=0

222

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

6.1.1.1  Mysterium Gottes - Mysterium der Kirche. Oder: Mysterium und Dialog?

In NA 1wird die dialogische Neuausrichtung iiber den Topos des Mysteriums" vorbereitet."
Die Rede vom Mysterium strukturiert die Wahrnehmung kultureller und religioser Ver-
schiedenheit vor, die im Zuge globaler Vernetzungen von Menschen unterschiedlicher
Herkunft zunehmend bewusst und als Problemdruck fir Kirche und Theologie wahr-
genommen werden. Damit verandert sich gewissermafen das erkenntnistheologische
Vorzeichen: Die religiése Pluralitit ist strukturgebend durch das zu betrachten, was al-
len Menschen gleich ist, was die Menschen bei aller Verschiedenheit miteinander verbin-
det, namlich »jenes letzte und unaussprechliche Mysterium, das unsere Existenz umfasst,
aus dem wir unseren Ursprung nehmen und auf das wir zustreben« (NA 1,3).” Die Re-
ligionen haben ihren gemeinsamen Grund in der menschlichen Suche nach Antworten
auf die letzten Geheimnisse ihrer Existenz. Die Rede vom Mysterium wird zum Deu-
tungsmotiv und sprachlichen Code angesichts menschlicher Kontingenzerfahrungen.
Die Kirche steht den unterschiedlichen Antwortversuchen der Religionen nicht (linger)
gleichgiiltig gegeniiber: Sie werden mit NA und itber den Topos des »Mysteriums« auch
fiir die christliche Suche nach dem Mysterium als relevant und erkenntnistheologisch
von Bedeutung ausgewiesen.” Dazu Gregor Maria Hoff:

»Wenn in anderen religiésen Traditionen eine wirkliche Wahrheit (iber Gott begegnet,
dannist es eine in der eigenen Gottesrede so nicht ausgesprochene, aber trotzdem ei-
ne Wahrheit. Man ist konfrontiert mit einer unbekannten, im eigenen Rahmen nicht

i3 In diesem Zusammenhang soll der Ubersetzung »Mysterium«gegeniiber »Geheimnis«der Vorzug
gewihrt werden, weil er stirker an den theologischen Ursprung dieses Wortes in den Heiligen
Schriften Israels erinnert.

12 Vgl. Hoff: NA 4 als Anfrage, 131. Das Mysterium ist es, das sich »in der Kirche findet, sie aber auch
mit allen anderen religidsen Traditionen verbindet [...]« Warum? Weil, mit Crosshans, »Religion
und Glaube genau das [thematisieren], was im irdischen Leben nicht aufgeht, und sie haben dort
ihren Ort, wo keine einheitliche Linie des Sinns im Leben entsteht« Grosshans, Hans-Peter: Ge-
heimnis des Glaubens. Zum Thema der Theologie. In: ZThK 108 (2011), 472—489, 486.

13 Vgl. dazu Johann Figl und Ernst Fiirlinger: »Wenn man den Einleitungsworten eines Textes aus
hermeneutischer Sicht zurecht eine besondere Stellung gibt, dann ist die Feststellung der Kon-
zilsvater von der immer intensiveren Vernetzung der Welt, also des starken Globalisierungspro-
zesses, wie wir heute sagen wiirden, das wesentliche Kennzeichen der historischen Situation, [..].
In dieser Situation besinnt sich die Kirche auf ihre zentrale Aufgabe, die sie in diesem Text darin
erblickt, sEinheit und Liebe unter den Menschen und damit auch unter den Vélkern zu férdernc.
In dieser prinzipiellen Absicht ist eine universalanthropologische Intention gegeben: Es wird vor
allem das ins Auge gefasst, >was den Menschen gemeinsam ist und sie zur Gemeinschaft unterein-
ander fithrt<(NA1,1).«Figl, Johannes/Fiirlinger, Ernst: Nostra aetate —Grundsatzerkldrung iiber die
Beziehungen der Kirche zu den Religionen. In: Jan-Heiner Tiick (Hg.): Erinnerung an die Zukunft.
Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2012, 405419, 406.

14 Vgl. Phillips, Dewi Zephania: From Fantasy to Faith. Morality, Religion and Twentieth-Century Liter-
atures. Basingstoke u.a.: Palgrave Macmillan 1991. Vgl. dazu Grosshans: Geheimnis des Glaubens,
483-487.

15 Vgl. Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 132: »Die Kirche teilt diese Fragen mit allen anderen Religio-
nen, sie setzt sich zuihnen in ein Verhiltnis gemeinsamen Ringens und geschichtlichen Suchens —
gerade auch dort, wo sie aufihre christologischen Antworten besteht (vgl. NA 2,2; NA 4,8; Schluss).
Textpragmatisch setzt sich damit eine dialogische Haltung durch — die Bereitschaft, die anderen
Religionen kennenzulernen, sich von ihrem Wahrheitswert beeindrucken zu lassen.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

vorkommenden und auch nicht vorgesehenen Sprache fiir Gott. Man steht vor dem un-
erwarteten Gott. Dass Gott unerwartet auftreten kann, darum hat die Kirche immer ge-
wusst—die Evangelien verpflichten sie in vielen Erzahlungen darauf. Der unerwartete
Gott hat Raum in der theologischen Erkenntnistheorie — zumal in den loci alieni, wie
sie die theologische Erkenntnistheorie des Melchior Cano vorsieht. Es gibt theologisch
exemte Orte, auf die sich die Theologie beziehen muss, um im Blick auf die Autori-
tat des Evangeliums sprachfihig zu werden. Solche modernen loci alieni sind die nicht-
christlichen Religionen.«'®

Gerade angesichts des religiésen Pluralismus wird der Kirche die Einzigartigkeit ihrer
Beziehung zum Judentum bewusst. Wenn das Konzil davon spricht, dass »[a]lle Volker
[...] auch ein letztes Ziel [haben], Gott, dessen Vorsehung, Zeugnis der Giite und Heils-
ratschliisse sich auf alle erstrecken [...].« (NA 1,2"), wird die soteriologisch begriindete
Heilsgemeinschaft im erinnernden Riickbezug auf Weish 8,1 und damit auf die Tradi-
tion Israels erschlossen.®

In dem Moment also, in dem das Konzil das letzte Mysterium menschlicher Existenz
als Heilsmysterium bestimmt, fithren die religionstheologischen Uberlegungen unmittel-
bar hinein in den Glaubensraum des jitdisch-christlichen Dialogs. Nicht nur, weil wegen
der Performance des jiidisch-christlichen Gesprichs nach der Schoah iiberhaupt erst ein
Dokument wie NA moglich wurde, sondern aus theologischen Griinden. Das Mysterium
verweist die Kirche sprach- und motivgeschichtlich in den gemeinsamen Glaubensraum
der Heiligen Schriften Israels (Kapitel 2.2). Der interreligise Dialog ist deshalb dem jii-
disch-christlichen Dialog immer schon zugeordnet, bzw. vorgeschaltet, denn einen Zu-
gang zu den fremden Sprachen iiber Gottim Modus einer alle Religionen einenden Such-
bewegung kann es nicht auflerhalb des jidisch-christlichen Dialogs geben.

Neutestamentlich verbiirgt, ist die Rede vom Geheimnis Gottes fir Christ*innen von
zentraler Bedeutung. Die Semantik des Codes »Mysteriumc allerdings kann die Kirche
nicht anders als itber den Gottesbezug Israels erschlieffen: Am prominentesten ist etwa
das alttestamentliche Motiv des deus absconditus aus Jes 45,15: »Wahrhaftig, du bist ein
verborgener Gott,/Israels Gott, der rettet.« Das Jesaja-Zitat zeigt, dass das Mysterium
Gottes keine undurchschaubare Schicksalsmacht meint, die aus Ermangelung mensch-
licher Erkenntnis und Sprache den Menschen verborgen bliebe und nicht zuginglich wi-
re.” Vielmehr: »Gott ist nicht verborgen, weil wir ihn nicht erkennen oder weil wir nicht

16  Hoff, Gregor Maria: Offenbarungen Gottes? Eine theologische Problemgeschichte. Regensburg:
Verlag Friedrich Pustet 2007, 198.

17 Deutsche Ubersetzung zitiert nach HThKVatll 1, Hervorhebung AS.

18 Vgl. dazu Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatll 3, 650: »Die verschiedenen
Vélker sind deshalb eine einzige Gemeinschaft, weil sie ihren Ursprung und ihr Ziel in Gott haben,
dessen Vorsehung sich auf alle Menschen erstreckt. Ursprung und Ziel werden mitsorgio<und >fi-
nis<beschrieben. Diese Begriffe sind aber nicht philosophisch bestimmt, sondern innerhalb eines
heilsgeschichtlichen biblischen Rahmens verwendet. Der Ursprung wird mit einem Zitathinweis
aus der Areopagrede gestiitzt [Apg 14,17 — AS]. Das letzte Ziel ist mit dem eschatologischen Bild
der Heiligen Stadt illustriert [1 Tim 2,4 — AS]. Aber nicht nur Ursprung und Endziel werden biblisch
begriindet. Alle Menschen sind in Cottes Giite und Vorsehung eingeschlossen [Weish 8,1 — AS].«
Vgl. auch Hoff: NA 4 als Anfrage, 133.

19 Vgl. Grosshans: Geheimnis des Glaubens, 485.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

223


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

angemessen von Gott reden konnen, sondern weil Verborgenheit ein wesentliches Merk-
mal Gottes ist.«*° Dieses Merkmal der Verborgenheit bleibt nicht vage und unbestimmt,
sondern ist mit Jesaja niher bestimmyt, heilsam qualifiziert als »Israels Gott, der rettet«.
Oder anders gewendet: Das Mysterium Gottes codiert Gottes Selbstmitteilung als schép-
ferische und erlésende Liebes- und Lebensmacht.” Mit NA ist die Geschichte Gottes mit
seinem Volk Israel, die sich in den Traditionen von Christentum und Judentum verstetigt
(Bund, Kapitel 2.2), konstitutiv in den Topos des Mysteriums eingelassen.

Die Rede vom »Mysterium« erdffnet einen Zugang zum Ort des Judentums innerhalb
der Kirche: Das »Mysteriumc« findet sich in der Kirche, weist aber immer schon tiber die
Kirche hinaus und bindet sie an das Judentum.?*

»Indem sie das Mysterium der Kirche (mysterium ecclesiae) untersucht, gedenkt diese Hei-
lige Synode des Bandes, durch das das Volk des Neuen Bundes mit dem Stamm Abra-
hams geistlich verbunden ist [NA 4,1]. Die Kirche Christi anerkennt namlich, dass sich
nach dem Heilsmysterium Gottes die Anfange ihres Glaubens und ihrer Erwdhlung
schon bei den Patriarchen, bei Mose und den Propheten finden. Sie bekennt, dass alle
Christglaubigen als Kinder Abrahams dem Glauben nach in der Berufung ebendieses
Patriarchen eingeschlossen sind und das Heil der Kirche im Auszug des erwéhlten Vol-
kes aus dem Land der Knechtschaft in mystischer Weise vorgebildet wird [NA 4,2].« NA 42

Der Bezug zum Judentum ist fiir die Kirche konstitutiv, das jidische Volk ist immer
schon »Teil des >mysterium ecclesiae«®, so Michael Signer, insofern die Kirche ohne
den Kontakt zu ihm ihre Identitit nicht angemessen ausdriicken konnte (Kapitel 2.1). Is-
rael gehort »in die geschichtliche und theologische Bestimmung des Geheimnisses der

20 Ebd.

21 Vgl. dazu Grosshans: »Denn wenn das Geheimnis des Glaubens, das gottliche Geheimnis, dem
weltlichen Leben wirklich neue — lebenserneuernde, erlésende — Moglichkeiten zuspielt, die nicht
bereits seine eigenen sind, dann folgt daraus eine grundsatzliche Unterbrechung des weltlichen
Lebenszusammenhangs.«Ebd. 477.»DennJesus Christus kommuniziert nicht nur den unbestimm-
baren Gott und das opake gottliche Geheimnis des Lebens, sondern offenbart und qualifiziert das
gottliche Ceheimnis eindeutigals Liebe (vgl. 1Joh 4,16). Das jedem Menschen wie der ganzen Welt
zugrunde liegende und vorausgehende, jenseitige gottliche Geheimnis ist dann nicht als die un-
durchschaubare Schicksalsmacht vorzustellen, sondern dieses gottliche Geheimnis kann dann als
die groRRe und eindeutige Bejahung jedes Menschen geglaubt und bedacht werden.« Ebd. 489.

22 Vgl. dazu Hoff: »Der kirchliche Bezug auf das Judentum und Israel ist smit dem Akt der theologi-
schen Selbstbestimmung verbunden« Hoff, Gregor Maria: Fiinfzig Jahre nach Nostra aetate. Judi-
sche Stellungnahmen im 21. Jahrhundert. In: Mariano Delgado/Gregor Emmenegger/Volker Lep-
pin (Hg.): Apologie, Polemik, Dialog. Religionsgesprache in der Christentumsgeschichte und in der
Religionsgeschichte. Basel/Stuttgart: Schwabe/Kohlhammer 2021, 481-495, 482. Israeltheologisch
gewendet und mit Siebenrock: »Die Juden sind konstitutiv in die Suche nach dem kirchlich-christ-
lichen Selbstverstandnis und jeder Beziehung der Kirche zu ihnen eingebunden, weil die Grund-
lage im Evangelium nicht hinreichend verstanden werden kann, ohne auf das aktuelle Judentum
zu horchen.« Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatll 3, 663.

23 Ubersetzung entsprechend HThKVatl| 1.

24 Michael Signer driickt es so aus, dass mit NA »das jldische Volk als Teil des smysterium ecclesiae«
betrachtet und die Bedeutung dieses Begriffes aus der Heiligen Schrift erklart« wird. Signer: Vier-
zig Jahre nach Nostra Aetate, 309. Wichtig ist in diesem Zusammenhang der Rekurs auf LG, vor
allem das erste Kapitel mit dem Titel »Das Mysterium der Kirche«.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21239253180003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=addsrcrid%2Cexact%2CAC16272499

6 Topografien des Dialogs

Kirche hinein.«** Signer weist auch auf das angezeigte dialogische Potential des Topos
Mysterium hin, nimlich in dem Sinne, »dass der Begriff Mysterium die Moglichkeit of-
fenlasst, dass das Thema der Beziehungen [der Christen — AS] zu den Nachkommen aus
Abrahams Stamm durch keine abgegrenzte Begriffsbestimmung oder eine einzelne ge-
schichtliche Periode vereinnahmt werden kann. Es entspricht dem innersten Wesen des
»Mysteriums, dass es sich stindig aufs Neue enthiillt.«**

Dieses dynamische Verstindnis von Mysterium als Code fiir die Wirklichkeit Got-
tes und die Wirklichkeit der Bundesbeziehung verbindet die Kirche mit dem Volk Israel
aufs Innerste. Der gemeinsame Topos des Mysteriums ist Ausweis des gemeinsam-un-
terschiedenen Bezugs auf Gott im Dialog und damit die Theologizitit des Dialogs (Kapi-
tel 2 und 8).

6.1.1.2 »Gemeinsames geistliches Erbe«: Abrahams Kinder und sein Segen

Mit dem Judentum eint die Kirche nicht nur die Suchbewegung nach dem »unaussprech-
liche[n] Mysterium« (NA 1) menschlicher Existenz. Kirche und Judentum sind in beson-
derer Weise auch in Form des gemeinsamen Bezugs auf das gottliche Mysterium (NA 4,2) ver-
bunden, das sein Wesen in den Heiligen Schriften und bis in die Gegenwart hinein im-
mer neu selbst mitteilt. Dieser gemeinsame Gottesbezug materialisiert sich mit NA 4,5
im Abrahamssegen (Gen 12,2*7). Das Konzil beansprucht, Jiid *innen wie Christ*innen sei-
en gleichermafien »als Kinder Abrahams dem Glauben nach in der Berufung ebendie-
ses Patriarchen eingeschlossen« (NA 4,2). Der Segen Abrahams ist fiir das Zweite Vatika-
num »das reiche Christen und Juden gemeinsame geistliche Erbe (patrimonium spiritua-
le)« (NA 4,5).%

Michael Signer erinnert daran, dass der Topos des »Erbes« kein neuer ist, sondern
dass er einen konkreten geschichtlichen Ort in den Beziehungen zwischen Judentum
und Christentum hat: Seit der Spitantike und mit der Genese von rabbinischem Juden-
tum und Christentum gibt es einen kontroversen Diskurs iiber die Frage, welche Glau-
bensgemeinschaft das rechtmiflige Erbe des Segens Abrahams antritt.* Fiir die Kirche
hat die Rede vom »Erbe« ihren Sitz im Leben urspriinglich in den Apologien und Polemi-
ken gegen das Judentum (vgl. der substitutionstheologische Topos der Kirche als »wah-
res Israel«/verus Israel). NA 4 nimmt demgegeniiber eine entscheidende Umstellung vor:

25  Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 127.

26  Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 314.

27  »lch werde dich zu einem grofen Volk machen, dich segnen und deinen Namen grofd machen. Ein
Segen sollst du sein.« (Gen 12,2 EU 2016).

28  DerTopos des»Erbes«wird auch in anderen Dokumenten aufgegriffen, v.a. in PJSE, bspw. PJSE 87,
Kapitel 6.1.2.

29  Vgl. dazu Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 315: »Fast zweitausend Jahre lang fand sich das
»Erbe« des Segens Abrahams im Zentrum der Auseinandersetzungen zwischen Juden und Chris-
ten.« Auch Siebenrock identifiziert das »gemeinsame geistliche Erbe« in einer gemeinsamen Be-
ziehung zu Abraham. Vgl. Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatll 3, 661. An
der Rede vom »geistlichen Erbe« zeigt sich exemplarisch, dass solche Topoi im jidisch-katholi-
schen Dialog nie neutral sind, sondern dass sie religionspolitisch aufgeladen sind und entspre-
chend der wechselhaften Beziehungsgeschichte ein komplexes Bedeutungsgewebe mit sich fiith-
ren, was nach einer entsprechenden Sensibilitat im wissenschaftlichen Diskurs verlangt.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

225


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Das »Erbe« des abrahamitischen Segens wird nicht mehr unter den substitutionstheo-
logischen Codes von Ablésung, Ersetzung oder Ubernahme verhandelt, sondern als ver-
bindendes, »gemeinsames« und »geistliches« neu qualifiziert.

Diese Umcodierung leitet eine Neuausrichtung der Beziehungen der Kirche zum Ju-
dentum auf zwei Ebenen entscheidend an: (1.) Die Bestimmung des Erbes als »geistlich«
ist pneumatologisch zu lesen und weist vor allem die dynamische und prisentische Di-
mension des gemeinsamen Erbes aus: Es sichert nicht nur die Moglichkeit eines histori-
schen Riickbezugs. Auf Grundlage des gemeinsamen Erbes ist die Beziehung zum gegen-
wirtigen Judentum nicht nur ermdglicht, sondern als theologisch bedeutsam bestimm-
bar, weil der Segen Abrahams und seine Verheiflung weiterhin in der Geschichte des jii-
dischen Volkes mit dem Gott Abrahams wirksam ist.*® (2.) Gregor Maria Hoff fithrt die-
sen Gedanken konsequent weiter: Denn die Bestimmung »gemeinsam« weist das »Er-
be« dezidiert als erkenntnistheologischen Topos aus, auf den Judentum und Christen-
tum gleichermaflen Zugrift haben. Die Bedeutung und Wirklichkeit dieses Erbes gilt es
reziprok und also dialogisch, im gegenseitigen Kontakt zu erschliefRen. Fiir die Zeit der
Abfassung von NA liegt darin eine epistemologisch und theologisch bedeutsame Umstel-
lung: Das Judentum kann nicht linger Objekt oder Gegenstand theologischer Forschung
sein, sondern es wird zum Subjekt, zum Gegeniiber, zum Gesprichs- und Lernpartner
christlicher Theologie.*

Die Rede vom geistlichen Erbe hat dariiber hinaus auch eine performative Dimensi-
on. NA 4,1 spricht vom »Band, durch welches Kirche und Judentum »geistlich verbun-
den«sind:

30 Das konstatierte bereits Roman A. Siebenrock: »Das patrimonium spirituale ist prasentisch zu le-
sen.« Siebenrock: Theologischer Kommentar zu NA in HThKVatll 3A, 661. Vgl. auch CGregor Maria
Hoff:»Die Charakterisierung dieser Beziehung als spiritualiter verstarkt den Bezugsrahmen theolo-
gisch. Spiritus steht in einem pneumatologischen Kontext. Geistlich verbunden zu sein, ist christ-
lich nur méglich, wenn der Heilige Geist wirkt. Die Kirche ist seine Ortsangabe, der geschichtli-
che Raum seiner Gegenwart. Auf diese Weise zeichnet sich im metaphorischen Hintergrund von
NA 4,1 eine Verbindung von Kirche und Israel im Ceist ab, wobei im gemeinsamen Gottesbezug
—im Sinne einer semantischen Prasupposition — auch Israel pneumatologisch qualifiziert wird.«
Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 130. Fiir den Dialog wird mit der Kennzeichnung des gemeinsa-
men Erbes als »geistlich« beansprucht, dass im gemeinsamen Kontakt zwischen Kirche und Israel
Gottes Geist wirksam ist. Das wird uns in den Kapiteln VI und VIl weiter beschiftigen. Das Konzil,
so Hoff weiter, lasse das Worin der theologischen Bedeutung Israels, das die Kirche bestimmen
muss, noch offen: »Offenbar liegt sie in der Heilsgeschichte selbst begriindet, fithrt aber zugleich
Uber die Vergangenheit in die Gegenwart hinein.« Ebd.

31 Auch Signerregt dazu an, dass im jldisch-christlichen Dialog diskursiv jeweils neu zu bestimmen
ist, worin dieser Segen Abrahams und sein Judentum und Christentum einendes Potential liegen
kénnte und wie man gemeinsam diesem Segen gerecht werden kann. Vgl. das Motiv tikkun olam,
Kapitel 6.2. Signers Vorschlag: »Vielleicht wire es fiir den Augenblick besser, wenn man sich tiber
die Verantwortung unterhalten wiirde, die wir miteinander teilen aufgrund der Tatsache, dass wir
Abraham als unseren gemeinsamen Vater ansehen —ein Erbe, das wir ja auch mit den Muslimen
teilen. Diese Verantwortung muss als ein Segen betrachtet werden. Papst Johannes Paul II. hatdie-
sen Gedanken wihrend seines Pontifikats mehrfach gedufert. Juden und Christen sind die Erben
des Segens Abrahams. Sie miissen zuerst einmal zum Segen fiireinander werden, bevor sie zum
Segen fiir die Menschheit werden kénnen.« Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 315.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

»Das»geistliche Band<zwischen Judentum und Kirche ist nicht ein Gegenstand, der zu
Beginn der Suche bereits voll bekannt ist, sondern wird im Verlauf der Suche nach dem
>Mysteriumc« als eine Wirklichkeit entdeckt, die auch weiterhin dem Prozess der Entde-
ckung bestandig offen steht. Die neue Beziehung zwischen Judentum und Katholizis-
mus wird also gleichsam im Prozess der Suche der Kirche nach ihrer eigenen Identitat
geboren.«*

Die Anerkennung dieser Verbundenheit im Geiste ist die Bedingung, die itberhaupt erst
einen theologischen Dialog mit dem Judentum erméglicht. Und sie ist Indiz fiir die Theo-
logizitit des Dialogs, weil sich dariiber die theologische Bedeutung eines dialogischen Er-
schlieffungsprozesses argumentieren lisst. Wie schon mit dem Topos des Mysteriums,
er6ffnet auch der Topos des reichen gemeinsamen geistlichen Erbes einen Raum fiir das Ju-
dentum im innersten Raum kirchlicher Identititsbestimmung: »das Heil der Kirche [ist in
der Berufung Abrahams und im Auszug des erwihlten Volkes aus dem Lande der Knecht-
schaft — AS] in mystischer Weise vorgebildet« (NA 4,2). Der Bezug auf das Judentum hat fir
die Kirche heilsgeschichtlichen Rang.** Mit dem Judentum eint die Kirche aus christli-
cher Perspektive nicht nur eine Gleichurspriinglichkeit, materialisiert in den Anfingen
des Glaubens und der Erwihlung des Volkes Israels. Der Topos des »Erbes« ruft auch eine
damit verbundene, gemeinsame eschatologische Hoffnung auf, nimlich die gemeinsa-
me Vision, dass am Ende der Zeiten alle Volker mit einer einzigen Stimme das gottliche
Mysterium anrufen werden.

Bei allem Potential des Topos »Erbe« als gemeinsamer Erkenntnisraum ist aus jiidi-
scher Perspektive allerdings mit einem Einspruch zu rechnen, den Michael Signer ex-
emplarisch einspielt: »Wie konnen die Juden, die eine Traditionslinie entwickelt haben,
nach der der Segen und die Verdienste der Viter — Abraham, Isaak und Jakob - die Kon-
tinuitit des Volkes Israel bedeuten und letztlich das Erbe des Gelobten Landes (Erez Jis-
rael) beinhalten, wie konnen sie sich eine mit anderen geteilte Abfolge von Segen vorstel-
len?<*

6.1.2 Topografie des »Grundes«: Das jiidische Volk und seine Heilige Schrift
in der christlichen Bibel (PJSE)

Bei seinem Besuch in einer Synagoge in Mainz im Jahr 1980 formulierte Papst Johannes
Paul II. einen richtungsweisenden Satz, der nicht nur grundlegend fiir unsere Uberle-
gungen zu einer Erkenntnistheologie des Dialogs ist (Kapitel 2.2), sondern der auch zum
Ausgangspunket fiir ein 2001 promulgiertes Dokument wird: »Die erste Dimension die-
ses Dialogs, nimlich die Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott nie gekiin-
digten Alten Bundes und dem des Neuen Bundes, ist zugleich ein Dialog innerhalb un-

32 Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 308. Hervorhebung AS. Ahnlich Hoff: Gegen den Uhrzei-
gersinn, 70: Hoff spricht in diesem Zusammenhang von der »Aktivierung des Bezuges: Das >geist-
liche Band« zwischen Israel und Kirche wird in diesem Moment wirksam — prasentisch, ab jetzt
immer jetzt, wenn man den Text liest. Es wird wirksam, insofern es die Gedankenfiihrung von NA 4
anleitet und bestimmt.«

33 Vgl. Hoff: Fiinfzig Jahre nach Nostra aetate, 482.

34  Signer: Vierzig Jahre nach Nostra Aetate, 315.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

227


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

serer Kirche, gleichsam zwischen dem ersten und zweiten Teil ihrer Bibel.«** Die Inversionen
des Zweiten Vatikanums in der Verhiltnisbestimmung zum Judentum in NA und ein in
DV grundgelegtes dynamisches Offenbarungsverstindnis legten vor dem Hintergrund
der Schuldgeschichte der Kirche Missstinde im christlichen Umgang mit der Bibel of-
fen und machten eine verinderte christliche Hermeneutik der Bibel notwendig.>® Dieser
Aufgabe widmete sich die Papstliche Bibelkommission 2001 mit der Verlautbarung Das
jiidische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel (PJSE). Im Vorwort schreibt der
damalige Kardinal Josef Ratzinger:

»Die Bibelkommission konnte aber bei ihrer Arbeit nicht von dem Kontext unserer Ge-
genwartabsehen, in der der Schock der Schoah die ganze Frage in ein anderes Licht ge-
taucht hat. Zwei Hauptprobleme stellten sich: Kénnen die Christen nach allem Gesche-
henen noch ruhig Anspruch darauf erheben, rechtmafige Erben der Bibel Israels zu
sein? Diirfen sie mit einer christlichen Auslegung dieser Bibel fortfahren, oder sollten
sie nicht lieber respektvoll und demitig auf einen Anspruch verzichten, der im Licht
des Geschehenen als Anmafdung erscheinen muss? Damit hiangt die zweite Frage zu-
sammen: Hat nicht die Darstellung der Juden und des jidischen Volkes im Neuen Tes-
tament selbst dazu beigetragen, eine Feindseligkeit demjiidischen Volk gegeniiber zu
schaffen, die der Ideologie derer Vorschub leistete, die Israel ausléschen wollten? Die
Kommission hat sich beiden Fragen gestellt.<*’

Die pri-konziliare Lehre der Kirche zur Hermeneutik des Alten Testaments basierte im
Wesentlichen auf der Adversus Iudaeos-Tradition zur Zeit der Kirchenviter, die sich in
einer »Lehre der Verachtung« verstetigte. Polemiken gegen Jiid*innen begegnen schon
in den neutestamentlichen Schriften (Kapitel 1.4.1 und 3.2.1). Vor allem diese biblischen

35 Papst]ohannesPaul ll: Ansprache zur Begegnung mit Vertreter*innen derjiidischen Gemeinde am
17. November 1980 in Mainz: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/nov
ember/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html (10.02.2025). Henry Wansbrough
beispielsweise weist ausfiihrlich auf die impulsgebende Rolle Johannes Pauls II. fiir das 2001 er-
schiene Dokument hin: Wansbrough, Henry: The Jewish People and its Holy Scripture in the Chris-
tian Bible. In: Irish Theological Quarterly 67 (2002), 265-275.

36  NA 4,2: »Deshalb kann die Kirche auch nicht vergessen, dass sie durch jenes Volk, mit dem Gott
aus unsagbarem Erbarmen den Alten Bund geschlossen hat, die Offenbarung des Alten Testaments
empfing.« Hervorhebung AS. Edward Kessler schlieft aus dem Faktum, dass es die Papstliche
Bibelkommission war, die 2001 ein »Dialogdokument« veréffentlichte, auf die ganzheitliche
Dimension des jlidisch-christlichen Verhaltnisses fiir Kirche, Lehramt und Theologie: »This is
significant because itillustrates that consideration of the Christian-Jewish encounter extends bey-
ond the Pontifical Commission for Religious Relations with the Jews. It is the concern of the Church
as a whole.« Kessler, Edward: The Jewish People and their Sacred Scriptures in the Christian Bible:
A Response to the Pontifical Biblical Commission Document. JC Relations 2003: https://www.jcrel
ations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-respon
se-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html| ?tx_extension_pi1%5Baction%5D=de-
tail&tx_extension_pi1%5Bcontroller%sD=News&cHash=fod431225705ae589d2697cfe7fod2se
(10.02.2025).

37  Ratzinger, Josef (Kardinal): Vorwort. In: Papstliche Bibelkommission: Das jidische Volk und sei-
ne Heilige Schrift in der christlichen Bibel vom 24. Mai 2001. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 152). Bonn: 0. V. 2001, 7-15, 13.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html
https://www.jcrelations.net/article/the-jewish-people-and-their-sacred-scriptures-in-the-christian-biblea-response-to-the-pontifical-biblical-commission-document.html

6 Topografien des Dialogs

Narrative sind es, die iiber die Jahrhunderte und bis heute fiir die christliche Legitimie-
rung antijiidische Ressentiments missbriuchlich herangezogen werden.*® Im Kern im-
pliziert die pra-konziliare Hermeneutik, dass die Heiligen Schriften Israels nicht linger
dem jiidischen Volk gehoren, sondern mit dem Christusereignis und der Stiftung des
Neuen Bundes an die Kirche als Eigentiimerin itbergingen. In diesem Setting wurden die
Heiligen Schriften des Volkes Israel, insbesondere Texte in prophetischer Tradition, in
erster Linie typologisch auf Christus hin gedeutet. Eine solche christologische Leseweise
wurde als einzig legitime Auslegungspraxis proklamiert. Ebenso wie in der christlichen
Theologie das Judentum als verworfen und iiberholt konstruiert wurde, konnten jidische
Interpretationstraditionen des TaNaK als grundsitzlich falsch und deshalb fiir christli-
che Hermeneutik als bedeutungslos abgewertet und weitgehend ignoriert werden.* Bis
heute hilt sich in christlichen und jidischen Gemeinschaften die Vorstellung, Jitd “innen
und Christ*innen wiirden per definitionem in Konflikt stehen, weil sie den TaNaK/das Alte
Testament unterschiedlich lesen und interpretieren.

Spitestens nach dem Holocaust, mit NA 4 und dem Pontifikat Johannes Pauls II, das
dem »ungekiindigten Bund« des Judentums Ausdruck verlieh, werden solche Strategien
des Unsichtbarmachens der traditionellen Hermeneutik und die Plausibilititen, welche
sie als hidden patterns argumentativ stiitzen, erschiittert. Das Judentum kann nicht lin-
ger alsvon Gott verworfen oder durch das Christentum itberholt dargestellt werden, son-
dernist als lebendige Religionsgemeinschaft in der Tradition Israels in ihrem Eigenwert
anzuerkennen (vgl. NA und Die Interpretation der Bibel in der Kirche*®).

PJSE zieht daraus mehrere Konsequenzen in Form epistemologischer Vorannahmen, die
eine verinderte Hermeneutik der Bibel strukturieren. Im Glaubensraum des Dialogs lassen
sich diese patterns als verbindende Topoi in ihren raum-zeitlichen Koordinierungen rekon-
struieren:

« im Topos der Heiligen Schriften Israels (christlich: Altes Testament; jidisch: TaNaK)
als gemeinsamer Grund und Fundament, auf dem dieser Glaubensraum in between
iiberhaupt erst entstehen kann (Ursprung, Kapitel 6.1.2.1),

38  Das Dokument nahert sich dieser Herausforderung tber einen Dreischritt an: Im ersten Teil (P)-
SE 2—18) wird erdrtert, warum die »Heilige Schrift des jiidischen Volkes [das Alte Testament] als
grundlegender Bestandteil der christlichen Bibel« anzusehen ist. In einem umfangreichen zwei-
ten Teil (PJSE 19-65) werden »Grundthemen der Schrift des jiidischen Volkes und ihre Aufnahme
im Glauben an Christus« vorgestellt. Im abschliefdenden dritten Teil (PJSE 66—83) werden Dar-
stellungen von Jiid*innen und Judentum im Neuen Testament problematisiert, vor allem jenen
Aspektantijudischer Polemiken in neutestamentlichen Texten und die Forderung, sie in Forschung
und Katechese als innerjiidische Polemiken in prophetischer Tradition zu kontextualisieren (PJSE
70-83).

39 Vgl. Kessler: The Jewish People, 0.S. Vgl. Auch Cunningham: Seeking Shalom, 24 (und allgemein
zu PJSE ebd. 26—33). Solche Strategien des Unsichtbarmachens sind mittlerweile zwar vielfach (vor
allem im Bereich Rassismusforschung) kritisch reflektiert, gesellschaftlich und kirchlich aber noch
immer hochwirksam.

40  Péapstliche Bibelkommission: Die Interpretation der Bibel in der Kirche. 23. April 1993. Hg. v. Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 115). Bonn: o.
V.52017.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

229


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

- im Topos der jiidischen Schriftauslegung, die fiir das Christentum zum Erkenntnis-
ort wird (Gegenwart, Kapitel 6.1.2.2) und
- im Topos einer geteilten Messiashoftnung (Eschaton, Kapitel 6.1.2.3).

6.1.2.1 Grund: Der Raum der Schrift"

Der gemeinsame Bezug auf die Heiligen Schriften Israels begriindet fiir die Kirche eine
grundlegende, tiefe Beziehung zum Judentum, ohne die sie nicht existieren kann. Die-
ser Beziehungsgrund** lisst sich religionshistorisch und -soziologisch konkretisieren als
»geschichtliche[r] Ursprung« (PJSE 2), auf den sich Christentum und rabbinisches Ju-
dentum gleichermafien beziehen: die Geschichte des Volkes Israel (Kapitel 1.4.1). Die Ge-
schichte dieses Volkes ist in seinen Schriften verbiirgt. Ohne zwar je die Sinndimensio-
nen geschichtlich einholen zu kénnen, sichern diese Texte doch qua Verschriftlichung
den Zugang zu diesem Ursprung und stellen performativ eine aktualisierende Verbin-
dung zu diesem geschichtlichen Ausgangspunkt her, der fiir Judentum und Christentum

normativist:¥

»Ein stindiges aktuelles Zeichen dieses Bandes vom Ursprung her besteht
in der Annahme der Heiligen Schriften des jiiddischen Volkes durch die Christen als Wort
Gottes, das auch an sie gerichtet ist.« (PJSE 2)*

Theologisch bedeutsam sind die Schriften also nicht als rein historische Zeugnis-
se, sondern als Glaubenszeugnisse. Innerhalb der jidischen und christlichen Traditionen
werden sie als solche Zeugnisse, die einen authentischen Gottesbezug reklamieren (PJ-
SE 2:: »als Wort Gottes«), rezipiert.** Um die sakrale und theologische Bedeutung und die

normative Qualitit dieser Schriften abzusichern, werden sie im Zuge komplexer, Jahr-

41 Als theoretischen und theologischen Hintergrund zur Bezeichnung der Schrift als »Glaubens-
raumcs. Hoff: Glaubensrdaume, 303f. (»Repertoire).

42 Als Referenz fiir die fundamentaltheologische Bedeutung der Metapher »Grund« vgl. Gregor Ma-
ria Hoff: Hoff arbeitet entgegen eines substantialistischen Vernunftkonzepts mit einem Vernunft-
verstandnis im Sinne eines rationalen sich ins Verhiltnis Setzens im Geben und Nehmen von Griin-
den: »Theologie reflektiert die Sinngehalte, die sich mit dem Zeichen >Gott« und im Glauben an
ihn erschliefien. In ihrem topologischen Zuschnitt geht sie von den Orten aus, an denen sich Glau-
bensrealititen vermitteln. Sie liefern das Material, aus dem Theologie als eine geschichtliche Dar-
stellungsform des Glaubens an >Gott< ihr Wissen generiert. Sie bezieht sich auf die Referenzorte,
die im Zuge von Glaubensperformanzen Quellen des Glaubens entwickelt haben —im klassischen
Sinn die loci theologici. Zu ihnen zahlt die Vernunft — als ein Geben und Nehmen von Griinden, das
selbst geschichtlich ablauft. Plausibilititen werden entwickelt, aber auch kritisch geprift. Dafir
werden spezifisch theologische, aber auch philosophische Argumente und Kriterien beansprucht,
ohne dafiir auf ein Konzept von Vernunft zurickgreifen zu kdnnen, das noch einmal jenseits von
Geschichte situiert wire.« Hoff: Glaubensraume, 28, FN 19. Vgl. auch ebd. 450f. (»Repertoire«). Vgl.
dazu bspw. auch Erich Zenger, der von der Heiligen Schrift Israels als »Grundlage des christlich-
judischen Dialogs« spricht: Zenger, Erich: Die Bibel Israels — Grundlage des christlich-jiidischen
Dialogs, 239—261.

43 Vgl. Hoff: Glaubensraume, 303.

44 Franzosischer Originaltext: »Une manifestation toujours actuelle de ce lien d’origine consiste dans
I'acceptation, par les chrétiens, des Saintes Ecritures du peuple juif comme Parole de Dieu qui leur
est adressée a eux aussi.« Vgl. Kapitel 3.3.

45 Vgl Hoff: Glaubensraume, 299. Ausfiihrlich dazu s. ebd. 285—304 (»Kapitel 12: Griinde geben —im
Zeugnisraum der Schrift«).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

hunderte lang andauernder Prozesse als verbindlich kanonisiert.** Diese Prozesse des
Ein- und Ausschliefiens von Texten wirken fiir Glaubensgemeinschaften identititsstif-
tend und -stabilisierend.*” Die normative Anerkennung und theologische Bedeutung der
Schriften Israels als Heilige Schrift ist fiir die christliche Tradition aber weniger identi-
tatspolitische Entscheidung. Sie ist vielmehr bereits im Neuen Testament angelegt und
damit der Kirche immer schon vorgegeben: »Die Schriften des Neuen Testamentes ge-
ben sich an keiner Stelle als etwas grundlegend Neues aus. Sie erweisen sich vielmehr
als tief in der langen Glaubenserfahrung Israels verwurzelt, wie sie sich in unterschied-
licher Form in den Heiligen Biichern widerspiegelt, die die Schrift des jiidischen Volkes
ausmachen. Das Neue Testament erkennt diesen eine géttliche Autoritit zu.« (PJSE 3)48
Fiir die Kirche erweist sich der offenbarungstheologische Raum, den das Alte Testa-
ment aufspannt, gleichsam als Grund, auf dem der Glaubensraum des Dialogs zwischen
Christentum und Judentum griindet — und zwar genau in der Doppeldeutigkeit dieses
Terminus: Einerseits riumlich im Sinne einer Verriumlichung der zeitlichen Dimensi-
on des gemeinsamen Ursprungs (PJSE 2). Die historische Realitit des christlichen Kanons,
die Bezeugung des Alten Testaments in seiner Theologizitit, bildet den Grund auf dem
die Kirche steht und sichert damit den bleibenden Bezug der Kirche auf Israel (PJSE 2).
PJSE fithrt als Ausweis dafiir beispielhaft den »Gebrauch einer gemeinsamen Sprache«
(PJSE 3) an.® Die Heilige Schrift als Erinnerungsmedium aktualisiert den Ursprung der

46  Vgl.Kapitel 3.3.Vgl. dazuebenso Stroumsa, Guy G.: Kanon und Kultur. Zwei Studien zur Hermeneu-
tik des antiken Christentums (Hans-Lietzmann-Vorlesungen 4). Berlin/Boston: De Gruyter 1999.
Ahnlich auch bei Hoff: »Heilige Schriften besitzen von daher eine gemeinschaftsbegriindende und
-stabilisierende Funktion. Sie justieren religiése Zusammengehorigkeit und stellen Ordnungsre-
gister zur Verfiigung, indem sie ihre Bestimmungen normativ einspielen und zugleich transzen-
dent entziehen. Als heilige Schriften reklamieren sie in der Form eines bezeugenden Ausweises
— literal als »Wort Cottes< bzw. >Spruch Gottes< oder in der Absicherung durch Visionen und Audi-
tionen — eine Offenbarung, die wiederum nur tiber die Schrift erreicht werden kann.« Hoff: Glau-
bensrdaume, 294.

47  Vgl. Hoff: Glaubensraume, 303: »Die heilige Schrift im Singular eines umfassenden Geltungsan-
spruchs bildet damit einen Glaubensraum: den Raum, in dem sich vergemeinschafteter Glaube
durch die Zeiten an seinen normativen Ausgangspunkt bindet. Wo Schrift gelesen und gehort
wird, nimmt dieser Raum konkrete Gestalt an—in konkreten Cottesdienstriumen wie im Volk Got-
tes. In ihm lebt die Schrift weiter, indem sie tiberliefert und nach ihren Impulsen gelebt wird.«

48  Hervorhebung AS. Franzdsischer Originaltext: »Les écrits du Nouveau Testament ne se présentent
jamais comme une compléte nouveauté. Ils se montrent, au contraire, solidement enracinés dans
lalongue expérience religieuse du peuple d’Israél, expérience enregistrée sous diverses formes en
des livres sacrés, qui constituent les Ecritures du peuple juif. Le Nouveau Testament leur reconnait
une autorité divine.«

49  »Das Griechische des Neuen Testaments hangt stark von demjenigen der Septuaginta ab, ob es
sich nun um grammatikalische Wendungen handelt, die vom Hebrdischen beeinflusst sind, oder
um den Wortschatz, vor allem den religiésen. Ohne eine Kenntnis des Griechischen der Septuag-
inta lasst sich der genaue Sinn vieler wichtiger Ausdriicke im Neuen Testament nicht erfassen.«
PJSE 3. Franzésischer Originaltext: »Pour partir du moins explicite, qui est cependant révélateur, notons
d'abord 'emploi d’un méme langage. Le grec du Nouveau Testament dépend étroitement du grec de
la Septante, qu'il s'agisse des tournures grammaticales influencées par I’hébreu ou du vocabulaire,
surtout du vocabulaire religieux. Sans une connaissance du grec de la Septante, il est impossible
de saisir exactement le sens de beaucoup de termes importants du Nouveau Testament.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

231


https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma51186157500003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cbibel%20kanon%20christentum%20judentum&sortby=date&facet=frbrgroupid%2Cinclude%2C850489829&offset=0

232

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Kirche in Israel. Das geschieht im Modus einer Entgrenzung von Raum und Zeit, wenn
sich diese Beziehung zum Ursprung im Modus des Lesens oder des liturgischen Voll-
zugs der Schrift performativ durchsetzt. Im Akt der Vergegenwirtigung entsteht eine
Verbindung mit allen gegenwirtigen, vergangenen und kiinftigen Lesenden und Horen-
den der Schrift. Eine besondere Qualitit gewinnt diese identititsstiftende Entgrenzung
im Dialog: Wenn Jiid“innen und Christ*innen in konkreten Dialogsituationen gemein-
sam die Heilige Schrift lesen und auslegen, vollzieht sich das Volk Gottes, die Bundes-
partnerschaft zwischen Jid*innen und Christ*innen als Schrifigemeinschaft (s. Philip A.
Cunningham: co-covenanting companions, Kapitel 2.2.3 und 6.1.3).>° In dieser Schriftge-
meinschaft im Modus des Dialogs kénnen sich Christ*innen wie Jid*innen als einge-
bunden in das Volk Gottes erfahren, dem, wie Emmanuel Levinas es sagte, nicht ein Buch
gehort, sondern das einem Buch (dem TaNaK/Alten Testament in der zweieinen Bibel)
angehort.>*

Mit den Uberlegungen zur riumlichen Dimension von »Grund« hingt die zwei-
te Bedeutungsdimension zusammen, nimlich die logische und zwar in dem Sinne,
dass der gemeinsame Raum der Schrift und die Schriftgemeinschaft von Jiid*innen
und Christ*innen die Singularitit des judisch-christlichen Dialogs gegeniiber ande-
ren Religionsdialogen, seine Unverzichtbarkeit und Theologizitit tiberhaupt erst rational
begriindbar macht.

»In diesem Sog [von raumlicher und logischer Semantik— AS] steht G. [Grund] im
philosophischen Diskurs der Neuzeit fir Erstes oder Letztes, fiir etwas Festes, etwas Un-
hintergehbares.«** Vom TaNaK/Alten Testament als Grund des jiidisch-christlichen Dia-
logs zu sprechen, bringt also einen normativen Sonderstatus zum Ausdruck. Es meta-

50  Christoph Dohmen meint dhnliches, wenn er von einer aktiven Israelerinnerung im Raum der Kir-
che spricht, die sich im Akt des Lesens des Alten Testaments vollzieht. Er spricht von einer »Israe-
lerinnerung im Verstehen der zweieinen Bibel«, die sich im Modus einer doppelten Leserichtung
vollzieht: Die Prae-Position des Alten Testaments, die sich aus der Kanonstruktur ergibt, impli-
ziert eine vorgeschriebene Leserichtung. Idealiter wiirde zuerst das Alte Testament ohne irgend-
eine christologische Interpretation gelesen, dann das Neue Testament und von da aus wieder-
um eine Relecture des Alten Testaments. In der idealen Form dieser doppelten Leserichtung voll-
zieht sich eine aktive »lIsraelerinnerung« im Raum der Kirche. Vgl. dazu Dohmen, Christoph: Is-
raelerinnerung im Verstehen der zweieinen Bibel«. In: ders. (Hg.): In Cottes Volk eingebunden.
Judisch-christliche Blickpunkte zum Dokument der Papstlichen Bibelkommission »Das jidische
Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk
2003, 9-20,17f. Vgl. dazu PJSE19: »Auf der einen Seite will das Neue Testamentim Lichte des Alten
gelesen werden, auf der anderen Seite ladt es aber auch dazu ein, das Alte Testament im Lichte Je-
su Christi>neuzu lesen<(vgl. Lk 24,45).« Franzdsischer Originaltext: »Mais le rapport est réciproque:
d’'une part, le Nouveau Testament demande a étre lu a la lumiére de I'’Ancien, mais il invite aussi,
d’autre part, asrelire<’Ancien a la lumiére du Christ Jésus (cf Lc 24,45) .«

51 Vgl. Levinas, Emmanuel: Saiten und Holz. Zur jiidischen Leseweise der Bibel. In: ders.: Aufier sich.
Meditationen lber Religion und Philosophie. Hg. und iibersetzt von Frank Miething. Miinchen/
Wien: Hanser 1991, 172-182, 176.

52 Brise, Olaf: Grund. In: Stephan Giinzel/Franziska Kimmerling (Hg.): Lexikon der Raumphilosophie.
Darmstadt: WBG 2012, 162. Hervorhebung AS. Und weiter bei Brise: »Damit wird dieser metaphy-
sische Topos auch fiir Wissens- und Wissenschaftstheorien des 20. Jh.s. attraktiv. So geht es in
Edmund Husserls (1859—1938) transzendentalphanomenologischem Konzept einer sog. Lebens-
welt um die transzendental-logisch moglichen Anfinge von Wissen, Wissenschaft und Philoso-

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

phorisiert das, was Gregor Maria Hoff den »epistemischen Vorrang der Schrift«** fiir
christliche Theologie nennt; denn »[j]lenseits der Schrift«, so Hoff, »gibt es weder die sich
entwickelnde Tradition noch die Kirche als Gemeinschaft, in der sie gelesen, ausgelegt
und weitergegeben wird. Die historische Tatsache dieses Uberlieferungskomplexes ist
theologisch bestimmend, weil die Schrift als Authentizititsgewihr des Anfangs dient
[..].<** Und jenseits der Schrift, so kann man mit Blick auf den jiidisch-christlichen Dia-
log mit Hoff weiterdenken, wire der Dialog nicht als gemeinsamer Offenbarungs- und
Glaubensraum bestimmbar.

Der Metapher des Grundes, so konnte man auch sagen, die fiir etwas Erstes und Un-
hintergehbares steht, ist eine Radikalitit eingeschrieben. In diesem Zusammenhang ist
die semantische Nihe zur organischen Metapher der Wurzel (lat. radix) auffallend, die
ahnlich funktioniert. Sie begegnet in lehramtlichen Texten, so auch in NA 4 und PJSE
hiufig als Metapher, um den Ursprung des Christentums, seine Verwurzelung im Ju-
dentum, aus der das intensive Niheverhiltnis zwischen Jild “innen und Christ*innen er-
wichst und die bleibende Verwiesenheit, zu beschreiben: »Ohne das Alte Testament wi-
re das Neue Testament ein Buch, das nicht entschliisselt werden kann, wie eine Pflanze
ohne Wurzeln, die zum Austrocknen verurteilt ist.« (PJSE 84) Erich Zenger resiimiert:
»Gott selbst, der in der Bibel zu uns spricht, fordert von uns Christen den Dialog mit
Juden, der in dieser Hinsicht ein innerbiblischer Dialog ist und sich auf fundamentale
Gemeinsamkeiten stiitzt.«”

6.1.2.2 Bleibend giiltig: Jiidische Schriftauslegung
als gemeinsamer Erkenntnisraum

Wenn PJSE aus christlicher Perspektive die Heiligen Schriften Israels als Glaubensraum
entwirft, den sich die Kirche mit dem Judentum teilt, dann vollzieht es die hermeneu-
tischen Umstellungen, zu denen das Zweite Vatikanische Konzil den Anstof3 gab (Kapi-
tel 6.1.1). Wo man einander vor NA die Rechtmifigkeit und Giiltigkeit der je anderen
Schriftauslegungstradition abgesprochen hat, wird nun von christlichen wie jiidischen
Akteur*innen zugestanden, dass nicht nur die christologische Leseweise des Alten Testa-
ments, sondern auch die jiidische Tradition der rabbinischen Leseweise des TaNaK eine
retrospektive Lesart der Heiligen Schriften Israels darstellt.”® Entsteht auf diesem Grund
eine voneinander lernende Schrift- und Lesegemeinschaft zwischen Jid *innen und Christ*in-
nen, bedeutet das, dass die Texte der Heiligen Schriften gemeinsam, das heif3t wech-
selseitig lernend erschlossen werden (Kapitel 5.2.2). Das ist erkenntnistheologisch be-
deutsam: Es setzt notwendigerweise voraus, dass die Lesart des Gegeniibers als giiltig

phie und damit letztlich um Fundamente fiir Kultur schlechthin.« Ebd. Mit Melchior Cano ist die
Heilige Schrift als ein Raum der Griinde fiir katholische Erkenntnislehre ausgewiesen.

53  Hoff: Glaubensrdaume, 295.

54 Ebd.

55  Zenger: Die Bibel Israels, 239.

56  Vgl. Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 292: »Not only are Christological
rereadings of the >Old Testament« perceived to be retrospective, but the Jewish traditions of the
rabbis, especially as contained in the Talmud, are themselves seen as retrospective interpretations
of the Tanakh.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

233


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

anzuerkennen und ihr erkenntnistheoretische Bedeutung von theologischem Rang zu-

zusprechen ist.”’

»Christen kdnnen und miissen zugeben, dass die jiidische Lesung der Bibel eine magli-
che Leseweise darstellt, die sich organisch aus der jiidischen Heiligen Schrift der Zeit des
Zweiten Tempels ergibt, in Analogie zur christlichen Leseweise, die sich parallel entwi-
ckelte. Jede dieser beiden Leseweisen bleibt der jeweiligen Glaubenssicht treu, deren
Frucht und Ausdruck sie ist. [..] Auf dem konkreten Feld der Exegese kénnen die Chris-
ten gleichwohl viel von der judischen Exegese lernen, die seit mehr als zweitausend
Jahren ausgeiibt worden ist, und sie haben in der Tat im Laufe der Ceschichte auch
viel von ihr gelernt. lhrerseits konnen sie hoffen, dass die Juden auch aus christlichen
exegetischen Untersuchungen werden Gewinn ziehen kénnen.«*® (PJSE 22)

Wenn die jiidische Leseweise als »organisch« sich ergebende »Maglichkeit« beschrieben

wird, bedeutet das mit Hans Hermann Henrix: »Moglichkeit besagt Plausibilitit, An-
gemessenheit und Legitimitit. Und doch wird von der jiidischen Leseweise noch mehr
gesagt: sie ist treue Glaubenssicht, nicht einfach freihindige oder beliebige Kommen-

tierung biblischer Grundlage, sondern Frucht und Ausdruck von Glauben, der auf die

biblische Offenbarung positiv antwortet.«*

Der Tradition jidischer Schriftauslegung, nicht nur jener »der ersten Jahrhunderte

christlicher Zeitrechnung, sondern auch [der] aktuelle[n] jiidische[n] Exegese«®°, so An-

sorge, wird Giltigkeit und ein eigenstindiger Wert zugesprochen. Diese umfingliche

57

58

59

60

Vgl. Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 292: »Most significantly, since Jew-
ish rereadings are »analogous«<to Christian retrospective processes of interpretation, they have le-
gitimaces and value.«

Hervorhebung AS. Franzésischer Originaltext: »Mais par rapport a la premiére question, la situa-
tion est différente, car les chrétiens peuvent et doivent admettre que la lecture juive de la Bible
est une lecture possible, qui se trouve en continuité avec les Saintes Ecritures juives de I'époque du
second Temple, une lecture analogue a la lecture chrétienne, laquelle s'est développée paralléle-
ment.«Im Hintergrund von PJSE 22 und dhnlicher Aussagen stehen vor allem Klaus Koch und Wal-
ter Grof$, die zum »doppelten Ausgang der Bibel Israels« in zeitlicher Nahe zur Veroffentlichung
des Dokumentes arbeiteten: Koch, Klaus: Der doppelte Ausgang des Alten Testaments in Juden-
tum und Christentum. In: Jahrbuch fiir Biblische Theologie 6 (1991), 215-242; Grof3, Walter: Der
doppelte Ausgang der Bibel Israels und die doppelte Leseweise des christlichen Alten Testaments.
In: ders. (Hg.): DasJudentum —eine bleibende Herausforderung christlicher Identitat. Mainz: Mat-
thias-Griinewald-Verlag, 2001, 9—25. Vgl. dazu Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 133. EG spricht bei-
spielsweise von einer »reichen Komplementaritit« beider Lesarten, die dabei helfen kann, »die
Reichtiimer des Wortes neu zu ergriinden« (EG 249). Ahnlich duRert sich auch G&C 25: »Das Ju-
dentum und der christliche Glaube sind zwei Wege, wie die Gemeinschaft des Gottesvolkes sich
die heiligen Schriften Israels zu eigen machen kann« (mit Bezug auf Ps 62,12); dhnlich auch G&C 21
und 31. Vgl. dazu auch Zenger: The Covenant That Was Never Revoked, 92—112, v.a. 108-110; Cun-
ningham: Seeking Shalom, 26-32.

Henrix, Hans Hermann: »Die jidische Messiashoffnung ist nicht vergeblich.« Ein theologischer
Vermerk von Gewicht. In: Christoph Dohmen (Hg.): In Gottes Volk eingebunden. Judisch-christli-
che Blickpunkte zum Dokument der Papstlichen Bibelkommission »Das jidische Volk und seine
Heilige Schriftin der christlichen Bibel«. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2003, 51-62, 53.
Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 126.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

Anerkennung jiidischer Methoden der Exegese erfuhr in der Rezeption von PJSE grofRe
Aufmerksambkeit.

Judische Schriftauslegung wird fir das Christentum mindestens prinzipiell als
Moglichkeit zu einem Topos von erkenntnistheologisch und offenbarungstheologi-
schem Rang.®* Schon das 1993 erschienene Dokument der Pipstlichen Bibelkommission
Die Interpretation der Bibel in der Kirche wiirdigte die rabbinische Tradition der Exegese:
»Der Reichtum des jiidischen Wissens von der Antike bis heute im Dienst der Bibel ist
eine Hilfe ersten Rangs fiir die Exegese der beiden Testamente.« (Nr. 2) Im Dokument
von 2001 wird allerdings die rabbinische Schriftauslegung nicht nur als Bereicherung
im Gebiet der Exegese gewiirdigt, sondern »die pharisdisch-rabbinische Lesart in
neutestamentlicher Zeit« wird in ihrem Eigenwert anerkannt und »als theologisch
gleichwertig angesehen«®?. Zwar lege das Dokument, so Paul Petzel, nahe, dass eher die
methodischen Verfahren jiidischer Auslegungstraditionen gemeint sind und weniger
die »theologischen« Aussagen:

»Abwertungen jidischer Schriftauslegung sind also im neuesten Dokument der Bibel-
kommission verneint, das spezifisch Jidische in seiner Dignitit aber noch nicht hin-
reichend bezeichnet: dass es die Gelehrsamkeit von Zeugen des einen Gottes ist, die
hier begegnet; dass also in ihrem Zeugnis moglicherweise ein Niederschlag von Got-
teserfahrung zu finden ist, was noch ganz anders als >Gelehrtheit< christlich zu denken
aufgibt.«%

Dennoch liegt darin ein performatives Uberschreitungsmoment: Denn christliche Theo-
logie hat damit nicht nur die christliche Exegese als autoritativen Referenzort zu beriick-
sichtigen (vgl. die epistemische Vorrangstellung und relativierende Macht der Schrift,
die in der Exegese ihre Auslegung erfihrt und auf die Disziplinen wie die Fundamen-
taltheologie ver- und angewiesen sind), sondern teilt sich mit dem Judentum auch die
jiudische Auslegungstradition und gegenwirtige Leseweisen als Referenzort fiir ihre Er-
kenntnisgewinnung. Oder in den Worten Paul Petzels:

»Dann ware neben einem Sinn fiir die hebraica veritas auch ein christlicher Glaubens-
sinn fiir die iudaica veritas zu entwickeln: eine Sensibilitdt und ein Bewusstsein dafiir,
dass wir bleibend (gewiss in nicht unkomplizierter Weise) auf die Juden verwiesen

61 Zwarkannder nachfolgende Satzin PJSE 22 als Einschrankung der Bedeutungjidischer Lesetradi-
tion auf den Bereich der Exegese ausgelegt werden. Aber selbst in dieser konservativen Auslegung
von PJSE hitte aufgrund des »epistemischen Vorrangs« der Schrift eine Exegese, die von der jiidi-
schen Auslegungstradition lernt, erkenntnistheoretischen Wert fiir die Theologie insgesamt.

62  Frankemdlle, Hubert: Die heiligen Schriften der Juden und die Christologie. In: Christoph Dohmen
(Hg.): In Gottes Volk eingebunden. Judisch-christliche Blickpunkte zum Dokument der Papstlichen
Bibelkommission »Das jiidische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«. Stuttgart:
Verlag Katholisches Bibelwerk 2003, 37-50, 38.

63  Petzel, Paul: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum — Anmerkungen aus sys-
tematisch-theologischer Perspektive. In: Christoph Dohmen (Hg.): In Gottes Volk eingebunden.
Jidisch-christliche Blickpunkte zum Dokument der Papstlichen Bibelkommission »Das jldische
Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk
2003, 95-108, 104. Hervorhebung AS.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

235


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

sind, wenn wir als Christen die Heilige Schrift heute zur Sprache bringen wollten. Um
esals Frage zu formulieren: Wenn die Bibel als schriftlichen Niederschlag von Offenba-
rungserfahrung je und je Gegenwartserheischts, verlangt das von christlicher Exegese
nicht, auch und gerade nachbiblische jiidische Auslegungen als potenzielle Glaubens-
zeugnisse aufzunehmen?«®*

Wenn dies auch in PJSE noch nicht explizit zu finden zu sein scheint und selbst wenn,
worauf Kessler kritisch verweist, in PJSE die Aufwertung jidischer Auslegungstraditi-
on textpragmatisch unterminiert wird, weil das Dokument selbst kaum auf die rabbini-
sche Kommentartradition oder rabbinisches Schriftverstindnis iiberhaupt referiert,®
so zeigt die Performance des jiidisch-christlichen Dialogs schon jetzt an, dass sich ein
Bewusstsein fiir die iudaica veritas zunehmend durchsetzt.

Im Zusammenhang mit Forschungen zum »Parting of the Ways« wurde in den ver-
gangenen Jahren deutlich, dass nicht nur die alttestamentliche Exegese, sondern auch
jene des Neuen Testaments auf die Rezeption jidischer Auslegungen der neutestament-
lichen Texte angewiesen ist.*® »Das kompliziert durchaus die christliche Auslegung. Eine
andere Lesart liuft mit«*’, so Petzel. Diese Komplexititssteigerung, die mit der Schrift-
und Lesegemeinschaft im Raum der Schrift notwendigerweise wirkt und die die Zukunft
des Dialogs in noch nicht abschitzbarer Weise bereichern wird, verstirke aus christli-
cher Perspektive den Wunsch, dass nicht nur der TaNaK/das Alte Testament gemeinsam
gelesen wird, sondern dass Jiild“innen auch die neutestamentlichen Schriften lesen und
auslegen, wie im Jewish Annotated New Testament anfanghaft bereits verwirklicht (Kapi-
tel 5.2.2).

Eine auf dieser Basis sich konstituierende Lese- und Auslegungsgemeinschaft von
Jud*innen und Christ*innen realisiert den Dialog als Performance der Bundespartner-
schaft. Die performative Theologizitit eines so verstandenen Dialogs wird sich in Zu-
kunft dort durchsetzen und zeigen lassen, wo ein gegenseitiges Interesse fiir das Schrift-
verstindnis und die Auslegungstradition des jeweils anderen und ein lernender Aus-
tausch dariiber zu einer engen Zusammenarbeit fithren.

64  Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 104.

65 Vgl.Kessler: The Jewish People, 0.S. Kessler kritisiert auRerdem eine Uberbetonung der Bedeutung
der Qumran-Gemeinde im Kontext der Pluralitdtjiidischer Stromungen zur Zeit Jesu und vermisst
auflerdem eine Erkldarung, warum es moglich war und ist mit neutestamentlichen Schriften poli-
tisch motivierten Hass und Feindschaft gegentber Jid*innen zu legitimieren.

66  Erinnert sei an die derzeitige Forschung zum »Parting of the Ways« (Kapitel 1.4.1) und die Annah-
me, dass die Schriften des Neuen Testaments allesamt als jiidische Schriften gelesen werden miis-
sen. Vgl. dazu Morgenstern: Wie die Rabbinen auf die Herausforderung des Christentums antwor-
ten, 48—52. Vgl. dazu das Jewish Annotated New Testaemnt, Kapitel 5.2.2. Nimmt man das Judentum
und den Dialog als locus theologicus ernst, stellt sich fiir christliche Exeget*innen grundsatzlich die
Frage, ob Exegese tiiberhaupt anders maoglich ist als im Modus des Dialogs, das heifst in Form ei-
nes aufmerksamen Einbeziehens jidischen Schriftverstindnisses und jiidischer Leseweisen in die
eigene Arbeit.

67  Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 106.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

6.1.2.3 Einspruch und Zuspruch im Hoffnungsraum
einer geteilten Messiaserwartung

Die Uberlegungen der Kommission zu den Implikationen einer christlichen Hermeneu-
tik, vor allem jene zum erkenntnistheologischen Wert jiidischer Schriftauslegungstradi-
tion fiir christliche Theologie, kulminieren in einer bemerkenswerten Aussage: »Die jii-
dische Messiaserwartung ist nicht gegenstandslos. Sie kann fiir uns Christen ein starker
Ansporn sein, die eschatologische Dimension unseres Glaubens lebendig zu erhalten.
Wir wie sie leben von der Erwartung.« (PJSE 21)¢®

Den letzten Satz mochte ich entsprechend dem franzdsischen Originaltext als »in
Erwartung« iibersetzen, um sowohl die eschatologische Ausrichtung als auch die spa-
tiale Dimension im Sinne eines Hoffnungsraumes stirker anzuzeigen. Diesen Zuspruch
von »hdchst positiver Qualitit« fiir die jidische Messiaserwartung kennzeichnet Hans
Hermann Henrix in seiner Bedeutung als »theologiegeschichtlich aulerordentlich. Wir
stehen hier vor einem theologischen Vermerk mit Gewicht.«* Wie schon fiir die jiidische
Leseweise wird durch die Verwendung des Prisens in diesem Abschnitt auch fiir die judi-
sche Messiashoffnung als genuiner Teil dieser Auslegungstradition markiert, dass nicht
nur die biblische, alttestamentlich verbiirgte Messiaserwartung giiltig bleibt, sondern
auch jene des gegenwirtigen jidischen Volkes. Was sich zunichst plausibel anschliefRen
lasst, ist aus erkenntnistheologischer Perspektive brisant: »Diese positive Kennzeich-
nung jiidischer Messiashoffnung aus christlicher Sichtist nicht harmlos. Sie hat ndmlich
deutlich und klar vor Augen, dass das jiidische Volk mit seiner Messiashoffnung ein Nein
zum Messias Jesus von Nazaret sagt«7°, so Henrix.

Zwar ist daran zu erinnern, dass die Messiaserwartung im Judentum nicht densel-
ben grundlegenden Stellenwert einnimmt, wie sie ihn theologisch aufgrund der Zentra-
litit der Jesus-Figur im Christentum hat. Vor dem geschichtlichen Hintergrund jiidisch-
christlicher Beziehungen aber wird die Tragweite der Aussage von PJSE 21 ersichtlich:
Die Polemiken gegen Jiid“innen entziindeten sich im Laufe der Jahrtausende vor allem
daran, dass Jesus von Jiid*innen nicht als Messias anerkannt wird.” Markierte die Vor-
stellung des »Messias Israels« iiber die Jahrtausende das Trennende zwischen Judentum
und Christentum, nimmt das Dokument von 2001 eine entscheidende Umstellung vor,

68  Fiir Henrix ist die deutsche Ubersetzung an dieser Stelle »zu vorsichtig«. Henrix: Die jiidische Mes-
siashoffnung, 51. Er pladiert fir eine positive Formulierung: die jiidische Messiashoffnung ist mehr
als »nursnicht gegenstandslos«, sondern »sie hat ihren Grund, ihren Sinn, ihre Berechtigung, ih-
re Nichtvergeblichkeit.« Ebd. 52. Franzésischer Originaltext: »L'attente juive messianique n'est pas
vaine. Elle peut devenir pour nous chrétiens un puissant stimulant a maintenir vivante la dimen-
sion eschatologique de notre foi. Nous comme eux, nous vivons dans 'attente.« Hervorhebungen AS.
Ausfiihrlicher zur christlichen und jidischen Messiaserwartung s. Henrix, Hans Hermann: Israel
tragt die Kirche. Zur Theologie der Beziehung von Kirche und Judentum (Forum Christen und Ju-
den 17). Berlin: Lit-Verlag 2019, 201-217 (»Christusglaube der Christen und jiidische Messiashoff-
nung«) und Verweise auf weiterfiihrende Literatur. Vgl. dazu auch Zenger: The Covenant That Was
Never Revoked, 108—110. Vgl. auch die Promotion von Hendrik Rungelrath aus dem gemeinsamen
Doktoratskolleg: Rungelrath, Hendrik: Das Messianische. Zum Gebrauch eines Begriffs im Werk
von Giorgio Agamben. Bielefeld: transcript 2022.

69  Henrix: Die jiidische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 52.

70  Ebd. 54. Hervorhebung AS.

71 Vgl.ebd. 57.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

237


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

auf die Hans Hermann Henrix hinweist: Der Topos »Messias Israels« wird mit PJSE 21
zum Verbundenheitsmotiv’*. Er wird im Glaubensraum des Dialogs zu einem, der Juden-
tum und Christentum eint und der sich einer reziproken Durchdringung anempfiehlt.

Die Spannungen, die dadurch entstehen, konnten zunichst als fir den Dialog st6-
rend und hinderlich wahrgenommen werden. Tatsichlich aber miissen und kénnen im
Dialog als thirdspace solche »Storfaktoren« nicht ausgeblendet oder aufgelst werden,
sondern werden als geradezu notwendiges und wesentliches Merkmal von Uberset-
zungsprozessen im Glaubensraum Dialog benennbar und als theologisch bedeutsam
qualifizierbar (Kapitel 2.3). Der Dialog lebt von solchen Friktionen, die dann entste-
hen, wenn jidische und christliche Leseweise und Messiasglaube als Gegeniiber, als je
Eigenes, in sich Stehendes in ihrer Giiltigkeit zugelassen werden.” Diese Differenzen
und Diskontinuititen lassen sich als heilsgeschichtlich bedeutsam und als verbindend
wahrnehmen, wenn, mit Paul Petzel, Gottes Ja zum Nein der Jiid “innen zu Jesus als Messias
(Topos: ungekiindigter Bund) entdeckt wird.” Sie sind relativierend und erkenntnis-
produktiv zugleich, wenn sie zum Anlass einer wechselseitigen Auseinandersetzung
mit dem Messiaskonzept angenommen werden. Fiir christliche Theologie kann das
exemplarisch dazu fithren, dass in alttestamentlichem, frithjidischem und frithchrist-
lichem Traditionsmaterial iiber das Messianische der Blick fiir Fragmentarisches und
Unabgegoltenes geschirft wird und schliefflich wiederum in einer Reformulierung des
christlichen Messiaskonzepts einfliefst.”” So erinnert beispielsweise Clemens Thomas
mit seinem »Messiasprojekt« daran: »Weil es vor dem Neuen Testament im Gesamtbe-
reich des Frithjudentums keinen typischen Messias gegeben hat, kann man auch nicht
von Jesus als einem untypischen Messias sprechen. Man kann ihn hochstens einen in
dieser Konkretheit so unerwarteten, noch nicht entworfenen Messias nennen. [...] Der
neutestamentliche Messiasglaube ist eine bestimmte Ausformung des frithjiidischen
Messianismus.«”®

Im Kommissionsdokument selbst ist zu beobachten, dass sich diese Haltung zwar
noch nicht stringent, dafiir aber anfanghaft durchsetzt: PJSE zeichnet die Figur Jesu in
erster Linie als »Erfilllungsfigur des Messianischen« (bspw. PJSE 65). Ein Bewusstsein
fiir die eschatologische Dimension der Messianitit Jesu ist dennoch an einigen Stellen
prisent, bspw. in PJSE 1177 oder PJSE 217%.

72 Vgl. ebd. 56.

73 Vgl. ebd. 52.

74 Vgl. Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 106.

75  Vgl. Henrix: Die jiidische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 59.

76 ~ Thoma, Clemens: Das Messiasprojekt. Theologie judisch-christlicher Beziehungen. Augsburg:
Pattloch 1994, 134; zitiert nach Henrix: Die judische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 58.

77 »Was das Urchristentum freilich von all diesen Richtungen unterscheidet, ist die Uberzeugung,
dass die eschatologischen VerheifSungen der Propheten nicht einfach nur fir die Zukunft gel-
ten, sondern dass ihre Erfiillung in Jesus von Nazaret, dem Chrisus bereits begonnen hat.« PJSE 11.
Hervorhebung AS. Franzdsischer Originaltext: »Mais ce qui distingue le christianisme primitif de
tous ces courants est la conviction que les promesses prophétiques eschatologiques ne sont plus
a considérer simplement comme objet d’espérance pour I'avenir, car leur accomplissement a déja
commencé en Jésus de Nazareth, le Christ.«

78  »Dieendgiiltige Vollendung wird die des Endes sein, mit der Auferstehung der Toten und dem neuen
Himmel und der neuen Erde.« PJSE 21. Hervorhebung AS. Franzosischer Originaltext: »Laccomplis-

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

Ein Bewusstsein fiir eine verbindende Messiashoffnung fithrt wiederum zu notwen-

digen Umstellungen des Schemas von VerheifSung und Erfillung. In PJSE wird das nur an-
gedeutet:”’

»Der christliche Glaube sieht in Christus die Erfiillung der Schrift und der Erwartungen
Israels, doch betrachtet er die Erfiillung nicht einfach als das Eintreffen dessen, was
geschrieben steht. [...] Vielmehr verwirklicht sich im Geheimnis des gekreuzigten und
auferstandenen Christus die Erfillung in unvorhersehbarer Weise. Jesus spielt nicht
einfach eine vorgegebene Rolle — die Rolle des Messias —, sondern er verleiht den Be-
griffen des Messias wie des Heils eine Fiille, die sich zuvor nicht erahnen lief3; er erfiillt
sie mit neuer Realitat; [...] Die Messianitat Jesu hat einen neuen und unerhérten Sinn.
(PJSE 21)«&°

Werden die Momente der Unerwartbarkeit, des Unvorhersehbaren und Unerhérten in

der Messianitit Jesu starker berticksichtigt, indert das die Haltung gegeniiberjiidischen

Gesprichspartner*innen, wie es Friedrich-Wilhelm Marquardt beschreibt:

»Ausgeschlossen ist eine Fortsetzung des christlichen Verfahrens, Israels Unglauben
»anzuklagen¢, wenn eine von Christen behauptete, mit wieviel jiidischem Traditions-
material auch immer>belegte<jidische Denkmoglichkeit der Messianitat Jesu jidisch
nicht akzeptiert wird. Christliche Theologie muf} sich abfinden damit, daf der Messi-
as Jesus nicht judisches Vorstellungsvermoégen, sondern christliche Beweise des Ceis-
tes und der Kraft abfordert—in Nachfolge solcher [Geisterweise], die Jesus woméglich
wirklich langst gegeben hat. Dies zusammengenommen bewegt dazu, Jesus als Messias Is-

79

80

sement définitif sera celui de la fin, avec la résurrection des morts, les cieux nouveaux et la terre
nouvelle.«

Cenauer zum Schema von Verheiflung und Erfilllung s. Kapitel 6.1.3 und 7.2. Petzel aber macht
auch in diesem Zusammenhang auf Spannungen innerhalb des Dokuments aufmerksam: »Es sind
Aussagen dieser Art [PJSE 11 oder 63— AS], die insofern problematisch sind, als sie (m.E. in gewis-
ser Spannung zu anderen Aussagen des Dokumentes) das Verstandnis decken konnen, das Alte
Testament und die Geschichte, fiir die es steht, sei an ein Ende gekommen. Denn hat es, wenn es
letztlich auf diesen Christus abzielt, nicht mit dessen Kommen seinen Zweck erfiillt?« Petzel: Zur
Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 100.

Franzosischer Originaltext: »La foi chrétienne reconnait I'accomplissement, dans le Christ, des Ecri-
tures et des attentes d’Israél, [mais elle ne comprend pas I'accomplissement comme la simple réa-
lisation de ce qui était écrit. Une telle conception serait réductrice.] En réalité, dans le mystére du
Christ crucifié et ressuscité, I'accomplissement s’effectue d’une maniére imprévisible. Il comporte
un dépassement. Jésus ne se limite pas a jouer un role déja fixé — le r6le de Messie — mais il
confére aux notions de Messie et de salut une plénitude quon ne pouvait pas imaginer a I'avance;
il les remplitd’'une réalité nouvelle; [on peut méme parler, a ce sujet, d'une »nouvelle création«. On
aurait tort, en effet, de considérer les prophéties de '’Ancien Testament comme des sortes de pho-
tographies anticipées d’événements futurs. Tous les textes, y compris ceux qui, par la suite, ont
été lus comme des prophéties messianiques, ont eu une valeur et une signification immédiates
pour les contemporains, avant d’avoir une signification plus pleine pour les auditeurs futurs.] Le
messianisme de Jésus a un sens nouveau et inédit.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

239


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

vaels als eine Hoffnung zu denken, die wir Israel schuldig sind, nicht mehr als eine Erkenntnis,
die Israel bisher angeblich Gott schuldig geblieben ist. <

Das jiidische Nein zu Jesus als Messias hilt den Protest wach gegen alles Lebensvernich-
tende dieser Welt, gegen die Unerléstheit der Welt (vgl. Tikkun olam, Kapitel 6.2.2). Da-
mit bleibt die Geschichte Jesu »in die offene VerheifSungsstruktur der Geschichte Israels

1.82

eingeschrieben, so Paul Petzel.** Die Messiaserwartungen des Judentums sind deshalb

auch fiir das Christentum Hoffnungs- und Erkenntnisraum zugleich.

6.1.3 Topografie der »Tiefe«: »Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung,
die Gott gewdhrt« (Rom 11,29) (G&C)

Fiinfzig Jahre nach der Promulgation von NA veréffentlichte die vatikanische Kommis-
sion fiir die religiésen Beziehungen zum Judentum 2015 ein Dokument, das zu einer Ver-
tiefung der jiidisch-katholischen Beziehung in der jiingsten Gegenwart beitragen wollte.
Der Wert des Dokuments liegt insbesondere in der von vatikanischer Seite damit offizi-
ell bestitigten Ablehnung einer sogenannten »Judenmission« (Zwischenfazit Teil 2 und
Kapitel 7). Wie fiir das Begehen von Jubiliden kennzeichnend (Kapitel 5.1.1), wird in G&C
ein zweifach gerichtetes Anliegen formuliert: Nimlich »dankbar auf alles zuriick[zu]bli-
cken, was in den letzten Jahrzehnten in den jiidisch-katholischen Beziehungen erreicht
worden ist und [...] zugleich fiir die Zukunft neue Impulse [zu] geben« (G&C Vorwort)®3.
Die Reflexionen iiber die Transformationen kirchlicher Lehre und die weitgehend posi-
tive Performance des jiidisch-katholischen Dialogs in den fiinfzig Jahren nach NA regen
zunichst zu dem Anspruch an, dieses Gesprich vertiefen und auf eine neue Ebene heben
zu wollen: »Sie [die Uberlegungen der Kommission] beabsichtigten, Ausgangspunkt fiir
eine weitere theologische Reflexion zu sein, so dass die theologische Dimension des jiidisch-
katholischen Dialogs bereichert und intensiviert wird.« (G&C Vorwort)®*

81  Marquardt, Friedrich-Wilhelm: Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine Christologie.
Bd. 2. Miinchen u.a.: Kaiser 1991, 217. Hervorhebung AS. Zitiert nach Henrix: Die jiidische Messi-
ashoffnung ist nicht vergeblich, 59. Vgl. Henrix: »Eine Erfillung von Erwartungen, welche neben
dem Moment der Entsprechung auch das Moment des Unvorhersehbaren, des Nicht-erahnbaren
und des unerhort neuen Sinns hat, gibt keinen Rechtstitel an die Hand, den Glauben an sie als ei-
ne zwangslaufige Folge aus Erwartungen einzufordern. Das ist natiirlich im Blick auf die belastete
Geschichte hin gesagt, in deren Verlauf solche Einforderung von Christen gegeniiber Juden immer
wieder geschah.« Henrix: Die jidische Messiashoffnung ist nicht vergeblich, 59.

82  Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbiblischem Judentum, 102. Fiir Petzel behalt das AT
wegen dieses Verheilungsiiberschusses, der sich (iber Messiaserwartungen exemplarisch zeigen
l4sst, seinen Eigensinn: »Die Juden, die die hebriische Schrift tradieren, lesen und auslegen, ihr
primdres Auslegungsmilieu darstellen, sind dann nicht weniger als Hiiter unabgegoltener Hoff-
nungen anzusprechen.« Ebd. 103.

83  Englischer Originaltext: »The following reflections aim at looking back with gratitude on all that
has been achieved over the last decades in the Jewish-Catholic relationship, providing at the same
time a new stimulus for the future.«

84  Englischer Originaltext: »It is intended to be a starting point for further theological thought with a
view to enriching and intensifying the theological dimension of Jewish-Catholic dialogue.« Hervor-
hebung AS.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

In den Jahrzehnten, die auf das Zweite Vatikanum folgten, vollzog sich in der katho-
lischen Theologie und Lehre eine Abwendung von substitutionstheologischen Konzep-
ten: G&C spricht im Vorwort von einem »neuen theologischen Rahmen«® seit NA 4. Im
Zuge dessen wuchs auf christlicher Seite das Bewusstsein und die Uberzeugung, dass
Gott den Verheiflungen an sein Volk Israel und das gegenwirtige Judentum treu bleibt
(R6m 11,29). Blieb in NA 4 die Bedeutung des gegenwiirtigen Judentums noch weitgehend
unterbestimmt, versucht G&C explizit eine theologische Verhaltnisbestimmung zum jii-
dischen Volk, mit dem die Kirche »in einer bleibenden Kontinuitit«®® steht. Um dieser
Uberzeugung Ausdruck zu verleihen, instituierte sich vor allem seit Johannes Paul I1. die
Vorstellung von einem ungekiindigten Bund Gottes mit Israel zu einer fest gefiigten Formel
(Kapitel 2.2). G&C bestitigt offiziell dieses theologische Paradigma (bspw. in G&C 27, 33,
34) und fragt nach den theologischen Konsequenzen zunichst fiir das Verhiltnis dieses un-
gekiindigten Bundes zum Neuen Bund in Jesus Christus (G&C 27-34); sodann fiir die
christliche Vorstellung von der Heilsuniversalitit Jesu Christi (G&C 35-39) und schlief3-
lich fur den Evangelisierungsauftrag der Kirche hinsichtlich des Judentums, also die Fra-
ge nach der »Judenmission« (G&C 40-43; Kapitel 7). Unberiihrt lisst das Dokument die
fir judische Vertreter*innen bedeutsame Frage nach den Konsequenzen des Postulats
vom ungekiindigten Bund fiir die (theologische) Bedeutung von Land und Staat Israel.®’

Das zeigt: G&C gibt als »Dialogdokument« vor allem tiber einen innerkatholischen
Prozess Auskunft. In G&C vollzieht sich noch immer die Wende, die die Kirche mit NA 4
begonnen hat. Wie die zahlreichen Kommentierungen und Analysen,® aber auch diese

85  Englischer Originaltext: »new theological framework«.

86  Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 129.

87  Vgl.dazu Cunningham:»Moreover, in its [the commissions—AS] consideration of biblical promises
to the People Israel, G&C focuses on one promise, the>blessing to the nations,<neglecting the fact
that Genesis 12:1-3 also includes the promise to Abram of a land—a promise covenantally sealed
in Genesis 15:7,18 and 17:7-8. Although C&C is aware of Jewish religious attachment to the Land of
Israel [...] (§5), it devotes no attention to the biblical land promise itself. This indicates a difficult
but necessary task for the future: the development of a Catholic theology of the Land of Israel that
relates biblical land promises to the world of the twenty-first century (a challenge, incidentally, for
Jews as well).« Cunningham, Philip A.: Gifts and Calling. Coming to Terms with Jews as Covenantal
Partners. In: SCJR 12 (2017) 1, 118, 17. Ahnlich D’Costa: »The doctrinal question is this: if the land
was part of the covenant that God makes with his people, the Jews, and the covenant is irrevoca-
ble, then does that promise still stand?« D'Costa, Gavin: The Catholic Doctrine of God’s Irrevocable
Covenant to the Jewish People. In: ders.: Catholic Doctrines on the Jewish People after Vatican Il.
Oxford: Oxford University Press 2019, 1-26, 6. Zu einer Theologie des Landes vgl. Feldbauer: Das
Land Israel als Spannungsfeld im judisch-katholischen Dialog.

88  Weiterfiihrende Literatur zu G&C: Wansbrough, Henry: The Gifts and the Calling of God are Irrevo-
cable. In: European Judaism 50 (2017) 1, 81-92; Tapie, Matthew: Christ, Torah, and the Faithfulness
of God: The Concept of Supersessionism in »The Gifts and the Calling«. In: SCJR 12 (2017) 1, 1-18;
Ru-tishauser, Christian: Christian Mission to the Jews Revisited. Exploring the Logic of the Vatican
Document »The Gifts and Calling of God are Irrevocable«. In: SCJR 14 (2017) 1, 1—16; Gregerman,
Adam: Superiority without Supersessionism: Walter Kasper, The Gifts and the Calling of God Are
Irrevocable, and God’s Covenant with the Jews. In: Theological Studies 79 (2018) 1, 36—59; D’Costa:
The Catholic Doctrine of God’s Irrevocable Covenant, 1-26; Cunningham.: Gifts and Calling, 1-18;
Cunningham, Philip A.: The Sources behind »The Gifts and the Calling of God Are Irrevocable«
(Rom 11:29). A Reflection on Theological Questions Pertaining to Catholic-Jewish Relations on the

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

241


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Studie belegen, gelingt das auch fiinfzig Jahre nach dem Konzil noch nicht vollig span-
nungsfrei. So fordert beispielsweise Philip A. Cunningham: »Future Catholic documents
should make explicit what G&C expresses imprecisely.«* Alle Kritik darf aber nicht dar-
iiber hinwegtiuschen, dass die Kommission mit G&C das eindeutige Anliegen verfolgt,
den Dialog mit dem Judentum in seiner Mutualitit zu vertiefen, ihn in Richtung eines
theologischen Dialogs hin weiterzuentwickeln und dafiir aus der Tradition der katholi-
schen Kirche entsprechende Ressourcen bereitzustellen.”

G&C greift »zum ersten Mal dezidiert theologische Fragestellungen<® auf und
nimmt theologische Tiefenbohrungen®* in der Dialoglandschaft vor. Die Frage nach der
Theologizitit des jidisch-christlichen Dialogs schwingt dabei mit. Dass G&C zwar betont,
»nicht ein Dokument des Lehramts oder eine lehramtliche Unterweisung der Katho-
lischen Kirche« (G&C Vorwort) zu sein, aber dennoch nach Einschitzung von Norbert
Hofmann, dem Sekretir der Kommission fiir die religiésen Beziehungen zum Juden-
tum des Heiligen Stuhls, »ein offizielles Dokument des Heiligen Stuhls« ist, »das fir

Occasion of the 50th Anniversary of Nostra Aetate (No. 4). In: SCJR 12 (2017) 1, 1-39; Moyaert, Mar-
ianne: »The Gifts and the Calling of God Are Irrevocable« (Rom 11:29). A Theological Reflection. In:
Irish Theological Quarterly 83 (2018) 1, 24—43; Moyaert, Marianne: Recent Developments in the
Theology of Interreligious Dialogue. From Soteriological Openness to Hermeneutical Openness.
In: Modern Theology 28 (2012) 1, 25-52; Abulafia, Anna Sapir: Response to »The Gifts and the Call-
ing of God are Irrevocable«. In: European Judaism 50 (2017) 1, 92—98; Pushkin, Yehuda/Goldman,
Katharina: »Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung ..« aus jiidischer Perspektive. In: Arie
Folger/lehoschua Ahrens (Hg.): Rabbiner im Gesprach mit dem Vatikan. Jidisch-katholische Be-
ziehungen nach Nostra Aetate und Korrespondenzen mit Benedikt XVI. Berlin: Lit-Verlag Verlag
2021, 95-98.

89  Cunningham: Gifts and Calling, 11.

90 Vgl. exemplarisch Cunningham: »To sketch the alternatives in binary fashion: Does sevangelize<
mean that Christians should: (a) encourage Jews to be baptized or (B) work with Jews in service
to the Reign of God? Does >mission« to Jews after Nostra aetate mean: (A) to seek to bring them
to faith in Christ or (B) to engage in mutually enriching religious dialogue with them? Does >wit-
ness< mean that Christians explain their faith to Jews: (A) to bring them to faith in Christ or (B)
to share reciprocally the experience of covenantal relationship with God? Do Catholics >dialogue<
with Jews (A) in the hope that they will turn to Christ or (B) to deepen a relationship of mutuality?«
Cunningham: Gifts and Calling, 6.

91 Hofmann, Norbert ].: Auf dem Weg zu einer vertieften Partnerschaft zwischen Juden und Chris-
ten. In: Jehoschua Ahrens u.a. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die
Erklarung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol-Verlag 2017, 184-194, 191.

92  Als Referenz fir die Metaphorik der Tiefe im Kontext einer performativ arbeitenden Theologie
kann zum einen Clifford Geertz und seine Analysemethode der »dichten Beschreibung« (»thick
description«) des balinesischen Hahnenkampfes als »deep play« herangezogen werden. Geertz
macht mitdiesem ethnologischen Konzept darauf aufmerksam, dass esin der Ethnologie nicht um
eine Beschreibung sozialer Handlungen/Rituale geht, sondern dass Ethnologie vor allem eine In-
terpretation und Deutung dieser ist. Vgl. Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beitrage zum Ver-
stehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983; ders.: »Deep play«—Ritual als kulturel-
le Performance. In: Andrea Belliger/David Krieger (Hg.): Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Hand-
buch. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften 32006, 95-115. Zum anderen kann Abraham
]. Heschel und seine deepth theology als Referenz ausgewiesen werden (Kapitel 4.2.2.2 und 4.2.3.1).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

die gesamte katholische Kirche mafigeblich und bindend ist«**, qualifiziert den Dialog
bereits performativ in seiner Theologizitit, ohne dass dazu die theologische Dimension
dieses Dialoges und seine erkenntnistheologische Bedeutung explizit ausgesagt werden
miissten.

6.1.3.1 Gemeinsamer Bezug auf den »einen Gott, den Gott des Bundes« (G&C 24)
Auf der Suche nach Topoi, die einen katholischen Entwurf einer Erkenntnistheorie des
judisch-katholischen Gesprichs anleiten kénnen, bietet sich mit G&C jener des ungekiin-
digten Bundes an.** Er steht im Mittelpunkt der Reflexionen von G&C; von hier aus wer-
den die theologischen Problemfelder ausgewiesen und argumentativ justiert. Und doch
wirke der methodische Zuschnitt dieser Studie und die gesetzte Anforderung, verbinden-
de, gemeinsame Topoi zu identifizieren, performativ: Sie regt zu einem Umweg an, zu
einer Verlagerung dieses Topos, mit der entscheidende Umstellungen einhergehen. Die-
se weisen, und darauf sei ausdriicklich hingewiesen, iiber G&C hinaus.®* Sie kénnen an
dieser Stelle auch nicht in aller Konsequenz theologisch durchdacht werden. Im besten
Fall aber konnen sie helfen, die Intention von G&C, codiert itber den Topos des unge-
kiindigten Bundes, klarer herauszustellen und vor allem freier von Missverstindnissen
an jidische Dialogpartner*innen zu vermitteln. Als gemeinsamer Topos wird deshalb
statt jenem des »ungekiindigten Bundes« jener des gemeinsamen Bezugs auf »den Gott
des Bundes« (G&C 24) vorgeschlagen. Diesen Topos iibernimmt die Kommission als Zi-
tat aus einer Rede Papst Franziskus an die Mitglieder des ICCJ vom 30. Juni 2015: »Beide
Glaubenstraditionen beziehen sich auf den einen Gott, den Gott des Bundes, der sich der
Menschheit durch Sein Wort offenbart hat.« (G&C 24)°

Die angedeuteten Umstellungen, die damit verbunden sind, betreffen in erster Linie
folgenden Aspekt: Wie ausfithrlich von Adam Gregerman analysiert, arbeitet G&C mit
der Theologie Walter Kaspers:

93 Hofmann: Aufdem Weg zu einer vertieften Partnerschaft, 185f.: »Derartige Dokumente miissen va-
tikanintern sowohl von der Glaubenskongregation als auch vom Staatssekretariat das>nulla ostac
erhalten. Im Vorfeld wird zur Abfassung derartiger Texte auch das>placet«des Papstes eingeholt.
[..] Das Dokument hat die gleiche Autoritit wie alle anderen Texte, die von vatikanischen Dikas-
terien herausgegeben werden. [...] Insofern handelt es sich [...] um ein in jedem Fall offizielles und
glltiges Dokument des Heiligen Stuhls mit entsprechendem Verbindlichkeitscharakter.« Ebd.

94  Hans Hermann Henrix gibt einen Uberblick, inwiefern und in welcher Qualitit das Motiv des »nie
gekiindigten Bundes« Eingang in die »christliche Schultheologie der Gegenwart« gefunden hat:
Henrix, Hans Hermann: Der nie gekindigte Bund. Basis des christlich-jiidischen Verhaltnisses. In:
Jewish-Christian Relations. O. J.: https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendi
gte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html (10.02.2025). Vgl. Kapitel 2.2.

95  DaslInnovationsmoment gilt auch fiir die anderen Dokumentenanalysen, wird aber in G&C beson-
ders deutlich.

96  Hervorhebung AS. Englischer Originaltext: »The Christian confessions find their unity in Christ;
Judaism finds its unity in the Torah. Christians believe that Jesus Christ is the Word of God made
flesh in the world; for Jews the Word of God is present above all in the Torah. Both faith traditions
find their foundation in the One God, the God of the Covenant, who reveals himself through his Word.
In seeking a right attitude towards God, Christians turn to Christ as the fount of new life, and Jews
to the teaching of the Torah.< (Address to members of the International Council of Christians and
Jews, 30 June 2015).«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

243


https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/der-nie-gekuendigte-bund-basis-des-christlich-juedischen-verhaeltnisses.html

24

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

»As Catholics, they [the authors of G&C— AS] do not start »from scratch,« but see
themselves as contributing to a developing tradition, building upon and adapting ear-
lier statements and views. Above all, these include statements by Cardinal Walter
Kasper, head of the CRR] from 2001 to 2010, whom they quote or paraphrase exten-
sively and with whom they nearly always agree. His views are directly incorporated
into Gifts [G&C — AS], for he offers one of the most substantive and detailed Catholic
(and perhaps Christian) approaches to many of the central questions in Jewish-Chris-
tian relations over the last few decades. In his writings starting in 2001 we find an
extensive and sophisticated approach in Church statements to some of the most
important outstanding questions. The reliance on Kasper in Gifts is understandable
and cannot be overstated. Yet, surprisingly, there are no critical studies of Kasper’s
thoughts on Judaism.«*’

Kaspers Bundestheologie setzt den Bund Gottes mit Israel als bleibend giiltig voraus. In

seinen Verhiltnisbestimmungen von Judentum und Christentum, von Altem und Neu-
em Bund arbeitet er dementsprechend nicht mit den biniren Codes einer Substituti-
onstheologie: ungiiltig vs. giiltig, verloren vs. gerettet; verworfen vs. geliebt etc. Kaspers

Uberlegungen aber, wie sie in G&C verarbeitet sind, verbleiben innerhalb einer Logik
von Verheiffung und Erfiillung.® Zum Beispiel: »Der Neue Bund hebt nicht die fritheren
Biinde auf, sondern bringt sie zur Erfiillung. [...] Der Neue Bund kann nie den Alten erset-

zen, sondern setzt ihn voraus und gibt ihm eine neue Sinndimension, indem er die im
Alten Bund geoffenbarte personale Natur Gottes bekriftigt und sie als Offenheit fiir all

97

98

Gregerman, Adam: Superiority without Supersessionism: Walter Kasper, The Gifts and the Calling
of God Are Irrevocable, and God’s Covenant with the Jews. In: Theological Studies 79 (2018) 1,36—59,
40.

Marianne Moyaert weist aufSerdem darauf hin, dass sich G&C innerhalb einer inklusivistisch an-
gelegten Religionstheologie (auch in bewusster Abwehr einer pluralistischen Religionstheologie,
vgl. DI) bewegt. Moyaert: The Gifts and the Calling, 30.

Im Hintergrund zur Bedeutung Kardinal Walter Kaspers fir G&C und die Argumentationslogik in
G&Csind zwei kirchen- und diskurspolitisch brisante Kontexte mitzulesen: Der eine ist die Debatte
um die Neuformulierung der Karfreitagsbitte und der Diskurs um die Judenmission aus dem Jahr
2008. Kasper tratin dieser Krise derjiidisch-katholischen Beziehungen als Vermittler auf, seine In-
terpretation konnte den Konflikt entscharfen. Vgl. Henrix: Israel tragt die Kirche, 92; weiter dazu
ebd. 41-44. Kasper argumentierte in diesem Zusammenhang fir eine Erlésungstheologie, die we-
gen der Schopfungsmittlerschaft Christi im Rahmen neutestamentlicher Christologien (Joh, Kol)
sowie trinitatstheologisch zwar nicht unabhidngig von Christus gedacht werden kann, die aber kein
Christusbekenntnis voraussetzt. Denn Kasper gehe, so Thomas Fornet-Ponse, »von einem immer
neu aktualisierten und interpretierten Bund Gottes mit Abraham aus, der durch Jesus Christus
endgiiltig neu interpretiert werde, weswegen der alte Bund wegen einer christologischen Erfiil-
lung fortdauere, sodass aus christlicher Sicht nicht von einem Heil >aufier Christus< gesprochen
werden konne.« Ders.: Keine organisierte Judenmission, aber eine Bitte um Bekehrung? In: Hubert
Frankemélle/Josef WohImuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238).
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 486506, 501. Der andere Kontext —und mit dem ersten verbun-
den —ist das Pontifikat Benedikt XVI. und der Communio-Artikel jenes emeritierten Papstes aus
dem Jahr 2018. Ratzinger, Joseph/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue. Anmerkungen
zum Traktat »De ludaeis«. In: IKaZ 47 (2018) 4, 387—406. Vgl. ausfiihrlicher Fornet-Ponse: Keine
organisierte Judenmission, 499—503. Die Debatte um den Ratzinger-Aufsatz zeigt offene Flanken
des Dialogs und des Dokuments.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

jene bestimmt, die unter den Nationen gliubig eine Antwort geben (vgl. Sach 8,20-23;
Ps 87).« (G&C 27)”°

Diese Logik als Deutungsschliissel fir das Verhiltnis zum nachbiblischen Judentum
ist schon in PJSE zu beobachten.’®® Sie versucht das Dilemma zu bearbeiten, »dass
der Alte Bund von Gott her weiterhin in Kraft ist, Israel aber den Neuen Bund nicht
angenommen hat« (G&C 34). Wie schon substitutionstheologische Argumentationen,
lasst auch sie sich iiber eine Palette binirer Codes abbilden, die zwar nicht antonymisch-
kontrastiv arbeiten, dafiir aber komparativ-progressiv; oder in den Worten Gregermans
nach dem Prinzip gut vs. besser:®* alt vs. neu, Partikularitit vs. Universalitit, Schwiche
vs. Stirke, Mangel vs. Fiille, Inferioritit vs. Superioritit etc. Die Problematik solcher
Codierungen, der einen wie der anderen, liegt nahe: es ist ihre Performativitit, die
prinzipiell machtvollen und potenziell gewaltférmigen Auswirkungen der sprachlichen
Codierungen wie uns die Schuldgeschichte gerade der jiidisch-christlichen Beziehun-
gen lehrt. Und sie tritt in G&C dort offen zutage, wo diese Erfillungs-Logik mit dem
Grundanliegen von G&C in einem spannungsvollen Verhiltnis steht. Das zeigt exempla-
risch der viel und kontrovers diskutierte Passus zur Frage nach der Heilsméglichkeit fiir
Jud*innen: »Dass die Juden Anteil an Gottes Heil haben, steht theologisch auf3er Frage,
doch wie dies ohne explizites Christusbekenntnis moglich sein kann, ist und bleibt ein
abgrundtiefes Geheimnis Gottes.« (G&C 36)'**

99  EnglischerOriginaltext:»The New Covenant can never replace the Old but presupposes itand gives
it a new dimension of meaning, by reinforcing the personal nature of God as revealed in the Old
Covenant and establishing it as openness for all who respond faithfully from all the nations (cf.
Zech 8:20-23; Psalm 87).« Weitere Belege: G&C 32—34.

100 So weist Petzel darauf hin, dass vor allem christologische Aussagen in PJSE auf eine »Erfiillungs-
christologie« hin tendieren (vgl. vor allem PJSE 11 oder 63 und Codes wie »alle, »letztlich«, »voll«,
»Sinnfille«), obwohl die Kommission nach eigener Auskunft (PJSE 21) ein komplexes Erfiillungs-
Konzept zugrunde legt. Dennoch ist Petzel zuzustimmen, wenn er schreibt: »Es sind Aussagen die-
ser Art, die insofern problematisch sind, als sie (m.E. in gewisser Spannung zu anderen Aussagen
des Dokumentes) das Verstandnis decken konnen, das Alte Testament und die Geschichte, fiir die
es steht, sei an ein Ende gekommen. Denn hat es, wenn es letztlich auf diesen Christus abzielt,
nicht mit dessen Kommen seinen Zweck erfillt?« Petzel: Zur Einheit von biblischem und nachbib-
lischem Judentum, 100.

101 Gregerman: »The terms | use in these theological models of the relationship—bad and/versus
good (the first, traditional model, which they reject), and good and better (the present, post- Nos-
tra Aetate model, which they affirm)—are obviously my own. Though blunt, they allow me to illus-
trate the developments in Catholic theology regarding the relationship between the Old and New
Covenants. Their use of the second comparative model is what marks a major move in Catholic the-
ology, for it allows them to reconcile the two claims discussed above that are in tension with each
other.« Gregerman: Superiority without Supersessionism, 42. Dass auf der semantischen Grund-
lage von Jer 31,31-34 und der Verheifdung eines »neuen« Bundes keineswegs eine Antithese zu ei-
nem »alten« Bund und gar einer Ablésung dieses Bundes gemeint ist und dass deshalb auch die
Bezeichnung des Judentums als »Volk des Alten Bundes« problematisch ist, zeigt bereits im Jahr
2007 Zenger: The Covenant That Was Never Revoked, 103—106.

102 Weitere Passagen, in denen diese Spannung spiirbar ist: G&C 25, 30, 33, 37. Auch René Dausner
und Josef Wohlmuth fassen die Forderungen des Internationalen Kongresses zum Ende der 50-
jahrigen Jubilaumszeit des Zweiten Vatikanums vom 6. bis 8. Dezember 2015 in Miinchen nach ei-
nem »konsequenten Umdenken« bzgl. der Logik von Verheiffung und Erfillung wie folgt zusam-
men: »Unter Judentum sind dabei nicht nur jene Formen des Judentums vor und in der Zeiten-

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

245


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Obwohl zu wiirdigen ist, dass mit dem Verweis auf Gottes Mysterium (das bereits
fiir NA zentraler Topos ist, Kapitel 6.1.1.1) eine eschatologische Perspektivierung einge-
zogen wird und damit dem heilsamen Offenbarungswirken Gottes Raum gegeben wird,
so erweckt es im Kontext von G&C doch den Eindruck einer Verlegenheit, der triumpha-
listischen Dynamik, welche der Erfiullungslogik innewohnt, entkommen zu wollen. Fir
Marianne Moyaert versucht der Ausweg iiber das Geheimnis Gottes eine Leerstelle zu
fiillen:

»Ultimately, the document states— and here the hand of Cardinal Kasper and that of
Cardinal Koch can both be clearly seen —the relationship between the Church and Syn-
agogue and how Christ mediates salvation for the Jews is a mystery of faith that we can
accept because we live on the basis of the hope that God will finally unite Christians and
Jews. Itis striking that a document that has resulted from so many years of theological
discussion between the Church and Israel has so little to say about what, according to
the Commission, is the heart of the theological discussion.«'*?

Vor dem skizzierten Hintergrund nimmt der hier vorgeschlagene Topos des gemeinsa-
men Bezuges auf den einen »Gott des Bundes« einen entscheidenden Positionswechsel
vor: Der Zugrift auf den ungekiindigten Bund ist nicht mehr einer, der vom Trennenden
ausgeht, wie er in G&C prisent ist, insofern der Neue Bund vor allem tiber Christus be-
stimmt wird."** Stirkt man demgegeniiber den Topos des »Gottes des Bundes, richtet
sich der Blick auf den ungekiindigten Bund von dem aus, was Judentum und Christen-
tum gemeinsam ist: eine »Ausrichtungs, die »fiir beide [Judentum und Christentum] je-

wende zu verstehen, sondern auch jene, welche die Zeit der Kirche bis zur endgiiltigen Ankunft
des Reiches Gottes begleiten. Dies verlangt noch ein viel konsequenteres Umdenken in der Theo-
logie vor allem beziiglich des missverstandlichen Denkschemas >Verheifung-Erfiillungs, wonach
das Judentum einer Zeit des Schattens zugehore, wahrend die Kirche bereits in der Zeit des Lich-
tes, der Wahrheit und somit der Erfiillung lebe. Der Kirche muss deshalb bewusst bleiben, dass
sie auch selbst noch auf die Erfiillung Ausschau hilt. (Vgl. Lumen Gentium Nr. 48) Die Christen-
heit darf folglich in Zukunft das Judentum nie mehr heilsmaRig von sich abspalten, da diesem
die groflen Verheifdungen auch in nachbiblischer Zeit unkiindbar zugesprochen bleiben. Mit Pau-
lus hofft die Kirche deshalb, dass die Erfiillung der Verheifungen durch die Rettung >ganz Israels<
geschehen wird (vgl. Rém 11,26).« Dausner, René/Wohlmuth, Josef: Erlauterungen zur Miinchner
Schlusserklarung. 6. Kirche und Judentum. In: Christoph Béttigheimer/René Dausner (Hg.): Das
Konzil »eroffnen«. Reflexionen zu Theologie und Kirche 50 Jahre nach dem II. Vatikanischen Kon-
zil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2016, 60—67.

103 Moyaert: The Gifts and the Calling, 31. Ahnlich setzt auch Christian Rutishauser im Kontext der
Frage nach der Judenmission an: ders.: Christian Mission to the Jews Revisited. Exploring the Logic
of the Vatican Document »The Gifts and Calling of God are Irrevocable«. In: SCJR 14 (2017) 1, 116,
9.

104 Beispielsweise in G&C 23: »Die Kirche ersetzt nicht das Gottesvolk Israel, denn als auf Christus
gegriindete Gemeinschaft stellt sie in ihm die Erfiillung der an Israel ergangenen Verheifiungen
dar.« Englischer Originaltext: »The Church does not replace the people of Cod of Israel, since as the
community founded on Christ it represents in him the fulfilment of the promises made to Israel.«
G&C selbst identifiziert die Beurteilung der Gestalt Jesu als »Fundamentalunterschied zwischen
Judentum und Christentum« G&C 14. Englischer Originaltext: »Herein consists the fundamental
difference between Judaism and Christianity, that is, how the figure of Jesus is to be evaluated.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

weils in einer einzigartigen Gottesbeziehung besteht (vgl. die Bundesformel >Ich bin eu-
er Gott und ihr seid mein Volks, z.B. in Lev 26,12)« (G&C 27), das heifst dem gemeinsamen
Glauben an einen Gott, der sich in der Heiligen Schrift in seiner »personalen Natur« of-
fenbart (G&C 27)'*. Der Topos betont die Relationalitit des Bundes: die Beziehung, die
Gott mit den Menschen eingeht, die sich zu ihm bekennen (Kapitel 2.2.2). Das Bundes-
Motiv ruft einerseits die schopfungstheologische Perspektive des Noah-Bundes im Sin-
ne einer Erneuerung der Schépfungsordnung auf (Kapitel 6.2.2). Andererseits ist es mit
Rom 9-11 eschatologisch perspektiviert, wenn der Bund Gottes bei Paulus vor allem iiber
das Motiv der reuelosen Treue bestimmt wird, woran Josef Wohlmuth erinnert: »Auch
wenn Israel seinen Bundesverpflichtungen nicht nachkommt, obsiegt immer noch Got-
tes unerschiitterliche Treue zu seinem Volk.«’*

Der Topos des gemeinsamen Bezugs auf den einen »Gott des Bundes« ist in G&C
durchaus angelegt, tritt aber gegeniiber einer Verhiltnisbestimmung im christologisch
grundierten Modus von VerheifSung und Erfitllung zuriick. Dabei ist der Topos des »Gott
des Bundes« in mehrfacher Hinsicht anschlussfihig:

« religionshistorisch und -theologisch an den Topos des Abrahamsegens, der bereits
fiir NA 4 konstitutiv ist (G&C 33'7 und Kapitel 6.1.1);

« an exegetisch-offenbarungstheologische Uberlegungen in PJSE zur Bedeutung des
TaNaK/Alten Testaments im Kontext des Dialogs (G&C 32'°® und Kapitel 6.1.2);

. analternative Reformulierungen einer Bundestheologie, beispielsweise schopfungs-
pneumatologische;

«+ eschatologisch im Sinne einer gemeinsamen Messiashoffnung (Kapitel 6.1.2.3) und
schlieRlich

. dialogtheologisch anjiidische Reflexionen zur Bedeutung des Bundes Gottes mit sei-
nem Volk.

6.1.3.2 Gottes Bund und »die Gemeinschaft des Gottesvolkes« (G&C 25)
Mit dem Topos »Gott des Bundes« stellt sich die Frage nach der Bezugsgrofe dieses Bun-
des: Das Volk Gottes, das im Bund mit diesem Gott lebt. Dazu Bruno Forte: »Die Beziehung

105 Englischer Originaltext: »[T]he orientation for both consists in a unique relationship with God (cf. for
example, the covenant formula in Lev 26:12, > will be your God and you will be my peopleq).«

106 Wohlmuth, Josef: Das Heil derJuden in der Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
Lumen Gentium. In: ders./Hubert Frankemolle: Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmissi-
on«(QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 460—485, 474. Deshalb gilt fir Paulus, dass »ganz
Israel gerettet werden wird« (R6m 11,26).

107 »Firdenjidisch-christlichen Dialog erweist sich in erster Linie der Bund Cottes mit Abraham kon-
stitutiv, da er nicht nur der Vater des Volkes Israel, sondern auch der Vater des Glaubens der Chris-
ten ist.« (G&C 33) Englischer Originaltext: »For Jewish-Christian dialogue in the first instance God'’s
covenant with Abraham proves to be constitutive, as he is not only the father of Israel but also the
father of the faith of Christians.«

108 »Dadie beiden Leseweisen dem Ziel dienen, Gottes Willen und Wort recht zu verstehen, wird ein-
sichtig, wie wichtig die Wahrnehmung der Verwurzelung des christlichen Glaubens im Glauben
Abrahams ist.« (G&C 32) Englischer Originaltext: »Since each of the two readings serves the pur-
pose of rightly understanding God’s will and word, it becomes evident how important is the aware-
ness that the Christian faith is rooted in the faith of Abraham.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

247


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

zu Thm muss [...] im Bund gelebt werden, der eine lebendige Gemeinschaft auszeichnet,
die Seine Sprache bewahrt und erkennt und sie ihren Mitgliedern beizubringen weif3,
auf dass sie ihrerseits zu deren schépferischen Hiitern und Ubermittlern werden. Diese
Gemeinschaft ist das Volk Gottes.«®

G&C grenzt sich von substitutionstheologischen Vorstellungen ab, denen zufolge die
Kirche das neue Gottesvolk sei, nachdem das Judentum aufgehort habe, Gottes auser-
wihltes Volk zu sein (G&C 17, 23, 32—34). Stattdessen seien »[d]as Judentum und der
christliche Glaube [...] zwei Wege, wie die Gemeinschaft des Gottesvolkes sich die Heiligen
"° Das Volk Gottes geht also nicht im

biblischen Volk Israel auf, sondern die Kirche beansprucht, dass die Tradition dieses Vol-

Schriften Israels zu eigen machen kann.« (G&C 25)

kes in ihr selbst und im Judentum weiterlebt, denn, so Hans Hermann Henrix, »die Bun-

" Das Leben im Bund verbindet Judentum und Christen-

deswirklichkeit umgreift beide«
tum: sie bilden die »Gemeinschaft des Gottesvolkes«, weil »beide [...] durch die Worte der
heiligen Schriften, in denen die Offenbarung Gottes fiir immer festgehalten ist, entstan-
den sind und genihrt werden«". Sowohl die jiidische wie die christliche Tradition sind
bei aller Differenz eine »Ant-Wort<auf das heilsgeschichtliche Wort Gottes« und kénnen
»den Zugang zu Gott erschlieRen« (G&C 25, s. auch TDW und Kapitel 6.2.2)™.

Ebenso wie der Topos des »Gottes des Bundes« eréffnet auch das Gegenstiick dazu,
jener der »Gemeinschaft des Gottesvolkes«, Moglichkeiten, die in G&C noch weitgehend

binir strukturierten Zuordnungsmuster zwischen dem ungekiindigten Bund Gottes mit

109 Forte, Bruno: Berit olam — ein ewiger Bund. Israel und die Kirche. In: Markus Himmelbauer u.a.
(Hg.): Erneuerung der Kirchen. Perspektiven aus dem christlich-jidischen Dialog (QD 290). Frei-
burg/Basel/Wien: Herder 2018, 256—273, 264. Auch Forte versucht in seinem Beitrag Elemente der
Kontinuitat in der Rede vom ungekiindigten Bund mit Israel und dem Neuen Bund der Kirche zu
identifizieren.

110 Englischer Originaltext: »Judaism and the Christian faith as seen in the New Testament are two
ways by which God’s people can make the Sacred Scriptures of Israel their own. The Scriptures
which Christians call the Old Testament is open therefore to both ways.«

111 Henrix: Der nie gekindigte Bund, o.S.

112 Bereits 1988 stellte der evangelische Theologe Friedrich-Wilhelm Marquardt den ungekiindigten
Bund Gottes an den Beginn seiner Dogmatik. Darin schreibt er: »Die christliche Kirche erkennt
aus der Heiligen Schrift und bekennt sich [..] dazu, [..] Gott verbunden nur als Bundesgenosse
des zwischen Gott und dem jiidischen Volk geschlossenen Bundes zu sein.« Ders.: Von Elend und
Heimsuchung der Theologie. Prolegomena zur Dogmatik. Miinchen: Kaiser 1988, 435. In der Bun-
desgenossenschaft mit dem jiidischen Volk konstituiert sich die Kirche als »erwahlt nur als Mit-
erwihlte, berufen nur als Hinzugerufene, geheiligt nur als Mitgeheiligte, gottgebunden nur als
Bundesgenosse des Bundes zwischen Cott und Israel.« Ebd. 425. In diesem Duktus denkt er auch
christologisch: fiir ihn ist Christusbeziehung verwirklicht in der christlichen Lebensgemeinschaft
mit dem jidischen Volk. Auch das kann wiederum als Marker fiir die Theologizitit des judisch-
christlichen Kontakts qua Dialog gewertet werden. Zu einer Wiirdigung von Marquardts Ansatzs.
Henrix, Hans Hermann: Vom Dialog zur Dogmatik. In: Kirche und Israel 4 (1989) 1, 66—72.

113 Herbert Vorgrimler hat 1998 darauf aufmerksam gemacht, dass die Rede von der Kirche als Volk
Cottes nicht biblisch ist, sondern erst im Barnabas-Brief auftaucht, und dass dort Israel zwar nicht
abgewertet wird, dass es aber infolge des hohen christlichen Selbstbewusstseins ausgeblendet
bleibt. Dafiir braucht es Sensibilitit, wenn der Topos Volk Gottes in den Dialog eingespielt wird.
Vgl. ders.: Volk Gottes oder Communio? In: Hildegund Keul/Hans-Joachim Sander (Hg.): Das Volk
Gottes. Ein Ort der Befreiung (FS Elmar Klinger). Wiirzburg: Echter 1998, 41-53, 46.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

seinem jiidischen Volk und dem Neuen Bund in Jesus Christus neu zu denken und al-
ternativ zu bestimmen.™ Dazu wird es in Zukunft entscheidend sein, die messianisch-
eschatologische Dimensionierung dieser Gemeinschaft als pilgerndes Gottesvolk zu stir-
ken.™ Judentum und Christentum sind als »Gemeinschaft des Gottesvolkes« einander
verbunden im gemeinsamen Bezug auf den »Gott des Bundes«: einem Beziehungsge-
schehen und einer Suchbewegung, die erst in messianischer Zeit (eschatologisch) an
ein Ende kommen wird. Marianne Moyaert beschreibt die Vorliufigkeit der geschichtli-
chen Realisierung des Bundes und des Lebens als Volk Gottes in beiden Traditionen und
spricht von Jid*innen und Christ*innen als Partner*innen in Bedringnis und Unsicher-
heit (»companions in adversity«):

»Both Israel and the Church wrestle with the Word as revealed in the Torah or by follow-
ing the Way of Jesus and thus attempt to remain truth to God’s covenant and to doing
God’s will. Both do thisin their particular way in expectation of the Age to Come. In expect-
ing the eschaton, Jews and Christians are two pilgrim peoples, neither of which has access
to the full meaning of God’s Word. One could add here that Israel and the Church, each
with its own understanding of covenantal life, are also, in a certain sense, companions in
adversity: both live in an imperfect time, both are called to build up the Kingdom of God
here and now while knowing that they will always fall short and that it will ultimately
be up to God to usher in the end of time. This mutual connection is an important cor-
rection to the supersessionist and triumphalist theology that one-sidedly emphasized

the blindness of the Jewish people over against the Church that walked in the light.«"®

Jud*innen und Christ*innen sind auf je eigene Weise und doch gemeinsam unterwegs.
Die »doppelte Identitit des Volkes Gottes« und der Status dieses Volkes als pilgernd zeigt
fiir René Dausner auch die erkenntnistheologische Qualitit des Topos der »Gemeinschaft
des Gottesvolkes« und des jitdisch-christlichen Dialogs an: »Doppelte Identitit lisst sich
m.E. verstehen als eine Differenz im Selben, als ein [sic.] Spannung im Inneren der ei-
genen Identitit, die nicht in sich abgeschlossen ist, sondern gedffnet ist fiir Andere, ja die
Anderheit konstitutiv in sich tragt. Fiir die interreligiosen Beziehungen erweist sich das
einzigartige Verhaltnis zwischen Juden und Christen als wegweisend, weil eine doppelte
Identitit des Volkes Gottes einen Dialog von innen heraus erforderlich macht.«*"

Die Kirche ist in ihrem Selbstverstindnis als Volk Gottes immer auf die bleibende
Erwihlung Israels verwiesen und kann ihre Sendung als Volk Gottes nicht »ohne diesen

114 In G&C wird das Verhdltnis zwischen dem Judentum und seiner bleibenden Erwédhlung als Volk
Cottes und der Kirche als »erneuertes Gottesvolk« (G&C 32) noch lber das im vorausgehenden
Kapitel 6.1.3.1 beschriebene Schema von VerheiRung und Erfillung (bspw. G&C 21-23, 32—34) be-
schrieben —mit den entsprechenden Problematiken.

115  Zur messianischen Bedeutung der beiden Volker s. ausfiihrlich auch Forte: Berit Olam, 263—273.

116 Moyaert: »The Gifts and the Calling, 35.

117 Dausner, René: Das Volk Gottes und die messianische Zeit. Zur dogmatischen Herausforderung
von Nostra Aetate 4 im 21. Jahrhundert. In: Reinhold Boschki/Josef WohImuth (Hg.): Nostra Aeta-
te 4. Wendepunkt im Verhiltnis von Kirche und Judentum — bleibende Herausforderung fiir die
Theologie (Studien zu Judentum und Christentum 30). Paderborn: Schéningh 2015, 83100, 93.
Wenn Dausner von der »doppelten Identitdt« des Volkes Gottes spricht, nimmt er Bezug auf Hoff:
Ekklesiologie, 49 (bspw.: »Mit Israel wird in der Kirche ein Ort aufierhalb ihrer erfasst.«).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

249


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog
Dialog [...] erfiillen<™®
Performance, ist Wesen und Ausdruck der Gemeinschaft des pilgernden Gottesvolkes. In
diesem Topos liegt fur die Kirche auch »eine offenbarungstheologische Voraussetzung

. Derjiidisch-christliche Dialog als Glaubensraum in between ist die

ihres Dialogs mit dem Judentum«™.

Aus dialogsensiblen Uberlegungen sei auch einem Einspruch von jiidischer Seite ge-
gen den Topos der »Gemeinschaft des Gottesvolkes« Raum gegeben, den es im Glaubens-
raum Dialog aufrechtzuerhalten und auszuhalten gilt. Denn noch im Modus des theolo-
gisch qualifizierten Einspruchs vollzieht sich performativ die Theologizitit des Dialogs.
Hans Hermann Henrix erinnert deshalb daran:

»Gott hat in seiner Barmherzigkeit durch Christus Jesus aus >Fernen<>Nahe< gemacht
(vgl. Eph 2,13) und die Vélker in den Bund Israels hineingenommen. Davon aber weif
diejudische Tradition nichts. Sie erkennt die Hereinnahme der Kirche in den Bund Got-
tes mit Israel nicht an. Sie sieht die Christen lediglich in den Bund Gottes mit Noach
einbezogen. Sie vermag den Abrahams- und Sinaibund nur beim Volk Israel und nicht
auch bei der Kirche zu sehen. Das ist durch die inneren Voraussetzungen der christli-
chen Anerkennung des nie gekiindigten Alten Bundes infrage gestellt. Die Glaubens-
gewifSheit der Kirche, dafs sie im Bunde Gottes steht, enthilt eine Problematisierung
des Bundesverstindnisses Israels. Sie sollte Christen allerdings nicht zu einem Abrin-
gen und Abtrotzen jiidischer Zustimmung verleiten. Kirchliche Bundesgewifsheit hat
ihre Bewdhrungsprobe darin, daf sie auch im Blick auf jidische Zuriickweisung des
kirchlichen Bundesverstiandnisses daran festhalt: der Bund Cottes mit Israel ist unge-

120

kindigt.«

6.2 Dokumente jiidischer Provenienz zum Dialog
Auf dem Weg zu einer »jidischen Theologie« des Christentums:
»Neue« Raume des Dialogs?

Fur die folgende Analyse von Dokumenten jiidischer Akteur*innen sei auf einen me-
thodisch-hermeneutisch entscheidenden Positionswechsel hingewiesen. Aufgrund der
Perspektivitit dieser Studie, die von einer katholischen Theologin im deutschsprachigen
Raum verfasst und in einen entsprechenden theologischen Diskurs eingebunden ist, ist
die folgende Analyse jiidischer Dokumente wissenschaftstheoretisch nicht in derselben
Kategorie zu verorten wie jene der katholischen Dokumente (Kapitel 6.1). Erfolgte die
Analyse der katholischen Dokumente aus einer Innenperspektive, kann die Analyse der
jidischen Dokumente nicht anders als von einer Auflenperspektive aus geschehen. Be-
reits die Rede von »verbindenden« Topoi, auf die zu identifizieren die Analyse angelegt

118  Deutsche Bischofskonferenz: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«, 195.

119 Ebd. 196. Unter Berlcksichtigung von Kapitel 7.3 ist auf ein weiteres Potential des Topos der Ge-
meinschaft des pilgernden Volk Gottes aufmerksam zu machen, namlich auf die eschatologisch-
universalisierende Perspektive dieses Volkes als »Volk aus Vélkern«, vgl. dazu Faber: Volk Gottes,
182, bzw. ebd. 182-184.

120 Henrix: Der nie gekindigte Bund, o.S.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

ist, ist fiir das Judentum nicht in derselben Weise annehmbar wie fiir katholische Theo-
logie. Das gilt insbesondere mit Blick auf die Orthodoxie. Zwar wird in dieser Studie
versucht, die jiidische Perspektive bestmoglich in der Analyse zu beriicksichtigen, in-
dem insbesondere jiidische Autor*innen als ReferenzgrofRen eingespielt werden. Den-
noch kann sie nie ganz eingeholt werden, denn auch der Zugriff auf jidische Stimmen
zu den Dialogdokumenten bleibt notwendigerweise ein katholischer.

Fiir eine kompetente Einschitzung der jidischen Dokumente, insbesondere jener
aus dem Bereich der jidischen Orthodoxie (TDW und BJR), werden deshalb entlang von
acht Kontextfaktoren die Entstehungsbedingungen der Dialogdokumente skizziert.

Exkurs: Dialogdokumente und jiidische Orthodoxie.
Von Avodah Zarah zu »Partnern in der Welterlésung«

Nach den Entwicklungen, die den jiidisch-christlichen Dialog in den vergangenen knapp
sechs Jahrzehnten vorantrieben, und infolge der sich stabilisierenden und sich als solide
erweisenden Beziehungen zwischen jiidischen und christlichen Vertreter*innen zeich-
nensichindenletzten Jahren erste Ansitze hin zu einem wirklich theologischen Austausch
zwischen Jiid*innen und Katholik “innen ab. Dennoch mag es aus katholischer Sicht ver-
wundern, dass es fiinfzig Jahre dauerte, bis mit TDW und BJR eine offizielle Antwort der
judischen Orthodoxie auf NA folgte. Generell sind die Positionierungen innerhalb der
Orthodoxie zum jidisch-christlichen Dialog bis heute vielfiltig. Sie reichen von Ableh-
nung und Verbot des Dialogs, meist unter der Primisse, das Christentum sei Gotzen-
dienst (Avodah Zarah™), iiber Indifferenz gegeniiber dem Christentum bis hin zu offe-
ner Dialogbereitschaft.””” Die paradigmatische Wende, die die Kirche vollzog, wurde in-
nerhalb der Orthodoxie bereits zu Zeiten der Promulgation Nostra aetates vielfach positiv
aufgenommen. Fiir das orthodoxe Judentum ergab sich daraus aber zunichst keine Not-
wendigkeit fiir einen formalen Respons.

Die Griinde dafiir, wie Philip A. Cunningham und Adam Gregerman sie rekonstru-
ieren, sind vielfiltig und spielen auf verschiedenen Ebenen:** Katholik*innen miissen

121 Zur Frage, ob das Christentum Gétzendienst (Avodah Zarah) ist, vgl. auch den »Exkurs: Rabbi Fein-
steins Verbot des jiidisch-christlichen Dialogs (1967)« und die Ahrens-Homolka-Debatte in der HK
im Frithjahr 2021, Kapitel 4 in FN 3.

122 Vgl. Ahrens, Jehoschua: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun. Zu Kontext, Entstehung und
Rezeption der Erklarung orthodoxer Rabbiner und ein kurzer Ausblick auf die Zukunft des Dia-
logs. In: ders. et al. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die Erklarung
orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 2020, 53—79, 70. Zum kulturgeschicht-
lichen Kontext des jiidischen Konzepts des Gotzendienstes (Avodah Zarah) und der Rolle dieses
Konzepts in der Haltung gegeniiber dem Christentum s. Musall, Frederek: Christentum ist Got-
zendienst (?) Einige Anmerkungen zu Moses Maimonides’ Haltung zum Christentum und ihrem
kulturgeschichtlichen Kontext. In: Jehoschua Ahrens et al. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwi-
schen Juden und Christen. Die Erklarung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol
22020, 90-106.

123 Vgl. dazu: Cunningham, Philip A./Gregerman, Adam: The Import of To Do the Will —a Catholicand a
Jewish Perspective. In:Jehoschua Ahrens/Irving Greenberg/Eugene Korn (Hg.): From Confrontation
to Covenantal Partnership. Jews and Christians Reflect on the Orthodox Rabbinic Statement To Do
the Will of Our Father in Heaven. Jerusalem/New York: Urim Publications 2021, 127-141, 128-130.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

251


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

sich immer neu bewusst machen, dass (1.) historisch die lange Geschichte christlicher
Aversion und Ressentiments gegeniiber Jiid“innen im kollektiven Gedichtnis des jiidi-
schen Volkes stirker prisent ist als im Christentum und (2.) jiidische Gesprachspart-
ner*innen aufderhalb Israels von einer Minderheitenposition aus, vor allem in Europa, in
den Dialog eintreten (religionssoziologisch-psychologischer Aspekt). Diese und weitere Fak-
toren wirken herausfordernd und produktiv zugleich auf jidische Identititskonstruk-
tionen, die gerade in den vergangenen fiinfzig Jahren virulent wurden und bis heute
bleiben. Bezogen auf die »Erwartungshaltung« der katholischen Kirche stellte sich in den
Worten Michel Bollags die Situation jidischer Glaubender in den Jahrzehnten nach der
Schoah folgendermafien dar:

»Juden waren in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts mit der Frage der eigenen
Identitiat und der Kontinuitit des Judentums beschéftigt, besonders in Europa. Genau
in diesem Kontext jedoch bahnte sich unmittelbar nach der Schoah die nachste Her-
ausforderung in Form eines Paradigmenwechsels innerhalb der Kirchen des Westens
an. Dieser stellte die jiidische Gemeinschaft, die mitten in ihrer eigenen Krise steckte,
vor die Frage einer neuen Verhiltnisbestimmung zum Christentum und damit vor die
Frage, ob damit auch selbst ein weitere Paradigmenwechsel aus jiidischer Sicht vorzu-
nehmen sei. [..] Dadurch sahensich diejlidischen Dialogpartnerin den letzten fiinfzig
Jahren zunehmend herausgefordert und vor die Frage gestellt, wie man angemessen
auf das Verséhnungsangebot vieler Kirchen und christlichen Menschen im Westen re-
agieren sollte.«'**

(3.) Institutionell ist die jiidische Orthodoxie anders organisiert als die katholische Kir-
che, denn dort gibt es keine vergleichbare Hierarchie.”® Ebenso wenig existiert eine for-
mal eingerichtete Institution, die fiir die Erstellung und Veréffentlichung offizieller Do-
kumente zustindig wire: »There are no recognized spokespersons ready to respond to
Christian statements on behalf of the diverse and decentralized Jewish world.«2®* TDW
und BJR entstanden deshalb je situationsgebunden auf die Initiative mehrerer Rabbi-
ner und jiidischer Gelehrter hin, die als Verfasser fungieren.”” Weitere jiidische Rabbi-
ner und Intellektuelle driickten als Unterzeichner ihre Zustimmung zum Dokument aus

124 Bollag, Michel: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel im Verhiltnis des Judentums zum Chris-
tentum. In: Jehoschua Ahrens u.a. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen.
Die Erklarung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 2020, 124134, 131, 128f.
Ausfiihrlicher zum »Kontext« der Erklarungen TDW und BJR s. ebd. 127-129.

125 Vgl. dazu eine humoristische Bemerkung des jldischen Celehrten Ernst Ludwig Ehrlichs: »Mir
scheint, dass es [..] keine allgemeinen Entscheidungen geben kann — zu denen gliicklicherweise
bei den Juden ja auch die Behérde fehlt, sonst hdtten wir die gleichen Sorgen wie die Katholiken.
Mir ist das Durcheinander und die Unklarheit dann noch lieber.« Zitiert nach Connelly, John: Ju-
den—Vom Feind zum Bruder. Wie die Katholische Kirche zu einer neuen Einstellung zu den Juden
gelangte. Paderborn: Schéningh 2016, 242.

126 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 129. Ahnlich Bollag: Auf dem Weg zum
Paradigmenwechsel, 124.

127 Um sichtbar zu machen, dass keine weiblichen Akteurinnen beteiligt waren, wurde hier bewusst
auf eine gendergerechte Schreibweise verzichtet.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

und stiitzen es damit autoritativ ab. Exemplarisch schreibt Michel Bollag iiber die Un-
terzeichner von TDW:

»Diese Rabbiner gehdren alle zu einer intellektuellen Elite, die bereit ist, die Heraus-
forderungen unserer Zeit zu sehen und sich ihnen zu stellen. Sie haben nicht nur ein
intensives, zum Teil langjahriges Jeschiwa-Studium (Talmudschule) hinter sich, son-
dern vielfach auch eine akademische jidische und weitere geisteswissenschaftliche
Bildung haufig mit PhD-Abschluss. Mit diesem Hintergrund stellen sie innerhalb des
orthodoxen Judentums eine Minderheit dar, deren Einfluss beschrankt ist. Einfluss ha-
ben diese Rabbiner—und damit auch die Deklaration — genau in dem Milieu, in dem
sie sich bewegen.«'?®

(4.) Wihrend es fur die Kirche und ihre Identitit eine (erkenntnis-)theologische Notwen-
digkeit ist, sich mit dem Judentum auseinanderzusetzen, erfordert das theologische
Selbstverstindnis des jiidischen Volkes dies nicht in der gleichen Weise: »While Jews
who became aware of Nostra Aetate and similar texts welcomed their novel, positive tone,
they tended not to see any theological significance in them for their own religious life,
hence they found no need for a communal religious response.«**’

(5.) Religionsrechtlich und religionstheologisch™® abgestiitzt wird diese Nichtnotwendigkeit
durch Soloveitchiks Confrontation (Kapitel 4.1.3) und seine Absage an einen theologischen
Dialog: »Orthodox Jews generally avoid theological engagement with Christians. This
stance was encouraged by a leading Orthodox authority, Rabbi Joseph Soloveitchik who
[...] offered several reasons why Jews should not converse with Christians about their
respective theologies and beliefs.«*

(6.) Methodologisch-wissenschafistheoretisch kommt ein weiterer Aspekt hinzu: Jidische
Theologie — sofern man diesen christlich konnotierten Terminus iiberhaupt auf jidi-
sches Denken und Lehren iibertragen will — arbeitet anders als katholisch-christliche
Theologie. Die Logiken, nach denen im Judentum theologisches Wissen generiert wird,
verlaufen nicht analog zu jenen christlicher Wissensproduktion.

128 Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 127.

129 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will,128. Im Umkehrschluss bedeutet das aber
nicht, dass es fiir das Judentum keine Griinde gibe, sich mit dem Christentum zu beschaftigen.
Aus einer katholischen Perspektive sind erste Ansdtze eines zunehmenden Bewusstseins dafiirim
judischen Diskurs bereits erkennbar (vgl. TDW, BJR tber Narrative wie den Noahidischen Bund,
Tikkun Olam etc.).

130 Zur»eigentiimlichen Rezeption«der Position Soloveitchiks s. Kapitel 4.1.2.1.Jehoschua Ahrens pla-
diertin diesem Zusammenhang:»Daher [nach der offiziellen Abschaffung derJudenmission durch
die Kirche — AS] kdnnen wir heute Rabbiner Soloveitchiks Artikel als das einordnen, als das er
gedacht war: eine religionsphilosophische Betrachtung zu seiner Zeit — keine halachisch-verbindliche
Aussage in Bezug auf den Dialog.« Ahrens, Jehoschua: Katholizismus und judische Orthodoxie.
Einfithrungin eine komplexe Beziehung. In: ders./Arie Folger (Hg.): Rabbinerim Gesprach mitdem
Vatikan. Jidisch-katholische Beziehungen nach Nostra Aetate und Korrespondenzen mit Benedikt
XVI (Forum Christen und Juden 20). Berlin: Lit-Verlag 2021, 11—40, 34. Hervorhebung AS.

131 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 129f.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

253


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

»Das Judentum hat keine systematische Theologie im christlichen Sinne entwickelt,
sondern andere Reflexionsformen, die der Zentralitit des Gesetzes gerecht werden.
Das Christentum wird auf jiidischer Seite nicht, wie das Judentum in der christlichen
Theologie, in einer Dogmatik behandelt, sondern im Rahmen von Rechtsdiskursen.
Rechtliche Entscheidungen werden im orthodoxen Judentum aber dezentral und in-
dividuell von Rabbinern entschieden, anders als durch den Papst und Konzilien auf
christlicher Seite. Die [..] genannten Erklarungen [TDW und BJR] sind da in gewisser
Weise ein Novum, auch wenn sie eher im Bereich der Haschkafa (-Weltanschauung
>Leitphilosophieq) als der Halacha (verbindliches Religionsrechtq) anzusiedeln sind.™?

In TDW und BJR wird das nicht vollig spannungsfreie Unternehmen gewagt, sich zu ei-
nem Thema (die religiose Bedeutung des Christentums fiir Jid“innen) zu duflern, das in
derjiidischen Tradition nur rudimentir behandelt wird, sich aber gleichzeitig innerhalb
dieser Tradition zu bewegen: »There are relatively few resources in the Jewish tradition
for them [die Verfasser von TDW und BJR — AS] to draw upon in order to speak theologi-
cally about Christianity, for it is a topic that has been taken up by only a small number of
thinkers.«* Dieses Bestreben blieb nicht ohne Kritik. Am versiertesten in diesem Punkt
ist die Analyse David Bergers, der die Darstellungen der Positionen von Maimonides und
Jehuda Halevi in TDW als zu einseitig und die Ambivalenzen verschweigend kritisiert.”*
Gegen diese Kritik wendet Daniel Krochmalnik ein:

»S0 wie Nostra aetate 4 zur jidischen Religion hauptsichlich auf Rémerbrief 9—11 von
Paulus baut, so steht auch das orthodoxe Dokument auf einer recht schmalen Quellen-
basis. Wobei die angefiihrten Zitate freilich nur eine kleine Auswahl bieten, dahinter
stehen umfangreiche Quellensammlungen und -studien, die zwei der Unterzeichner,
R. Alon Goshen-Gottstein, Direktor des Elijah Interfaith Institute in Jerusalem und R.
Eugene Korn, Direktor des Center for Jewish-Christian Understanding and Cooperation
in Efrat vorgelegt haben.«'*

132 Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 25.

133 Cunningham/Gregerman: From Confrontation to Covenantal Partnership, 135. Zum theologischen
und historischen Kontext der Dokumente s. ausfiihrlicher ebd. 132—135. Nur einige Stichworte da-
zu: Fur Gregerman ist die Frage nach der Bedeutung einer anderen religiésen Tradition fiir das
Judentum auch deshalb kaum behandelt, weil fiir das traditionelle jidische Denken eine Zweitei-
lung der Menschen in Jid*innen und Nichtjid*innen spezifisch ist. So kennt die jidische Traditi-
on zwar die Frage danach, welche Bedeutung den Nichtjid*innen im Heilsplan Gottes zukommt.
Zentral in der jidischen Tradition ist demnach, ob und inwiefern diese die noahidischen Gebote
einhalten. Problematisch mit Blickauf das Christentum waren und sind in diesem Zusammenhang
die christlichen Vorstellungen von Trinitat und Inkarnation. Bereits im Mittelalter wurde unter jii-
dischen Gelehrten die Frage diskutiert, ob diese christlichen Konzepte dem noahidischen Verbot
von Idolatrie entgegenstiinden. Denker, die das Christentum positiv wiirdigen (wie etwa in An-
sdtzen Maimonides und spater Samson Raphael Hirsch) tuen dies nicht aufgrund des christlichen
Selbstverstandnisses, sondern insofern christliche Glaubensvorstellungen mitjenen derjidischen
Tradition kompatibel sind.

134 Berger, David: Vatican Il at 50. Assessing the impact of »Nostra Aetate« on Jewish-Christian rela-
tions. In: Tablet Magazine, 15.12.2015: https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/
vatican-ii-at-50 (10.02.2025).

135  Krochmalnik, Daniel: »Partner in der Welterldsung«. Zur Erklarung orthodoxer Rabbiner zum
Christentum. In: Jehoschua Ahrens et al. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50
https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50
https://www.tabletmag.com/sections/community/articles/vatican-ii-at-50

6 Topografien des Dialogs

Als einer der Verfasser riumt Jehoschua Ahrens die Kritik Bergers zwar grundsitzlich
ein, gibt aber zu bedenken, dass das Dokument bewusst die positive Wertschitzung des
Christentums durch beide Autorititen betont, um zu einer innerjiidischen Diskussion
anzuregen.”®
TDW und BJR hier wie in vielen wissenschaftlichen Beitrigen als »Dialogdokumente«

bezeichnet, darf das — wie schon im Kontext der katholischen Dokumente mehrfach er-

Ahrens markiert damit einen zweiten methodologischen Punkt: Werden

wihnt — nicht dariiber hinwegtiuschen, dass sie in erster Linie nicht an christliche Ge-
sprachspartner®innen adressiert sind, sondern dass sie vor allem auch eine Stimme nach
Innen sein wollen. Sie sprechen mitten hinein in einen noch immer andauernden inner-
orthodoxen »Legitimierungsprozess des christlich-jiidischen Dialogs bei orthodoxen In-
tellektuellen, Geisteswissenschaftlern und Rabbinern.«**’

»Diesen Legitimierungsprozess fortzusetzen und der modern-orthodoxen und religi-
Os-zionistisch gemafligten Gemeinschaft positive Beurteilungen des Christentums na-
hezubringen, die innerhalb der Tradition vertreten, aber wenig gelehrt wurden und
deshalb in der Regel wenig bekannt sind, ist— neben dem Ausdruck der Dankbarkeit
gegeniiber dem innerchristlichen Umkehrprozess — das primare Ziel der Deklaration
To Do the Will.<'%®

TDW und BJR schopfen fiir ihre Argumentation bewusst aus der jiidischen Tradition,
um sie als halachisch, also mit dem jiidischen Religionsgesetz konform auszuweisen. Nur
so konnen die Texte als Diskussionsgrundlage ihre Performativitit im innerorthodo-
xen Diskurs um die Méglichkeit einer theologischen Neubestimmung des Christentums
entfalten. Dazu werden zumindest im Fall von TDW auch gewohnte Rezeptionsmuster
durchbrochen und kaum rezipierte Lesarten jiidischer Tradition aufgerufen, die — so die
Hoffnung, die im eben angefithrten Zitat Bollags aufscheint — eine performative Wir-
kung auf die jiidische Sichtweise des Christentums entfalten.”’
Uber Cunningham und Gregerman hinaus seien zwei weitere Aspekte angefiigt:

Christen. Die Erklarung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 22020, 137148,
138f.

136 Vgl. Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, 67. Ausfithrlicher zur Kritikan TDW's. ebd.,
65—68.

137 Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 131. Ahnlich auch Ahrens mit Bezug auf TDW: »Die
Erklarung schliefit also keine Diskussion ab, sondern er6ffnet vielmehr eine solche Diskussion in-
nerhalb des Judentums, speziell innerhalb der Orthodoxie.« Ahrens: Den Willen unseres Vaters
tun, 74.

138 Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 131f.

139 Michel Bollag exemplarisch zum Kommentar Rabbiner Naftali Zvi Berliners zu Jakob und Esau,
der in TDW aufgerufen wird: »Diesen Kommentar [Berliners] in den Vordergrund zu stellen ist
deshalb aus der Sicht orthodoxer, in den rabbinischen Quellen verankerter Gelehrter ein mutiger
Schritt. Der Text der Thora wird hier gegen eine machtige rabbinische Tradition gelesen, die in
einer Sicht, die nur schwarz und weifd kennt, Jakob immer als den Guten und Esau stets als den Bo-
sen charakterisiert. Interpretationen wie die von Rabbiner Naftali Zvi Berlin haben langfristig das
Potenzial, wenn sie im Rahmen von Lehrvertragen, Draschot (Auslegungen) und im Religionsun-
terricht vermittelt werden, im Laufe der Zeit dazu beizutragen, eine neue Ara jiidisch-christlicher
Beziehungen einzuleiten.« Bollag: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel, 133.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

255


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

(7.) Religionspolitisch wird aus christlicher Perspektive hiufig die diskurstheoretische
und damit machtpolitische Dimension iibersehen. Vor allem in Europa geht es inner-
halb der jidischen Denominationen auch um die Frage, welche jiidischen Stimmen und
welche jiidischen Akteur*innen in der gesellschaftlichen Offentlichkeit wahrgenommen
und gehért werden.° Das zeigt exemplarisch die Debatte um Ahrens und Homolka in
der Herder Korrespondenz Anfang 2021." Zwar ist fiir diesen Aspekt zwischen der Situa-
tion des jiidischen Volkes in Europa (gesondert nochmal im deutschsprachigen Raum)
und jener in Israel und in den USA jeweils zu differenzieren. Doch fiir Deutschland sind
beispielsweise im Deutschen Koordinierungsrat der Gesellschaften fiir Christlich-Jidi-
sche Zusammenarbeit (DKR) keine Stimmen aus der Orthodoxie im Vorstand vertreten.
Die beiden Dokumente TDW und BJR haben deshalb im jiidisch-katholischen Dialog die
Relevanz der jidischen Orthodoxie auf die nichsten Jahre hin gestirkt. Diese machtfor-
mige Dimension scheint auch in folgendem Zitat Jehoschua Ahrens durch:

»Natiirlich stellte sich die Frage, ob angesichts derjiidischen Erklarung Dabru Emet aus
dem Jahr 2000 noch eine weitere jidische Erklarung notwendig sei. [..] Zwar war mit
Michael Wyschogrod, [..] ein orthodoxer Jude einer der frithen Initiatoren, doch Da-
bru Emet entwickelte sich zu einem nicht-orthodoxen Projekt und erfuhr viel Kritik [...].
Und es gibt noch weitere bedeutende Unterschiede zu unserer Erklarung. Dabru Emet
war vor allem amerikanisch, nicht-orthodox und wissenschaftlich in seiner Entstehung
und Ausrichtung. Unsere Erklarungistinternational (vor allem beziehtsie die Situation
aus den drei groRen jlidischen Zentren Israel, USA und Europa mit ein, was nicht im-
mer leicht war, denn die jeweilige Situation des Dialogs ist ziemlich unterschiedlich),
orthodox und religiés. Entsprechend ist Den Willen unseres Vaters im Himmel tun sehr
quellenbasiert und halachisch-argumentativ. Interessanterweise macht unsere Erkla-
rung etwas, das Dabru Emet wollte, aber nicht schaffte: Sie formuliert eine theologische

Perspektive. Damit ist sie sozusagen eine weitergehende Ergidnzung zu Dabru Emet.«'*

(8.) Wissenssoziologisch sei abschliefSend auf einen weiteren Aspekt hingewiesen, nimlich
der Frage nach dem Verstindnis von »Theologie«. Nicht selten wird im jiidisch-katholi-
schen Dialog von beiden Seiten der Begriff einer »jiidischen Theologie« gebraucht. Was
vor allem fiir Katholik*innen eine neutrale Kategorie zu sein scheint, entpuppt sich im
judisch-christlichen Dialog immer wieder als zutiefst christlich gepragtes Konzept, das

140 Zu dieser Frage vgl. auch den bereits erwihnten Beitrag der Autorin gemeinsam mit Teilneh-
menden des Network of Young Scholars in Jewish-Christian Dialogue: Herberger/Hoftberger/Koch/
Schmuck: Who can speak on behalf of whom?, 0.S.

141 Vgl. Kapitel 4in FN 3.

142 Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, 61. Dazu dhnlich auch Christian M. Rutishau-
ser, der in einer ersten Reaktion im theologischen Feuilleton feinschwarz.net schreibt: »TDW aus
orthodoxer Feder geht in einigen Punkten jedoch sogar weiter [...] als Dabru emet, weil es dezidiert
aus jidischer Perspektive geschrieben ist und nicht den Konsens mit Christen sucht: Die groRen
Autoritaten aus dem Mittelalter, Moses Maimonides und Jehuda Halevi, wie auch Rabbiner der
Neuzeit werden zitiert, die im Christentum eine monotheistische Religion sehen, die Nicht-Juden
zum Gott Israel gefithrt haben. (Nr. 3)« Rutishauser, Christian M.: Der judisch-katholische Dialog
lebt! Zwei neue theologische Dokumente von Qualitat: https://www.feinschwarz.net/der-juedisc
h-katholische-dialog-lebt/ (10.02.2025).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/
https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/
https://www.feinschwarz.net/der-juedisch-katholische-dialog-lebt/

6 Topografien des Dialogs

nicht ohne Weiteres auf jidisches Lernen und Lehren zu iibertragen ist. Nicht nur im
Dialog, sondern auch innerhalb des Judentums selbst gibt es einen Diskurs dariiber, ob
eine Selbstbezeichnung als »jiidische Theologie« fiir die Forschung von Wissenschaft-
ler*innen, die sich aus der jiidischen Tradition heraus verstehen und/oder die sich mit
derjiidischen Tradition beschiftigen, angemessen ist.'** Das christliche Verstindnis von
Theologie, obgleich der Begriff schon bei den Philosophen der griechischen Antike vor-
gebildet ist, bekommt seinen spezifischen Zuschnitt seit dem europiischen Mittelal-

44 »Theologie« als 8zo-hoyia (»Lehre von Gott«) ist kein universales Konzept, das so

ter.
auch in anderen Religionstraditionen vorfindbar wire. Es ist eine (west-)kirchlich geprag-
te Kategorie, die sich vor allem mit und seit der Griitndung von Universititen entwickelte
(institutionell), also in einem akademischen Kontext (sozial) vorwiegend innerhalb Euro-
pas (geografisch, philosophisch, diskurstheoretisch), in dem sich spezifische Methoden
etablierten (wissenschaftstheoretisch). Hanspeter Heinz macht vor diesem Hintergrund
die Skepsis von jiidischer Seite gegeniiber dem traditionellen christlichen Theologiebe-

griff fir Christ*innen verstandlich:

»InJudaism, there is often the suspicion that theology is a superfluous, un-Jewish and
untrustworthy occupation. Superfluous because it is seen as a theoretical superstruc-
ture on top of Scripture and of life; further, superfluous because Jews do not have to de-
fine their self-understanding in connection with and in contrast to Christianity, which
onthe othersideis not possible for Christians. Un-Jewish because theology is seen to be
basically the teaching of dogmatic principles coming from an authoritarian teaching
body which does not exist in Judaism. Untrustworthy because also modern theology in
a friendly, dialogical garment is believed to be in truth nothing other than the classi-
cal controversial theology with its apologeticargumentation; or because conversations
about faith with people of other faith communities either lead to an intensification of
the differences in belief and to enmity or to a softening of one’s own conviction (thus
the right wing of Orthodox Judaism).«'%

Wenn der jiidisch-christliche Dialog wie in dieser Studie vorgeschlagen als Uberset-
zungsraum zur Geltung kommt, werden Schwierigkeiten wie die soeben mit Blick auf
den Begriff »Theologie« geschilderten in der Verwendung und Ubersetzung im Dialog
sichtbar und thematisierbar. Wird in dieser Studie der Begriff »Theologie« mit Blick auf
judisches Sprechen, Lehren und Lernen von Gott dennoch verwendet, dann nur mit dem
Problembewusstsein fiir die bleibenden Differenzen und Spannungen. Philip A. Cun-
ningham erinnerte wihrend einer Konferenz im Januar 2023 an die unterschiedlichen
Kulturen und Grammatiken wissenschaftlicher Diskurse in jidischen und christlichen
Traditionen: »(1.) We have differing Cultures of Discourse. Catholics seek universal

143 Vgl. dazu Jacobs, Louis/Umansky Ellen M.: Theology. In: Encyclopaedia Judaica 2007 (Online-Ver-
sion), 0.S.

144 Zum Theologie-Begriffs s. Schwobel, Christoph: Theologie. In: RGGonline.

145 Heinz, Hanspeter: Dabru Emet: A German Perspective. Results of a Research Period in the USA.
JC Relations 28.02.2003, 1-27, 14f.: https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-per
spective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html (10.02.2025).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

257


https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html

258

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

truths; Jews seek knowledge through debate. (2.) We have differing Grammars of Dis-
course. We not only use the same terms differently, but those terms reflect different
»grammars« or »master narratives« [e. g. in Judaism: God’s call and covenant with Abra-
ham, the Tora, the land of Israel; Christianity: fall from humanity, Jesus as redeemer —
AS].«Mé

Trotzdem soll im Folgenden nicht auf die Rede von einer »jiidischen Theologie«
verzichtet werden. Das macht in dieser Studie, die der Frage nach der Moglichkeit eines
theologischen Dialogs nachgeht, schon deshalb Sinn, weil so (von einem katholischen
Standpunkt aus und ohne Anspruch auf (uneingeschrinkte) Zustimmung durch jadi-
sche Gesprichspartner*innen) markiert werden kann, wo im Dialog und im Folgenden
speziell in den Dokumenten iiber Gott gesprochen wird, wo Gott und sein Offenba-
rungshandeln in die Argumentation eingespielt werden. Selbstverstindlich bleibt das
lediglich eine »Hilfskonstruktion« zum Zwecke der Analyse, denn eine strenge Trennung
zwischen theologischen und sozial-ethischen Argumenten ist am Ende weder sinnvoll
noch notwendig (Kapitel 4.1.3). Von Bedeutung ist dagegen, dass »[a]lthough Jews and
Catholics have different ways of doing theology, it is intriguing to see how both engage
their respective traditions in response to their changed relationship.«'”

6.2.1 Topografie »erster Schritte«: Dabru Emet (DE)

Mitte der 1960er Jahre veréffentlichten drei einflussreiche Rabbinerpersénlichkeiten in
den USA offizielle Stellungnahmen, in denen sie ihre jeweilige Position zum Christen-
tum und ihre damit verbundene Haltung zum Ausdruck brachten: Josef B. Soloveitchik
schrieb vor der Promulgation von NA seinen einflussreichen Aufsatz Confrontation
(1964), in dem er das judisch-christliche Gesprich auf sikularer Ebene begriifite, Dis-
kurse tiber theologische Themen aber bewusst ausschloss (Kapitel 4.1). Abraham Joshua
Heschel schrieb nach Erscheinen von NA seinen Aufsatz No Religion Is an Island (1966),
der universalanthropologisch ansetzt und Wege fiir einen Dialog der Religionen auf-
zeigt (Kapitel 4.2). Und schliefilich Rabbi Moshe Feinstein, dessen Antwort auf NA 1967
erschien, der den jidisch-christlichen Dialog mit Verweis darauf, das Christentum sei
Avodah Zarah, ganzlich ablehnt und verbietet (S. 160). In der Folgezeit gab es immer wie-
der einzelne jiidische Gelehrte, die auf NA referierten (beispielsweise Eugene Borowitz,
Irving Greenberg oder Jacob Neusner).*®
Community kaum rezipiert.

Thre Schriften wurden innerhalb der jiidischen

146 Zitiert nach einem unveroéffentlichten Handout zu einem Vortrag von Philip A. Cunningham mit
dem Titel »The Nature (and Dynamics) of The Dialogue« in Salzburg, 9.1.2023.

147 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 129. Ebd. 141.

148 Vgl. dazu Lenk, Marcie: Dabru Emet. In: Yehuda Kurtzer/Claire E. Sufrin (Hg.): The New Jewish
Canon. Boston: Academic Studies Press 2020, 199203, 201.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs
Das inderte sich mit Dabru Emet (im Folgenden DE):"*

Jahrtausends haben die jiiddischen Wortmeldungen von Einzelautoren eine korporative
150

»Zu Beginn des neuen
Verdichtung erfahren«°, so Hans Hermann Henrix. Es ist als Statement einer Gruppe
amerikanischer Rabbiner*innen und jiidische Gelehrte die erste 6ffentliche Antwort auf
NA und ein Anerkenntnis des »dramatische[n] und unvorhersehbaren Wandel[s] in den
christlich-jidischen Beziehungen« (DE S. 160) seither:

»Wir sind davon iiberzeugt, dass diese Veranderungen [in den christlichen Kirchen mit
Blickauf dasJudentum] eine wohlbedachte jidische Antwort verdienen. Als eine Grup-
pejldischer Celehrter unterschiedlicher Stromungen —die nur fiir sich selbst spricht —
ist es unsere Uberzeugung, dass es fiir Juden an der Zeit ist, die christlichen Bemiihun-
gen um eine Wiirdigung des Judentums zur Kenntnis zu nehmen. Wir meinen, es ist fiir
Juden an der Zeit, liber das nachzudenken, was das Judentum heute zum Christentum
zu sagen hat.« (DE S.161™")

Mehr als 170 Frauen und Méinner jiidischer Gelehrsamkeit aus unterschiedlichen De-
nominationen unterzeichneten das Statement, darunter zwanzig Unterzeichner*innen
aus dem orthodoxen Judentum. Vorangegangen waren acht Jahre wissenschaftlicher
Zusammenarbeit im Rahmen der Jewish Scholars Group on Christianity, der unter anderem
Tivka Frymer-Kensky, Peter Ochs, David Novak und Michael A. Signer angehérten. Sie
gaben auch den bereits erwihnten Diskussionsband Christianity in Jewish Terms heraus
(Kapitel 5.2.2), in dem die in DE knapp dargestellten Leitsitze ausfithrlich erliutert
sind. Alle Autor*innen sind jiidische Akademiker*innen, die an nichtjiidischen Insti-
tuten lehrten und damit religionspolitisch unabhingig von einer offiziellen jitdischen
Institution agieren konnten. Fiir Hanspeter Heinz ist der Wissenschaftsbetrieb und der
sozio-politische Kontext des Judentums in den USA der ausschlaggebende Faktor fiir
die Méglichkeit der Entstehung von DE."*

149 National Jewish Scholar Project: »Dabru Emet.« Eine jiidische Stellungnahme zu Christen und
Christentum. 10. September 2000. In: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes« (Papst Fran-
ziskus). Texte zu den katholisch-jiidischen Beziehungen seit Nostra aetate (Arbeitshilfen Nr. 307).
Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: o. V. 2019, 160—-165. Seitenzahlen ent-
sprechend dieses Textabdrucks. Englischer Originaltext: »In recent years, there has been a dra-
matic and unprecedented shift in Jewish and Christian relations.«: https://www.ccjr.us/dialogika-
resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet (10.02.2025).

150 Henrix: Christus im Spiegel anderer Religionen, 56.

151 Englischer Originaltext: »We believe these changes merit a thoughtful Jewish response. Speaking
only for ourselves—an interdenominational group of Jewish scholars—we believe it is time for
Jews to learn about the efforts of Christians to honor Judaism. We believe it is time for Jews to
reflect on what Judaism may now say about Christianity.«

152 Heinz nennt dafiir mehrere Griinde: ders.: Dabru emet: A German Perspective, 10—-14. Es ist auch
ein Spezifikum der akademischen Landschaft in den USA: »This means that both professors from
other Christian denominations and Jewish scholars belong to the teaching staff of theological de-
partments, as for example the authors of Dabru Emet. In addition, there are nationally more than
twenty Centers or Institutes of Jewish-Christian Studies, most of them maintained by the Catholic
Church.« Ebd. 10. Zudem ist die Situation des Judentums in den USA generell eine andere als je-
ne in Israel oder Europa: Jid*innen sind auch in den USA zwar eine Minoritit, aber sie sind ge-

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

259


https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet
https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet
https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/dabru-emet

260

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Aufgrund seiner Veroffentlichung an prominenter Stelle in der New York Times und
in der Baltimore Sun am Abend von Yom Kippur am 10. September 2000 erfuhr DE zu-
nichst grofle Aufmerksambkeit. Trotz teils scharfer Kritik konnte DE einen angeregten
Diskurs in Gang bringen."* Das entsprach auch dem Anliegen der Autor*innen, denen
es um das AnstofRen vor allem eines innerjiidischen Klirungsprozesses ging. Michael A.
Signer schrieb dazu: »Dabru Emet is not a definitive statement. It is the beginning of a
discussion first among Jews themselves.«"*

Die performative Dynamik dieses Projektes sowohl fiir den jidisch-christlichen Dia-
log wie auch fiir die jidischen Traditionen, die bei Signer anklingt, zeigte sich in den Fol-
gejahren an einer Zunahme von Forschungsbeitrigen und Dialoginitiativen, ohne die die
gegenwirtigen Entwicklungen des jiidisch-christlichen Dialogs kaum vorstellbar wiren.
Mehr als zwanzig Jahre spiter ist rezeptionsgeschichtlich und religionspolitisch Mehr-
faches zu beobachten:™ Zum einen ist erstaunlich, dass es bis heute nie zu einer offi-
ziellen Antwort auf DE vonseiten einer jiidischen Organisation wie beispielsweise dem
AJC kam."® Zum anderen ist erwihnenswert, dass DE, obgleich einer der Initiatoren
der Orthodoxie zuzurechnen ist, weitgehend als Projekt liberaler jiidischer Stromungen
wahrgenommen wird. Die gewichtigsten Einwidnde an DE wurden aus dem Bereich der
Orthodoxie vorgelegt, was vermutlich auch dazu beitragt, dass DE bis heute in der Or-
thodoxie wenig Beachtung erfihrt.”” Vor und insbesondere nach der Veréffentlichung
der noch zu analysierenden Dokumente aus dem Bereich der jidischen Orthodoxie in

sellschaftlich gut integriert und eine einflussreiche Gruppe. Heinz spricht deshalb von einer »self-
confidence of American Jews«. Ebd. 11.

153 Am prominentesten sind die Kritiken David Bergers, A. James Rudin und Jon D. Levensons. DE wird
vor allem vorgeworfen, es sei zu relativistisch, ginge zu unkritisch mit der christlichen Mitverant-
wortung am Antisemitismus der NS-Zeit um und argumentiere insgesamt zu undifferenziert. Vigl.
dazu u.a. Lenk: Dabru Emet, 202. Vor allem die erste und fiinfte These standen im Fokus der Kri-
tik, wohingegen die Schlussthese, wonach Judentum und Christentum zur Zusammenarbeit fiir
Gerechtigkeit und Frieden aufgerufen werden, mit breiter Zustimmung rechnen konnte. Vgl. dazu
Henrix: Israel tragt die Kirche, 110.

154  Signer, Michael A.: Dabru Emet. A Contextual Analyses. In: Théologiques 11 (2003) 1-2, 187—202,
194.

155 Als weitere Anmerkung zur Rezeption von DE: Hanspeter Heinz macht darauf aufmerksam, dass
die Publikation und Rezeption von DE von gleich mehreren Ereignissen (iberschattet wurde: Zu-
néchst auf katholischer Seite von der Seligsprechung Pius IX eine Woche vor der Publikation und
zwei Tage nach der Promulgation der Erklarung Dominus lesus. Dazu Heinz: »These events were
seen as a contradiction of the often attested acknowledgment through this same pope [John
Paul 11] of the covenant with the people of Israel which has never been revoked; they were also seen
as a contrast to the moving symbolic actions of the pope which had moved the world a few months
earlier: his public confession in St. Peter’s of the Catholic church’s historical guilt and his pilgrim-
age to Jerusalem.« Heinz, Hanspeter: Dabru Emet: A German Perspective. Results of a Research
Period in the USA. JC Relations, 28.02.2003, 1-27, 2: https://www jcrelations.net/article/dabru-e
met-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html (10.02.2025). Dazu kam
das Versagen der Kommission jlidisch-katholischer Historiker zur Studie der Rolle des Vatikans
wihrend des Zweiten Weltkriegs. Auch die Zuspitzung des Konflikts im mittleren Osten und der
Terroranschlag 9/11 (iberschatteten die Promulgation. Vgl. ebd. 6.

156  Vgl. dazu Heinz: Dabru Emet: A German Perspective, 6.

157 Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 120: »Das Dokument |0ste seinerzeit sowohl innerhalb progressi-
verJuden als auch in christlichen Kreisen lebhafte Diskussionen aus. Von jiidisch-orthodoxer Seite

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html
https://www.jcrelations.net/article/dabru-emet-a-german-perspective-results-of-a-research-period-in-the-usa.html

6 Topografien des Dialogs

den Jahren 2015 und 2017 nahm das (Forschungs-)Interesse an DE deutlich ab: Bis auf
wenige Ausnahmen (vor allem rund um das 20-jihrige Jubilium von DE, dem beispiels-

158

wiese die Zeitschrift American Religion eine Sonderausgabe widmete)™® ist zu beobach-

ten, dass die Zahl der Publikationen dazu seither riickliufig ist.”*

In DE werden von jiidischen Standpunkten aus erste, tastende Schritte in den Glau-
bensraum Dialog hinein gewagt. Das wird vor allem auch mit Blick auf das Begleitwerk
Christianity In Jewish Terms deutlich: Der darin angestofRene dialogische Ubersetzungspro-
zess (Kapitel 1.3.3) kommt einem ersten Abtasten gleich, einem Suchen nach Zugingen
zum jidisch-christlich Dialog als geteiltem Glaubensraum. Diesem Setzen erster Schritte
wohnt eine Performativitit inne: im Gehen, und sei es noch so unsicher und zaghaft, er-
schliefien sich die gesuchten Zuginge bereits, neue Riume erdffnen sich. Diese ersten
Schritte auf dem Terrain eines (damals) neu zu vermessenden jiidisch-christlichen Glau-
bensraums verlaufen entlang theologischer Motive, die in DE zum ersten Mal von jidi-
scher Seite systematisch verdichtet als verbindende, »gemeinsame« bestimmt werden.
Viele dieser Schritte sind nicht vollig neu, sondern kénnen sich an ersten Gehversuchen
bspw. von Franz Rosenzweig, Martin Buber, Abraham J. Heschel und den bereits genann-
ten Personlichkeiten Eugene Borowitz, Irving Greenberg oder Jacob Neusner orientie-
ren.*® Neu aber ist die Absicht, mit der sie gesetzt werden: DE geht es nicht nur um den
Dialog mit dem Christentum unter der Primisse »Nie wieder Auschwitz!«. Vielmehr re-
flektiert es grundsdtzlich auf das jiidische Verhiltnis zum Christentum. DE geht tiber ei-
nen Dialog auf (friedens-)ethischem Gebiet hinaus und betritt bewusst theologisches Ter-
rain.

blieb es weitgehend unbeachtet; einige orthodoxe Rabbiner —darunter Jacob Neusner und Hillel
Coldberg — iibten harsche Kritik an Dabru Emet.«

158 Vgl. dazu die Online-Ausgabe der American Religion: Dabru Emet. 20 Years Later: https://www.ame
rican-religion.org/dabruemet (06.02.2025). Eine ausfiihrliche rezeptionsgeschichtliche und theo-
logische Reflexion des 20jéhrigen Jubilaums von DE kann an dieser Stelle nicht geleistet werden
und bleibt damit weiterhin ein Desiderat fiir kiinftige Auseinandersetzungen.

159 Vgl. dazu Henrix: Israel tragt die Kirche, 11: »Die 6ffentliche Kontroverse um >Dabru Emet<inner-
halb des Judentums war jedoch in den letzten Jahren zur Ruhe gekommen. In diese Ruhe spra-
chen dann die beiden Erklarungen aus dem orthodoxen Judentum hinein.« Die Auswahl der For-
schungsliteraturin diesem Kapitel spiegelt diesen Befund wider. Fir erste ausfiihrliche Reaktionen
und Analysen, die im deutschsprachigen Raum erschienen, s. v.a. Kampling, Rainer (Hg.): Dabru
emet—redet Wahrheit. Eine jidische Herausforderung zum Dialog mit Christen. Gltersloh: Kaiser
2003; Dirscherl, Erwin/Trutwin, Werner (Hg.): Redet Wahrheit — dabru emet: jidisch-christliches
Cesprach liber Gott, Messias und Dekalog (Forum Christen und Juden 4). Miinster: Lit-Verlag 2004;
Frankemolle, Hubert (Hg.): Juden und Christen im Gesprach (iber »Dabru Emet—redet Wahrheit«.
Paderborn: Bonifatius 2005.

160 Man denke beispielsweise an Heschel oder die bereits genannten Personlichkeiten wie Greenberg
oder Neusner. Oder auch die Seelisberger Thesen von 1947 »Die Kirchen und das Judentum., vgl.
Ahrens, Jehoschua: Gemeinsam gegen Antisemitismus — Die Konferenz von Seelisberg (1947) revi-
sited. Die Entstehung des institutionellen jidisch-christlichen Dialogs in der Schweiz und in Kon-
tinentaleuropa (Forum Christen und Juden 19). Berlin u.a.: Lit-Verlag Verlag 2020; Steiner, Martin:
Personen und Thesen der Seelisberg-Konferenz. In: 75 Jahre Seelisberg-Konferenz. Broschiire hg.v.
der Inldndischen Mission. Zofingen: 0. V. 2022, 7-15.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

261


https://www.american-religion.org/dabruemet
https://www.american-religion.org/dabruemet
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.american-religion.org/dabruemet
https://www.american-religion.org/dabruemet

262

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

6.2.1.1 Glaube an »den gleichen Gott«

Die Ernsthaftigkeit dieser ersten Schritte wird zu Beginn von DE deutlich. Der Einsatz
konnte hoher nicht sein. Mit dem ersten Schritt wird alles riskiert: Es ist der Glaube
an den »gleichen Gottx, der Judentum und Christentum verbindet: »Juden und Christen
beten den gleichen Gott an.« (DE S. 161'") Diese in den Worten Hans Hermann Hen-
rix’ »theozentrische Eroffnungsthese« wird gleichsam performativ als Fundament ei-
nes theologischen Dialogs zwischen Judentum und Christentum von jiidischer Seite ge-
legt.’** Es ist zugleich das stirkste Fundament, das eine Glaubensgemeinschaft einbrin-
gen kann. Auf dieser Basis realisiert und vollzieht sich der jiidisch-christliche Dialog
nicht anders als in seiner Theologizitit: DE anerkennt das christliche Bekenntnis zum
Gott Israels, witrdigt es als Beziehungsgeschehen Gottes mit Christ*innen und nimmt es
dadurch offenbarungstheologisch ernst. »Wenngleich der christliche Glaube fiir Juden
keine annehmbare Alternative darstellt, freuen wir uns als jiidische Theologen dariiber,
dass Abermillionen von Menschen durch das Christentum in eine Beziehung zum Gott
Israels getreten sind.«*** (DE 8. 161) Menschen jitdischen und christlichen Glaubens ste-

164 wie Henrix es formuliert.

hen diesem Gott »gemeinsam gegeniiber«

Dass es gegen die Postulierung dieses starken Topos innerjiidisch heftige Einsprii-
che gab, verwundert nicht. Diese jidischen Einspriiche sind im Glaubensraum des Dia-
logs nicht einfach aufzulésen, sondern ihnen ist ein (erkenntnistheologisch relevanter)
Ort zuzuweisen. Entlang solcher Einwinde konnen im Dialog Moglichkeiten ausgelotet
werden, um mit Henrix zu sprechen, »in klarer Sicht der Andersheit des Grundverstind-
nisses einen Respekt theologischer Qualitit zu formulieren.«'*

In der eschatologisch ausgerichteten sechsten These wird der gemeinsame Erkennt-
nisort des Glaubens an den »gleichen Gott« weitergefiihrt und offenbarungstheologisch
verschirft.'®® Zunichst unter dem Vorzeichen der Betonung der unaufhebbaren Diffe-
renzen zwischen Judentum und Christentum, werden diese Differenzen in DE theologisch
interpretierbar und qualifizierbar. »Der nach menschlichem Ermessen uniiberwindbare
Unterschied zwischen Juden und Christen wird nicht eher ausgeriumt werden, bis Gott
die gesamte Welt erlost haben wird, wie es die Schriften prophezeien.« (DE S. 163) In der

161 Englischer Originaltext: »Jews and Christians worship the same God.«

162 Vgl. Henrix, Hans Hermann: Christus im Spiegel anderer Religionen. Berlin: Lit-Verlag 2014, 56.
In bewusster Abgrenzung zu Henrix, der diese These als »Eingangsportal« fir das Judentum in das
Gesprach mit dem Judentum metaphorisiert, mochte ich von einem »Fundament« fir den Dialog
als Glaubensraum sprechen. Zuginge zu diesem Glaubensraum sind von jlidischer Seite mehrere
moglich, die im Folgenden und in den Analysen zu TDW und BJR exemplarisch angedeutet wer-
den.

163 Englischer Originaltext: »While Christian worship is nota viable religious choice forJews, as Jewish
theologians we rejoice that, through Christianity, hundreds of millions of people have entered into
relationship with the God of Israel.«

164 Henrix: Christus im Spiegel anderer Religionen, 57.

165 Ebd.

166 Die These lautet: »Der nach menschlichem Ermessen uniiberwindbare Unterschied zwischen Ju-
den und Christen wird nicht eher ausgerdumt werden, bis Gott die gesamte Welt erl6st haben
wird, wie es die Schriften prophezeien.« (DE S.163) Englischer Originaltext: »The humanly irrec-
oncilable difference between Jews and Christians will not be settled until God redeems the entire
world as promised in Scripture.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

Erliuterung heifdt es: »Christen wissen von Gott und dienen ihm durch Jesus Christus
und die christliche Tradition. Juden wissen und dienen Gott durch die Tora und die jit-
dische Tradition. [...] So wie Juden die Treue der Christen gegeniiber ihrer Offenbarung
anerkennen, so erwarten wir auch von Christen, dass sie unsere Treue unserer Offenba-
rung gegeniiber respektieren.« (DE S. 163'7)

Der sprachlich bewusst gewihlte Parallelismus von Christ*innen/Jesus Chris-
tus/christlicher Tradition und Jiid*innen/Tora/jiidischer Tradition setzt performativ
die Beziehung Gottes zu seinem jiidischen Volk parallel zum Beziehungsgeschehen
Gottes mit Christ*innen. Der christliche Glaube erfihrt damit von jidischer Seite eine
Aufwertung, insofern der Treue der Christ*innen zu ihrem Glauben und zu Christus
grundsitzlich offenbarungstheologische Qualitit zugesprochen wird. Dazu Henrix:

»Der erste Teil dieses Doppelsatzes bedeutet die jlidische Anerkenntnis, dass im Chris-
tentum etwas von Gott her geschehen ist. Das hat den Charakter eines qualitativ Neu-
en. Es fordert ndmlich im innerjiidischen Ringen den Respekt gegeniiber Christinnen
und Christen und zwar, weil sie ihrer Glaubenstradition gegeniiber treu sind. Das ist
ein neuer Klang. Das gute jiidische Wort eines Respekts gegeniiber christlichen Frauen
und Ménnern hat oft deren Menschlichkeit im Blick und dies manchmal abseits ihres
Christseins. Hier aber wird die christliche Menschlichkeit nicht unter Absehung vom
Christsein, sonderninfolge des Christseins respektiert. Das ist menschliche Begegnung
in theologisch-religioser Bewusstheit. Wenn Christinnen und Christen jidischen Re-
spekt nicht trotz ihrer Treue zu ihrer Glaubenstradition, sondern aufgrund dieser Treue
verdienen, dann erscheint eine solche Feststellung wie eine zentrale Aussage einerjii-

dischen Theologie des Christentums.«'¢®

Das spiegelt auch die Uberzeugung der Autor*innen von Christianity in Jewish Terms wi-
der, nimlich dass fiir Jiid“innen durch das Studium des Christentums die eigene reli-
giose Tradition besser verstehbar wird. Der christliche Glaube ist mit DE ein Erkennt-
nisfundort fiir die jiidische Suche nach Gortt.

Auf dem als gemeinsam ausgewiesenen Fundament des Dialogs werden in den fol-
genden Thesen von DE erste tastende Schritte entlang theologischer Topoi auf das neue
Terrain des jiidisch-christlichen Glaubensraums gewagt und gleichsam die Tragfihig-
keit des theozentrischen Topos erprobt. Diese Topoi konstituieren sich auf dem Fun-
dament des Glaubens an den gleichen Gott performativ als gemeinsame Topoi. Es ist
nicht nur »das gleiche Buch — die Bibel (das die Juden >Tanach< und die Christen das»Alte
Testament« nennen«’® (DE S. 161), das einen Zugang zu diesem Glaubensraum ermog-
licht (Kapitel 6.1.2.1), es sind auch »moralische Prinzipien« der Tora, auf die sich Juden
und Christen gleichermafien verpflichtet wissen: »Juden und Christen anerkennen die

167 Englischer Originaltext: »Christians know and serve God through Jesus Christ and the Christian
tradition. Jews know and serve God through Torah and the Jewish tradition. [...] Jews can respect
Christians’ faithfulness to their revelation just as we expect Christians to respect our faithfulness
to our revelation.«

168 Henrix: Israel tragt die Kirche, 111.

169 Hervorhebung AS. Englischer Originaltext: »Jews and Christians seek authority from the same
book—the Bible (what Jews call sTanakh< and Christians call the >Old Testamentq).«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

263


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

moralischen Prinzipien der Tora. [..] Diese uns gemeinsame moralische Haltung kann
die Grundlage fiir ein verbessertes Verhiltnis zwischen unseren beiden Gemeinschaften

'7° (DE 162) Daraus entsteht auch die in These 8 formulierte Notwendigkeit eines

sein.«
gemeinsamen Einsatzes zum Wohle der Welt: »Juden und Christen miissen sich gemein-

sam fiir Gerechtigkeit und Frieden einsetzen.«”*

6.2.2 Topografie der »(Uberschreitung«: Den Willen unseres Vaters
im Himmel tun (TDW)

Bereits mit dem Titel »Den Willen unseres Vaters im Himmel tun« spielen die Verfas-
ser von TDW programmatisch eine theologische Ebene ein: TDW will eine theologische
Perspektive auf das Verhiltnis zwischen Judentum und Christentum formulieren. Das
geschieht zunichst iiber eine Anerkennung sowohl der Umstellungen in christlicher
und katholischer Lehre als auch der positiven Erfahrungen mit katholischen Dialog-
partner*innen. Vor allem die offizielle Ablehnung der Judenmission wird als Eintritt
in eine neue Phase des Dialogs interpretiert.”* Die Performance dieses Dialogs wird
als ein Momentum aufgenommen, das nach einer Auskunft sowohl iiber die Bedeu-
tung des Christentums wie auch tiber die Bedeutung des Dialogs fiir das jidische Volk
verlangt."” Ziel ist es, »von jildischer Seite her einen Schritt weiterzugehen im Dialog und
den Standort neu zu bestimmen, insbesondere in Bezug auf den theologischen Status

des Christentums«'7*

, 8o Jehoschua Ahrens.

Um das leisten zu konnen, schafft TDW aus Bestinden der eigenen Tradition, vor
allem iiber die jiidischen Autorititen Maimonides und Jehudah Halevi, eine Basis fiir
eine theologisch begriindete Wiirdigung des Christentums. Fiir die Orthodoxie, darauf
macht Christian Rutishauser aufmerksam, ist erst dieser Riickbezug aufjidische Auto-
rititen und Traditionen ein Ermoglichungsgrund fiir einen (theologischen) Dialog mit
dem Christentum."” »Dieser Vorschlag, in der eigenen Landkarte einen Raum fiir das
Christentum vorzusehen, eréffnet weitreichende Perspektiven fiir das Gesprich und ist
eine grofie Stirke dieser Erklirung,«'7® so Barbara Schmitz.

Diese Bestinde aus der jiidischen Tradition haben topologische Qualitit als auto-
ritative Fundorte: Sie leiten die Bestimmung der Bedeutung des Christentums fiir das

170 Hervorhebung AS. Englischer Originaltext: »Jews and Christians accept the moral principles of
Torah. [..] All of us were created in the image of God. This shared moral emphasis can be the basis
of an improved relationship between our two communities.«

171 Hervorhebung AS. Zum Motiv des Tikkun Olam als judisch-christlichen Topos s. ausfiihrlich das
nachfolgende Kapitel 6.2.2. Englischer Originaltext: »Jews and Christians must work together for
justice and peace.«

172 »Jetzt, da die katholische Kirche den ewigen Bund zwischen G-tt und Israel anerkannt hat, kénnen
wir Juden die fortwihrende konstruktive Giiltigkeit des Christentums als unser Partner bei der
Welterlosung anerkennen, ohne jede Angst, dass dies zu missionarischen Zwecken missbraucht
werden konnte.« (TDW 3)

173 Vgl. dazu auch Hoff: Identitit in Beziehung, 168.

174 Ahrens: Katholizismus und jidische Orthodoxie, 31.

175 Rutishauser: Der judisch-katholische Dialog lebt!, 0.S.

176  Schmitz: Die jiidischen Erklarungen »Zwischen Jerusalem und Rom«und »Den Willen unseres Va-
ters im Himmel tun«, 102.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

Judentum und die Bedeutung des Dialogs fiir das Judentum argumentativ an. Als Topoi
werden sie im Dialog und seiner mutualen Ubersetzungsprozesse auch fiir das Christen-
tum zuginglich gemacht. In katholischer Lesart konnen sie deshalb als verbindende Topoi
im Sinne von Kapitel 5 reformuliert werden (Kapitel 5.2.2). Diese Topoi sind Moment ei-
ner Uberschreitung, nimlich dort, wo die Verfasser bewusst fiir die Orthodoxie klassisch
gewordene Grenzziehungen (bspw. Soloveitchik, Kapitel 4.1) fiir den Dialog tibertreten.

6.2.2.1 Die vielen Boten Gottes: Raum der Potentialitét

TDW raumt prinzipiell die Méglichkeit ein, dass Gott sich auch Nichtjild*innen er-
schlieBtund dass Gottes Wort auch aufierhalb Israels zu suchen und zu finden ist:"” »Wir
glauben, dass G-tt viele Boten nutzt, um Seine Wahrheit zu offenbaren, [...].«<’”® (TDW 6)
Dieser Topos ist als Gegendarstellung zur Interpretationsfolie des Christentums als
Avodah Zarah angelegt. Er bleibt zunichst vage und deutungsoffen, weil zum einen
lediglich als Moglichkeit angezeigt und zum anderen ohne direkten Bezug auf Jesus
oder das Christentum. Nur unter Einbezug von TDW 3 kann indirekt ein Bezug aufJesus
erschlossen werden, wenn dort unter Berufung auf Rabbiner Jacob Emden daran erin-
nert wird, dass Jesus die Tora bestitigt, die Gotzen der Volker beseitigt und die sieben
noachidischen Gebote in Erinnerung gerufen habe.””” Trotz oder gerade wegen seiner
Schemenhaftigkeit eréffnet der Topos einen dialogischen Interpretations- und Uberset-
zungsraum, von dem aus eine Wertschitzung des Christentums um seiner selbst willen,
nicht (nur) aufgrund seines Beitrags zur universalen Verbreitung jiidischer Werte, allen
voran der Offenbarung des Wort Gottes in Form der Heiligen Schriften Israels in einer
zunehmend sikularer werdenden Welt, ausgelotet werden kann.’*® TDW schafft damit
die Mdaglichkeit eines eigenstindigen Offenbarungshandelns im Christentum, das in
einem Bezug zur Offenbarung Israels steht. In Zukunft wird sich zeigen, ob auf dieser
Basis die Beanspruchung der Kirche, in den Bund Gottes hineingenommen zu sein und
zum auserwahlten Volk Gottes zu gehéren (vgl. G&C, Kapitel 6.1.3.1 und 6.1.3.2) von jii-
discher Seite positiv bewertet werden kann. Damit kénnte ein Weg angezeigt sein, auch

177  Vgl. Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 137.

178  Englischer Originaltext: »We believe that God employs many messengers to reveal His truth.«

179 Vgl. TDW 3. Englischer Originaltext: »RabbiJacob Emden wrote that>Jesus brought a double good-
ness to the world. On the one hand he strengthened the Torah of Moses majestically [...] and not
one of our Sages spoke out more emphatically concerning the immutability of the Torah. On the
other hand he removed idols from the nations and obligated them in the seven commandments
of Noah so that they would not behave like animals of the field, and instilled them firmly with
moral traits [...]. Christians are congregations that work for the sake of heaven who are destined to
endure, whose intent is for the sake of heaven and whose reward will not be denied.<"

180 So bewertet beispielsweise David Rosen das Christentum positiv als Trager jidischer Werte. Das
Christentum sei»relevant fiir unsere eigene heilige Aufgabe, Kiddusch HaSchem, den Namen Gottes
zu heiligen!« Rosen, David: Eine Theologie des Anderen? Ist theologischer Dialog mit dem Chris-
tentum fiir das orthodoxe Judentum moglich? In: Arie Folger/Jehoschua Ahrens (Hg.): Rabbinerim
Cesprach mit dem Vatikan. Jidisch-katholische Beziehungen nach Nostra Aetate und Korrespon-
denzen mit Benedikt XVI. Berlin: Lit-Verlag Verlag 2021, 159-63, 163. Und weiter: »Diese Heiligung
des gottlichen Namens unter den Volkern ist eine herausragende religiose Verantwortung, die fir
Israels Zielsetzung und Vorsehung von grundlegender Bedeutung ist.« Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

265


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

von jiidischer Seite den Dialog als Glaubensraum zwischen Jiid*innen und Christ*innen
in seiner Theologizitit als Performance der Bundespartnerschaft zu witrdigen.

6.2.2.2 Tikkun Olam: ein gemeinsamer gottlicher Auftrag
TDW verortet die Bedeutung des Christentums fiir das Judentum in einer Kooperation
»bei der Artikulierung der wesentlichen moralischen Werte fiir das Uberleben und das
Wohl der Menschheit«'8! (TDW 3). Soloveitchik siedelt diese Zusammenarbeit auf einer
sozialen und politischen Ebene an. TDW macht die genuin theologische Dimension, die
theologische Verfasstheit einer solchen Zusammenarbeit geltend und sichert sie iiber
das Aufrufen mehrerer theologischer Topoi ab. Der erste besteht in einer »gemeinsamen
Aufgabe in der Verheifdung des Bundes«: »Juden wie Christen haben eine gemeinsame Auf-
gabe in der VerheifSung des Bundes (a common covenantal mission), die Welt unter der Herr-
schaft des Allmichtigen zu verbessern, sodass die gesamte Menschheit Seinen Namen
anruft und Laster von der Erde verbannt werden.« (TDW 4)'82

Schon mit dem bewussten Anklang an das Alenu-Gebet, das Schlussgebet der jidi-
schen Tagesgebete, wird ein theologischer Bezugsrahmen aufgespannt.'® Im Zentrum
des Alenu steht das rabbinische Motiv des Tikkun Olam, das Ausdruck einer messianischen
Hoffnung (Kapitel 6.1.2.3) auf die Errichtung von Gottes Reich auf Erden und auf die
Vereinigung aller Menschen in Anbetung des einen Gottes ist (vgl. auch DE 8)."%* Je-
hoschua Ahrens betont, dass die Zusammenarbeit von Jiid*innen und Christ*innen als
Partner*innen in TDW nicht nur gesellschaftlich-politisch gemeint ist, sondern mit dem
Alenu-Gebet auch theologisch, nimlich in dem Sinne »gemeinsam dafiir einzustehen,
dass die ganze Welt erkennt, dass Gott der eine Gott ist.«*** Wenn das Tikkun Olam mit

181 Englisches Original: »We are no longer enemies, but unequivocal partners in articulating the es-
sential moral values for the survival and welfare of humanity«. Zitiert nach dem Vierten Treffen
der Bilateralen Kommission des israelischen Oberrabinats und des Heiligen Stuhls fiir religiose
Beziehungen mit dem Judentum, Grottaferrata, Italien am 19. Oktober 2004.

182 Englischer Originaltext: »Both Jews and Christians have a common covenantal mission to perfect
the world under the sovereignty of the Almighty, so that all humanity will call on His name and
abominations will be removed from the earth.« Hervorhebung AS.

183 »Der Beginn [von TDW 4] ist fast ein wortwortliches Zitat aus der jidischen Liturgie«, so Ahrens:
Katholizismus und jiidische Orthodoxie, 34.

184 ZuTikkun Olamss. ausfiihrlicher: Flusser, Johann: Tikun Olam in Judentum und Islam. Das judisch-
rabbinische Konzept zur Verbesserung der Welt im Lichte des judisch-muslimischen Dialogs: http
s://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html (10.02.2025);
s. auch Grotzinger, Karl Erich: Jiidisches Denken. Theologie — Philosophie — Mystik. Bd. 5. Meinun-
genund Richtungenim 20. und 21.Jahrhundert. Frankfurt/New York: Campus Verlag 2019, 256—260
(»Tikkun sOlam — eine universalistisch sozial-liberale social justice-Bewegung«). Grozinger betont,
dass das Konzept des Tikkun Olam vor allem im Zuge einer »Protestantisierung des Judentums«
im Frithen Reformjudentum zu einem zentralen Begriff stilisiert wurde, um politische, linke und
demokratische Agenden zu pushen (problematisch wird das dort, wo antizionistische Reflexe so
stark werden, dass letztendlich eine Assimilation und Auflésung des Judentums angestrebt wird).
Die rabbinische Verwendung des Terminus intendierte hingegen gerade eine Starkung des Ceset-
zes, namlich in dem Sinne, dass kleine Anderungen und Ausnahmen vom strengen Recht zugelas-
sen werden sollten, um die Akzeptanz und Stabilitdt der Olam, also der menschlichen Gesellschaft
und Ihres Rechtssystem, garantieren zu kénnen. Vgl. ebd. 257.

185 Ahrens: Katholizismus und jidische Orthodoxie, 32f.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/tikun-olam-in-judentum-und-islam.html

6 Topografien des Dialogs

TDW ausdriicklich Christ*innen mit einschliefSt, denn »[kleiner von uns kann G-ttes
Auftrag in dieser Welt alleine erfiillen« (TDW 4), und damit die Notwendigkeit der Zu-
sammenarbeit theologisch bestimmt, dann ist auch von christlicher Seite und im jiidisch-
christlichen Dialog zu erschliefien, was Tikkun Olam als gemeinsames Handlungsziel be-
deuten kann.'®¢

Die partnerschaftliche Zusammenarbeit von Judentum und Christentum auf die-
ses Ziel hin, hat vor Gott Bedeutung und wird mit TDW dementsprechend (heils-)theo-
logisch qualifiziert. Im englischen Original wird das durch die attributive Zuschreibung
»covenantal« besonders deutlich. Diese »common covenantal mission«, die im Schluss-
satz von TDW wiederholend aufgenommen wird,” ist ein erkenntnistheologischer To-
pos, ein Ansatzpunkt fiir eine Formulierung der Theologizitit des jiidisch-christlichen
Dialogs mit Kategorien der jidischen Tradition. Die Rede vom Bund und die géttliche
Erwihlung des jiidischen Volkes ist wesentliches Element jiidischen Selbstverstindnis-
ses. In der jidischen Tradition schliefdt Gott den Noah-Bund mit allen Menschen guten
Willens. Nichtjiid*innen sind auf die sieben sogenannten »noachidischen Gebote« ver-
pflichtet und kénnen so einen Zugang zur Kommenden Welt, zur olam ha-bah erhalten,
ohne sich an die fiir Jiild“innen verpflichtenden 613 Gebote und Verbote der Tora halten
zu miissen.'® Mit TDW sind Christ*innen in diesen Bund Gottes mit Noah in besonde-
rer Weise eingeschlossen, denn sie achten nicht nur die noachidischen Gesetze, sondern
haben dariiber hinaus mit Jiid*innen »viel mehr gemeinsam, als uns trennt« (TDW 5)*°.
Deshalb kénnen sie als Bindnispartner*innen bestimmt werden, die gemeinsam eine
aktive Rolle im Tikkun Olam, dem theologischen Konzept von der »Wiederherstellung der
Welt«, iibernehmen.

Uber diese gemeinsame Aufgabe, die als »Biindnisauftrag« qualifiziert ist und die
nicht nur in einer moralischen Verantwortung liegt, sondern vor allem eine religiose
meint (»all humanity will call on His namex), ist das Christentum in das Bundesgesche-
hen zwischen Gott und seinem Volk mit hineingenommen: »TDW occasionally and wi-
th caution alludes to some kind of covenantal relationship between the One God of Israel
and Christians, which, of course, is how Christians understand themselves.«**° Auf die-
ser Basis kann auch die Trennung von Judentum und Christentum theologisch interpre-
tiert werden als eine Gott gewollte »Trennung zwischen Partnern mit erheblichen theo-
logischen Differenzen, nicht jedoch eine Trennung zwischen Feinden« (TDW 3)**, die

186 Vgl. zuden Motiven Zimzum und Tikkun Olam und die »covenantal responsibility of Jews and Chris-
tians«: Greenberg, Irving: Judaism, Christianity, and Partnership after the Twentieth Century. In:
Ochs, Peter/Sandmel David et al. (Hg.): Christian Theology in Jewish Terms. Boulder u.a.: West-
view Press 2000, 25-36, 33.

187 Englischer Originaltext: »)Jews and Christians will remain dedicated to the Covenant by playing an
active role together in redeeming the world.«

188 Vgl. Gen 9,1-13 und die Talmud-Tradition Sanhedrin 56a/b.

189 Englischer Originaltext: »We Jews and Christians have more in common than what divides us«.

190 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will, 138. Ahnlich Hoff, demzufolge das Chris-
tentum »in die Offenbarungsgeschichte Gottes mit Israel hineingenommen« wird. Hoff: Identitat
in Be-ziehung, 168.

191 Englischer Originaltext: »In separating Judaism and Christianity, G-d willed a separation between
partners with significant theological differences, not a separation between enemies.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

267


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

einen Platz im Heilsplan Gottes hat. Die postulierte theologische Qualitit der Partner-
schaft von Judentum und Christentum und ihr gemeinsamer gottlicher Auftrag, miin-
den in offenbarungstheologischen Aussagen iiber den Status des Christentums fir das
Judentum. Und: es ist auch eine theologische Aussage iiber die Bedeutung des jiidisch-
christlichen Dialogs. Denn diese partnerschaftliche Zusammenarbeit, der theologische
Qualitit zukommyt, ist nur im Modus des Dialogs moglich. Der erkenntnistheoretische Ort
des Christentums und des jiidisch-christlichen Dialogs als gemeinsamer Glaubensraum
von Judentum und Christentum kann mit TDW iiber den Topos des tikkun olam in der
jidischen Landkarte verortet werden.

6.2.2.3 Gemeinsam in »Beziehung zum Einen Schépfer des Himmels und der Erde«
Weil sowohl Jesus als auch den christlichen Kirchen mit TDW »eine konstitutive Rolle im
gottlichen Heilsplan«®* zugesprochen wird, formuliert TDW: »Wie Maimonides und Je-
hudah Halevi vor uns erkennen wir an, dass das Christentum weder ein Zufall noch ein
Irrtum ist, sondern g-ttlich gewollt und ein Geschenk an die Vilker.« (TDW 3)** Mit TDW
wird dem Christentum ein inhirenter Wert mit theologischer Qualitit zugesprochen.
Dieser liegt in einer eigenstindigen Beziehung mit dem Gott Israels begriindet, die par-
allel zur Gottesbeziehung des jidischen Volkes gesetzt wird: »Wir Juden und Christen
haben viel mehr gemeinsam, als was uns trennt: [...]; die Beziehung zum Einen Schipfer des
Himmels und der Erde, der uns alle liebt und umsorgt; [...].« (TDW 5)** Dazu Philip Cun-
ningham und Adam Gregerman: »This is unexpected. While the authors otherwise speak
almost entirely about the good that Christians do and can do, they hint here at a quality
not just in Christian actions and beliefs but in God’s involvement in the world with Chris-
Hans.«'

Die in TDW aufgerufenen erkenntnistheoretischen Topoi — jener der vielen Boten,
der gemeinsamen Aufgabe in der Verheiflung des Bundes, der gemeinsamen Erfillung
des gottlichen Auftrags und der gemeinsamen Beziehung zum Einen Schépfer — werden
bereits semantisch als Orte innerhalb des Judentums kartiert, die mit christlichen Orten
iiberlappen. TDW macht sie einer gemeinsamen Begehung zuginglich und kennzeich-
net sie als theologische Ubersetzungsriume im jiidisch-christlichen Dialog. Zurecht
kann deshalb mit Blick auf TDW von einem Eintritt in eine neue Phase des Dialogs
gesprochen werden. Hier vollzieht sich performativ bereits das, was TDW anstofden
will, ndmlich, wie Gregor Maria Hoff schreibt, ein »theologisches Dialoggeschehen [..],
insofern einer der Partner (1.) die theologische Umstellungsarbeit des anderen Partners

192 Ansorge, Dirk: Cottes Treue zu Israel, 138.

193 Englischer Originaltext: »As did Maimonides and Yehudah Halevi, we acknowledge that the emer-
gence of Christianity in human history is neither an accident nor an error, but the willed divine out-
come and gift to the nations.« Vgl. dazu auch Heschel: No Religion Is an Island, 126: »Christianity
and Islam, far from being accidents of history or purely human phenomena, are regarded as part
of God’s design for the redemption of all men.« Zu Heschel s. Kapitel 4.2.

194 Englischer Originaltext: »We Jews and Christians have more in common than what divides us [in-
cluding] the relationship with the One Creator of Heaven and Earth, Who loves and cares for all of us ...«

195 Cunningham/Gregerman: The Import of To Do the Will,137. Hervorhebung AS.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

anerkennt, dies (2.) im Bezug auf theologische Topoi bestimmt und diesem Vorgang

(3.) eine theologische Qualitit zuspricht.«*®

6.2.3 Topografie der »Grenzen«: Zwischen Jerusalem und Rom (BJR)

Zwei Jahre nach Erscheinen von TDW wird das Statement BJR verdffentlicht, welches
seine Reflexionen zum Status des Christentums titelgebend in einem Zwischenraum an-
siedelt. Zwischen Jerusalem und Rom spielt zunichst auf den seit 2002 institutionalisierten
Austausch zwischen dem Oberrabbinat in Israel und der Pipstlichen Kommission an,
deren regelmifiige Treffen abwechselnd in Jerusalem und Rom stattfinden. Die beiden
Stidtenamen verweisen als rhetorische Figuren aber auch auf eine pars pro toto-Bezie-
hung: Sie stehen jeweils fiir von jidischer und christlicher Glaubensgemeinschaft bean-
spruchte, konstruierte und als religiése Zentren codierte Orte. Dabei waren diese Zen-
tren kulturell nie homogen, sondern vielmehr immer auch Schauplitze kultureller und
religiéser Pluralitit und des kulturellen und religiésen Austauschs. Sie sind konkrete
Orte mit einer dichten symbolischen Aufladung.”” Im Kontext dieser Studie ist vor al-
lem das »Zwischen« von Interesse, die bewusste Verortung des Dokuments im jiidisch-
christlichen Dialog als Glaubensraum in between. Wie in Teil eins dieser Studie deutlich
wurde, wird mit dieser Verortung keineswegs alles einfacher, sondern es werden im Ge-
genteil Bruchlinien sichtbar und die Fragilitit und Vulnerabilitit des jiidisch-christli-
chen Dialogs als religiés-theologischer Ubersetzungsraum tritt zutage. Darauf macht
auch Barbara Schmitz in ihrer Analyse von BJR aufmerksam:

»Mit dieser Uberschrift wird [..] ein Raum eroffnet, der ein Spannungsfeld darstellt: Die-
ses sehrjunge und neue Gesprich, das durch die Neuausrichtung der katholischen Kir-
che im Zweiten Vatikanischen Konzil méglich wurde, steht im Spannungsfeld zu der
fast 2000-jahrigen Geschichte voller Gewalt und Leid, bei der die katholische Kirche
ihren Anteil hatte. Dieses neue und junge Gesprach zwischen Judentum und katholi-
scher Kirche befindet sich nicht im sicheren Hafen, sondern zwischen Jerusalem und
Rom, d.h.—um im Bild zu bleiben — auf hoher und immer auch unsicherer See.«'*®

Diese Verortung im Zwischen ohne sicheren Boden findet rhetorischen Niederschlag:
Setzt man BJR in Beziehung zu TDW, dringt sich aus katholischer Perspektive zunichst
der Eindruck eines »Zuriickruderns« auf, vor allem weil man sich ausdriicklich auf die
Unterscheidungen und Begrenzungen Soloveitchiks riickbesinnt: »Auflerdem werden
unsere interreligiésen Gespriche durch die tiefen Einsichten solch grofRer jiidischer
Denker wie Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik, Rabbiner Lord Immanuel Jakobovits
und vieler anderer bereichert, die wortgewandt argumentierten, dass die religiose

196 Hoff: Identitdt in Beziehung, 168.

197 Indiesem Zusammenhang ware (als Desiderat) eine Untersuchung Jerusalems und Roms im Kon-
text des jiidisch-christlichen Dialogs im Zuge einer theologischen Adaption der von Edward Soja
entwickelten Konzepten von Thirdspaces oder Real-And-Imagined-Places anschlussfahig (Soja: Third-
space), vgl. Kapitel 1.3.

198 Schmitz: Anmerkungen zur judisch-orthodoxen Erklarung, 23.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

269


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Erfahrung eine private ist, die hiufig nur innerhalb der eigenen Glaubensgemeinschaft
wahrhaft verstanden werden kann.« (BJR S. 187)"

BJR ist ausgehend vom Glaubensraum in between des Dialogs verstirkt auf Grenzzie-
hungen®*® und das Ausweisen getrennter Riume ausgerichtet. Insofern scheint dieses
Dokument fiir eine Erkenntnistheologie auf der Suche nach gemeinsamen erkenntnis-
theoretischen Orten herausfordernder, weil es Vorbehalten und kritischen Einwinden
von jiidischer Seite gegen einen theologischen Dialog mehr Gewicht verleiht.*** So wer-
den die »theologischen Unterschiede zwischen Judentum und Christentumc, fiir die ex-
emplarisch der christliche Glaube an die Messianitit Jesu und an die Trinitit angefiihrt
werden, als »tiefgreifend« und »uniiberbriickbar« akzentuiert (BJR S. 186)*°*. Gestiitzt
auf Joseph Soloveitchik und Immanuel Jakobovits werden die Differenzen in den jeweili-
gen Glaubensiiberzeugungen generell als getrennte Riume abgebildet, die nicht iiber den
Glaubensraum des Dialogs als gemeinsame Riume bespielt werden kénnen: »Die Un-
terschiede in der jeweiligen Lehre sind wesentlich und kénnen nicht debattiert oder ver-
handelt werden; ihre Bedeutung und Wichtigkeit sind Bestandteil der internen Erorte-
rungen der jeweiligen Glaubensgemeinschaft.« (BJR S. 187)*® Diese Aussage setzt ho-

199 Englischer Originaltext: »In the biblical account of creation, God fashions a single human be-
ing as the progenitor of all humanity.« Die im Folgenden zur Kiirzel angegebenen Seitenzah-
len beziehen sich auf den Abdruck des deutschen Textes in: »Gott wirkt weiterhin im Volk des
Alten Bundes« (Papst Franziskus). Texte zu den katholisch-jidischen Beziehungen seit Nost-
ra aetate (Arbeitshilfen Nr. 307). Hg.v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: o.
V. 2019, 176—192. Der englische Originaltext wird jeweils zitiert nach: Between Jerusalem and
Rome. The Shared Universal and the Respected Particular. Reflections on 50 Years of Nostra
Aetate: https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofr
t-bin-iroshlim-lromi.html (10.02.2025).

200 Als Referenz fir die Metapher der Grenze und ihre erkenntnistheologische Qualitat kann Hans
Waldenfels angefithrt werden. Innerhalb seines Entwurfes einer Kontextuellen Fundamentaltheo-
logie wird der Theologie in der Anerkennung »fremder« Erkenntnisorte die Grenzen der eigenen
Erkenntnis und Wissensproduktion bewusst. Darin konstituiert sich Theologie als »Grenzwissen-
schaft«: Waldenfels, Hans: Kontextuelle Fundamentaltheologie. Paderborn u.a.: Schoningh #2005,
80.Vgl. ausfiithrlicher ders.: Fundamental théologie als Grenzwissenschaft. In: ders./Heimo Dolch/
Helmut Pfeiffer (Hg.): Theologie — Grund und Grenzen. Festgabe Fiir Heimo Dolch zur Vollendung
des 70. Lebensjahres. Paderborn u.a.: Schoningh 1982,13—36. Fundamentaltheologie und auch die-
se Studie miissen eigene Grenzen sprengen, um neue Griinde freisetzen zu kénnen. Fir weitere
Impulse zu »Grenze« und Theologie vgl. den Tagungsband Schweitzer, Friedrich (Hg.): Kommuni-
kation iiber Grenzen: Kongressband des XIII. Europdischen Kongresses fir Theologie, 21. bis 25.
September 2008 in Wien. Giitersloh: Gutersloher Verl.-Haus 2009.

201 Cregor Maria Hoff fragt, ob die Feststellung von »uniiberbriickbaren theologischen Differenzen«
nicht selbst bereits eine theologische Expertise voraussetzt (und damit implizit das theologische
Moment des Dialogs markiert). Vgl. Hoff: Identitét in Beziehung, 166.

202 Englischer Originaltext: »The theological differences between Judaism and Christianity are pro-
found. The core beliefs of Christianity that center on the person of Jesus as the Messiah and the
embodiment of the second person of a triune God create an irreconcilable separation from Ju-
daism.«

203 Englischer Originaltext: »The doctrinal differences are essential and cannot be debated or nego-
tiated; their meaning and importance belong to the internal deliberations of the respective faith
communities.« Weiter heifdt es: »Judaism, drawing its particularity from its received Tradition, go-
ing back to the days of its glorious prophets and particularly to the Revelation at Sinai, will for-

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html

6 Topografien des Dialogs

mogene, stabile religionsgemeinschaftliche Identititen voraus. Tatsichlich erweisen sie
sich religionssoziologisch aber als ibergingig, heterogen und dynamisch. Performanz-
theoretisch wire riickzufragen, ob und inwieweit die gesetzten Grenzen (»intern«) be-
reits performativ itberschritten werden, indem sie (1.) nach aufien und (2.) im Kontext
des Dialogs artikuliert werden. In diesen performativen Uberschreitungsmomenten er-
oftnen sich kreative Riume.

Die Makroanalyse des Dokumentes iiber die spatiale Metapher der Grenze macht auf
dasinhirent interpretative Momentum solcher diskursiver Grenzmarkierungen aufmerk-
sam, dem (1.) nicht zu entkommen ist und mit dem (2.) eine nicht unwesentliche Kom-
plexititssteigerung einhergeht.*** Grenzen sind nie rein deskriptiv oder neutral. Sie ste-
hen nicht einfach »natiirlich« fest, sondern sind Konstrukte in genuin von Machtver-
hiltnissen durchzogenen Diskursen.*®® Grenzen sind ambivalente und paradoxe Phi-
nomene: denn eine Grenze trennt und verbindet zugleich.**® Und: Im kognitiven Konzept
der Grenze ist immer schon die Méglichkeit der (bewussten) Uberschreitung angelegt.
Diskursiven Grenzziehungen und deren inhirentes Uberschreitungsmoment wohnt ei-
ne performative Dynamik inne: Sie schaffen neue Riume und transformieren (durch Grenz-
verschiebungen) bekannte Riume. Grenzen haben aus diesem Grund einen inhirent ho-
hen erkenntnistheoretischen Wert. Nur durch das Markieren von Grenzen kénnen Orte
eindeutig lokalisiert werden. Ohne das Ausweisen von Grenzen wiren gerade auch Zwi-
schenriume im Sinne von Phinomenen der Ubergingigkeiten, Uberlappungen, von Be-
rithrungslinien und Uberschneidungspunkten nicht als solche bestimm- und benenn-
bar.

Darin liegt auch der Wert von BJR und die erkenntnistheoretische Bedeutung die-
ses Dokuments fiir den jidisch-christlichen Dialog begriindet. Grenzen, die den eigenen
Ort und den Ort des Dialogpartners markieren, lassen Zwischenrdume und Riume, die
gemeinsam bespielt werden konnen, nur umso klarer hervortreten. So sind in BJR zwar
»keine Aussagen zum heilsgeschichtlichen Stellenwert des Christentums«**” beabsich-
tigt, wie Dirk Ansorge resiimier. Dem Christentum wird aber dennoch ein »besondere|[r]

ever remain loyal to its principles, laws and eternal teachings. Furthermore, our interfaith discus-
sions are informed by the profound insights of such great Jewish thinkers as Rabbi Joseph Ber
Soloveitchik, Rabbi Lord Emanuel Jakobovits, and many others, who eloquently argued that the
religious experience is a private one which can often only be truly understood within the frame-
work of its own faith community.« Hervorhebung AS.

204 Zur »Grenze« als spatialer Metapher, die unser Denken, unsere Kognition strukturiert vgl. Wag-
ner, Hedwig: Grenze. In: Glnzel, Stephan (Hg.): Lexikon der Raumphilosophie. Darmstadt: WBG
2012, 160f; Zill, Riidiger: Grenze. In: Konersmann, Ralf: Worterbuch der philosophischen Meta-
phern. Darmstadt: WBG 32011, 138—148. Gregor Maria Hoff spricht mit Blick auf BJR »theologisch«
von einem »komplexen Bild«. Vgl. Hoff: Identitit in Beziehung, 47.

205 Vgl. dazu Wagner: Grenze, 161: »Ausgehend von der geographischen Determiniertheit hatsich die
Vorstellung von G. durch raumsoziologische Erdrterungen ihrer sozialen Bedingtheit sowie durch
Relativierung der Wesensbestimmung der G. durch die Geschichtsschreibung gewandelt. G. wird
heute vornehmlich politisch gedacht und als Konstrukt angesehen.«

206 Zur raumphilosophischen Diskussion um das Paradoxon der Grenze s. Wirth: Zwischenrdumliche
Bewegungspraktiken, 12—19.

207 Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 123.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

2N


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Status« (BJR S. 186)*°® zugesprochen. Die bleibenden religidsen und theologischen Dif-
ferenzen werden hervorgekehrt und ein theologischer Diskurs abgelehnt; eine »friedli-
che Zusammenarbeit« (BJR S. 187)*°° zwischen Judentum und Christ*innen als »Partner,
enge Verbiindete und Briider bei unserer gemeinsamen Suche nach einer besseren Welt,
in der Friede, soziale Gerechtigkeit und Sicherheit herrschen mégen« (BJR S. 188)** aber
ausdriicklich begriif3t. BJR erdffnet also, um auf Barbara Schmitz zuriickzukommen, vor
allem »Riume des gemeinsamen Handelns<***.

Aber nicht nur: Das komplexe Zusammenspiel von Grenzziehungen und dem Er-
offnen gemeinsamer Riume ist eingebettet in einen theologisch durchkomponierten
Text und wird iitber das Einspielen theologischer (halachischer) Topoi abgesichert.
Gregor Maria Hoff beispielsweise macht auf den schopfungstheologischen Auftakt der
theologiegeschichtlichen Priambel aufmerksam: »In der biblischen Schopfungsge-
schichte formt Gott einen einzelnen Menschen als Vorfahr der gesamten Menschheit.«
(BJR S. 176*"*) Dazu Hoff: »Dieser theologischen Grundperspektive ist die Reflexion zur
katholischen Kirche zugeordnet.«* Schlieflich hilt der Text in der Reflexion auf den
Dialog auf einen biblisch-ethisch perspektivierten Schluss rund um das bereits mit
TDW ins Spiel gebrachte jiidische Konzept des Tikkun Olam (Kapitel 6.2.2.2) zu:

»Wir bemiithen uns um eine Vertiefung des Dialogs und der Partnerschaft mit der Kir-
che, um gegenseitiges Verstiandnis zu fordern und um die o.g. Ziele zu erreichen. Wir
suchen nach zusatzlichen Moéglichkeiten, die unsin die Lage versetzen, gemeinsam die
Welt zu verdndern: Gottes Wegen zu folgen, die Hungrigen zu speisen, die Nackten
zu kleiden, Witwen und Waisen Freude zu bringen, den Verfolgten und Unterdriickten
Zufluchtzu bieten und uns damit seiner Wohltaten wiirdig zu erweisen.« (BJR S. 187)*"*

Die in der skizzierten Argumentation von BJR eingespielten theologischen Topoi wirken
performativ und erkenntnistheologisch produktiv auf den jiidisch-christlichen Dialog: Der

208 Englischer Originaltext: »Christians maintain a special status because they worship the Creator of
Heaven and Earth Who liberated the people of Israel from Egyptian bondage and Who exercises
providence over all creation.« Hervorhebung AS.

209 Englischer Originaltext: »However, doctrinal differences do not and may not stand in the way of
our peaceful collaboration for the betterment of our shared world and the lives of the children of
Noah.« Hervorhebung AS.

210 EnglischerOriginaltext: »Despite the irreconcilable theological differences, we Jews view Catholics
as our partners, close allies, friends and brothers in our mutual quest for a better world blessed
with peace, social justice and security.«

211 Schmitz: Anmerkungen zur jidisch-orthodoxen Erklarung, 25. Hervorhebung AS.

212 Englischer Originaltext: »In the biblical account of creation, God fashions a single human being as
the progenitor of all humanity.«

213 Hoff: Identitit in Beziehung, 165.

214 Englischer Originaltext: »We seek to deepen our dialogue and partnership with the Church in or-
der to foster our mutual understanding and to advance the goals outlined above. We seek to find
additional ways that will enable us, together, to improve the world: to go in God’s ways, feed the
hungry and dress the naked, give joy to widows and orphans, refuge to the persecuted and the
oppressed, and thus merit His blessings.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

Dialog, der gemeinsame Handlungsriume von Judentum und Christentum itberhaupt
erst erschlief’t, wird dadurch mindestens implizit theologisch qualifiziert.

6.2.3.1 Gemeinsame Kindschaft Noachs

Im Kontext der Praambel ergibt sich dabei zunichst eine erkenntnistheologisch bedeut-
same Verschiebung: Die Reflexion iiber die Signifikanz des Christentums wird nicht itber
das bereits angesprochene traditionelle Narrativ des Bruderzwistes zwischen Esau und
Jakob eingefiihrt, sondern in bewusster Abkehr davon tiber das Motiv des noachidischen
5 »Nach der Sintflut wird diese Botschaft [der géttlichen Vorsehung, die sich
auf die universelle, undifferenzierte Menschheit bezieht] in der Erzihlung von Noach

Bundes:

bekriftigt, indem diese neue Phase der Geschichte wieder von einer einzelnen Familie
eingeleitet wird. Am Anfang bezieht sich die géttliche Vorsehung auf die universelle, un-
differenzierte Menschheit.« (BJR S. 176f.)**

Dieses Motiv der gemeinsamen Kindschaft Noahs, das als positive Bestimmungs-
grundlage fiir das Verhaltnis von Judentum und Christentum aufgerufen wird, wird
biblisch-traditionsgeschichtlich weitergefithrt: »Als Gott Abraham, Isaak und Jakob
auserwihlte, vertraute Er ihnen einen doppelten Auftrag an: die Griitndung des Volkes
Israel, das im heiligen, gelobten Land Israel eine vorbildliche Gesellschaft erben und
errichten sollte, wihrend es gleichzeitig als eine Quelle des Lichtes fiir die gesamte
Menschheit dienen sollte.« (BJR S. 177)*

Wenn Christ*innen in BJR auch nicht explizit in die Griindungsgeschichte Israels
hineingenommen werden (was nach christlichem Selbstverstindnis beansprucht wird),
so passiert durch das Aufrufen der Abrahams- und Erzelternerzihlung performativ-to-
pologisch doch zweierlei:

(1.) Offenbarungstheologisch wird der biblische Rahmen der gemeinsam-geteilten
Heiligen Schriften Israels aufgespannt. Dieser wird im Weiteren auch explizit gemacht,
wenn BJR festhilt, dass das Judentum Wertvorstellungen mit den »abrahamitischen
Religionen allgemein und [...] denen, die die Hebriische Bibel verehren, im Besonderen«

215 Vgl.dazu Barbara Schmitz: »Der interne Verstindigungsprozess innerhalb der orthodox-jiidischen
Gemeinschaft, das Gesprach mit dem Christentum nicht iber die Denkfigur »Esau« abzulehnen,
sondern (iber den Gedanken des Bundes Gottes mit der ganzen Menschheit aus Gen 9 aufzuneh-
men, bestimmt den Ort von Kirche und Christentum tiber die Briicke der Kinder Noahs, nicht aber
liber Abraham, denJudenJesus oder Paulus. Das dirfte fiir viele christliche Ohren ungewohnt und
gewohnungsbediirftig sein.« Dies.: Anmerkungen zur jiidisch-orthodoxen Erklarung, 26.

216 Englischer Originaltext: »And after the deluge of Noah, this message is reinforced when the new
phase of history is once again inaugurated by a single family. In the beginning, God’s providence is
exercised over a universal, undifferentiated humanity.« Vgl. Henrix: Der nie gekiindigte Bund, 0.S.:
In derjidischen Tradition wird unterschieden zwischen dem Noahidischen Bund als universal fiir
alle Menschen guten Willens und dem Abrahams- und Sinaibund, der lediglich der besonderen
Erwdhlung des jidischen Volkes gilt. Der Anspruch der Kirche in den Abrahams- und Sinaibund
hineingenommen zu sein, ist fir Jud*innen nicht akzeptabel.

217 Englischer Originaltext: »As God chose Avraham, and subsequently Yitzchak and Yaakov, He en-
trusted them with a dual mission: to found the nation of Israel that would inherit, settle and es-
tablish a model society in the holy, promised land of Israel, all while serving as a source of light for
all mankind.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

273


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

teilt (BJR S. 186)*%. Dem Christentum wird ein »besondere[r] Status« (BJR S. 186) fiir das
Judentum zugesprochen, der iiber einen weiteren Topos explizit theologisch qualifiziert
wird, ndmlich tiber den Glauben von Christ*innen an »den Schépfer des Himmels und
der Erde [..], der das Volk Israel aus dgyptischer Knechtschaft befreite und dessen
Vorsehung der gesamten Schépfung gilt.« (BJR S. 186)*

(2.) Damit verschaltet sich eine zweite Dimension. Der gemeinsame offenbarungs-
theologische Erkenntnisort der Heiligen Schrift qualifiziert Christ*innen zur Zusam-
menarbeit mit Jid*innen. Die in der Priambel eingefiithrte Erzihlung der Kinder No-
ahs und die Griindungsgeschichte Israels wird vor allem normativ-ethisch beansprucht:
»Jedoch sollen diese Unterschiede der jeweiligen Lehre unserer friedlichen Zusammen-
arbeit zum Wohl unserer gemeinsamen Welt und der Kinder des Noach nicht im Weg
stehen. Deshalb ist es erforderlich, dass unsere Glaubensgemeinschaften sich weiterhin
begegnen, miteinander vertraut werden und das Vertrauen des jeweils anderen gewin-
nen.« (BJR S. 187)%*°

Die Grindung des Volkes Israel ist an einen »Auftrag« (BJR S. 177) gebunden, der iitber
den Topos Israels als »Quelle des Lichtes fiir die gesamte Menschheit« (BJR S. 177) formu-
liert wird. In diesen Auftrag, der im rabbinischen Prinzip des Tikkun Olam entfaltet ist,
ist das Christentum aufgrund seiner offenbarungstheologisch verbiirgten Sonderstel-
lung mit eingeschlossen.

Beide, sowohl die offenbarungstheologische Dimension als auch die normativ-ethi-
sche Dimension, er6ffnen deshalb nicht nur gemeinsame Handlungs-Riume, sondern sie
weisen —wenn auch sprachlich zuriickhaltender als in TDW - fiir das Christentum einen
spezifisch erkenntnistheologischen Ort innerhalb der Tradition des jiidischen Volkes aus:
als »Partner, enge Verbiindete und Briider«, um die »jiidische Berufung« und den damit
einhergehenden »Auftrag« erfiillen zu kénnen, »ein Licht fir die Volker zu sein, was uns
verpflichtet, dazu beizutragen, dass die Menschen Heiligkeit, Moral und Frommigkeit
wertschitzen.«**" (BJR S. 188)

Uber die Topoi der Kinder Noahs, der Griitndungsgeschichte Israels und des Auf-
trages, Licht fir die Volker zu sein, die in der Lesart dieser Studie als Jiid*innen
und Christ*innen verbindende Topoi ausgewiesen werden kénnen, wird in BJR eine
halachisch-theologische Grundlage fiir einen jiidisch-katholischen Dialog gelegt.*** Wenn

218 Englischer Originaltext: »We acknowledge that this fraternity cannot sweep away our doctrinal
differences; it does, rather, reinforce genuine mutual positive dispositions towards fundamental
values that we share, including but not limited to reverence of the Hebrew Bible.«

219 Englischer Originaltext: »Christians maintain a special status because they worship the Creator of
Heaven and Earth Who liberated the people of Israel from Egyptian bondage and Who exercises
providence over all creation.«

220 Englischer Originaltext: »We seek to deepen our dialogue and partnership with the Church in or-
der to foster our mutual understanding and to advance the goals outlined above. We seek to find
additional ways that will enable us, together, to improve the world: to go in God’s ways, feed the
hungry and dress the naked, give joy to widows and orphans, refuge to the persecuted and the
oppressed, and thus merit His blessings.«

221 Englischer Originaltext: »We understand our Jewish mission to include being a light unto the na-
tions, which obliges us to contribute to humanity’s appreciation for holiness, morality and piety.«

222 Indiesem Zusammenhang ist sicherlich Cunningham/Gregerman zuzustimmen, die zu bedenken
geben, dass die Autoren von BJR zwar positiv iiber das Christentum in jiidischen Worten sprechen,

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Topografien des Dialogs

dieser im Sinne BJR auch auf politische und soziale Themen zu beschrinken und unter
Ausschluss von Glaubensfragen zu fithren ist, so wird das Christentum, seine Bedeu-
tung fiir das Judentum und damit die Bedeutung des Dialogs nicht nur sozial-ethisch
begriindet, sondern theologisch aus der Tradition des Judentums heraus formuliert.
Gregor Maria Hoff spricht in diesem Zusammenhang davon, dass dieser motivisch
komplexe Befund von BJR als Performanz des jitdisch-christlichen Dialogs in Zukunft

»Auskuntft iiber seine implizite Theologizitit verlangt«*?.

dass aberim CGegensatzzu TDW keine Reflexion tiber das christliche Selbstverstindnis stattfindet:
»In contrast to TDW, there is no reflection of Christian self-understanding in BJR, nor any broader
hint about God’s being in a living relationship with Christians.« Cunningham/Gregerman: The Im-
port of To Do the Will, 138. Dennoch mdchte ich dafiir pladieren, die aufgerufenen Topoi und ihre
performative Kraft auf den judisch-christlichen Dialog, die sie in den nichsten Jahren und Jahr-
zehnten entfalten kénnen, in ihrer transformierenden Dynamik wahrzunehmen.

223 Hoff: Identitat in Beziehung, 166.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:38:37. - ET—

275


https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839476727-010 - am 14.02.2026, 06:



https://doi.org/10.14361/9783839476727-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

