
Poetologisches Modell und 
geschichtsphilosophisches Denkbild 
Zur Funktion der Landschaft bei Gertrude Stein 
und Heiner Müller

Johannes Christof

Im Folgenden wird das Bild der Landschaft bei Gertrude Stein und Heiner Müller 
in den Blick genommen. Landschaft kommt in den Texten der beiden Autoren1 auf 
sehr unterschiedliche Weise vor, und es sollte sich eine gemeinsame Betrachtung 
lohnen, nicht nur, weil Müller Stein-Leser war. In beiden Fällen steht Landschaft 
für eine Formauf lösung und eine Verwischung der Grenzen, wird aber auch 
als Möglichkeitsraum für Neues verstanden. Dabei spielt der Aspekt der Unbe-
stimmtheit für die Bedeutung der Landschaft eine wichtige Rolle. Bei Stein ist 
dieser Aspekt eng verbunden mit Überlegungen zur Wahrnehmung, wie an ihrem 
Verständnis von Landschaft und deren Verknüpfung mit ihren Theatertexten zu 
sehen ist. Die Struktur der Landschaft und ihre Wahrnehmung entwickelt sie 
zum Modell dieser Texte. Das Moment der Unbestimmtheit drückt sich auch in 
den Landschaften Heiner Müllers aus. Es wird hier als Erweiterung des Mensch-
lichen und Ermöglichung einer neuen Geschichte verstanden, in der bisher Aus-
geschlossenes integriert sein würde. Neben Tod und Zerstörung enthalten seine 
Landschaften Bilder des Neuen.

Im Hinblick auf aktuelle Theorien der f lorierenden Landscape Studies steht 
Landschaft für einen offenen und wandelbaren, zugleich relativ stabilen Zusam-
menhang heterogener Elemente.2 Dazu gehören nicht mehr nur die Topoi klas-
sischer Landschaftsvorstellungen,3 sondern ebenso Autobahnen, Brücken oder 

1  �Im Text wird die weibliche und männliche Form im Wechsel verwendet.
2  �Norbert Fischer: Landschaft als kulturwissenschaftliche Kategorie. In: Zeitschrif t für Volkskunde 
104 (2008) H. 1, S. 19-39; Ludwig Fischer: Landschaft – überall und nirgends? Nachdenklichkeiten 
zu ›alten‹ und ›neuen‹ Vorstellungen von Landschaft. In: Stefanie Krebs/Manfred Seifert (Hg.): 
Landschaft quer Denken. Theorien – Bilder – Formationen. Leipzig: Leipziger Universitätsverlag 
2012 (= Schrif ten zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 39), S. 23-36.

3  �Vgl.: Manfred Smuda (Hg.): Landschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Christof312

Städte. Landschaften sind demnach auch Konstellationen, denen der innere Zu-
sammenhang fehlt. Ihre heterogene Zusammensetzung, die Fülle der Strukturen 
und Details, die unscharfen Ränder und die Vielfalt der möglichen Perspektiven 
haben zur Folge, dass die Landschaft nicht mehr als Totalität wahrgenommen 
werden kann. Der von der Betrachterin hergestellte Zusammenhang bleibt immer 
vorläufig und prekär. Dass Landschaft etwas Unbestimmtes sei, ist eine genuin 
moderne Vorstellung. Mehr und mehr ist die Möglichkeit der Landschaft in den 
Mittelpunkt gerückt. Sie wird als Ort des Verlustes und der Genese verstanden 
und damit als etwas, das zu instabil ist, um gültig definiert zu werden: Land-
schaft ist, mit einer prägnanten Formel von Thomas Forrer, »Einheit ohne Syn-
these.«4 Ständig setzt der Blick neu an, um, leicht verschoben, anders zu sehen. 
So werden zwischen den unzähligen Elementen immer neue, andere Zusammen-
hänge gestiftet. Diese skizzenhafte Charakterisierung der Landschaft dient dem 
Folgenden als Grundlage.

Gertrude Stein: Landschaft und ›landscape plays‹

Solchen Theoremen nicht unähnlich sind einige Überlegungen Gertrude Steins, 
die 1934 in einer poetologischen Vorlesung Landschaft zum Strukturmodell ihrer 
Theatertexte erklärte: den ›landscape plays‹. Es handelt sich dabei um die Theater-
texte ihres Bandes Operas and Plays, die zwischen 1913 und 1931 entstanden sind 
und einen Korpus von 22 Stücken umfassen. An dieser Stelle beschränkt sich die 
Betrachtung auf Steins poetologische Überlegungen, ohne auf die Texte selbst 
einzugehen.

Die schlicht mit Plays5 betitelte Vorlesung ist Teil einer ganzen Vorlesungsrei-
he, die Stein in den Jahren 1934 und 1935 gehalten hat und die als Lectures in America 
noch im selben Jahr erstmals publiziert wurde.6 Der Grundgedanke dieser dritten 
Vorlesung ist, dass dem traditionellen Repräsentationstheater eine wesentliche 
Ungleichzeitigkeit zwischen dem emotionalen Geschehen auf der Bühne und den 
Emotionen der Zuschauer innewohnt. Steins These lautet zugespitzt: Das Theater, 
so, wie es ist, stört. Jene Ungleichzeitigkeit, entstanden aus dem Zwang, der vor-
gegebenen dramatischen Struktur zu folgen, störe die gleichmäßige Wahrneh-
mung der Zuschauerin. So entstehe Nervosität (vgl. P 244). Stein setzt dem eine 

4  �Thomas Forrer: Schauplatz/Landschaft. Orte der Genese von Wissenschaften und Künsten um 
1750. Göttingen: Wallstein 2013, S. 21.

5  �Gertrude Stein: Plays. In: dies.: Writings. 2 Bde. Hg. v. Catharine R. Stimpson u. a. Bd. 2: 1932-1946. 
Hg. v. ders. u. a. New York: Literary Classics of the United States 1998, S. 244-269. Im Folgenden 
zitiert mit der Sigle ›P‹ und der Seitenzahl direkt im Fließtext.

6  �Gertrude Stein: Lectures in America. New York: Random House 1935.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetologisches Modell und geschichtsphilosophisches Denkbild 313

andere zeitliche Struktur entgegen, die sie anhand des räumlichen Modells der 
Landschaft illustriert. Als Stein aufgrund einer Sprachbarriere einmal einer Thea-
teraufführung inhaltlich nicht folgen konnte, stattdessen aber das reine Spiel der 
Darstellenden, Kostüme, Requisiten und Kulissen genoss, resümiert sie: »I could 
rest in it untroubled« (P 258), »one was not longer bothered by the theatre« (P 259). 
Die Fremdheit der Sprache ermöglichte ihr die emotionale Erfahrung in ihrem 
eigenen Tempo. Sie fühlte sich befreit vom Zwang, der Handlung zu folgen. In 
der Folge entwickelte sie die non-lineare Struktur der Landschaft und den spezi-
fischen Wahrnehmungsmodus zum Modell ihrer Theatertexte. Texte, in der die 
Sprache von ihrer repräsentativen Funktion befreit ist und sie selbstreferentiell 
funktioniert. In diesem Sinne spricht Stein von einer Landschaft, die ihr eigenes 
Bild enthalte: »a landscape that made itself its own landscape« (P 262).

Zwei Zitate aus Plays sollen die Verknüpfung von Landschaft und Text in nuce 
darstellen. Das erste lautet:

The landscape has its formation and as after all a play has to have formation and be 
in relation one thing to the other thing and as the story is not the thing as any one 
is always telling something then the landscape not moving but being always in re-
lation, the trees to the hills the hills to the fields the trees to each other any piece of 
it to any sky and then any detail to any other detail, the story is only of importance 
if you like to tell or like to hear a story but the relation is there anyway. (P 264f.)

Stein versteht hier unter ›landscape‹ zunächst einfach eine Ansammlung ganz 
verschiedener Gegenstände. »The landscape has its formation and as after all a 
play has to have formation and be in relation one thing to the other thing« (P 264); 
wenig später heißt es: »things are there« (P 267) und »a play is just there« (P 269). 
Diese Gegenstände (Menschen, Handlungen, Artefakte) stehen zwar in räumli-
cher Relation zueinander, ohne jedoch einem, z. B. narrativen, Zusammenhang 
zu gehorchen. Daher gelten ihr auch eine Straßenszene, die Dinge bei einem be-
liebigen Blick aus dem Fenster oder eben gewisse Texte als Landschaft. »Then as I 
said streets and windows are also landscape« (P 268). Landschaft verstanden als 
Ansammlung heterogener Gegenstände, seien sie natürlicher oder technischer 
Herkunft, die zwar eine Relation zueinander haben, aber keinen linearen Zusam-
menhang. Diese unbestimmte Relation wird erst durch einen Betrachter in einen 
bestimmten Zusammenhang überführt, der als subjektiver aber immer vorläufig 
ist.

Obwohl narrative Verknüpfungen im Alltag wie in der Kunst ständig prak-
tiziert werden – »any one is always telling something« (P  264) – sind sie nicht 
notwendig, sondern »only of importance if you like to tell or like to hear a story« 
(P 265). Stein möchte keine Geschichten erzählen. Ihr Ziel ist es, jene verschiede-
nen (textuellen) Elemente, die sich in gleichsam räumlicher Relation zueinander 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Christof314

befinden, der Wahrnehmung in einer ›continuous present‹ zugänglich zu machen, 
ohne sie in eine lineare Bewegung zu integrieren, die kausalen Zusammenhängen 
gehorcht und auf ein Ziel ausgerichtet ist. Steins Landschaft und ihre ›landsca-
pe plays‹ enthalten zwar dramatisches, narratives Potential – so wie Landschaft 
eingangs als Möglichkeit oder als Möglichkeitsraum bezeichnet worden ist. Die 
heterogenen Elemente der Landschaft können zu einer Geschichte verknüpft wer-
den: »it could be a story but it is a piece of the landscape« (P 268). Aber diese Ver-
knüpfung ist allein der Betrachterin überlassen. Für Stein ist nur von Bedeutung, 
dass die einzelnen Elemente in Verbindung zueinanderstehen und noch andere 
Verbindungen als die bestehenden eingehen könnten. Nur im subjektiven, ästhe-
tischen Blick wird Landschaft als Landschaft konstituiert, fügen sich die hetero-
genen Elemente zu einem vorläufigen Zusammenhang. Die Landschaft »is of no 
importance unless you look at it« (P 263). Die Landschaft bewegt sich nicht, sie 
unterliegt keiner Entwicklung, die in der Betrachtung nachzuvollziehen wäre.

Der zweite Teil des Doppelzitats zum Verhältnis von Theatertext und Land-
schaft lautet:

I felt that if a play was exactly like a landscape then there would be no difficul-
ty about the emotion of the person looking on at the play being behind or ahead 
of the play because the landscape does not have to make acquaintance. You may 
have to make acquaintance with it but it does not with you. (P 263)

Landschaft fordert keine Aufmerksamkeit. Das Verhältnis zur Landschaft ist ein-
seitig, mit einem Wort von Rainer Maria Rilke: »Sie weiß nichts von uns«.7 Des-
halb ist sie nebensächlich – »of no importance« (P 263) –, solange man ihr keine 
Aufmerksamkeit widmet. Sie hat keine Bedeutung außerhalb der immer wieder 
neu ansetzenden Tätigkeit des Sehens (respektive des Lesens) und Verknüpfens, 
die an kein Ende kommt.

Obwohl die Landschaft in ihrer Formation doch sehr beständig ist, bleibt sie in 
diesem Sinne unbestimmt und lässt immer andere Betrachtungen in immer an-
deren Perspektiven zu. Eine solche kontingente Form der Rezeption hat Stein in 
den ›landscape plays‹ zu simulieren versucht. So ist es auch mit dem Theatertext, 
dem die Rezipienten gegenübertreten. Wie nach Steins Verständnis die Land-
schaft, lassen ihre Texte dem Leser oder Betrachter Raum und Zeit für eigene 
Empfindungen und Gedanken. Voraussetzung dafür ist Stein zufolge die Vermei-
dung von Erinnerung. Indem die ›landscape plays‹ eindeutige, bekannte Bedeu-
tungen vorenthalten, kann die Wahrnehmung im Modus der reinen Gegenwart 
Neues aufnehmen. In den ›landscape plays‹ werden die verschiedenen Elemente 

7  �Rainer Maria Rilke: Worpswede. In: ders.: Sämtliche Werke. 6 Bde. Hg. v. Ernst Zinn. Bd. 5: Worps-
wede-Rodin-Aufsätze. Hg. v. ders. Frankfurt a. M.: Insel 1965, S. 8-134, hier S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetologisches Modell und geschichtsphilosophisches Denkbild 315

semantisch nicht fest verbunden, so dass sie von der Rezipientin zu ganz unter-
schiedlichen, neuen Konstellationen arrangiert werden können. Ohne narrative 
oder dramatische Fixierung muss das Wahrgenommene nicht durch Erinnerung 
verarbeitet werden.

In Dramen, konstruiert entsprechend der aristotelischen Dramentheorie, aber 
auch in Erzählungen, ist der Fabel zu folgen. Die Aufmerksamkeit der Zuschauer 
wird gelenkt durch einen Spannungsbogen, durch die Stringenz der Erzählung. 
Dem entgegen ist das ›landscape play‹ der Versuch, dem dramatischen Text und 
dem Bühnengeschehen die Spannung zu nehmen, um ein freies Schwingen der 
Aufmerksamkeit zu ermöglichen; ein Zustand, in dem die Zuschauerin in jedem 
Moment ganz bei sich ist. Die Bedeutung wird in der Schwebe gehalten, bleibt 
offen. Die adäquate Rezeptionshaltung einem solchen Text gegenüber wäre ein 
Sehen, ohne zu verstehen. Ein Sehen (oder Lesen) also, das nicht auf das Wieder-
erkennen von schon Bekanntem zielt, das nicht nach Ähnlichem, nach Repräsen-
tation sucht. Ein meditatives Lesen, das empfänglich ist für die Wahrnehmung 
und Erfahrung von Neuem.

Auflösung und Neues

Kann das Konzept der Unbestimmtheit bei Stein auf die Wahrnehmung bezogen 
werden, ist es mit Bezug auf die Landschaft bei Heiner Müller anders zu formulie-
ren. Hier ist die Landschaft weniger poetologisches Modell, als Denkbild mit ge-
schichtsphilosophischem Inhalt. Als solches ist es ambivalent. Manche Bilder der 
Landschaft bei Müller zeigen Naturzerstörung, in anderen leistet die Landschaft 
den letzten Widerstand gegen diese Zerstörung; sie ist mit Zerfall, Auf lösung 
und Tod assoziiert (der Körper als »Landschaft MEINES Todes«8; »Landschaft 
jenseits des Todes«9) und schließlich mit dem Verschwinden des Menschen (»die 
Landschaft, die keine andere Arbeit hat als auf das Verschwinden des Menschen 
zu warten«,10 eine »Landschaft ohne Menschen, die ein Negativ unsres Planeten 
ist«11); aber auch die Ankunft eines ›Neuen Menschen‹ und die Form des Kollekti-
ven stehen im Zusammenhang mit der Landschaft. In dieser widersprüchlichen 
Gemengelage gibt es eine Ebene, auf der die Landschaft Bezugspunkt für die Ent-

8  �Heiner Müller: Verkommenes Ufer Medeamaterial Landschaf t mit Argonauten. In: ders.: Wer-
ke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 5: Die Stücke 3. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
2002, S. 71-84, hier S. 83; im Folgenden wird die Sigle ›W‹ mit Band- und Seitenzahl verwendet.

9  �Heiner Müller: Bildbeschreibung. In: ders.: W 2, S. 112-119, hier S. 119.
10  �Heiner Müller: Der Auftrag. Erinnerung an eine Revolution In: ders.: W 5, S. 11-42, hier S. 33.
11  �Heiner Müller: Ein Leben ohne Maske und ein Feuer im Garten. In: ders.: W 8, S. 321-322, hier 

S. 322.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Christof316

wicklung von Neuem ist. Es sind bedeutungsschwere Begriffe wie Geschichte, 
Kollektiv und der ›Neue Mensch‹, die Müller poetisch skizziert.

Landschaft als geschichtsphilosophisches Denkbild:  
›Neuer Mensch‹ und Kollektiv

Dass die menschliche Emanzipation von der Natur zu irreversiblen Zerstörungen 
auch der eigenen Lebensgrundlage geführt hat, ist spätestens im 20. Jahrhundert 
unleugbar geworden. Wenn diese Entwicklung nicht gestoppt bzw. überwunden 
werden kann, wird die Menschheit aussterben, so der Tenor bei Müller. Auf den 
ersten Blick sieht es so aus, als würden Müllers Landschaftsbilder nur den Zu-
stand der Zerstörung, die Erde nach dem Aussterben des Menschen ausmalen. 
Allerdings gibt es bei Müller auch verstreute Andeutungen darauf, wie es trotz 
allem weitergehen könnte. Vermutlich ist sein Wort vom »Ende der Menschheit 
als Preis für das Überleben des Planeten. Eine negative Friedensutopie«12 nicht 
wörtlich zu verstehen, das Verschwinden des Menschen könnte auch in anderer 
Weise gesehen werden: als Verschwinden nämlich eines bestimmten historischen 
Selbstverständnis des Menschen und einer damit verbundenen Gesellschafts-
form, deren Ökonomie auf Ausbeutung nicht nur der Natur beruht und in der sich 
der Mensch als das Andere der Natur begreift.13 In diesem in der bürgerlichen und 
sozialistischen Ideologie gleichermaßen verbreiteten Selbstverständnis nimmt 
der Mensch zur Natur nur ein beherrschendes Verhältnis ein, ganz gleich, ob es 
die äußere oder die eigene innere Natur ist, die diszipliniert wird. Die Auf hebung 
dieses Weltverhältnisses und seine Transformation in ein nicht näher bestimmtes 
Kollektiv ist im Bild des Landschaftwerdens chiffriert.

Diesem Verständnis vom Sterben des Menschen liegt die hier vollzogene Lek-
türe einiger Stellen in den Texten von Heiner Müller zugrunde, an denen dieses 
Ende der Menschheit, das Verschwinden des Menschen als Auf lösung in der 
Landschaft vorkommt. Wenn Sterben hier als Verwandlung in einen anderen Ty-
pus verstanden wird und dieses Sterben auf nun näher zu bestimmende Weise 

12  �Heiner Müller: Diskussionsbeitrag auf der »Berliner Begegnung« vom 13. und 14. Oktober 1981. 
In: ders.: W 8, S 247-248, hier S. 247.

13  �Bei Müllers Bild des Landschaf twerdens klingen Michel Foucaults Schlussworte der Ordnung 
der Dinge an, die betonen, dass das neuzeitliche Menschenbild aus bestimmten historischen 
Umständen hervorgegangen, also auch Veränderungen ausgesetzt ist. Deshalb »kann man 
sehr wohl wetten, daß der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand«, 
sollten jene Umstände sich wandeln. Was dann verschwände, wäre nur eine bestimmte Vor-
stellung des Menschen von sich selbst, das bürgerlich-humanistische Menschenbild, an des-
sen Stelle andere Bilder treten werden. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäo-
logie der Humanwissenschaf ten. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1974, S. 462.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetologisches Modell und geschichtsphilosophisches Denkbild 317

dasselbe ist wie Landschaftwerden – an einer Stelle sagt Müller: »Irgendwann 
stirbt man und wird Landschaft«14 – dann könnte die Landschaft als Modell eines 
anderen Verhältnisses zur Natur dienen und der Mensch sterben, indem er sein 
Selbstverständnis wandelt.15

Eine mögliche Grundlage dieses neuen Selbstverständnisses bietet jene »Weis-
heit der Märchen, daß die Geschichte der Menschen von der Geschichte der Tiere 
(Pf lanzen, Steine, Maschinen) nicht getrennt werden kann außer um den Preis 
des Untergangs […].«16 Statt wie bisher Menschengeschichte und Naturgeschichte 
zu trennen, müsste diese Konstellation dialektisch aufgelöst werden. Denn Natur 
ist nicht nur als das Andere, Fremde oder Feindliche dem Menschen entgegen-
gesetzt, sondern gleichzeitig Lebensgrundlage und Teil des eigenen Körpers. Die-
ser bildet eine Schnittmenge von Natur und Kultur. Der Körper ist der Aspekt, 
mit dem der Mensch unmittelbar mit der Natur verbunden ist. So gesehen heißt 
Landschaft werden auch, diese Realität des Körpers anzuerkennen. Denn nicht 
nur der menschliche Körper, sondern auch die Landschaft ist ein Bereich, an dem 
die Grenze zwischen Natur und Gesellschaft durchlässig ist.

Landschaft ist nicht identisch mit der Natur im Sinne einer vom Menschen 
unberührten Welt der Tiere, Pf lanzen und Dinge, vielmehr ist sie Schnittmenge 
der natürlichen und der menschlichen Sphäre, als in diesem Sinne unbestimm-
tes Gebiet. Landschaft ist vom Menschen beeinf lusste, zum Teil sogar bewusst 
geformte Natur. In der Landschaft ist die Grenze zwischen der »Geschichte 
der Menschen« (W  8,  290) und der Naturgeschichte als »Geschichte der Tiere« 
(W 8, 290) immer schon aufgelöst.

Das Verschwinden des Menschen als Eingehen in die Landschaft und der Ein-
tritt des Individuums ins Kollektiv sind als verschiedene Seiten derselben Me-
daille zu betrachten. Die bekannte, aber unverändert rätselhafte Stelle aus der 
Anmerkung zu Verkommenes Ufer Medeamaterial Landschaf t mit Argonauten (1982) 
deutet darauf hin: »Wie in jeder Landschaft ist das Ich in diesem Textteil kol-
lektiv.« (W 5, 84) Demnach bewegt der Mensch sich in der Landschaft in einem 
Kollektiv. Nach dem gerade Gesagten, wäre es ein Kollektiv, das die Grenzen zwi-
schen Natur und Menschenwelt überspannt. Das individuelle Ich ist darin nicht 

14  �Heiner Müller: Kunst ist die Krankheit, mit der wir leben. Ein Gespräch mit Horst Laube über 
Hamletmaschine, Auf trag, über Depressivität und über das Schreiben aus Lust an der Katas-
trophe. In: ders.: W 10, S. 145-152, hier S. 150.

15  �Das Bild der Verwandlung in Landschaft besitzt eine gewiss nicht zufällige Nähe zum Abschnitt 
über die Einübung des Sterbens in Brechts Das Badener Lehrstück vom Einverständnis (1929), wo es 
von einem heißt, »daß er sich auf den Boden legte. So überwand er den Sturm in seiner kleinsten 
Größe.« Vgl. Bertolt Brecht: Das Badener Lehrstück vom Einverständnis. In: ders.: Werke. Große 
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. 30 Bde. Hg. v. Werner Hecht u. a. Bd. 3: Stü-
cke 3. Hg. v. ders. Frankfurt a. M.: Suhrkamp u. Berlin/Weimar: Aufbau 1988, S. 25-46, hier S. 37f.

16  �Heiner Müller: Taube und Samurai. In: ders.: W 8, S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Christof318

mehr das Maß der Dinge. Auch der Mensch als Gattung ist es nach dem neuen 
Selbstverständnis nicht mehr. Das Ich erscheint in der Landschaft als kollektive 
Struktur, die heterogen und nicht mit sich selbst identisch ist. Es wird offenge-
lassen, welcher Art das Kollektiv ist, welcher Herkunft die Mitglieder dieser Ge-
meinschaft sein könnten. Deutlich ist aber, dass mit ihr die Hoffnung verknüpft 
ist, einen – und sei es undefinierten oder unzulänglichen – Ersatz für das bürger-
liche wie das sozialistische Individuum zu finden. Es ist der Anfang eines neuen 
Verständnisses des Menschen.

»Die Landschaft dauert länger als das Individuum. Inzwischen wartet sie auf 
das Verschwinden des Menschen, der sie verwüstet ohne Rücksicht auf seine Zu-
kunft als Gattungswesen.« (W 5, 84) Im Kollektiv wie in der Landschaft steht das 
Subjekt in spannungsgeladenen Zusammenhängen, die größer sind und länger 
dauern als das einzelne Leben.

Vor dem Hintergrund dieser zeitlichen Struktur der Landschaft ist das Land-
schaftskollektiv virtuell. Allein im Landschaftsraum, der »länger als das Indivi-
duum [dauert]«17 ist für Müller Gemeinschaft möglich. In diesem Kollektiv wür-
den außer den nicht-menschlichen Lebewesen auch die zukünf tigen Lebewesen 
anerkannt und das Handeln entsprechend angepasst. Landschaft ist der (Zeit-)
Raum, in dem der ›Dialog mit den Toten‹ und den Ungeborenen möglich ist. Das 
Kollektiv bei Müller geht nicht nur über eine rein menschliche Gemeinschaft hin-
aus, sondern auch über eine Gemeinschaft in der Gegenwart. Müllers utopisches 
Kollektiv überspannt die Zeiten.

Die einschlägige Stelle, an der bei Müller der Begriff des Kollektivs explizit 
mit dem des Neuen Menschen verknüpft ist, aus dem Brief an den Regisseur der 
bulgarischen Erstauf führung von Philoktet am Dramatischen Theater Sofia (1983), for-
muliert es so:

Die totale Zerreißprobe, der die menschlichen Kollektive in unserm vielleicht 
(wenn der Widerstand leerläuft und seinen Platz zwischen den Polen verfehlt) 
letzten Jahrhundert ausgesetzt sind, wird die Menschheit nur als ein Kollektiv 
überdauern. […] Aber der erste Schritt zur Aufhebung des Individuums in diesem 
Kollektiv ist seine Zerreißung, Tod oder Kaiserschnitt die Alternative des Neuen 
Menschen. Das Theater simuliert den Schritt, Lusthaus und Schreckenskammer 
der Verwandlung.18

17  �Heiner Müller: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobiographie. In: ders.: 
W 9, S. 5-291, hier S. 253.

18  �Heiner Müller: Brief an den Regisseur der bulgarischen Erstauf führung von Philoktet am Dra-
matischen Theater Sofia. In: ders.: W 8, S. 259-269, hier S. 260f.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetologisches Modell und geschichtsphilosophisches Denkbild 319

Konnte man bei der Verwandlung des Menschen in Landschaft bisher den Ein-
druck haben, dass es sich dabei um einen ruhigen und gewaltfreien Vorgang han-
delt, klingt das hier anders: Das Aufgehen des Menschen in der Landschaft und 
ins Kollektiv ist bei Müller kein harmonischer Vorgang. Auch wenn »Tiere (Pf lan-
zen, Steine, Maschinen)« (W 8, 290) nicht mehr als Feind oder Gebrauchsgegen-
stand betrachtet werden, gibt es immer noch verschiedene, sich widersprechende 
Interessen, die unauf lösbar sind. Müllers ›Neuer Mensch‹ ist zerrissen, steht im 
Konf likt mit sich selbst wie mit anderen Menschen und ganz besonders mit der 
Geschichte; im Konf likt auch weiterhin mit der Natur. Die Grenzen zwischen den 
Gattungen verschwinden nicht einfach. Die Kollektive, wie sie in Müllers Texten 
vorkommen, können nur als Kollektive des Konf likts und der Differenz verstan-
den werden. Aber immerhin wären sie damit keine antagonistischen mehr, die 
sich unversöhnlich gegenüberstünden.

Somit wird das Kollektiv hier nicht einheitlich verstanden, als solidarischer 
Zusammenhalt, der die Lösung gesellschaftlicher Fragen garantiert. In diesem 
Sinne haben die Begriffe Kollektiv und Neuer Mensch im 20.  Jahrhundert eine 
unheilvolle Rolle gespielt. Im sowjetischen Bild des Neuen Menschen wurde der 
Neue Mensch konstruiert, Kooperation und Hilfsbereitschaft waren dominie-
rende Werte. Die Mitglieder dieser Kollektive wurden als f leißige, ungebrochene 
Menschen dargestellt, Personen, die eine Einheit ohne Widersprüche bilden und 
Vorbilder sind.19 Dies alles sind die Figuren bei Müller nicht, dies alles sind vor al-
lem seine Texte nicht. Vor dem Hintergrund und mit der Landschaft denkt Müller 
jene Begriffe neu. Gesellschaftliche Konf likte werden im Kollektiv nicht einfach 
gelöst, sondern auf eine andere Ebene gehoben. Die Form des Kollektivs bleibt 
ambivalent, ihre Entwicklung offen. Auch wenn das Kollektiv die zum Überleben 
notwendige Form politischer Organisation sein sollte – »die Menschheit [wird] 
nur als ein Kollektiv überdauern« (W 8, 260) –, garantieren kann diese kollektive 
Form das Überleben nicht – denn auch das Gegenteil, »der gemeinsame Unter-
gang«20, geschähe kollektiv.

Ausgangspunkt ist die Überlegung gewesen, dass Landschaft bei Gertrude 
Stein und Heiner Müller sowohl für Formauf lösung als auch die Genese von Neu-
em steht. Es dürfte deutlich geworden sein, dass dies auf sehr unterschiedliche 
Weise der Fall ist.

Das Auf brechen der dramatischen Form und die Abkehr von der ästheti-
schen Totalität sind die Bedingungen einer Ästhetik, mit der Stein neue Formen 

19  �Müllers kritischen Umgang mit diesem Menschenbild hat Katrin Loef fler anhand der Umsied-
lerin dargestellt. Vgl. Katrin Loef fler: Der alte Adam und das neue Paradies. Heiner Müllers 
Komödie Die Umsiedlerin und der Diskurs über den »neuen Menschen«. In: Jahrbuch für Histo-
rische Kommunismusforschung 20 (2012), S. 172-186.

20  �Heiner Müller: Die Wunde Woyzeck. In: ders.: W 8, S. 281-283, hier S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Christof320

der Wahrnehmung etablieren möchte, die sie anhand ihres Landschaftsmodells 
verdeutlicht. In ihrer letztendlich subjektiven Ästhetik wird dem Betrachter der 
Raum für eigene, individuelle Wahrnehmungen, Erfahrungen und Gefühle über-
lassen. Es gibt kein geschlossenes Werk, das diese gleichsam vorgeben würde. Ihr 
Neudenken der Wahrnehmung ist gleichzeitig der Entwurf einer neuen Theater-
ästhetik, in der die Leserin respektive Zuschauerin eine aktivere Rolle einnimmt 
und in der die Grenze zwischen Bühne und Zuschauerraum, zwischen Autor und 
Leser verwischt wird. Es geht Stein um die emotionale Aktivierung der Zuschaue-
rin im Theater, in letzter Konsequenz um Persönlichkeitsbildung. Der Text als 
Landschaft wird ein Projektionsraum für Empfindungen. Dabei versteht sie die 
Rezeption ihrer Texte als spannungsfreies, meditatives Lesen, das sich von vorge-
gebenen Bedeutungen und Handlungsbögen ungestört vollzieht. Texte, die, wie 
ihrem Verständnis nach die Landschaft, nichts fordern und dem Leser folglich er-
lauben, den eigenen Gedanken und Emotionen nachzuspüren.

Dabei geht es ihr um die unbedingte geistige und emotionale Präsenz im 
Moment. Durch die selbstreferentielle Sprache ihrer Texte soll der Leser zu einer 
Erfahrung reiner Gegenwart gelangen, indem der Blick nur Neues, Unbekanntes 
und Unverständliches erfasst und auf nichts Bekanntes zurückgreifen kann, eine 
Situation, die Stein auch beim Betrachten einer Landschaft gegeben sieht. Die 
Hermetik und Referenzarmut der ›landscape plays‹ erschwert jede Form der Er-
innerung und des Wiedererkennens und damit des Verstehens. Steins Landschaft 
als Modell für eine andere Zeitlichkeit bleibt auf die Ästhetik bezogen, explizit 
denkt sie über das Verhältnis von Text und Leser nach. Das zeitliche Verhältnis 
der Betrachterin zur Landschaft ist ein gegenwärtiges.

An diesem Punkt wird ein wichtiger Unterschied zur Landschaftspoetik Hei-
ner Müllers deutlich. Obwohl die Landschaft bei Müller als etwas gilt, dass den 
Menschen überdauert, ist die Zeitlichkeit seiner Landschaften radikal geschicht-
lich. Landschaft steht ja gerade für die Untrennbarkeit von Natur- und Menschen-
geschichte. Seine Texte sind durch mythologische, historische und politische Zi-
tate und Allusionen maximal mit Geschichte und Bedeutung aufgeladen. Man 
könnte sagen, dass der einzige Anlass von Heiner Müllers Schreiben darin besteht, 
die Erinnerung an eine Geschichte offen zu halten oder wieder zu öffnen, deren 
Ereignisse noch die Gegenwart und selbst die Zukunft auf unabsehbare Zeit mit-
bestimmen werden und deren Unkenntnis, so seine Befürchtung, sich fatal aus-
wirken wird. Darum sind die Texte bis zum Zerreißen gespannt vor Bedeutung. 
Sie enthalten eine Widersprüchlichkeit, die jeden Anspruch auf Werkgeschlos-
senheit in den Wind schlägt und durch Überbeanspruchung die Formsprengung 
herbeiführt. Es liegt nahe, bei Müller nicht nur das Bild des Landschaftwerdens, 
sondern schon die Erscheinungsform der Texte als poetischen Beitrag zum Dis-
kurs um neue Lebensformen und ein anderes Verständnis des Politischen zu ver-

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetologisches Modell und geschichtsphilosophisches Denkbild 321

stehen, wie es oben skizziert wurde. Denn die Brüche, Verschiebungen und Fehler 
sind Ansatzpunkte für neue Perspektiven.

Während das Neue in Müllers Landschaften als kollektive und damit politi-
sche Kategorie zu sehen ist, bleibt bei Stein alles auf die subjektive Wahrnehmung 
beschränkt, die für sich noch nicht politisch ist. Die Einseitigkeit des Verhältnis-
ses zur Landschaft, die in Steins Modell unverkennbar ist, ist bei Müller so nicht 
gedacht. Das Eingehen in die Landschaft und damit das Aufgeben der Vorstel-
lung, sich klar vom Natürlichen abgrenzen zu können, sprechen eine deutliche 
Sprache. Bei Müller ist es gerade die Verschränkung heterogener Kollektive im 
Konf likt über die Zeiten hinweg, die er im Bild der Landschaft denkt.

Literatur

Brecht, Bertolt: Das Badener Lehrstück vom Einverständnis. In: ders.: Werke. 
Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. 30 Bde. u. ein Regis-
terbd. Hg. v. Werner Hecht u. a. Bd. 3: Stücke 3. Hg. v. ders., Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp u. Berlin/Weimar: Auf bau 1988, S. 25-46.

Fischer, Ludwig: Landschaft – überall und nirgends? Nachdenklichkeiten zu ›al-
ten‹ und ›neuen‹ Vorstellungen von Landschaft. In: Stefanie Krebs/Manfred 
Seifert (Hg.): Landschaft quer Denken. Theorien – Bilder – Formationen, 
Leipzig: Leipziger Universitätsverlag 2012 (=  Schriften zur sächsischen Ge-
schichte und Volkskunde 39), S. 23-36.

Fischer, Norbert: Landschaft als kulturwissenschaftliche Kategorie. In: Zeit-
schrift für Volkskunde 104 (2008), H. 1, S. 19-39.

Forrer, Thomas: Schauplatz/Landschaft. Orte der Genese von Wissenschaften 
und Künsten um 1750. Göttingen: Wallstein 2013.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-
schaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1974.

Loeff ler, Katrin: Der alte Adam und das neue Paradies. Heiner Müllers Komödie 
Die Umsiedlerin und der Diskurs über den »neuen Menschen«. In: Jahrbuch für 
Historische Kommunismusforschung 20 (2012), S. 172-186.

Müller, Heiner: Bildbeschreibung. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. 
Frank Hörnigk. Bd. 2. Die Prosa. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 112-119.

Müller, Heiner: Der Auftrag. Erinnerung an eine Revolution In: ders.: Werke. 
12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 5. Die Stücke 3. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2002, S. 11-42.

Müller, Heiner: Verkommenes Ufer Medeamaterial Landschaft mit Argonauten. 
In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 5. Die 
Stücke 3. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, S. 71-84.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Christof322

Müller, Heiner: Anatomie Titus Fall of Rome. Ein Shakespearekommentar. In: 
ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Bd. 5. Die Stücke 3. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2002, S. 99-193.

Müller, Heiner: Diskussionsbeitrag auf der »Berliner Begegnung« vom 13. und 
14. Oktober 1981. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Bd. 8. Schriften. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 247-248.

Müller, Heiner: Brief an den Regisseur der bulgarischen Erstaufführung von Phi-
loktet am Dramatischen Theater Sofia. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Regis-
terbd. Bd. 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag 2005, S. 259-269.

Müller, Heiner: Die Wunde Woyzeck. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. 
Bd. 8: Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 281-283.

Müller, Heiner: Taube und Samurai. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. 
Bd. 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 290.

Müller, Heiner: Ein Leben ohne Maske und ein Feuer im Garten. In: ders.: Werke. 
12 Bde. u. ein Registerbd. Bd. 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, 
S. 321-322.

Müller, Heiner: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobiogra-
phie. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Bd. 9. Eine Autobiographie. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag 2005, S. 5-291.

Müller, Heiner: Kunst ist die Krankheit, mit der wir leben. Ein Gespräch mit Horst 
Laube über Hamletmaschine, Auf trag, über Depressivität und über das Schrei-
ben aus Lust an der Katastrophe. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. 
Bd. 10. Gespräche 1, 1965-1987. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 145-152.

Rilke, Rainer Maria: Worpswede. In: ders.: Sämtliche Werke. 6 Bde. Hg. v. Ernst 
Zinn. Bd. 5: Worpswede-Rodin-Aufsätze. Hg. v. ders. Frankfurt a. M.: Insel 
1965, S. 8-134.

Smuda, Manfred (Hg.): Landschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986.
Stein, Gertrude: Lectures in America. New York: Random House 1935.
Stein, Gertrude: Plays. In: dies.: Writings. 2 Bde. Hg. v. Catharine R. Stimpson 

u. a. Bd. 2: 1932-1946. Hg. v. dies. u. a. New York: Literary Classics of the United 
States 1998, S. 244-269.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017 - am 14.02.2026, 16:59:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

