
Performanz. Macht. Gottesdienst.

Herausforderungen aus dem Denken Judith Butlers

für die Liturgiewissenschaft

Stefan Böntert

1. Krise und Aufarbeitung

Viele Krisen erschüttern derzeit die katholische Kirche. Inzwischen wird sogar

davon gesprochen, die Situation erinnere an die Zeit der Reformation.1 Weil ge-

schichtliche Vergleiche immer mit Vorsicht zu genießen sind, sei dahingestellt, ob

diese Einschätzung tatsächlich zutrifft. Allerdings zeigt sie, wie dramatisch die

Umbrüche sind. Seit der Veröffentlichung der Studie über die Missbrauchsver-

brechen durch Geistliche und andere Mitarbeiter in Deutschland (2018) haben die

Spannungen nochmals an Schärfe zugenommen.2 Was in diesem Zusammenhang

an Grenzüberschreitungen und Systemversagen ans Licht gekommen ist, hat Ent-

täuschung, Abscheu und Wut ausgelöst. Nicht nur weite Teile der Öffentlichkeit

haben der Kirche das Vertrauen entzogen, auch viele katholische Christen wenden

sich ab, weil sie in dieser Kirche keine Heimat mehr finden. Ob der Riss, den das

Vertrauen in die Institutionen und Verantwortlichen bekommen hat, jemals wieder

geschlossen werden kann, bleibt abzuwarten.

Welche Ursachen für die Krisen verantwortlich sind, wird inTheologie und Kir-

che breit diskutiert. Erstaunlicherweise ist dabei bisher jedoch die Feier der Litur-

gie weitgehend unbeachtet geblieben.3 Zu Recht hat jüngst Benedikt Kranemann

mehr Aufmerksamkeit verlangt:

1 Vgl. Kirchenhistoriker: Missbrauchsskandal größere Krise als Reformation, https://www.

katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-

krise-als-reformation [Stand: 13.05.2019].

2 Vgl. Sexueller Missbrauch an Minderjährigen durch katholische Priester, Diakone und

männliche Ordensangehörige im Bereich der Deutschen Bischofskonferenz, https://www.

dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf

[Stand: 13.05.2019].

3 Jüngst erschienen ist Odenthal, Andreas: »Liturgie und Liturgiewissenschaft im Kontext der

Missbrauchsdebatte. Zum Gottesdienst der Kirche in der Spannung von traumatischer und

ritueller Erfahrung«, in: Liturgisches Jahrbuch 69 (2019), S. 3-19.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf


80 Stefan Böntert

»Weder die kirchlich Verantwortlichen, noch die Fachwissenschaft haben bislang

öffentlich gefragt, ob in einer Kirche, für die der Gottesdienst so zentral und für

ihre Identität tragend ist, die Art undWeise, wie Liturgien begangen werden, kri-

senfördernd sein könnte […] Dass Liturgie mit diesen Krisen und mit der Selbst-

zerstörung der Kirche zu tun haben könnte, wird nicht oder kaum reflektiert«4.

Die Liturgie bei der wissenschaftlichen Aufarbeitung miteinzubeziehen ist allein

schon deshalb erforderlich, weil die Feier des Glaubens und das Selbstverständnis

der Kirche unmittelbar zusammenhängen. Spätestens seit dem Zweiten Vatikani-

schen Konzil wird die Liturgie ausdrücklich zu den tragenden Säulen der Ekklesio-

logie gezählt, wenn es dort heißt, die Feier sei Quelle und Gipfel allen kirchlichen

Lebens.5 Nimmt man diesen Zusammenhang ernst, ist die Liturgie geradezu ein

Hotspot, in dem und aus dem sich kirchliches Leben realisiert: Das Geflecht von

Zeichen und Texten schafft theologische Leitbilder, inszeniert Differenzen, weist

denMitwirkenden bestimmte Rollen zu und setzt sie relational zueinander ins Ver-

hältnis. Was in der Feier geschieht, bleibt nicht auf den Kirchenraum beschränkt,

sondern hat erhebliche Auswirkungen auf andere Bereiche des kirchlichen Lebens.

Insofern macht es Sinn, davon zu sprechen, bestimmte liturgische Vollzüge könn-

ten sich »krisenfördernd« auswirken. Die Feier ist alles andere als ein Nebenschau-

platz, sondern bleibt stets und unmittelbar in die Umbrüche miteinbezogen. Dies

gilt für alle ihre Facetten, angefangen bei den theologischen Grundlagen bis hin zu

den normativen Ordnungen.

Mag über diesen Zusammenhang rasch Einvernehmen herzustellen sein, stellt

sich allerdings die Frage, anhandwelcher theoretischenModelle die Analysen statt-

finden können bzw. sollen. Methodologisch ist dies sicher nicht allein mit den bis-

herigen Denkfiguren der Liturgietheologie zu leisten. Die Krisen machen es uner-

lässlich, überlieferte Interpretationsstrategien auf den Prüfstand zu stellen, bisher

nicht wahrgenommene oder gar verdrängte Konfliktpunkte müssten sichtbar wer-

den. Wie kann man theologische Basics der Liturgie, allen voran das Prinzip der

tätigen Teilnahme, das Zueinander von Priester und Laien, die Rolle des Vorste-

hers oder die Theologie des Paschamysteriums im Licht der Krisen buchstabieren?

Dieser Frage stellen sich die folgenden Überlegungen und greifen dafür Konzep-

tionen aus der Philosophie Judith Butlers auf. Ihre Konzeptionen als eine Sehhilfe

und einWerkzeug für die liturgiewissenschaftliche Arbeit fruchtbar zumachen, ist

das Ziel. Aus dem Denken der US-amerikanischen Wissenschaftlerin lassen sich –

so meine These – für die Analyse Anregungen schöpfen, die dabei helfen, bisher

4 Kranemann, Benedikt: »Probleme hinter Weihrauchschwaden. Was die Liturgie mit der Kir-

chenkrise zu tun hat«, in: Herder Korrespondenz 73 (2019), S. 13-16, 13. Vgl. zum Thema auch

Ders.: »Das Volk Gottes nicht ausstechen«, in: Gottesdienst 52 (2018), S. 245-247.

5 Vgl. SC 10.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 81

weitgehend unbearbeitete und/oder übersehene Merkmale und Konflikte des Got-

tesdienstlebens ins Blickfeld zu rücken.

In der deutschsprachigen katholischenTheologie spielt Judith Butler, von weni-

gen Ausnahmen abgesehen, noch keine Rolle, die man als nennenswert bezeichnen

könnte.6 Auch die Liturgiewissenschaft ist ausgesprochen zurückhaltend und hat

meines Wissens bisher nicht ausdrücklich auf ihre philosophischen Entwürfe als

Analysekategorie zurückgegriffen. Die nur zögerlich verlaufende Rezeption mag

damit zusammenhängen, dass Butlers Denken nicht ohne Brisanz ist. Weil sie mit

wachem Blick die Voraussetzungen von Diskursen offenlegt und deren Machtver-

hältnisse kritisch durchleuchtet, steht sie oftmals quer zu gewohnten Denkmus-

tern. Die Zurückhaltung ist umso bedauerlicher, als Butlers Werk Themen behan-

delt, die für die Liturgiewissenschaft ausgesprochen anschlussfähig sind. Schon

ein oberflächlicher Blick auf einige ihrer immer wiederkehrenden Themen zeigt,

wo sich Berührungspunkte ergeben können: Leiblichkeit7, Performativität8 und

Versammlung9 sind nur wenige Beispiele aus ihren Arbeitsfeldern, die auch lit-

urgiewissenschaftlich von Interesse sind.

Weil der Raum begrenzt ist, kann ich nur einige ausgewählte Aspekte heraus-

greifen und auf die Liturgiewissenschaft beziehen. Meine Überlegungen orientie-

ren sich an drei Kernbegriffen aus demWerk Butlers: Gender, Macht und Vulnera-

bilität.Mir geht es dabei nicht um eine abschließende Positionsbestimmung für die

Liturgiewissenschaft in den aktuellen Debatten umKrise undMissbrauch, sondern

um eine Argumentationsbildung, die der Bearbeitung dieser Themen immer auch

zugrunde liegen muss.

2. Gender: Geschlechtsidentität und -differenz

Wie ein roter Faden durchzieht dasWerk Judith Butlers die Frage nach der Beschaf-

fenheit und Differenz der Geschlechter. Für Butler ist die geschlechtliche Identi-

tät eines Menschen weder objektiv noch abschließend gegeben, sondern stets das

Ergebnis von vielschichtigen performativen Diskursen.10 In ihren Arbeiten wird

6 Vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im

theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 144 (2018), S. 179-202, 179 (hier weitere Lite-

raturangaben).

7 Vgl. Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin:

1995; Dies.: Das Unbehagen der Geschlechter. Aus demAmerikanischen von KathrinaMenke,

Frankfurt: 192018.

8 Vgl. Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: 1998.

9 Vgl. Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, aus dem

Amerikanischen von Frank Born, Berlin: 2016.

10 Vgl. J. Butler: 2018, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Stefan Böntert

Butler nicht müde zu betonen, dass diese Diskurse nicht neutral an das einzel-

ne Subjekt herantreten, sondern für dieses Subjekt eine konstitutive Bedeutung

haben. Innerhalb der Diskurse entsteht erst das, was das Subjekt ausmacht und

charakterisiert, d.h. das Subjekt wird erst zum Subjekt durch den Vollzug der kon-

struierenden Diskurse. Indem ein Subjekt in Diskurse eingebunden ist, kommt es

zu sich selbst.11 Mittels der Diskurse entwickelt es ein Selbstbild sowie eine soziale

Rolle und findet schließlich auch zu einer eigenen geschlechtlichen Identität. But-

ler geht so weit, in gleicher Weise die Wahrnehmung des menschlichen Körpers

in dieses Denkmodell einzubeziehen12, sodass jede scheinbar eindeutig umrisse-

ne Unterscheidung zweier Geschlechter in Frage gestellt ist.13 Zusammengenom-

men geht der Ansatz davon aus, dass »die sozialen Normen die personale Existenz

transzendieren«14, was in der Konsequenz bedeutet, dass kulturelle Deutungsmus-

ter für die geschlechtliche Identität eines Subjekts eine Schlüsselrolle spielen. Vor

diesem Hintergrund wird verständlich, dass die Philosophin allen Versuchen eine

Absage erteilt, die ein Verständnis von geschlechtlicher Identität jenseits der Dis-

kurse und der darin waltenden Prinzipien und Absichten entwerfen wollen.15 Wo

Theoriekonzepte einen Anspruch auf bestimmte normative Codes erheben, sind

sie kritisch zu hinterfragen. Ein binäres Denken, das ›Geschlecht‹ stets unter dem

Aspekt der Differenz von männlich und weiblich betrachtet, geht nach Butler an

der Wirklichkeit vorbei.

Blickt man durch diese Linse auf das Gottesdienstleben der Kirche, tun sich er-

hellende Perspektiven auf: »Anders als konventionelle liturgiewissenschaftliche Ar-

beiten es vielleicht vermuten lassen, sind Geschlechterdifferenzen und Genderfra-

gen zutiefst eingewoben in den Stoff, aus dem gottesdienstliches Handeln gewirkt

ist«16.Weite Teile der Arbeitsfelder,mit denen wir es heute inTheorie und Praxis zu

tun haben, können als Diskurse begriffenwerden, in denen umgeschlechtliche Rol-

lenmuster und Identitäten gerungenwird. Anders ausgedrückt:Was auf den ersten

Blick ausschließlich theologisch von Interesse zu sein scheint, erweist sich bei ge-

nauerem Hinsehen auch als ein gendertheoretisch sensibles Thema. »Die Gender-

theorie nach Judith Butler«, so formuliert Theresia Heimerl, macht »sichtbar, was

im katholischen Alltag längst beobachtbar ist: Identität, auch Geschlechtsidenti-

tät, ist bei weitem keine klar umrissene und festgefügte Größe mehr und schon

11 Vgl. Villa, Paula-Irene: Judith Butler. Eine Einführung, Frankfurt a.M.: 22012, S. 22.

12 Vgl. J. Butler: 1995, S. 24-35.

13 Vgl. Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einführung, Hamburg: 42013, S. 71-75.

14 G. Werner: 2018, S. 184.

15 Vgl. J. Butler: 1995, S. 133.

16 Berger, Teresa: »Gottesdienst und Geschlechterdifferenzen im Wandel. Zu einer liturgie-

wissenschaftlichen Forschungsrichtung im 21. Jahrhundert«, in: Albert Gerhards/Benedikt

Kranemann (Hg.): Dynamik und Diversität des Gottesdienstes. Liturgiegeschichte in neuem

Licht (= Questiones disputatae, Band 289), Freiburg i.Br.: 2018, S. 126-151, 128.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 83

gar nicht in den zwei einzigen Kategorien heterosexuelle Männlichkeit und Weib-

lichkeit präsent,wie es derWesensbegriff der lehramtlichenDokumente suggeriert

und gerne hätte«17. Dies sei anhand einiger Beispiele erläutert.

Eine Reihe von Kirchen hat jüngst Segnungsfeiern für gleichgeschlechtliche

Paare geschaffen oder weitergehend ihre Trauungsliturgien für diese Partnerschaf-

ten geöffnet. Die Maßnahmen stehen im Zusammenhang mit der wachsenden Ak-

zeptanz unterschiedlicher Lebensformen im deutschen Sprachgebiet, in Westeu-

ropa sowie in Nordamerika. Sie folgen der kulturellen Entwicklung, in der gleich-

geschlechtliche Paare zunehmend aus der Nische des Privaten heraustreten und

in der Öffentlichkeit sichtbar werden. Diese Paare und die Ernsthaftigkeit ihrer

Beziehung nicht nur anzuerkennen, sondern auch rituell zu begleiten und unter

den Segen Gottes zu stellen, ist das zentrale Anliegen. Debatten um die anthro-

pologischen Aspekte von Partnerschaft, eine theologisch sinnvolle Einordnung von

biblischen Aussagen und die Gewichtung von Traditionen begleiten diesen Pro-

zess. Inzwischen besitzen etwa die Alt-Katholische Kirche in Deutschland18 oder

die Evangelische Kirche von Westfalen19 eigene Gottesdienstbücher, die diese Fei-

ern ordnen und als offizielle Liturgien ihrer Kirchen ausweisen. Die Bücher – Bei-

spiele aus Ländern außerhalb des deutschen Sprachgebiets ließen sich ergänzen

– stehen für die Einsicht, dass Geschlechteridentitäten und Beziehungsformen

weitaus komplexer ausfallen können, als es die simple Rede von Frau und Mann

nahelegt. Ein noch junges Feld, das ebenfalls in diesen Kontext gehört, sind die in

privater Initiative entstehenden Segnungsfeiern für transidente Menschen.20

Bisher zeigt sich die offizielle katholische Lehrmeinung noch unbeeindruckt

von den veränderten Perspektiven der Schwesterkirchen. Aus prinzipiellen moral-

theologischen Überzeugungen sowie aus historischen Gründen sind unter katho-

lischer Regie keine Segnungsfeiern, geschweige denn Trauungsgottesdienste für

gleichgeschlechtliche Paare möglich. Allerdings kann man sich auch hier nicht völ-

lig dem gewandelten Bewusstsein entziehen. Wenn beispielsweise Fachleute aus

17 Heimerl, Theresia: AndereWesen – Frauen in der Kirche,Wien-Graz-Klagenfurt: 2015, S. 149.

18 Vgl. Die Feier der Partnerschaftssegnung im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in

Deutschland. Für den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die Liturgische Kom-

mission und hg. von Bischof und Synodalvertretung, Bonn: 2014. Zur Diskussion vgl. Krebs,

Andreas/Ring, Matthias (Hg.): Mit dem Segen der Kirche. Die Segnung gleichgeschlecht-

licher Partnerschaften in der theologischen Diskussion (= Geschichte und Theologie des

Alt-Katholizismus. Schriftenreihe des Alt-Katholischen Seminars der Rheinischen Friedrich-

Wilhelms-Universität Bonn, Band 8), Bonn: 2018.

19 Vgl. Evangelische Kirche vonWestfalen (Hg.): Segnungsgottesdienst für Paare in eingetrage-

ner Lebenspartnerschaft, Bielefeld: 2015.

20 Vgl. z.B.: Ein Segen für Trans*Menschen. Agende für einenGottesdienst anlässlich einer Tran-

sition, https://www.quikt.de/das-handbuch [05.06.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch


84 Stefan Böntert

der Theologie21 und sogar Bischöfe22 ein grundsätzliches Überdenken bisheriger

anthropologischer und theologischer Begründungsfiguren einfordern, sind ers-

te Hinweise auf einen Kurswechsel erkennbar. Das Wissen um die diskursiven

Konstruktionen von Geschlechtsidentitäten und deren Spektrum scheint zu wach-

sen, die moraltheologischen Argumente werden in neuem Licht betrachtet und

in der Folge Segnungsfeiern mit steigender Tendenz als notwendig bezeichnet.23

Überschaut man die derzeitigen innerkatholischen Kontroversen zu diesem The-

ma, zeigt sich ein vielschichtiges Bild: Es treffen nicht allein lehramtliche Festle-

gungen oder liturgiehistorische Leitbilder aufeinander, sondern mit diesen The-

men stehen sich zugleich auch unterschiedliche anthropologische Konzepte von

Geschlechtsidentität gegenüber.

Mit der Forderung nach einer tätigen Teilnahme aller Gläubigen an der Feier

umreißt das Zweite Vatikanum ein Kernprinzip seines Liturgieverständnisses.24

Dass in diesem Zusammenhang den sprachlichen Formulierungen von Texten und

Gebeten große Aufmerksamkeit zukommen muss, hat in den letzten Jahren ei-

nen Umdenkprozess eingeleitet und das Bemühen um eine inklusive Sprache ver-

stärkt.25 Weil eine allein männlich gefärbte Sprache der tätigen Teilnahme entge-

gensteht, wurden Korrekturen und Ergänzungen vorgenommen, jüngst im neuen

Lektionar für die Sonntage.26 Auch wenn noch längst nicht alle Baustellen beseitigt

sind, finden sich heute geschlechtsneutrale Begriffe, zumindest aber Formulierun-

gen, die Frauen und ihre Anliegen ausdrücklich benennen bzw. ansprechen. Wie

tiefgreifend der Wandel reicht, zeigt die Tatsache, dass jeder Rückschritt in die-

sem Bereich als restriktive Ausgrenzung wahrgenommen wird und mit entschie-

denem Widerstand rechnen muss. Wird über die Frage diskutiert, wie das Prin-

zip der tätigen Teilnahme in der konkreten Praxis eingelöst werden kann, melden

sich rasch Stimmen, die energisch eine geschlechtssensible Gottesdienstgestaltung

einklagen. Nehmen wir diese Entwicklungen zusammen, dann ist offensichtlich,

21 Vgl. exemplarisch mit vielen Literaturverweisen die Beiträge in Goertz, Stephan (Hg.): »Wer

bin ich, ihn zu verurteilen?«. Homosexualität und katholische Kirche (= Katholizismus im

Umbruch, Band 3), Freiburg i.Br.: 2015.

22 Vgl. »Durchaus möglich? Aktuelle Stimmen aus der Kirche in Deutschland zur Segnung

gleichgeschlechtlicher Paare«, in: Gottesdienst 52 (2018), S. 60.

23 Vgl. Volgger, Ewald/Wegscheider, Florian (Hg.): Benediktion vongleichgeschlechtlichenPart-

nerschaften (Schriften der Katholischen Privatuniversität Linz 8), Regensburg: 2020.

24 Vgl. SC 11 u.ö.

25 Vgl. Pahl, Irmgard: »Wie heute sprechen in der Liturgie?«, in: Benedikt Kranemann/Eduard

Nagel/Elmar Nübold (Hg.): Heute Gott feiern. Liturgiefähigkeit des Menschen und Men-

schenfähigkeit der Liturgie (= Pastoralliturgische Reihe in Verbindung mit der Zeitschrift

»Gottesdienst«), Freiburg i.Br.: 1999, S. 112-122.

26 Vgl. https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwe-

stern-und-brueder[21.05.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder


Performanz. Macht. Gottesdienst. 85

dass der Diskurs weit über die Grenzen der Theologie hinausreicht. Zu Konzilszei-

ten mag die Sorge für die tätige Teilnahme noch als ein innertheologisches oder

liturgiepraktisches Problem betrachtet worden sein. Heute wird man nicht dar-

an vorbeigehen dürfen, dass die Feier mittels der Sprache (auch durch die Spra-

che der Zeichen!) bestimmte Geschlechterverhältnisse und -identitäten konstruiert

und inszeniert – von denen dann wiederum abhängt, ob das Geschehen entweder

als integrierend und partizipativ oder als bevormundend und ausgrenzend erlebt

wird.

Die genannten Beispiele sind natürlich nur ein kleiner Hinweis darauf, wie in

Theorie und Praxis der Liturgie geschlechtliche Identitäten entwickelt und trans-

portiert werden. Reiches Untersuchungsmaterial könnten feministische Liturgien

beisteuern, in denen Zeichen und Texte eine enge Symbiose mit der Erfahrungs-

welt von Frauen eingehen und eigene Resonanzräume von Körperlichkeit und ge-

schlechtlicher Identität schaffen.27 Ein Thema mit viel theologischer und kirchen-

politischer Sprengkraft ist schließlich die wieder neu aufgeflammte Debatte um

die Zulassung von Frauen zu den Weiheämtern.28 Aufs Ganze gesehen ist die Fra-

ge nach der geschlechtlichen Identität längst im Zentrum der Themen angekom-

men, die das Forschungsobjekt der Liturgiewissenschaft bilden. Dies gilt auch für

die Historiografie, wie es Teresa Berger anhand zahlreicher Beispiele nachgewie-

sen hat. In weiten Teilen der Gottesdienstgeschichte wirkte das Prinzip der Ge-

schlechterdifferenz und -identität als ein prägendes Ordnungsmuster.29 Weil es

derart drängend ist, ja allgegenwärtig scheint, gehört dasThema auf die Tagesord-

nung des liturgiewissenschaftlichen Forschens.

Mit dieser Feststellung ist allerdings noch nicht die Frage beantwortet, was wir

gewinnen, wenn wir Butlers Analysekategorie aufgreifen. Mindestens zwei Ant-

worten auf diese Frage legen sich nahe: Zum einen hilft der Rückgriff auf Butler da-

bei zu verstehen, wie anfällig (liturgie-)theologische Muster, aber auch Rechtsnor-

men von Gottesdiensten für die Verengung auf scheinbar festgelegte Geschlechter-

identitäten sein können. Eine nuancierte Liturgiewissenschaft kann Rollenzwänge

27 Vgl. Enzner-Probst, Brigitte: Frauenliturgien als Performance. Die Bedeutung von Corporali-

tät in der liturgischen Praxis von Frauen, Neukirchen-Vluyn: 2008, bes. S. 375-383;Wustmans,

Hildegard: Balancieren statt ausschließen. Eine Ortsbestimmung von Frauenritualen in der

Religions- und Pastoralgemeinschaft der Kirche (Studien zur Theologie und Praxis der Seel-

sorge 83), Würzburg: 2011.

28 Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Ausschluss von Frauen von der Weihe unter Zu-

hilfenahme von Butler liefert Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic: Thinking the

Inordinate Body«, in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and

Judith Butler, New York: 2006, S. 93-119.

29 Vgl. Berger, Teresa: »Liturgiegeschichte und Gender-Forschung. Herausforderungen für die

liturgische Tradition«, in: Heiliger Dienst 62 (2008), S. 209-223; Dies.: 2018; Dies.: Gender Dif-

ferences and the Making of Liturgical History. Lifting a Veil on Liturgy’s Past, Burlington/VT:

2011.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Stefan Böntert

transparent machen und das Bewusstsein dafür fördern, dass bei einer Feier im-

mer Menschen mit verschiedenen geschlechtlichen Identitäten zugegen sind. Der

Sichtbarkeit von Frauen kommt zweifellos ein besonderes Gewicht zu, allerdings

reichen die Aufgaben weit darüber hinaus und umfassen auch Menschen, die jen-

seits binärer Zuordnungen leben.30 Zum anderen ist absehbar, dass die Gender-

thematik auf Zukunft hin die Beziehungen zwischen den Kirchen noch stärker als

bisher beeinflussen werden. Längst ist sie zu einemThema geworden, dem auch in

der Ökumene eine große Bedeutung zukommt.31Weil die Kirchen in diesem Punkt

unterschiedlicheWege gehen, kann eine gendersensible Liturgiewissenschaft fach-

kundige Unterstützung für die ökumenischen Gespräche zur Verfügung stellen.

3. Macht: Unterwerfung und Widerstand

Inhaltlich engmit Butlers Gendertheorie verbunden sind die Überlegungen, die sie

zum Thema ›Macht‹ vorgelegt hat. Auch in diesem Fall lehnt die Philosophin ein

Verständnis ab, das schematisch vorab festgelegten Definitionen folgt. Mit dem

Begriff der Macht bezeichnet sie, ähnlich wie mit Blick auf die geschlechtliche

Identität des Subjekts, keine objektiv feststehende Größe, sondern eine je neu ent-

stehende Wirklichkeit. Machtverhältnisse sind nicht einfach gegeben und einem

Menschen von außen auferlegt, sondern werden mittels performativer Handlun-

gen und Diskurse je neu hervorgebracht und bestätigt.32 Dabei besteht zwischen

dem Subjekt und der Macht ein geradezu paradoxales Verhältnis. Auf der einen

Seite ist ein Mensch auf Macht angewiesen, denn nur indem es sich der Macht

unterwirft, kann das Subjekt überhaupt zu sich selbst kommen. Ohne diesen Akt

des Unterwerfens ist das Subjekt gar nicht denkbar, es bleibt stets auf Macht ange-

wiesen, weil es durch sie geformt ist.33 Auf der anderen Seite verlangt diese Unter-

werfung dem Subjekt etwas ab, das erhebliche Schwierigkeiten verursacht. Denn

indem es sich unterwirft, empfindet das Subjekt zugleich eine tiefgreifende Ein-

schränkung des eigenen Denkens und Handelns. Weil es die Machtverhältnisse,

in die es kommt, nicht selbst gewählt hat, kann die Unterwerfung den Eindruck

auslösen, in den persönlichen Ideen und Handlungsmöglichkeiten beschnitten zu

30 Vgl. Berger, Teresa: »How Many Gender Differences Must a Liturgy Know?«, in: Reflec-

tions (Fall 2018), S. 41-42; vgl. https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_

2018_02.pdf[03.06.2019).

31 Vgl. Berger, Teresa: »Gender Matters in Worship. An Ecumenical Theme across a Divided

Church«, in: Liturgy 30 (2015), S. 36-43.

32 Vgl. H. Bublitz: 2013, S. 80-82.

33 Vgl. Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 72013,

S. 8-11.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf


Performanz. Macht. Gottesdienst. 87

werden. Stets aufMacht angewiesen und doch durch dieselbeMacht in die Schran-

ken gewiesen – für Butler ist diese Paradoxie ein tragender Pfeiler ihres Subjekt-

verständnisses.34 Unterwerfung und Autonomie gehen bei Butler immer Hand in

Hand. Im Zusammenspiel der beiden Faktoren wird das Subjekt konstituiert und

werden Macht und ihre Strukturen je neu verhandelt. In diesem vielschichtigen

Geflecht verortet Butler schließlich auch die Fähigkeit des Subjekts, bestehende

Machtverhältnisse auf den Prüfstand zu stellen und eigene Ansprüche zu erhe-

ben. Im Prozess der Subjektwerdung geschieht eine kritische Auseinandersetzung

mit der Macht, die schließlich auch in den Widerstand gegen bestehende Vorga-

ben und Ordnungen münden kann: »Widerstand erscheint somit«, so fasst Butler

diesen Gedanken zusammen, »als Wirkung der Macht, als Teil der Macht, als ihre

Selbstsubversion«35.

Wer im Zusammenhang mit der Liturgie auf Macht und Machtverhältnisse zu

sprechen kommt, wird sich auf manche Missverständnisse einstellen müssen. Die

Probleme beginnen schon damit, dass dieTheologie den Machtbegriff für gewöhn-

lich ausschließlich auf Gott und sein Wirken in der Gestalt von menschlichen Zei-

chen bezieht. Theologisch gesehen kann es in der lex crendendi ebenso wie in der

lex orandi nur eine einzige Macht geben, und die liegt auf der Seite Gottes. Dem-

gegenüber besitzt alles menschliche Handeln nur einen dienenden und empfan-

genden Charakter, aber es hat keinerlei Recht darauf, eigene Ansprüche zu stel-

len.36 So sehr dieser Blick zu überzeugen vermag, ist allerdings doch eine wesent-

liche Schwäche nicht zu übersehen: Er schweigt über dieMachtverhältnisse, die aus

anthropologischer Sicht die Beziehungen zwischen den Mitfeiernden bestimmen.

Die weitgehende Unsichtbarkeit der Kategorie ›Macht‹ in der Liturgiewissenschaft

lässt sich vermutlich auf die Sorge zurückführen, den besonderen Vorrang Gottes

zuwahren.Diese Sorge ist berechtigt und verdient Unterstützung.Gleichwohl wird

man nicht so tun dürfen, als sei das gottesdienstliche Leben der Kirche eine von

menschlicher Macht und ihren subtilen Mechanismen und Strukturen unberühr-

te Wirklichkeit. Wie es die Ritualwissenschaften anhand von Beispielen aus Ver-

gangenheit und Gegenwart aufgezeigt haben, besteht zwischen Zeichen, Symbolen

und Machtkonstellationen immer ein untrennbarer Zusammenhang. Dabei bilden

Rituale bereits bestehende Machtverhältnisse ab, sie beschränken sich jedoch kei-

neswegs auf die Wiederholung des Bekannten. Werden Rituale vollzogen, stiften

sie zugleich im performativen Sinne bestimmte Rangordnungen, Zuständigkeiten

und Positionen innerhalb einer Gruppe oder Gemeinschaft. Rituelle Inszenierun-

gen, man denke hier beispielsweise an Feste, Versammlungen oder Prozessionen,

34 Vgl. P.-I. Villa: 2012, S. 42.

35 J. Butler: 2013, S. 89.

36 Vgl. Gerhards, Albert/Kranemann, Benedikt: Einführung in die Liturgiewissenschaft, Darm-

stadt: 32013, S. 121-123.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Stefan Böntert

können als eine expressive Darstellung und Stabilisierung vonMachtsystemen ver-

standen werden, aber auch als ein energischer Ausdruck von Machtansprüchen,

die bisher noch nicht eingelöst sind.37 Diese Muster und ihre Auswirkungen für

das Feiergeschehen sind noch viel zu wenig bewusst. Dies ist nicht ungefährlich,

denn eine liturgiewissenschaftliche Arbeit, die die Analysekategorie ›Macht‹ nicht

kennt, ist blind für die große Verantwortung, die mit der Verwendung von Zei-

chen und Ritualen verbunden ist. Sie steht vor allem in der Gefahr, übersteigerte

Repräsentationen von gottesdienstlicher Macht als Nebensächlichkeit abzutun –

und die Augen davor zu verschließen, wie durch rituelle Überhöhungen von Macht

theologische Grundüberzeugungen unterlaufen werden können.

Der Faktor Macht lässt sich besonders im Hinblick auf den letztgenannten

Punkt als eine liturgiewissenschaftliche Analysekategorie fruchtbar machen. Na-

türlich erschöpft sich eine Feier nicht in den Vollzügen des Priesters, allerdings

kommt ihm stets eine herausgehobene Rolle für das Geschehen zu. Der Salzbur-

ger Theologe Gregor Maria Hoff hat jüngst von einer »Sakralmacht« gesprochen,

die der Priester durch seine Position und Aufgabe innehat und mit der äußerst

sorgfältig umzugehen ist.38 Die Geschichte kennt zahlreiche Beispiele dafür, wie

in der Feier der Rangunterschied zwischen dem geweihten Klerus und Laien re-

gelrecht inszeniert wurde. Die über Jahrhunderte prägende Sprachbarriere, aus-

schließlich dem Priester vorbehaltene Zonen innerhalb des Kirchenraumes oder

prächtige Gewänder und Insignien sind nur einige Bereiche, an die hier erinnert

werden kann.39 Gewiss lassen sich für diese Beispiele – die Liste ließe sich verlän-

gern – Legitimationen finden, die vor dem jeweiligen historischen Hintergrund

betrachtet einleuchten. Dennoch wäre es zu kurz gegriffen, wollte man sie aus-

schließlich im Licht theologischer Konzepte interpretieren. Legt man ein perfor-

matives Verständnis von Macht zugrunde, können die Beispiele zugleich verstan-

den werden als eine zeittypische Repräsentation von Macht(-ansprüchen) sowie

eines bestimmten Amtshabitus, der von einem übersteigerten Selbstbewusstsein

getragen war.

Inszenierungen von Rangordnungen und damit auch von Macht prägen die

Liturgie in der Geschichte und prägen sie bis heute. In den letzten Jahren wird viel

über den Zuschnitt von Kirchenräumen diskutiert und die Frage gestellt, wie die

37 Vgl. Büttner, Andreas/Mattheis, Marco/Sobkowiak, Kerstin: »Macht und Herrschaft«, in:

Christiane Brosius/Axel Michaels/Paula Schrode (Hg.): Ritual und Ritualdynamik. Schlüssel-

begriffe, Theorien, Diskussionen, Göttingen: 2013, S. 69-76; Kertzer, David I.: »Ritual, Poli-

tik und Macht«, in: Andréa Belliger/David J. Krieger (Hg.): Ritualtheorien. Ein einführendes

Handbuch, Wiesbaden: 52013, S. 361-386.

38 Vgl. Hoff, Gregor Maria: Vortrag beim Studientag der Deutschen Bischofskonferenz am 13.

März 2019 in Lingen, https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/

2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf [22.5.2019].

39 Vgl. B. Kranemann: 2019, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf


Performanz. Macht. Gottesdienst. 89

Ästhetik den theologischen Ideen des Zweiten Vatikanums angemessen entspre-

chen kann.40 Die Debatten sind zu begrüßen, zeigen doch nicht wenige Räume er-

hebliche Defizite in diesem Bereich.41 Problematisch ist allerdings wiederum, dass

die Suchbewegungen die machtspezifischen Beziehungen zwischen dem geweih-

ten Amtsträger und den übrigenMitfeiernden nicht in ihre Überlegungen einbezie-

hen. Wie ist etwa ein Raum zu beurteilen, in dem der Altar durch viele Stufen den

Bereich der übrigen Anwesenden weit überragt? Welche Signale sendet eine solche

Architektur aus im Hinblick auf die Machtverhältnisse, die zwischen den liturgi-

schen Diensten auf der einen und den übrigen Mitfeiernden auf der anderen Seite

bestehen? Natürlich ist es der Transparenz des Geschehens wegen unverzichtbar,

die Dienste und ihre Aufgaben auch in ritueller und ästhetischerHinsicht kenntlich

zu machen. Aber das bedeutet nicht, dass die Rollenunterschiede in ihrer Außen-

wirkung so dominant werden müssen, dass sie in das ästhetische (und damit auch

in das theologische!) Zentrum von Raum und Feier rücken. Es ist mehr als zweifel-

haft, ob ein Raum, der gestalterisch eher den Eindruck von Herrscher und Unter-

tanen als den einer gemeinsamen Feiermit unterschiedlichen Rollen und Aufgaben

nahelegt, überhaupt noch für eine Liturgie nach heutigen Maßstäben geeignet ist.

Kannman wirklich von einer tätigen Teilnahme aller Mitfeiernden sprechen, wenn

die Inszenierung völlig entgegengesetzte Signale aussendet?

Ein besonderes Gewicht kommt in diesem Zusammenhang dem Vorstehersitz

und seiner Verwendung zu.42 An welcher Stelle der Sitz im Raum errichtet ist,

durch welche ästhetischen Akzente er sich von den übrigen Sitzgelegenheiten un-

terscheidet undwer auf ihmPlatz nehmen darf, ist keineswegs nebensächlich, son-

dern geht – mit Judith Butler gesprochen – mit einer performativen Inszenierung

von Macht einher. Mancherorts sind beachtliche Lösungen entstanden, die sich

in ihrer Form den räumlichen Bedingungen anpassen und zugleich den Leitungs-

dienst in einer gelungenen Balance zwischen Erkennbarkeit und Zurückhaltung

erkennbar machen. Dem stehen allerdings Modelle gegenüber, die an eine macht-

volle Autorität, aber nicht an den Leitungsdienst innerhalb einer gottesdienstli-

chen Feier denken lassen.43 Aus machttheoretischer Sicht bedenklich ist ferner die

40 Vgl. SC 124.

41 Vgl. die Übersicht über die Debattenschwerpunkte im späten 20. und frühen 21. Jahrhun-

dert: Böntert, Stefan: »Katholischer Kirchenbau zwischen theologischem Anspruch und ge-

sellschaftlichemWandel. Raumkonzepte in der Liturgiereform nach dem II. Vatikanum«, in:

Frank Bösch/Lucian Hölscher (Hg.): Jenseits der Kirche. Die Öffnung religiöser Räume seit

den 1950er Jahren, Göttingen: 2013, S. 29-58.

42 Vgl. dazu die historische und systematische Studie von Keplinger, Josef: Der Vorstehersitz.

Funktionalität und theologische Zeichenstruktur (= Pius-Parsch-Studien, Band 11), Freiburg

i.Br.: 2015, die allerdings im (liturgie-)theologischen Horizont verbleibt und keinerlei Bezug

zu den machttheoretischen Dimensionen des Vorstehersitzes herstellt.

43 Ein besonders anschauliches Beispiel für diesen Typ von Sitz steht in der Kirche St. Peter im

westfälischen Waltrop.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Stefan Böntert

rechtliche Regelung, dass der Sitz ausschließlich dem geweihten Priester vorbe-

halten bleiben muss. Wenn Laien einer Feier vorstehen, müssen sie andere Sitze

einnehmen, der Vorstehersitz bleibt leer.44 Man ahnt, welche Konsequenzen in der

Wahrnehmung damit verbunden sind: Den Laien, aber auch den durch sie geleite-

ten Feiern, kommt in diesem Augenblick eine geringere Bedeutung zu als dem ge-

weihten Vorsteher. Mehr noch: Durch diese Regelung wird dem geweihten Vorste-

her performativ eine besondere Position zugesprochen, eine »Sakralmacht«, selbst

wenn er gar nicht im Raum anwesend ist.

Den Herausforderungen, welche die Einsicht in die performative Dimension

der Macht an die liturgiewissenschaftliche, aber auch an die liturgiepraktische Ar-

beit stellt, sollte nicht ausgewichen werden. Diese Perspektive ist gewinnbringend,

weil sie die in theologischen Konzepten eingeschriebenen (und zumeist verborge-

nen) Machtstrukturen aufdeckt. Welche Repräsentationen von Macht und Rang-

ordnung sind in Praxis und Reflexion der Liturgie eingewoben?Was wird in diesen

Konzepten an möglichen Risiken nicht hinreichend beachtet – oder möglicher-

weise sogar aktiv verschleiert? Wo können bestimmte theologische Koordinaten

im Gottesdienst bei den handelnden Personen übersteigerte und damit riskante

Selbstwahrnehmungen begünstigen (»theokratische Auserwähltheitsideologien«45)

– mit unabschätzbaren Folgen? Wie tragen ästhetische Konstellationen dazu bei,

Personen so herauszuheben, dass auf die Liturgie in ihrer zentralen Bedeutung

als Begegnung von Gott und Mensch ein schiefes Licht fällt?46 Ob eine Feier in die

Begegnung führt, geistlich fruchtbar ist und als partizipativ empfunden wird, ob

die Mitfeiernden in Beziehung zu Gott und zueinander treten können, hängt nicht

unwesentlich von den hier waltenden Machtverhältnissen ab. Das Thema der Ge-

schlechtsidentität spielt hier ebenfalls wieder hinein. Denn mit welchen Akzenten

über die Rolle der Geschlechter liturgiewissenschaftlich diskutiert wird und wie sie

die Praxis bestimmt, ist immer auch eine Frage von Machtverhältnissen.

44 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Zum gemeinsamen Dienst berufen.

Die Leitung gottesdienstlicher Feiern. Rahmenordnung für die Zusammenarbeit von Pries-

tern, Diakonen und Laien im Bereich der Liturgie (= Die Deutschen Bischöfe 62), Bonn: 1999,

Nr. 62.

45 Werbick, Jürgen: DenGlauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. 3., vollständig neu

bearbeitete Auflage, Freiburg i.Br.: 32005, S. 717.

46 Vgl. B. Kranemann: 2019, S. 14; Ders.: 2018, S. 246.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 91

4. Vulnerabilität: Angewiesenheit und Anerkennung

In ihren jüngeren Beiträgen setzt Judith Butler ihre Überlegungen zur Frage fort,

wie das Subjekt in seinen vielfältigen Beziehungen gedacht werden kann.47 Dabei

widmet sie sich dem Wechselspiel von Anrede und Antwort, von Empfangen und

Artikulation, das untrennbar mit dem Subjekt verbunden ist. Eine zentrale Rolle

in ihren Analysen spielt der Begriff der Vulnerabilität, mit dem sie die Eigenschaft

des Subjektes bezeichnet, angesprochen, berührt, betroffen oder – im schlimms-

ten Fall – sogar gefährdet und verletzt werden zu können.48 In dieser Breite ge-

dacht bezeichnet Vulnerabilität alle Formen des Angesprochenseins49, darunter

fällt die Erfahrung von vertrauensvoller Liebe genauso wie die Konfrontation mit

hasserfüllter Ablehnung: »Vulnerabilität […] meint für Butler eine prinzipielle und

rückhaltlose Empfänglichkeit dafür, von Anderen und Anderem affiziert zu wer-

den«50. Ein weiteres Mal lehnt Butler – ganz der Linie ihres Denkens treu bleibend

–die Idee ab, diese Dimension als eine Realität zu betrachten, die demSubjekt bloß

innewohnt. Aus ihrer Sicht kann ein Subjekt gar nicht ohne Vulnerabilität gedacht

werden.51 Stets bleibt es auf die Erfahrung der Anrede angewiesen, mehr noch:

Erst in der Anrede, d.h. in der Abhängigkeit von anderen, beginnt es als Subjekt zu

existieren und kommt zu sich selbst.52 Setzt man diese Abhängigkeit als charakte-

ristisch voraus, geht sie natürlich mit nicht unerheblichen Spannungen, ja Risiken

einher. Butler ist sich dessen bewusst, dass diese Abhängigkeit vielfach ausgenutzt

wird und in der Folge großes Leid entstehen kann. Aus diesem Grund weist sie mit

Nachdruck darauf hin, dass jedes Leben immer Anerkennung, Schutz und Unter-

stützung braucht.53 Die Kategorie der Anerkennung bildet die andere, ergänzende

Seite dessen, was Butler Vulnerabilität nennt.Wird einemmenschlichen Leben das

Recht abgesprochen, bedürftig und angewiesen zu sein, wird ihm die notwendi-

ge Anerkennung entzogen, drohen Gewalt und Vernichtung um sich zu greifen.

Deshalb ist die Anerkennung eine unverzichtbare Voraussetzung für das Leben:

»Woher sonst sollte ein Grundsatz kommen, mit dem wir geloben, andere vor […]

Gewalt zu schützen, […] wenn nicht aus dem Verständnis einer allgemeinen Ver-

letzbarkeit?«54

47 Zu nennen sind hier v.a. Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt: 32012,

undDies.: 1998, S. 9-71. Die Verbindungen, die Butler zwischenVulnerabilität undKörperlich-

keit zieht, können hier nur genannt, aber nicht weiter ausgeführt werden.

48 Vgl. Pistrol, Florian: »Vulnerabilität. Erläuterungen zu einem Schlüsselbegriff im Denken Ju-

dith Butlers«, in: Zeitschrift für Praktische Philosophie 3 (2016), S. 233-272, 233.

49 Vgl. G. Werner: 2018, S. 196-198.

50 F. Pistrol: 2016, S. 239.

51 Vgl. J. Butler: 2012, S. 43-46; Dies.: 2016, S. 172.

52 Vgl. H. Bublitz: 2013, S. 98-100.

53 Vgl. J. Butler: 2012, S. 47; F. Pistrol: 2016, S. 245-254.

54 J. Butler: 2012, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Stefan Böntert

Die Liturgiewissenschaft findet auch in diesem dritten Aspekt aus demDenken

Butlers einen Anstoß, dem nachzugehen sich lohnt. In diesem Zusammenhang ist

vor allem an die tiefgreifenden Spannungen zu erinnern, die bestehen zwischen ei-

nerseits der Liturgie der Kirche und andererseits den zahlreichen Strategien, mit

denen Menschen unserer Gegenwart ihre Erfahrungen von Bedürftigkeit interpre-

tieren und verarbeiten. Der oftmals schlagwortartig formulierte Vorwurf, die über-

lieferten gottesdienstlichen Texte und Symbole seien lebensfern, verweist auf die

Dissonanzen, die hier bestehen. Dabei ist die Lage geradezu paradox: Während

der Begriff der Spiritualität in unserer Gegenwart auf ein breites Echo stößt, also

die Einsicht in die eigene Bedürftigkeit weit verbreitet scheint, hat demgegenüber

die Liturgie an Anziehungskraft eingebüßt.55 Vielen erscheint das gottesdienstli-

che Leben der Kirche keine Ressourcen mehr bereitzuhalten, aus denen sich ein

tragfähiger Umgang mit der Bedürftigkeit des menschlichen Lebens schöpfen lie-

ße. Wenn man es mit einem anderen Ausdruck beschreiben will, dann kann man

sagen, dass der Liturgie nur noch eine sehr begrenzte Kompetenz bei der Bewälti-

gung von Kontingenzerfahrungen zugetraut wird. Welche Gründe zu dieser Ent-

wicklung führen, kann ich an dieser Stelle nicht weiter vertiefen. In Anbetracht

der kulturellen Gegebenheiten bleibt es jedoch eine der entscheidenden Fragen an

Theorie und Praxis, ob und inwieweit die Feier Räume für die Dimension der Be-

dürftigkeit zulässt – und zugleich eine Sprache zu sprechen vermag, die vom Geist

der ernsthaften Anerkennung getragen ist. Hier ließen sich zahlreiche Beispiele

nennen, für die Reflexions- und Handlungsbedarf besteht. In diesem Zusammen-

hang ist noch einmal an die bereits erwähnten gleichgeschlechtlichen Paare zu den-

ken. Zumindest katholischerseits ist bisher nicht absehbar, ob die Theologie und

mit ihr die Liturgie Räume zu schaffen in der Lage sein werden, in denen diese

Partnerschaften Anerkennung und Stärkung finden. Auf anderen Feldern ist man

hingegen erfreulicherweise schon weitere Schritte gegangen. Die zahlreichen neu

entstandenen Feiern, die in Form und Sprache auf spezifische Lebenssituationen

zugehen, weisen in die richtige Richtung und sind ein ermutigendes Signal für das

Wissen um die Zusammengehörigkeit von Angewiesenheit und Anerkennung.56 In

55 Vgl. Böntert, Stefan: »Ein fruchtbares Spannungsverhältnis. Anstöße aus der Geschichte für

das Verhältnis von Liturgie und Spiritualität in der Gegenwart«, in: Ders. (Hg.): Objektive Fei-

er und subjektiver Glaube? Beiträge zum Verhältnis von Liturgie und Spiritualität (= Studien

zur Pastoralliturgie, Band 32), Regensburg: 2011, S. 117-146.

56 Vgl. Böntert, Stefan: »Gottesdienste ›in der zweiten Reihe‹. Einige Perspektiven für Liturgie-

wissenschaft und Praxis angesichts neuer Feierformen«, in: Birgit Jeggle-Merz/Benedikt Kra-

nemann (Hg.): Liturgie und Konfession. Grundfragen der Liturgiewissenschaft im interkon-

fessionellen Gespräch, Freiburg i.Br.: 2013, S. 77-96; Kranemann, Benedikt: »Liturgie in der

Perspektive der Anderen. Aufbrüche in die Zukunft des Gottesdienstes aus katholischer Per-

spektive«, in: Hanns Kerner (Hg.): Aufbrüche. Gottesdienste im Wandel, Leipzig/Trier: 2013,

S. 129-148.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 93

diese Reihe gehört das Spektrum der (oft gut besuchten) Segnungsgottesdienste

ebenso wie Feiern an Orten, die mit bestimmten Ereignissen oder Alltagserfahrun-

gen verbunden sind (Unfälle, Katastrophen57 usw.). Solche Gottesdienste bringen

– um die Begrifflichkeit Butlers zu verwenden – Vulnerabilität als eine prägende

Grunddimension des menschlichen Lebens zum Ausdruck und bemühen sich in

Zeichen und Sprache um eine Gestaltung, in der das Evangelium als eine ermuti-

gende Anerkennung verkündigt wird.

Nehmen wir die Überlegungen zusammen, erweist sich Butlers Denken erneut

als ein weiterführender Anstoß für die liturgiewissenschaftliche Kriterienbildung.

Ein Herzstück der heutigen Liturgiewissenschaft bildet die Überzeugung vom Pa-

schamysterium, das allen Feiern des Glaubens zu Grunde liegt. Ohne diese Grund-

lage verlöre das Geschehen seinen Sinn.58 Von Judith Butler ist zu lernen, dass eine

Liturgie jenseits der fundamentalen Koordinaten von Vulnerabilität und Anerken-

nung ebenso ins Leere geht. Liturgie als Feier des Paschamysteriums verliert ihren

Sinn, ja ihre Existenzberechtigung, wenn sie über die vielfältigen Spannungen in

den subjektiven Lebenserfahrungen derMitfeiernden hinwegsieht.Um es pointier-

ter zu sagen: Jesu Tod und Auferstehung sind das Paradebeispiel für Vulnerabili-

tät und Anerkennung. Deshalb ist das Paschamysterium nur in den Spannungen

von Vulnerabilität und Anerkennung, von Kontingenzerfahrung und zusprechen-

der Anerkennung lebendig erfahrbar. Butlers Denken kann zu einem kritischen

Korrektiv gegenüber allen Versuchen werden, bestimmte theologische Denkfigu-

ren oder normativ festgelegte Feierordnungenmit dem Paschamysterium selbst zu

identifizieren.

5. Produktive Irritationen

Selbstverständlich können und wollen die genannten Felder aus der Philosophie

Judith Butlers kein erschöpfendes Bild ihres umfassenden Denkens liefern. Die

Überlegungen mussten sich auf einige Fragmente beschränken, deshalb erheben

sie weder den Anspruch, alle Differenzierungen zu berücksichtigen noch die ganze

Breite der Veröffentlichungen Butlers in den Blick zu nehmen. Was nur in Grund-

zügen skizziert werden konnte, müsste um manche Bausteine ergänzt werden.

Doch schon der Querschnitt durch die drei Schlüsselkategorien lässt erkennen,

welches Reservoir an hermeneutischen Zugängen sich für die Liturgiewissenschaft

öffnen kann – vorausgesetzt man ist bereit, sich mit Butlers nicht immer leicht

57 Vgl. Kranemann, Benedikt/Benz, Brigitte (Hg.): Trauerfeiern nach Großkatastrophen. Theo-

logische und sozialwissenschaftliche Zugänge. (= Evangelisch-katholische Studien zu Got-

tesdienst und Predigt, Band 3), Neukirchen-Vluyn/Würzburg: 2016.

58 Vgl. A. Gerhards/B. Kranemann: 2013, S. 125-128.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Stefan Böntert

zugänglicher Sprache zu befassen. Die amerikanische Philosophin liefert der Lit-

urgiewissenschaft produktive Irritationen.

In den letzten Jahrzehnten hat die Liturgiewissenschaft mehrfach Differenzie-

rungsschritte durchlaufen und dabei beträchtlich an hermeneutischer Breite hin-

zugewonnen.59 Auch in Zukunft wird dieser Prozess weitergehen müssen, nicht

zuletzt auch mit Blick auf das interdisziplinäre Gespräch mit anderen Kulturwis-

senschaften.Mir kommt es darauf an zu zeigen, dass der Blick durch die Linse But-

lers zu einer weiteren Vertiefung beitragen und die Vielschichtigkeit liturgischen

Handelns zum Ausdruck bringen kann. Geschlechtliche Identität und Differenz,

Strukturen und Mechanismen von Macht sowie die Erfahrung von Bedürftigkeit

prägen menschliches Leben grundlegend und zu jeder Zeit, deshalb spielen sie im-

mer auch eine Schlüsselrolle, wenn Menschen miteinander ihren Glauben feiern.

Mit der letzten Bemerkung ist schon angedeutet, dass mein Plädoyer für die

Verwendung von Analysekategorien aus dem Werk Butlers nicht allein aus der

Leidenschaft für das Vergessene oder Verdrängte erwächst, sondern zugleich von

der theologischen Mitte des gottesdienstlichen Lebens her denkt. Sämtliche Feiern

sind von der Überzeugung getragen, dass in den Zeichen und Texten eine Begeg-

nung zwischen Gott und Mensch stattfindet. Diese Hinwendung Gottes umfasst

das ganze Leben der Feiernden, was die Brüche und Umwege, den Zweifel60, die

Verletzungen, aber auch die Dimensionen von Körperlichkeit, Geschlechtlichkeit

oder Macht miteinschließt. Die Liturgie bliebe auf halbem Wege stecken, wollte

man bestimmte Lebenserfahrungen und -prägungen ausschließen.Wie könnte ei-

ne Liturgiewissenschaft bestehen, die stillschweigend davon ausgeht, man müsse

neutral, also unberührt von diesen Dimensionen Liturgie feiern und über Liturgie

wissenschaftlich arbeiten?

Mit dieser Frage bin ich wieder am Anfang meines Beitrags angekommen,

nämlich bei den gegenwärtigen Krisen der katholischen Kirche. Die Krisen zu be-

arbeiten, sowohl in struktureller als auch in theologischer Hinsicht, ist eine stra-

paziöse Aufgabe und wird vermutlich noch lange Zeit in Anspruch nehmen. Die

Liturgie gehört bei der Aufarbeitung zwingend auf die Tagesordnung kirchlicher

Verantwortlicher, muss aber auch die theologischeWissenschaft beschäftigen. Der

Rekurs auf Judith Butler kann dabei helfen, alle Versuche, die Liturgie als eine nicht

ins Gewicht fallende Größe zu betrachten, als zu kurz gegriffen zu entlarven. Min-

destens drei Gründe lassen sich dafür nennen: Erstens verschleiern solche Versu-

che den performativen Charakter liturgischer Zeichen und Texte und bieten damit

59 Vgl. Kranemann, Benedikt: »Die liturgische actio im Blick. Methoden gegenwärtiger Liturgie-

wissenschaft«, in: Stefan Böntert (Hg.): Gemeinschaft imDanken. Grundfragen der Eucharis-

tiefeier im ökumenischen Gespräch (= Studien zur Pastoraltheologie, Band 40), Regensburg:

2015, S. 362-379.

60 Vgl. Böntert, Stefan: «Du hast uns geschaffen, doch wir kennen dich kaum«. Gottesdienst

feiern im Angesicht des Zweifels«, in: Liturgisches Jahrbuch 67 (2017), S. 69-90.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 95

bestenfalls eine eingeschränkte Sicht auf den Zusammenhang von Liturgie, Ekkle-

siologie und Anthropologie. Zweitens erweisen sich die Analysekategorien Butlers

als hilfreich, wenn es darum geht, Konfliktfelder aufzuspüren, die aus theologi-

schen Konzepten oder kirchenrechtlichen Ordnungen der Liturgie erwachsen und

in anderen Bereichen des kirchlichen Lebens fatale Auswirkungen haben können.

Es gilt, wie Andreas Odenthal es formuliert, »eine neue Aufmerksamkeit für die am

Ritual beteiligten Menschen und ihre Grenzen zu gewinnen […]. Missbrauch setzt

nicht erst beim sexuellen Missbrauch ein«61. Drittens kann eine erweiterte Herme-

neutik helfen, die Praxis aus bestehenden Einseitigkeiten zu befreien und in einer

nuancierteren Form weiterzuentwickeln.

Judith Butler stärker, als es bisher der Fall ist, liturgiewissenschaftlich zu rezi-

pieren, ist deshalb eine lohnende Aufgabe. Wenn es gelungen ist, die produktiven

Irritationen ihres Ansatzes deutlich zu machen, haben die Überlegungen ihr Ziel

erreicht.

61 A. Odenthal: 2019, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420-005 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

