
III Routine und Unsicherheit in Ritualen

Eine praxis- und systemtheoretische Perspektive

Urs Weber

1. Einleitung

Ritualtheorien beschreiben Rituale oft als Handlungszusammenhänge, die

sich durch Merkmale wie Routine, Gewohnheit, Repetition oder Tradition

auszeichnen.1 Dagegen nimmt dieser Beitrag Rituale in den Blick, die min-

destens partiell durch Unsicherheit bezüglich vorzunehmender Handlungen

geprägt sind. Unsicherheit als ein Merkmal rituellen Handelns ist ritual-

theoretisch insbesondere dann relevant, wenn Individuen – beispielsweise,

weil sie selten am betreffenden Ritual teilnehmen – nicht mit den erwarteten

Handlungssequenzen eines Rituals vertraut sind, und diese Unsicherheit

von anderen Ritualteilnehmenden beobachtet wird und unter Umständen zu

Reaktionen führt. Dabei stellt sich die Frage, wie sich die Durchführung von

Ritualen durch die beobachtete Unsicherheit verändert.

Der Beitrag schlägt vor, Routine und Unsicherheit als zwei Extreme eines

Kontinuums aufzufassen, auf dem Rituale in analytischer Hinsicht anzusie-

deln sind. Rituale finden statt, indem Handlungsabläufe in einer routinisier-

ten Art undWeise – und damit unterbrechungs- und störungsfrei – vollzogen

werden. Es gibt jedoch auch Rituale, in denen ein Bedarf an Handlungsko-

ordination entsteht, weil nicht alle teilnehmenden Individuen mit den vor-

1 Dies lässt sich an bekannten Ritualtheorien illustrieren. Stanley Tambiah (1981: 119)

beispielsweise nennt Formalität, Stereotypie, Verdichtung und Redundanz als Cha-

rakteristika von Ritualen. Catherine Bell (1997: 138-169) definiert Rituale im Sinne ri-

tualisierter Praktiken über Formalisierung, Traditionalismus, Beständigkeit, Regelge-

leitetheit, Symbolik und Performance. Roy Rappaport (1999: 32-50) bestimmt Rituale

ebenfalls über eine Reihe von Merkmalen: Sie seien nicht durch die Durchführenden

selbst spezifiziert und wiesen Merkmale wie Formalität, Invarianz und Performance

auf.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Urs Weber

zunehmenden Handlungen vertraut sind. Im Beitrag wird der Tatbestand,

dass in vielen Fällen Routine und Unsicherheit je graduell vorhanden sein

können, theoretisch genauer gefasst und anhand des empirischen Beispiels

von daoistischen Verdienstritualen in Taiwan exemplifiziert. Zunächst wer-

den, basierend auf den Schriften Pierre Bourdieus, grundlegende Annahmen

einer Praxeologie skizziert (2). In einem weiteren Schritt wird davon ausge-

hend ein Verständnis von Ritualen erarbeitet. Zunächst kann dafür auf Cathe-

rine Bells Vorschlag Bezug genommen werden, dass Rituale als ritualisierte

Praktiken aufgefasst werden können, d.h. als Praktiken, die durch bestimmte

Merkmale graduell von nicht-ritualisierten Praktiken unterschieden werden

können (3). Diese Merkmale zeichnen ritualisierte Praktiken gleichzeitig mit

dem Charakteristikum der Nichtbeliebigkeit aus, wie im Anschluss an Niklas

Luhmanns Begriff von Erwartungsstrukturen ausgeführt wird: Ritualisierte

Praktiken bestehen aus Verhaltenserwartungen, die normative Erwartungen

sind, indem sie auch dann, wenn sie enttäuscht werden, aufrechterhalten

werden (4). Vor diesem Hintergrund wird die Frage von Routine und Un-

sicherheit als Problem des Herstellens von Anschlusshandlungen präzisiert,

was durch eine Zusammenführung der praxis- und systemtheoretischen Per-

spektiven geschieht. Sowohl Bourdieu als auch Luhmann haben sich inspi-

riert durch Edmund Husserls Phänomenologie mit der Frage beschäftigt,

wie bei momenthaften sozialen Handlungen oder Ereignissen Handlungsan-

schlüsse hergestellt werden. Im Falle routinisierter ritualisierter Praxis gelin-

gen Handlungsanschlüsse von Moment zu Moment, ohne dass über Hand-

lungsanschlüsse je kommuniziert würde. Das betreffende Ritual kann so un-

terbrechungsfrei vollzogen werden. Wird bei Teilnehmenden hingegen Unsi-

cherheit festgestellt, kann dies dazu führen, dass über erwartete Handlungen

kommuniziert und die Frage des Anschlusshandelns zu einem offenen Pro-

blem wird. Aus diesen Überlegungen heraus wird vorgeschlagen, bei Ritualen

von einem möglichen graduellen Anteil von Routine und Unsicherheit aus-

zugehen, der durch empirische Forschung analysiert werden muss. Schließ-

lich werden die analytischen Gesichtspunkte anhand von Beobachtungen von

daoistischen Verdienstritualen in Taiwan exemplarisch angewendet (5). Bei

der Durchführung dieser Rituale konnte festgestellt werden, dass es sich um

eine hochgradig ritualisierte Praxis handelt, welche von den Priestern rou-

tinisiert durchgeführt wurde. Die an den Ritualen teilnehmenden Laien – es

handelte sich dabei umMitglieder einer Familie, die einen Todesfall zu bekla-

gen hatten – waren über die vorzunehmenden rituellen Handlungen nicht im

Bilde, weswegen sie in den Momenten, in welchen eine aktive Rolle ihrerseits

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 69

erwartet wurde, durch Gestik dazu aufgefordert werden mussten. Diese In-

struktionen konnten sich allerdings auf minimale Handzeichen beschränken,

da die von den Familienangehörigen auszuführendenHandlungen imVollzug

von Verneigungen sowie demHalten von Räucherstäbchen bestanden, die die

betreffenden Personen aus anderen Kontexten kannten und ihrerseits routi-

nisiert vollziehen konnten.

2. Elemente einer Praxistheorie – Pierre Bourdieu

Für die Frage von Routine und Unsicherheit in Ritualen bieten praxeo-

logische Ansätze wichtige Anhaltspunkte. In einem ersten Schritt lassen

sich insbesondere aus den Schriften Pierre Bourdieus zentrale Einsichten

gewinnen – Bourdieus Ausführungen begründen Annahmen der Praxeologie

im Rahmen einer Auseinandersetzung mit anderen sozialwissenschaftli-

chen Theorien, sodass sichtbar wird, welche grundsätzlichen Überlegungen

Bourdieu dabei angeleitet hatten.

2.1 Die Logik der Praxis

Forschungsgeschichtlich zentral sind dafür die Erfahrungen, die Bourdieu

seit den späten 1950er Jahren als Forscher in Algerien gemacht hat und die

ihn veranlassten, sich in grundsätzlicherWeisemit der Frage zu beschäftigen,

wie eine sozialwissenschaftliche Theorie beschaffen sein muss.Wie Bourdieu

(1993: 7-45) berichtet, hat er zunächst in strukturalistischer Manier nach dem

Vorbild Claude Lévi-Strauss’ versucht, beobachtete Phänomene mittels logi-

scher Schemata zu analysieren, als deren Ausführung die beobachtetenHand-

lungszusammenhänge gelten sollten. Dabei stieß Bourdieu jedoch auf nicht-

auflösbare Widersprüche. Er berichtet beispielsweise wie er versucht hat, In-

formationen zum traditionellen Kalender in einem einzigen Schema darzu-

stellen, was sich nicht in einer widerspruchsfreien Weise realisieren ließ. Die

Arbeit an schlüssigen Schemata bestand für Bourdieu dann zunächst – im-

mer noch dem strukturalistischen Ideal folgend – darin, dass er erfolglos ver-

suchte, diese sich präsentierendenWidersprüche zu lösen (vgl. ebd.: 25). Ent-

scheidend sei dann die Einsicht gewesen, dass Praktiken immer nur bis zu

einem gewissen Grad in sich logisch schlüssig sind: Sie folgten einer »Logik

der Praxis«, die nicht der »Logik der Logik« entspreche, und dieWissenschaft

sei angehalten, das zu berücksichtigen: »Man muss der Praxis eine Logik zu-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Urs Weber

erkennen, die anders ist als die Logik der Logik, damit man der Praxis nicht

mehr Logik abverlangt, als sie zu bieten hat« (Ebd.: 157).

Die Einsichten aus der Unmöglichkeit, das Ideal des Strukturalismus zu

verwirklichen, mündeten in einer umfassenden Kritik am Strukturalismus.

Die Sichtweise, Praktiken über die Erstellung kohärenterModelle zu beschrei-

ben, sei falsch, denn es sei ein Irrtum, diese Modelle, die Konstruktionen dar-

stellen, als die Grundlage der Praktiken zu betrachten – was sie nicht seien

(vgl. ebd.: 27ff.).

2.2 Temporale Strukturen

Ein Problem, das Bourdieu im Zusammenhang mit der Unterscheidung der

»Logik der Praxis« von der »Logik der Logik« beschreibt, betrifft die Zeit-

dimension: Praktiken haben einen anderen Bezug zu temporalen Strukturen

als dieWissenschaft, die diese Praktiken beobachtet und analysiert.Während

Praktiken sich in der Zeit abspielen und dadurch erst bestimmte Eigenschaf-

ten aufweisen – vollzogene Handlungen sind unumkehrbar, das Tempo und

der Rhythmus der Praxis können strategisch variiert werden (vgl. ebd.: 149)

–, nehme die Wissenschaft eine totalisierende Haltung ein, die die Praktiken

erst nach ihrem Vollzug analysiere, und diese Haltung unterliege selbst nicht

der Unmittelbarkeit der Praxis. Bourdieu veranschaulicht die unterschiedli-

chen Perspektiven am Beispiel eines Spiels: »Ein Spieler, der im Spiel aufgeht,

vom Spiel gepackt ist, stellt sich nicht auf das ein, was er sieht, sondern auf

das, was er vorhersieht, was er in der unmittelbar wahrgenommenen Gegen-

wart bereits vorausblickend erfasst, indem er nämlich den Ball nicht dorthin

abgibt, wo sich sein Mittelstürmer gerade befindet, sondern an den Punkt

den dieser – vor dem ihn deckenden gegnerischen Verteidiger – sogleich er-

reichen wird« (Ebd.: 149). Ein Spieler schätze im Vollzug der Praxis mögliche

Szenarien ein und beziehe Handlungen so auf die unmittelbar antizipierte

Zukunft. Die Praxis ist insofern einer Unmittelbarkeit und Dringlichkeit un-

terworfen, die in der Analyse der Praxis nicht vorhanden ist, denn – um auf

das Beispiel des Spiels zurückzukommen – »es genügt, sich wie ein nüchter-

ner Beobachter außerhalb des Spiels zu stellen, Abstand vom erstrebten Spiel-

ergebnis zu gewinnen, und schon verschwinden die Dringlichkeiten, Apelle,

Bedrohungen, vorgeschriebenen Spielzüge, aus denen sich die reale, d.h. real

bewohnte Welt zusammensetzt« (ebd.: 150).

Die Dringlichkeit, die sich in der Praxis auch durch die Unumkehrbar-

keit vollzogener Handlungen ergibt, stelle sich für die Wissenschaft so nicht,

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 71

wenn sie Handlungszusammenhänge erst analysiert, wenn diese bereits voll-

zogen sind, »und daher nicht im ungewissen über das mögliche Geschehen

sein kann« (ebd.: 149). Die im Nachhinein erstellte wissenschaftliche Analyse

erfolgte nicht aus der Struktur der Unumkehrbarkeit der Handlungsabfolgen

heraus, wie sie in der Situation der Praxis vorliegt, sondern betrachtete die

Handlungen so, als wären sie umkehrbar. Bourdieu sieht in den unterschied-

lichen zeitlichen Verhältnissen der Praxis und der Wissenschaft einen Grund

dafür, dass die Wissenschaft der Praxis eine Logik zuschreibe, die jene nicht

besitze (vgl. ebd.: 164f.).

2.3 Habitus

Wenn Theorien wie der Strukturalismus Lévi-Strauss’ keine Option für eine

Theorie der Praxis darstellen, wie sind dann verschiedene Ansätze zu gewich-

ten, die das Hauptaugenmerk auf Handlungen und Praxis richten? Bourdieu

hat auch hier eine klare Position und verortet seine Praxeologie als eine drit-

te Option jenseits von »Objektivismus« und »Subjektivismus«. Gegenüber der

oben skizzierten Kritik an »objektivistischen« Positionen wie derjenigen Lévi-

Strauss’ sind auch Ansätze, die die Perspektive handelnder Individuen in den

Blick nehmen, für Bourdieu keine Option. Er kritisiert Theorien wie dieje-

nige Alfred Schütz’ oder Harold Garfinkels als »subjektivistisch« und proble-

matisiert, dass in ihnen Konstruktionen aufgrund der Sichtweise handelnder

Individuen erstellt würden, ohne übergeordnete Strukturen zu berücksichti-

gen. Ein solches Vorgehen entspräche nicht einer Wissenschaft der sozialen

Welt, sondern hätte allenfalls vorwissenschaftlichen Charakter (vgl. Bourdieu

1976: 149). Denn Praktiken seien durchaus strukturiert, wenn auch nicht nach

mentalen logischen Modellen, wie dies »objektivistische« Theorien naheleg-

ten.

Die Lösung, die die Praxistheorie jenseits von »Objektivismus« und »Sub-

jektivismus« vorschlägt, besteht darin, Praktiken nicht als durch dahinterlie-

gende Schemata prädeterminiert zu sehen, sie aber auch nicht als spontane

Erfindungen zu betrachten. Denn Praktiken sind durchaus im Kontext so-

zialer Strukturen zu sehen, durch die sie strukturiert werden und zu deren

Reproduktion sie beitragen. Beide Aspekte – Strukturiertheit einerseits, aber

auch die Möglichkeit, neue strukturierte Handlungszusammenhänge zu ge-

nerieren – werden amdeutlichsten imTheoremdesHabitus, das in Bourdieus

Werk inhaltlich eng mit der Theorie der Praxis verbunden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Urs Weber

Mit dem Habitusbegriff beschreibt Bourdieu Schemata, die eine

»Handlungs-, Wahrnehmungs- und Denkmatrix« (ebd.: 169, im Original

hervorgehoben) bilden. Diese Schemata übernehmen Individuen in erster

Linie durch den Kontakt mit der sozialen Umwelt – und diese Übernahme

erfolgt in einer Art und Weise, die Bourdieu »Einverleibung« nennt. Mit dem

Begriff der »Einverleibung« ist angesprochen, dass Bourdieu eine strikte

Trennung von Denken und Handeln ablehnt und stattdessen davon ausgeht,

dass mit der Sozialisation bestimmte Formen körperlicher Haltung über-

nommen werden, die es erlauben, gesellschaftlichen Normen entsprechend

zu handeln, ohne dass diese Verhaltensweisen intentional reflektiert würden

(vgl. Bourdieu 2001: 184). Damit wird auch deutlich, dass Habitusformen

nicht ausschließlich Produkte der sozialen Umgebung darstellen, sondern ein

generatives Moment in sich tragen: Sie ermöglichen das Hervorbringen von

Praxisformen in einer Art und Weise, die in bestimmten sozialen Kontexten

als angemessen wahrgenommen wird (vgl. ebd.: 183).

Beide Aspekte – Einverleibung sozialer Normen und Hervorbringung von

Praxis – sieht Bourdieu als sich gegenseitig bedingendeDimensionen desHa-

bitus: »Da er ein erworbenes System von Erzeugungsschemata ist, können

mit demHabitus alle Gedanken,Wahrnehmungen und Handlungen, und nur

diese, frei hervorgebracht werden, die innerhalb der Grenzen der besonderen

Bedingungen seiner eigenen Hervorbringung liegen« (Bourdieu 1993: 102).

3. Rituale aus praxistheoretischer Sicht

Aus Bourdieus praxistheoretischen Ausführungen lassen sich Schlüsse für ein

besseres Verständnis von Ritualen ziehen. Analog zu den allgemeinen sozial-

theoretischen Gesichtspunkten Bourdieus lässt sich für die Erforschung von

Ritualen schlussfolgern, dass Rituale nicht mit der Reproduktion von dahin-

terliegenden semantischen Modellen gleichzusetzen sind. Rituale unterlie-

gen einer Struktur der Abfolge von Handlungen, die einer Dringlichkeit un-

terworfen sind, der die wissenschaftliche Analyse der rituellen Praxis nicht

unterliegt. Auch ist davon auszugehen, dass Rituale auch durch inkorporier-

te Schemata strukturiert werden, sodass ihre Durchführung zur Gewohnheit

werden kann.

Allerdings bleibt dabei zunächst offen, worin spezifische Merkmale von

Ritualen im Unterschied zu übrigen Praktiken bestehen – gerade dann, wenn

Rituale außeralltägliche oder seltene Ereignisse darstellen und nicht aus der

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 73

Reproduktion routinisierter Handlungsabläufe bestehen. Zu einemVerständ-

nis von Ritualen aus praxistheoretischer Sicht hat Catherine Bell instruktive

Anhaltspunkte beigetragen. Sie schlägt vor, anstelle von einer Kategorie ›Ri-

tuale‹ von ritualisierten Praktiken zu sprechen. Bei Bell (1992: 81) wird deut-

lich, dass sie von der Annahme ausgeht, dass sich Praxistheorien weniger

für spezifische Handlungstypen interessieren, sondern vielmehr von Praxis

als einem umfassenden Begriff für menschliche Aktivität ausgegangen wer-

den muss. Ritualisierte Praktiken stellen dann Handlungszusammenhänge

dar, die durch Strategien der Ritualisierung strukturiert sind, sodass sie sich

von anderen Aktivitäten unterscheiden (vgl. ebd.: 89). Praktiken können in

mehr oder weniger starkem Ausmaß ritualisiert sein, sodass anstelle einer

als universal verstandenen Kategorie ›Ritual‹ davon ausgegangen wird, dass

ritualisierte Praktiken sich in nuancierter Weise jeweils vom Kontext anderer

Praktiken abheben (vgl. ebd.: 90). Bell geht davon aus, dass die Ritualisie-

rung von Praktiken auf unterschiedliche Art und Weise stattfinden kann; sie

nennt jedoch auch eine Reihe von Charakteristika, die bei ritual-ähnlichen

Aktivitäten zu erwarten sind: Formalisierung, Traditionalismus, Beständig-

keit, Regelgeleitetheit, Symbolik und Performance (vgl. Bell 1997: 138-169).

Bells Theorie ist für die vorliegenden Zwecke weniger durch diese Merk-

male, die stark an andere Ritualtheorien erinnern, von Interesse, sondern

vielmehr durch ihre praxistheoretische Fundierung, die es erlaubt, Rituale

in dynamischer Weise als sich in besonderer Weise auszeichnende Praktiken

aufzufassen.2

Denn Bell zeigt, inwiefern ritualisierte Praktiken – und zwar gerade Prak-

tiken, die in hohem Maße ritualisiert sind – Situationen darstellen, in wel-

chen sich die Frage nach dem Wissen um auszuführende Handlungen stellt.

Bells Vorschlag weist darauf hin, dass Ritualisierung durch Charakteristika

zustande kommt, die die betreffenden Aktivitäten mit Merkmalen der Nicht-

beliebigkeit auszeichnen: Die Verwendung einer formalisierten Sprache bei-

spielsweise unterscheidet sich von der Alltagssprache; der Verweis auf Tradi-

tion zeigt, dass die auszuführenden Praktiken als Teil einer Überlieferungs-

kette betrachtet werden; formalisierte Regeln schreiben explizit bestimmtes

Verhalten vor; und im Falle verwendeter Symbolik handelt es sich oftmals um

wiedererkennbare semantische Formen, die, wie beispielsweise religiöse oder

2 Für eine Diskussion von Bells Theorie im Zusammenhang mit anderen Ritualtheorien

aus praxistheoretischer Sicht vgl. Walthert (2020: 50-67).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Urs Weber

nationalstaatliche Symbole, in der Regel nicht spontan hervorgebracht oder

verändert werden.

Für Ritualteilnehmende bedeutet dies, dass sie beim Vollzug von rituali-

sierten Praktiken mit Erwartungen konfrontiert sind, die sich auf ein Einhal-

ten dieser Merkmale beziehen und nur wenig – oder gar keine – Abweichung

oder freie Improvisation tolerieren.

4. Verhaltenserwartungen in Ritualen

Dies kann als Frage nach der Struktur ritualisierter Praktiken präzisiert wer-

den.Mit zunehmender Ritualisierung sind Individuen in Ritualen ebenfalls in

zunehmendem Ausmaß mit spezifischen Erwartungen konfrontiert, wie die

jeweiligen Praktiken auszuführen sind. Zunehmende Ritualisierung geht so

mit einer zunehmenden Strukturierung durch Verhaltenserwartungen ein-

her. Diese Einsicht lässt sich im Anschluss an Niklas Luhmanns Theorie so-

zialer Systeme präzisieren.

4.1 Verhaltenserwartungen als soziale Strukturen

Luhmann hat Verhaltenserwartungen einen relativ prominenten Stellenwert

in seiner Theorie eingeräumt: Erwartungen, die sich auf das Verhalten an-

derer Personen beziehen, stellen die Strukturen sozialer Systeme dar, insbe-

sondere insofern, als sie sich auf erwartete Erwartungen anderer beziehen

und so die Form von reflexiven Erwartungen einnehmen.3 Luhmann (1984:

412) hat am Beispiel elementarer dyadischer Interaktion verdeutlicht, inwie-

fern Erwartungserwartungen die Kommunikation zwischen zwei Interakti-

onsteilnehmenden – Ego und Alter – strukturieren: »Ego muß erwarten kön-

nen, was Alter von ihm erwartet, um sein eigenes Erwarten und Verhalten

mit den Erwartungen des anderen abstimmen zu können.«4

3 Allerdings hat Luhmann Verhaltenserwartungen im Vergleich zu anderen Begriffen

wie Kommunikation, Sinn oder der Unterscheidung von System und Umwelt eine we-

niger zentrale Stellung eingeräumt. Seine Theorie sozialer Systeme ist erklärtermaßen

nicht in erster Linie auf einem Strukturbegriff aufgebaut (vgl. Luhmann 1984: 377).

4 Luhmann selbst weist darauf hin, dass diese Vorstellung in der Soziologie nicht neu ist,

sondern sich bereits bei Klassikern wie Max Weber oder Herbert Blumer in ähnlicher

Weise formuliert findet (vgl. Luhmann 1984: 411, 416).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 75

Ein in ritualtheoretischer Hinsicht wichtiger Punkt betrifft den Sachver-

halt, dass Erwartungen generalisiert werden, d.h. dass Erwartungen nicht

nur das Zustandekommen der Interaktion zwischen Ego und Alter struktu-

rieren, sondern situationsübergreifende Relevanz erhalten. Dies wird beson-

ders deutlich an Luhmanns Unterscheidung von kognitiven und normativen

Erwartungen. Als zwei Modalformen des Erwartens unterscheiden sie sich

durch die in die Erwartungen eingebaute Vorwegnahme des Enttäuschungs-

falles: Im Falle von kognitiven Erwartungen wird die Erwartung angepasst,

wenn sie enttäuscht wird – es wird gelernt; bei normativen Erwartungen hin-

gegen wird an der Erwartung auch im Enttäuschungsfalle festgehalten (vgl.

ebd.: 437). Die beiden Modalformen sind gesellschaftlich im Wissenschafts-

system institutionalisiert, welches für die Produktion von Wissen mit kogni-

tiven Erwartungen arbeitet (vgl. Luhmann 1992: 136ff.), sowie im Rechtssys-

tem, welches sich grundsätzlich über normative Erwartungen reproduziert

(vgl. Luhmann 1995: 80f.). Im Alltag ist allerdings davon auszugehen, dass

längst nicht alle Erwartungen »eine Vorwegregulierung des Enttäuschungs-

falles« (Luhmann 1984: 436) enthalten bzw. oft auch Mischformen kognitiven

und normativen Erwartens vorzufinden sind (vgl. ebd.: 436ff.).

Für Verhaltenserwartungen in Ritualen würde man annehmen, dass es

hauptsächlich um Erwartungen normativen Zuschnitts geht. Im Kontext ri-

tueller Praktikenwerden in der Regel präzise Handlungen erwartet, und diese

Erwartungen werden aufrechterhalten, auch wenn die betreffenden Teilneh-

menden ihnen nicht entsprechen.5

Mit diesem Verständnis von ritualisierten Praktiken lässt sich auch der

Faktor Unsicherheit präziser fassen. Denn je spezifischer und rigider norma-

tive Verhaltenserwartungen in Ritualen an Teilnehmende gerichtet werden,

desto voraussetzungsvoller wird es für Teilnehmende, diesen Erwartungen

zu entsprechen, und desto größer ist die Wahrscheinlichkeit, dass nicht ein-

geweihte oder ungeübte Teilnehmende instruiert werden müssen.6

Wenn ritualisierte Praktiken durch Verhaltenserwartungen strukturiert

sind, impliziert das auch, dass Routine und Unsicherheit weniger im Sinne

5 Ein ähnliches Verständnis von Ritualen und Erwartungshaltungen bezüglich ihrer kor-

rekten Durchführung hat Daniel B. Lee (2005: 14) vertreten.

6 Bei Luhmann findet sich eine allgemeine Fassung des Zusammenhangs zwischen Er-

wartungen und Unsicherheit: Je eindeutiger und enger festgelegt die Erwartung, des-

to größer ist in der Regel die Unsicherheit, dass die Erwartung eintrifft (vgl. Luhmann

1984: 418).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Urs Weber

individueller Voraussetzungen, sondern eher als gegenseitige Zuschreibun-

gen zwischen Ritualteilnehmenden relevant sind. Der Verlauf eines Rituals

hängt primär davon ab, ob die Teilnehmenden die Handlungen anderer als

adäquat oder akzeptabel einschätzen, oder ob sie es als notwendig erachten,

korrigierend einzuschreiten und Instruktionen zu erteilen.

Routine und Unsicherheit sind in Ritualen relevant vor allem als Inhalte

gegenseitiger Zuschreibung teilnehmender Individuen unter dem Gesichts-

punkt der Entsprechung von Verhaltenserwartungen.7 Dabei ist davon auszu-

gehen, dass eine Asymmetrie gegeben ist: Im Falle eines reibungslosen Vollzu-

ges taucht Routine nicht explizit als Inhalt von Zuschreibungen auf, sondern

fungiert als stillschweigend angenommene Voraussetzung der Durchführung

des Rituals. Sozial relevant dürfte die gegenseitige Beobachtung der Teilneh-

menden primär dann werden, wenn Unsicherheit oder Verstöße gegen Ver-

haltenserwartungen beobachtet werden.8

4.2 Zeitliche Strukturen ritualisierter Praktiken

Die Fassung der Frage vonRoutine undUnsicherheit als Frage vonVerhaltens-

erwartungen in ritualisierten Praktiken verweist auf die zeitliche Struktur

dieser Praktiken. Die Konzipierung von Strukturen als Erwartungen und die

Unterscheidung von kognitiven und normativen Erwartungen machen deut-

lich, dass soziale Systeme in der Zeitdimension strukturiert sind, denn Er-

wartungen und mögliche Vorwegnahmen ihrer Enttäuschung stellen Antizi-

pationen dar (vgl. ebd.: 198). Der Fokus auf Verhaltenserwartungen als Struk-

turen sozialer Systeme gehtmit einemFokus auf die zeitliche Abfolge sozialen

Handelns und Erlebens einher, denn die Frage nach Bestätigung oder Enttäu-

schung von Verhaltenserwartungen entscheidet sich in einer Verkettung von

Handlungen, Beobachtungen und Reaktionen in zeitlicher Abfolge. Auffällig

ist die Tatsache, dass sowohl Bourdieu als auch Luhmann davon ausgehen,

7 Es wären auch Szenarien denkbar, in welchen die Selbsteinschätzung einzelner Teil-

nehmender bezüglich der eigenen Routine und die Fremdbeobachtung seitens ande-

rer Teilnehmender divergieren. So könnte jemand beispielsweise Rituale verwechseln

und sich im Vollzug routinisiert wähnen, aus der Sicht anderer Teilnehmender jedoch

die falschen Handlungen vollziehen und so korrigierende Reaktionen provozieren.

8 In vergleichbarer Weise hat Harold Garfinkel (1967: 44ff.) gezeigt, dass implizite Ver-

haltenserwartungen im Alltag vor allem dann sichtbar werden, wenn sie enttäuscht

worden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 77

dass soziale Strukturen – bei Bourdieu sind es Praktiken, bei Luhmann so-

ziale Systeme mit Erwartungsstrukturen – aus Abfolgen sozialer Ereignisse

bestehen, die je eigene zeitliche Horizonte aufweisen, die sich von der tem-

poralen Struktur der wissenschaftlichen Beobachtung unterscheiden. Dass

sich bei Bourdieu und Luhmann Parallelen diesbezüglich zeigen, ist kein Zu-

fall – beide Autoren sind von der Phänomenologie Edmund Husserls beein-

flusst, die sich jedoch sowohl bei Bourdieu als auch bei Luhmann als strikte

Neuinterpretation innerhalb soziologischer Theorien wiederfindet, die selbst

nicht phänomenologisch argumentieren.9

4.3 Erwartungen und die praktische Sicht

Wie weiter oben am Beispiel des Spiels erwähnt, hat Bourdieu betont, dass

der Vollzug von Praktiken zeitlichen Strukturen unterliegt, die nicht jener

derWissenschaft entsprechen, die diese Praktiken analysiert. Tatsächlich fin-

den sich in seinen Schriften wiederholt Bezugnahmen auf zeitliche Struktu-

ren, und verschiedentlich bezieht sich Bourdieu für deren Analyse auf Schrif-

ten Husserls. Im Anhang des Entwurfs einer Theorie der Praxis etwa präsentiert

Bourdieu (1976: 378ff.) zeitliche Strukturen der ökonomischen Praxis der ka-

bylischen Gesellschaft. Er kontrastiert dabei eine »vorkapitalistische Ökono-

mie« mit einer kapitalistischen Geldwirtschaft, indem er bei beiden Wirt-

schaftsformen unterschiedliche Zeitbezüge beschreibt: Im Falle der vorkapi-

talistischen Wirtschaft ginge es nicht um »die Vorstellung der Zukunft als

eines Feldes von Möglichkeiten, das dem Kalkül zur Erkundung und Beherr-

schung vorgegeben ist«, sondern es gehe um eine Zukunft, die je gegenwär-

tigen Situationen »selbst eingeschrieben ist« (ebd.: 378), d.h., was als Zu-

künftiges wahrgenommen wird, ist bestimmt durch das, was in Erfahrungen

unmittelbar fassbar ist oder aus bisherigen Erfahrungen begründet werden

kann. Für vorkapitalistische Vorstellungen bezüglich des Zukünftigen ver-

wendet Bourdieu (1976: 385) denHusserl’schen Begriff der Vorerinnerung, den

er beschreibt als »das Im-Blick-haben von Potentialitäten, die der unmittelbar

wahrgenommenen Gegenwart eingeschrieben sind«. Anhand eines Beispiels

wird deutlich, was damit gemeint ist. Bourdieu (1976: 378f.) beschreibt, wie

Landwirte Ausgaben planten: nämlich am Einkommen der vorhergehenden

Saison orientiert, und nicht anhand eines in der Zukunft erwarteten Einkom-

mens berechnet.

9 Vgl. zu dieser Beobachtung auch Nassehi (2004: 164).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Urs Weber

Im Kontrast dazu sieht Bourdieu (1976: 385) moderne kapitalistischeWirt-

schaftsformen dadurch charakterisiert, dass verschiedene mögliche Szenari-

en in die Zukunft projiziert werden, die eintreten könnten, um gegenwärtiges

Handeln kalkulierend daran zu orientieren.10

In allgemeinerer praxistheoretischer Weise hat Bourdieu in den Medita-

tionen (2001) ähnliche Unterscheidungen im Rückgriff auf Husserl vorgenom-

men. Er differenziert zwischen einer praktischen und einer reflexiven Sicht

und verwendet dafür wiederum eine Begrifflichkeit, die Husserl entlehnt ist.

Bourdieu (2001: 266) benutzt hier Husserls Begriffe der Protention und des

Vorsatzes und sieht die praktische Sicht durch eine zeitliche Perspektive ge-

prägt, die der Protention gleichkomme, indem sie einer Erwartung des Zu-

künftigen entspräche, die »mit demselben Glaubensstatus (derselben doxi-

schen Modalität) wie das unmittelbar Wahrgenommene« operiere.11 Im Un-

terschied dazu charakterisiert Bourdieu (2001: 266) mit Verweis auf Husserls

Vorsatz die reflexive Sicht »als bewusstes Richten auf die Zukunft in ihrer

Wahrheit als kontingente Zukunft«. Der Fehler des scholastischen Blicks be-

stünde darin, vorreflexive, praktische Zukunftsbezüge rückblickend als refle-

xive und durch bewusste Vorsätze vorgenommene Zukunftspläne darzustel-

len (vgl. ebd.: 266f.).12

10 Colliot-Thélène (2005: 123f.) kritisiert, dass Bourdieu im Anhang des Entwurfsmit der

Gegenüberstellung von vorkapitalistischer Ökonomie und kapitalistischer Geldwirt-

schaft eine weniger differenzierte Sicht bezüglich der damaligen Situation Algeriens

dargelegt habe, als er dies in anderen Schriften getan habe. Tatsächlich sei wirtschaft-

liches Handeln in den von Bourdieu erforschten Regionen durch die Präsenz der Ko-

lonialherren geprägt gewesen, die neue Bodengesetze eingeführt hätten, die sich für

Landwirte nachteilig ausgewirkt und zur Zersetzung traditioneller Wirtschaftsformen

beigetragen hätten.

11 Der Begriff der Protention ist bei Husserl als Gegenbegriff der Retention im Kontext

der Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins zu sehen. Husserl beschreibt Re-

tention und Protention am Beispiel des Hörens einer Melodie. Ihn treibt die Frage um,

worin sich das Hören einer Melodie vom Hören einzelner Töne unterscheide. Husserls

(1928: 385) Antwort lautet: eigentlich hört man immer nur einen Ton nach dem ande-

ren. Dass aber eine Melodie wahrgenommen wird, ist dank einer Art Rückerinnerung

an das bereits Gehörte möglich, das in der aktuellen Wahrnehmung präsent ist; und

gleichzeitig wird eine vorblickende Erwartung auf kommende Töne gehegt im Sinne

der Protention. Nur so kann eine zusammenhängende Melodie wahrgenommen wer-

den, denn Wahrnehmung findet in einem ständigen Fluss von Moment zu Moment

statt mit »fließenden Retentionen und Protentionen« (Ebd.: 482).

12 Diese Verweise Bourdieus auf Husserl mögen erstaunen – schließlich tauchen phäno-

menologische Ansätze auch in Bourdieus Kritik an »subjektivistischen« Ansätzen auf.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 79

4.4 Rituale und Sinn

Ein erster Schluss in ritualtheoretischer Hinsicht könnte darin bestehen, mit

Bourdieus Begrifflichkeit davon auszugehen, dass in Ritualen typischerweise

keine Erwägungen über vorzunehmende Handlungen im Sinne des Husserl-

Bourdieu’schen Vorsatzes vorgenommen werden, sondern sich im rituellen

Handlungsvollzug eher die Frage nach unmittelbaren Handlungsanschlüssen

stellt im Sinne der Protention, wie sie Bourdieu für diese Zwecke beschrieben

hat.

Für die Frage, wie rituelle Handlungsanschlüsse hergestellt werden, lässt

sich außerdem auf Luhmann zurückgreifen. In einer Art und Weise, die mit

Bourdieu vergleichbar ist, hat auch Luhmann auf Husserl Bezug genommen,

um den Sachverhalt zu thematisieren, dass soziale Ereignisse stets im Kon-

text möglicher Fortsetzungen stattfinden. Luhmann hat dafür den Begriff des

Sinns verwendet: Sinn besteht, so hat Luhmannmit Verweis auf Husserl fest-

gehalten, in der Differenz von Aktualität und Möglichkeit. Sinn ist in diesem

Verständnis ein ubiquitäres Phänomen und Produkt psychischer und sozia-

ler Systeme, indem alle Gedanken oder kommunikativen Ereignisse in ihrer

Aktualität stets Verweise auf Möglichkeiten in sich tragen, und sich im lau-

fenden Aktualisieren von Möglichkeiten ständig neue Möglichkeiten eröffnen

(vgl. Luhmann 1984: 100). Weder das Negieren von Sinn noch der Versuch,

Unsinn zu produzieren, lassen Sinn verschwinden, denn beide Bemühungen

finden ihrerseits sinnhaft statt (vgl. ebd.: 96; 1998: 51).13 Luhmann (1971) zählt

den Sinnbegriff deshalb zu den Grundbegriffen der Soziologie.14

Dieses Verständnis von Sinn kann für die Ritualtheorie übernommenwer-

den. Indem gleichzeitig andere mögliche Handlungen nicht ausgeführt wer-

Gleichwohl scheint Bourdieu Husserl neben den Einsichten zu unterschiedlichen Zeit-

bezügen auch Inspiration für die Feldforschung abgewonnen zu haben. So hat Bour-

dieu (1992: 19) zu den Inspirationsquellen der Theorien Martin Heideggers, Edmund

Husserls und Alfred Schütz’ gesagt: »Sie haben mir […] bei meinen eigenen Forschun-

gen zur Alltagserfahrung von Sozialem geholfen.«

13 Einenmöglichen Fall von Sinnlosigkeit sieht Luhmann (1984: 96) allerdings für den Be-

reich der Verwendung vonZeichen, nämlich dann,wennZeichen in einer verwirrenden

Art und Weise verwendet werden.

14 Luhmann hat Husserl nicht nur im Rahmen der Konzeption des Sinnbegriffs einen

wichtigen Stellenwert eingeräumt. Neben Talcott Parsons hat Luhmann (1996: 28)

Husserl zugestanden, eines der wenigen »Beispiele eines so entschiedenen Interesses

an Theorie« darzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Urs Weber

den, die jedoch als mögliche Fortsetzung in Frage kommen, bedeutet jede

vorgenommene Handlung eine Selektion. Ritualisierte Praktiken stellen des-

halb sinnhaftes Geschehen dar (vgl. dazu auch Walthert 2020: 63f.).

Allerdings stellt sich die Frage, inwiefern die Unterscheidung von Ak-

tualität und Möglichkeit in Ritualen in expliziter Art und Weise eine Rolle

spielt – ob die Frage möglicher Anschlusshandlungen also tatsächlich Ein-

gang in den Vollzug ritualisierter Praxis findet. Im Falle eines routinisierten

Vollzugs dürfte die Frage des Sinns im oben dargestellten Verständnis von

Ritualteilnehmenden nicht explizit problematisiert werden. Sobald jedoch

Unsicherheit beobachtet wird oder Verhaltenserwartungen irritiert werden,

wird die Frage von möglichen Handlungsanschlüssen – und damit sozialer

Sinn – zu einem expliziten Thema von Kommunikation.

4.5 Kommunikation und Praxis

Falls instruierende Kommunikation Teil der ritualisierten Praxis wird, um

Teilnehmende zu informieren, stellt sich die Frage, wie sich das Verhältnis

von Kommunikation und Praxis gestaltet. Das oben ausgeführte Verständnis

von Ritualen im Sinne ritualisierter Praktiken mit mehr oder weniger rigiden

Erwartungsstrukturen sieht keine Kommunikation unter Ritualteilnehmen-

den vor, in der auszuführende Handlungen explizit mitgeteilt würden. Und

auch andere Ritualtheorien haben darauf abgestellt, dass es zu den Eigenhei-

ten ritualisierter Praktiken zählt, dass gerade nicht offen über verschiedene

mögliche Handlungsoptionen kommuniziert wird.15 Luhmann (1998: 235) hat

Rituale als »Kommunikationsvermeidungskommunikation« definiert, womit

angezeigt ist, dass Rituale gerade nicht, wie soziale Systeme sonst, aus einer

Form vonKommunikation bestehen, in der zwischen Information undMittei-

lung unterschiedenwird, denn das Ritual »informiert nur über sich selbst und

die Richtigkeit des Vollzugs« (ebd.: 236). Bourdieus (1993: 39) Verständnis von

Ritualen ist in dieser Hinsicht mit Luhmanns vergleichbar: »Riten als Prakti-

ken sind sich Selbstzweck und finden schon in ihrer Ausführung ihre Erfül-

lung. Sie sind Akte, die man ausführt, weil ›es sich so gehört‹, weil ›das halt

so gemacht wird‹ […].« Man kann insofern davon ausgehen, dass das Ausmaß

dessen, wie ausführlich oder explizit über verschiedene Handlungsmöglich-

keiten kommuniziert wird, in Ritualen beschränkt ist. Falls doch Kommuni-

kation als Anweisung unwissender Individuen zur Anwendung kommt, liegt

15 Vgl. zu dieser Frage die Ausführungen bei Walthert (2020: 64ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 81

aus einer praxistheoretischen Sicht nach Bourdieu die Annahme nahe, dass

es vor allem um die Herstellung von Handlungsanschlüssen geht, die in der

Gegenwart des praktischen Vollzugs unmittelbar anstehen. Deliberation über

weiter in der Zukunft liegende, verschiedene Handlungsmöglichkeiten wären

in dieser Perspektive kein typisches Merkmal ritualisierter Praxis.

4.6 Rituale zwischen Routine und Unsicherheit

Für eine Synthese der dargestellten Gesichtspunkte lassen sich so zwei Sze-

narien festhalten, die zwei Extreme eines Kontinuums bilden, anhand dessen

Routine und Unsicherheit in ritualisierten Praktiken empirisch untersucht

werden können:

1. Ein Ritual findet statt, indem Handlungsabfolgen durchgeführt werden,

ohne dass je über auszuführende Handlungen oder Verhaltenserwartun-

gen kommuniziert würde.

2. In der Durchführung eines Rituals kommt es zu Situationen der gegen-

seitigen Beobachtung von Teilnehmenden und der Zuschreibung von Un-

sicherheit. Aus der Sicht einzelner oder mehrerer Teilnehmender weisen

andere Teilnehmende Anzeichen von Unsicherheit auf oder verhalten sich

nicht gemäß ihren eigenen Erwartungen. Unter Umständen wird Kom-

munikation eingesetzt, um die als unsicher eingestuften Teilnehmenden

über einen weiter erwarteten Ritualverlauf zu unterrichten. Sowohl das

Ausmaß einer beobachteten Unsicherheit wie auch die Ausführlichkeit

kommunikativer Anweisungen können graduell variieren.

Anweisende Kommunikation kann sich sodann auf unmittelbar erwartete An-

schlusshandlungen beziehen und sich so als Form der Protention im Sinne der

Husserl-Rezeption Bourdieus manifestieren. Alternativ wäre denkbar, wenn

auch für Rituale weniger typisch, dass in der Kommunikation unter Ritual-

teilnehmenden verschiedene Handlungsoptionen abwägend behandelt wer-

den und so als Vorsatz die Planung zukünftig vorgesehener ritueller Hand-

lungen thematisiert wird. Der Vollzug ritualisierter Praxis findet jedoch stets

im Medium Sinn statt, unabhängig von der Frage des Ausmaßes an koordi-

nierender Kommunikation.

Im Anschluss an diese Anhaltspunkte, die Rituale als Verkettung von

Handlungen in zeitlicher Abfolge auffassen, lassen sich Routine und der

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Urs Weber

Umgang mit beobachteter Unsicherheit bei uneingeweihten Ritualteilneh-

menden exemplarisch am Beispiel von daoistischen Verdienstritualen in

Taiwan darstellen.

5. Als empirisches Beispiel:
Daoistische Verdienstrituale in Taiwan

Daoistische Verdienstrituale sind ritualisierte Praktiken, die in Taiwan für

verstorbene Personen durchgeführt werden.16 Ihre Bezeichnung bezieht sich

auf eine in den Ritualen präsente Semantik des Generierens von Verdienst,

durch den die Seelen der betreffenden verstorbenen Personen erlöst werden

sollen. Die Vorstellungen des Erlösens durch Verdienst sind demBuddhismus

entlehnt: Daoistische Spezialistinnen und Spezialisten, die Verdienstrituale

durchführen, verwenden Texte aus der Lingbao-Tradition (靈寶), in die seit
der frühen Phase ihrer Entstehung in hohemMaße buddhistische Vorstellun-

gen aufgenommen wurden.17

Zu den aus dem Buddhismus übernommenen Elementen zählt auch die

zeitliche Struktur: Verdienstrituale werden nach traditionellem Ideal in einer

Reihe ritueller Treffen durchgeführt, die am siebten Tag nach dem Tod begin-

nen und danach in Abständen von je sieben Tagen bis zum 49. Tag nach dem

Tod stattfinden. Nach diesen sieben Treffen werden weitere rituelle Handlun-

gen am 100. Tag sowie nach einem Jahr und drei Jahren nach dem Tod durch-

geführt. Diese Zeitstruktur wird inhaltlich in Verbindungmit zehn Kammern

der Unterwelt gebracht, in welchen die Seele der verstobenen Person gerichtet

wird, und entsprechend existiert das Ideal einer zehnmaligen Durchführung

ritueller Anlässe.18

In der Regel wird die rituelle Praxis allerdings in gekürzter Form abgehal-

ten: Anstelle der sieben oder zehn rituellen Treffen führen daoistische Priester

einzelne Sitzungen durch, die sich auf einen oder wenige Abende konzentrie-

ren. Dokumentiert ist auch, dass Verdienstrituale unter Umständen mehr als

16 Die Bezeichnung »Verdienstrituale« ist eine Übersetzung des für diese Rituale übli-

chen chinesischen Ausdrucks gongde fashi功德法事.

17 Zur Entstehung früher Lingbao-Schriften und deren Übernahme buddhistischer Vor-

stellungen vgl. Zürcher (1980) sowie mit Blick auf die semantischen Innovationen der

Vorstellung von Erlösung durch Verdienst Bokenkamp (1997: 373ff.).

18 Diese Zeitstruktur wird in Texten des daoistischen Kanons genannt. Für genauere An-

gaben dazu vgl. Lagerwey (1987: 190, Fußnote).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 83

einen Tag dauern können: Es gibt die Tradition, rituelle Sitzungen – je nach

Bedarf – für einige Stunden, für einen halben Tag oder für einen bis drei Tage

einzuplanen, wobei auch rituelle Aktivitäten während der Nacht stattfinden.

Im Kontext der ersten sieben rituellen Treffen, die oftmals de facto in kürzeren

Abständen als sieben Tage stattfinden, werden vor allem beim letzten Treffen

ausführlichere Rituale durchgeführt.19 Das letzte Treffen findet am Vorabend

vor einer Abschiedszeremonie (gaobieshi告別式) statt, nach welcher der Sarg
üblicherweise zum Friedhof oder Krematorium gebracht wird.20

Die Semantik des Erlösens der Seele spielt in verschiedenen kommunika-

tiven und rituellen Formen eine Rolle: Bei der Gestaltung des Altarraums wer-

den auf beiden Seiten je fünf Bilder aufgehängt, die mit drastischen Bildern

die zu erleidenden Qualen der zehn Kammern der Unterwelt darstellen (vgl.

Lagerwey 1987: 172).21 Auch die gesungenen und rezitierten Schriften geben

die Vorstellung wieder, dass mit diesen Ritualen die Seele aus der Unterwelt

gerettet werden soll.

Für die Kommunikation dieser Semantik stehen in der rituellen Praxis

verschiedene rituelle Formen zur Verfügung: Zum einen wird Kommunikati-

on mit Gottheiten intendiert, um diese aufzufordern, die Seele freizulassen.

Diese Aufforderungen werden in Dokumenten schriftlich dargelegt, wozu die

überlieferten fixierten Textemit dem konkretenNamen der verstorbenen Per-

son sowie mit Ort und Datum des Rituals ergänzt werden.22 Dazu werden

Handlungen vollzogen, die sowohl die Kommunikationmit der Unterwelt wie

auch die tatsächliche Befreiung der in der Unterwelt eingesperrten Seele per-

formativ aufführen, indem Papierfiguren benutzt und im Altarraum bewegt

19 Übersichten zu vorgefundenen Mustern der Durchführung von daoistischen

Verdienstritualen in Taiwan finden sich bei Lagerwey (1987: 173); Yeh (2014: 24)

und Lin (2014: 79f.).

20 Ein anschauliches Beispiel für die verschiedenen Etappen und rituellen Handlungen

nach einem Todesfall im gegenwärtigen Taiwan findet sich bei Hsiao (2012). Das ge-

genwärtig übliche Prozedere unterscheidet sich von jenem der Kaiserzeit. Wie Hubert

Seiwert (1985: 111-120) zeigt, lassen Quellen darauf schließen, dass während der Qing-

Zeit der Zeitpunkt der Bestattung relativ unabhängig von der zeitlichen Struktur der

Trauerrituale gewählt wurde.

21 Ähnlich beschreibt Kenneth Dean (1988: 43) die Gestaltung des Altarraums bei daois-

tischen Verdienstritualen in der Provinz Fujian in China.

22 Zu den Dokumenten, die in daoistischen Verdienstritualen in Taiwan verwendet wer-

den, sowie zu historischen und regionalen Varianten vgl. Maruyama (2002).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Urs Weber

werden. Zum anderen werden Schriften aus dem daoistischen Kanon rezi-

tiert, wozu auch Abschnitte aus dem »Buch der Erlösung« (Duren jing度人經)
zählen.23

Der Ablauf dieser Rituale, in welchem sich theatrale Elemente mit rezi-

tierten Einheiten abwechseln, kommt dabei einer narrativen Struktur gleich,

die die Begleitung der Seele der verstorbenen Person in der Unterwelt und ih-

re Erlösung in einem schrittweisen Vollzug durchführen – wie ausführlich die

Erlösung dargestellt wird, hängt letztlich von der Ausführlichkeit der Rituale

insgesamt ab.

Diese Narrativität lässt sich beispielhaft an einzelnen rituellen Elemen-

ten verdeutlichen. Ein in der Forschung dokumentiertes Ritual besteht in der

»Entsendung der Begnadigungsschrift« (fang shema放赦馬), die in der Unter-
welt einen Straferlass für die Seele erwirken soll. In diesem Ritual wird auf

performative Art und Weise der Botengang dargestellt, durch den die Schrift

überbracht wird (für den genauen Ablauf vgl. Lagerwey 1987: 202-215). Der

Hauptpriester umschreitet den Altar, in der einen Hand ein rituelles Objekt,

welches an einen Pferdeschwanz erinnert, in der anderen ein Tablett mit dem

Schreiben. Nach dem rituellen Gang um den Altar trifft er auf ein weiteres

Mitglied der Spezialisten, das eine Papierfigur in den Händen hält, die den

Boten darstellen soll, der die Schrift der Unterwelt überbringt.Daraufhin liest

der Hauptpriester die Schrift vor, in der die Aufforderung enthalten ist, die

Fehler nicht zu bestrafen, die die verstorbene Person zu Lebzeiten begangen

habe. Dabei werden Namen der verstorbenen Person sowie Ort und Datum

eingesetzt.

Auch in einemweiteren Ritual wird theatral dargestellt, wie die Befreiung

der Seele aus der Unterwelt erwirkt werden soll: Im »Angriff auf die Festung

[der Unterwelt]« (da cheng打城) wird ein Papiermodell der Festung, inwelcher
die Seele in der Unterwelt gefangen ist, zerrissen oder mit einem Stab phy-

sisch durchbrochen. Teil dieses Rituals ist eine performativeDarstellung einer

Reise zur Unterwelt, die ein Priester, im Altarraum umherschreitend, unter-

nimmt. Danach erfolgt ein Dialog zwischen dem Priester und dem Bewacher

des Tors zur Unterwelt, dessen Rolle beispielsweise von einem Perkussionis-

ten eingenommen wird, bevor die Festung schließlich erfolgreich attackiert

wird (für den Ablauf dieses Rituals vgl. ebd.: 216-237 sowie Lin 2014).

23 Der vollständige Titel der Schrift lautet Lingbao wuliang duren shangpin miao jing

靈寶無量度人上品妙經 und kann als »Wondrous Book of the Transcendent Treasure,

Supreme Stanza on Limitless Salvation« übersetzt werden (Strickmann 1978: 331).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 85

5.1 Routine und Unsicherheit in daoistischen Verdienstritualen

In Bezug auf diese einzelnen, beispielhaft genannten Elemente24 lässt sich

für daoistische Verdienstrituale in der Terminologie Catherine Bells (1997:

138-169) ein hoher Grad an Ritualisierung konstatieren. Verschiedene Cha-

rakteristika wie die Verwendung einer formalisierten Sprache, der Verweis

auf Tradition durch den Gebrauch kanonisierter Schriften, eine reichhaltige

Symbolik in visueller und gegenständlicher Hinsicht sowie die Performance

von Erlösungshandlungen sind hochgradig ritualisiert und stellen damit im

oben genannten Sinne Elemente dar, die in ihrer Verwendung in hohem Aus-

maß normativen Erwartungen unterliegen.

DieTheatralik und die Narrativität,mit der die Vorstellung einer Erlösung

der Seele dargestellt wird, könnten dazu verleiten, die daoistischen Verdienst-

rituale vorrangig über die dargestellten Vorstellungen zu untersuchen und die

primäre Struktur der Rituale in diesen Semantiken zu verorten. Im Anschluss

an Bourdieu wäre allerdings festzuhalten, dass damit die Dringlichkeit der

im Ritual vollzogenen Handlungen und ihrer Handlungsanschlüsse nicht in

den Blick gerät. Um der praxistheoretischen Forderung nach einer Differen-

zierung zwischen dem wissenschaftlichen Blick und der Unmittelbarkeit des

rituellen Handlungsvollzugs gerecht zu werden, ist eine Beobachtung der Ri-

tuale erforderlich, die die Sequenzierung von Handlungen und Handlungs-

anschlüsse in den Blick nehmen kann.25

Die im Folgenden präsentierten Analysen daoistischer Verdienstrituale

entstammen einer teilnehmenden Beobachtung, die im November und De-

zember 2015 stattgefunden hat. Die beobachteten Rituale fanden im Rahmen

von zwei mehrstündigen rituellen Treffen in Banqiao (New Taipei City, Tai-

wan) statt. Die Priester stammten aus Zentraltaiwan; anwesend waren neben

dem Hauptpriester zwei assistierende Priester sowie drei Musiker.

24 Eine umfassende Darstellung von daoistischen Verdienstritualen in Taiwan findet sich

bei Lagerwey (1987: 169-237).

25 Damit soll nicht gesagt werden, dass rituell verwendete Texte für die Ritualforschung

nicht relevant wären. Im Falle von Lingbao-Ritualen ist es vielmehr eine interessante

Frage, wie sich das Verhältnis von Texten und ritualisierter Praxis gestaltet. Wichtige

Einsichten zu dieser Frage bietet Bell (1988).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Urs Weber

5.1.1 Die Praxis der Priester

Die beobachteten Rituale bestanden größtenteils aus Handlungen, die die

Priester, begleitet von den Musikern, vollzogen. Es waren deutliche Rollen-

unterschiede zwischen den Spezialisten und den Familienangehörigen fest-

zustellen, da die verschiedenen rituellen Handlungen wie Gesänge, Rezitatio-

nen, Vorträge ritueller Dokumente sowie die symbolische Gestik ausschließ-

lich von den Priestern vorgenommen wurden. Im Anschluss an die oben aus-

geführten ritualtheoretischen Gesichtspunkte lässt sich dies insofern als rou-

tinisierte Praxis bezeichnen, als Handlungen vollzogen wurden, ohne dass je

über ihren Vollzug kommuniziert wordenwäre.Die Spezialisten erteilten ein-

ander auch keine Handlungsanweisungen. Von implizit vorhandenen Erwar-

tungsstrukturen lässt sich insofern sprechen, als es keine explizite Kommuni-

kation darüber gegeben hat, welche Handlungen durchzuführen waren – we-

der kommunizierten die Spezialisten untereinander, noch nahmen die anwe-

senden Mitglieder der Trauerfamilie kommunizierende Akte in Richtung der

Spezialisten vor.

Die implizite Routine im ritualisierten Handeln seitens der Priester und

das Zugeständnis der Familie, dass die Priester für den Vollzug der Rituale

zuständig waren, lässt sich in Taiwan breiter kontextualisieren: Daoistische

Priesterinnen und Priester sind in Taiwan traditionellerweise für bestimm-

te Regionen zuständig, deren Grenzen in der Regel mit den Grenzen sub-

ethnischer Differenzierung einhergehen. Wie Lee Fong-mao (2003) für Zen-

traltaiwan gezeigt hat, sind die Priesterinnen und Priester dann jeweils für

dörfliche Gemeinschaften zuständig, deren sub-ethnische Abstammung vom

chinesischen Festland sie teilen.

Taiwan weist eine Struktur der sub-ethnischen Differenzierung auf: Als

Einwanderungsland, in das während der Qing-Zeit Einzelpersonen und Fa-

milien vom gegenüberliegenden Festland eingewandert sind, haben Indivi-

duen und Familien gleicher Herkunft regionale Gemeinschaften gebildet, so-

dass sich heute noch an den gesprochenen Dialekten und lokal vorherrschen-

den rituellen Traditionen unterscheiden lässt, woher die Einwohnenden einer

Gegend stammen.26 Durch ihre regionale Zuständigkeit können daoistische

26 Es geht dabei um verschiedene Regionen in China rund um die Städte Zhangzhou,

Quanzhou und Xiamen in der Provinz Fujian sowie Regionen in Ost-Guangdong. Aus-

führlicher zu unterschiedlichen rituellen Traditionen verschiedener sub-ethnischer

Gemeinschaften vgl. Lee (2003).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 87

Priesterinnen und Priester traditionellerweise mit einer gewissen Regelmä-

ßigkeit Verdienstrituale durchführen, auch wenn Familien sich unter Um-

ständen auf ein Minimum an Ritualen beschränken (vgl. Lagerwey 1987: 170).

Daoistische Priesterinnen und Priester erhalten traditionellerweise das

Berufswissen innerhalb der Familie und werden im Rahmen eines Sozialisie-

rungsprozesses zu rituellen Spezialistinnen und Spezialisten herangebildet

(vgl. Lee 2003: 126). Dieser Tatbestand verweist auf einen Sozialisationspro-

zess, den daoistische Priesterinnen und Priester durchlaufen und in dem in

einem jahrelangen Prozess rituelle Techniken und rituelles Wissen vermit-

telt werden. Die erlernten Inhalte und Techniken stellen damit eine Form des

professionellenWissens dar, über welches außenstehende Personen, die nicht

den entsprechenden Ausbildungsprozess durchlaufen haben, nicht verfügen.

5.1.2 Die Praxis der Laien

ImUnterschied zur professionellen Rolle der Priester, die die ritualisierte Pra-

xis routinisiert vollziehen, sind Familienangehörige üblicherweise nicht über

Abläufe und Inhalte der Verdienstrituale informiert. Daoistische Verdienstri-

tuale stellen für Familien seltene Ereignisse dar und sind aus ihrer Sicht ri-

tualisierte Praktiken, denen nicht der Status eingespielter Routine zukommt

(vgl. Lagerwey 1987: 170f.).

Im Rahmen der teilnehmenden Beobachtung ließ sich beobachten, dass

die anwesenden Familienmitglieder mit den Ritualen nicht vertraut gewesen

sind. Zwar nahmen sie die meiste Zeit eine passive Rolle ein, indem sie im

vorderen Teil des Altarraumes stehend oder sitzend den rituellenHandlungen

beiwohnten. In einzelne rituelle Handlungen wurden sie jedoch involviert. Es

ging dabei hauptsächlich um zwei Handlungen, die die Familienangehörigen

durchzuführen hatten: das Vollziehen sporadischer Verneigungen sowie das

Halten von Räucherstäbchen. Diese Handlungen führten die Familienange-

hörigen jeweils auf Zeichen der Priester hin durch. Es war deutlich, dass sie

selbst nicht wussten, zu welchem Zeitpunkt diese Handlungen von ihnen er-

wartet wurden.

Gleichzeitig ist deutlich geworden, dass beide Formen der aktiven Hand-

lungsübernahme – der Vollzug von Verbeugungen wie das Abbrennen von

Räucherstäbchen – ihrerseits eingeübte Praktiken darstellten. Die Anwei-

sungen der Priester bestanden aus andeutenden Handbewegungen oder

dem direkten Überreichen von Räucherstäbchen und führten als minimale

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Urs Weber

Kommunikation dazu, dass die Familienangehörigen diese Handlungen ohne

weitere Instruktionen durchführen konnten.

Der Grund für den trotz Unsicherheit reibungslosen Ablauf seitens der

Familienmitglieder dürfte darin liegen, dass die von ihnen erwarteten Hand-

lungen bereits aus anderen Kontexten bekannt gewesen sind. Der Vollzug von

Verneigungen und der Umgang mit Räucherstäbchen sind keine spezifisch

daoistischen rituellen Handlungen, sondern stellen in Taiwan Praktiken dar,

die in verschiedenen Kontexten vollzogen werden und die für die Familien-

angehörigen Routine darstellen.

Verneigungen:

Verneigungen betreffen im chinesischen Sprachraum eine Praxis, die in ver-

schiedensten Kontexten Anwendung findet. Bell (2003: 377f.) hat darauf hin-

gewiesen, dass es nicht eine einzige Art des Verneigens gibt, sondern dass die

einzelne Ausführung davon abhänge, ob man sich vor einem Altar befinde,

vom Kaiser empfangen werde oder ob Rituale der Höflichkeit vollzogen wer-

den. Bell weist auch darauf hin, dass eine einzelne Bedeutungszuschreibung

für die Praxis des Verneigens kaum möglich sei – zu sehr vermengten sich

dabei Ritual, Etikette und Moral und biete die Anwendung Raum für indivi-

duelle Kreativität (vgl. ebd.: 378). Diese Kreativität müsse allerdings innerhalb

bestimmter Grenzen stattfinden, damit die Verneigungen als angemessen be-

urteilt werden können.27

Die Verwendung von Räucherstäbchen:

Eine zweite, in den Verdienstritualen sehr präsente und von den Familienan-

gehörigen mitvollzogene Praxis betrifft den Umgang mit Räucherstäbchen.

Räucherstäbchen spielten in verschiedenen Phasen der Rituale eine wichti-

ge Rolle: Die Aufgabe für die Familienangehörigen bestand primär darin, bei

bestimmten rituellen Handlungen Räucherstäbchen entgegenzunehmen und

zu halten. Dabei wurde deutlich, dass sie dies sehr gewohnt waren und Kör-

perhaltungen einnahmen, die einen vertrautenUmgangmit Räucherstäbchen

verrieten.Räucherstäbchen sind in verschiedenen rituellen und religiösenOr-

ten Taiwans präsent; entsprechende Gefäße finden sich in nahezu allen Tem-

27 Dessen dürften sich nicht zuletzt Fremde bewusst sein, wenn sie in Taiwan in die Situa-

tion kommen, Verneigungen durchführen zu müssen. Für ein Beispiel, das von einem

Besuch in einemMazu-Tempel in der Nähe von Tainan sowie von der Herausforderung

des adäquaten Verneigens berichtet vgl. Jordan (1986: xi).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 89

peln sowie auch in Ahnenhallen (zu letzterem vgl. Ahern 1973: 95). Räucher-

stäbchen sind in Taiwan nicht nur verbreitet, sondern stellen auch Gegen-

stände dar, die die Praktiken, in welchen sie verwendet werden, in besonderer

Weise markieren. In vielen Fällen geht die Verwendung von Räucherstäbchen

mit Vorstellungen von Transzendenz einher. So werden etwa Darbringungen

für Gottheiten mit Räucherstäbchen versehen, womit sich die Bestimmung

der dargebrachten Objekte markieren lässt (vgl. Habkirk/Chang 2017: 161).

Im Falle von Tempeln wird Räucherstäbchen und der Herkunft der Asche, in

welcher Räucherstäbchen brennen, mitunter große Bedeutung zugewiesen.

In Taiwan existieren Netzwerke aus Tempeln, die ihre Asche von einem an-

deren, bekannten Tempel erhalten haben. Mit einer so strukturierten Hier-

archie zwischen Räucherwerk-Spender-Tempeln und -Empfängern geht die

Vorstellung einher, dass der Empfang des Räucherwerks von einem rituell

wirksamen Tempel diese Wirksamkeit auch im eigenen Tempel entfaltet. So

reisen manchmal Delegationen taiwanischer Tempel nach China, um Asche

von einem Stiftertempel mitzubringen (vgl. dazu Weller 2015: 359).

Die Verwendung von Räucherstäbchen stellt damit sowohl eine hervor-

gehobene, wie auch kontextübergreifend bekannte Praxis dar. Ihr Bekannt-

heitsgrad dürfte dazu beigetragen haben, dass die Familienangehörigen, die

bei den daoistischen Verdienstritualen mit dem Gebrauch von Räucherstäb-

chen konfrontiert waren, aus Routine heraus handeln konnten, sodass die

Anweisungen der Priester knapp gehalten werden konnten.

5.2 Dispersed und integrative practices

Die professionelle Routine der Priester einerseits sowie andererseits die Un-

sicherheit seitens der Familienangehörigen, die bei der Wahrnehmung ihrer

aktiven Rolle in den Ritualen jedoch ihrerseits auf eingeübte Praktiken zu-

rückgreifen konnten, lassen sich mit Theodore Schatzki (1996: 91ff.) entlang

der Begrifflichkeit von dispersed und integrative practices analysieren. Schatz-

ki unterscheidet Praktiken nach dem Gesichtspunkt, ob sie in verschiedenen

Bereichen sozialen Lebens vorkommen (dispersed), oder sich auf bestimmte

Handlungsfelder konzentrieren (integrative).

Die Praxis der Priester ist eine hochgradig integrative practice, d.h. es han-

delt sich um eine stark spezialisierte Praxis, die Wissen und Techniken be-

inhaltet, über die Personen außerhalb des daoistischen Priesterstandes in der

Regel nicht verfügen. Die rituellen Handlungen finden kaum Anwendung au-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Urs Weber

ßerhalb daoistischer ritualisierter Praxis. Die priesterliche Praxis beschränkt

sich insofern in hohem Maße auf den unmittelbaren rituellen Kontext.

Die Praxis der Familienangehörigen – d.h. deren Mitwirkung an rituellen

Handlungen – lässt sich demgegenüber als stärker dispersed bezeichnen: Ver-

neigungen und die rituelle Verwendung von Räucherstäbchen sind nicht auf

daoistische Verdienstrituale beschränkt, sondern stellen Praktiken dar, die

stärker situationsübergreifend verbreitet sind. Dies dürfte insbesondere für

die Praxis des Verneigens gelten, die in unterschiedlichen sozialen Situatio-

nen Anwendung findet. Aber auch das rituelle Abbrennen von Räucherstäb-

chen ist wesentlich stärker dispersed als dies für die rituellen Handlungen der

Priester der Fall ist.

6. Fazit

Der Beitrag plädiert dafür, Rituale nicht ausschließlich als Handlungsrouti-

nen zu verstehen. Ritualtheorien betonen oft Aspekte wie Routine, Gewohn-

heit, Repetition oder Tradition, sodass Unsicherheit im Widerspruch zu ri-

tuellem Handeln erscheint. Gleichzeitig ist aber festzustellen, dass es Ritua-

le gibt, deren Teilnehmende unsicher bezüglich vorzunehmender Handlun-

gen sind, und dass diese Unsicherheit unter Umständen im Ritual beobach-

tet wird und zu Reaktionen führt. Diese – je nach Fall graduell vorhandene –

Unsicherheit erfordert ein differenziertes Verständnis von Ritualen: Bei Teil-

nehmenden beobachtete Unsicherheit, auf die in einemRitualmit Instruktio-

nen reagiert wird, auf die die betreffenden Teilnehmenden unter Umständen

wiederum reagieren, führt zu einer anderen Strukturierung des Rituals als in

Fällen, in welchen Handlungssequenzen ohne koordinierende Kommunikati-

on durchgeführt werden.

Der Beitrag hat dafür verschiedene theoretische Gesichtspunkte vorge-

schlagen, die aus praxis- und systemtheoretischen Elementen bestehen. Zu-

nächst wurden Elemente aus der Praxeologie Bourdieus aufgenommen. Bei

Bourdieu findet sich die für die vorliegenden Zwecke zentrale Akzentuierung,

dass die soziale Welt nicht primär aus Verwirklichungen semantischer Mo-

delle besteht, sondern aus Praktiken, das heißt Handlungszusammenhängen,

die im Hinblick auf ihr Zustandekommen und die Verkettung von Handlun-

gen und Anschlusshandlungen zu untersuchen sind. Für diese Analyse betont

Bourdieu die Differenz zwischen der Unmittelbarkeit des Vollzugs der Praxis

und der Perspektive der wissenschaftlichen Analyse, die aus der Distanz er-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 91

folgt. Soziale Praxis ist laut Bourdieu durch eine Dringlichkeit strukturiert,

eine »Logik der Praxis«, die die Frage der Handlungsanschlüsse betrifft, die

sich für die analysierendeWissenschaft so jedoch nicht stellt,weshalb ein pra-

xistheoretisch informierter Blick mit entsprechender Reflexion einhergehen

muss.

Während Bourdieus Praxistheorie allgemeinen sozialtheoretischen Cha-

rakter aufweist, lässt sich mit Catherine Bell weiterführend konkretisieren,

wodurch sich Rituale gegenüber anderen Handlungszusammenhängen aus-

zeichnen. Bell plädiert für ein dynamisches Verständnis von Ritualen und

geht davon aus, dass Praktiken mehr oder weniger ritualisiert sein können.

Die von Bell genannten Merkmale ritualisierter Praktiken – Formalisierung,

Traditionalismus, Beständigkeit, Regelgeleitetheit, Symbolik und Perfor-

mance – weisen dann in einem weiteren Schritt darauf hin, dass ritualisierte

Praktiken Charakteristiken des Nichtbeliebigen aufweisen.

Wenn rituelle Handlungssequenzen als nicht beliebig veränderbar be-

trachtet werden, impliziert dies, dass Rituale durch Verhaltenserwartungen

strukturiert werden. Im Anschluss an Luhmann kann dabei von normativen

Verhaltenserwartungen gesprochen werden, die auch im Falle ihrer Enttäu-

schung aufrechterhalten werden. Rituale werden nicht spontan verändert,

auch wenn Teilnehmende sich nicht erwartungsgemäß verhalten.

In vergleichbarer Weise wie Bourdieu für die »Logik der Praxis« zeitli-

che Aspekte der Sequenzierung von Handlungen betont hat, kommtmit Luh-

manns Begriff von normativen Verhaltenserwartungen die Zeitdimension in

den Blick. Verhaltenserwartungen erweisen sich erst im zeitlichen Verlauf als

normative Erwartungen, wenn erfolgte Handlungen in der gegenseitigen Be-

obachtung von Ritualteilnehmenden als nicht den Erwartungen entsprechend

eingestuft werden. Bourdieu und Luhmann haben sich von Husserls Phäno-

menologie des inneren Zeitbewusstseins inspirieren lassen. Das ermöglicht

die Kombination von praxis- und systemtheoretischer Perspektive: Sowohl

Bourdieu als auch Luhmann beschäftigten sich mit der Frage, wie aus der

Gegenwart sozialer Praktiken und Ereignisse unmittelbar folgende Praktiken

und Ereignisse angeschlossen werden, und wie sich in dieser Hinsicht das

Verhältnis von Gegenwart und Möglichkeit im Sinne möglicher Handlungs-

anschlüsse gestaltet.

Mit Luhmanns Begriff des Sinns – verstanden als Unterscheidung von Ak-

tualität und Möglichkeit – konnte festgehalten werden, dass Rituale immer

sinnhaftes Geschehen darstellen, da in Ritualen stets Handlungen aktuali-

siert und ausgewählt werden, während andere Handlungen nicht ausgewählt

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Urs Weber

werden, als mögliche Anschlüsse jedoch weiterhin in Frage kommen. Für die

Frage von Routine und Unsicherheit bedeutet dies, dass die Sinnhaftigkeit

eines Rituals im Falle von Unsicherheit zu einem expliziten Thema der Kom-

munikation im Ritual werden kann, sofern uneingeweihte Teilnehmende auf

die erwartete Fortsetzung des Rituals hingewiesen werden.

Mit dem Blick auf Verhaltenserwartungen als Strukturen von Ritualen

lässt sich die Frage von Routine und Unsicherheit so genauer fassen: Im Fal-

le von Routine ist es möglich, dass rituelle Handlungen unterbrechungsfrei

durchgeführt werden, ohne dass sich Teilnehmende über vorhandene Ver-

haltenserwartungen verständigen oder diese explizit machen müssen. Wird

hingegen bei Teilnehmenden Unsicherheit festgestellt, kann es zu Kommu-

nikation über vorhandene Erwartungen kommen. Anweisungen oder Auffor-

derungen werden dann kommuniziert.

Diese Gesichtspunktewurden amBeispiel daoistischer Verdienstrituale in

Taiwan verdeutlicht. Die betreffenden Praktiken sind in hohemMaße rituali-

siert und gleichzeitig für Laien unbekannt. Die teilnehmenden Familienmit-

glieder waren mit den rituellen Handlungen nicht vertraut. Insofern bestand

in den Verdienstritualen ein Kontrast zwischen der professionellen Routine

der Spezialisten und der Unsicherheit anwesender Familienmitglieder. Wäh-

rend die Rituale imWesentlichen aus dem Vollzug von Handlungen durch die

Priester und Musiker bestanden, wurde von den Familienmitgliedern punk-

tuell eine Mitwirkung durch einzelne ritualisierte Praktiken erwartet. Dabei

hat sich gezeigt, dass die Angehörigen diese Handlungen aufgrund nur mini-

maler auffordernder Gesten durchführen konnten: Es handelte sich um den

Vollzug von Verneigungen sowie um dasHalten von Räucherstäbchen und da-

mit um Praktiken, die in Taiwan nicht auf daoistische Rituale begrenzt sind,

sondern in verschiedenen Situationen eingeübt werden und so für die Famili-

enangehörigen ihrerseits routinisierte Praktiken darstellten. Im Anschluss an

die PraxistheorieTheodore Schatzkis lassen sie sich als dispersed practices iden-

tifizieren, die durch ihren Bekanntheitsgrad zu einem Ablauf der Verdienstri-

tuale beigetragen haben, ohne dass ein größerer kommunikativer Koordina-

tionsaufwand notwendig gewesen wäre. Dies zeigt, dass Unsicherheit nicht

zu einem Abbruch des Rituals führen muss, sondern unter Umständen durch

Routine, die in anderen Kontexten eingeübt ist, bewältigt werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 93

Literatur

Ahern, Emily (1973): The Cult of the Dead in a Chinese Village. Stanford, CA:

Stanford University Press.

Bell, Catherine (1988): »Ritualization of Texts and Textualization of Ritual

in the Codification of Taoist Liturgy«, in: History of Religions 27 (4),

S. 366-392.

Bell, Catherine (1992): Ritual Theory, Ritual Practice. New York u.a.: Oxford

University Press.

Bell, Catherine (1997): Ritual. Perspectives and dimensions. New York u.a.:

Oxford University Press.

Bell, Catherine (2003): »Acting Ritually: Evidence from the Social Life of Chi-

nese Rites«, in: Richard K. Fenn (Hg.), The Blackwell Companion to Soci-

ology of Religion. Malden, MA u.a.: Blackwell Publishers, S. 371-387.

Bokenkamp, Stephen R. (1997): Early Daoist Scriptures (Taoist Classics, Bd. 1).

Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-

schenGrundlage der kabylischenGesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1992): »Fieldwork in Philosophy«, in: Pierre Bourdieu, Rede

und Antwort. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 15-49.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Ver-

nunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Colliot-Thélène, Catherine (2005): »Die deutschen Wurzeln der Theorie Bour-

dieus«, in: Catherine Colliot-Thélène/Etienne François/Gunter Gebau-

er (Hg.), Pierre Bourdieu: Deutsch-französische Perspektiven. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, S. 106-136.

Dean, Kenneth (1988): »Funerals in Fujian«, in: Cahiers d’Extrême-Asie 4,

S. 19-78.

Garfinkel, Harold (1967): Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs:

Prentice-Hall.

Habkirk, Scott/Chang, Hsun (2017): »Scents, Community, and Incense in Tra-

ditional Chinese Religion«, in: Material Religion. The Journal of Objects,

Art and Belief 13 (2), S. 156-174.

Hsiao, Li-ling (2012): »The Soul and its Ceremonies: Funeral Practice in Mo-

dern Taiwan«, in: Southeast Review of Asian Studies 34, S. 231-240.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Urs Weber

Husserl, Edmund (1928): Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeit-

bewusstseins. Halle (Saale): Max Niemeyer.

Jordan, David K. (1986): »A Personal Introduction«, in: David K. Jordan/Daniel

L. Overmyer (Hg.), The Flying Phoenix. Aspects of Chinese Sectarianism

in Taiwan. Princeton, NJ: Princeton University Press, S. xi-xvi.

Lagerwey, John (1987): Taoist Ritual in Chinese Society and History. New

York/London: Macmillan.

Lee, Fong-mao (2003): »The Daoist Priesthood and Secular Society. Two As-

pects of Postwar Taiwanese Daoism«, in: Philip Clart/Charles B. Jones

(Hg.), Religion in Modern Taiwan. Honolulu: University of Hawaii Press,

S. 125-157.

Lee, Daniel B. (2005): »Ritual and the Social Meaning and Meaninglessness of

Religion«, in: Soziale Welt 56 (1), S. 5-16.

Lin, Yu-hsuan林雨璇 (2014): »救贖赦罪償報: 臺南打城法事研究«, in: Yeh,
Chuen-rong葉春榮 (Hg.),南瀛歷史, 社會與文化: 變遷中的南瀛宗教.
Nanying history, society and culture III: Religion in Transformation in the

Tainan Area. Tainan:臺南市政府文化局, S. 77-109.
Luhmann, Niklas (1971): »Sinn als Grundbegriffe der Soziologie«, in: Jürgen

Habermas/Niklas Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtech-

nologie – Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

S. 25-100.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theo-

rie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1992): Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1995): Das Recht der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Luhmann,Niklas (1996): Die neuzeitlichenWissenschaften und die Phänome-

nologie. Wien: Picus Verlag.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Erster Teilband.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Maruyama,Hiroshi (2002): »Documents Used in Rituals ofMerit in Taiwanese

Daoism«, in: Livia Kohn/Harold D. Roth (Hg.), Daoist Identity: History,

Lineage and Ritual. Honolulu: University of Hawaii Press, S. 256-273.

Nassehi, Armin (2004): »Sozialer Sinn«, in: Armin Nassehi/Gerd Nollmann

(Hg.): Bourdieu und Luhmann. Ein Theorievergleich. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, S. 155-188.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Routine und Unsicherheit in Ritualen 95

Rappaport, Roy A. (1999): Ritual and Religion in the Making of Humanity.

Cambridge u.a.: Cambridge University Press.

Schatzki, Theodore R. (1996): Social practices: a Wittgensteinian approach to

human activity and the social. New York: Cambridge University Press.

Seiwert, Hubert (1985): Volksreligion und nationale Tradition in Taiwan.

Studien zur regionalen Religionsgeschichte einer chinesischen Provinz.

Stuttgart: Steiner.

Strickmann, Michel (1978): »The Longest Taoist Scripture«, in: History of Re-

ligions 17 (3/4), S. 331-354.

Tambiah, Stanley J. (1981): »A Performative Approach to Ritual«, in: Proceed-

ings of the British Academy 65, 113-169.

Walthert, Rafael (2020): Religiöse Rituale und soziale Ordnung. Wiesbaden:

Springer VS.

Weller, Robert P. (2015): »Identity and Social Change in Taiwanese Religion«,

in:Murray A. Rubinstein (Hg.), Taiwan: ANewHistory. London/New York:

Routledge, S. 339-365.

Yeh, Chuen-rong葉春榮 (2014): »儀式作為建構: 臺南的超度法事«, in: Yeh
Chuenrong 葉春榮 (Hg.), 南瀛歷史, 社會與文化: 變遷中的南瀛宗教
Nanying history, society and culture III: Religion in Transformation in

the Tainan Area. Tainan:臺南市政府文化局, S. 1-75.
Zürcher, Erik (1980): »Buddhist Influence on Early Taoism: A Survey of Scrip-

tural Evidence«, in: T’oung Pao, Second Series 66 (1/3), S. 84-147.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003 - am 14.02.2026, 19:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

