IIl Routine und Unsicherheit in Ritualen
Eine praxis- und systemtheoretische Perspektive

Urs Weber

1. Einleitung

Ritualtheorien beschreiben Rituale oft als Handlungszusammenhinge, die
sich durch Merkmale wie Routine, Gewohnheit, Repetition oder Tradition
auszeichnen.! Dagegen nimmt dieser Beitrag Rituale in den Blick, die min-
destens partiell durch Unsicherheit beziiglich vorzunehmender Handlungen
geprigt sind. Unsicherheit als ein Merkmal rituellen Handelns ist ritual-
theoretisch insbesondere dann relevant, wenn Individuen — beispielsweise,
weil sie selten am betreffenden Ritual teilnehmen — nicht mit den erwarteten
Handlungssequenzen eines Rituals vertraut sind, und diese Unsicherheit
von anderen Ritualteilnehmenden beobachtet wird und unter Umstinden zu
Reaktionen fithrt. Dabei stellt sich die Frage, wie sich die Durchfithrung von
Ritualen durch die beobachtete Unsicherheit verandert.

Der Beitrag schligt vor, Routine und Unsicherheit als zwei Extreme eines
Kontinuums aufzufassen, auf dem Rituale in analytischer Hinsicht anzusie-
deln sind. Rituale finden statt, indem Handlungsabliufe in einer routinisier-
ten Art und Weise — und damit unterbrechungs- und storungsfrei — vollzogen
werden. Es gibt jedoch auch Rituale, in denen ein Bedarf an Handlungsko-
ordination entsteht, weil nicht alle teilnehmenden Individuen mit den vor-

1 Dies lasst sich an bekannten Ritualtheorien illustrieren. Stanley Tambiah (1981: 119)
beispielsweise nennt Formalitit, Stereotypie, Verdichtung und Redundanz als Cha-
rakteristika von Ritualen. Catherine Bell (1997: 138-169) definiert Rituale im Sinne ri-
tualisierter Praktiken (iber Formalisierung, Traditionalismus, Bestandigkeit, Regelge-
leitetheit, Symbolik und Performance. Roy Rappaport (1999: 32-50) bestimmt Rituale
ebenfalls tiber eine Reihe von Merkmalen: Sie seien nicht durch die Durchfithrenden
selbst spezifiziert und wiesen Merkmale wie Formalitit, Invarianz und Performance
auf.

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Urs Weber

zunehmenden Handlungen vertraut sind. Im Beitrag wird der Tatbestand,
dass in vielen Fillen Routine und Unsicherheit je graduell vorhanden sein
konnen, theoretisch genauer gefasst und anhand des empirischen Beispiels
von daoistischen Verdienstritualen in Taiwan exemplifiziert. Zunichst wer-
den, basierend auf den Schriften Pierre Bourdieus, grundlegende Annahmen
einer Praxeologie skizziert (2). In einem weiteren Schritt wird davon ausge-
hend ein Verstindnis von Ritualen erarbeitet. Zunichst kann dafir auf Cathe-
rine Bells Vorschlag Bezug genommen werden, dass Rituale als ritualisierte
Praktiken aufgefasst werden konnen, d.h. als Praktiken, die durch bestimmte
Merkmale graduell von nicht-ritualisierten Praktiken unterschieden werden
konnen (3). Diese Merkmale zeichnen ritualisierte Praktiken gleichzeitig mit
dem Charakteristikum der Nichtbeliebigkeit aus, wie im Anschluss an Niklas
Luhmanns Begriff von Erwartungsstrukturen ausgefithrt wird: Ritualisierte
Praktiken bestehen aus Verhaltenserwartungen, die normative Erwartungen
sind, indem sie auch dann, wenn sie enttiuscht werden, aufrechterhalten
werden (4). Vor diesem Hintergrund wird die Frage von Routine und Un-
sicherheit als Problem des Herstellens von Anschlusshandlungen prizisiert,
was durch eine Zusammenfithrung der praxis- und systemtheoretischen Per-
spektiven geschieht. Sowohl Bourdieu als auch Luhmann haben sich inspi-
riert durch Edmund Husserls Phinomenologie mit der Frage beschiftigt,
wie bei momenthaften sozialen Handlungen oder Ereignissen Handlungsan-
schliisse hergestellt werden. Im Falle routinisierter ritualisierter Praxis gelin-
gen Handlungsanschliisse von Moment zu Moment, ohne dass itber Hand-
lungsanschliisse je kommuniziert wiirde. Das betreffende Ritual kann so un-
terbrechungsfrei vollzogen werden. Wird bei Teilnehmenden hingegen Unsi-
cherheit festgestellt, kann dies dazu fithren, dass iiber erwartete Handlungen
kommuniziert und die Frage des Anschlusshandelns zu einem offenen Pro-
blem wird. Aus diesen Uberlegungen heraus wird vorgeschlagen, bei Ritualen
von einem moglichen graduellen Anteil von Routine und Unsicherheit aus-
zugehen, der durch empirische Forschung analysiert werden muss. Schlief3-
lich werden die analytischen Gesichtspunkte anhand von Beobachtungen von
daoistischen Verdienstritualen in Taiwan exemplarisch angewendet (5). Bei
der Durchfithrung dieser Rituale konnte festgestellt werden, dass es sich um
eine hochgradig ritualisierte Praxis handelt, welche von den Priestern rou-
tinisiert durchgefithrt wurde. Die an den Ritualen teilnehmenden Laien - es
handelte sich dabei um Mitglieder einer Familie, die einen Todesfall zu bekla-
gen hatten — waren tiber die vorzunehmenden rituellen Handlungen nicht im
Bilde, weswegen sie in den Momenten, in welchen eine aktive Rolle ihrerseits

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

erwartet wurde, durch Gestik dazu aufgefordert werden mussten. Diese In-
struktionen konnten sich allerdings auf minimale Handzeichen beschrinken,
da die von den Familienangehorigen auszufithrenden Handlungen im Vollzug
von Verneigungen sowie dem Halten von Raucherstibchen bestanden, die die
betreffenden Personen aus anderen Kontexten kannten und ihrerseits routi-
nisiert vollziehen konnten.

2. Elemente einer Praxistheorie - Pierre Bourdieu

Far die Frage von Routine und Unsicherheit in Ritualen bieten praxeo-
logische Ansitze wichtige Anhaltspunkte. In einem ersten Schritt lassen
sich insbesondere aus den Schriften Pierre Bourdieus zentrale Einsichten
gewinnen — Bourdieus Ausfithrungen begriinden Annahmen der Praxeologie
im Rahmen einer Auseinandersetzung mit anderen sozialwissenschaftli-
chen Theorien, sodass sichtbar wird, welche grundsitzlichen Uberlegungen
Bourdieu dabei angeleitet hatten.

2.1 Die Logik der Praxis

Forschungsgeschichtlich zentral sind dafiir die Erfahrungen, die Bourdieu
seit den spiten 1950er Jahren als Forscher in Algerien gemacht hat und die
ihn veranlassten, sich in grundsitzlicher Weise mit der Frage zu beschiftigen,
wie eine sozialwissenschaftliche Theorie beschaffen sein muss. Wie Bourdieu
(1993: 7-45) berichtet, hat er zunichst in strukturalistischer Manier nach dem
Vorbild Claude Lévi-Strauss’ versucht, beobachtete Phinomene mittels logi-
scher Schemata zu analysieren, als deren Ausfithrung die beobachteten Hand-
lungszusammenhinge gelten sollten. Dabei stiefd Bourdieu jedoch auf nicht-
auflésbare Widerspriiche. Er berichtet beispielsweise wie er versucht hat, In-
formationen zum traditionellen Kalender in einem einzigen Schema darzu-
stellen, was sich nicht in einer widerspruchsfreien Weise realisieren lief3. Die
Arbeit an schliissigen Schemata bestand fiir Bourdieu dann zunichst — im-
mer noch dem strukturalistischen Ideal folgend - darin, dass er erfolglos ver-
suchte, diese sich prisentierenden Widerspriiche zu lésen (vgl. ebd.: 25). Ent-
scheidend sei dann die Einsicht gewesen, dass Praktiken immer nur bis zu
einem gewissen Grad in sich logisch schliissig sind: Sie folgten einer »Logik
der Praxis, die nicht der »Logik der Logik« entspreche, und die Wissenschaft
sei angehalten, das zu beriicksichtigen: »Man muss der Praxis eine Logik zu-

- am 14.02.2026, 19:26: op

69


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Urs Weber

erkennen, die anders ist als die Logik der Logik, damit man der Praxis nicht
mehr Logik abverlangt, als sie zu bieten hat« (Ebd.: 157).

Die Einsichten aus der Unmaglichkeit, das Ideal des Strukturalismus zu
verwirklichen, miindeten in einer umfassenden Kritik am Strukturalismus.
Die Sichtweise, Praktiken tiber die Erstellung kohirenter Modelle zu beschrei-
ben, sei falsch, denn es sei ein Irrtum, diese Modelle, die Konstruktionen dar-
stellen, als die Grundlage der Praktiken zu betrachten — was sie nicht seien

(vgl. ebd.: 271L.).
2.2 Temporale Strukturen

Ein Problem, das Bourdieu im Zusammenhang mit der Unterscheidung der
»Logik der Praxis« von der »Logik der Logik« beschreibt, betrifft die Zeit-
dimension: Praktiken haben einen anderen Bezug zu temporalen Strukturen
als die Wissenschaft, die diese Praktiken beobachtet und analysiert. Wihrend
Praktiken sich in der Zeit abspielen und dadurch erst bestimmte Eigenschaf-
ten aufweisen — vollzogene Handlungen sind unumkehrbar, das Tempo und
der Rhythmus der Praxis kénnen strategisch variiert werden (vgl. ebd.: 149)
-, nehme die Wissenschaft eine totalisierende Haltung ein, die die Praktiken
erst nach ihrem Vollzug analysiere, und diese Haltung unterliege selbst nicht
der Unmittelbarkeit der Praxis. Bourdieu veranschaulicht die unterschiedli-
chen Perspektiven am Beispiel eines Spiels: »Ein Spieler, der im Spiel aufgeht,
vom Spiel gepackt ist, stellt sich nicht auf das ein, was er sieht, sondern auf
das, was er vorhersieht, was er in der unmittelbar wahrgenommenen Gegen-
wart bereits vorausblickend erfasst, indem er nimlich den Ball nicht dorthin
abgibt, wo sich sein Mittelstiirmer gerade befindet, sondern an den Punkt
den dieser — vor dem ihn deckenden gegnerischen Verteidiger — sogleich er-
reichen wird« (Ebd.: 149). Ein Spieler schitze im Vollzug der Praxis mogliche
Szenarien ein und beziehe Handlungen so auf die unmittelbar antizipierte
Zukunft. Die Praxis ist insofern einer Unmittelbarkeit und Dringlichkeit un-
terworfen, die in der Analyse der Praxis nicht vorhanden ist, denn - um auf
das Beispiel des Spiels zuriickzukommen - »es geniigt, sich wie ein niichter-
ner Beobachter aulerhalb des Spiels zu stellen, Abstand vom erstrebten Spiel-
ergebnis zu gewinnen, und schon verschwinden die Dringlichkeiten, Apelle,
Bedrohungen, vorgeschriebenen Spielziige, aus denen sich die reale, d.h. real
bewohnte Welt zusammensetzt« (ebd.: 150).

Die Dringlichkeit, die sich in der Praxis auch durch die Unumkehrbar-
keit vollzogener Handlungen ergibt, stelle sich fiir die Wissenschaft so nicht,

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

wenn sie Handlungszusammenhinge erst analysiert, wenn diese bereits voll-
zogen sind, »und daher nicht im ungewissen iiber das mogliche Geschehen
sein kann« (ebd.: 149). Die im Nachhinein erstellte wissenschaftliche Analyse
erfolgte nicht aus der Struktur der Unumkehrbarkeit der Handlungsabfolgen
heraus, wie sie in der Situation der Praxis vorliegt, sondern betrachtete die
Handlungen so, als wiren sie umkehrbar. Bourdieu sieht in den unterschied-
lichen zeitlichen Verhiltnissen der Praxis und der Wissenschaft einen Grund
dafiir, dass die Wissenschaft der Praxis eine Logik zuschreibe, die jene nicht
besitze (vgl. ebd.: 164f.).

2.3 Habitus

Wenn Theorien wie der Strukturalismus Lévi-Strauss’ keine Option fir eine
Theorie der Praxis darstellen, wie sind dann verschiedene Ansitze zu gewich-
ten, die das Hauptaugenmerk auf Handlungen und Praxis richten? Bourdieu
hat auch hier eine klare Position und verortet seine Praxeologie als eine drit-
te Option jenseits von »Objektivismus« und »Subjektivismus«. Gegeniiber der
oben skizzierten Kritik an »objektivistischen« Positionen wie derjenigen Lévi-
Strauss’ sind auch Ansitze, die die Perspektive handelnder Individuen in den
Blick nehmen, fiir Bourdieu keine Option. Er kritisiert Theorien wie dieje-
nige Alfred Schiitz’ oder Harold Garfinkels als »subjektivistisch« und proble-
matisiert, dass in ihnen Konstruktionen aufgrund der Sichtweise handelnder
Individuen erstellt wiirden, ohne iibergeordnete Strukturen zu beriicksichti-
gen. Ein solches Vorgehen entspriche nicht einer Wissenschaft der sozialen
Welt, sondern hitte allenfalls vorwissenschaftlichen Charakter (vgl. Bourdieu
1976: 149). Denn Praktiken seien durchaus strukturiert, wenn auch nicht nach
mentalen logischen Modellen, wie dies »objektivistische« Theorien naheleg-
ten.

Die Losung, die die Praxistheorie jenseits von »Objektivismus« und »Sub-
jektivismus« vorschligt, besteht darin, Praktiken nicht als durch dahinterlie-
gende Schemata prideterminiert zu sehen, sie aber auch nicht als spontane
Erfindungen zu betrachten. Denn Praktiken sind durchaus im Kontext so-
zialer Strukturen zu sehen, durch die sie strukturiert werden und zu deren
Reproduktion sie beitragen. Beide Aspekte — Strukturiertheit einerseits, aber
auch die Méglichkeit, neue strukturierte Handlungszusammenhinge zu ge-
nerieren — werden am deutlichsten im Theorem des Habitus, das in Bourdieus
Werk inhaltlich eng mit der Theorie der Praxis verbunden ist.

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Urs Weber

Mit dem Habitusbegriff beschreibt Bourdieu Schemata, die eine
»Handlungs-, Wahrnehmungs- und Denkmatrix« (ebd.: 169, im Original
hervorgehoben) bilden. Diese Schemata itbernehmen Individuen in erster
Linie durch den Kontakt mit der sozialen Umwelt - und diese Ubernahme
erfolgt in einer Art und Weise, die Bourdieu »Einverleibung« nennt. Mit dem
Begrift der »Einverleibung« ist angesprochen, dass Bourdieu eine strikte
Trennung von Denken und Handeln ablehnt und stattdessen davon ausgeht,
dass mit der Sozialisation bestimmte Formen korperlicher Haltung iber-
nommen werden, die es erlauben, gesellschaftlichen Normen entsprechend
zu handeln, ohne dass diese Verhaltensweisen intentional reflektiert wiirden
(vgl. Bourdieu 2001: 184). Damit wird auch deutlich, dass Habitusformen
nicht ausschliefilich Produkte der sozialen Umgebung darstellen, sondern ein
generatives Moment in sich tragen: Sie erméglichen das Hervorbringen von
Praxisformen in einer Art und Weise, die in bestimmten sozialen Kontexten
als angemessen wahrgenommen wird (vgl. ebd.: 183).

Beide Aspekte — Einverleibung sozialer Normen und Hervorbringung von
Praxis — sieht Bourdieu als sich gegenseitig bedingende Dimensionen des Ha-
bitus: »Da er ein erworbenes System von Erzeugungsschemata ist, kdnnen
mit dem Habitus alle Gedanken, Wahrnehmungen und Handlungen, und nur
diese, frei hervorgebracht werden, die innerhalb der Grenzen der besonderen
Bedingungen seiner eigenen Hervorbringung liegen« (Bourdieu 1993: 102).

3. Rituale aus praxistheoretischer Sicht

Aus Bourdieus praxistheoretischen Ausfithrungen lassen sich Schliisse fir ein
besseres Verstindnis von Ritualen ziehen. Analog zu den allgemeinen sozial-
theoretischen Gesichtspunkten Bourdieus lisst sich fir die Erforschung von
Ritualen schlussfolgern, dass Rituale nicht mit der Reproduktion von dahin-
terliegenden semantischen Modellen gleichzusetzen sind. Rituale unterlie-
gen einer Struktur der Abfolge von Handlungen, die einer Dringlichkeit un-
terworfen sind, der die wissenschaftliche Analyse der rituellen Praxis nicht
unterliegt. Auch ist davon auszugehen, dass Rituale auch durch inkorporier-
te Schemata strukturiert werden, sodass ihre Durchfithrung zur Gewohnheit
werden kann.

Allerdings bleibt dabei zunichst offen, worin spezifische Merkmale von
Ritualen im Unterschied zu iibrigen Praktiken bestehen — gerade dann, wenn
Rituale auf3eralltigliche oder seltene Ereignisse darstellen und nicht aus der

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

Reproduktion routinisierter Handlungsabliufe bestehen. Zu einem Verstind-
nis von Ritualen aus praxistheoretischer Sicht hat Catherine Bell instruktive
Anhaltspunkte beigetragen. Sie schligt vor, anstelle von einer Kategorie >Ri-
tuale« von ritualisierten Praktiken zu sprechen. Bei Bell (1992: 81) wird deut-
lich, dass sie von der Annahme ausgeht, dass sich Praxistheorien weniger
fir spezifische Handlungstypen interessieren, sondern vielmehr von Praxis
als einem umfassenden Begriff fir menschliche Aktivitit ausgegangen wer-
den muss. Ritualisierte Praktiken stellen dann Handlungszusammenhinge
dar, die durch Strategien der Ritualisierung strukturiert sind, sodass sie sich
von anderen Aktivititen unterscheiden (vgl. ebd.: 89). Praktiken konnen in
mehr oder weniger starkem Ausmaf? ritualisiert sein, sodass anstelle einer
als universal verstandenen Kategorie >Ritual« davon ausgegangen wird, dass
ritualisierte Praktiken sich in nuancierter Weise jeweils vom Kontext anderer
Praktiken abheben (vgl. ebd.: 90). Bell geht davon aus, dass die Ritualisie-
rung von Praktiken auf unterschiedliche Art und Weise stattfinden kann; sie
nennt jedoch auch eine Reihe von Charakteristika, die bei ritual-dhnlichen
Aktivititen zu erwarten sind: Formalisierung, Traditionalismus, Bestindig-
keit, Regelgeleitetheit, Symbolik und Performance (vgl. Bell 1997: 138-169).

Bells Theorie ist fiir die vorliegenden Zwecke weniger durch diese Merk-
male, die stark an andere Ritualtheorien erinnern, von Interesse, sondern
vielmehr durch ihre praxistheoretische Fundierung, die es erlaubt, Rituale
in dynamischer Weise als sich in besonderer Weise auszeichnende Praktiken
aufzufassen.”

Denn Bell zeigt, inwiefern ritualisierte Praktiken — und zwar gerade Prak-
tiken, die in hohem Maf3e ritualisiert sind — Situationen darstellen, in wel-
chen sich die Frage nach dem Wissen um auszufithrende Handlungen stellt.
Bells Vorschlag weist darauf hin, dass Ritualisierung durch Charakteristika
zustande kommt, die die betreffenden Aktivititen mit Merkmalen der Nicht-
beliebigkeit auszeichnen: Die Verwendung einer formalisierten Sprache bei-
spielsweise unterscheidet sich von der Alltagssprache; der Verweis auf Tradi-
tion zeigt, dass die auszufithrenden Praktiken als Teil einer Uberlieferungs-
kette betrachtet werden; formalisierte Regeln schreiben explizit bestimmtes
Verhalten vor; und im Falle verwendeter Symbolik handelt es sich oftmals um
wiedererkennbare semantische Formen, die, wie beispielsweise religidse oder

2 Fir eine Diskussion von Bells Theorie im Zusammenhang mit anderen Ritualtheorien
aus praxistheoretischer Sicht vgl. Walthert (2020: 50-67).

- am 14.02.2026, 19:26: op

13


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Urs Weber

nationalstaatliche Symbole, in der Regel nicht spontan hervorgebracht oder
verdndert werden.

Fir Ritualteilnehmende bedeutet dies, dass sie beim Vollzug von rituali-
sierten Praktiken mit Erwartungen konfrontiert sind, die sich auf ein Einhal-
ten dieser Merkmale beziehen und nur wenig - oder gar keine — Abweichung
oder freie Improvisation tolerieren.

4. Verhaltenserwartungen in Ritualen

Dies kann als Frage nach der Struktur ritualisierter Praktiken prizisiert wer-
den. Mit zunehmender Ritualisierung sind Individuen in Ritualen ebenfalls in
zunehmendem Ausmaf} mit spezifischen Erwartungen konfrontiert, wie die
jeweiligen Praktiken auszufithren sind. Zunehmende Ritualisierung geht so
mit einer zunehmenden Strukturierung durch Verhaltenserwartungen ein-
her. Diese Einsicht ldsst sich im Anschluss an Niklas Luhmanns Theorie so-
zialer Systeme prazisieren.

4.1 Verhaltenserwartungen als soziale Strukturen

Luhmann hat Verhaltenserwartungen einen relativ prominenten Stellenwert
in seiner Theorie eingeriumt: Erwartungen, die sich auf das Verhalten an-
derer Personen beziehen, stellen die Strukturen sozialer Systeme dar, insbe-
sondere insofern, als sie sich auf erwartete Erwartungen anderer beziehen
und so die Form von reflexiven Erwartungen einnehmen.?> Luhmann (1984:
412) hat am Beispiel elementarer dyadischer Interaktion verdeutlicht, inwie-
fern Erwartungserwartungen die Kommunikation zwischen zwei Interakti-
onsteilnehmenden — Ego und Alter — strukturieren: »Ego muf3 erwarten kon-
nen, was Alter von ihm erwartet, um sein eigenes Erwarten und Verhalten

mit den Erwartungen des anderen abstimmen zu kénnen.«*

3 Allerdings hat Luhmann Verhaltenserwartungen im Vergleich zu anderen Begriffen
wie Kommunikation, Sinn oder der Unterscheidung von System und Umwelt eine we-
niger zentrale Stellung eingeraumt. Seine Theorie sozialer Systeme ist erklartermaflen
nicht in erster Linie auf einem Strukturbegriff aufgebaut (vgl. Luhmann 1984: 377).

4 Luhmann selbst weist darauf hin, dass diese Vorstellung in der Soziologie nicht neu ist,
sondern sich bereits bei Klassikern wie Max Weber oder Herbert Blumer in dhnlicher
Weise formuliert findet (vgl. Luhmann 1984: 411, 416).

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

Ein in ritualtheoretischer Hinsicht wichtiger Punkt betrifft den Sachver-
halt, dass Erwartungen generalisiert werden, d.h. dass Erwartungen nicht
nur das Zustandekommen der Interaktion zwischen Ego und Alter struktu-
rieren, sondern situationsiibergreifende Relevanz erhalten. Dies wird beson-
ders deutlich an Luhmanns Unterscheidung von kognitiven und normativen
Erwartungen. Als zwei Modalformen des Erwartens unterscheiden sie sich
durch die in die Erwartungen eingebaute Vorwegnahme des Enttiuschungs-
falles: Im Falle von kognitiven Erwartungen wird die Erwartung angepasst,
wenn sie enttiuscht wird — es wird gelernt; bei normativen Erwartungen hin-
gegen wird an der Erwartung auch im Enttiuschungsfalle festgehalten (vgl.
ebd.: 437). Die beiden Modalformen sind gesellschaftlich im Wissenschafts-
system institutionalisiert, welches fiir die Produktion von Wissen mit kogni-
tiven Erwartungen arbeitet (vgl. Luhmann 1992: 136ff.), sowie im Rechtssys-
tem, welches sich grundsitzlich iiber normative Erwartungen reproduziert
(vgl. Luhmann 1995: 8of.). Im Alltag ist allerdings davon auszugehen, dass
lingst nicht alle Erwartungen »eine Vorwegregulierung des Enttiuschungs-
falles« (Luhmann 1984: 436) enthalten bzw. oft auch Mischformen kognitiven
und normativen Erwartens vorzufinden sind (vgl. ebd.: 436fT.).

Fiir Verhaltenserwartungen in Ritualen wiirde man annehmen, dass es
hauptsichlich um Erwartungen normativen Zuschnitts geht. Im Kontext ri-
tueller Praktiken werden in der Regel prizise Handlungen erwartet, und diese
Erwartungen werden aufrechterhalten, auch wenn die betreffenden Teilneh-
menden ihnen nicht entsprechen.’

Mit diesem Verstindnis von ritualisierten Praktiken ldsst sich auch der
Faktor Unsicherheit praziser fassen. Denn je spezifischer und rigider norma-
tive Verhaltenserwartungen in Ritualen an Teilnehmende gerichtet werden,
desto voraussetzungsvoller wird es fiir Teilnehmende, diesen Erwartungen
zu entsprechen, und desto groRer ist die Wahrscheinlichkeit, dass nicht ein-
geweihte oder ungeiibte Teilnehmende instruiert werden miissen.®

Wenn ritualisierte Praktiken durch Verhaltenserwartungen strukturiert
sind, impliziert das auch, dass Routine und Unsicherheit weniger im Sinne

5 Ein dhnliches Verstindnis von Ritualen und Erwartungshaltungen bezuglich ihrer kor-
rekten Durchfiihrung hat Daniel B. Lee (2005: 14) vertreten.

6 Bei Luhmann findet sich eine allgemeine Fassung des Zusammenhangs zwischen Er-
wartungen und Unsicherheit: Je eindeutiger und enger festgelegt die Erwartung, des-
to grofler ist in der Regel die Unsicherheit, dass die Erwartung eintrifft (vgl. Luhmann
1984: 418).

- am 14.02.2026, 19:26: op

75


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Urs Weber

individueller Voraussetzungen, sondern eher als gegenseitige Zuschreibun-
gen zwischen Ritualteilnehmenden relevant sind. Der Verlauf eines Rituals
hingt primir davon ab, ob die Teilnehmenden die Handlungen anderer als
adidquat oder akzeptabel einschitzen, oder ob sie es als notwendig erachten,
korrigierend einzuschreiten und Instruktionen zu erteilen.

Routine und Unsicherheit sind in Ritualen relevant vor allem als Inhalte
gegenseitiger Zuschreibung teilnehmender Individuen unter dem Gesichts-
punkt der Entsprechung von Verhaltenserwartungen.” Dabei ist davon auszu-
gehen, dass eine Asymmetrie gegeben ist: Im Falle eines reibungslosen Vollzu-
ges taucht Routine nicht explizit als Inhalt von Zuschreibungen auf, sondern
fungiert als stillschweigend angenommene Voraussetzung der Durchfithrung
des Rituals. Sozial relevant diirfte die gegenseitige Beobachtung der Teilneh-
menden primir dann werden, wenn Unsicherheit oder Verstofle gegen Ver-
haltenserwartungen beobachtet werden.®

4.2 Zeitliche Strukturen ritualisierter Praktiken

Die Fassung der Frage von Routine und Unsicherheit als Frage von Verhaltens-
erwartungen in ritualisierten Praktiken verweist auf die zeitliche Struktur
dieser Praktiken. Die Konzipierung von Strukturen als Erwartungen und die
Unterscheidung von kognitiven und normativen Erwartungen machen deut-
lich, dass soziale Systeme in der Zeitdimension strukturiert sind, denn Er-
wartungen und mogliche Vorwegnahmen ihrer Enttiuschung stellen Antizi-
pationen dar (vgl. ebd.: 198). Der Fokus auf Verhaltenserwartungen als Struk-
turen sozialer Systeme geht mit einem Fokus auf die zeitliche Abfolge sozialen
Handelns und Erlebens einher, denn die Frage nach Bestitigung oder Enttiu-
schung von Verhaltenserwartungen entscheidet sich in einer Verkettung von
Handlungen, Beobachtungen und Reaktionen in zeitlicher Abfolge. Auffillig
ist die Tatsache, dass sowohl Bourdieu als auch Luhmann davon ausgehen,

7 Es wiren auch Szenarien denkbar, in welchen die Selbsteinschitzung einzelner Teil-
nehmender beziiglich der eigenen Routine und die Fremdbeobachtung seitens ande-
rer Teilnehmender divergieren. So konnte jemand beispielsweise Rituale verwechseln
und sich im Vollzug routinisiert wihnen, aus der Sicht anderer Teilnehmender jedoch
die falschen Handlungen vollziehen und so korrigierende Reaktionen provozieren.

8 In vergleichbarer Weise hat Harold Garfinkel (1967: 44ff.) gezeigt, dass implizite Ver-
haltenserwartungen im Alltag vor allem dann sichtbar werden, wenn sie enttiuscht
worden sind.

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

dass soziale Strukturen — bei Bourdieu sind es Praktiken, bei Luhmann so-
ziale Systeme mit Erwartungsstrukturen — aus Abfolgen sozialer Ereignisse
bestehen, die je eigene zeitliche Horizonte aufweisen, die sich von der tem-
poralen Struktur der wissenschaftlichen Beobachtung unterscheiden. Dass
sich bei Bourdieu und Luhmann Parallelen diesbeziiglich zeigen, ist kein Zu-
fall - beide Autoren sind von der Phinomenologie Edmund Husserls beein-
flusst, die sich jedoch sowohl bei Bourdieu als auch bei Luhmann als strikte
Neuinterpretation innerhalb soziologischer Theorien wiederfindet, die selbst

nicht phinomenologisch argumentieren.’

4.3 Erwartungen und die praktische Sicht

Wie weiter oben am Beispiel des Spiels erwihnt, hat Bourdieu betont, dass
der Vollzug von Praktiken zeitlichen Strukturen unterliegt, die nicht jener
der Wissenschaft entsprechen, die diese Praktiken analysiert. Tatsichlich fin-
den sich in seinen Schriften wiederholt Bezugnahmen auf zeitliche Struktu-
ren, und verschiedentlich bezieht sich Bourdieu fiir deren Analyse auf Schrif-
ten Husserls. Im Anhang des Entwurfs einer Theorie der Praxis etwa prasentiert
Bourdieu (1976: 3781f.) zeitliche Strukturen der 6konomischen Praxis der ka-
bylischen Gesellschaft. Er kontrastiert dabei eine »vorkapitalistische Okono-
mie« mit einer kapitalistischen Geldwirtschaft, indem er bei beiden Wirt-
schaftsformen unterschiedliche Zeitbeziige beschreibt: Im Falle der vorkapi-
talistischen Wirtschaft ginge es nicht um »die Vorstellung der Zukunft als
eines Feldes von Moglichkeiten, das dem Kalkiil zur Erkundung und Beherr-
schung vorgegeben ist«, sondern es gehe um eine Zukunft, die je gegenwar-
tigen Situationen »selbst eingeschrieben ist« (ebd.: 378), d.h., was als Zu-
kiinftiges wahrgenommen wird, ist bestimmt durch das, was in Erfahrungen
unmittelbar fassbar ist oder aus bisherigen Erfahrungen begriindet werden
kann. Fir vorkapitalistische Vorstellungen beziiglich des Zukiinftigen ver-
wendet Bourdieu (1976: 385) den Husserl’schen Begriff der Vorerinnerung, den
er beschreibt als »das Im-Blick-haben von Potentialititen, die der unmittelbar
wahrgenommenen Gegenwart eingeschrieben sind«. Anhand eines Beispiels
wird deutlich, was damit gemeint ist. Bourdieu (1976: 378f.) beschreibt, wie
Landwirte Ausgaben planten: nimlich am Einkommen der vorhergehenden
Saison orientiert, und nicht anhand eines in der Zukunft erwarteten Einkom-
mens berechnet.

9 Vgl. zu dieser Beobachtung auch Nassehi (2004:164).

- am 14.02.2026, 19:26: op

71


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Urs Weber

Im Kontrast dazu sieht Bourdieu (1976: 385) moderne kapitalistische Wirt-
schaftsformen dadurch charakterisiert, dass verschiedene mégliche Szenari-
en in die Zukunft projiziert werden, die eintreten konnten, um gegenwirtiges
Handeln kalkulierend daran zu orientieren.™®

In allgemeinerer praxistheoretischer Weise hat Bourdieu in den Medita-
tionen (2001) dhnliche Unterscheidungen im Riickgriff auf Husserl vorgenom-
men. Er differenziert zwischen einer praktischen und einer reflexiven Sicht
und verwendet dafiir wiederum eine Begrifflichkeit, die Husserl entlehnt ist.
Bourdieu (2001: 266) benutzt hier Husserls Begriffe der Protention und des
Vorsatzes und sieht die praktische Sicht durch eine zeitliche Perspektive ge-
pragt, die der Protention gleichkomme, indem sie einer Erwartung des Zu-
kiinfrigen entspriche, die »mit demselben Glaubensstatus (derselben doxi-
schen Modalitit) wie das unmittelbar Wahrgenommene« operiere. Im Un-
terschied dazu charakterisiert Bourdieu (2001: 266) mit Verweis auf Husserls
Vorsatz die reflexive Sicht »als bewusstes Richten auf die Zukunft in ihrer
Wahrheit als kontingente Zukunft«. Der Fehler des scholastischen Blicks be-
stiinde darin, vorreflexive, praktische Zukunftsbeziige riickblickend als refle-
xive und durch bewusste Vorsitze vorgenommene Zukunftspline darzustel-
len (vgl. ebd.: 266f.)."*

10 Colliot-Thélene (2005: 123f.) kritisiert, dass Bourdieu im Anhang des Entwurfs mit der
Gegeniiberstellung von vorkapitalistischer Okonomie und kapitalistischer Geldwirt-
schaft eine weniger differenzierte Sicht beziiglich der damaligen Situation Algeriens
dargelegt habe, als er dies in anderen Schriften getan habe. Tatsdchlich sei wirtschaft-
liches Handeln in den von Bourdieu erforschten Regionen durch die Priasenz der Ko-
lonialherren gepragt gewesen, die neue Bodengesetze eingefiihrt hitten, die sich fir
Landwirte nachteilig ausgewirkt und zur Zersetzung traditioneller Wirtschaftsformen
beigetragen hatten.

11 Der Begriff der Protention ist bei Husserl als Cegenbegriff der Retention im Kontext
der Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins zu sehen. Husserl beschreibt Re-
tention und Protention am Beispiel des Hoérens einer Melodie. Ihn treibt die Frage um,
worin sich das Horen einer Melodie vom Horen einzelner Tone unterscheide. Husserls
(1928: 385) Antwort lautet: eigentlich hért man immer nur einen Ton nach dem ande-
ren. Dass aber eine Melodie wahrgenommen wird, ist dank einer Art Riickerinnerung
an das bereits Gehorte moglich, das in der aktuellen Wahrnehmung préasent ist; und
gleichzeitig wird eine vorblickende Erwartung auf kommende Tone gehegt im Sinne
der Protention. Nur so kann eine zusammenhangende Melodie wahrgenommen wer-
den, denn Wahrnehmung findet in einem stindigen Fluss von Moment zu Moment
statt mit »flieRenden Retentionen und Protentionen« (Ebd.: 482).

12 Diese Verweise Bourdieus auf Husserl mégen erstaunen —schlieilich tauchen phano-
menologische Ansatze auch in Bourdieus Kritik an »subjektivistischen« Ansitzen auf.

- am 14.02.2026, 19:26: op



https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

4.4 Rituale und Sinn

Ein erster Schluss in ritualtheoretischer Hinsicht kénnte darin bestehen, mit
Bourdieus Begrifflichkeit davon auszugehen, dass in Ritualen typischerweise
keine Erwigungen tiber vorzunehmende Handlungen im Sinne des Husserl-
Bourdiewschen Vorsatzes vorgenommen werden, sondern sich im rituellen
Handlungsvollzug eher die Frage nach unmittelbaren Handlungsanschliissen
stellt im Sinne der Protention, wie sie Bourdieu fiir diese Zwecke beschrieben
hat.

Fiir die Frage, wie rituelle Handlungsanschliisse hergestellt werden, ldsst
sich auferdem auf Luhmann zuriickgreifen. In einer Art und Weise, die mit
Bourdieu vergleichbar ist, hat auch Luhmann auf Husserl Bezug genommen,
um den Sachverhalt zu thematisieren, dass soziale Ereignisse stets im Kon-
text moglicher Fortsetzungen stattfinden. Luhmann hat dafiir den Begriff des
Sinns verwendet: Sinn besteht, so hat Luhmann mit Verweis auf Husserl fest-
gehalten, in der Differenz von Aktualitit und Moglichkeit. Sinn ist in diesem
Verstindnis ein ubiquitires Phinomen und Produkt psychischer und sozia-
ler Systeme, indem alle Gedanken oder kommunikativen Ereignisse in ihrer
Aktualitit stets Verweise auf Moglichkeiten in sich tragen, und sich im lau-
fenden Aktualisieren von Moglichkeiten stindig neue Moglichkeiten eréffnen
(vgl. Luhmann 1984: 100). Weder das Negieren von Sinn noch der Versuch,
Unsinn zu produzieren, lassen Sinn verschwinden, denn beide Bemithungen
finden ihrerseits sinnhaft statt (vgl. ebd.: 96; 1998: 51)."* Luhmann (1971) zihlt
den Sinnbegriff deshalb zu den Grundbegriffen der Soziologie.™*

Dieses Verstindnis von Sinn kann fiir die Ritualtheorie itbernommen wer-
den. Indem gleichzeitig andere mégliche Handlungen nicht ausgefithrt wer-

Gleichwohl scheint Bourdieu Husserl neben den Einsichten zu unterschiedlichen Zeit-
beziigen auch Inspiration fiir die Feldforschung abgewonnen zu haben. So hat Bour-
dieu (1992: 19) zu den Inspirationsquellen der Theorien Martin Heideggers, Edmund
Husserls und Alfred Schiitz’ gesagt: »Sie haben mir [...] bei meinen eigenen Forschun-
gen zur Alltagserfahrung von Sozialem geholfen.«

13 Einen moglichen Fall von Sinnlosigkeit sieht Luhmann (1984: 96) allerdings fiir den Be-
reich der Verwendungvon Zeichen, namlich dann, wenn Zeichen in einer verwirrenden
Art und Weise verwendet werden.

14 Luhmann hat Husserl nicht nur im Rahmen der Konzeption des Sinnbegriffs einen
wichtigen Stellenwert eingerdumt. Neben Talcott Parsons hat Luhmann (1996: 28)
Husserl zugestanden, eines der wenigen »Beispiele eines so entschiedenen Interesses
an Theorie« darzustellen.

- am 14.02.2026, 19:26: op

19


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Urs Weber

den, die jedoch als mogliche Fortsetzung in Frage kommen, bedeutet jede
vorgenommene Handlung eine Selektion. Ritualisierte Praktiken stellen des-
halb sinnhaftes Geschehen dar (vgl. dazu auch Walthert 2020: 63f.).

Allerdings stellt sich die Frage, inwiefern die Unterscheidung von Ak-
tualitit und Moglichkeit in Ritualen in expliziter Art und Weise eine Rolle
spielt — ob die Frage moglicher Anschlusshandlungen also tatsichlich Ein-
gang in den Vollzug ritualisierter Praxis findet. Im Falle eines routinisierten
Vollzugs diirfte die Frage des Sinns im oben dargestellten Verstindnis von
Ritualteilnehmenden nicht explizit problematisiert werden. Sobald jedoch
Unsicherheit beobachtet wird oder Verhaltenserwartungen irritiert werden,
wird die Frage von moglichen Handlungsanschliissen — und damit sozialer
Sinn - zu einem expliziten Thema von Kommunikation.

4.5 Kommunikation und Praxis

Falls instruierende Kommunikation Teil der ritualisierten Praxis wird, um
Teilnehmende zu informieren, stellt sich die Frage, wie sich das Verhiltnis
von Kommunikation und Praxis gestaltet. Das oben ausgefiithrte Verstindnis
von Ritualen im Sinne ritualisierter Praktiken mit mehr oder weniger rigiden
Erwartungsstrukturen sieht keine Kommunikation unter Ritualteilnehmen-
den vor, in der auszufithrende Handlungen explizit mitgeteilt wiirden. Und
auch andere Ritualtheorien haben darauf abgestellt, dass es zu den Eigenhei-
ten ritualisierter Praktiken zihlt, dass gerade nicht offen iiber verschiedene
moégliche Handlungsoptionen kommuniziert wird."> Luhmann (1998: 235) hat
Rituale als »Kommunikationsvermeidungskommunikation« definiert, womit
angezeigt ist, dass Rituale gerade nicht, wie soziale Systeme sonst, aus einer
Form von Kommunikation bestehen, in der zwischen Information und Mittei-
lung unterschieden wird, denn das Ritual »informiert nur iiber sich selbst und
die Richtigkeit des Vollzugs« (ebd.: 236). Bourdieus (1993: 39) Verstindnis von
Ritualen ist in dieser Hinsicht mit Luhmanns vergleichbar: »Riten als Prakti-
ken sind sich Selbstzweck und finden schon in ihrer Ausfithrung ihre Erfil-
lung. Sie sind Akte, die man ausfiihrt, weil >es sich so gehort¢, weil »das halt
so gemacht wird« [...].« Man kann insofern davon ausgehen, dass das Ausmaf}
dessen, wie ausfithrlich oder explizit iiber verschiedene Handlungsmoglich-
keiten kommuniziert wird, in Ritualen beschrinkt ist. Falls doch Kommuni-
kation als Anweisung unwissender Individuen zur Anwendung kommt, liegt

15 Vgl. zu dieser Frage die Ausfiihrungen bei Walthert (2020: 64ff.).

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

aus einer praxistheoretischen Sicht nach Bourdieu die Annahme nahe, dass
es vor allem um die Herstellung von Handlungsanschliissen geht, die in der
Gegenwart des praktischen Vollzugs unmittelbar anstehen. Deliberation iiber
weiter in der Zukunft liegende, verschiedene Handlungsmaoglichkeiten wiren
in dieser Perspektive kein typisches Merkmal ritualisierter Praxis.

4.6 Rituale zwischen Routine und Unsicherheit

Fir eine Synthese der dargestellten Gesichtspunkte lassen sich so zwei Sze-
narien festhalten, die zwei Extreme eines Kontinuums bilden, anhand dessen
Routine und Unsicherheit in ritualisierten Praktiken empirisch untersucht
werden kénnen:

1. Ein Ritual findet statt, indem Handlungsabfolgen durchgefithrt werden,
ohne dass je iiber auszufithrende Handlungen oder Verhaltenserwartun-
gen kommuniziert wiirde.

2. In der Durchfithrung eines Rituals kommt es zu Situationen der gegen-
seitigen Beobachtung von Teilnehmenden und der Zuschreibung von Un-
sicherheit. Aus der Sicht einzelner oder mehrerer Teilnehmender weisen
andere Teilnehmende Anzeichen von Unsicherheit auf oder verhalten sich
nicht gemif? ihren eigenen Erwartungen. Unter Umstinden wird Kom-
munikation eingesetzt, um die als unsicher eingestuften Teilnehmenden
tiber einen weiter erwarteten Ritualverlauf zu unterrichten. Sowohl das
Ausmaf? einer beobachteten Unsicherheit wie auch die Ausfiihrlichkeit
kommunikativer Anweisungen kénnen graduell variieren.

Anweisende Kommunikation kann sich sodann auf unmittelbar erwartete An-
schlusshandlungen beziehen und sich so als Form der Protention im Sinne der
Husserl-Rezeption Bourdieus manifestieren. Alternativ wire denkbar, wenn
auch fiir Rituale weniger typisch, dass in der Kommunikation unter Ritual-
teilnehmenden verschiedene Handlungsoptionen abwigend behandelt wer-
den und so als Vorsatz die Planung zukiinftig vorgesehener ritueller Hand-
lungen thematisiert wird. Der Vollzug ritualisierter Praxis findet jedoch stets
im Medium Sinn statt, unabhingig von der Frage des Ausmafies an koordi-
nierender Kommunikation.

Im Anschluss an diese Anhaltspunkte, die Rituale als Verkettung von
Handlungen in zeitlicher Abfolge auffassen, lassen sich Routine und der

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Urs Weber

Umgang mit beobachteter Unsicherheit bei uneingeweihten Ritualteilneh-
menden exemplarisch am Beispiel von daoistischen Verdienstritualen in
Taiwan darstellen.

5. Als empirisches Beispiel:
Daoistische Verdienstrituale in Taiwan

Daoistische Verdienstrituale sind ritualisierte Praktiken, die in Taiwan fiir
verstorbene Personen durchgefiithrt werden.'® Thre Bezeichnung bezieht sich
auf eine in den Ritualen prisente Semantik des Generierens von Verdienst,
durch den die Seelen der betreffenden verstorbenen Personen erlést werden
sollen. Die Vorstellungen des Erlosens durch Verdienst sind dem Buddhismus
entlehnt: Daoistische Spezialistinnen und Spezialisten, die Verdienstrituale
durchfithren, verwenden Texte aus der Lingbao-Tradition (E2%), in die seit
der frithen Phase ihrer Entstehung in hohem MafRe buddhistische Vorstellun-
gen aufgenommen wurden."”

Zu den aus dem Buddhismus iibernommenen Elementen zihlt auch die
zeitliche Struktur: Verdienstrituale werden nach traditionellem Ideal in einer
Reihe ritueller Treffen durchgefithrt, die am siebten Tag nach dem Tod begin-
nen und danach in Abstinden von je sieben Tagen bis zum 49. Tag nach dem
Tod stattfinden. Nach diesen sieben Treffen werden weitere rituelle Handlun-
gen am 100. Tag sowie nach einem Jahr und drei Jahren nach dem Tod durch-
gefithrt. Diese Zeitstruktur wird inhaltlich in Verbindung mit zehn Kammern
der Unterwelt gebracht, in welchen die Seele der verstobenen Person gerichtet
wird, und entsprechend existiert das Ideal einer zehnmaligen Durchfithrung
ritueller Anlisse.'®

In der Regel wird die rituelle Praxis allerdings in gekiirzter Form abgehal-
ten: Anstelle der sieben oder zehn rituellen Treffen fithren daoistische Priester
einzelne Sitzungen durch, die sich auf einen oder wenige Abende konzentrie-
ren. Dokumentiert ist auch, dass Verdienstrituale unter Umstinden mehr als

16  Die Bezeichnung »Verdienstrituale« ist eine Ubersetzung des fiir diese Rituale (ibli-
chen chinesischen Ausdrucks gongde fashi T 5.

17 Zur Entstehung frither Lingbao-Schriften und deren Ubernahme buddhistischer Vor-
stellungen vgl. Ziircher (1980) sowie mit Blick auf die semantischen Innovationen der
Vorstellung von Erlésung durch Verdienst Bokenkamp (1997: 373ff.).

18  Diese Zeitstruktur wird in Texten des daoistischen Kanons genannt. Fiir genauere An-
gaben dazu vgl. Lagerwey (1987: 190, Fufinote).

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

einen Tag dauern konnen: Es gibt die Tradition, rituelle Sitzungen — je nach
Bedarf — fiir einige Stunden, fiir einen halben Tag oder fiir einen bis drei Tage
einzuplanen, wobei auch rituelle Aktivititen wihrend der Nacht stattfinden.
Im Kontext der ersten sieben rituellen Treffen, die oftmals de facto in kiirzeren
Abstinden als sieben Tage stattfinden, werden vor allem beim letzten Treffen
ausfiihrlichere Rituale durchgefiihrt.” Das letzte Treffen findet am Vorabend
vor einer Abschiedszeremonie (gaobieshi 25 3! T\) statt, nach welcher der Sarg
iiblicherweise zum Friedhof oder Krematorium gebracht wird.>°

Die Semantik des Erlosens der Seele spielt in verschiedenen kommunika-
tiven und rituellen Formen eine Rolle: Bei der Gestaltung des Altarraums wer-
den auf beiden Seiten je fiinf Bilder aufgehingt, die mit drastischen Bildern
die zu erleidenden Qualen der zehn Kammern der Unterwelt darstellen (vgl.
Lagerwey 1987: 172).*! Auch die gesungenen und rezitierten Schriften geben
die Vorstellung wieder, dass mit diesen Ritualen die Seele aus der Unterwelt
gerettet werden soll.

Fiir die Kommunikation dieser Semantik stehen in der rituellen Praxis
verschiedene rituelle Formen zur Verfiigung: Zum einen wird Kommunikati-
on mit Gottheiten intendiert, um diese aufzufordern, die Seele freizulassen.
Diese Aufforderungen werden in Dokumenten schriftlich dargelegt, wozu die
iiberlieferten fixierten Texte mit dem konkreten Namen der verstorbenen Per-
son sowie mit Ort und Datum des Rituals erginzt werden.** Dazu werden
Handlungen vollzogen, die sowohl die Kommunikation mit der Unterwelt wie
auch die tatsichliche Befreiung der in der Unterwelt eingesperrten Seele per-
formativ auffithren, indem Papierfiguren benutzt und im Altarraum bewegt

19 Ubersichten zu vorgefundenen Mustern der Durchfithrung von daoistischen
Verdienstritualen in Taiwan finden sich bei Lagerwey (1987: 173); Yeh (2014: 24)
und Lin (2014: 79f.).

20 Ein anschauliches Beispiel fiir die verschiedenen Etappen und rituellen Handlungen
nach einem Todesfall im gegenwirtigen Taiwan findet sich bei Hsiao (2012). Das ge-
genwartig (ibliche Prozedere unterscheidet sich von jenem der Kaiserzeit. Wie Hubert
Seiwert (1985: 111-120) zeigt, lassen Quellen darauf schlieflen, dass wiahrend der Qing-
Zeit der Zeitpunkt der Bestattung relativ unabhidngig von der zeitlichen Struktur der
Trauerrituale gewahlt wurde.

21 Ahnlich beschreibt Kenneth Dean (1988: 43) die Gestaltung des Altarraums bei daois-
tischen Verdienstritualen in der Provinz Fujian in China.

22 Zuden Dokumenten, die in daoistischen Verdienstritualen in Taiwan verwendet wer-
den, sowie zu historischen und regionalen Varianten vgl. Maruyama (2002).

- am 14.02.2026, 19:26: op

83


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Urs Weber

werden. Zum anderen werden Schriften aus dem daoistischen Kanon rezi-
tiert, wozu auch Abschnitte aus dem »Buch der Erlosung« (Duren jing FE AZK)
zihlen.?

Der Ablauf dieser Rituale, in welchem sich theatrale Elemente mit rezi-
tierten Einheiten abwechseln, kommt dabei einer narrativen Struktur gleich,
die die Begleitung der Seele der verstorbenen Person in der Unterwelt und ih-
re Erlosung in einem schrittweisen Vollzug durchfithren — wie ausfiihrlich die
Erlosung dargestellt wird, hangt letztlich von der Ausfihrlichkeit der Rituale
insgesamt ab.

Diese Narrativitit lisst sich beispielhaft an einzelnen rituellen Elemen-
ten verdeutlichen. Ein in der Forschung dokumentiertes Ritual besteht in der
»Entsendung der Begnadigungsschrift« (fang shema IE), die in der Unter-
welt einen Straferlass fiir die Seele erwirken soll. In diesem Ritual wird auf
performative Art und Weise der Botengang dargestellt, durch den die Schrift
tiberbracht wird (fur den genauen Ablauf vgl. Lagerwey 1987: 202-215). Der
Hauptpriester umschreitet den Altar, in der einen Hand ein rituelles Objekt,
welches an einen Pferdeschwanz erinnert, in der anderen ein Tablett mit dem
Schreiben. Nach dem rituellen Gang um den Altar trifft er auf ein weiteres
Mitglied der Spezialisten, das eine Papierfigur in den Hinden hilt, die den
Boten darstellen soll, der die Schrift der Unterwelt iiberbringt. Daraufhin liest
der Hauptpriester die Schrift vor, in der die Aufforderung enthalten ist, die
Fehler nicht zu bestrafen, die die verstorbene Person zu Lebzeiten begangen
habe. Dabei werden Namen der verstorbenen Person sowie Ort und Datum
eingesetzt.

Auch in einem weiteren Ritual wird theatral dargestellt, wie die Befreiung
der Seele aus der Unterwelt erwirkt werden soll: Im »Angriff auf die Festung
[der Unterwelt]« (da cheng T3%) wird ein Papiermodell der Festung, in welcher
die Seele in der Unterwelt gefangen ist, zerrissen oder mit einem Stab phy-
sisch durchbrochen. Teil dieses Rituals ist eine performative Darstellung einer
Reise zur Unterwelt, die ein Priester, im Altarraum umherschreitend, unter-
nimmt. Danach erfolgt ein Dialog zwischen dem Priester und dem Bewacher
des Tors zur Unterwelt, dessen Rolle beispielsweise von einem Perkussionis-
ten eingenommen wird, bevor die Festung schliefflich erfolgreich attackiert
wird (fir den Ablauf dieses Rituals vgl. ebd.: 216-237 sowie Lin 2014).

23 Der vollstindige Titel der Schrift lautet Lingbao wuliang duren shangpin miao jing

SEHESE A LRI und kann als »Wondrous Book of the Transcendent Treasure,

Supreme Stanza on Limitless Salvation« iibersetzt werden (Strickmann 1978: 331).

- am 14.02.2026, 19:26: Op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

5.1 Routine und Unsicherheit in daoistischen Verdienstritualen

In Bezug auf diese einzelnen, beispielhaft genannten Elemente** lisst sich
fiur daoistische Verdienstrituale in der Terminologie Catherine Bells (1997:
138-169) ein hoher Grad an Ritualisierung konstatieren. Verschiedene Cha-
rakteristika wie die Verwendung einer formalisierten Sprache, der Verweis
auf Tradition durch den Gebrauch kanonisierter Schriften, eine reichhaltige
Symbolik in visueller und gegenstandlicher Hinsicht sowie die Performance
von Erlésungshandlungen sind hochgradig ritualisiert und stellen damit im
oben genannten Sinne Elemente dar, die in ihrer Verwendung in hohem Aus-
maf normativen Erwartungen unterliegen.

Die Theatralik und die Narrativitit, mit der die Vorstellung einer Erlosung
der Seele dargestellt wird, konnten dazu verleiten, die daoistischen Verdienst-
rituale vorrangig tiber die dargestellten Vorstellungen zu untersuchen und die
primdre Struktur der Rituale in diesen Semantiken zu verorten. Im Anschluss
an Bourdieu wire allerdings festzuhalten, dass damit die Dringlichkeit der
im Ritual vollzogenen Handlungen und ihrer Handlungsanschliisse nicht in
den Blick gerit. Um der praxistheoretischen Forderung nach einer Differen-
zierung zwischen dem wissenschaftlichen Blick und der Unmittelbarkeit des
rituellen Handlungsvollzugs gerecht zu werden, ist eine Beobachtung der Ri-
tuale erforderlich, die die Sequenzierung von Handlungen und Handlungs-
anschliisse in den Blick nehmen kann.?s

Die im Folgenden prisentierten Analysen daoistischer Verdienstrituale
entstammen einer teilnehmenden Beobachtung, die im November und De-
zember 2015 stattgefunden hat. Die beobachteten Rituale fanden im Rahmen
von zwei mehrstiindigen rituellen Treffen in Bangiao (New Taipei City, Tai-
wan) statt. Die Priester stammten aus Zentraltaiwan; anwesend waren neben
dem Hauptpriester zwei assistierende Priester sowie drei Musiker.

24  Eine umfassende Darstellung von daoistischen Verdienstritualen in Taiwan findet sich
bei Lagerwey (1987: 169-237).

25  Damit soll nicht gesagt werden, dass rituell verwendete Texte fiir die Ritualforschung
nicht relevant wiren. Im Falle von Lingbao-Ritualen ist es vielmehr eine interessante
Frage, wie sich das Verhdltnis von Texten und ritualisierter Praxis gestaltet. Wichtige
Einsichten zu dieser Frage bietet Bell (1988).

- am 14.02.2026, 19:26: op

85


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Urs Weber

5.1.1 Die Praxis der Priester

Die beobachteten Rituale bestanden gréfitenteils aus Handlungen, die die
Priester, begleitet von den Musikern, vollzogen. Es waren deutliche Rollen-
unterschiede zwischen den Spezialisten und den Familienangehoérigen fest-
zustellen, da die verschiedenen rituellen Handlungen wie Gesinge, Rezitatio-
nen, Vortrige ritueller Dokumente sowie die symbolische Gestik ausschlief3-
lich von den Priestern vorgenommen wurden. Im Anschluss an die oben aus-
gefithrten ritualtheoretischen Gesichtspunkte lasst sich dies insofern als rou-
tinisierte Praxis bezeichnen, als Handlungen vollzogen wurden, ohne dass je
tiber ihren Vollzug kommuniziert worden wire. Die Spezialisten erteilten ein-
ander auch keine Handlungsanweisungen. Von implizit vorhandenen Erwar-
tungsstrukturen lisst sich insofern sprechen, als es keine explizite Kommuni-
kation dartiber gegeben hat, welche Handlungen durchzufithren waren — we-
der kommunizierten die Spezialisten untereinander, noch nahmen die anwe-
senden Mitglieder der Trauerfamilie kommunizierende Akte in Richtung der
Spezialisten vor.

Die implizite Routine im ritualisierten Handeln seitens der Priester und
das Zugestindnis der Familie, dass die Priester fiir den Vollzug der Rituale
zustindig waren, lisst sich in Taiwan breiter kontextualisieren: Daoistische
Priesterinnen und Priester sind in Taiwan traditionellerweise fiir bestimm-
te Regionen zustindig, deren Grenzen in der Regel mit den Grenzen sub-
ethnischer Differenzierung einhergehen. Wie Lee Fong-mao (2003) fiir Zen-
traltaiwan gezeigt hat, sind die Priesterinnen und Priester dann jeweils fiir
dorfliche Gemeinschaften zustindig, deren sub-ethnische Abstammung vom
chinesischen Festland sie teilen.

Taiwan weist eine Struktur der sub-ethnischen Differenzierung auf: Als
Einwanderungsland, in das wihrend der Qing-Zeit Einzelpersonen und Fa-
milien vom gegeniiberliegenden Festland eingewandert sind, haben Indivi-
duen und Familien gleicher Herkunft regionale Gemeinschaften gebildet, so-
dass sich heute noch an den gesprochenen Dialekten und lokal vorherrschen-
den rituellen Traditionen unterscheiden lisst, woher die Einwohnenden einer
Gegend stammen.?® Durch ihre regionale Zustindigkeit konnen daoistische

26  Es geht dabei um verschiedene Regionen in China rund um die Stidte Zhangzhou,
Quanzhou und Xiamen in der Provinz Fujian sowie Regionen in Ost-Guangdong. Aus-
fithrlicher zu unterschiedlichen rituellen Traditionen verschiedener sub-ethnischer
Gemeinschaften vgl. Lee (2003).

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

Priesterinnen und Priester traditionellerweise mit einer gewissen Regelma-
Rigkeit Verdienstrituale durchfiithren, auch wenn Familien sich unter Um-
stinden auf ein Minimum an Ritualen beschrinken (vgl. Lagerwey 1987: 170).

Daoistische Priesterinnen und Priester erhalten traditionellerweise das
Berufswissen innerhalb der Familie und werden im Rahmen eines Sozialisie-
rungsprozesses zu rituellen Spezialistinnen und Spezialisten herangebildet
(vgl. Lee 2003: 126). Dieser Tatbestand verweist auf einen Sozialisationspro-
zess, den daoistische Priesterinnen und Priester durchlaufen und in dem in
einem jahrelangen Prozess rituelle Techniken und rituelles Wissen vermit-
telt werden. Die erlernten Inhalte und Techniken stellen damit eine Form des
professionellen Wissens dar, iiber welches aufienstehende Personen, die nicht
den entsprechenden Ausbildungsprozess durchlaufen haben, nicht verfigen.

5.1.2 Die Praxis der Laien

Im Unterschied zur professionellen Rolle der Priester, die die ritualisierte Pra-
xis routinisiert vollziehen, sind Familienangehoérige tiblicherweise nicht tiber
Abldufe und Inhalte der Verdienstrituale informiert. Daoistische Verdienstri-
tuale stellen fiir Familien seltene Ereignisse dar und sind aus ihrer Sicht ri-
tualisierte Praktiken, denen nicht der Status eingespielter Routine zukommt
(vgl. Lagerwey 1987: 170f.).

Im Rahmen der teilnehmenden Beobachtung lief? sich beobachten, dass
die anwesenden Familienmitglieder mit den Ritualen nicht vertraut gewesen
sind. Zwar nahmen sie die meiste Zeit eine passive Rolle ein, indem sie im
vorderen Teil des Altarraumes stehend oder sitzend den rituellen Handlungen
beiwohnten. In einzelne rituelle Handlungen wurden sie jedoch involviert. Es
ging dabei hauptsichlich um zwei Handlungen, die die Familienangehorigen
durchzufithren hatten: das Vollziehen sporadischer Verneigungen sowie das
Halten von Riucherstibchen. Diese Handlungen fithrten die Familienange-
hoérigen jeweils auf Zeichen der Priester hin durch. Es war deutlich, dass sie
selbst nicht wussten, zu welchem Zeitpunkt diese Handlungen von ihnen er-
wartet wurden.

Gleichzeitig ist deutlich geworden, dass beide Formen der aktiven Hand-
lungsiibernahme — der Vollzug von Verbeugungen wie das Abbrennen von
Riucherstibchen — ihrerseits eingeiibte Praktiken darstellten. Die Anwei-
sungen der Priester bestanden aus andeutenden Handbewegungen oder
dem direkten Uberreichen von Riucherstibchen und fithrten als minimale

- am 14.02.2026, 19:26: op

87


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Urs Weber

Kommunikation dazu, dass die Familienangehérigen diese Handlungen ohne
weitere Instruktionen durchfiithren konnten.

Der Grund fir den trotz Unsicherheit reibungslosen Ablauf seitens der
Familienmitglieder diirfte darin liegen, dass die von ihnen erwarteten Hand-
lungen bereits aus anderen Kontexten bekannt gewesen sind. Der Vollzug von
Verneigungen und der Umgang mit Riucherstibchen sind keine spezifisch
daoistischen rituellen Handlungen, sondern stellen in Taiwan Praktiken dar,
die in verschiedenen Kontexten vollzogen werden und die fir die Familien-
angehorigen Routine darstellen.

Verneigungen:

Verneigungen betreffen im chinesischen Sprachraum eine Praxis, die in ver-
schiedensten Kontexten Anwendung findet. Bell (2003: 377f.) hat darauf hin-
gewiesen, dass es nicht eine einzige Art des Verneigens gibt, sondern dass die
einzelne Ausfithrung davon abhinge, ob man sich vor einem Altar befinde,
vom Kaiser empfangen werde oder ob Rituale der Hoflichkeit vollzogen wer-
den. Bell weist auch darauf hin, dass eine einzelne Bedeutungszuschreibung
fiir die Praxis des Verneigens kaum méglich sei — zu sehr vermengten sich
dabei Ritual, Etikette und Moral und biete die Anwendung Raum fir indivi-
duelle Kreativitit (vgl. ebd.: 378). Diese Kreativitit miisse allerdings innerhalb
bestimmter Grenzen stattfinden, damit die Verneigungen als angemessen be-

urteilt werden konnen.?’

Die Verwendung von Réucherstabchen:

Eine zweite, in den Verdienstritualen sehr prisente und von den Familienan-
gehorigen mitvollzogene Praxis betrifft den Umgang mit Riucherstibchen.
Riucherstibchen spielten in verschiedenen Phasen der Rituale eine wichti-
ge Rolle: Die Aufgabe fiir die Familienangehorigen bestand primir darin, bei
bestimmten rituellen Handlungen Raucherstibchen entgegenzunehmen und
zu halten. Dabei wurde deutlich, dass sie dies sehr gewohnt waren und Koér-
perhaltungen einnahmen, die einen vertrauten Umgang mit Riucherstibchen
verrieten. Riucherstibchen sind in verschiedenen rituellen und religiésen Or-
ten Taiwans prisent; entsprechende Gefife finden sich in nahezu allen Tem-

27  Dessendiirften sich nicht zuletzt Fremde bewusst sein, wenn sie in Taiwan in die Situa-
tion kommen, Verneigungen durchfithren zu missen. Fiir ein Beispiel, das von einem
Besuch in einem Mazu-Tempel in der Ndhe von Tainan sowie von der Herausforderung
des addquaten Verneigens berichtet vgl. Jordan (1986: xi).

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

peln sowie auch in Ahnenhallen (zu letzterem vgl. Ahern 1973: 95). Riucher-
stibchen sind in Taiwan nicht nur verbreitet, sondern stellen auch Gegen-
stinde dar, die die Praktiken, in welchen sie verwendet werden, in besonderer
Weise markieren. In vielen Fillen geht die Verwendung von Riucherstibchen
mit Vorstellungen von Transzendenz einher. So werden etwa Darbringungen
fiir Gottheiten mit Riucherstibchen versehen, womit sich die Bestimmung
der dargebrachten Objekte markieren lasst (vgl. Habkirk/Chang 2017: 161).
Im Falle von Tempeln wird Riucherstibchen und der Herkunft der Asche, in
welcher Riucherstibchen brennen, mitunter grofie Bedeutung zugewiesen.
In Taiwan existieren Netzwerke aus Tempeln, die ihre Asche von einem an-
deren, bekannten Tempel erhalten haben. Mit einer so strukturierten Hier-
archie zwischen Riucherwerk-Spender-Tempeln und -Empfingern geht die
Vorstellung einher, dass der Empfang des Riucherwerks von einem rituell
wirksamen Tempel diese Wirksamkeit auch im eigenen Tempel entfaltet. So
reisen manchmal Delegationen taiwanischer Tempel nach China, um Asche
von einem Stiftertempel mitzubringen (vgl. dazu Weller 2015: 359).

Die Verwendung von Riucherstibchen stellt damit sowohl eine hervor-
gehobene, wie auch kontextiibergreifend bekannte Praxis dar. Ihr Bekannt-
heitsgrad diirfte dazu beigetragen haben, dass die Familienangehérigen, die
bei den daoistischen Verdienstritualen mit dem Gebrauch von Raucherstib-
chen konfrontiert waren, aus Routine heraus handeln konnten, sodass die
Anweisungen der Priester knapp gehalten werden konnten.

5.2 Dispersed und integrative practices

Die professionelle Routine der Priester einerseits sowie andererseits die Un-
sicherheit seitens der Familienangehérigen, die bei der Wahrnehmung ihrer
aktiven Rolle in den Ritualen jedoch ihrerseits auf eingeiibte Praktiken zu-
riickgreifen konnten, lassen sich mit Theodore Schatzki (1996: 91ff.) entlang
der Begrifflichkeit von dispersed und integrative practices analysieren. Schatz-
ki unterscheidet Praktiken nach dem Gesichtspunkt, ob sie in verschiedenen
Bereichen sozialen Lebens vorkommen (dispersed), oder sich auf bestimmte
Handlungsfelder konzentrieren (integrative).

Die Praxis der Priester ist eine hochgradig integrative practice, d.h. es han-
delt sich um eine stark spezialisierte Praxis, die Wissen und Techniken be-
inhaltet, iiber die Personen auf3erhalb des daoistischen Priesterstandes in der
Regel nicht verfiigen. Die rituellen Handlungen finden kaum Anwendung au-

- am 14.02.2026, 19:26: op

89


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Urs Weber

3erhalb daoistischer ritualisierter Praxis. Die priesterliche Praxis beschrinkt
sich insofern in hohem Mafie auf den unmittelbaren rituellen Kontext.

Die Praxis der Familienangehorigen — d.h. deren Mitwirkung an rituellen
Handlungen - lasst sich demgegeniiber als stirker dispersed bezeichnen: Ver-
neigungen und die rituelle Verwendung von Riucherstibchen sind nicht auf
daoistische Verdienstrituale beschrinkt, sondern stellen Praktiken dar, die
stirker situationsiibergreifend verbreitet sind. Dies diirfte insbesondere fiir
die Praxis des Verneigens gelten, die in unterschiedlichen sozialen Situatio-
nen Anwendung findet. Aber auch das rituelle Abbrennen von Riucherstib-
chen ist wesentlich stirker dispersed als dies fur die rituellen Handlungen der
Priester der Fall ist.

6. Fazit

Der Beitrag pladiert dafiir, Rituale nicht ausschliefilich als Handlungsrouti-
nen zu verstehen. Ritualtheorien betonen oft Aspekte wie Routine, Gewohn-
heit, Repetition oder Tradition, sodass Unsicherheit im Widerspruch zu ri-
tuellem Handeln erscheint. Gleichzeitig ist aber festzustellen, dass es Ritua-
le gibt, deren Teilnehmende unsicher beziiglich vorzunehmender Handlun-
gen sind, und dass diese Unsicherheit unter Umstinden im Ritual beobach-
tet wird und zu Reaktionen fithrt. Diese — je nach Fall graduell vorhandene —
Unsicherheit erfordert ein differenziertes Verstindnis von Ritualen: Bei Teil-
nehmenden beobachtete Unsicherheit, auf die in einem Ritual mit Instruktio-
nen reagiert wird, auf die die betreffenden Teilnehmenden unter Umstinden
wiederum reagieren, fithrt zu einer anderen Strukturierung des Rituals als in
Fillen, in welchen Handlungssequenzen ohne koordinierende Kommunikati-
on durchgefithrt werden.

Der Beitrag hat dafiir verschiedene theoretische Gesichtspunkte vorge-
schlagen, die aus praxis- und systemtheoretischen Elementen bestehen. Zu-
nichst wurden Elemente aus der Praxeologie Bourdieus aufgenommen. Bei
Bourdieu findet sich die fiir die vorliegenden Zwecke zentrale Akzentuierung,
dass die soziale Welt nicht primir aus Verwirklichungen semantischer Mo-
delle besteht, sondern aus Praktiken, das heifst Handlungszusammenhingen,
die im Hinblick auf ihr Zustandekommen und die Verkettung von Handlun-
gen und Anschlusshandlungen zu untersuchen sind. Fiir diese Analyse betont
Bourdieu die Differenz zwischen der Unmittelbarkeit des Vollzugs der Praxis
und der Perspektive der wissenschaftlichen Analyse, die aus der Distanz er-

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

folgt. Soziale Praxis ist laut Bourdieu durch eine Dringlichkeit strukturiert,
eine »Logik der Praxis«, die die Frage der Handlungsanschliisse betrifft, die
sich fiir die analysierende Wissenschaft so jedoch nicht stellt, weshalb ein pra-
xistheoretisch informierter Blick mit entsprechender Reflexion einhergehen
muss.

Wahrend Bourdieus Praxistheorie allgemeinen sozialtheoretischen Cha-
rakter aufweist, lisst sich mit Catherine Bell weiterfithrend konkretisieren,
wodurch sich Rituale gegeniiber anderen Handlungszusammenhingen aus-
zeichnen. Bell plidiert fir ein dynamisches Verstindnis von Ritualen und
geht davon aus, dass Praktiken mehr oder weniger ritualisiert sein kénnen.
Die von Bell genannten Merkmale ritualisierter Praktiken — Formalisierung,
Traditionalismus, Bestindigkeit, Regelgeleitetheit, Symbolik und Perfor-
mance — weisen dann in einem weiteren Schritt darauf hin, dass ritualisierte
Praktiken Charakteristiken des Nichtbeliebigen aufweisen.

Wenn rituelle Handlungssequenzen als nicht beliebig verinderbar be-
trachtet werden, impliziert dies, dass Rituale durch Verhaltenserwartungen
strukturiert werden. Im Anschluss an Luhmann kann dabei von normativen
Verhaltenserwartungen gesprochen werden, die auch im Falle ihrer Enttiu-
schung aufrechterhalten werden. Rituale werden nicht spontan veriandert,
auch wenn Teilnehmende sich nicht erwartungsgemif; verhalten.

In vergleichbarer Weise wie Bourdieu fiir die »Logik der Praxis« zeitli-
che Aspekte der Sequenzierung von Handlungen betont hat, kommt mit Luh-
manns Begriff von normativen Verhaltenserwartungen die Zeitdimension in
den Blick. Verhaltenserwartungen erweisen sich erst im zeitlichen Verlauf als
normative Erwartungen, wenn erfolgte Handlungen in der gegenseitigen Be-
obachtung von Ritualteilnehmenden als nicht den Erwartungen entsprechend
eingestuft werden. Bourdieu und Luhmann haben sich von Husserls Phino-
menologie des inneren Zeitbewusstseins inspirieren lassen. Das ermoglicht
die Kombination von praxis- und systemtheoretischer Perspektive: Sowohl
Bourdieu als auch Luhmann beschiftigten sich mit der Frage, wie aus der
Gegenwart sozialer Praktiken und Ereignisse unmittelbar folgende Praktiken
und Ereignisse angeschlossen werden, und wie sich in dieser Hinsicht das
Verhiltnis von Gegenwart und Moglichkeit im Sinne moglicher Handlungs-
anschliisse gestaltet.

Mit Luhmanns Begriff des Sinns — verstanden als Unterscheidung von Ak-
tualitit und Moglichkeit — konnte festgehalten werden, dass Rituale immer
sinnhaftes Geschehen darstellen, da in Ritualen stets Handlungen aktuali-
siert und ausgewihlt werden, wihrend andere Handlungen nicht ausgewihlt

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Urs Weber

werden, als mogliche Anschliisse jedoch weiterhin in Frage kommen. Fiir die
Frage von Routine und Unsicherheit bedeutet dies, dass die Sinnhaftigkeit
eines Rituals im Falle von Unsicherheit zu einem expliziten Thema der Kom-
munikation im Ritual werden kann, sofern uneingeweihte Teilnehmende auf
die erwartete Fortsetzung des Rituals hingewiesen werden.

Mit dem Blick auf Verhaltenserwartungen als Strukturen von Ritualen
lasst sich die Frage von Routine und Unsicherheit so genauer fassen: Im Fal-
le von Routine ist es moglich, dass rituelle Handlungen unterbrechungsfrei
durchgefithrt werden, ohne dass sich Teilnehmende iiber vorhandene Ver-
haltenserwartungen verstindigen oder diese explizit machen miissen. Wird
hingegen bei Teilnehmenden Unsicherheit festgestellt, kann es zu Kommu-
nikation tiber vorhandene Erwartungen kommen. Anweisungen oder Auffor-
derungen werden dann kommuniziert.

Diese Gesichtspunkte wurden am Beispiel daoistischer Verdienstrituale in
Taiwan verdeutlicht. Die betreffenden Praktiken sind in hohem Mafe rituali-
siert und gleichzeitig fiir Laien unbekannt. Die teilnehmenden Familienmit-
glieder waren mit den rituellen Handlungen nicht vertraut. Insofern bestand
in den Verdienstritualen ein Kontrast zwischen der professionellen Routine
der Spezialisten und der Unsicherheit anwesender Familienmitglieder. Wih-
rend die Rituale im Wesentlichen aus dem Vollzug von Handlungen durch die
Priester und Musiker bestanden, wurde von den Familienmitgliedern punk-
tuell eine Mitwirkung durch einzelne ritualisierte Praktiken erwartet. Dabei
hat sich gezeigt, dass die Angehérigen diese Handlungen aufgrund nur mini-
maler auffordernder Gesten durchfithren konnten: Es handelte sich um den
Vollzug von Verneigungen sowie um das Halten von Riucherstibchen und da-
mit um Praktiken, die in Taiwan nicht auf daoistische Rituale begrenzt sind,
sondern in verschiedenen Situationen eingeiibt werden und so fiir die Famili-
enangehorigen ihrerseits routinisierte Praktiken darstellten. Im Anschluss an
die Praxistheorie Theodore Schatzkis lassen sie sich als dispersed practices iden-
tifizieren, die durch ihren Bekanntheitsgrad zu einem Ablauf der Verdienstri-
tuale beigetragen haben, ohne dass ein grofierer kommunikativer Koordina-
tionsaufwand notwendig gewesen wire. Dies zeigt, dass Unsicherheit nicht
zu einem Abbruch des Rituals fithren muss, sondern unter Umstinden durch
Routine, die in anderen Kontexten eingeiibt ist, bewaltigt werden kann.

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

Literatur

Ahern, Emily (1973): The Cult of the Dead in a Chinese Village. Stanford, CA:
Stanford University Press.

Bell, Catherine (1988): »Ritualization of Texts and Textualization of Ritual
in the Codification of Taoist Liturgy«, in: History of Religions 27 (4),
S. 366-392.

Bell, Catherine (1992): Ritual Theory, Ritual Practice. New York u.a.: Oxford
University Press.

Bell, Catherine (1997): Ritual. Perspectives and dimensions. New York u.a.:
Oxford University Press.

Bell, Catherine (2003): »Acting Ritually: Evidence from the Social Life of Chi-
nese Rites, in: Richard K. Fenn (Hg.), The Blackwell Companion to Soci-
ology of Religion. Malden, MA u.a.: Blackwell Publishers, S. 371-387.

Bokenkamp, Stephen R. (1997): Early Daoist Scriptures (Taoist Classics, Bd. 1).
Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1992): »Fieldwork in Philosophy, in: Pierre Bourdieu, Rede
und Antwort. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 15-49.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Ver-
nunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Colliot-Théléne, Catherine (2005): »Die deutschen Wurzeln der Theorie Bour-
dieus«, in: Catherine Colliot-Théléne/Etienne Frangois/Gunter Gebau-
er (Hg.), Pierre Bourdieu: Deutsch-franzosische Perspektiven. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 106-136.

Dean, Kenneth (1988): »Funerals in Fujian«, in: Cahiers d’Extréme-Asie 4,
S. 19-78.

Garfinkel, Harold (1967): Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs:
Prentice-Hall.

Habkirk, Scott/Chang, Hsun (2017): »Scents, Community, and Incense in Tra-
ditional Chinese Religion, in: Material Religion. The Journal of Objects,
Art and Belief 13 (2), S. 156-174.

Hsiao, Li-ling (2012): »The Soul and its Ceremonies: Funeral Practice in Mo-
dern Taiwang, in: Southeast Review of Asian Studies 34, S. 231-240.

- am 14.02.2026, 19:26: op

93


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Urs Weber

Husserl, Edmund (1928): Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren Zeit-
bewusstseins. Halle (Saale): Max Niemeyer.

Jordan, David K. (1986): »A Personal Introductiong, in: David K. Jordan/Daniel
L. Overmyer (Hg.), The Flying Phoenix. Aspects of Chinese Sectarianism
in Taiwan. Princeton, NJ: Princeton University Press, S. xi-xvi.

Lagerwey, John (1987): Taoist Ritual in Chinese Society and History. New
York/London: Macmillan.

Lee, Fong-mao (2003): »The Daoist Priesthood and Secular Society. Two As-
pects of Postwar Taiwanese Daoism, in: Philip Clart/Charles B. Jones
(Hg.), Religion in Modern Taiwan. Honolulu: University of Hawaii Press,
S. 125-157.

Lee, Daniel B. (2005): »Ritual and the Social Meaning and Meaninglessness of
Religion, in: Soziale Welt 56 (1), S. 5-16.

Lin, Yu-hsuan M (2014): »FEEMIRER: ERTTHUESE AR, in: Yeh,
Chuen-rong EEEK (Hg.), MMESE, HEEN: EERNERTE.
Nanying history, society and culture III: Religion in Transformation in the
Tainan Area. Tainan: 2/ B XL/E, S. 77-109.

Luhmann, Niklas (1971): »Sinn als Grundbegriffe der Soziologie, in: Jirgen
Habermas/Niklas Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtech-
nologie — Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 25-100.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theo-
rie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1992): Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1995): Das Recht der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas (1996): Die neuzeitlichen Wissenschaften und die Phinome-
nologie. Wien: Picus Verlag.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Erster Teilband.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Maruyama, Hiroshi (2002): »Documents Used in Rituals of Merit in Taiwanese
Daoismy, in: Livia Kohn/Harold D. Roth (Hg.), Daoist Identity: History,
Lineage and Ritual. Honolulu: University of Hawaii Press, S. 256-273.

Nassehi, Armin (2004): »Sozialer Sinn«, in: Armin Nassehi/Gerd Nollmann
(Hg.): Bourdieu und Luhmann. Ein Theorievergleich. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 155-188.

- am 14.02.2026, 19:26: op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Routine und Unsicherheit in Ritualen

Rappaport, Roy A. (1999): Ritual and Religion in the Making of Humanity.
Cambridge u.a.: Cambridge University Press.

Schatzki, Theodore R. (1996): Social practices: a Wittgensteinian approach to
human activity and the social. New York: Cambridge University Press.
Seiwert, Hubert (1985): Volksreligion und nationale Tradition in Taiwan.
Studien zur regionalen Religionsgeschichte einer chinesischen Provinz.

Stuttgart: Steiner.

Strickmann, Michel (1978): »The Longest Taoist Scripture, in: History of Re-
ligions 17 (3/4), S. 331-354.

Tambiah, Stanley J. (1981): »A Performative Approach to Ritual, in: Proceed-
ings of the British Academy 65, 113-169.

Walthert, Rafael (2020): Religiose Rituale und soziale Ordnung. Wiesbaden:
Springer VS.

Weller, Robert P. (2015): »Identity and Social Change in Taiwanese Religion,
in: Murray A. Rubinstein (Hg.), Taiwan: A New History. London/New York:
Routledge, S. 339-365.

Yeh, Chuen-rong EEELK (2014): »BIVIEAEWE: EMNBE A% in: Yeh
Chuenrong &R (Hg.), FRESE, N SBHHERR
Nanying history, society and culture III: Religion in Transformation in
the Tainan Area. Tainan: 2FMBINX/E, S. 1-75.

Ziircher, Erik (1980): »Buddhist Influence on Early Taoism: A Survey of Scrip-
tural Evidencec, in: T'oung Pao, Second Series 66 (1/3), S. 84-147.

- am 14.02.2026, 19:26: op

95


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 19:26:


https://doi.org/10.14361/9783839458488-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

