Bidoon: Geburt einer Literatur und
eines politischen Anliegens

Mona Kareem

Da wiren wir: wieder im Exil. Weder sind wir die erste arabische
Generation, die sich diesem Labyrinth iiberlisst, noch die letzte. Mal
nennt man uns Migranten, mal sind wir Gefliichtete, mal gehéren wir
sogenannten Randgruppen an. Vom Rand aus sollen wir dann iiber
den Rand berichten, dazu lidt man uns ein: »Na? Wie ist das Wetter
s0, bei euch am Rand?« Sie stecken uns in Anthologien, die womoglich
von Stiftungsmumien, hochstens aber in den Ghettos der Nahost-

- am 13.02.2026, 21:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Mona Kareem

Studien gelesen werden. Unsere Gedichte und Romane behandeln sie
wie Belegstiicke, Gestindnisse aus der Dunkelheit, die vom anderen
Ende des Tunnels herkommen. Manchmal geht die Sache noch wei-
ter, dann bemitht man einen Trennstrich — beziehungsweise einen
Bindestrich —, der eine nebuldse Briicke zwischen ihrer und unserer
Identitit schlagen soll, schreibt: »arabisch-amerikanisch«. Doch ist
diese Briicke keineswegs dazu gedacht, dass wir sie iiberqueren sollen.
Esliegt ihnen am Herzen, sie zu bewachen, und der Tag wird kommen,
an dem sie einen Elektrozaun driiberziehen.

Zehn Jahre lang lebe ich nun in den Vereinigten Staaten. Noch im-
mer habe ich nicht die Staatsbiirgerschaft, noch immer reise ich mit
einem Fliichtlingspass, der nur zwdlf Monate giltig ist und den zu ver-
lingern jedes Mal drei Monate dauert; Mobilitit ist schliefdlich Luxus.
Ohne mit der Wimper zu zucken, nennt man mich eine »arabisch-ame-
rikanische Autoring, und ich habe keine Ahnung, wann genau meine
Verwandlung von der »arabischen Exilautorin« zur »arabisch-amerika-
nische Autorin« sich vollzogen haben soll. Ich wurde in Kuwait geboren
und habe dort meine ersten einundzwanzig Jahre verbracht. In dieser
Zeit habe ich zwei Gedichtbinde verdffentlicht, fiinf Jahre fiir die lokale
Presse geschrieben und praktisch keinen Bereich ausgelassen, um mich
darin auszuprobieren. Von Schauspiel und Theaterkritik iiber Literatur-
ibersetzung bis zur politischen Arbeit, mal feministisch, mal global,
mal bidoonisch, ob Geige, Laute oder Klavier — mich hat einfach alles
interessiert. Und wire meine Stimme nicht so fiepsig und vollkommen
unertriglich, ihr hittet mich sicher auch singen héren, sei es in den
glitzernden Shopping Malls oder an den verpesteten Strinden Kuwaits.
Binnen kiirzester Zeit habe ich ein Riesenleben gelebt, ein Leben vol-
ler Héhen und Tiefen. Und wihrend alledem gab es keine Bezeichnung
und keine Kategorie, die ich hitte tragen kénnen.

Im Jahr 2011, als auf den Strafien die Bidoon-Bewegung geboren
wurde, ist auch die Bidoon-Literatur entstanden. Zuvor hatten Antho-
logien und Nachschlagewerke, die sich mit kuwaitischer Literatur be-
fassten, unsere Existenz konsequent ignoriert. Anthologien, deren ein-
ziger Zweck darin bestand zu belegen, dass man tatsichlich tiber eine
Literatur verfugte, ergo auch iiber eine Nation, eine Geschichte und ei-

- am 13.02.2026, 21:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bidoon: Geburt einer Literatur und eines politischen Anliegens

nen Staat. Aus dem Verband kuwaitischer Schrifisteller schloss man uns
aus, ebenso wie aus allen gemeinniitzigen Verbinden, von denen ja
gerne behauptet wird, dass sie demokratischer seien als der Staat, wih-
rend sie mitunter sogar noch iibler, reaktionirer und rassistischer sind.
Wir verbriiderten uns mit unseren migrantischen Freund“innen, wir
tauschten uns aus: mit Agypter*innen, Syrer*innen, Palistinenser*in-
nen und anderen Araber*innen, die sich ins Land des Erdéls verirrt hat-
ten. Wir wussten, dass wir am Rand stehen. Am Rand des Hier; am
Rand des Dort. Dieser Rand war unser. Wir hatten keinen Schimmer,
wie wir daraus etwas hitten machen kénnen. Eine alternative Geogra-
phie vielleicht, nur fir uns, einen Raum, der nicht nur den hochverehr-
ten Biirger*innen vorbehalten wire. Ohne die Bidoon-Bewegung hit-
te es die Bidoon-Literatur nie gegeben. Denn jedes politische Anliegen
braucht selbstredend eine Kultur, eine Literatur. SchliefRlich miissen,
damit eine solche Bewegung entstehen kann, die Néte einer Volksgrup-
pe zunichst erst einmal verbalisiert werden, bevor sich daraus im bes-
ten Fall ein kollektives Ansinnen entwickelt. Damals verschwanden Au-
tor*innen in der schwammigen Kurz-Bio: »In Kuwait geboren«. Schrieb
man stattdessen, man sei »Bidoon-Dichter*in, strich der Lektor es ei-
nem wieder heraus, denn: Das ging doch nicht, sich iiber eine Vernei-
nung zu identifizieren!

Blicken wir in der Literaturgeschichte ein wenig zuriick, bis in die Zeit
vor dem Nationalstaat, welcher so, wie wir ihn heute kennen, erstmals
in Europa auftrat, werden wir feststellen, dass frithere Literaturen nicht
geografisch kategorisiert wurden, sondern anhand der Sprachen, in de-
nen sie verfasst wurden. Dort sté{3t man, im Osten wie im Westen, auf
Literat*innen, die mehrsprachig schrieben, oder die neben der Mut-
tersprache noch mindestens eine weitere Sprache beherrschten. Aus
heutiger Sicht wirkt diese Welt beinahe wie ein Mythos. Den wenigen
frithmodernen Versuchen in Richtung einer Internationalisierung, wie

- am 13.02.2026, 21:33:41,

63


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Mona Kareem

etwa die Surrealisten sie anstrebten, hat sich die Literaturwelt konse-
quent widersetzt.

All diese Versuche miindeten im Nichts, und sogar die arabische Li-
teratur, deren viele Riume fireinander immer offen gestanden hatten -
auch Minderheiten, deren Angehorige auf Arabisch schreiben, bewegen
sich darin -, sogar diese Literatur wird entlang der Staats- und Provinz-
grenzen in Fragmente zerschreddert. Immer weiter fort bewegt sich die
moderne Literatur von einer Internationalisierung. Sie bewegt sich in
Richtung Minderheit und Gruppe — wobei letztere sich tiber einen ein-
zigen Punkt definiert: das Anliegen, das sie jeweils zusammenhilt.

Bidoon-Literatur als solche gibt es iibrigens nicht erst seit den Re-
volutionen und der Bidoon-Bewegung. Als erste literarische Veroffent-
lichung eines Bidoon-Autoren gilt ein Text von Suleiman al-Falih. Er
stammt aus den 1970er-Jahren und damit aus der Zeit nach der Un-
abhingigkeit, die ja die Geburt der Bidoon als Gruppe zur Folge hatte.
Wie es scheint, hort das Bidoon-Sein eines Menschen nicht einfach auf,
sobald er die Heimat verlisst oder woanders eingebiirgert wird. Sulei-
man al-Falih sah sich spiter gezwungen, nach Saudi-Arabien auszu-
wandern, wo er lange Zeit bei der Presse titig war und auch weiterhin
Texte verdffentlichte; doch wihrend er seiner Herkunftsszene die Treue
hielt, ist er der dortigen Szene immer fremd geblieben.

In den neunziger Jahren dominierten die Bidoon die Lyrikszene
Kuwaits, und da es ihnen verboten ist, an Unis zu studieren, zu un-
terrichten oder im 6ffentlichen Dienst zu arbeiten, waren die meisten
bidoonischen Lyriker*innen in der kuwaitischen Presse titig. Dariber,
dass sie, in einem Kuwait, dessen Kulturwirtschaft infolge des Golf-
kriegs zerfallen war, nur eine Untergruppe innerhalb einer migranti-
schen Literaturszene bilden wiirden, waren sie sich nicht im Klaren.
Sie hielten sich damals schlichtweg fir Einzelpersonen am Rand, wes-
wegen es auch keinen Versuch gab, von einer bidoonischen Literatur
zu sprechen. Der Grofiteil von ihnen fand ein angenehmes Plitzchen
in der Lyrik, wo das Schreiben tiber Identitit, Zugehérigkeit und Ent-
fremdung weniger risikobehaftet war. Einige Kritiker*innen haben das
grofere Interesse bidoonischer Autor*innen an Lyrik als an Prosa auf
deren beduinische Wurzeln zuriickgefiihrt. Eine Interpretation, die so

- am 13.02.2026, 21:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bidoon: Geburt einer Literatur und eines politischen Anliegens

falsch gar nicht wire, wire sie nicht so eindimensional. Die Ironie da-
bei ist, dass die Lyrik den Bidoon nie ein sicheres Terrain gewesen ist.
Immer wieder hérte man von Dichter*innen, denen die Staatssicher-
heit Besuche abstattete, oder von Entlassungen aus dem kuwaitischen
Pressebetrieb. Das wohl bekannteste Beispiel hierfir ist der Fall von Fa-
had Afet. Dieser verschwand fiir einige Zeit im Gefingnis, nachdem er
ein Gedicht verfasst hatte, das als Schmihgedicht iiber den regierenden
Emir gedeutet worden war. Spiter tauchte er als Emigrant wieder auf,
erst in Saudi-Arabien und dann in den Emiraten.

Seit etwa zehn Jahren, seit sich nimlich eine neue Generation so-
wohl kuwaitischer als auch westlicher Akademiker*innen mit der Bi-
doon-Frage befasst, gibt es den Begriff der Bidoon-Literatur. Die Ent-
wicklung, im Zuge derer zuletzt viele arabische Autor*innen — wie auch
Autor*innen weltweit — von der Lyrik zum Genre des Romans abge-
wandert sind, ist auch an den Bidoon-Autor*innen nicht spurlos vor-
iibergegangen. Nasser Al Zafiri, in den Neunzigern nach Kanada aus-
gewandert und vor zwei Jahren dort verstorben, ver6ffentlichte einen
Dreiteiler mit dem Titel Die Jahra-Trilogie, in dem er versuchte, die Sied-
lungsbewegung der Bidoon nachzuzeichnen, von der Wiiste in die Bast-
hiitten und hin zu den Arbeitersiedlungen, wie sie sich auflerhalb der
Stidte ballten, bis schliefilich in die Stidte des Erdols. Jene Geschich-
ten, die al-Zafiri erzihlt, changieren zwischen dem Kulturschock im
Angesicht der Moderne und den Ambitionen einer Generation von Bi-
doon, die in einer aufstrebenden Gesellschaft aufgewachsen sind, die
offenbar viel pluralistischer, viel weniger ausschliefend war, als es die
heutige ist. Dieser Wendepunkt im Leben der Bidoon bildet ein wieder-
kehrendes Motiv in den Texten bidoonischer Literat*innen: sei es bei
Al Zafiri oder seinem Zeitgenossen Kareem Alhazzaa, bei Lyrikern wie
Dakhil al-Khalifa, Sulaiman Alfraih oder Ahmad Al Dosari; und selbst
bei einem jungen Romancier wie Khaled Torki findet sich das Motiv
wieder. Doch weisen diese literarischen Narrative oft nur in eine ein-
zige Richtung. Ihr Fokus liegt auf einer Form von Zugehorigkeit, die
so romantisch wie problematisch ist. Diese Zugehorigkeit kommt be-
sonders stark in der Figur des Bidoon-Soldaten zum Ausdruck, der 1967
im Sechstagekrieg, 1973 im Jom-Kippur-Krieg und am besten auch noch

- am 13.02.2026, 21:33:41,

65


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Mona Kareem

im zweiten Golfkrieg gedient hat — Loyalitit und Patriotismus in Rein-
form. Dasselbe Motiv findet man auch in den Narrativen des Staates
und der herrschenden Klasse hiufig wieder. Dort wird es wiederum
instrumentalisiert, um die Bidoon als gekaufte Séldner hinzustellen.

3

Im Exil habe ich aus der Golfregion stammende Menschen mit ver-
schiedensten Hintergriinden kennengelernt; Schriftstellerinnen mit
indischen, iranischen, dgyptischen und paldstinensischen Wurzeln.
Manche von ihnen schreiben auf Englisch, obwohl sie am Golf geboren
und aufgewachsen sind, bevor es sie irgendwann aus unterschiedlichen
Griinden ins Exil verschlagen hat. Sie bezeichnen sich als »Autor aus
Abu Dhabi« oder »Lyriker aus Dubai« und kénnen mitunter gar kein
Arabisch. Durch die Lektiire ihrer Texte, die einen véllig anderen Golf
abbilden, wurde mir klar, dass auch meine eigene Vorstellungswelt
einem nationalistischen Literaturbegriff aufgesessen ist. Offenbar
ist es den staatlichen Institutionen der gesamten arabischen Welt
gegliickt, den Begriff der nationalistischen Literatur zu zementieren.
Eine ausschlieRlich von Staatsbiirger*innen ausnahmslos auf Arabisch
geschriebene Literatur, die mit der Identitit und dem Narrativ des
Staates {iber sich selbst verschmolzen ist — und nicht mit der Geo-
grafie, die ja der eigentliche Inkubator jeder kreativen Handlung ist.
Das System Nationalstaat wurde der arabischen Welt, beziehungswei-
se vermutlich sogar der gesamten »Dritten Welt, in stets derselben
Betonform tibergestiilpt: Willst du einen Staat erschaffen, so musst du
dir zuerst eine Folklorekultur, eine Literatur und ein nationales Trach-
tentum zulegen. Das liegt in der Natur der Sache, nur so kann die Liige
Realitit werden. Gamal Abdel Nasser sandte seine Spezialkomitees in
die gesamte Golfregion aus, wo sie ihre Mafinahmenpline und Forma-
te umsetzten, auf dass man sie weitergebe, von einer Generation zur
nichsten, und die Biirger*innen sie stolz und treuherzig bewahren.
Bei diesen aggressiven Feldziigen gab indes keiner den Migrant®innen,
den Bidoon oder welchen Gestrandeten oder Durchziehenden auch

- am 13.02.2026, 21:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bidoon: Geburt einer Literatur und eines politischen Anliegens

immer die Moglichkeit, sich mit ihren Kulturgiitern einzubringen. Ich
bin grof geworden in einem Land, in dem das Staatsfernsehen nach
dem zweiten Golfkrieg die Namen paldstinensischer und irakischer
Kinstler*innen regelmiflig aus dem Abspann von Serien oder TV-Pro-
grammen schnitt. Ganze Filmszenen »aus deren heimischer Kultur«
wurden zensiert — waren sie doch das Werk oder die Reprisentati-
on des neuen Feindes. Kassetten von Kazim as-Sahir und Yas Khidr
reichte man sich unter dem Tisch herum, als handle es sich dabei um
Haschisch oder Alkohol. Nach der Besatzung des Iraks im Jahr 2003
wurde an kuwaitischen Nationalfeiertagen plotzlich anders gefeiert.
Autos driangten sich die Strandpromenade entlang, aus den Autoradios
wummerten irakische Lieder in voller Lautstirke. Gott, das war der
Inbegriff von Freiheit: irakische Lieder auf offener Strafle zu horen.
Uber das fiinfbindige Romanwerk Salzstidte von Abdalrachman
Munif schrieb der indische Autor Amitav Ghosh einen brillanten Essay
mit dem Titel Petrofiction, in dem er das Projekt der Literatur in der
Golfregion komplett auseinandernimmt. Ghosh erklirt, dass die Li-
teratur zu keiner Zeit und an keinem Ort wirklich gewusst habe, wie
sie mit der Entdeckung des Erdéls umgehen soll. Jenen Rohstoff zu
extrahieren, der das Gleichgewicht der Weltmichte ein fiir alle Mal
umgewuchtet hat, erfolgt an abseitigen Orten, solchen, die aufierhalb
des Blickfelds der Menschheit liegen. Jener Rohstoff wird auf fiktiven
Mirkten vertrieben, iiber die wir nichts wissen, aufler, wie der Kurs
steht, weil sie das in den Borsennachrichten sagen. Ghosh fiihrt aus,
dass Munifs Salzstidte der bisher einzige Versuch gewesen sein diirfte,
jenes monstrose Aufeinandertreffen von Erdél und Mensch literarisch
zu erfassen, das sich zudem noch im duflerst schroffen Terrain des
Golfs vollzieht, einer Region, in der die Geschichte ihre gingigen
Entwicklungsphasen vom Feudalismus zur industriellen Revolution
einfach tibersprungen hat, um schnurstracks in den Erdélkapitalismus
tiberzugehen. In Munifs Roman wird deutlich, wie sich der Golf von
einer Geografie aus kleinen, zwischen den beiden Ufern der Wiiste und
des Meeres verstreut lebenden Gemeinschaften hin zu Staaten und
Stidten verwandelt hat. Stidte, die schneller wuchsen, als dass die
Lungen der Geschichte sie hitten aufnehmen kénnen. Wann immer

- am 13.02.2026, 21:33:41,

67


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Mona Kareem

man die Seiten eines Romans aufschligt, der vom Golf handelt, fillt
auf, wie riesig, wie dunkel und schweigend, der Abgrund ist, den das
Erdsl oder die Moderne hinterlassen. Weil jedes literarische Werk
aus der Beschreibung lindlicher Idylle direkt in die herausfordernden
Problemwelten des modernen Lebens springt. Was aber geschieht
mit der Leerstelle dazwischen, mit jenem Okosystem, das mittendrin
verloren geht — wenn die Wiiste gestern noch dein Wohnzimmer war
und du einen Tag spiter Gefangener eines Betonklotzes bist? Gar
nichts geschieht damit. Diese befremdliche Unvereinbarkeit bescherte
denjenigen, die die Region zu einem Spielplatz fiir Amerikaner ma-
chen wollten, natiirlich ein leichtes Spiel. Dass Munif sie im ersten Teil
seines Funfteilers thematisiert, rechnet Ghosh ihm als klugen Zug an,
blofy um ihm im zweiten Teil sein Versagen zu attestieren: Hier nim-
lich knickt Munif punktgenau vor der Dichotomie Staatsbiirger*innen
— Neuankimmlinge ein, wobei er letztere, die ja per se erstmal Parias
sind, als Reprisentant*innen des Systems dastehen lisst, die den Biir-
ger“innen — tiber das Projekt Erddl — nach dem Land und der Freiheit
trachten. Woméglich steht Munifs Versagen hier exemplarisch fir das
Versagen der gesamten Literatur der Golfregion bis heute. Fiir jenes
Unvermogen, das historisch dominante Narrativ zu erschiittern, das
dort konstruierte Gegensatzpaar Staatsbiirger“innen versus »die Anderen«
zu iberwinden und sich von der Liige der nationalistischen Literatur
zu befreien, die in Wahrheit noch nie dabei geholfen hat, Kultur zu
schaffen, weder vor noch nach der Entdeckung des Erdéls.

Heute sehe ich die Bidoon-Literatur als Chance, gegen den Strom
anzuschreiben. Zumal wir nun einmal in dieser Dreiecksbeziehung
feststecken: Erdol, Nationalstaat, Leerstelle der Geschichte. Dass Au-
tor*innen das Schreiben immer wieder auf eine Aufgabe der reinen
Reprisentation reduzieren, also darauf, den Marginalisierten eine
Stimme zu geben, wird uns nicht weiterbringen. Nicht in Bezug auf
die Anerkennung von Minderheitenliteratur, die wir uns ja wiinschen,
und schon gar nicht in dem Bestreben, die nationalistische Literatur
in ihren Grundfesten zu erschiittern. Die Bidoon haben die Fihigkeit
- und dieses Potenzial teilen sie mit den Migrant*innen -, die Vor-
stellungskraft zu erweitern, den Narrativen der Dominanzkultur zu

- am 13.02.2026, 21:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bidoon: Geburt einer Literatur und eines politischen Anliegens

trotzen und das brutale Aufeinandertreffen von Erdél und Mensch neu
zu begreifen. Sie konnen die Beziehung zwischen den Menschen und
dem Raum, in dem sie leben, freier werden lassen. Heute strebe ich
nicht nach einem Bindestrich, den ich mir zwischen zwei Identiti-
ten klemmen kann. Einfach, weil ich nicht daran glaube, dass dieses
Interpunktionszeichen einen Ort schaffen wird — fiir Romane wie
die von Ibrahim Abdel Meguid, Sonallah Ibrahim, Ghassan Kanafani,
Mohammad Assaad, Huzama Habayeb, Yachya Yachluf, Walid Abu
Baker, Ahmad Zein oder von all den anderen arabischen, siidasiati-
schen, afrikanischen Autor*innen, die in der Golfregion gelebt oder
iiber diese geschrieben haben, die Reihe lief3e sich endlos fortfithren.
Was ich dagegen sicher weif3: Ich wire in der Lage dazu, jene Winde
auseinanderzunehmen, hinter denen sich die nationalistische Literatur
verschanzt hilt. EinschlieRlich derer, die von den Riumen profitieren.
Ich wire dazu selbst dann imstande, wenn ich lediglich mit einem
Loffel bewaffnet wire.

Aus dem Arabischen von Sandra Hetzl.

- am 13.02.2026, 21:33:41,

69


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 21:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839463284-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

