
2. Die Autoren

2.1 Autorenbiographien als Quelle für die Buchnutzung 

Die Werke des Quellenkorpus sind jeweils unter dem Namen eines Autors über-
liefert. Sie enthalten stets eine Eigensignatur des Autors und die Zuschreibung in 
sekundären Quellentexten – beispielsweise in Einträgen biographischer Sammel-
werke oder biographischen Exkursen der historiographischen Literatur – variiert 
praktisch nicht.1 Das Konzept der Autorschaft ist für das Quellenkorpus damit be-
legbar und ein wichtiger Aspekt bei der Textüberlieferung.2 Folglich sind die bio-
graphischen Texte über die Autoren eine wichtige Quelle, wenn es darum geht die 
Nutzung von deren Werken zu untersuchen. Wurde über einen Autor ein biogra-
phischer Text verfasst, so belegt das einerseits, dass der betreffende Autor bekannt 
war und seine Werke rezipiert beziehungsweise genutzt wurden. Autorenbiogra-
phien können andererseits auch konkret Nutzungsprozesse thematisieren und 
sind dann Quellen für die Wahrnehmung und Interpretation dieser Prozesse 
durch die Autoren der Biographien.3  

Das Korpus an sekundären biographischen Quellentexten ist sehr heterogen. 
Das Spektrum reicht von Einträgen in arabischsprachigen Biographiensammlun-
gen, welche sich an einen gelehrten Leserkreis richteten, über biographische Ex-
kurse in historiographischen Werken oder Reiseberichten bis zu handschriftlichen 
Einträgen in einzelnen Exemplaren des untersuchten Handschriftenkorpus. All-
gemein lässt sich feststellen, dass diese sekundären biographischen Texte einen we-
sentlich kleineren Leser- bzw. Nutzerkreis erreicht haben dürften als die Texte des 
primären Quellenkorpus.4 Einzige Ausnahme hierbei sind die biographischen 
Texte, welche sich ab dem 19. Jahrhundert in den gedruckten Ausgaben als Mit-
überlieferung befinden. 

Im Folgenden geht es nicht darum, die Biographien der Autoren als historische 
Personen zu rekonstruieren. Vielmehr soll die biographische Literatur im Rahmen 

1  Einzig Muṣṭafā ʿĀlī bezweifelt in seiner Kurzbiographie die Zuschreibung der Envār el-
ʿĀşıḳīn an Aḥmed Bīcān, vgl. unten Abschnitt 2.4.5.  

2  Zum Konzept der Autorschaft siehe etwa Hausmann 1999, 13-51; Bein 2004. Auf die 
Thematik wird unten in Abschnitt 3.1.1 im Zusammenhang mit dem Verständnis der Nut-
zer vom „authentischen Text“ noch genauer eingegangen. 

3  Zur Darstellung von Nutzungsprozessen in sekundären Quellentexten siehe unten Ab-
schnitt 6.2, 6.3 und 6.4. 

4  Studien zur Nutzung der biographischen Literatur liegen bislang nicht vor. Ein Kriterium 
wie die Anzahl erhaltener Handschriften – etwa von einer der bekanntesten Biographien-
sammlungen, Ṭaşköprizādes Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya – dürfte nur bedingt aussagekräftig sein. 
Der Online-Katalog der Türkischen Nationalbibiothek enthält beispielsweise zwölf Hand-
schriften des Werkes (http://www.yazmalar.gov.tr, 10.9.2014, Suche „eser=şekaik“). Diese 
befinden sich größtenteils in den Stiftungsbibliotheken Istanbuls. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 34 

meiner Studie zur Nutzung populärer religiöser Literatur ausgewertet werden. In 
Abschnitt 2.2 werde ich zunächst die berücksichtigten Textgattungen vorstellen. 
Dies dient auch dazu, meine sehr weite Definition von „biographischem Text“ 
aufzuzeigen. Die Abschnitte 2.3 bis 2.5 beinhalten dann eine Analyse der dia-
chronen Entwicklung der biographischen Texte zu den einzelnen Autoren des 
Quellenkorpus. Es geht darum zu untersuchen, wann und in welchem Kontext 
biographisches Wissen über die Autoren schriftlich festgehalten wurde. Außerdem 
soll der Frage nachgegangen werden, ob diese biographischen Texte explizite oder 
implizite Informationen zu Überlieferungs- und Nutzungsprozessen enthalten. 

2.2 Übersicht über die biographischen Quellentexte  

2.2.1 Selbstdarstellungen der Autoren 

Die Texte des Untersuchungszeitraums enthalten im Allgemeinen eine Selbstdar-
stellung des Autors im Vorwort (muḳaddime) bzw. Nachwort (ḫātime), welche eine 
Reihe von Aussagen zu Leben und Werk einschließt. Dazu gehören unter anderem 
der Name – meist einschließlich Patronym –, eine Datierung des Textes und In-
formationen zum Entstehungsort. Eine Widmung, die Nennung des Auftraggebers 
oder des eigenen Scheichs (mürşid) bzw. der eigenen Ordenszugehörigkeit geben 
oft Informationen über existierende oder erwünschte soziale Beziehungen und 
Netzwerke. Es kommt auch vor, dass der Autor auf weitere Werke aus seiner Feder 
verweist – also quasi eine Bibliographie vorlegt. Gerade in den Prologen begrün-
den Autoren oft auch, warum sie das betreffende Werk verfassten und geben damit 
Informationen über die von ihnen intendierten Rezeptions- und Nutzungsprozes-
se. Umfang und Qualität der „autobiographischen“ Informationen sind je nach 
Autor und Werk sehr unterschiedlich.  

Im Zusammenhang mit meiner Studie geht es, wie bereits erwähnt, nicht darum 
durch die Auswertung dieser textimmanenten Informationen einer „Lebenswirk-
lichkeit“ des Autors möglichst nahe zu kommen. Ich dokumentiere vielmehr die 
Selbstdarstellung des Autors und dessen Informationen zu intendierten Nutzungs-
prozessen, um zwei Fragen nachzugehen: Einerseits soll aufgezeigt werden, wie 
stark spätere biographische Texte auf dieser Selbstdarstellung des Autors basieren. 
Andererseits sollen in Kapitel 6 die gegebenenfalls vom Autor thematisierten Nut-
zungsprozesse den anhand des Quellenkorpus belegten gegenübergestellt werden.  

2.2.2 Ṭabaḳāt- und teẕkire-Literatur 

Bei der ṭabaḳāt-Literatur handelt es sich um biographische Sammelwerke, welche 
in ihrer Entstehung mit der islamischen Traditionswissenschaft verknüpft sind. 
Diese Werke umfassen die Biographien der Überlieferer von Aussprüchen des 
Propheten (ḥadīṯ) und dienen als Grundlage, um die Überliefererketten (isnād) auf 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 35 

ihre Nachvollziehbarkeit und somit die Authentizität der Prophetenüberlieferun-
gen zu überprüfen.5 Die Biographien sind dazu in chronologisch definierte Klas-
sen (ṭabaḳa, Pl. ṭabaḳāt, „Lage, Schicht, Klasse“) eingeteilt. Die frühesten erhalte-
nen Werke stammen aus dem 9. Jahrhundert und sind in arabischer Sprache  
verfasst.6 Vergleichbare Biographiensammlungen entstanden später zu den unter-
schiedlichsten Gruppen – Gelehrten, Dichtern, Ärzten, Ṣūfī-Scheichen. Im Fall 
der Ṣūfī-Scheiche, welche Gegenstand meiner Studie sind, geht es darum, ver-
gleichbar mit den Überlieferketten die Initiationsketten (silsile) aufzuzeigen und 
somit die Autorität der jeweiligen Scheiche zu belegen.7 Die ersten ṭabaḳāt-Werke 
zu Ṣūfī-Scheichen entstanden bereits kurze Zeit nach den ṭabaḳat-Werken der Tra-
ditionswissenschaft, d. h. Ende des 9. Jahrhunderts.8  

Die frühesten und gleichzeitig auch bekanntesten ṭabaḳāt-Werke im Osmani-
schen Reich stammen aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts. 1521 (927 h.) 
schloss Lāmiʿī (st. 938 h./1532) unter dem Titel Fütūḥ el-Mücāhidīn li-tervīḥ ḳulūb el-
müşāhidīn seine ins Türkische übersetzte und erweiterte Fassung von ʿAbdurraḥ- 
mān Ǧāmīs (st. 898 h./1492) persischer Biographiensammlung Nafaḥāt al-Uns min 
Ḥażarāt al-Quds ab.9 Lāmiʿī hat Ǧāmīs Werk insbesondere um die Biographien von 
Ṣūfīs ergänzt, welche in Anatolien wirkten. Kurz darauf, im Jahr 1558 (965 h.), ent-
stand Ṭaşköprizāde Aḥmeds berühmte Biographiensammlung aš-Šaqāʾiq an-
Nuʿmānīya. Von der arabischen Originalfassung fertigte knapp drei Jahrzehnte spä-
ter (995 h./1587) Mecdī (st. 999 h./1591) unter dem Titel Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ eine 
türkische Übersetzung an.10  

 

                                                                                          
5  Einen guten Überblick bieten Hafsi 1976 und Hafsi 1977, Meier 1978, 29-60, Qāḍī 1995, Gil-

liot 2000, Klein 2007, 23-29. In neueren Publikationen wird der Zusammenhang zwischen 
der Entstehung der ṭabaḳāt-Literatur und der ḥadīṯ-Wissenschaft etwas vorsichtiger beurteilt. 
Cooperson 2000, 1-23, sieht zwar eine wichtige Verbindung zur ḥadīṯ-Wissenschaft, stellt aber 
in Frage, ob die Anfänge der ṭabaḳāt-Literatur tatsächlich zwingend in der ḥadīṯ-Wissenschaft 
zu suchen sind, da bereits sehr früh auch schon biographische Sammelwerke zu Dichtern be-
legt sind.  

6  Hafsi 1976, 241, verweist auf ein früheres Werk des späten achten Jahrhunderts, das heute 
verlorene Kitāb Ṭabaqāt al-Muḥaddiṯīn des Muʿāfā b. ʿImrān b. Nawfal al-Mawṣilī (st. 184 h./ 
800). Zu den ṭabaḳāt siehe auch Busse 1987, 267; zu den Ṣūfī-ṭabaḳāt siehe Hafsi 1977, 25, 
und Schimmel 1987, 344.  

7  Hafsi 1977, 28. Zum spirituellen isnād und Sulamī siehe Thibon 2000, 26-27.  
8  Hafsi 1977, 28-33. Einer der frühesten Autoren – bzw. der Autor des frühesten überlieferten 

Textes – ist Muḥammed b. ʿAlī b. Ḥasan at-Tirmiḏī al-Ḥākim (st. 285 h./898). Ein häufig ge-
nutzter Text, auf den auch Ǧāmī mehrfach referiert, sind Sulamīs (st. 412 h./1021) Ṭabaqāt aṣ-
Ṣūfīya. 

9  Laut Kolophon der Fütūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 710. Zu Leben und Werk siehe Günay 
Kut, „Lâmiî Çelebi,“ DİA 27 (2003), 96f. Flemming 1994 und Flemming, „Lāmiʿī,“ EI2, 5 
(1986), 649.  

10  Abdülkadir Özcan, „Mecdî, Mehmed,“ in: DİA 28 (2003), 228f. Abdülkadir Özcan gab 
auch Mecdīs Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ und die Supplementbände als Faksimile heraus, siehe Şa-
kaik-ı Nu’māniye ve Zeyilleri 1989.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 36 

Lāmiʿī klassifiziert – Ǧāmī und damit auch Sulamī folgend – vage nach Epo-
chen, Ṭaşköprizāde hingegen konkreter nach den Regierungszeiten der osmani-
schen Sultane.11 Einer chronologischen Klassifizierung bedienen sich also sowohl 
Lāmiʿī als auch Ṭaşköprizāde.  

Andere Klassifizierungen kommen in biographischen Sammelwerken durchaus 
vor. Ein bemerkenswertes Beispiel verfasste in der Mitte des 17. Jahrhunderts ein 
gewisser el-Ḥācc ʿAlī Efendi, Sekretär in der Großherrlichen Ratsversammlung 
(Dīvān-i Hümāyūn), unter dem Titel Tuḥfet el-Mücāhidīn ve Behcet eẕ-Ẕākirīn.12 ʿAlī 
Efendi teilt seine Biographiensammlung nicht chronologisch, d. h. quasi in hori-
zontale „Lagen, Schichten, Klassen“ (ṭabaḳāt), sondern in Pfeiler (rukn, Pl. erkān), 
also diachrone Gruppen ein. Es handelt sich dabei um eine Einteilung nach Ṣūfī-
Orden.13  

Geläufig ist auch eine grobe Einteilung in Großkapitel nach sozialen und reli-
giösen Hierarchien und eine alphabetische Ordnung innerhalb der Kapitel. So 
teilt etwa Laṭīfī (st. 990 h./1582) seine Teẕkiret eş-Şuʿarā, welche er 1546 (953 h.) 
abschloss, in drei Kapitel: 1. Scheiche, 2. Sultane und 3. die übrigen Dichter.14  

Im türkischen Kontext spricht man bei Biographiensammlungen meist von teẕkire- 
Literatur.15 Auch wenn eine Klassifizierung der beschriebenen Dichter in religiösen 
Hierarchien und eine Verortung innerhalb von Initiationsketten weiterhin themati-
siert werden, ist das zentrale Anliegen der teẕkire-Autoren Literaturkritik.16 

                                                                                          
11  Ǧāmī bezieht sich auf Sulamī und spricht vage von ṭabaḳāt, welche sich aus Ṣūfīs „dersel-

ben Epoche“ zusammensetzen, vgl. Nafaḥāt al-Uns 1370, 1-3. So auch Lāmiʿī in seiner 
Übersetzung, Fütūḥ el-Mücāhidīn 1298, 3. 

12  Vom Werk ist nur eine Handschrift (SK Nuruosmaniye 2239) bekannt. Zum Autor siehe 
dessen Selbstdarstellung, Nuruosmaniye 2239, 1b-3a. ʿAlī Efendis Werk wird in der Se-
kundärliteratur gelegentlich zitiert, ist aber wissenschaftlich noch überhaupt nicht erschlos-
sen, vgl. etwa Çelebioğlu 1996, 1, 17 und 36-41; Koçak 2003, 55; in Yurd und Kaçalin 
1994, 72f., wird der Autor unter dem Namen „Ḥacı Ḥilmī (ʿAlī)“ geführt. Vgl. auch die Bi-
bliographie, Yurd und Kaçalin 1994, 423, dort allerdings keine Erläuterung des abweichen-
den Namens. Eine kurze Biographie findet sich in der unpublizierten Magisterarbeit von 
Ayşe Hande Can, Hacı Ali Efendi Târih-i Kamaniçe Tahlil Metin, Masterarbeit an der Mimar 
Sinan Üniversitesi, Istanbul, 2007, vii-viii. Die Autorin wertet lediglich die Informationen 
des Vorwortes der Tuḥfet el-Mücāhidīn aus. Nicht nachvollziehbar ist, woraus zu schließen 
ist, das der Autor der Tārīḫ-i Kemāniçe identisch mit dem der Tuḥfet el-Mücāhidīn ist. 

13  Tuḥfet el-Mücāhidīn, SK Nuruosmaniye 2239, 3a: 1. Pfeiler – die frühen Ṣūfī-Scheiche bis al-
Ġazālī; 2. Pfeiler – Orden welche auf Ḫvāǧa Abū Yaʿqūb Yūsuf-i Hamadānī zurückgehen 
(z. B. Naḳşbendīye); 3. Pfeiler – Orden, welche auf ʿAbdulqādir al-Ǧīlānī zurückgehen 
(z. B. Bedewīye); 4. Pfeiler – Orden, welche auf Abū n-Naǧīb ʿAbdulqāhir Suhrawardī zu-
rückgehen (z. B. Ḫalvetīye; Celvetīye; Bayramīye). 

14  Zur Datierung [Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ] 2000, 579. Vgl. Canım 2000, 18f.; in der Edition ab S. 
108 die Scheiche, ab S. 137 die dichtenden Sultane, ab S. 155 die übrigen Dichter. 

15  Mustafa İsen, „Şair Biyografileri: Tezkireler,“ in: TET, 2 (20072), 107-116.  
16  Zu den Methoden der Literaturkritik siehe die Studien von Tolasa 1983 und Andrews 20072. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 37 

In der Tradition der ṭabaḳāt- und teẕkire-Werke stehen verschiedene Autoren bis 
ins 19. Jahrhundert, beispielsweise Ḥabīb Efendi, der 1305 (1887-1889)17 Ḫaṭṭ ve 
Ḫaṭṭāṭān, ein biographisches Werk über berühmte Kalligraphen, veröffentlichte. 
Hingegen steht Şemseddīn Sāmī Fraşeris 1889-1898 publizierter Ḳāmūs el-Aʿlām 
deutlich in der Tradition europäischer Enzyklopädik.18 

2.2.3 Menāḳıb-Literatur  

Die Bezeichnung menāḳıb (menāḳıb, wörtl. „Tugenden, fromme Taten“)19 tragen un-
terschiedliche Textgattungen: 1. Als menāḳıb bzw. menāḳıbnāme werden Sammlun-
gen von biographischen Prosatexten über Heilige bezeichnet. Diese sind teils an-
onym teils unter dem Namen eines „Autors“ bzw. „Herausgebers“ überliefert. 
Auch in letzterem Fall haben die Sammlungen meist den Charakter eines offenen 
Textes und werden durch Erzählungen von Heiligenwundern ergänzt, welche nach 
dem Tod des „Autors/Herausgebers“ bezeugt wurden.20 Eine Datierung der Samm-
lung ist folglich schwierig, doch die bekanntesten menāḳıb-Sammlungen dürften ab 
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhundert entstanden sein.21 2. Menāḳıb-Texte in Ver-
sen sind meist nicht anonym sondern unter dem Namen eines Autors überliefert. 
Einige der frühesten erhaltenen Texte des Altosmanisch-Türkischen, wie etwa 
Gülşehrīs um 1300 verfasstes Gedicht auf den Heiligen Aḫı Evran, gehören zur ge-
bundenen Form des menāḳıbnāme.22 Die im Osmanischen Reich entstanden 
menāḳıb-Dichtungen haben nicht nur „osmanische“ – d. h. auf dem Territorium des 
Osmanischen Reiches lokalisierbare – Heilige zum Thema sondern auch die „Gro-
ßen“ der islamischen Geschichte, wie den Rechtsgelehrten Abū Ḥanīfa (z. B. 

                                                                                          
17  Bei vielen osmanischen Drucken des späteren 19. und frühen 20. Jahrhunderts ist nicht er-

sichtlich, ob sich die Datierung auf das hicrī-Jahr oder das osmanische Finanzjahr (mālīye-
Jahr) bezieht.  

18  Ḳāmūs el-Aʿlām 1306-1316/1889-1898. 
19  Meninski 1680 [2000], 3, 4928, virtutes praeclarae dotes, und Meninski 1680 [2000], 3, 4978, 

virtus res quâ quis gloriari posit praeclara actio; Ḳāmūs-i Türkī 1317, 1420, menḳebe veyā menḳe-
bet, Pl. menāḳıb – bir ẕātıŋ fażl-u mezīyetine delālet ėden fıḳra ve bundan baḥs ėden maḳāle ve risā- 
le-i medḥīye: menḳebe-i cenāb-ı risāletpenāhī, menāḳıb-ı çehāryār.  

20  Vgl. zum Beispiel das Vorwort von Abdullah Uçman zu Menâkıb-ı Eşrefzâde 2009, ix-x. Die 
Frage, ob es sich um einen offenen Text handelt, muss aber bei jedem menāḳınāme im Ein-
zelnen geprüft werden. Zum Thema offener Text siehe unten Abschnitt 3.1.2. 

21  Gölpınarlı 1958, xxiv-xxv, datiert beispielsweise das Velāyetnāme der Bektaşīye in das letzte 
Viertel des 15. Jahrhunderts. Zu dieser Datierung siehe auch Ahmet Yaşar Ocak, „Hacı 
Bektaş Vilayetnamesi,“ DİA 14 (1996), 471. Zentral für Gölpınarlıs Argumentation sind 
Segenswünsche für Sultan Bāyezīd II. (886-918 h./1481-1512), welche im Text ausgespro-
chen werden. Eine Datierung ist problematisch, solange es noch keine textkritische Ausga-
be des Textes gibt, welche die Varianz dieser menāḳıb-Sammlung aufzeigt. Die frühesten er-
halten Handschriften des Velāyetnāme sind aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. 

22  Ed. Taeschner 1955.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 38 

Menāḳıb-ı İmām-ı Aʿẓam, 1001 h./1592-1593 von Şemseddīn Sivasī verfasst).23  
3. Die Bezeichnung menāḳıb tragen auch kurze, meist anonyme Viten bzw. Biogra-
phien, welche zusammen mit dem literarischen Werk eines Heiligen überliefert 
sind. Solche kurzen menāḳıb bzw. menāḳıbnāmes als Mitüberlieferung kommen ab 
dem 19. Jahrhundert in den gedruckten Ausgaben der Werke vor. In den Hand-
schriften sind sie sehr selten zu finden.24 4. Einzelne menāḳıb-Erzählungen sind in 
die unterschiedlichsten Textgattungen – vom Archivdokument bis zum Reisebe-
richt – eingebettet. Siehe dazu die folgenden Abschnitte 2.2.4-2.2.8. 

DeWeese bezeichnet menāḳıb-Sammlungen als Texte, welche am Übergang von 
Mündlichkeit zu Schriftlichkeit stehen.25 Auch nach der Verschriftlichung ist damit 
zu rechnen, dass eine gegenseitige Beeinflussung der schriftlichen Version und ei-
ner weiterhin existierenden mündlichen Überlieferung möglich ist. Die mündli-
chen Überlieferungen müssen dabei nicht grundsätzlich anfälliger für äußere Ein-
flüsse sein als die verschriftlichte Fassung.26  

Die Verschriftlichung mündlicher Traditionen fand mit großer Wahrscheinlich-
keit auch in Fällen statt, in welchen jeweils eine einzelne menāḳıb-Erzählung in ei-
nen anderen Text einbezogen wurde – etwa ein ṭabaḳāt-Werk oder eine Chronik.27 
Dazu liegen aber keine textübergreifenden Studien vor. Die Verschriftlichung 
mündlicher Traditionen lässt sich auch für das 20. Jahrhundert belegen. Interessant 
ist in diesem Zusammenhang etwa die stark lokalpatriotisch motivierte heimat-
kundliche Studie von Kunter, in welcher dieser das „echte“ Grab von Yūnus Emre 
zu identifizieren sucht und dabei auch in großer Zahl Archivalien heranzieht.28 
Darunter befinden sich beispielsweise auch Dokumente, in welchen Untersu-
chungskommissionen, die in den 1940er Jahren von lokalen oder regionalen Be-
hörden eingesetzt wurden, Informationen über Heiligengräber sammelten und die 
Erzählungen „der Alten“ protokollierten.29 Auch Koçak erwähnt 2003 in ihrer Stu-
die zu Aḥmed Bīcān, dass über diesen in Gelibolu nach wie vor mündliche Heili-
genlegenden (menāḳıb) kursieren.30 Koçak gibt ein Beispiel, bezieht diese Quellen – 
auch die zitierte Erzählung – aber nicht in ihre eigentliche Studie ein.  

Die menāḳıb-Texte zu den hier untersuchten Autoren sind fast ausschließlich 
einzeln und nicht in einer zusammenhängenden menāḳıb-Sammlung überliefert. 
                                                                                          
23  Menāḳıb-ı İmām-ı Aʿẓam, Istanbul, 1. Receb 1291 h., 162. Datierung des Textes Şaʿbān-

Cemāẕī I 1001 h.  
24  Siehe Abschnitt 2.2.7, 2.3.7 und 2.5.7. 
25  DeWeese 2007, 147f. 
26  DeWeese 2007, 168. 
27  Die Verschriftlichung mündlicher Überlieferung ist ausführlich am Fall der ḥadīṯ-Literatur 

untersucht, vgl. Schoeler 1992 und Schoeler 1996. Zur Verschriftlichung mündlicher Über-
lieferung im Kontext der menāḳıb-Literatur siehe DeWeese 2000 und 2007.  

28  Kunter 1966. 
29  Kunter 1966, 44f., mündlicher Bericht des letzten Scheichs der Saʿdīye, Hoca İsmail Hakkı 

Efendi, zu den Gräbern von Yūnus Emre und ʿĀşıḳ Yūnus. Dieser erzählt, dass Niyāzī Mıṣrī 
den Hinweis auf das Grab gab (buradan Yunus’un kokusu geliyor). Ähnlich Kunter 1966, 50. 

30  Koçak 2003, 49. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 39 

Nur über Eşrefoġlı ʿAbdullāh Rūmī existiert ein kurzes – in der Edition von Uç-
man 66 Seiten umfassendes – menāḳıbnāme aus dem 17. Jahrhundert.31  

Im Fall der menāḳıb-Sammlung über Eşrefoġlı Rūmī handelt es sich um die 
Biographie eines „Ordensgründers“32 bzw. des Heiligen auf den sich die Eşrefīye, 
ein Zweigorden der Ḳādirīye, beruft. Sie stellt insofern einen typischen Fall für ei-
ne menāḳıb-Sammlung dar, welche sich an die Adepten des eigenen Ordens wen-
det und Themen wie die Beziehung zwischen Scheich und Adept oder auch die 
grundlegenden Inhalte von dessen Lehre umfasst. In vergleichbarer Weise vermit-
teln Texte wie das bereits erwähnte biographische Gedicht Gülşehrīs auf Aḫı 
Evran den Angehörigen eines zunftähnlichen Männerbundes (fütüvvet) Kenntnis-
se über Zeremonien und grundlegende Verhaltensregeln.33  

Eine weitere Gruppe von Adressaten, welche auch über den Kreis der Adepten 
eines bestimmten Ṣūfī-Ordens hinausgeht, hatten menāḳıb-Texte im Zusammen-
hang mit der Verehrung des Grabs eines Ṣūfī-Heiligen.34  

2.2.4 Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme 

Das Seyāḥatnāme (der „Reisebericht“) Evliyā Çelebis (st. ca. 1680)35 ist eine singulä-
re Quelle und Gegenstand zahlreicher wissenschaftlicher Publikationen. Es ist als 
Handschrift in zehn Bänden erhalten – wovon acht Autographe sind.36 Zwei Bän-
de wurden von den zum Zeitpunkt der Abschrift durch Wasserschaden teils unles-
baren und später verschollenen Autographbänden kopiert. Evliyā Çelebis Text be-
schreibt die Reisen, welche er über eine Zeitspanne von vierzig Jahren unternahm. 
Dankoff zeigte in einer Studie, dass der Titel des Werkes auf die Reise (seyāḥat) des 
Ṣūfī-Adepten verweist, welche dieser auf der Suche nach spiritueller Leitung unter-
nimmt.37 Tatsächlich beschreibt Evliyā Çelebi, der sich selbst immer wieder als 
Derwisch bezeichnet, wie er zu Heiligengräbern pilgerte und Scheiche besuchte. 
Die Reise ist jedoch vor allem der Rahmen für andere Texte, welche laut Dankoff 

                                                                                          
31  [Uçman 2009] Menāḳıb-ı Eşrefzāde 2009. Die zugrunde liegende Handschrift (İ.Ü. Nadir 

Eserler T 270) umfasst 36 Folio. Uçman 2009, ix, zeigt jedoch, dass die von ihm edierte 
Handschrift auch spätere Zusätze enthält. Siehe unten, 2.3.3 zu Eşrefoġlı Rūmī. 

32  Ordensgründer ist hier, wie auch im Folgenden, im übertragenen Sinn gemeint. Die eigent-
lichen Ordensstrukturen entwickelten sich in der Generation nach dem Tod der als Or-
densgründer bezeichneten und namensgebenden Bezugsperson. 

33  Taeschner 1955. Zur fütüvvet auch Thibon 2000, 22. 
34  DeWeese 2000, passim, und DeWeese 2007, 149. 
35  Es ist kein genaues Sterbedatum bekannt. Babinger 1927, 219-222, vermutet, dass Evliyā Çe-

lebi kurze Zeit nach der Niederschrift der letzten Einträge im Seyāḥatnāme (1089 h./1678) 
starb. Dankoff 2008, 245, datiert den Tod – mit Fragezeichen – ins Jahr 1684.  

36  Bei den Autographen handelt es sich um folgende Handschriften: Bd. 1 und 2: TSMK Bağ-
dat 304; Bd. 3 und 4: TSMK Bağdat 305; Bd. 5: TSMK Bağdat 307; Bd. 6: TSMK Revan 
1457; Bd. 7 und 8: TSMK Bağdat 308. Nicht als Autograph erhalten sind Band 9 (TSMK 
Bağdat 306) und 10 (İÜ Nadir T 5973). Vgl. Dankoff 2005 und Dankoff 2008, 247.  

37  Dankoff 2008, 247. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 40 

auch mehr sind als nur Exkurse bzw. „Abschweifungen“.38 Das Seyāḥatnāme hat ei-
nen stark enzyklopädischen Charakter; prioritäres Ziel ist eine vollständige Be-
schreibung des Osmanischen Reiches und benachbarter Gebiete.39 Die enzyklopä-
dischen Passagen sind in die autobiographische Rahmenhandlung eingebunden. 

Biographische Textpassagen zu den Autoren meines Quellenkorpus sind im 
Seyāḥatnāme vor allem anlässlich von Evliyā Çelebis Teilnahme an kultischen 
Handlungen zu finden – etwa anlässlich des Besuchs eines Heiligengrabes oder der 
Teilnahme an einer ẕikr-Zeremonie. In dieser Hinsicht ähnelt das Seyāḥatnāme den 
im folgenden Abschnitt besprochenen historiographischen Texten. 

In deutlichem Kontrast zu dem großen Interesse, welches das Seyāḥatnāme heute 
nicht nur in einem wissenschaftlichen Kontext, sondern auch bei einem breiteren 
Leserkreis weckt, dürfte der Leserkreis vor dem Erstdruck in den Jahren 1896-1938 
extrem klein gewesen sein. Dafür spricht jedenfalls der Überlieferungskontext. Es 
ist jedoch eine wichtige Quelle, da es einerseits mündlich überlieferte menāḳıb-Texte 
verschriftlichte und andererseits explizit Nutzungskontexte thematisiert. 

2.2.5 Historiographie 

Biographische Informationen zu Autoren religiöser Literatur (wie zu Autoren im 
Allgemeinen) sind in historiographischen Texten in unterschiedlichem Kontext zu 
finden: 1. Der Chronist schrieb zum Ende eines Jahres oder der Regierungszeit 
eines Sultans kurze Nekrologe der im betreffenden Zeitabschnitt verstorbenen 
Notabeln.40 2. Im Zusammenhang mit einer kultischen Handlung oder einem hö-
fischen Zeremoniell – etwa dem Besuch eines Heiligengrabs durch den Sultan 
oder der zeremoniellen Lesung eines religiösen Textes – schob der Chronist einen 
kurzen Exkurs zum betreffenden Heiligen bzw. zum Autor des vorgetragenen Tex-
tes ein. Die Exkurse dienten sowohl der Vermittlung religiösen Wissens (konkret 
über die Ṣūfī-Heiligen oder die Autoren eines religiösen Textes) als auch der Herr-
schaftslegitimation des pilgernden Sultans.  

Die Trennlinie zwischen Chronik (tārīḫ bzw. veḳāyiʿnāme) und angrenzenden 
Gattungen wie Zeremonienregistern (teşrīfāt defterleri) oder Hoftagebüchern (rūz- 
nāme), welche den Tagesablauf des Sultans verzeichnen, ist gelegentlich – wie etwa 

                                                                                          
38  Dankoff 2008, 246. 
39  Dankoff 2005, 247, vergleicht Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme mit den masālik wa-mamālik-

Werken der arabischen Literatur – Muqaddasī oder Maqrīzī – also letztlich arabischer adab-
Literatur. 

40  Ein prosopographischer Abschnitt u. a. mit den Kurzbiographien der Verstorbenen findet 
sich bei den späten Hofchronisten Aḥmed Cevdet (1238-1312 h./1822-1885) und Aḥmed 
Lütfī (1231-1323 h./1816-1907) jeweils zum Jahresende. Şemʿdānīzāde (st. 1193 h./1779), der 
nie das Amt des vaḳʿanüvīs inne hatte, führt hingegen die Kurzbiographien der Verstorbenen 
in seinem Merʾī t-Tevārīḫ jeweils beim Tod eines Sultans an – Yazıcıoġlı Muḥammed bei-
spielsweise im Abschnitt nach dem Tod von Sultan Murād II. Ein Sonderfall ist Muṣṭafā ʿĀlī, 
der am Ende von Künh el-Aḫbār einen eigenen teẕkire-Abschnitt hat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 41 

im Fall der Chronik von Ḥākim (st. 1184 h./1770) – schwer zu ziehen.41 Wie schon 
erwähnt können in den Chroniken gerade die Passagen über Zeremonien und da-
mit verbunden die Erwähnung religiöser Texte – und damit auch Zeremonienregi-
ster im engeren Sinn – für die vorliegende Studie von besonderem Interesse sein.42 
Fokussiert eine Chronik auf Zeremonielles, so verdeutlicht dies in besonderer Wei-
se die Herrschaft legitimierende Aspekte. Der Bezug auf einen religiösen Text – et-
wa die Rezitation des Mevlid-i Şerīf in der Moschee von Sultan Aḥmed jährlich 
zum Geburtstag des Propheten43 – suggeriert, dass der Herrscher an der Segenswir-
kung (bereket) dieser Handlung Anteil hat; der iterative Charakter der betreffenden 
Passagen weist darüber hinaus auch auf die Stabilität der Herrschaft hin 

2.2.6 Archivdokumente 

Die Archivdokumente zu den Autoren früher religiöser Literatur sind verhältnis-
mäßig jung und betreffen vor allem die Verehrung der Autoren als Heilige an de-
ren Gräbern oder in Derwischkonventen, die Verwaltung dieser Konvente oder 
Zeremonien am Osmanischen Hof. Fuad Bayramoğlus Buch über Ḥacı Bayram 
und die Bayramīye zeigt eine familiengeschichtliche Perspektive, dokumentiert 
unter anderem auch das Familienarchiv der Familie Bayramoğlu, welche ihre Ab-
stammung auf Ḥacı Bayram zurückführt.44 Es handelt sich hauptsächlich um Do-
kumente des 17.-19. Jahrhunderts. Untersuchungen wie Halim Baki Kunters be-
reits oben erwähnte Studie Yunus Emre, Bilgiler – Belgeler haben einen heimatkund-
lichen Ansatz und versuchen darzulegen, dass sich das Grab einer berühmten Per-
son – hier Yūnus Emres – in der eigenen Heimatstadt (konkret Eskişehir) befin-
det.45 So problematisch dieser Ansatz ist, bleibt doch festzustellen, dass in solchen 
Werken eine große Menge an Archivmaterial zusammengetragen und ausgewertet 
wurde, welches sich in den unterschiedlichsten Archiven der Türkei befindet. Die-
ses Material belegt im Rahmen meiner Studie die vielseitigen Formen der Vereh-
rung an zahlreichen Orten. Oft liefern datierte Dokumente auch einen Hinweis 
darauf, ab wann sich ein Kult frühestens belegen lässt. Der Großteil der Doku-
mente in Kunters Abhandlung stammt aus dem 19. und 20. Jahrhundert (bis in 
die 1940er Jahre), aber in Einzelfällen werden auch Einträge aus Regesten des 16. 
Jahrhunderts angeführt. 

                                                                                          
41  Zu Ḥākim siehe Zilfi 1999; zu teşrīfāt defterleri siehe die Einleitung von Karateke 2007; zu 

rūznāme siehe Sarıcaoğlu 2008.  
42  Zilfi 1999, 197, erörtert die iterativen Passagen in Ḥākims Chronik anhand von Stadtbrän-

den in Istanbul.  
43  Vgl. Tārīḫ-i Ḥākim, 1, 106a, 218a, 270b; 2, 12a, 110a. 
44  Bayramoğlu 1983 [19892].  
45  Kunter 1966. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 42 

2.2.7 Mitüberlieferung und Benutzerspuren 

Biographische Informationen finden sich auch in kurzen Notizen, welche in 
Handschriften oder Drucken – meist anonym und undatiert – vor, nach oder am 
Rand neben einem der hier untersuchten Texte niedergeschrieben sind. Solche 
anonymen Glossen belegen unmittelbar das Bedürfnis von Nutzern nach biogra-
phischen Informationen zum Autor. Sie kommen als Mitüberlieferung in den von 
mir gesichteten Handschriften aber insgesamt selten vor. Eine Datierung kommt 
nur in Frage, wenn die betreffende Randglosse explizit datiert ist oder sich in ei-
ner datierten Handschrift befindet und eindeutig vom Kopisten, d.h. von dersel-
ben Hand, stammt.  

Es stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage, ob aus solchen Belegen für 
ein individuelles Interesse einzelner Nutzer an biographischen Informationen 
zum Autor eine standardisierte Mitüberlieferung entwickelte. Dies ist gerade zur 
Analyse der Mitüberlieferung in den Drucken des 19. Jahrhunderts wichtig.  

2.2.8 Exegetische Literatur und wissenschaftliche Texte  

Auf die exegetischen Werke, welche sich den Autoren meines Quellenkorpus 
widmen, wird ausführlich im Kontext der literarischen Rezeption (Kapitel 4) ein-
zugehen sein. Exegese türkischsprachiger Texte gibt es ab der zweiten Hälfte des 
17. Jahrhunderts.46 Diese Kommentarwerke enthalten – soweit sie bisher erschlos-
sen sind – keine zusammenfassende Biographie der behandelten Autoren. Die 
Exegeten geben biographische Informationen im Zusammenhang mit der Ausle-
gung bestimmter Textstellen oder einzelner Verse, wenn die Kontextualisierung in 
der Vita des Autors zum Verständnis beitragen soll.  

Auf die Frage, ob in der osmanisch-türkischen Kommentarliteratur Einflüsse ei-
nes europäischen Wissenschaftsverständnisses zu belegen sind, wird ebenfalls in 
Kapitel 4.3 zurückzukommen sein. Im Zusammenhang mit der Biographik ist fest-
zustellen, dass im 19. Jahrhundert neben Drucken, welche ein menāḳıbnāme ein-
schließen, auch Editionen mit einem (proto-)wissenschaftlichen Vorwort oder 
Nachwort entstanden. Beispielsweise vollzog Kazembek bzw. ʿAlī ed-Derbendī 
(1802-1870) den Schritt aus einer islamischen Gelehrsamkeit in ein europäisches 
universitäres Umfeld 1823 mit seiner Konversion zum Christentum.47 Im Vorwort 
zu seiner Muḥammedīye-Ausgabe (Kasan 1261 h./1845) findet sich neben Ausfüh-
rungen zur Handschriftenkollationierung auch eine kurze Biographie des Autors 
Yazıcıoġlı Muḥammed. In vergleichbarer Weise gehen in der Mevlid-Ausgabe von 
1306 h./1888 die Ausführungen im Nachwort des bislang nicht zu identifizieren-
den Herausgebers Rıżā Beg über das hinaus, was sich sonst im Kolophon findet.48 

                                                                                          
46  Saraç 2007, Heinzelmann 2010. 
47  Vgl. Schimmelpenninck van der Oye 2008; Kanıdere 2005.  
48  Mevlid-i Şerīf 1306, 27-32; zweite Auflage 1327 h./1909, Muṣaḥḥaḥ Mevlid-i Şerīf 1327, 25-30.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 43 

2.3 Biographik im Umfeld der Brüder Yazıcıoġlı  

2.3.1 Selbstdarstellung der Autoren 

Die Texte der Vergleichsgruppe – Yūnus Emres Dīvān, Süleymān Çelebis Vesīlet en-
Necāt und Eşrefoġlı Rūmīs Müzekkī n-Nüfūs – unterscheiden sich in verschiedener 
Hinsicht stark. Einerseits handelt es sich um verschiedene Textgattungen; anderer-
seits weichen sie – wie in Kapitel 3 gezeigt wird – auch hinsichtlich der Textvarianz 
von einander ab. Daraus folgt unter anderem auch, dass die Texte in sehr unter-
schiedlichen Maß Informationen zum Autor enthalten. Die Daten, auf die später 
Autoren von biographischen Texten zurückgreifen konnten, variieren folglich be-
trächtlich. 

2.3.1.1 Yūnus Emres Dīvān enthält nur sehr wenige Hinweise auf seine Biographie 
und bot daher kaum Anhaltspunkte für Autoren biographischer Text. Darüber 
hinaus weist das Korpus an Gedichten, welche die verschiedenen Handschriften 
von Yūnus Emres Dīvān umfassen, eine besondere Variationsbreite auf.49 Entspre-
chend variieren in den unterschiedlichen Handschriften auch die knappen biogra-
phischen Informationen. 

Eine der wichtigsten Informationen aus Yūnus’ eigenen Werken ist die Datie-
rung seines Traktats namens Risālet en-Nuṣḫīye ins Jahr 707 h. (1307).50 Der Autor 
des Traktats nennt sich Yūnus; ob es sich um Yūnus Emre, den Autor des Dīvāns, 
handelt, wurde schon von Tatcı erörtert.51 Für den Umstand, dass Kopisten von 
einer Identität der beiden Autoren ausgingen, spricht der Überlieferungskontext; 
der Traktat ist in Handschriften fast ausschließlich zusammen mit dem Dīvān von 
Yūnus Emre überliefert.52 Es wird in einer Handschrift auch explizit als Werk Yū-
nus Emres bezeichnet.53 Darüber hinaus enthalten im 19. Jahrhundert und frühen 
20. Jahrhundert auch die Drucke des Dīvān-ı Yūnus die Risālet en-Nuṣḫīye ein-
schließlich der Datierung, werden dort aber ʿĀşıḳ Yūnus zugeschrieben.54 Dieser 
wird wiederum auf dem Titelblatt als Nachfolger (ḫalīfe) Yūnus Emres bezeichnet.  

                                                                                          
49  Details zum Text des Dīvān in Abschnitt 3.2.1.  
50  Tatcı 2008, 3, 127, Vers 593. 
51  Vgl. Tatcı 2008, 3, 5, der die Autorenschaft erörtert und zu dem Ergebnis kommt, dass die 

Risālet en-Nuṣḫīye ein Werk von Yūnus Emre ist. İlaydın 19982, 9, bespricht diese Frage 
nicht.  

52  Zu den Handschriften siehe Tatcı 2008, 3, 2 und 25-27. Von den Handschriften ist lediglich 
die bereits erwähnte Handschrift Süleymaniye, Nuruosmaniye 4904 (Şaʿbān 940/1540) da-
tiert.  

53  Recht oft spricht der Autor von sich als Yūnus – jeweils ohne den Namenszusatz Emre, 
vgl. Tatcı 2008, 3, 79 (Vers 283), 85 (314), 108 (465), 127 (593). Als Yūnus Emre lediglich in 
der arabischen Einleitungspassage der Handschrift K [HS Karaman, ohne Signatur; im 
Mikrofilmarchiv der Milli Kütüphane, Ankara, A 4764], vgl. Tatcı 2008, 3, 33, zur Hand-
schrift ebenda 25f. 

54  Vgl. etwa Dīvān-ı ʿĀşıḳ Yūnus Emre 1340, 2-36.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 44 

Yūnus Emres Werke enthalten Informationen zur spirituellen Bindung, an eini-
gen Stellen wird Ṭapduḳ Emre als sein Scheich genannt.55 In einem Gedicht findet 
sich sogar eine Aufzählung, welche einer rudimentären Initiationskette ähnelt: Yū-
nusa Ṭapduġ-u Ṣaltūġ-u Baraḳdandur naṣīb („Über Ṭapduḳ, Ṣaltuḳ und Baraḳ wurde 
Yūnus initiiert“).56 Tatcı ist hinsichtlich der Authentizität dieses Verses skeptisch 
und hält die daraus abgeleitete Beziehung von Yūnus Emre zur Yesevīye oder Bek-
taşīye für unwahrscheinlich.57 Tatcıs Edition zeigt jedoch, dass der Vers in verhält-
nismäßig vielen Handschriften – darunter auch einer der frühen datierten Hand-
schriften (SK Nuruosmaniye 4904) – überliefert ist. Was diese Initiationskette ei-
nem Leser im Jahr 1540 – dem Entstehungsjahr der Handschrift – suggerierte, 
muss aber vorerst noch offen bleiben. Auf die Thematik wird unten – im Abschnitt 
zur menāḳıb-Literatur – noch einmal zurückzukommen sein.  

Ortsangaben sind in den Gedichten von Yūnus Emre selten. Die Stadt Konya 
wird an zwei Stellen erwähnt, allerdings ist ein direkter Bezug auf Yūnus’ Biogra-
phie an keiner der beiden erkennbar. Konya ist in beiden Fälle ein Sinnbild für 
eine große, bedeutende Stadt, ein wichtiges Zentrum.58 In drei der von Tatcı aus-
gewerteten Dīvān-Handschriften gibt es auch eine viel allgemeinere Lokalisierung 
des erzählenden Ichs in Anatolien (Rūm).59 

2.3.1.2 Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt bzw. Mevlid ist als offener Text mit einer 
sehr großen Textvarianz überliefert.60 Es hat mit einer Einleitungs- und Schluss-
passage aber viel mehr als beispielsweise der Dīvān von Yūnus Emre den Charak-
ter eines als Buch konzipierten Textes. In der Einleitungspassage bittet der Autor 
den Leser um Fürbitte; im Schlusswort (ḫātime) nennt der Autor sich beim Na-
men, Süleymān, und gibt dem Werk den Titel Vesīlet en-Necāt – die Kurztitel Mev-
lid und Mevlūd werden später geläufiger.61 Der Autor weist außerdem darauf hin, 

                                                                                          
55  Tatcı 2008, 3, 222-228, insbesondere 227f.; Tatcı 2008, 2, 121, 235, 309, 417, 421. Gerade 

Nr. 292, Tatcı 2008, 2, 309, enthält einen deutlichen Bezug auf Ṭapduḳ als Scheich.  
56  Das betreffende Gedicht Tatcı 2008, 2, 227, No. 201. İlaydın 19982, 14, zweifelt an, ob das 

Gedicht von Yūnus Emre stammt.  
57  Tatcı 2008, 1, 44-46, bezieht sich auf Köprülü 1976, 243. Gölpınarlı 1961, 17-50, widmet 

im Zusammenhang mit dem besagten Vers ein ganzes Kapitel der Frage, welcher Gruppe 
(zümre) Yūnus Emre zugehörte.  

58  Tatcı 2008, 2, 417, No. 396, genannt wird die Stadt Konya und auch zahlreiche Personen-
namen; diese sind als Bezug auf Ṣūfī-Größen (z. B. Ǧunayd-i Baġdādī oder Ǧalāl ad-Dīn 
Rūmī) zu verstehen („namedropping“). Es handelt sich aber um den einzigen Beleg sowohl 
für Rūmī als auch die anderen Scheiche. Die Stadt Konya ist noch ein weiteres Mal – als 
Sinnbild für die große Stadt – belegt, Tatcı 2008, 2, 125, No. 106. No. 396 ist in drei unda-
tierten Handschriften belegt; No. 106 in der verhältnismässig frühen datierten Handschrift 
Nuruosmaniye 4904 (940 h./1540) und sechs weiteren Handschriften. 

59  Tatcı 2008, 2, 309, No. 292. 
60  Vgl. unten Abschnitt 3.2.2. 
61  Einleitung siehe Ateş 1954, 95; ḫātime siehe Ateş 1954, 146f.; Pekolcay 1992, 144f. Der 

Name Süleymān findet sich auch an anderer Stelle, Ateş 1954, 112. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 45 

dass er sein Werk in Bursa im Jahr 812 h./1409 abschloss.62 Der Text enthält also 
sowohl eine Datierung als auch eine Lokalisierung. 

Eine Textvariante in einer Handschrift, welche sich 1954 im Besitz des Buchhändlers Raif Yel-

kenci befand, wurde für die Rekonstruktion eines Geburtsjahres herangezogen.63 Eine detail-

lierter Beschreibung und Informationen zur Datierung der Handschrift sind mir nicht be-

kannt. Der betreffende Vers besagt, dass Süleymān Çelebi die Vesīlet en-Necāt im Alter von 

sechzig Jahren schrieb.64  

Für Pekolcay steht, da sich diese Variante in einer weiteren Handschrift findet, fest, dass Sü-

leymān Çelebi 752 h. (1351) geboren wurde.65 Ateş hatte hingegen zuvor bereits darauf auf-

merksam gemacht, dass das abweichende Versmaß gegen die Authentizität spricht. Die Zahl 

sechzig ist darüber hinaus nicht für die Berechnung eines konkreten Geburtsdatums geeignet, da 

die runde Zahl sechzig eher als Angabe einer Lebensphase verstanden werden muss, nicht aber 

als Information zum exakten Alter. Völlig unabhängig von der Frage der Authentizität und rele-

vanter für die Kontextualisierung dieser biographischen Information sprechen die Belege in le-

diglich zwei Handschriften für eine eher seltene – und zudem nicht datierbare – Variante.  

2.3.1.3 Eşrefoġlı Rūmī legt in der Einleitung seines Müzekkī n-Nüfūs seine Motiva-
tion für das Verfassen des Textes (sebeb-i teʾlīf) dar.66 Er liefert außerdem die Stan-
dardinformationen, d. h. den Namen des Autors, den Titel und eine Datierung. 
Das Werk wurde in der letzten Dekade des Ramażān 852 h. (18.-27. November 
1448) vollendet.67 Der Autor nennt sich ʿAbdullāh b. Muḥammed el-Mıṣrī er-
Rūmī el-Ḳādirī. Die Verortung in Anatolien (er-Rūmī) und in Kairo (el-Mıṣrī) 
durch die entsprechende nisbe ist vage. Beide können sich auf die Herkunft des 
Autors oder dessen Familie sowie auf den Heimat-, Wohn- bzw. Niederlassungsort 
beziehen. 

Mit dem Namensbestandteil el-Ḳādirī zeigt der Autor seine Ordenszugehörig-
keit zur Ḳādirīye. Darüber hinaus verweisen auch seine Ausführungen zur Motiva-
tion beim Schreiben auf den Ordenskontext. Ziel ist vor allem die Unterweisung 
der Adepten (mürīd). Der Autor nimmt mit dem Fachterminus mürīd auf die Be-
ziehung zwischen Scheich und Adept Bezug.68 Im Gegensatz dazu betont 
Yazıcıoġlı Muḥammed, wie wir sehen werden, viel mehr die eigene Klausur bei 
der Gottessuche.69 Eşrefoġlı geht es nach eigenen Worten in seinem Werk darum 

                                                                                          
62  Ateş 1954, 147; Pekolcay [1980] 20053, 145. 
63  Ateş 1954, 25; Yiğitlik dahi geçti şöyle hoca/Erişti şastlık ve oldu koca. 
64  Pekolcay [1980] 20053, 13. 
65  Pekolcay [1980] 20053, 13, durum bence kat’iyet kesbetti. Um welche Handschrift es sich bei 

dem zweiten Beleg handelt schreibt Pekolcay nicht. Ein grundsätzliches Problem ist, dass 
sich viele Handschriften von weit verbreiteten Texten, wie etwa der Vesīlet en-Necāt, in Pri-
vatbesitz befinden. 

66  Müzekkī n-Nüfūs 1288, 28; Müzekkī n-Nüfūs 1306, 25; Müzekki’n-Nüfûs 20032, 59. 
67  Müzekkī n-Nüfūs 1288, 28f.; Müzekkī n-Nüfūs 1306, 24f.; Müzekki’n-Nüfûs 20032, 58. 
68  Müzekkī n-Nüfūs 1288, 29; Müzekkī n-Nüfūs 1306, 25; Müzekki’n-Nüfûs 20032, 59. 
69  Vgl. Çelebioğlu 1996, 2, 4-6. Siehe unten Abschnitt 2.5.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 46 

Wissen für Ṣūfīs zu vermitteln; Yazıcıoġlı ist selbst auch Ṣūfī, will aber Basiswissen 
für eine breitere Leserschaft vermitteln. 

2.3.2 Ṭabaḳāt-Literatur 

Einträge in ṭabaḳāt-Werken liegen zu Yūnus Emre und Süleymān Çelebi vor. Zu 
Eşrefoġlı Rūmī gibt es hingegen keine ṭabaḳāt-Texte, auch wenn gelegentlich in der 
Sekundärliteratur behauptet wird, Eşrefoġlı Rūmī sei von bestimmten Autoren der 
ṭabaḳāt-Werke mit einem unbekannten Träger desselben Patronyms verwechselt 
worden.70  

In diesem Zusammenhang wird beispielsweise auf den Eintrag zu einem gewissen „al-Mawlā 

al-Ašraf“ in Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya verwiesen, obwohl weder eine literarische 

Tätigkeit erwähnt noch der Betreffende mit dem Orden der Eşrefīye in Verbindung gebracht 

wird. Es ist in diesem Fall also nicht zwingend davon auszugehen, dass Ṭaşköprizāde Eşrefoġlı 

Rūmī mit einer anderen Person verwechselte.71 Es ist plausibler, davon auszugehen, dass es 

sich schlichtweg um eine andere Person handelt, welche zu einem späteren Zeitpunkt mit Eşref- 

oġlı Rūmī verwechselt wurde. Die Frage, ab wann der Eintrag in aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya mit 

dem Autor des Müzekkī n-Nüfūs in Verbindung gebracht wurde, bleibt noch zu erörtern. Uç-

man verweist diesbezüglich auf den Eintrag „Mevlānā Eşrefzāde“ in Muṣṭafā ʿĀlīs Künh 
el-Aḫbār. Auch in diesem Fall gibt es allerdings keinen überzeugenden Beleg dafür, dass 

Muṣṭafā ʿĀlī die betreffende Person mit dem Autor des Müzekkī n-Nüfūs identifiziert.72 Er füg-

te den Versionen von Ṭaşköprizādes und Mecdī lediglich eine vage Formulierung hinzu, wel-

che auf „seine Bücher auf dem Gebiet des Ṣūfismus und anderer Wissenschaften“ (ʿilm-i taṣav-
vuf ve baʿżı fünūnda kitābları vardur) verweist.  

2.3.2.1 Yūnus Emre gehört zu einer kleinen Gruppe von Ṣūfī-Autoren, welche 
1521 (927 h.) von Lāmiʿī in den Appendix seiner türkischen Übersetzung von 
Ǧāmīs Nafaḥāt al-Uns aufgenommen wurden.73 Er ist damit einer der frühesten 
türkischen Autoren, welche Eingang in die ṭabaḳāt-Literatur gefunden haben.  

Lāmiʿīs Appendix zu den Ṣūfīs, welche in Anatolien wirkten, umfasst die folgenden zehn Perso-

nen: 1. ʿAlī b. Meymūn el-Maġribī74 (st. 917 h./1511); 2. Ḥāmid b. Mūsā el-Ḳayserī [Ṣomuncı 

Baba]75 (st. 815 h./1412); 3. Ḥacı Bayram Anḳaravī76 (st. 833 h./1430); 4. Aḳşemseddīn b. Ḥam-

                                                                                          
70  Uçman 20032, 15, weist auf einige solche Verwechslung hin.  
71  aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 208f.; ebenso Hadīḳat eş-Şeḳāʾiḳ 1269, 1, 225. Der beschrie-

bene al-Mawlā b. al-Ašraf war ein Gelehrter, welcher von Ḳalender-Derwischen mit Gewalt 
entführt wurde und sich am Ende selbst der Ḳalenderīye anschloss. 

72  Uçman 20032, 15; İÜ Nadir T 5959, 124a. In der gedruckten Fassung ist Eşrefoġlıs Biogra-
phie nicht enthalten.  

73  Fütūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 710. Zu Autor und Werk vgl. Flemming 1994.  
74  Zu ʿAlī b. Meymūn el-Maġribī vgl. Azamat 1989. ʿAlī b. Meymūn el-Maġribī wirkte nur 

kurzzeitig in Anatolien. 
75  Zu Ḥāmid b. Mūsā el-Ḳayserī [Somuncı Baba] vgl. Şahin 2009. Auf den Beinamen Ṣo-

muncı wird im Text lediglich durch den Hinweis angespielt, dass er die Muslime ṣomun 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 47 

ze77 (st. 863 h./1459); 5. Şeyḫ İbrāhīm b. Ṣarrāf Ḥüseyin [İbrāhīm Tennūrī]78 (st. 887 h./1482);  

6. ʿĀşıḳ Paşa79 (st. 733 h. 1332); 7. Geyikli Baba80 (1. Hälfte 14. Jh.); 8. (in einem gemeinsamen 

Abschnitt) die Brüder Yazıcıoġlı Muḥammed und Aḥmed Bīcān; 9. Yūnus Emre; 10. Ḥacı Bektaş 

Velī81 (13. Jh.).82  

Zusätzlich enthält Lāmiʿīs Übersetzung aber auch in den vorausgehenden Abschnitten Ergän-

zungen, so etwa die Biographie von Ǧāmī, dem Autor der Originalfassung, oder eine Ergän-

zung der Biographie von Ḫvāǧa Aḥrār.83 

Der kurze Abschnitt zu Yūnus Emre, welcher im Druck von 1289 h. acht Zeilen 
umfasst, lautet:  

Zu den Berühmtheiten im Land Rūm gehört Yūnus Emre, Gott möge sein Geheimnis 
heiligen. Von ihm stammen berühmte und bekannte Worte (meşhūr ve maʿrūf sözler), die 
bei den Leuten auf Zuspruch stoßen. Sie sind von A bis Z voller Metaphern und Zei-
chen und voll der Geheimnisse, welche im Bekenntnis der Einheit Gottes (tevḥīd) sowie 
in der Askese (tefrīd) liegen. Er ist ein Adept von Ṭapduḳ Emre, Gott möge sein Ge-
heimnis heiligen. Man erzählt, er habe auf seinem Rücken jahrelang für seinen Scheich 
das Feuerholz herbeigetragen und kein einziges Mal einen krummen Ast gebracht. Ṭap-
duḳ sagte: „Yūnus, unter dem Brennholz findet sich kein einziger krummer Ast.“ Da 
entgegnete dieser: „Herr, zu dieser Pforte passt kein krummes Holz.“ Er liegt in der Nä-
he der Stelle begraben, wo der Fluss Saḳarya in den Fluss von Kütahya einmündet. Das 
ist ein bekannter [Ort], zu dem man pilgert.84  

Lāmiʿī gliedert seinen Abschnitt zu Yūnus Emre in drei Teile, welche jeweils einem 
Thema gewidmet sind. 1. Zu Beginn verweist Lāmiʿī auf die Berühmtheit von Yū-
nus’ literarischem Werk. Auffällig ist allerdings der Begriff, mit dem er Yūnus’ Ge-
dichte benennt: „berühmte und bekannte Worte“ (meşhūr ve maʿrūf sözler). Damit 
ordnet er Yūnus’ Texte keiner der gebräuchlichen Kategorien – z. B. Buch (kitāb), 
Traktat (risāle), Vers (ḳıṭʿa), Gedichtsammlung (dīvān) – zu. Er konnte oder wollte 
Yūnus Werk nicht kategorisieren. Ob der Begriff sözler auch auf eine nach wie vor 
vorherrschende mündliche Überlieferung hinweist, muss zum jetzigen Zeitpunkt 
offen bleiben. 2. An zweiter Stelle stehen Lāmiʿīs Informationen zum Scheich 
Ṭapduḳ Emre, dessen Adept Yūnus war. Die Beziehung wird durch eine kurze Er-

                                                                                                                                                                                                                          

nannte (müʾminler ṣomun dėr imiş). Zum Begriff ṣomun – eine bestimmte Sorte Brot – siehe 
Ayverdi 2006, 3, 2826. 

76  Zu Ḥacı Bayram Anḳaravī vgl. Azamat 1996. 
77  Zu Aḳşemseddīn vgl. Köprülü und Uzun 1989. 
78  Zu İbrāhīm Tennūrī vgl. Uzun 2000. 
79  Im Druck von 1289 h. fehlt zwar ein eigener Zwischentitel für ʿĀşıḳ Paşa, Fütūḥ el-

Mücāhidīn 1993 [1289], 682; die Textgliederung legt einen solchen jedoch nahe. 
80  Zu Geyikli Baba vgl. Ocak 1996a. 
81  Zu Ḥacı Bektaş Velī vgl. Ocak 1996b. 
82  Fütūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 682-697.  
83  Fütūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 455-458 (Biographie von Ǧāmī); 444-455 (erweiterte Bio-

graphie von Ḫvāǧa Aḥrār. Das entspricht Nefahāt’ül-Üns 2008, 831-843. Vgl. dazu auch 
Flemming 1994. 

84  Futūḥ el-Mücāhidīn 1289 h., 691. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 48 

zählung illustriert, welche Yūnus’ Wertschätzung für Ṭapduḳ zeigt. 3. Abschlie-
ßend beschreibt Lāmiʿī, wo sich Yūnus Emres Grab befindet.  

Der deutliche Schwerpunkt auf Yūnus’ dichterischem Werk fällt gerade im Ge-
gensatz zu den anderen Biographien in Lāmiʿīs Fütūḥ el-Mücāhidīn auf. Er ist nur 
vergleichbar mit den Abschnitten zu ʿĀşıḳ Paşa und den Brüdern Yazıcıoġlı 
Muḥammed und Aḥmed Bīcān. Das legt nahe, dass Lāmiʿī die vier aufgrund ihrer 
Tätigkeit als Autoren in seinen Appendix aufnahm.  

Im Vergleich dazu nimmt in der Biographie von İbrāhīm Tennūrī, welche zweieinhalb Seiten 

umfasst, die Feststellung, dass er ein Buch namens Gülzār in türkischer Sprache schrieb, nur 

eine halbe Zeile ein.85 Unter dem Namen berühmter Ordensgründer wie Ḥacı Bayram oder 

Ḥacı Bektaş überlieferte Werke werden von Lāmiʿī nicht erwähnt.86 Sehr viel wichtiger sind bei 

diesen hingegen Informationen zur Initiationskette, zur Karriere oder zu Ṣufī-Netzwerken, 

d. h. zu Reisen und Begegnungen mit anderen Ṣūfī-Scheichen. 

In Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya entspricht der Text über Yūnus Emre 
weitgehend dem von Lāmiʿī. Der Erzählung über das Brennholzsammeln für 
Ṭapduḳ folgt jedoch eine kurzen Charakterisierung seines Werkes: Es handelt sich 
laut Ṭaşköprizāde um ein „umfangreiches dichterisches Werk“ (naẓm kaṯīr) in tür-
kischer Sprache, aus dem sein hoher Rang im Wissen um die Einheit Gottes und 
seine enorme Kenntnis über die göttlichen Geheimnisse“ ersichtlich seien.87 Hinzu  
kommt durch die explizitere Einteilung der ṭabaḳāt bei Ṭaşköprizāde eine Datie-
rung. Yūnus Emre wird in der vierten ṭabaḳa behandelt und damit in die Regie-
rungszeit von Sultan Yıldırım Bāyezīd I. (792-805 h./1389-1402) datiert. Das wi-
derspricht der Datierung in der Risālet en-Nuṣḫīye, welche Ṭaşköprizāde nicht  
erwähnt.88 

Außerdem enthält Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya Informationen zu 
Yūnus Emres spiritueller Bindung, indem er auf Scheich Ṭapduḳ Emre verweist.89 
Diese sind sehr knapp: Ṭapduḳ hatte sich in einem Dorf nahe dem Fluss Ṣaḳarya – 
also am bereits aus Yūnus Biographie bekannten Ort – niedergelassen, lebte in Zu-
rückgezogenheit, lehrte den rechten Weg und wirkte durch Heiligenwunder 
(kerāmāt).  

Mecdīs türkische Übersetzung von aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya übernimmt alle Infor-
mationen des Originals und die Legende vom Brennholz sammelnden Yūnus.90 

                                                                                          
85  Futūḥ el-Mücāhidīn 1289 h., 688. Zu İbrāhīm Tennūris Gülzār-ı Maʿnevī vgl. Uzun 2000. Im 

Abschnitt zu ʿAlī b. Meymūn außerdem ein kurzer Exkurs zu Werken ʿAbdülḳādir Ṣafadīs, 
den ʿAlī b. Meymūn in Damaskus traf, Futūḥ el-Mücāhidīn 1289 h., 682. 

86  Zu den zugeschriebenen Werken vgl. Bayramoğlu 1983 [19892], 2, 234-237; Azamat 1996 
und Ocak 1996b. 

87  aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 57: بالتركية يفُهم منه أن له مقاماً عاليا فى التوحيد ومعرفةٌ عظيمة وله نظمٌ كثير 
 بالأسرار الإلهية قُدس سره

88  Vgl. Abschnitt 2.3.1. 
89  aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 56. 
90  Hadīḳat eş-Şeḳāʾiḳ 1269, 1, 78. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 49 

Mecdī ergänzt den Abschnitt über Yūnus Emre jedoch. Er lokalisiert ihn in der 
Gegend von Bolu und weist auf Yūnus Emres Analphabetismus hin. Das Motiv 
des Analphabetismus spielt in der Ṣūfī-Literatur eine bedeutende Rolle und es ist 
durchaus geläufig Ṣūfī-Scheiche – nach dem Vorbild des Propheten Muḥammad – 
als illiterat (ümmī) darzustellen.91 Yūnus Emres Analphabetismus thematisierte et-
wa zwanzig Jahre früher bereits ʿĀşıḳ Çelebi.92 Tatcıs Feststellung, dass „die ältesten 
Quellen“ zu Yūnus Emres Biographie über dessen Analphabetismus berichten, 
trifft allerdings nicht zu. Auffällig ist vielmehr, dass neben ʿĀşıḳ Çelebis Meşāʿir eş-
Şuʿarāʾ erst die aš-Šaqāʾiq-Übersetzung von Mecdī, nicht jedoch das arabische Ori-
ginal, über den Analphabetismus berichten. Auch Lāmiʿī schrieb nichts zu diesem 
Thema. 

Ende des 19. Jahrhunderts entsprechen die knappen Informationen in Şems- 
eddīn Sāmīs Enzyklopädie Ḳāmūs el-Aʿlām weitgehend denen der ṭabaḳāt-
Literatur: 

Yūnus Emre hält man für einen Heiligen (maẓınne-i kirām). Obwohl er aus Bolu stamm-
te, hatte er seine Klause dort, wo der Fluss Porsuḳ in den Saḳarya fließt, verbrachte seine 
Zeit mit Gottesanbetung und Askese. Sein hoher Rang auf dem Weg der Ṣūfīs ist be-
rühmt; er starb 843 h. (1439/1440). Sein Grab in der Nähe seiner Klause ist eine Pilger-
stätte. Obwohl er Analphabet war, gibt es von ihm Ṣūfī-Hymnen (ṣūfīyāne ve ehl-i delālet 
ilāhīleri var).93 

Yūnus Emre wird klassifiziert (als Heiliger/maẓınne-i kirām), lokalisiert und datiert. 
Das von Şemseddīn Sāmī angegebene sehr späte Sterbedatum ist allerdings in 
früheren Quellen nicht belegt und geht möglicherweise auf eine Verwechslung zu-
rück. Abschließend wird wiederum auf Yūnus’ Analphabetismus und seine Dich-
tung verwiesen. Eine menāḳıb-Erzählung enthält der Eintrag nicht. 

2.3.2.2 Süleymān Çelebi wird weder von Lāmiʿī noch von Ṭaşköprizāde oder 
Mecdī erwähnt.94 Die früheste datierbare Quelle, welche zu Süleymān Çelebis 
Biographie vorliegt, ist Laṭīfīs Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ (953 h./1546).95 Das betrifft nicht 
nur die ṭabaḳāt- bzw. teẕkire-Literatur sondern die Quellen insgesamt. Allerdings 

                                                                                          
91  Der Terminus ümmī bezieht sich auf Sure 7, 157f. Zu Muḥammads Analphabetismus vgl. 

Günther 2006 und Mertoğlu 2012. Zum Thema Ṣūfīsmus und Analphabetismus siehe etwa 
Schimmel 1995, 50f. Von İsmāʿīl Ḥaḳḳı wird Yūnus Emres Analphabetismus auch ausführ-
licher im Sinn der islamischen Mystik ausgelegt, vgl. dazu unten Abschnitt 2.3.8.1. 

92  Tatcı 2008, 1, 33. ʿĀşıḳ Çelebi führte seine Biographiensammlung bis 1569 fort und starb 
979 h./1571. Mecdīs Übersetzung ist ins Jahr 995 h./1587 datiert. 

93  Ḳāmūs el-Aʿlām 1889-1898, 6, 4828. 
94  Der von Lāmiʿī in der Biographie des Aḳşemseddīn b. Ḥamze erwähnte Süleymān Çelebi 

b. Ḫalīl Paşa (Futūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 686) ist identisch mit der Person gleichen 
Namens in aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 109. Es handelt sich aber nicht um den Autor 
der Vesīlet en-Necāt. Genauso ist der von Taşköprizāde erwähnte Mawlā b. Ašraf nicht der 
Autor des Müzekkī n-Nüfūs, vgl. aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 208f. Lāmiʿī und Ṭaşkö-
prizāde schreiben auch keiner dieser beiden Personen eine literarische Betätigung zu.  

95  Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ 2000, 133-135. In der von Ateş 1954, 22f., gegebenen Auflistung der „äl-
testen Quellen“ ist Laṭīfī der früheste Autor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 50 

weist bereits Muṣṭafā ʿĀlī in Künh el-Aḫbār (vor 1008 h./1600) darauf hin, dass 
Laṭīfī bei der Identifizierung Süleymān Çelebis irre – eine Ansicht, welche von der 
Sekundärliteratur des 20. Jahrhunderts übernommen wird.96 Laṭīfī charakterisiert 
Süleymān Çelebi schon in einer Überschrift als Autor des Mevlid-i Nebī und des 
Prophetenlobs (mürettib-i Mevlid-i Nebī ve muṣannıf-i naʿt-ı Muḥammed).97 Er fährt 
fort, indem er die familiären Verbindungen aufzeigt: Süleymān Çelebi war Sohn 
von ʿİvaż Paşa, einem Wesir von Sultan Murād II. (reg. 824-855 h./1421-1451), 
und der ältere Bruder eines Dichters namens ʿAṭāʾī.98 Laut Laṭīfī war Süleyman 
Çelebi außerdem Adept und Nachfolger des Scheichs Emīr Sulṭān – die ṭarīḳat 
wird nicht genannt, der betreffende lässt sich jedoch leicht als Ḫalvetī-Scheich 
identifizieren.99  

Es folgt eine auf einen Anonymus zurückgeführte Erzählung,100 welche Ein-
blick in die theologischen Überzeugungen Süleymān Çelebis geben soll und auf 
den Anlass verweist, welcher ihn dazu brachte, die Vesīlet en-Necāt zu verfassen. 
Laṭīfī berichtet von einem Prediger in Bursa, welcher das Koranversfragment „[…] 
wir unterscheiden zwischen keinem seiner Gesandten (Übers. Hartmut Bobzin)“ 
(Sure 2, 285:  ِقُ بينََْ اَحَدٍ مِنْ رُسُلِه  ,kommentierte. Dem Standpunkt des Predigers (لاَ نـُفَــرِّ
dass alle Propheten gleichrangig seien, wird in der Erzählung von einem „hervor-
ragenden Mann, einem von den Arabern aus Aleppo“101 widersprochen. Dieser 
stellte klar, dass der Vers nur besage, dass die Muslime die Prophetenschaft aller 
Propheten anerkennen. Die Gemeinde ergriff jedoch Partei für den Prediger. Die 
Situation eskalierte, der Araber reiste schließlich zu verschiedenen „arabischen 
Imamen“ in Kairo und Aleppo, um sechs Fatwas zu sammeln, welche die Tötung 
des Predigers anordneten. Nach der Rückkehr verteidigt die Gemeinde nach wie 
vor den Prediger. Schließlich schlachtet der Araber den Prediger vor der Großen 
Moschee in Bursa, „wie ein Metzger ein Schaf schächtet“.102 Damit endet die Er-
zählung, und Laṭīfī stellt fest, dass dieses Ereignis Süleymān Çelebi bewogen habe,  
ein Gedicht zum Lob Muḥammads zu schreiben, welches dessen hervorragende  
 

                                                                                          
96  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 239f. Vgl. [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006, 76f.; Ateş 1954, 23; Pekolcay 

1970, 177; Pekolcay [1980] 20053, 14.  
97  Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ 2000, 133. 
98  In Frage kommt Ḥacı ʿİvaż Paşa, SO2 1996, 3, 843, der in den 1420er Jahren bis zum We-

sir aufstieg. Als Bruder kommt am ehesten ein Dichter namens ʿAṭāʾī in Frage, welcher laut 
Ḳāmūs el-Aʿlām 1306-1316/1889-1898, 4, 3161, unter Sultan Meḥmed II. wirkte. Chrono-
logisch schlüssig sind diese Identifikationen jedoch nicht, vgl. Ateş 1954, 23f., Pekolcay 
[1980] 20053, 14.  

99  Hüseyin Algül und Nihat Azamat, „Emir Sultan,“ in: DİA 11, 1995, 146-148; Ḳāmūs el-
Aʿlām 1306-1316/1889-1898, 2, 1041; Muḥammed Şemseddīn Emīr Sulṭān (st. 833 h./ 
1429) war ein Ḫalvetī-Scheich aus Buḫārā, der sich später in Bursa niederließ.  

100  Den Charakter der anonymen Erzählung macht die Schlussformel deutlich, welche besagt, 
dass für den Inhalt der [nicht namentlich genannte] Erzähler verantwortlich ist (العهدة على الراوى).  

101  Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ 2000, 133.  
102  Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ 2000, 134.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 51 

Stellung unter den Propheten aufzeigt. Es folgt ein kurzer, aus fünf Versen beste-
hender Abschnitt aus Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt, welcher dies veranschau-
licht.103 Süleymān Çelebis Werk wird von Laṭīfī also als Stellungnahme in theolo-
gischen Konflikten der Zeit dargestellt – eine Ansicht, welche auch von der  
Sekundärliteratur des 20. Jahrhunderts vertreten wird.104  

Abschließend widmet sich Laṭīfī der Literaturkritik. Er nimmt sehr persönlich 
Stellung, indem er schreibt, dass er seit seinen Kindheitstagen hunderte von Dich-
tungen über die Geburt des Propheten – eigenständige Werke und Kapitel in um-
fangreicheren Büchern – gelesen habe, aber in keinem eine so wohlklingende 
Sprache (ʿuẕūbet-i elfāẓ) gefunden habe wie in Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt. Es 
sei beim Volk und den Gebildeten berühmt. Laṭīfī vergleicht Süleymān Çelebi 
mit den berühmten persischen Autoren Hātifī (st. 927 h./1521)105, Niẓāmī (st. 
611 h./1214), Ǧāmī (st. 898 h./1492), Emīr Ḫusrav Dihlavī (st. 725 h./1325), Mīr 
ʿAlī Šēr Navāʾī (st. 906 h./ 1501).  

Ende des 19. Jahrhunderts liegt in Şemseddīn Sāmīs Artikel zu Süleymān Çelebi 
der Schwerpunkt auf dessen Verbindung zum Herrscherhaus. Nach dem Hinweis, 
dass Süleymān Çelebi der Verfasser des Mevid [Vesīlet en-Necāt] ist, datiert Şems- 
eddīn Sāmī Süleymān Çelebi, indem er auf das Patronat eines Sohnes Sultan 
Bāyezīds I. aufmerksam macht. Zusätzlich wird auch die Verbindung von Sü-
leymān Çelebis Großvater zum osmanischen Herrscherhaus thematisiert: 

Er gehört zu den alten osmanischen Dichtern und ist der Autor des in Versen verfassten 
Mevlid-i Nebī (des „Geburtsfest des Propheten“) – Gott segne ihn und schenke ihm Heil –, 
welches berühmt und noch heute verbreitet ist. Er ist einer der Dichter, welche in der Zeit 
des Interregnums (fitret) die Patronage und Zuwendung von Emir Süleymān b. Bāyezīd I. 
erfuhr. 
Sein Großvater Maḥmūd hat Glückwünsche ausgesprochen, als Süleymān Paşa b. Orḫan 
Ġāzī [st. 758 h./1357] nach Rumeli übersetzte, und [später] die frohe Botschaft von der 
Eroberung dieses Gebietes überbracht.106 

Der Umstand, dass Süleymān Çelebi zur osmanischen Elite im Umfeld des Hofes 
gehörte, wird also sowohl von Laṭīfī als auch von Sāmī angeführt. Die konkrete 
Vernetzung stellen sie jedoch unterschiedlich dar. Die Identifizierung war – wie 
wir auch im Folgenden an mehreren Stellen sehen werden – umstritten. 

                                                                                          
103  Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ 2000, 133f. Vgl. Ateş 1954, 29f. 
104  Siehe z. B. Ateş 1954, 30-32, Akarpınar 20072, 636. Es wird auf religiöse Strömungen wie 

die Bāṭınīye und die Bewegung um Scheich Bedreddīn verwiesen. Der Vorwurf, die Hierar-
chie der Propheten zu verschleiern und die hervorragende Stellung Muḥammeds zu leug-
nen, traf auch immer wieder Ibn ʿArabī und dessen Werk Fuṣūṣ al-Ḥikam; vgl. Knysh 1999, 
6-12, 146-165, 201-223 und passim. 

105  Mürsel Öztürk, „Hâtifî,“ in: DİA, 16 (1997), 468. 
106  Ḳāmūs el-Aʿlām 1889-1898, 4, 2620. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 52 

2.3.3 Menāḳıb-Literatur 

Menāḳıb-Texte liegen zu Yūnus Emre und Eşrefoġlı Rūmī – nicht jedoch zu Sü-
leymān Çelebi – vor. Der Kontext dieser Texte unterscheidet sich bei Yūnus Emre 
und Eşrefoġlı Rūmī jedoch deutlich.  

2.3.3.1 Eine eigene menāḳıb-Sammlung Yūnus Emres existiert nicht; er findet je-
doch in verschiedenen menāḳıb-Sammlungen, die anderen Heiligen gewidmet sind, 
Erwähnung.107 Tatcı geht davon aus, dass das Velāyetnāme des Ḥacı Bektaş eine der 
ältesten Quellen ist, welche sich mit Yūnus Emres Vita beschäftigt. Das Velāyetnāme 
wird ins 15. Jahrhundert oder in die Zeit um 1500 datiert;108 tatsächlich ist eine 
Datierung – gerade wenn es um einzelne Abschnitte geht – wegen des Sammlungs-
charakters sehr schwierig. Unterschiedliche Fassungen geben beispielsweise auch 
die Ausgaben von Gölpınarlı und Duran wieder, welche sich beide auf je eine 
Handschrift aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts stützen.109 Ältere datierte 
Handschriften existieren nicht; der Terminus ante quem liegt also sehr spät.  

Im Velāyetnāme beginnt der Abschnitt zu Yūnus Emre mit Informationen, die 
auch andernorts zu finden sind. Der Text verweist auf den Geburtsort (Ṣarıköy 
südlich von Sivriḥıṣar) in dessen Nähe auch Yūnus Emres Grab liege. Dann folgt 
jedoch eine Erzählung, welche sonst nicht belegt sind: Yūnus Emre, ein sehr ar-
mer Ackerbauer, hört während einer Hungersnot von Ḥacı Bektaş und beschließt, 
diesen um Hilfe zu bitten. Als Ḥacı Bektaş ihm anbietet, er können Weizen oder 
nefes – d. h. den Inspiration versprechenden und Wunder wirkenden Atem – ha-
ben, wählt Yūnus den Weizen, um die Familie ernähren zu können. Zuhause an-
gekommen merkt er, dass er sich falsch entschieden hat, bringt den Weizen zurück 
und erbittet sich den nefes von Ḥacı Bektaş. Dieser wird ihm nun aber verweigert. 
Ḥacı Bektaş schickt ihn als Adept und Diener zu Scheich Ṭapduḳ Emre. Es folgt 
der bereits mehrfach erwähnte Bericht über Yūnus Emres Aufgabe, Brennholz zu 
sammeln. Nach vierzig Jahren erreicht der nefes von Ḥacı Bektaş schließlich Yūnus 
Emre, er wird zum Dichter – Yūnus-ı Gūyende – und der Dīvān entsteht.110 

                                                                                          
107  Tatcı 2008, 1, 9-23. 
108  Gölpınarlı 1995, xxiii-xxix, argumentiert inhaltlich und datiert das Velāyetnāme in die Zeit 

zwischen 1481 und 1501. Vgl. auch die Datierung bei DeWeese 2007, 157. Wie die hier he-
rangezogene Prosafassung mit der von Uzun Firdevsī/Firdevsī-i Rūmī (st. nach 1512) in 
Verse gebrachten Fassung zusammenhängt, wurde bislang nicht untersucht. In Orhan F. 
Köprülü, „Firdevsî, Uzun,“ DİA, 13 (1996), 127-129, wird das Velāyetnāme gar nicht er-
wähnt. Die Datierung „vor 1400“ durch Schmidt 1991, 39, der sich auf Groß bezieht, mag 
ein Versehen sein. Groß 1927, 204, datiert „die Hauptmasse des Vilâyet-nâme“ in die erste 
Häfte des 15. Jahrhunderts. 

109  [Velāyetnāme] 1995 (Ed. Gölpınarlı) stützt sich auf eine Handschrift aus dem Jahr 1034 h. 
(1624/1625); [Velāyetnāme] 2007 (Ed. Duran) auf eine Handschrift aus dem Jahr 1035 h. 
(1625/1626).  

110  [Velāyetnāme] 1995, 47f., [Velāyetnāme] 2007, 81b-83b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 53 

Nach wie vor gibt es – vor allem im Zusammenhang mit dieser Textstelle im 
Velāyetnāme – eine Kontroverse zur Frage, ob es eine Verbindung zwischen Yūnus 
Emre und Ḥacı Bektaş gab beziehungsweise ob in Yūnus Emres Werk ein Bek-
taşīye-Einfluss zu erkennen ist. Eine Verbindung zu Ḥacı Bektaş wird von Köprü-
lü thematisiert und zuletzt von Tatcı verworfen.111 Unabhängig von dieser Kon-
troverse, welche im Kontext meiner Studie von untergeordneter Bedeutung ist, 
zeigt der Abschnitt aber, dass die Bektaşīye Yūnus Emre ab einem bestimmten 
Zeitpunkt in ihre Überlieferung einband und damit als Teil des Bektaşīye-
Netzwerkes sah. Ob dies tatsächlich schon für das späte 15. Jahrhundert zutrifft – 
also die Zeit, in welche das Velāyetnāme von der Forschung üblicherweise datiert 
wird – ist nicht zu belegen.  

Abschnitte zu Yūnus Emre sind nicht nur im Velāyetnāme – also einer menāḳıb-
Sammlung der Bektaşīye – zu finden, sondern spätestens ab dem 17. Jahrhundert 
auch in menāḳıb-Sammlungen anderer Orden, wie etwa der Ḫalvetīye oder der 
Celvetīye-Hüdāʾīye, einem Zweigorden der Ḫalvetīye.112 Die verschiedenen Or-
den binden Yūnus Emre in ihre menāḳıb-Literatur ein und „vereinnahmen“ ihn. 
Dabei sind sowohl bereits bekannte Erzählmotive wie der Brennholz sammelnde 
Yūnus zu finden, als auch andere Motive wie etwa Ṭapduḳ Emre, der die Laute 
şeştā spielt und so Adepten gewinnt.  

2.3.3.2 Eşrefoġlı Rūmī ist unter den Autoren meines Quellenkorpus die Ausnah-
me, da es nicht nur einzelne menāḳıb-Narrative in verschiedenen Werken gibt 
sondern ein eigenes menāḳıbnāme. Eşrefoġlı Rūmīs menāḳıbnāme wurde laut Einlei-
tung von einem gewissen ʿAbdullāh Velīyüddīn Bursevī verfasst bzw. gesammelt. 
Der Autor war Adept des Eşrefīye-Scheichs Pīr Ḥamdī Efendi und wirkte in der 
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts.113 Schon Uçman hat aber festgestellt, dass Teile 
des menāḳıbnāme nach dem Tod ʿAbdullāh Velīyüddīns hinzugefügt wurden – sie 
enthalten Erzählungen über das Nachwirken Eşrefoġlıs, welche viel spätere Erei-
gnisse bis ins 18. Jahrhundert schildern.114 Den Charakter einer Sammlung von 
Texten verschiedener „Autoren“ – und damit den Charakter eines offenen Textes – 
hat also auch dieses verhältnismäßig späte menāḳıbnāme Eşrefoġlıs.115  

                                                                                          
111  Köprülü 1966, 219-222, paraphrasiert die Episode aus dem Velāyetnāme ohne Kommentar. 

Köprülü 1966, 226f., zum Orden Ṭapduḳs und damit auch Yūnus Emres. Vgl. dazu Tatcı 
2008, 47f. Beide beziehen sich auf die anonyme Prosafassung, die Zuschreibung an Fir-
devsī-i Rūmī bei Tatcı dürfte ein Versehen sein, Tatcı 2008, 1, 9-10. Die Fassung in Versen 
erwähnt Görkay 2007. 

112  Tatcı 2008, 1, 13-23, zitiert und paraphrasiert diese hagiographischen Texte ausführlich. 
Meine Datierung in die Zeit nach 1600 ist aus der Datierung der von ihm zitierten Texte 
erschlossen. 

113  Zum Autor der Menāḳıb-ı Eşrefzāde liegen nur sehr knappe Informationen vor; er lebte im 
letzten Viertel 16. und Anfang 17. Jahrhundert, vgl. Uçman 2009, vii-x. Ocak 19972, 616, 
gibt keine Datierung. 

114  Uçman 2009, ix-x. 
115  Menâkıb-ı Eşrefzâde 2009, 55. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 54 

Gerade der Abschnitt mit der ersten menḳabe enthält Informationen zur Bio-
graphie des Heiligen. Zunächst wird auf die Abstammung Eşrefoġlı Rūmīs von 
ʿAlī b. Abī Ṭālib, d. h. auf seine Würde als seyyid, verwiesen.116 Eşrefoġlı Rūmī 
studierte – so das menāḳıbnāme – vierzig Jahre lang die äußeren Wissenschaften 
(ʿilm-i ẓāhir) und lehrte dann an der Medrese Sultan Meḥmeds I. in Bursa, bevor 
er den Weg der Ṣūfīs einschlug. Es folgen Erzählungen über seine Begegnungen 
mit verschiedenen Scheichen – Abdal Muḥammed, Ḥacı Bayram, Ḥüseyn-i Ḥa-
mavī – und Berichte über Heiligenwunder. Damit werden seine Beziehungen zu 
den Ṣūfī-Scheichen seiner Zeit gezeigt. Schließlich wird im menāḳıbnāme geschil-
dert, wie sich Eşrefoġlı Rūmī in İznik niederlässt.117 Abschließend werden seine 
Werke (Müzekkī n-Nüfūs und das Ṭarīḳatnāme) genannt und auf sein Todesjahr 874 
h. und den Ort des Grabes neben dem Konvent in İznik verwiesen. 

2.3.4 Evliyā Çelebi 

In Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme finden sich Angaben zu allen drei Autoren, Yūnus 
Emre, Süleymān Çelebi und Eşrefoġlı Rūmī. Diese biographischen Exkurse sind 
jeweils anlässlich des Besuchs am Grab des Betreffenden eingefügt. Äußerst knapp 
sind die Informationen zu Yūnus Emre. Evliyā Çelebis Beschreibung der Stadt 
bzw. Festung Lārende (heute Karaman) enthält den Hinweis, dass sich dort das 
Grab Yūnus Emres118 in der Moschee des Keresteci Baba befinde und dass Yūnus 
Emres türkische Verse und Gebetshymnen in aller Welt berühmt seien.119 

Mit ähnlicher Kürze beschreibt Evliyā Çelebi das Grab Süleymān Çelebis. Die-
ses befinde sich in der Nähe der Eski Kaplıca, einer der warmen Quellen in Bursa; 
in Evliyā Çelebis Bericht trägt Süleymān Çelebi das Patronym Ṣarımsaḳcızāde.120 
Dieses lässt sich – wie Ateş und Pekolcay festgestellt haben – sonst nicht bele-
gen.121 Evliyā Çelebi identifiziert den in der Nähe der Eski Kaplıca begrabenen  
Süleymān Çelebi mit dem Autor des Mevlid (bzw. Mevlūd-ı Şerīf):  

Das Buch122 Mevlūd-ı Şerīf, welches im Reich der Osmanen und andernorts rezitiert 
wird, verfasste eben dieser Süleymān Çelebi. Es ist in unnachahmlicher Weise eingängig 
(sehl-i mümteniʿ) und ein Wunder an Dichtkunst (şiʿr-i muʿciz).123 

                                                                                          
116  Menâkıb-ı Eşrefzâde 2009, 3. Der Titel seyyid bezeichnet die Nachkommen des Propheten 

über die Linie seines Enkels Ḥusayn.  
117  Menâkıb-ı Eşrefzâde 2009, 13. [Uçman 2009, 13.] 
118  Im Text von Evliyā Çelebi findet sich die Namensvariante „Yūnus Emrem“; Seyāḥatnāme 

1928-1938, 9, 315, Seyāḥatnāme 1999-2007, 9, 159. 
119  Tatcı 2008, 1, 64; Seyāḥatnāme 1928-1938, 9, 315, Seyāḥatnāme 1999-2007, 9, 159; Türkīce 

taṣavvufāne ebyāt-u eşʿār-ı ilāhīyātı meşhūr-ı āfāḳdur.  
120  Seyāḥatnāme 1314-1318, 2, 53; Seyāḥatnāme 1999-2007, 2, 35. 
121  Ateş 1954, 21; Pekolcay 1970, 177. 
122  Lt. Seyāḥatnāme 1999-2007, 2, 35, „Buch“ (kitāb); laut Seyāḥatnāme 1314-1318, 2, 53, „Dich-

tung“ (manẓūme). 
123  Seyāḥatnāme 1999-2007, 2, 35; Seyāḥatnāme 1314-1318, 2, 53. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 55 

Evliyā Çelebi thematisiert also wiederum die weite Verbreitung des Buches und 
die herausragende Qualität. Dass dieser Text als Wunder dargestellt wird, ist 
durchaus geläufig und lässt sich auch anhand der Werke der Brüder Yazıcıoġlı be-
legen.124 In den beiden geschilderten Fällen – bei Yūnus Emre und Süleymān Çe-
lebi – gibt Evliyā Çelebi keine Informationen zum Leben sondern ausschließlich 
zum Werk. Die beiden werden auch überhaupt nicht zeitlich eingeordnet. 

Ausführlicher schreibt Evliyā Çelebi über Eşrefoġlı Rūmī, dessen Grab in İznik 
er zweimal besuchte – anlässlich seiner Reise 1058 h. (1648-1649) und im Gefolge 
des Sultans, während des Feldzugs von 1069 h. (1658-1659) zur Niederschlagung 
der Celālī-Aufstände.125 Bei seinem ersten Aufenthalt erwähnt Evliyā Çelebi drei 
Gebäude: die Moschee von Eşrefoġlı Rūmī, dessen Derwischkonvent und dessen 
Grab (bzw. Pilgerort, ziyāretgāh). Die beiden ersteren werden eher beiläufig behan-
delt, genauer geht Evliyā Çelebi auf Eşrefoġlı beim Besuch des Grabs ein. 1. Er 
weist auf die Bedeutung des Ordens der Eşrefīye hin, indem er schreibt, dass „Eşref- 
oġlı 70 000 Adepten hatte“.126 2. Eşrefoġlıs Werke werden, so Evliyā Çelebi, in ei-
nem Ṣūfī-Kontext rezitiert. Auffällig ist, dass der Leserkreis hier – betont durch die 
Formulierung „unter Ṣūfīs auf Ṣūfī-Art“ (taṣavvufāne Ṣufīyūn mābeyninde)127 – einge-
grenzt wird. 3. Abschließend folgt eine architektonische Beschreibung des Mauso-
leums; diese schließt den Hinweis auf den Fayencenschmuck, aber auch Bauin-
schriften, welche die Renovierung durch Sultan Murād IV. (reg. 1032-1049 h./ 
1623-1640) im Jahr 1033 h. (1623/1624) dokumentieren, ein.  

Evliyā Çelebi beschreibt seinen zweiten Aufenthalt in İznik, zehn Jahre später, 
wesentlich kürzer. Laut Evliyā Çelebi besuchte der Sultan vom Heerlager am İznik-
See aus das Grab Eşrefoġlıs, ließ die „Armen“ – d. h. die Derwische – eine tevḥīd-
Zeremonie der Eşrefīye zelebrieren, erbat sich vom Heiligen Schutz und verteilte 
an die „Armen“ eine kėse Silber (500 Ḳuruş).128 Anschließend begab er sich dann 
„nach alter Gewohnheit“ auf die Jagd.129 Der von Evliyā Çelebi beschriebene Be-
such des Sultans am Heiligengrab dient dazu, sich für den bevorstehenden Feldzug 
Segen zu erwerben. Die Protektion durch den Heiligen trägt hier also wiederum zu 
Herrschaftslegitimation bei.  

Evliyā Çelebi beschreibt Eşrefoġlı Rūmī als Heiligen und Ordensgründer. Im 
Gegensatz zu Süleymān Çelebi wird er als Autor nicht gewürdigt und seine Werke, 
Müzekkī n-Nüfūs und das Ṭarīḳatnāme, nicht namentlich erwähnt. 

                                                                                          
124  Vgl. unten Abschnitt 2.5.2. 
125  Zur Reise 1058 h. siehe Seyāḥatnāme 1999-2007, 3, 8-10, Seyāḥatnāme 1314-1318, 3, 8-10; 

zum Besuch 1069 h. Seyāḥatnāme 1314-1318, 5, 281; Seyāḥatnāme 1999-2007, 5, 142. 
126  Seyāḥatnāme 1999-2007, 3, 10, Seyāḥatnāme 1314-1318, 3, 9: yėtmiş biŋ mürīde mālik. Vgl. 

Uçman 20032, 21. 
127  Seyāḥatnāme 1999-2007, 3, 10. 
128  Zur großen Bedeutung des tevḥīd (d. h. des Einheitsbekenntnisses) für den ẕikr der Eşrefīye 

siehe Müzekkī n-Nüfūs 1288, 284-292; Müzekkī n-Nüfūs 1306, 237-243; Müzekki’n-Nüfûs 
20032, 351-359.  

129  Seyāḥatnāme 1314-1318, 5, 281; Seyāḥatnāme 1999-2007, 5, 142. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 56 

2.3.5 Historiographie (tārīḫ) 

Yūnus Emre ist sehr früh – deutlich früher als die beiden anderen Autoren der 
Vergleichsgruppe – in historiographischen Literatur anzutreffen. Es fällt allerdings 
auf, dass er in den historiographischen Texten sehr unterschiedlich datiert wird. 
Süleymān Çelebi und Eşrefoġlı Rūmī werden hingegen erstmals von Muṣṭafā ʿĀlī 
erwähnt. 

2.3.5.1 Yūnus Emre wird bereits in der Chronik ʿĀşıḳpaşazādes (ca. 1400-1480) – 
einem der frühesten historiographischen Texte zur Geschichte der Osmanen – er-
wähnt.130 Sein Name steht zusammen mit dem von Ṭapduḳ Emre auf einer Liste 
von Ṣūfī-Scheichen, welche während der Regierungszeit von Sultan Orḫan Ġāzī 
(reg. 727-761 h./1326-1360) wirkten.131 Die Liste befindet sich in einem Text- 
abschnitt, welcher den Charakter eines Fürstenspiegels hat und aus einem Lehr-
dialog zu den Herrschertugenden besteht. Der Dialog wird mit dem Ziel der Herr-
schaftslegitimation immer wieder von Listen unterbrochen. Diese enthalten die 
Taten und Errungenschaften der verschiedenen osmanischen Herrscher, die Werke 
und Stiftungen der Wesire und die zur Regierungszeit der einzelnen Sultane wir-
kenden – und damit mehr oder weniger direkt deren Herrschaft legitimierenden – 
Scheiche.  

Gieses Edition zeigt allerdings, dass die Handschriften von ʿĀşıḳpaşazādes Chronik deutlich va-

riieren.132 Die Fassung, in welcher Yūnus Emre erwähnt wird, ist bei Giese nur in einer unda-

tierten Handschrift belegt. Die kopierte Textfassung lässt sich jedoch mit einiger Sicherheit in 

die 1480er oder frühen 1490er Jahre datieren.133 Sie fand zwar handschriftlich keine große 

Verbreitung, ist aber sehr nahe an der 1332 h./m. (1913-1916) von ʿĀlī Beg, dem Bibliothekar 

des Großherrlichen Museums (heute Archäologisches Museum) herausgegebenen Druckfas-

sung.134 

Muṣṭafā ʿĀlīs Biographiensammlung im abschließenden fünften Teil seines Ge-
schichtswerks Künh el-Aḫbār enthält einen Abschnitt zu Yūnus Emre und dessen 
Scheich Ṭapduḳ Emre.135 Diese beiden kurzen, insgesamt etwa eine Druckseite 
umfassenden Texte bilden ein eigenes Kapitel: „Scheiche während der Regierungs-

                                                                                          
130  Vgl. Kafadar 1996, 96-114, mit einer ausführlichen Besprechung der Chronik von ʿĀşıḳ- 

paşazāde als historische Quelle.  
131  [ʿĀşıḳpaşazāde Tārīḫi 1332], 199f., [ʿĀşıḳpaşazāde Tārīḫi 1929], 212f. Vgl. auch Köprülü 

1966, 224. 
132  Kafadar 1996, 54. In Gieses Edition stammt die einzige datierte Handschrift aus dem Jahr 

997 h. (1589), [ʿĀşıḳpaşazāde 1929], v. 
133  [ʿĀşıḳpaşazāde 1929], v; laut Kolophon wurde das Werk in der Regierungszeit Sultan Bā- 

yezīds II. (886-918 h./1481-1512) und – für die Datierung wichtiger – des Mamluken- 
sultans Ḳaytbay (st. 901 h./1495-1496) vollendet. 

134  In der Fußnote erklärt ʿĀlī Beg den Namensbestandteil Emre als ʿāşıḳ und verweist auf die 
Verbindung Ṭapduḳ Emres zur Bektaşīye, [ʿĀşıḳpaşazāde Tārīḫi 1332], 200. 

135  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 127-8. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 57 

zeit [von Sultan Bāyezīd I. (792-805 h./1389-1402)]“.136 Ṭapduḳ wird in der Nähe 
des Flusses Ṣaḳarya lokalisiert und mit Ḥacı Bektaş in Verbindung gebracht. Laut 
Muṣṭafā ʿĀlī folgte Ṭapduḳ Ḥacı Bektaş, als alle anderen Ṣūfī-Scheiche in Anatoli-
en noch an dessen Heiligkeit (velāyet) zweifelten. Von der Formel „ihn verehren 
wir bzw. ihm folgen wir“ (aŋa ṭapduḳ) komme der Name Ṭapduḳ Emres.137 

Muṣṭafā ʿĀlīs Abschnitt zu Yūnus Emre stimmt weitgehend mit den Texten in 
den ṭabaḳāt-Werken überein. Yūnus Emre wird als Adept und Nachfolger Ṭapduḳ 
Emres bezeichnet. Es folgt die Erzählung vom Brennholz sammelnden Yūnus. 
Abschließend werden Yūnus Emres „zahlreiche anmutige Gedichte in türkischer 
Sprache“ (lisān-ı Türkīde mermūz şiʿr-i laṭīfleri bī-nihāye) erwähnt.138 Durch das Attri-
but mermūz werden diese außerdem als „chiffriert“, „symbolisch“ charakterisiert. 
Es folgt das Kapitel über die „Dichter zur Regierungszeit [Sultan Bāyezīds I.]“.  

Schmidt schließt aus dem Umstand, dass Muṣṭafā ʿĀlī Yūnus Emre nicht in das 
Kapitel zu den Dichtern aufnimmt, dass „rustikale Figuren wie Yūnus Emre nicht 
ernst genommen werden konnten“.139 Es fragt sich jedoch, ob Muṣṭafā ʿĀlī Yūnus 
Emre von seinem eher geringschätzigen Urteil über die frühe türkische Dichtung 
nicht gerade ausnimmt, indem er ihn – naheliegender Weise – im Abschnitt über 
die Scheiche und nicht im Abschnitt über die Dichter bespricht. Ein Attribut wie 
laṭīf („anmutig“) für Yūnus’ Dichtung wäre sonst kaum nachvollziehbar. 

2.3.5.2 Süleymān Çelebi wird von Muṣṭafā ʿĀlī gleich im ersten Satz in die Nähe 
zum osmanischen Hof gestellt.140 Demzufolge war Süleymān Çelebi unter Sultan 
Bāyezīd I. Imam in der Großherrlichen Ratsversammlung (Dīvān-ı Hümāyūn). 
Nach dem Tod des Sultans wurde er Imam an der Großen Moschee in Bursa. 
Muṣṭafā ʿĀlī betont auch hier, dass die Dichtung in Anatolien zu jener Zeit noch 
nicht hoch im Kurs stand. Trotzdem stand Süleymān Çelebi in der Gunst des 
Herrschers.  

Sehr verkürzt folgt dann die Erzählung über den Prediger in Bursa, welcher den 
bereits von Laṭīfī erwähnten Koranvers falsch auslegte und die Hierarchie der 
Propheten leugnete.141 Den Konflikt mit einem Dritten, d. h. dem Araber aus 
Aleppo, und die Bestrafung des Predigers erwähnt Muṣṭafā ʿĀlī nicht. Süleymān 

                                                                                          
136  Tatcı 2008, 1, 51, macht auf die Widersprüchlichkeit von Muṣṭafā ʿĀlīs Datierungen auf-

merksam, da dieser Ḥacı Bektaş selbst zu den Scheichen unter Orḫan Ġāzī (1326-1360) 
rechnet.  

137  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 127. 
138  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 128. 
139  Schmidt 1991, 255; „rustic figures such as Shaykh Yūnus Emre could hardly be taken seri-

ously“. 
140  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 115-116. 
141  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 115; Muṣṭafā ʿĀlī zitiert ebenfalls Sure 2, 285, verweist zur 

Klarstellung aber gleich auf den Kontext, konkret Sure 2, 253: „Das sind die Gesandten. 
Einigen von ihnen gaben wir den Vorrang vor den anderen (Übers. Hartmut Bobzin)“  
لنْاَ بعَْضَهُم علىََ بعَْضٍ ) سُلُ فضََّ   .(تِلْكَ الࠠرُّ

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 58 

Çelebis Dichtung, welche die herausragende Stellung Muḥammads zum Gegen-
stand hat, ist hier direkt Antwort auf die Häresie des Predigers. 

Muṣṭafā ʿĀlī spricht im Folgenden die Beliebtheit und weite Verbreitung von 
Süleymān Çelebis Werk an, welches „Jahr für Jahr in tausenden von Zusammen-
künften (mecālis)“ rezitiert werde.142 Abschließend verweist er auf Süleymān Çele-
bis Großvater, welcher ebenfalls dichtete, von Süleymān Paşa b. Orḫan Ġāzī (st. 
758 h./1357) protegiert wurde und anlässlich der ersten osmanischen Eroberungen 
auf der europäischen Seite des Marmarameers ein Fürbittgebet (duʿānāme) für 
eben diesen Süleymān Paşa verfasste. Wie schon erwähnt, weicht er damit von 
den Informationen ab, welche Laṭīfī gibt. Im später folgenden Abschnitt zum 
Dichter ʿAṭāʾī, welchen Laṭīfī als jüngeren Bruder Süleymān Çelebis bezeichnet, 
den aber Muṣṭafā ʿĀlī im Kapitel zur Regierungszeit von Sultan Murād II. (reg. 
824-855 h./1421-1451) bespricht, wirft er diesem sogar explizit vor, falsch zu in-
formieren:  

Nach den Aussagen des Herrn Laṭīfī handelt es sich [bei ʿAṭāʾī] um den jüngeren Bruder 
von Süleymān Çelebi, dem Verfasser des Mevlūd-ı Nebī. Das ist aber ein großer Fehler, 
denn dieser lebte unter der Regierung von Sultan Murād I. [761-792 h./1360-1389]. Es 
ist nicht möglich, die vielen Jahre, die dazwischen liegen, zu erklären.143 

Muṣṭafā ʿĀlī porträtiert Süleymān Çelebi als Autor seines berühmten Werkes, be-
tont ausdrücklich dessen weite Verbreitung und charakterisiert den Inhalt kurz 
durch die Anekdote vom häretischen Prediger, dessen Lehren zu widerlegen sind. 
Über Süleymān Çelebis familiäre Herkunft sind Ende des 16. Jahrhunderts offen-
bar widersprüchliche Informationen im Umlauf. Interessant ist an Muṣṭafā ʿĀlīs 
Ausführungen, dass er offensichtlich Bedarf sah, diese zu klären.  

In der stark durch die Beschreibung des Zeremoniellen geprägten Chronik von 
Ḥākim (st. 1184 h./1770), werden Jahr für Jahr die Mevlid-Lesungen erwähnt, wel-
che jeweils zum Geburtstag des Propheten (12. Rebīʿ I) in der Sultan Aḥmed Mo-
schee durchgeführt wurden.144 Es wird aber nie explizit auf den Autor des rezitier-
ten Textes Bezug genommen und Süleymān Çelebi somit nicht erwähnt. 

2.3.5.3 Eşrefoġlı Rūmī wird in Muṣṭafā ʿĀlīs Künh el-Aḫbār nicht erwähnt. Die 
Frage, ob Muṣṭafā ʿĀlī die Person namens Eşrefzāde mit dem Autor des Müzekkī 
n-Nüfūs identifizierte, habe ich oben, zu Beginn des Abschnitt 2.3.2 im Zusam-
menhang mit den ṭabaḳāt-Texten erörtert.145 

                                                                                          
142  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 116. 
143  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 239f. Ḳāmūs el-Aʿlām 1306-1316/1889-1898, 4, 3161, datiert 

ʿAṭāʾī sogar in die Regierungszeit von Sultan Meḥmed II. (855-886 h./1451-1481). 
144  Tārīḫ-i Ḥākim, TSMK, Bağdat 231, 106a, 218a, 270b-271a, TSMK, Bağdat 233, 12a, 110a. 
145  Uçman 20032, 15; İÜ Nadir T 5959, 124a. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 59 

2.3.6 Archivquellen 

Zu den drei Autoren liegt lediglich eine Untersuchung vor, welche Archivalien 
auswertet. Es handelt sich um die oben erwähnte Studie von Kunter, in welcher 
dieser der Frage nachgeht, wo sich Yūnus Emres authentische Grabstätte befin-
de.146 Kunter wertet Archivalien zur Verehrung von Yūnus Emres Einsiedlerzelle 
beziehungsweise seinem Grab an sechzehn verschiedenen Orten Anatoliens aus. 
Der älteste Beleg ist der ins Jahr 924 h. (1518) datierte Eintrag in einem Kadiamts-
register der Provinz Konya, in welchem der Landbesitz der Nachkommen eines 
gewissen Yūnus Emre nahe Karaman beurkundet wird.147 In Karaman wurde spä-
testens im 20. Jahrhundert auch ein Grab Yūnus Emres verehrt. Das sehr früh da-
tierte Dokument ist allerdings eine Ausnahme. Die übrigen Archivalien stammen 
aus der Zeit vom 18. Jahrhundert bis in die 1940er Jahre und belegen eine weit 
verbreitete Verehrung Yūnus Emres an verschiedenen Orten Anatoliens.148  

2.3.7 Biographisches als Mitüberlieferung in Handschriften und Drucken 

Für die Frage, inwiefern es bei Handschriftennutzern ein Bedürfnis nach biogra-
phischen Informationen gab, sind Texte mit entsprechendem Inhalt als Mitüber- 
lieferung besonders wichtig. Belege für solche biographische Texte als Mitüberlie- 
ferung liegen zu den drei hier untersuchten Autoren – Yūnus Emre, Süleymān  
Çelebi oder Eşrefoġlı – nur sehr wenige und vor. Bei allen drei Autoren handelt es 
sich um sehr späte Belege in gedruckten Ausgaben. 

In den Drucken von Yūnus Emres Dīvān sind keine biographischen Texte zu-
sammen mit dem Text publiziert. Relevant ist lediglich das Titelblatt der Drucke, 
welches darauf hinweist, dass der Band den Dīvān von Yūnus Emre und ʿĀşıḳ Yū-
nus enthält. ʿĀşıḳ Yūnus wird dabei als Nachfolger (ḫalīfe) Yūnus Emres bezeich-
net.149 Der Herausgeber ging also davon aus, dass Yūnus Emre Adepten hatte.  

Eine kurze Biographie Süleymān Çelebis ist im Nachwort der bereits erwähn-
ten Mevlid-Drucke enthalten, welche von dem bisher nicht identifizierten Rıżā 
Beg herausgegeben wurden.150 Im Nachwort schildert Rıżā Beg sein Vorgehen 
beim Kollationieren von Mevlid-Handschriften. Die Kurzbiographie besteht aus 
einem einzigen Satz, der allerdings fast eine Seite lang ist.151 Demnach war Sü-
leymān Çelebi ständiger Gesellschafter des Thronfolgers Süleymān Paşa, Imam in 
                                                                                          
146  Kunter 1966.  
147  Kunter 1966, 79. 
148  Zusätzlich zu den Archivalien publiziert Kunter auch den Grabungsbericht und die an-

thropologische Untersuchung des 1944 wegen des Eisenbahnbaus exhumierten Grabes von 
Yūnus Emre in Sarıköy. Darüber hinaus wird die Zeremonie anlässlich der erneuten Grab-
legung beschrieben. Kunter 1966, 20-27. 

149  [Dīvān-ı Yūnus Emre] 1340 h. (1921), 1. 
150  Vgl. oben Abschnitt 2.2.8. 
151  Mevlid-i Şerīf 1306 h., 31f., und Muṣaḥḥaḥ Mevlid-i Şerīf 1327, 28-30. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 60 

der Großherrlichen Ratsversammlung unter Sultan Bāyezīd I., später Imam an der 
Großen Moschee [d. h. in Bursa]. Außerdem war er Adept von Emīr Sultan. Rıżā 
Beg nennt zwar keine Quellen, kombiniert aber offensichtlich Informationen, wie 
sie auch bei Laṭīfī und Muṣṭafā ʿĀlī zu finden sind. 

Abschließend weist Rıżā Beg darauf hin, dass er in einer alten Handschrift, wel-
che er nach langer Forschung in ʿAyntāb (heute Gaziantep) fand, aus einem Vers 
Süleymān Çelebis Sterbedatum 832 h. (1428-1429) erschlossen habe.152 

Die Drucke von Eşrefoġlıs Müzekkī n-Nüfūs enthalten einheitlich dessen Initia-
tionskette (silsile).153 Es handelt sich nicht um einen tabellarischen, sondern einen 
ausformulierten Text, welcher die Initiationskette des Autors über die Initiations-
kette der Ḳādirīye-Scheiche, die Initiationskette von ʿAbdulqādir al-Ǧīlānī, dem 
Propheten Muḥammad und Gabriel bis zu Gott beschreibt. 

2.3.8 Kommentarliteratur 

Kommentarliteratur liegt zu Yūnus Emres Gedichten und zu Süleymān Çelebis 
Vesīlet en-Necāt vor.154 Es handelt sich also in beiden Fällen um türkischsprachige 
Literatur, welche als kommentarwürdig galt. Es gibt in diesen beiden Fällen aller-
dings deutliche Unterschiede hinsichtlich des Datums und der Anzahl an Kom-
mentaren. Zu Eşrefoġlıs Müzekkī n-Nüfūs liegt hingegen kein Kommentar vor, was 
bei einem türkischen Prosatext ohnehin ein seltener Ausnahmefall gewesen wä-
re.155  

2.3.8.1 Bei den Yūnus Emre-Kommentaren fällt auf, dass unter den zehn von Tatcı 
edierten Texten nur jener von Bursalı İsmāʾīl Ḥaḳḳı einen biographischen Exkurs 
zum Autor des kommentierten Werkes enthält.156 Dieser bezieht sich auf die Na-
mensnennung im letzten Vers des kommentierten Gedichts:157  

Yūnus Emre’nüŋ sözi hīç sözlere beŋzemez Cāhillerüŋ ucından örtdi maʿnā yüzini 

Yūnus Emres Worte gleichen keinen anderen / deren Bedeutung verhüllt er vor den Un-
gläubigen.  

İsmāʾīl Ḥaḳḳı erläutert zunächst den Namensbestandteils „Emre“ und knüpft da-
mit direkt an den zu kommentierenden Text an. Es handelt sich laut Ḥaḳḳı um 

                                                                                          
152  Mevlid-i Şerīf 1306 h., 32, Muṣaḥḥaḥ Mevlid-i Şerīf 1327, 29: Hem sekiz yüz on ikidür 

tārīḫi/Burūsada oldı tamām bil ey aḫī. 
153  Müzekkī n-Nüfūs 1288, 431f.; Müzekkī n-Nüfūs 1306, 358f.; Hāẕā beyān silsile-i müʾellif-i kitāb.  
154  Vgl. den Überblicksartikel von Saraç 2007, 127f. 
155  Zu den Kommentaren ausführlicher Abschnitt 4.3.1. 
156  Vgl. Tatcı 2008, 5. Von Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı stammen zwei Kommentarwerke. Das erste 

widmet sich wie die Yūnus Emre-Kommentare anderer Autoren dem Gedicht Çıḳdum erük 
dalına, Tatcı 2008, 5, 175-198; das zweite dem Gedicht Ṣūretden gel ṣıfāta yolda ṣafā bulasın, 
Tatcı 2008, 5, 279-292 

157  Tatcı 2008, 5, 197. Der betreffende Vers in Tatcı 2008, 2, 430. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 61 

einen lobenden Beinamen (elḳab-ı medīḥ) wie atabeg oder lālā.158 Ḥaḳḳı fährt fort, 
indem er Yūnus Emre lokalisiert: Aufgewachsen sei dieser in einem Dorf nahe der 
Stadt Keçiborlu in Anatolien.159 Dort befinde sich auch sein Grab.  

Dann knüpft İsmāʾīl Ḥaḳḳı seine Ausführungen an ein autobiographisches Er-
lebnis an und verschriftlicht eine mündliche Überlieferung zu Yūnus’ Biographie. 
Ḥaḳḳı schreibt, er sei auf seiner Wallfahrt nach Mekka durch die Stadt Keçiborlu 
gekommen und habe dort von einem Ṣūfī etwas zur Initiationskette Yūnus Emres 
erfahren: Ein Scheich aus Buḫārā namens Sinan Efendi habe sich seinerzeit auf 
den Weg nach Anatolien gemacht und in Yūnus’ Heimatdorf niedergelassen. Es 
handle sich dabei um Ṭapduḳ Emres Lehrmeister. Ṭapduḳ Emre folgte wiederum 
Yūnus Emre. Alle drei ruhten laut Ḥaḳḳıs Gewährsmann unter derselben Kuppel 
im besagten Dorf. Yūnus Emres Verbindung zu den Ṣūfīs in Transoxanien ist also 
sowohl für Ḥaḳḳı wie auch für seinen Gewährsmann erwähnenswert und für die 
Vita relevant. 

Ḥaḳḳı lässt zwei weitere Informationen folgen. Er verweist auf Yūnus Emres 
Analphabetismus und gibt als Quelle Laṭīfīs Teẕkiret eş-Şuʿarā an.160 Abschließend 
referiert er einen Bericht, wonach Yūnus Emre ein Mufti in Bursa gewesen sei, der 
aber die Gerechtigkeit der anderen Muftis niemals erreicht habe. Laut Ḥaḳḳı 
handle es sich hierbei jedoch um eine Verwechselung. İsmāʿīl Ḥaḳḳı hat also auch 
bei diesem kurzen biographischen Exkurs die Herangehensweise des Gelehrten, 
der auch Überlieferungen diskutiert, die seines Erachtens nicht korrekt sind. 

Bursalı İsmāʾīl Ḥaḳḳı erwähnt Yūnus Emre zusätzlich immer wieder in seinem 
Muḥammedīye-Kommentar. Meist handelt es sich dabei um assoziative Gegen-
überstellung von Textstellen der Muḥammedīye mit Versen Yūnus Emres.161 Dabei 
wird in einzelnen Fällen Biographisches berührt. Dies geschieht beispielsweise 
durch eine Anspielung auf Yūnus Emres Analphabetismus (ümmīlik) in einem 
längeren Exkurs im Kapitel zur Abschiedswallfahrt des Propheten in Yazıcıoġlıs 
Muḥammedīye:162 

                                                                                          
158  Den Titel atabeg trugen – vor allem in seldschukischer Zeit – regionale Herrscher oder die 

Prinzenerzieher an den Sultanshöfen. Auch lālā ist – vor allem im Osmanischen Reich – der 
Titel für Prinzenerzieher oder Vertraute erwachsener Sultanssöhne, vgl. Meninski 1680 
[20002], 1, 35, und 2, 4134, sowie Ayverdi 20062, 1, 198, und 2, 1845. Auch die Forschungs-
literatur des 20. Jahrhunderts widmet sich der Frage, welche Bedeutung der Namensbestand-
teil „Emre“ hat; vgl. Gölpınarlı 1961, 85-89, und Tatcı 2008, 1, 130-32.  

159  Laut der Transkription von Tatcı 2008, 5, 197, ist es der Name eines Ortes in der Nähe des 
Dorfes Puşti. Der Ort lässt sich nicht identifizieren, und die Vokalisierung ist damit nicht 
gesichert. 

160  Bereits Tatcı 2008, 5, 197, verweist darauf, dass die Quellenangabe nicht korrekt ist, son-
dern sich auf ʿĀşıḳ Çelebi bezieht. 

161  Vgl. etwa Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 129; Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 208; Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 
442 ; Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 2, 168f. 

162  Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 442. Im selben Kontext auch Feraḥ er-Rūḥ 1294 h., 1, 129, Ferahu’r-
Rûh 2000-2006, 1, 438f. Vgl. auch Tatcı 2008, 1, 34f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 62 

Çün içüb geldi şarāb-ı ezelīden getürüb ṣunar ölmişlere ol bādeyi kim āb-ı ḥayāt. 

Als er anfing, den Wein der Ewigkeit zu trinken, / brachte er den Toten den Wein als Le-
benselixier.  

İsmāʿīl Ḥaḳḳı verweist in seinem Exkurs zunächst auf den persischen Dichter 
Ḥāfiẓ (st. ca. 792 h./1390) und dessen Verständnis vom vollkommenen Lehrmeis- 
ter (mürşid-i kāmil), um schließlich auf Yūnus Emre, das innere Wissen (ʿilm-i 
bāṭın) und das Buch des Herzens (göŋül kitābı) zu sprechen zu kommen. Wenn 
İsmāʾīl Ḥaḳḳı im Folgenden erläutert, inwiefern Analphabetismus mit dem Er-
werb von innerem Wissen vereinbar ist, so setzt er als bekannt voraus, dass Yūnus 
Emre Analphabet war.163  

2.3.8.2 Zu Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt wurde erst sehr spät – im frühen 20. 
Jahrhundert – ein Kommentar verfasst. Es handelt sich um Ḥüseyin Vaṣṣāfs (1289-
1348 h. / 1872-1929) Gülzār-ı ʿAşk („Rosengarten der Liebe“) aus dem Jahr 1322 h. 
(1904), von welchem lediglich eine einzige Handschrift bekannt ist.164 Das Werk 
wurde 2006 zum ersten Mal gedruckt.165 In Ḥüseyin Vaṣṣāfs Kommentar findet 
sich ein kurzer Abschnitt zur Biographie Süleymān Çelebis, in welchem Laṭīfīs und 
Muṣṭafā ʿĀlīs unterschiedliche Darstellungen zur Herkunft Süleymān Çelebis refe-
riert werden.166 Ḥüseyin Vaṣṣāf nimmt auch Laṭīfīs Erzählung über den Konflikt 
zwischen einem Prediger in Bursa und einem arabischen Gelehrten hinsichtlich der 
Auslegung von Sure 2, Vers 285 auf.167 Der daraus resultierende Streit über die 
hervorragenden Stellung Muḥammads unter den Propheten war auch laut Ḥüseyin 
Vaṣṣāf für Süleymān Çelebi der Anlass, die Vesīlet en-Necāt zu verfassen. Die Erzäh-
lung ist allerdings knapper als Laṭīfīs Variante; die Tötung des zum Häretiker er-
klärten Predigers durch den arabischen Gelehrten wird von Ḥüseyin Vaṣṣāf nicht 
erwähnt.168 

2.3.9 Zwischenfazit  

Eine Analyse der biographischen Quellen ergibt unterschiedliche Profile der drei 
Autoren Yūnus Emre, Süleymān Çelebi und Eşrefoġlı Rūmī. Die Quellen zu Yū-
nus Emre setzen sehr früh ein, sind aber sehr knapp. Mit der Erwähnung in 
Āşıḳpaşazādes Chronik liegt ein Beleg bereits aus dem späten 15. Jahrhundert vor. 
Die damit verbundene Information beschränkt sich aber auf eine Datierung in die 
Regierungszeit Orḫan Ġāzīs (reg. 1326-1360). Diese lässt sich auch mit der einzigen 

                                                                                          
163  Zum Analphabetismus siehe oben Abschnitt 2.3.2.1. 
164  Zum Werk siehe unten Abschnitt 4.3.2. 
165  [Gülzār-ı ʿAşḳ] 2006. 
166  [Gülzār-ı ʿAşk] 2006, 76-79. 
167  Vgl. oben Abschnitte 2.3.2.2 und 2.3.5. 
168  Vgl. oben Abschnitt 2.3.2.2. Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ 2000, 133; Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 239f.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 63 

Datierung in Einklang bringen, welche in einem Werk zu finden ist, das unter dem 
Namen Yūnus Emres überliefert wurde, der Risālet en-Nuṣḫīye (707 h./1307). 

Mit der Biographie bei Lāmiʿī ist Yūnus Emre von den dreien auch der früheste, 
der in die ṭabaḳāt-Literatur, welche sich vor allem an eine gelehrte Leserschaft rich-
tet, Eingang gefunden hat. Lāmiʿī betont genau wie die späteren ṭabaḳāt-Autoren 
die Bekanntheit von Yūnus Emres Dichtung. Außerdem wird darauf hingewiesen, 
dass sein Grab ein Pilgerort sei. Auch die von Lāmiʿī wiedergegebene Erzählung,  
in welcher Yūnus für seinen Scheich Brennholz sammelt, findet in der Folgezeit 
Eingang in die meisten biographischen Texte zu Yūnus Emre. Insgesamt ist festzu-
stellen, dass in allen Texten über Yūnus Emre sein Wirken als Ṣūfī und seine Be-
deutung als Autor thematisiert werden. Diese beiden Aspekte sind zwar direkt mit-
einander verknüpft, doch ist trotzdem nicht selbstverständlich, dass sie von den 
Biographen immer beide angesprochen werden. Die ṭabaḳāt-Texte belegen also eine 
Rezeption Yūnus Emres als Dichter durch Gelehrte ab der ersten Hälfte des 16. 
Jahrhunderts. 

Menāḳıb-Sammlungen zeigen vor allem, dass verschiedene Derwischorden in ih-
rer eigenen Überlieferung eine Beziehung zu Yūnus Emre sehen. Dies zeigt sich 
vor allem in menāḳıb-Sammlungen der Bektaşīye, aber auch der Ḫalvetīye. Grund-
sätzlich sind diese Überlieferungen schwer zu datieren. Sie setzen im Fall der Bek-
taşīye möglicherweise schon um 1500 ein, lassen sich aber spätestens ab der ersten 
Hälfte des 17. Jahrhundert auch durch Handschriften belegen. Die menāḳıb-Texte 
weisen also darauf hin, dass Yūnus Emre im Kontext verschiedener Ṣūfī-Orden re-
zipiert wurde. 

Auch im Fall von Süleymān Çelebi ergeben sich die ungefähren Lebenszeiten 
durch die Datierung seines Werkes (812 h./1409). Die Selbstdarstellung im Epilog 
der Vesīlet en-Necāt schließt auch eine Lokalisierung ein. Der früheste biographi-
sche Text liegt mit Laṭīfīs Teẕkiret eş-Şuʿarā aus der Mitte des 16. Jahrhunderts vor. 
Das ist das erste Mal, dass ein Autor namens Süleymān Çelebi mit dem Werk Vesī-
let en-Necāt in Verbindung gebracht wird. Drei Autoren des 16. und 17. Jahrhun-
derts, Laṭīfī, Muṣṭafā ʿĀlī und Evliyā Çelebi, geben unterschiedliche Informatio-
nen zum familiären Hintergrund. Das zeigt, dass die Identifizierung unsicher war. 
Dass Vorfahren des Autors Beziehungen zum osmanischen Herrscherhaus gehabt 
hätten, stellt aber eine Konstante dar.  

Menāḳıb-Texte liegen zu Süleymān Çelebi keine vor. Er wird nicht als Ṣūfī rezi-
piert; die biographischen Texte verorten ihn – sofern ein sozialer Kontext über-
haupt thematisiert wird – in den Reihen der Gelehrten.  

Die Beziehung von Ṣūfī-Scheich und Adept ist das Thema von Müzekkī n-Nüfūs 
und die zentrale Information, welche dessen Prolog zum Enstehungskontext und 
damit auch zu Eşrefoġlıs Biographie enthält, ist der Hinweis auf den Ordenskon-
text. Müzekkī n-Nüfūs ist von Eşrefoġlı als didaktisches Werk für die Adepten kon-
zipiert. Durch den Ordenskontext fallen unter den Quellen zu Eşrefoġlıs Leben die 
menāḳıb-Werke deutlich stärker ins Gewicht als bei den anderen Autoren.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 64 

Eşrefoġlı lässt sich als Ordensgründer der Eşrefīye und Autor des Müẕekkī  
n-Nüfūs allerdings mit keiner der Personen identifizieren, welche in den ṭabaḳāt- 
Werken unter ähnlichem Namen aufgeführt werden. Offenbar setzen verschrift-
lichte biographische Überlieferungen verhältnismäßig spät ein. Aber Eşrefoġlı ist 
der einzige von den untersuchten Autoren, zu dem eine eigene menāḳıb-Sammlung 
vorliegt – das von ʿAbdullāh Velīyüddīn im 17. Jahrhundert verfasste bzw. kompi-
lierte und später von anderen Autoren ergänzte menāḳıbnāme. 

In Evliyā Çelebis ebenfalls im 17. Jahrhundert verfassten Seyāḥatnāme werden 
Eşrefoġlı und der Eşrefīye-Orden in İznik ausführlich beschrieben; Eşrefoġlıs 
Müẕekkī n-Nüfūs wird jedoch gar nicht erwähnt. Die Bekanntheit des Ordens-
gründers Eşrefoġlı übertraf offenbar die Bekanntheit des Autors. Charakteristisch 
für die Bekanntheit als Ordensgründer ist auch, dass die lithographischen Müzekkī 
n-Nüfūs-Drucke des 19. Jahrhunderts keine Kurzbiographie, jedoch die Initiati-
onskette des Autors enthalten. 

2.4 Aḥmed Bīcān 

Zu Aḥmed Bīcān liegen im Vergleich zu den drei zuvor besprochenen Autoren 
viele biographische Quellentexte vor. Es fällt auf, dass bereits die Selbstdarstellung 
sehr ausführlich ist.  

2.4.1 Aḥmed Bīcāns Selbstdarstellung  

In den Envār el-ʿĀşıḳīn stellt Aḥmed Bīcān sich und sein Anliegen in zwei fast 
identischen Passagen – am Anfang und am Ende des Buches – vor. Er bezeichnet 
sich als „Sammler und Übersetzer“ (cemʿ-ü tercüme eyleyen), nennt sich Yazıcıoġlı 
Aḥmed Bīcān und verweist darauf, dass er das Buch in Gelibolu – hier mit dem 
Attribut dār el-cihād („Gebiet des cihād“) versehen – vollendete. Seine Ausführun-
gen zur Entstehung des Buches gliedert er in drei Teile.169 Erstens weist Aḥmed 
Bīcān darauf hin, dass er sich wegen seines Buches bei Gott die Fürbitte des Pro-
pheten erhofft. In einem zweiten Abschnitt gibt Aḥmed Bīcān einen Dialog mit 
seinem Bruder wieder. Aḥmed Bīcān schildert, dass die Initiative von ihm selbst 
ausging. Er habe den älteren Bruder aufgefordert, angesichts der Vergänglichkeit 
der Welt „ein Andenken zu schaffen, welches man überall auf der Welt lese“ (bir 
yādigār düzüŋ ki ʿālemlerde oḳınsun).170 Laut Aḥmed Bīcān hat daraufhin Yazıcıoġlı 
Muḥammed die Maġārib az-Zamān verfasst und ihm selbst wiederum aufgetragen, 

                                                                                          
169  Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 3-6; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 3-7; Envār el-ʿĀşıḳīn 1300 h., 3-5. SK 

Pertev 229m, 1b-5b; AOI Zürich 50, 2-7 (paginiert). Ähnlich am Schluss: Envār el-ʿĀşıḳīn 
1275 h., 408; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 461; Envār el-ʿĀşıḳīn 1300 h., 327. 

170  Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 3 und 407; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 4 und 460; Envār el-ʿĀşıḳīn 
1300 h., 3 und 236. SK Pertev 229m (918 h.), 3a und 395b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 65 

die Maġārib az-Zamān in türkische Prosa zu übersetzen. Drittens folgt eine Erzäh-
lung, in welcher er von den Ṣūfīs in Gelibolu die Klage hört, dass Unwissen und 
Ignoranz weit verbreitet seien. Sie bitten ihn deshalb, ein Werk in türkischer Spra-
che zu verfassen, welches ihnen religiöse Leitung sein soll und das äußere und das 
innere Wissen (ẓāhir ve bāṭın ʿilimler) thematisiert. Die Ṣūfīs in Gelibolu, welche sich 
an Aḥmed Bīcān wenden, betonen dabei den sprachlichen Aspekt. In arabischer 
und persischer Sprache gebe es zahlreiche solche Werke, nicht hingegen auf Tür-
kisch. Aḥmed Bīcān geht in der Einleitung also recht ausführlich darauf ein, was 
ihn dazu veranlasste, die Envār el-ʿĀşıḳīn zu schreiben, und was er damit intendier-
te. Zwei Punkte werden hier genannt, welche einen Autor dazu bewegen können, 
ein Werk zu verfassen – es geht um Wissensvermittlung und darum, ein „Anden-
ken zu schaffen“. Auf das Thema wird in Kapitel 6 zurückzukommen sein. 

In der Einleitung der Envār el-ʿĀşıḳīn finden sich auch Informationen zur Or-
denszugehörigkeit. Aḥmed Bīcān verweist auf seine Initiation durch Ḥacı Bayram, 
der ihn „zum Geheimniswahrer machte“ (beni sāḥib-i sırr ḳıldı).171 Auf die Nähe 
seines älteren Bruders zu Ḥacı Bayram verweist er sogar mehrmals.172 Auch in an-
deren seiner Werke nennt er immer wieder seinen Scheich beim Namen.173 

Aḥmed Bīcāns Werk Envār el-ʿĀşıḳīn schließt mit einem bemerkenswerten 
Schlusskapitel. Zunächst wird jene Textpassage der Einleitung wiederholt, in wel-
cher der Autor die Gründe schildert, die ihn dazu bewogen, das Buch zu verfas-
sen. Dann folgt die Datierung des Werkes. Aḥmed Bīcān verweist zu diesem 
Zweck auf zwei historische Ereignisse. Er schreibt: 

Datum des Buches: Dieses Buch wurde [begonnen], als Sultan Murād Ḫān – Sultan, 
Sohn des Sultans – dem ungarischen Beg den Kopf abschlug und dem Sultan in Kairo 
schickte, im Jahr 850 (1446-1447). Später, als Sultan Meḥmed Ḫān Herrscher wurde, 
wurde es am ersten Muḥarrem 855 (3. Februar 1451) in Gelibolu vollendet. 174 

Aḥmed Bīcān bringt durch diese Datierung sein Werk mit der politischen und mi-
litärischen Geschichte in Verbindung.  

Bei dem ersten Ereignis – der Enthauptung des ungarischen Königs Wladislaw (reg. 1440-1444) – 

handelt es sich um die Schlacht bei Varna, auch wenn Aḥmed Bīcān diese zwei Jahre zu spät da-

tiert.175 Auch die Aussage, dass der abgeschlagene Kopf dem Mamlukensultan in Kairo geschickt 

                                                                                          
171  Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 5; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 6; Envār el-ʿĀşıḳīn 1300 h., 5.  
172  Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 3 und 407; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 4 und 460; Envār el-ʿĀşıḳīn 

1300 h., 3 und 236. 
173  Siehe etwa ʿAcāʾib el-Maḫlūḳāt, SK Hacı Reşid Bey 69 (974 h.), 1b: Ḥacı Bayramuŋ ʿālī him-

metinde istiʿānet ėdüb bu ʿAcāʾib el-Maḫlūḳāt Türkī’ye döndürdüm. Ebenso in Aḥmed Bīcāns 
Müntehā-Übersetzung, SK Kılıç Ali Paşa 630 (1003 h.), 101a. 

174  Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 408; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 461; Envār el-ʿĀşıḳīn 1300 h., 327; 
Pertev 229m (918 h.), 396a-396b. 

175  Die falsche Datierung könnte Folge einer Schätzung sein – die runde Zahl 850 deutet dar-
auf hin. Die Information in AOI Zürich 50, 540, dass die Schlacht auf dem Amselfeld 
stattfand, ist nicht korrekt; die Information, dass der ungarische König enthauptet wurde, 
träfe dann nicht zu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 66 

wurde, trifft – vergleicht man sie mit den Berichten der Chronisten – nicht zu.176 Die Osmanen 

sandten eine Siegesnachricht und Kriegsgefangene nach Kairo, den Kopf jedoch nach Bursa. Das 

Datum der Schlacht von Varna dürfte, auch wenn es in den meisten Handschriften nicht explizit 

so formuliert ist, den Beginn der Bearbeitungszeit darstellen.177 Abgeschlossen wurden die Envār 
el-ʿĀşıḳīn laut Schlusskapitel mit der Inthronisation von Sultan Meḥmed II. im Februar 1451.  

An die historischen Referenzen knüpft Aḥmed Bīcān an, indem er das gesell-
schaftliche Umfeld charakterisiert, in welchem die Envār el-ʿĀşıḳīn entstanden. Er 
beschreibt die Bevölkerung von Gelibolu als eine Gesellschaft, welche vom 
Kampf (ġazā) geprägt ist. Aḥmed Bīcāns Ausführungen spiegeln zunächst einmal 
die strategisch wichtige Bedeutung der Stadt an den Dardanellen wieder, welche 
gerade in den Jahren vor der Eroberung von Konstantinopel zunahm. Er stellt 
aber sogleich klar, dass er „Kampf“ – als Synonym zu cihād – in seinem gesamten 
Bedeutungsspektrum versteht. In Gelibolu lebten laut Aḥmed Bīcān zweierlei 
Kämpfer (ġāzī): 1. die, welche gegen die Ungläubigen kämpfen (kāfir ile ġazā ėden) 
und 2. die, welche mit ihrem Selbst, mit ihren Begierden kämpfen (nefisleriyle ġazā 
ėden).178 Er bezieht sich also auf die Unterscheidung der islamischen Rechtswis-
senschaft von kleinem und großem cihād. Analog differenziert er zwischen zweier-
lei „Glaubenszeugen“ d. h. Märtyrern (şehīd): 1. die, welche durch die Hand der 
Ungläubigen fallen, und 2. die, welche von Gottes Hand fallen.179 Aḥmed Bīcān 
stellt sich in diesem Abschnitt als Mitglied einer Gesellschaft dar, welche vom 
Kampf geprägt ist – einerseits vom militärischen Kampf und andererseits von der 
Gottessuche der Ṣūfīs. Neben den Informationen zur Datierung und Lokalisie-
rung des Buches sowie den Aussagen zum Anlass und zur Intention liefert der 
Autor abschließend auch eine Beschreibung seines gesellschaftlichen Kontexts. 

2.4.2 Aḥmed Bīcān in der ṭabaḳāt-Literatur 

Aḥmed Bīcān wird in der biographischen Literatur stets in Verbindung mit dem 
älteren Bruder, Yazıcıoġlı Muḥammed, erwähnt und steht meist in dessen Schat-
ten. Seine Biographie folgt ohne Ausnahme der des älteren Bruders – gelegentlich 
in einem Textabschnitt, der sich den beiden Brüdern zusammen widmet, meist 
aber in einem eigenen, deutlich kürzeren Abschnitt.  

An der Seite seines Bruders wird Aḥmed Bīcān sehr früh in der ṭabaḳāt-Literatur 
erwähnt. Im Abschnitt zu den Yazıcıoġlı-Brüdern in Lāmiʿīs Fütūḥ el-Mücāhidīn  
 
                                                                                          
176  Hammer 1827-1835, 1, 463-465; Neşrî 19933, 653-655; Jorga 1908-1913 [19902], 1, 442f.  
177  Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 408; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 461; Envār el-ʿĀşıḳīn 1300 h., 327; 

SK Pertev 229m (918 h.), 396a-396b. Explizit von „Beginnen“ im Jahr 850 h. ist in der Ver-
sion AOI Zürich 50, 540 (1031 h.), die Rede.  

178  Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 408; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 461; Envār el-ʿĀşıḳīn 1300 h., 327. 
179  Eine solche Unterscheidung findet sich schon in sehr frühen islamischen Quellentexten, 

vgl. van Ess 2001, 265-272.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 67 

(927 h./1521) sind die Informationen zum jüngeren Bruder dabei äußerst knapp. 
Lāmiʿī nennt Aḥmeds Beinamen (şöhret) „Bīcān“ und dessen berühmtestes Werk 
Envār el-ʿĀşıḳīn. Die Lokalisierung in Gelibolu betrifft beide Brüder.180 

Knapp vier Jahrzehnte später ist in Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya Aḥ-
med Bīcān ein eigener Eintrag gewidmet, der auch ausführlichere Informationen 
enthält als Lāmiʿīs Text: 

Der Gelehrte Aḥmed Bīcān: Dazu [d. h. zur sechsten Klasse/aṭ-ṭabaqa as-sādisa]181 ge-
hört der ʿārif Scheich Aḥmed b. el-kātib, der Bruder des eben beschriebenen Scheichs 
Muḥammed.  
Er ist bekannt als Aḥmed Bīcān und von ihm ist das Buch Envār el-ʿĀşıḳīn. Sein hoher 
Rang und seine Heiligenwunder (kerāmāt) sind aus dem besagten Buch ersichtlich.  
Auch er ließ sich in der Stadt Gelibolu nieder; und sein Grab ist in ebendieser Stadt. 
Gott heilige sein Geheimnis.182 

Ṭaşköprizāde datiert Aḥmed Bīcān durch die Zuordnung in eine ṭabaḳa, klassifi-
ziert ihn als ʿārif und weist auf die familiäre Beziehung zu Yazıcıoġlı Muḥammed 
hin. Er nennt Aḥmeds şöhret „Bīcān“ und den Titel seines wichtigsten Werkes 
Envār el-ʿĀşıḳīn. Dieses Werk wird als Beleg für die Heiligenwunder (kerāmāt) und 
den hohen Rang (maḳāmāt) dargestellt. Ṭaşköprizāde schließt mit der Lokalisie-
rung und der dem Rang entsprechenden Eulogie. 

Mecdī erweiterte in seiner türkischen Bearbeitung von Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq 
an-Nuʿmānīya den Eintrag zu Aḥmed Bīcān. Im Gegensatz zur arabischen Vorla-
ge, in welcher Aḥmed nur über seinen Bruder Yazıcıoġlı Muḥammed mit Ḥacı 
Bayram in Verbindung gebracht wird, weist Mecdī darauf hin, dass auch Aḥmed 
Bīcān zu dessen Nachfolgern (ḫulefā) gehört.183 Mecdī nennt den Beinamen (şöh-
ret) „Bīcān“ nicht nur, er interpretiert ihn auch, indem er schreibt, dass Aḥmed als 
Asket einer (Talg-)Kerze glich, da der Docht seines Körpers brannte und „sein 
Herz abmagerte, wie das Fett der Kerze.“ Das Motiv des brennenden Körpers 
greift Mecdī in einem persischen Vers auf:  

 شـيفتۀ حضرت مولى شده| سوختۀ تاب تجلى شده

Sūḫta-i tāb-ı taǧallī šuda / Šīfta-i Ḥażrat-ı Mavlā šuda 

Entbrannt vom Glanz der Manifestation / Verzaubert von der Gegenwart des Herrn. 

Auch die folgenden Informationen Ṭaşköprizādes zum Grab in Gelibolu und 
zum Werk Envār el-ʿĀşıḳīn ergänzt Mecdī, indem er darauf hinweist, dass Aḥmed 
Bīcāns Grab eine „Pilgerstätte des Volkes“ (ziyāretgāh-i ḫalḳ) ist, und indem er die 

                                                                                          
180  Fütūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 691. Vgl. unten, Abschnitt 2.5.2. 
181  Sechste Klasse, d. h. Regierungszeit von Sultan Murād II. (reg. 824-855 h./1421-1451) 
182  aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 111. 
183  Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ 1269, 1, 128. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 68 

Wirkung des Buches mit einigen panegyrischen Zeilen beschreibt. Mecdīs Text zu 
Aḥmed Bīcān endet mit einem persischen Vers zum Thema Wissen.184 

In den 1650er Jahren lässt auch ʿAlī Efendi in der Tuḥfet el-Mücāhidīn dem Ab-
schnitt zu Yazıcıoġlı Muḥammed einen kürzeren Abschnitt zu Aḥmed Bīcān fol-
gen.185 Auffällig ist ʿAlī Efendis kritischer Ton in der Biographie des jüngeren Bru-
ders, der mit einiger Wahrscheinlichkeit von Muṣṭafā ʿĀlīs Darstellung beeinflusst 
ist, welche unten in Abschnitt 2.4.5 genauer besprochen wird. ʿAlī Efendi kannte 
Muṣṭafā ʿĀlīs Künh el-Aḫbār, wie aus verschiedenen wörtlichen Zitaten und explizi-
ten Verweisen hervorgeht.186 ʿAlī Efendi betont, dass Aḥmed Bīcān der Bruder und 
Schützling (naẓarkerde) des Yazıcıoġlı Muḥammed war.187 ʿAlī Efendi geht von ei-
ner Abhängigkeit Aḥmeds vom älteren Bruder aus:  

Er gehörte zum Kreis um Yazıcıoġlı Muḥammed und wurde seiner Güte teilhaftig. Aber 
es heißt, er habe von seinem Bruder einmal scharfe Vorwürfe zu hören bekommen, warf 
sich daraufhin reuig seinem Bruder zu Füßen und ließ sein Licht strahlen (çırāġını rūşen 
ėtmişdür). Mit der Zuwendung seines Bruders und dessen Segen verfasste er das Buch 
Envār el-ʿĀşıḳīn und brachte noch einige weitere Werke hervor. 188 

Zum Abschluss folgt ein längeres Zitat aus dem arabischen Original von Ṭaşköp- 
rizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya, welches mehr als ein Drittel von ʿAlī Efendis Bei-
trag zu Aḥmed Bīcān ausmacht. 

ʿAlī Efendi stützt sich in seiner Kurzbiographie also auf zwei Quellen. Ṭaşköp- 
rizāde zitiert er namentlich und mit Muṣṭafā ʿĀlīs Künh el-Aḫbār stimmt die Erzäh-
lung von Aḥmed Bīcān, der Vorwürfe auf sich zieht und dann reuig umkehrt, 
überein. Die Erzählung von Aḥmeds Umkehr kann aber auch eine am Grab in Ge-
libolu kursierende Heiligenlegende gewesen sein. Beide, Muṣṭafā ʿĀlī und ʿAlī 
Efendi, betonen ja, dass sie selbst an den Gräbern der Yazıcıoġlı Brüder in Gelibo-
lu waren. 

Ende des 19. Jahrhunderts lässt der Eintrag über Aḥmed Bīcān in Şemseddīn 
Sāmīs Ḳāmūs el-Aʿlām – wie auch dessen Einträgen zu Yūnus Emre und Süleymān 
Çelebi – Anklänge an die ṭabaḳāt-Literatur erkennen. Zur Datierung wird, gleich 
zu Beginn, auf die Regierungszeit von Sultan Murād II. verwiesen:  

Aḥmed Bīcān – Er gehört zu den Scheichen der Regierungszeit von Sultan Murād Ḫan 
II. und ist der Bruder Yazıcıoġlı Muḥammeds, des Autors der Muḥammedīye. Er lebte wie 
sein Bruder in Gelibolu und auch sein Grab ist dort. Er schrieb nach Art der Muḥam-
medīye ein Werk namens Envār el-ʿĀşıḳīn, welches gedruckt und berühmt ist.189 

                                                                                          
184  Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ 1269, 1, 128, „O welterleuchtende Sonne, Himmel des Wissens, aus de-

ren Atem die Welt des Wissens entsteht“ ( كه شد از انفاس او جهان علوم| بافٓتاب جهانتاب اسٓمان علوم ). 
185  Tuḥfet el-Mücāhidīn, SK Nuruosmaniye 2293, 498a. 
186  Siehe unten Abschnitt 2.5.5. 
187  Tuḥfet el-Mücāhidīn, SK Nuruosmaniye 2293, 498a. 
188  Tuḥfet el-Mücāhidīn, SK Nuruosmaniye 2293, 498a. 
189  Ḳāmūs el-Aʿlām 1306-1316/1889-1898, 1, 791. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 69 

Der kurze Text beinhaltet die Standardinformationen, welche auch in den frühen 
osmanischen ṭabaḳāt-Werken zu finden sind. Es fehlt aber – im Gegensatz zu den 
ṭabaḳāt – jegliche religiöse Eulogie. Interessant ist, dass darüber hinaus auf die 
Verbreitung des Werkes hingewiesen wird, d. h. die Tatsache erwähnt wird, dass 
sein Werk Envār el-ʿĀşıḳīn gedruckt vorliegt.  

2.4.3 Die menāḳıb-Literatur zu Aḥmed Bīcān 

Zu Aḥmed Bīcān liegt keine menāḳıb-Sammlung vor. Einzelne Erzählungen, wie 
sie für die menāḳıb-Literatur typisch sind, sind in den anderen Quellen – Evliyā 
Çelebi oder Muṣṭafā ʿĀlī – enthalten. 

2.4.4 Reisebericht Evliyā Çelebis 

In Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme gibt es einen ausführlichen Abschnitt zu Aḥmed 
Bīcān.190 Die biographischen Informationen machen darin aber nur den kleineren 
Teil aus. Ausführlich berichtet Evliyā Çelebi von einem eigenen Erlebnis, welches 
ihn mit der Frage konfrontierte, wo sich das Grab Aḥmed Bīcāns tatsächlich be-
findet.  

Im kurzen biographischen Abschnitt geht Evliyā Çelebi auf das familiäre Verhältnis Aḥmed 

Bīcāns zu Yazıcıoġlı Muḥammed sowie den Inhalt und die Qualität seines Werkes Envār el-
ʿĀşıḳīn ein. Evliyā Çelebi betont, dass Aḥmed Bīcān sowohl mütterlicher- als auch väterlicher-

seits der jüngere Bruder von Yazıcıoġlı Muḥammed war. Er lobt die Envār el-ʿĀşıḳīn als ein 

Grundlagenwerk für den echten Ṣūfī und nennt einige von Aḥmed Bīcāns Quellen. Dabei 

sieht er einen deutlichen Schwerpunkt auf Literatur zu den Geheimwissenschaften.191 Der 

Hinweis auf die Geheimwissenschaften legt jedoch nahe, dass es sich um eine Verwechslung 

der Envār el-ʿĀşıḳīn mit einem anderen Werk, Dürr-i Meknūn, handelt. Im Gegensatz zu den 

Envār el-ʿĀşıḳīn enthält dieses nämlich ein Kapitel zur Thematik.192  

Evliyā Çelebi lokalisiert Aḥmed Bīcāns Grab in Gelibolu, ganz in der Nähe von 
jenem seines Bruders. Er weist jedoch darauf hin, dass ihm 1062 h. (1651/1652), 
als er im Gefolge von Melek Aḥmed Paşa nach Sofia kam, der Imam der Maḥmūd 

                                                                                          
190  [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 5, 165. [Seyāḥatnāme], 1314-1318, 5, 320. 
191  Evliyā Çelebī verweist auf das „Wissen“ von ʿAlī b. Abī Ṭālib, Ibn ʿArabīs Fuṣūṣ al-Ḥikam 

und ein Buch Namens Cifr-i Cāmiʿ [Ǧafr al-Ǧāmiʿ]. Diese drei Quellen bringt er mit Ge-
heimwissenschaften (ʿilm-i cifr bzw. ʿilm-i ledün) in Verbindung. Der Indexeintrag zu Kitāb al-
Ǧafr al-Ǧāmiʿ in Brockelmann 1937-1943 führt allerdings zu keinem Ergebnis. Im Online-
Katalog der Süleymaniye (www.suleymaniye.gov.tr/Yordam.htm) und der Milli Kütüphane 
(www.yazmalar.org.tr) finden sich unter diesem Titel die Werke verschiedener Autoren, am 
häufigsten wird das Werk ʿAlī b. Abī Ṭālib zugeschrieben; Süleymaniye: Lala İsmail 280; 
Kılıç Ali Paşa 686; Hamidiye 857; Carullah 1547 und Carullah 1551. 

192  Kaptein 2007, 291-308. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 70 

Paşa-Moschee dort das Grab Aḥmed Bīcāns zeigte.193 Evliyā Çelebi gibt einen län-
geren Dialog wieder, in welchem er mit dem Imam erörtert, wie es möglich sei, 
dass sich das Grab Aḥmed Bīcāns in Sofia befinde, da dieser doch, wie allgemein 
bekannt sei, in Gelibolu begraben wurde. Der Streit mit dem älteren Bruder wird 
dabei von dem Imam in Sofia als Grund dafür genannt, warum Aḥmed Bīcān Ge-
libolu verließ, sich in Sofia ansiedelte und dort schließlich auch starb. Wir haben 
es hier also mit einem Fall zu tun, in welchem der Autor – Evliyā Çelebi – aus-
drücklich darauf hinweist, dass er eine mündliche Erzählung zu Papier bringt.  

2.4.5 Historiographie  

Aḥmed Bīcān wird in der historiographischen Literatur nur von einem einzigen 
Autor, Muṣṭafā ʿĀlī, erwähnt. Im fünften Band seines Werks Künh el-Aḫbār findet 
sich der früheste Beleg für einen Text, welcher von einem Konflikt zwischen den 
beiden Brüdern und Aḥmed Bīcāns Umkehr berichtet. Das Motiv des Konflikts 
zwischen den Brüdern ist auch in ʿAlī Efendis Tuḥfet el-Mücāhidīn und Evliyā Çe-
lebis Seyāḥatnāme belegt. In diesen beiden Fällen handelt es sich um Texte, welche 
nach dem Künh el-Aḫbār verfasst wurden, und zumindest ʿAlī Efendi benutzt in 
seinem Tuḥfet el-Mücāhidīn Muṣṭafā ʿĀlīs Künh el-Aḫbār in anderem Zusammen-
hang als Quelle. Es ist gerade deshalb zu betonen, dass Muṣṭafā ʿĀlīs Bericht über 
Aḥmed Bīcān sich deutlich von den anderen Quellen unterscheidet:  

Scheich Aḥmed b. Kātib: Er ist der Bruder des besagten Heiligen (ʿazīz) [Yazıcıoġlı Mu- 
ḥammeds] und bekannt unter dem Namen Aḥmed Bīcān. Das Buch Envār el-ʿĀşıḳīn ist 
sein/ihr194 Werk. Es heißt, dass er sich anfangs einem Leben in Saus und Braus und dem 
Trunk hingegeben hat. Eines Tages aber wandte er sich mit demütigem Flehen an seinen 
heiligen (ʿazīz) [Bruder]: „Euch sind ja so viele Werke eigen; diese sind bis zum Jüngsten 
Tag der Anlass zur Fürbitte für euch (ḳıyāmete dek duʿāŋuza bāʿisdür). Ich aber habe, da ich 
solcher Werke nicht fähig bin, kein Kapital (sermāye).“ Der Scheich erbarmte sich und 
schrieb das Buch Envār unter seinem Namen und zeigte ihm den rechten Weg.195 

Muṣṭafā ʿĀlī schildert also Aḥmed Bīcāns Verirrung und Umkehr. Die Hilfe des 
älteren Bruders ist in der vorliegenden Variante aber bemerkenswert. Aḥmed 
Bīcāns Bitte an den Bruder bezieht sich auf einen ganz bestimmten Aspekt der 
Buchüberlieferung. Er geht davon aus, dass viele Kopisten, Leser und Hörer von 
Yazıcıoġlı Muḥammeds Texten in Zukunft für diesen bei Gott Fürbitte (duʿā) ein-
legen werden. Tatsächlich finden sich entsprechende Formeln der Fürbitte in vie-
len Abschriften. Aḥmed bedauert, dass er selbst dieses „Kapital“ für künftige Für- 
 

                                                                                          
193  Zu diesem Grab Kaptein 1997, 28-30 und 38; Semavi Eyice, „Ahmed Bîcan Türbesi,“ DİA, 

2 (1989), 52.  
194  Das Pronomen 3. Pers. Pl. (bunlaruŋ müʾellefidür) ist doppeldeutig, da Muṣṭafā ʿĀlī für Ṣūfī-

Scheiche grundsätzlich Pronomen und Suffixe im Plural verwendet.  
195  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 237.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 71 

bitten nicht hat, und bittet den Bruder um Hilfe. Der angewandte Kniff ist, dass 
Yazıcıoġlı Muḥammed ein Werk unter dem Namen des jüngeren Bruders schreibt, 
weil dieser laut Muṣṭafā ʿĀlīs Erzählung nicht in der Lage ist, selbst ein Buch zu 
schreiben.196 Die Fürbitten künftiger Kopisten, Leser und Hörer gehen aber folg-
lich für den jüngeren Bruder an Gott.  

Muṣṭafā ʿĀlīs Text endet mit einem Hinweis auf den Vater der beiden Yazıcıoġlı-
Brüder. Der Vater hieß Ṣalāḥeddīn, befasste sich mit Astrologie (ʿilm-i nücūm) und 
verfasste ein Werk namens Melḥame. Laut Muṣṭafā ʿĀlī war der Geburtsort „ver-
mutlich Ankara oder einer Stadt in Anatolien“ – allerdings bleibt in seiner Formu-
lierung (menşe-i mevlidleri Anḳara yā ḫud vilāyet-i Rūmuŋ ḳaṣabātından biri olmaḳ iḥ-
timāldur) unklar, ob der Geburtsort des Vaters oder der Söhne gemeint ist.197 

2.4.6 Mitüberlieferung in Handschriften und Drucken 

In den Handschriften von Aḥmed Bīcāns Envār el-ʿĀşıḳīn kommen Notizen zur 
Biographie des Autors äußerst selten vor. Unter den 78 von mir gesichteten 
Handschriften befinden sich nur in dreien biographische Glossen: 1. Ankara TDK 
Yz. A 352a; 2. MK Ankara İHK 06 Hk 58; 3. Kairo, Dār al-Kutub; Tārīḫ Taymūr 
1802. Zwei der Handschriften sind zwar datiert (TDK Yz. A 352a: Ẕīlḳaʿde 
985 h./1578; Tārīḫ Taymūr 1802: C II 957 h./1550), die biographischen Einträge 
sind jedoch alle nicht datierbar.  

Der Duktus der biographischen Notiz in TDK Yz. A 352a lässt einige Schreib-
routine erkennen; die sporadische Punktierung deutet auf eine Gelehrtenschrift 
hin. Eine zuverlässige zeitliche Eingrenzung ist aber nicht möglich (Abbildung 
2.1):  

Der Verfasser dieses Buches, der edle und gelehrte Scheich ʿārif bi-llāh Aḥmed Efendi – Gott 

heilige sein Geheimnis – ist als Aḥmed Bīcān bekannt. Er gehörte zu den herausragendsten 

Nachfolgern (baş ḫalīfeleri) von Ḥacı Bayram und ist in der Festung Gelibolu begraben. So 

steht es im Buch aš-Šaqāʾiq. Sein edles Buch ist bei den ʿulemā äußerst beliebt – insbesondere 

liebt es jeder einzelne der edlen Mollas in Konstantinopel.198 

Der kurze Abschnitt klassifiziert den Autor Aḥmed Bīcān als ʿārif sowie als wichti-
gen Nachfolger Ḥacı Bayrams. Er lokalisiert sein Grab in Gelibolu. Es handelt sich 

                                                                                          
196  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 237: şeyḫ daḫı taraḥḥum buyurub kitāb-ı Envār anlaruŋ nāmına 

teʾlīf ḳılur ve kendüleri dest-i tevbe ile irşād ėder.  
197  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 237. Muṣṭafā ʿĀlī verwendet das Possessivsuffix 3. Pers. Pl. 

grundsätzlich auch für Einzelpersonen. Es kann daraus also nicht eindeutig geschlossen 
werden, dass die beiden Brüder gemeint sind.  

198  TDK Yz. A 352a, 1a: Bu kitābuŋ müʾellifi olan eş-şeyḫ el-fāżıl el-ʿālim el-ʿārif bi-llāhi taʿālā / Aḥ-
med Efendi ḳaddese ‘llāhü sırrahu l-ʿazīz Aḥmed Bīcān dėmekle maʿrūf / dururlar (دُرُرْلر) el-Ḥācc 
Bayram ḥażretlerinüŋ baş ḫalīfelerindendür / Maḥrūse-i Gelibolıda medfūndur kitāb eş-Şeḳāʾiḳda 
böylece meẕkūrdur / bu kitāb-ı şerīfi ḫod ʿulemāʾ-i ʿıẓām içre ġāyetde maḳbūldur / ḫuṣūṣā fuḍalāʾ-i 
mevālī-i Ḳosṭanṭinīyenüŋ her biri buŋa ʿāşıḳ / olmışdur. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 72 

also um Informationen, welche in der ṭabaḳāt-Literatur zu Aḥmed Bīcān geläufig 
sind. Die Quelle wird auch explizit genannt: Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmā- 
nīya. Der Verweis auf Ḥacı Bayram spricht allerdings dafür, dass Mecdīs Überset-
zung von Ṭaşköprizādes Werk die eigentliche Quelle war. Beachtlich ist auch der 
abschließende Satz, der auf die Popularität des Werks bei den ʿulemā hinweist. 

Die beiden anderen biographischen Texte lassen sich eindeutig ins 19. oder frü-
he 20. Jahrhundert datieren. Tārīḫ Taymūr 1802 enthält auf Folio 1a eine Notiz, 
welche darauf hinweist, dass es sich beim Autor der Envār el-ʿĀşıḳīn um einen der 
ʿulemā handelt, welche zur Regierungszeit von Sultan Murād II. (reg. 824-
855 h./1421-1451) wirkten, dass das Sterbedatum aber nicht bekannt sei. Als 
Quelle verweist der kurze Eintrag auf Muʿallim Nācīs (st. 1893) Enzyklopädie 
Esāmī (erschien 1308 h./1890).199 Der Eintrag in 06 Hk 58 ist aufgrund des Schrift-
duktus rıḳʿa ebenfalls in die Zeit nach 1800 zu datieren.200 

Die Envār el-ʿĀşıḳīn-Drucke des 19. Jahrhunderts enthalten ohne Ausnahme 
keine biographische Mitüberlieferung. Auf diesen Umstand wird unten im Ver-
gleich mit den Muḥammedīye-Drucken noch genauer einzugehen sein. 

2.4.7 Zwischenfazit 

Aḥmed Bīcāns Selbstdarstellung in seinen Envār el-ʿĀşıḳīn beinhaltet neben den ge-
läufigen Informationen zu Lokalisierung, Datierung und Ordenszugehörigkeit 
auch seine Sicht auf das gesellschaftliche Umfeld in Gelibolu. Das ist durchaus ver-
gleichbar mit Eşrefoġlıs Einleitungspassage zu seinem Müzekkī n-Nüfūs. Aḥmed 
Bīcān findet – genauso wie Yūnus Emre – früh in die ṭabaḳāt-Literatur Aufnahme, 
nämlich mit Lāmiʿīs Appendix zu Ǧāmīs Nafaḥāt al-Uns im frühen 16. Jahrhun-
dert. Die ṭabaḳāt-Texte beinhalten zum größten Teil wiederum die geläufigen In-
formationen, die mit Aḥmed Bīcāns Selbstdarstellung übereinstimmen. Diese 
knappen biographischen Angaben werden von einigen Autoren wie Mecdī, 
Muṣṭafā ʿĀlī oder ʿAlī Efendi ergänzt. Die letzteren beiden gehören zusammen 
mit Evliyā Çelebi zu einer Gruppe von drei Autoren des späten 16. und des 17. 
Jahrhunderts, welche die Standardinformationen durch Hinweise auf den Konflikt 
zwischen den beiden Brüdern Yazıcıoġlı ergänzen. Am auffälligsten ist darunter die 
singuläre Darstellung Muṣṭafā ʿĀlīs, wonach es sich bei den Envār el-ʿĀşıḳīn gar 
nicht um Aḥmed Bīcāns Werk handelt. Es ist davon auszugehen, dass die drei ge-
nannten Autoren in ihren Ergänzungen mündliche Überlieferungen verschriftlich-
ten. Evliyā Çelebi weist sogar ausdrücklich auf einen mündlichen Bericht des 
Imams in Sofia hin.  
 

                                                                                          
199  DKM Tārīḫ Taymūr 1802, 1a. Zu Muʿallim Nācīs Esāmī vgl. Özege 1971-1979, 1, 358. 
200  MK, 06 Hk 58, 0a [nicht gezähltes Blatt vor Folio 1]. Zum rıḳʿa-Duktus siehe Kütükoğlu 

1994, 67f.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 73 

Nur in seltenen Einzelfällen sind Kurzbiographien als Mitüberlieferung in 
Handschriften zu finden. Unter diesen biographischen Glossen sind die datierba-
ren sehr spät, im 19. Jahrhundert, entstanden. Die Envār el-ʿĀşıḳīn-Drucke enthal-
ten generell keine biographischen Begleittexte. Das Fehlen bestimmter Quellen-
gattungen – exegetische Literatur oder Archivalien – wird unten noch ausführlich 
besprochen.  

2.5 Yazıcıoġlı Muḥammed  

2.5.1 Yazıcıoġlı Muḥammeds Selbstdarstellung  

Im Text der Muḥammedīye und in anderen Werken Yazıcıoġlı Muḥammeds finden 
sich im Vergleich zu den oben, in Abschnitt 2.3 besprochenen Werken verhältnis-
mäßig viele Informationen über den Autor. Dies schließt Aussagen zum familiären 
Kontext, zur Datierung und Lokalisierung ein: 1. Der Autor nennt sich in der 
Muḥammedīye mehrmals beim Namen, wobei er vom Patronym unterschiedliche 
Varianten verwendet: In der Einleitung handelt es sich um den Namen Yazıcıoġlı 
Muḥammed, im Kolophon um Muḥammed b. Ṣāliḥ b. Süleymān.201 Daraus wird 
meist geschlossen, dass der Vater identisch mit Yazıcı Ṣāliḥ, dem Autor eines astro-
logischen Werkes namens Şemsīye, sei.202 Muṣṭafā ʿĀlī und Evliyā Çelebi sind die 
ersten Autoren, welche Yazıcıoġlı Muḥammeds Vater mit dem Autor der Şemsīye 
identifizierten.203 Neben seinem Vater erwähnt der Autor in der Muḥammedīye 
auch seinen jüngeren Bruder Aḥmed Bīcān als Verfasser der Prosaversion.204 2. 
Yazıcıoġlı weist daraufhin, dass er sich in Gelibolu angesiedelt hat.205 3. Das Werk 
wird auf den letzten Tag des Monats Cemāẕī II 853 h. (19. August 1449) datiert.206 

                                                                                          
201  VGM 431/A, [003] und [324]. Das entspricht Çelebioğlu 1996, 2, 7 (Vers 69) und 606 (Ko-

lophon). In Yazıcıoġlıs Maġārib az-Zamān und seinem Šarḥ Fuṣūṣ al-Ḥikam lautet das Pa-
tronym Ibn Ṣāliḥ al-Kātib; vgl. Šarḥ Fuṣūṣ al-Ḥikam, BDK 3417, 1b; Maġārib az-Zamān, SK 
Ayasofya 2081, 3a; Nuruosmaniye 2593, 3a. 

202  Gibb 1900-1909, 1, 391; Çelebioğlu 1996, 1, 9; Ambros 2002; Uzun 2005. In der Abschrift 
von Yazıcı Ṣāliḥs Şemsīye, SK Pertevniyal 766, 12a, nennt sich der Autor „Yazıcı Ṣalḥ ad-dīn“ 
ينْ)  .Zu dieser Namensvariante und der Identität des Vaters allgemein vgl .(صَلحَْ الّدِ
Çelebioğlu 1996, 1, 9f.  

203  Seyāḥatnāme 1999-2007, 5, 166, und Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 237; dort Verweis auf 
Melḥame-i Kübrā, ein „Werk über die Wissenschaft von den Sternen“ (ʿilm-i nücūm). Vgl. 
auch Çelebioğlu 1996, 1, 14.  

204  Çelebioğlu 1996, 1, 31; Çelebioğlu 1996, 2, 598 (Verse 8882-8889); Laleli 1491, 276b-277a. 
205  VGM 431/A, [321]; Laleli 1491, 276b. Vgl. Çelebioğlu 1996, 1, 17, Çelebioğlu 1996, 2, 

597, Vers 8870 (temekkün und tavaṭṭun). In den Maġārib az-Zamān wird der Name Gelibolu 
mit dem Attribut dār al-ǧihād aḥsan al-bilād beschrieben, Ayasofya 2081, 3; Nuruosmaniye 
2593, 3a. 

206  VGM 431/A, [322]; Çelebioğlu 1996, 2, 598, 8890. Die Datierung fällt in die zweite Regie-
rungszeit Murads II.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 74 

Einige Informationen enthält die Muḥammedīye auch zum sozialen und spiritu-
ellen Kontext des Autors. 4. Yazıcıoġlı nennt die Namen seiner Lehrer Zeyn el-
ʿArab und Ḥaydar-i Ḫāfī. Der erstere ist, wie Çelebioğlu schon festgestellt hat, der 
ḥadīṯ-Gelehrte ʿAlī b. ʿAbdullāh b. Aḥmed Zeyn el-ʿArab.207 Ḥaydar-i Ḫāfī ist je-
doch nicht identifizierbar.208 5. Yazıcıoġlı weist in der Muḥammedīye – wie auch in 
seinen anderen Werken – darauf hin, dass er Adept von Scheich Ḥacı Bayram Velī 
ist.209 6. Er widmet das Werk Sultan Murād II.210  

Yazıcıoġlı legt in der Einleitung auch dar, welche Gründe ihn veranlassten, die 
Muḥammedīye zu verfassen. Diese Passage ergänzt die bereits genannten Koordina-
ten seines sozialen und spirituellen Umfelds.211 Im Gegensatz zu Eşrefoġlı, der in 
seinem Werk Müzekkī n-Nüfūs die institutionalisierte Beziehung des Ṣūfī-Scheichs 
zum Adepten im Kontext eines Ṣūfī-Ordens thematisiert, betont Yazıcıoġlı, wie 
wichtig für ihn auf seiner Suche nach Gott Askese und Klausur seien. Die beiden 
Autoren sehen in sich jeweils eine andere Ausprägung des Ṣūfīsmus verkörpert – 
einerseits den Ṣūfī-Scheich als Lehrer im Netzwerk eines Ṣūfīordens und anderer-
seits den Ṣūfī-Scheich als Individuum in Klausur. Allerdings sind es dann auch im 
Fall von Yazıcıoġlı die Ṣūfīs in seinem Umfeld in Gelibolu, welche sich mit der 
Bitte um eine Prophetenbiographie in türkischer Sprache an ihn wenden. Wichtig 
ist ihnen die Vertrauenswürdigkeit und Authentizität der Biographie, die sich auf 
Koranexegese und Traditionswissenschaft stützen müsse. Yazıcıoġlı ist zunächst 
sehr zurückhaltend, da es schon „so viele mevlid-Texte“ (nėce mevlid kitābı) gebe.212 
Schließlich empfängt er aber im Traum direkt vom Propheten den Auftrag, die 
Muḥammedīye zu schreiben:213 

İçür ḥikmet şarabın ümmetüme / Sözümi söyle ḫalḳa ʿāşikārā 
Tamāmet ṭolsun iller muʿcizātum / Yėtişsün sözlerüm mülk-ü diyāra 
Şu resme eyle imdi beni taḳrīr / İşitsün Mıṣr-u Şām Rūm-u Buḫārā 
Yeŋile mevlidüm çıḳsun cihāna / Egerçi söylenür dehren fe-dehrā 
Ki dübdüz ʿālemüŋ ḫalḳı işitdi / Benüm evṣāfumı berren ve baḥrā  

Gib meiner Gemeinde den Wein der Weisheit zu trinken. / Erzähle meine Worte den 
Leuten auf verständliche Weise. / Meine Wunder sollen die Länder erfüllen. / Meine 
Worte sollen in alle Länder und Reiche kommen. / Schreibe darum derart über mich, / 

                                                                                          
207  VGM 431/A, [324], das entspricht Çelebioğlu 1996, 2, 603, Verse 8973-74; vgl. Çelebioğlu 

1996, 1, 18f.; dort auch zu Zeyn el-ʿArabs Grab in Gelibolu; die Grabinschrift wurde Ende 
des 18. Jahrhunderts (1219 h.) angebracht. Zu Zeyn el-ʿArab siehe auch Kašf aẓ-Ẓunūn 
1941-1943 [19712], 2, 1699.  

208  Zu Ḥaydar-ı Ḫāfī gibt auch Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı keine Informationen. Er betont lediglich, 
dass er nicht mit Ḥaydar-ı Herevī verwechselt werden dürfe, der ein Schüler von Taftazānī 
sei und das Todesurteil gegen Scheich Bedreddīn durch ein Fatwa sanktionierte, Feraḥ er-
Rūh 1294, 561. Vgl. unten Abschnitt 2.5.8.  

209  VGM 431/A, [319]; Çelebioğlu 1996, 1, 23; Çelebioğlu 1996, 2, 592f., Verse 8788-8814. 
210  VGM 431/A, [320f.]; Çelebioğlu 1996, 2, 594f., Verse 8818 und 8846. 
211  VGM 431/A, [002]; Laleli 1491, 2b-3b; Çelebioğlu 1996, 2, 4-6. 
212  VGM 431/A, [002]; Çelebioğlu 2, 5, Vers 39. 
213  VGM 431/A, [002]; Çelebioğlu 2, 6, Vers 57. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 75 

dass Kairo, Damaskus, [Ost-]Rom und Buḫārā von mir hören. / Erneuere mein Mevlid, es 
soll sich in alle Welt hinaus verbreiten. / Es soll bis in Ewigkeit rezitiert werden, / so dass 
die Leute in der ganzen Welt es gehört haben [werden], / meine Vita zu Wasser und zu 
Land [gehört haben werden].  

Der Wunsch des Propheten – bzw. des Autors – ist also eine Verbreitung „zu Was-
ser und zu Land“ bzw. eine weltweite Verbreitung, hier symbolisiert durch die vier 
städtischen Zentren Kairo, Damaskus, [Ost-]Rom und Buḫārā, d. h. die Regionen 
Ägypten, Syrien, Anatolien und Transoxanien. Der Wunsch der Ṣūfīs in Gelibolu 
wird also erfüllt. Wie sein Bruder Aḥmed Bīcān weist auch Yazıcıoġlı Muḥammed 
darauf hin, dass die Muḥammedīye eine Übersetzung seines eigenen Werkes Maġā-
rib az-Zamān ist.214 

Neben konkreten Informationen – d. h. der Datierung und Lokalisierung sowie 
dem Verweis auf familiäre Beziehungen – schildert der Autor der Muḥammedīye 
den Lesern also sein Leben zwischen individueller Gottessuche in Klausur und ge-
sellschaftlichem Wirken.  

Das gesellschaftliche Umfeld, welches Yazıcıoġlı Muḥammed schildert, ist von 
Ṣūfīs geprägt. Die wichtige militärisch-strategische Rolle Gelibolus und damit eine 
vom Kämpfern (ġāzī) geprägte Gesellschaft spricht er – im Gegensatz zu seinen 
beiden arabischsprachigen Werken, den Maġārib az-Zamān und dem Kommentar 
zu Ibn ʿArabīs Fuṣūṣ al-Ḥikam – in der Muḥammedīye nicht an. Der jüngere Bruder 
geht in den Envār el-ʿĀşıḳīn viel expliziter auf die Bedeutung des cihād in seinem 
gesellschaftlichen Umfeld ein.215 

2.5.2 Yazıcıoġlı Muḥammed in der ṭabaḳāt-Literatur 

Auf den sehr heterogenen Charakter der Ergänzungen Lāmiʿīs zu Ǧāmīs Nafaḥāt 
al-Uns wurde bereits verwiesen.216 Wie bei Yūnus Emre geht Lāmiʿī in seinen 
Fütūḥ el-Mücāhidīn (927 h./1521) im Abschnitt über die Brüder Yazıcıoġlı über-
haupt nicht auf die Initiationskette (silsile) ein – obwohl er diese andernorts aus-
führlich thematisiert. Er ordnet sie auch nicht dem Bayramīye-Orden zu. Lāmiʿīs 
Schwerpunkt liegt klar auf ihrem literarischem Werk – dieses war ganz offensicht-
lich der Anlass, die Biographien der beiden in den Appendix zu Ǧāmīs Nafaḥāt al-
Uns aufzunehmen:217  

Zu den Berühmtheiten gehören in Gelibolu auch die Yazıcıoġlıs, Aḥmed Çelebi und 
Muḥammed Çelebi, Gott erbarme sich der beiden. Aḥmed Çelebi nennt man auch 
Bīcān, er ist der Autor der Envār el-ʿĀşıḳīn. Muḥammed Çelebi ist der Autor der 
Muḥammedīye. Beide sind voller Verdienste und sie sind ganz und gar den Weg der Ṣūfīs 
gegangen. Sie liegen in Gelibolı. Ihre Heiligenwunder (kerāmāt) und ihre Verdienste 

                                                                                          
214  Çelebioğlu 1996, 2, 597, Vers 8879; VGM 431/A, [321]. 
215  Siehe oben Abschnitt 2.4.1. 
216  Siehe oben Abschnitt 2.2.2. 
217  Fütūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 710. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 76 

(feżāʾil) sind aus ihren Schriften ersichtlich. Die Muḥammedīye bedarf überhaupt keiner 
Erläuterung. Sie ist die Quintessenz (faṣlü l-ḫiṭāb)218 in türkischer Sprache und genau das 
richtige Buch für Prediger (erbāb-ı mevāʿıẓuŋ kemāl-i ṣıḥḥat üzere kitābıdur).219 

Zunächst lokalisiert Lāmiʿī die beiden Brüder also in Gelibolu, ohne allerdings 
konkret zu schreiben, ob es sich um den Geburtsort oder den Ort ihres Wirkens 
handelt. Erst weiter unten schreibt er konkret, dass sie dort auch begraben sind. 
Lāmiʿī gibt den beiden jeweils den Titel çelebi und kennzeichnet sie somit als gebil-
dete religiöse Autoritäten.220 Außerdem verweist er auf Aḥmeds Beinamen Bīcān 
(d. h. „der leblose“ bzw. „der schwache, kraftlose“) – der sich zum festen Namens-
bestandteil entwickeln sollte oder aber schon entwickelt hatte. Die Aussage, dass 
beide Ṣūfīs waren, ist dann schon die letzte im engeren Sinn biographische. Lāmiʿī 
fährt fort mit Angaben zum literarischen Werk der Brüder Yazıcıoġlı – er nennt je-
weils eines der Werke: die Muḥammedīye und Envār el-ʿĀşıḳīn. Menāḳıb-Erzählun- 
gen zu den beiden fehlen in Lāmiʿīs Text – im Gegensatz zum Abschnitt über Yū-
nus Emre – ganz. Die kerāmāt zeigen sich in ihren Schriften, womit Lāmiʿī unter 
anderem auf Yazıcıoġlı Muḥammeds Berichte über seinen vertrauten Umgang mit 
dem Propheten im Traum verweisen dürfte.  

Lāmiʿī geht, wie die beiden abschließenden Sätzen zeigen, davon aus, dass die 
Muḥammedīye dem Leser bekannt war und lobt sie sehr. Dass die Werke der Brüder 
Yazıcıoġlı in den 1520er Jahren sehr berühmt waren, zeigt aber auch schon der 
Umstand, dass Lāmiʿī es für angebracht hielt, sie in den Anhang zu seiner Ǧāmī-
Übersetzung aufzunehmen. Informationen, welche über die in der Muḥammedīye 
und den Envār el-ʿĀşıḳīn gegebenen hinausgingen, lagen ihm aber offenbar nicht 
vor. 

Über die von Lāmiʿī aufgezeichneten biographischen Informationen geht der Ein-
trag zu Yazıcıoġlı Muḥammed in Ṭaşköprizāde Aḥmads aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 
(965 h./1558) deutlich hinaus:  

Yazıcızāde Muḥammed Çelebi: Dazu [d.h. zur sechsten Klasse/aṭ-ṭabaqa as-sādisa]221 
gehört auch der ʿārif bi-llāh Scheich Muḥammed, auch bekannt als Ibn al-Kātib. 

                                                                                          
218  Die Formulierung faṣlü l-ḫiṭāb bezeichnet die Worte ammā baʿd zwischen dem einleitenden 

Gotteslob und den Erläuterungen zur Thematik des Buches, vgl. Ḳāmūs-ı Türkī 1317, 998. 
Ebenso auch Steingass 1892 [1998], 931, dort zusätzlich the legal maxim «clear proof (is in-
cumbent) upon the claimant, the oath upon the denier of the claim»; any brilliant or pithy saying, 
which distinguishes between truth and falshood. Letzteres gebe ich hier mit „Quintessenz“ wie-
der. 

219  Fütūḥ el-Mücāhidīn 1993 [1289], 691. 
220  Der Titel çelebi wurde schon in verschiedenen Studien besprochen; er hat unterschiedliche 

Bedeutungsnuancen und kann je nach Kontext konkret einen Sohn des osmanischen Sul-
tans oder aber einen Nachkommen Mevlānā Ǧalāl ad-Dīn Rūmīs kennzeichen. Er kann 
aber auch ganz allgemein für gebildete Autoritäten und Personen mit guten Umgangsfor-
men verwendet werden. Vgl. Mehmed İpşirli, „Çelebi,“ in DİA, 8 (1993), 259; Tietze 2002-
2010, 491f.; Ayverdi 20062, 1, 551; Ḳāmūs-ı Türkī 1317, 514f.  

221  D. h. Regierungszeit von Sultan Murād II.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 77 

Er gehört zu den Nachfolgern (ḫulafāʾ) von Scheich al-Ḥāǧǧ Bayrām, Gott heilige sein 
Geheimnis, er ließ sich in der Stadt Gelibolu nieder – Gott zugewandt und zurückgezo-
gen von den Menschen.  
Er dichtete ein Buch auf Türkisch und nannte es Muḥammedīye. Es behandelt vom An-
fang der Welt bis zum Tod unseres Propheten Muḥammad – Gott segne ihn und schen-
ke ihm Heil – alles, was in den Korankommentaren, den Prophetenüberlieferungen und 
den [übrigen] zuverlässigen Werken beschrieben wird. Es ist stellenweise mit Ṣūfī-Wissen 
durchmischt. Es ist ein vortreffliches Buch, auf dessen Überlieferung man sich verlassen 
kann. Auch ein Kommentar zu den Fuṣūṣ des Ibn al-ʿArabī stammt von ihm, er hat diese 
zusammenfassend (ʿalā sabīli l-iǧmāl) kommentiert und sich nicht mit der Auslegung der 
problematischen Passagen befasst. Ihm sind offensichtliche und verborgene Heiligen-
wunder (kerāmāt) eigen, welche aus dem besagten Werk ersichtlich werden. Sein Grab ist 
[auch] in der besagten Stadt [Gelibolu]. Gott heilige sein kostbares Geheimnis.222 

Zunächst nennt Ṭaşköprizāde verschiedene Namensvarianten, klassifiziert Yazıcı- 
oġlı chronologisch – die Personen der „sechsten Klasse“ sind zur Regierungszeit 
von Sultan Murād II. verstorben – und beschreibt seinen Platz in der Ṣūfī-
Hierarchie: als ʿārif gehört er zu denen, welche auf dem Pfad zu Gott die höchste 
Stufe erreicht haben. Dann thematisiert er Yazıcıoġlıs Verhältnis zu Ḥacı Bayram 
bzw. zum Bayramīye-Orden und seinen Wirkungsort Gelibolu. Darüber hinaus 
wird kurz Yazıcıoġlıs asketische Zurückgezogenheit erwähnt. Auch Ṭaşköprizāde 
gibt also nur knappe Informationen zur Person; sehr viel ausführlicher geht er auf 
Yazıcıoġlıs Werke ein. 

Ṭaşköprizāde verweist zusätzlich zur Muḥammedīye auf Yazıcıoġlıs Kommentar 
zu Ibn ʿArabīs Fuṣūṣ al-Ḥikam und beschreibt beide Werke kurz. Von der Muḥam- 
medīye gibt er den Inhalt wieder, unterschlägt dabei aber, wenn er es als Prophe-
tengeschichte vom Anfang der Welt bis zum Tod Muḥammads bezeichnet, die 
ausführlichen Passagen zur Eschatologie.  

In den folgenden Sätzen sind eindeutig Rechtfertigungsstrategien zu erkennen. 
Ṭaşköprizāde nimmt Yazıcıoġlı gegenüber möglicherweise vorgebrachten Vorwür-
fen orthodox sunnitischer Gelehrter in Schutz.223 Er unterstreicht, dass die Muḥam- 
medīye direkt auf den Quellen (Koran und Ḥadīṯ) basiert, gesteht jedoch ein, dass 
eine „Durchmischung mit Ṣūfī-Wissen“ stattgefunden hat. Seine abschließende 
Bewertung, dass die Wiedergabe der Quellen zuverlässig ist, kann deshalb durch-
aus als Fürsprache für den Autor verstanden werden. In diesem Zusammenhang 
sind auch Ṭaşköprizādes Bemerkungen zu Yazıcıoġlıs Fuṣūṣ-Kommentar zu verste-
hen, da Ibn ʿArabīs Fuṣūṣ al-Ḥikam von vielen Autoren der orthodoxen Sunna als 
problematischer Text betrachtet wird.224 Laut Ṭaşköprizāde enthalten Yazıcıoġlı 

                                                                                          
222  aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya 1985, 110f. 
223  Dass Ṭaşköprizāde sorgfältig zwische Orthodoxie und Heterodoxie unterschied, hat auch 

Kafadar hervorgehoben, vgl. Kafadar 1997, 54: Taşköprüzade, an eminent scholar of the six-
teenth century, was probably more concious of the distinction between orthodoxy and heterodoxy than 
his fourteenth century Ottoman forebears. 

224  Zur Polemik gegen Ibn ʿArabī siehe ausführlich Knysh 1999. Ein Beispiel aus dem 20. 
Jahrhundert besprochen in Chodkiewizc 1999.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 78 

Muḥammeds Werke insgesamt keine falschen, problematischen oder heiklen Aus-
sagen. Ein apologetischer Unterton ist auch bei späteren biographischen Autoren 
wie Laṭīfī zu erkennen. 

Mecdīs erweiterte Übersetzung Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ (995 h./1587) gliedert sich in ei-
nen ersten Teil, in welchem die Struktur von Ṭaşköprizādes Text noch klar erkenn-
bar ist, und einen Anhang (teẕyīl), welcher aus Mecdīs eigener Feder stammt.225 Im 
Vergleich zu Ṭaşköprizādes arabischem Original ist Mecdīs türkische Übersetzung 
durch häufigen Gebrauch von Reimprosa, durch die Verdoppelung von Satzglie-
dern mit Synonymen und durch Erweiterungen mittels zusätzlicher lobender At-
tribute charakterisiert. Dadurch entstehen längere, anspruchsvollere und damit 
auch unübersichtlichere Satzperioden. Die geradezu panegyrische Sprache fällt be-
sonders in jener Passage auf, in welcher Mecdī den einzigartigen Stil der Kapitel 
zur Eschatologie in Yazıcıoġlıs Muḥammedīye beschreibt. In dem einen Satz, wel-
chen Mecdī zu Yazıcıoġlıs Fuṣūṣ-Kommentar schreibt, ist derselbe rechtfertigende 
Unterton erkennbar wie in Ṭaşköprizādes Original. Zusätzlich zu Ṭaşköprizādes 
Feststellung, dass sich das Grab in Gelibolu befindet, weist Mecdī als erster darauf 
hin, dass dieses Grab von der Bevölkerung verehrt werde.226 

Die nun folgende, etwas längere Ergänzung (teẕyīl) geht detaillierter auf 
Yazıcıoġlıs Werke ein und knüpft damit an Mecdīs bereits oben eingefügte Ergän-
zungen an:  

Anhang (teẕyīl): Vom besagten [d. h. Yazıcıoġlı Muḥammed] gibt es auch ein umfassen-
des arabisches Werk namens Maġārib az-Zamān. Sein eigenes Werk, die Muḥammedīye, 
und die Envār el-ʿĀşıḳīn seines Bruders Aḥmed Bīcān sind Übersetzungen davon. Das 
steht ganz unmissverständlich in den Envār el-ʿĀşıḳīn. Vom besagten gibt es auch einen 
Kommentar der Eröffnungssure. Im Vorwort dieses Kommentars sagt er, dass er diesen 
zur Widerlegung der Ketzerei des [Seins-]Monismus (vücūdīye) verfasst habe, und betitelt 
die Einleitungspassage mit bestätigenden und klärenden Worten. Er verfasste die 
Muḥammedīye in Gelibolu an einem Gebetsort (muṣallā) mit Blick aufs Meer und baute 
dort eine Moschee. Er sagte, das sei der Ort von Ḥıżr und Elias, und hat dazu diese tür-
kischen Verse (ḳıṭʿa) geschrieben:  

Budur ol Ḫıżr-u İlyāsuŋ maḳāmı. 
Duʿā ḳılub vėrüŋ bunda selāmı. 
Bunları bunda görüb Yazıcıoġlı. 
Anuŋçun yapdı bu ʿālī maḳāmı. 

Dies ist der Ort von Ḫıżr und Elias. / Betet hier und grüßt die beiden. / Es hat dort 
Yazıcıoġlı die beiden gesehen. / Deshalb erbaute er diesen erhabenen Ort.227  

                                                                                          
225  Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ, 1, 127f.  
226  Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ 1269, 1, 128: maḥmīye-i Gelibolı’nuŋ ḫalḳı anuŋ ḳabr-ı şerīfini maẓānn-ı icā-

bet-i edʿīyedür dėyü iʿtiḳād eylemişlerdür. („Die Bevölkerung der Festung Gelibolu hält es für 
einen Ort, an dem Gebete gesprochen werden müssen.“) 

227  Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ 1269, 1, 128.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 79 

In der Ergänzung geht es hauptsächlich um Yazıcıoġlı Muḥammeds weiteres litera-
risches Schaffen. Mecdī verweist auf die Maġārib az-Zamān, welche Ṭaşköprizāde 
nicht erwähnte, und macht deutlich, dass die drei Werke der Muḥammedīye-Gruppe 
als Übersetzungen voneinander abhängig sind. Auch soweit handelt es sich noch 
um textimmanente Informationen, die Quelle, nämlich Envār el-ʿĀşıḳīn, nennt er 
explizit. Mecdī erwähnt schließlich noch einen Fātiḥa-Kommentar Yazıcıoġlıs und 
positioniert den Autor im Hinblick auf dessen religiöse Überzeugungen.228 Mecdī 
knüpft an Ṭaşköprizādes Argumente an und grenzt Yazıcıoġlı noch deutlicher ge-
genüber religiösen Strömungen ab, welche er selbst als Häresie einschätzt.  

Abschließend weist Mecdī auf eine Begegnung Yazıcıoġlıs mit Ḥıżr und Elias 
hin, welche als Auszeichnung zu verstehen ist und als Wunder bestätigt, dass er 
ein Heiliger ist.229 Der durch einen Moscheebau gekennzeichnete Wirkungsort 
wird laut Mecdī nach wie vor als Kultort besucht. 

Laṭīfī bezeichnet in seiner Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ (953 h./1546) Yazıcıoġlı als Asket, Bio-
graph und Autorität für die Koran- und Ḥadīṯ-Gelehrten.230 Dann folgen die 
schon von Lāmiʿī und Ṭaşköprizāde bekannten Informationen zu Wirkungsort, 
Werk und Ordenszugehörigkeit. Es folgt der ebenfalls geläufige Verweis auf den 
jüngeren Bruder und dessen Werk. Interessant ist es allerdings Laṭīfīs Aussage, es 
sei nicht bekannt, ob Yazıcıoġlı selbst als mürşid Adepten um sich versammelt ha-
be.231 

Wie Ṭaşköprizāde und dessen Übersetzer verweist Laṭīfī darauf, dass die Ge-
lehrten Yazıcıoġlıs Muḥammedīye gutheißen. Damit übernimmt er deren rechtfer-
tigende Formulierungen gegenüber dem Ṣūfi-Text. Außerdem ist Yazıcıoġlıs Werk 
laut Laṭīfī auch bei Predigern beliebt – er greift also eine Feststellung von Lāmiʿī 
wieder auf und führt weiter aus, dass die Muḥammedīye im Stil einer Predigt (vaʿẓ) 
oder eines Fürstenspiegels (naṣīḥat) geschrieben ist. Er unterstreicht so deren Qua-
lität als didaktischer Text. Laṭīfī informiert weiter über Yazıcıoġlıs Muḥammedīye, 
den Inhalt (Weltgeschichte von der Erschaffung bis zum Jüngsten Tag), deren 
Charakter als Übersetzungstext und das zugrunde liegende Werk Maġārib az-
Zamān. Er verweist ebenso wie Lāmiʿī und Ṭaşköprizāde auf Yazıcıoġlıs kerāmāt, 
welche aus dem Werk ersichtlich seien.  

                                                                                          
228  Als separates Werk konnte ich einen Fātiḥa-Kommentar anhand der mir vorliegenden 

Handschriften nicht belegen; Yazıcıoġlıs Maġārib az-Zamān enthalten jedoch einen aus-
führlichen Fātiḥa-Kommentar als eigenes Kapitel. Es ist also durchaus möglich, dass dieses 
Kapitel Mecdī als eigenständige Handschrift vorlag. Zu den Maġārib az-Zamān-Hand- 
schriften siehe unten Abschnitt 3.3.1.  

229  Zur Begenung mit Ḫıżr als Heiligenwunder (kerāmet) vgl. Franke 2000, 180-186; zu von 
Ḫıżr inspirierten Werken, vgl. Franke 2000, 280-284; dort auch ein Hinweis auf die betref-
fende Textstelle in der Muḥammedīye. Zum Freiluft-Gebetsplatz in Gelibolu, der auch heu-
te noch von Touristen und Pilgern besucht wird siehe Çelebioğlu 1996, 1, 40. 

230  [Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ] 2000, 131. 
231  [Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ] 2000, 132: ammā seccāde-i irşāda geçüb ṭālib-i irşād olanlardan kimseyi irşād 

ėtdükleri maʿlūm degüldür. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 80 

Laṭīfī greift zusätzlich Informationen aus dem Vorwort der Muḥammedīye auf 
und verweist darauf, dass Yazıcıoġlı mehrmals im Traum vom Propheten den Auf-
trag bekommen habe, die Muḥammedīye zu verfassen. Er bezieht sich außerdem 
auf eine zweite Textstelle in der Muḥammedīye, die ḳaṣīde-i Nūnīye (d. h. eine ḳaṣīde 
auf den Reimbuchstaben nūn), welche wichtige Kenntnisse über den tevḥīd und 
den Ṣūfismus vermittle.232 Die ḳaṣīde ist laut Laṭīfī geprägt von „symbolischen 
Formulierungen“ und „verborgenen Geheimnissen“. Laṭīfī bindet also stärker als 
seine Vorgänger eine Charakterisierung des literarischen Werks in die Biographie 
Yazıcıoġlıs ein. 

ʿAlī Efendi, der Autor der Tuḥfet el-Mücāhidīn ve Behcet eẕ-Ẕākirīn, beginnt die Bio-
graphie Yazıcıoġlı Muḥammeds, indem er auf ein persönliches Erlebnis verweist.233 
Es geht dabei um seinen Besuch am Grab Yazıcıoġlı Muḥammeds, als er 1067 h. 
(1656-57) während des Kriegs gegen Venedig am Feldzug zur Rückeroberung der 
Insel Bozcaada (Lemnos) teilnahm und in Richtung Dardanellen unterwegs war.234 
In der Tuḥfet el-Mücāhidīn ist diese autobiographische Anbindung ein Ausnahme-
fall, welche insgesamt den beachtlichen Umfang von einer halben Handschriften-
seite hat. ʿAlī Efendi spricht darin ein Muḥammedīye-Autograph beim Heiligengrab 
an und geht dann ausführlich auf ein Lobgedicht ein, welches Muṣṭafā ʿĀlī auf 
Yazıcıcoġlı Muḥammed schrieb und welches sich als Autograph Muṣṭafā ʿĀlīs hin-
ten im Muḥammedīye-Autograph befinde.235 Der Sekretär der großherrlichen Kanz-
lei ʿAlī Efendi nutzt die Gelegenheit, um auf Muṣṭafā ʿĀlīs Tugend, Beredsamkeit, 
Gelehrsamkeit, herausragende Stilistik und Dichtkunst hinzuweisen und dann 
sechs Zeilen aus dessen Lobgedicht zu zitieren.236 Ganz offensichtlich ist dies als 
Referenz zu verstehen, welche ein Angehöriger der zentralen osmanischen Admi-
nistration, der selbst Ambitionen als Autor und Gelehrter hat, einem Vorbild ent-
gegenbringt. Darüber hinaus zeigt ʿAlī Efendi, dass er die als Heiligenreliquie ver-
ehrte Muḥammedīye-Handschrift auch tatsächlich selbst gesehen hat – vergleichbare 
Informationen sind in der Literatur sonst nicht belegbar.  

Erst nach dieser sehr persönlichen Einleitung kommt ʿAlī Efendi zur Vita 
Yazıcıoġlıs. Zunächst erläutert er das Patronym Yazıcızāde und schreibt, dass der 
Vater Ṣāliḥ b. Süleymān Sekretär im Osmanischen Reich (devlet-i ʿalīye-i ʿOsmānīye 

                                                                                          
232  [Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ] 2000, 132: Kitāb-i mesfūrda nūnīye bir ḳaṣīde vardur; ol ḳaṣīdede ġarīb ḳaṣdlarla 

ʿilm-i tevḥīd-ü ledünne ve ʿilm-i taṣavvufa müteʿallıḳ çoḳ ʿibārāt-ı mermūze ve işārāt-ı esrār-ı meknūze 
vardur. 

233  Zu Autor und Werk siehe oben Abschnitt 2.2.2. Knappe Informationen zum Autor im 
Vorwort der Tuḥfet el-Mücāhidīn, Süleymaniye, Nuruosmaniye 2293, 1b. 

234  Zur Ereignisgeschichte vgl. Jorga 1908-1913, 4, 72-74; Matuz 19902, 179, Venedigs Sieg bei 
den Dardanellen und Eroberung von Lemnos im Jahr 1656. Jorga 1908-1913, 4, 86, Rück-
eroberung von Lemnos durch die Osmanen unter Köprilü Meḥmed Paşa im Jahr darauf. 

235  ʿ Alī, Tuḥfet el-Mücāhidīn, Nuruosmaniye 2293, 497a. Das Gedicht findet sich im Autograph 
VGM 431/A, [326].  

236  In der Handschrift Tuḥfet el-Mücāhidīn, Nuruosmaniye 2293, 497a, einzelne Abweichungen 
vom Wortlaut in VGM 431/A, [326].  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 81 

kātiblerinden) war. Die Ergänzung, dass Ṣāliḥ b. Süleymān diese Tätigkeit im Os-
manischen Reich ausübte, mag auf das Standesbewusstsein ʿAlī Efendi zurückge-
hen, der ja selbst Sekretär im Dīvān-i Hümāyūn war. Auf Ṣāliḥ als Autor geht ʿAlī 
Efendi hingegen nicht ein. Dann fährt ʿAlī Efendi fort mit Informationen über 
Yazıcıoġlıs Studium, welches er zunächst den äußeren Wissenschaften (fünūn-ı 
ʿilmīye-i ẓāhirī) widmete. Er wandte sich davon laut ʿAlī Efendi ab, obwohl er dar-
in als einer der besten seiner Zeit galt. Er begab sich auf den Weg der Ṣūfīs, gehörte  
schließlich zum engsten Kreis um Ḥacı Bayram, dem „Pol seiner Zeit“ (zemāne- 
sinüŋ ḳutbı) und beschäftigte sich mit den „inneren Fähigkeiten und den Wissen-
schaften von den wahren Kenntnissen“ (ḳuvve-i bāṭın ve maʿārif-i ḥaḳāʾiḳ).237 Mit 
diesem Hinweis auf das doppelte Engagement – in den äußeren und den inneren 
Wissenschaften – folgt ʿAlī der Darstellung Yazıcıoġlıs in den meisten ṭabaḳāt-
Werken. 

In einen Abschnitt zu Yazıcıoġlıs Traktaten und Büchern bindet ʿAlī Efendi 
wiederum ein ausführliches Zitat ein; es handelt sich dabei um 26 Verse aus dem 
abschließenden Kapitel der Muḥammedīye, in welchen Yazıcıoġlı seine Verbun-
denheit zu Ḥacı Bayram zum Ausdruck bringt und für dessen spirituelle Unter-
stützung beim Verfassen des Textes dankt.238  

Es folgt eine Liste mit Yazıcıoġlıs weiteren Werken. ʿAlī Efendi schreibt die 
Dürr-i Meknūn, ein Werk des Bruders Aḥmed Bīcān, fälschlich Muḥammed zu. 
Außerdem verweist er auf Yazıcıoġlı Muḥammeds Kommentar zu den Fuṣūṣ al-
Ḥikam Ibn ʿArabīs und sehr vage auf „zahlreiche Traktate und Kommentare in 
türkischer und arabischer Sprache, sowie in Versen und in Prosa.“ Die Maġārib az-
Zamān hingegen werden nicht mit Titel erwähnt. 

Abschließend thematisiert ʿAlī Efendi kurz Yazıcıoġlıs Leben in Klausur und 
Askese, um dann wieder ausführlicher über seinen Tod, sein Grab und die Vereh-
rung des Grabes zu schreiben. Laut ʿAlī Efendi liegt Yazıcıoġlıs Grab „inmitten 
der Gräber der Muslime“ und ist ein sehr berühmter Pilgerort.239 Allerdings be-
finde sich über dem Grab kein Mausoleum, sondern lediglich angrenzend ein 
Derwischkonvent, in welchem auch das Autograph der Muḥammedīye als vaḳf auf-
bewahrt werde. Unter Berufung auf Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīye, weist 
ʿAlī Efendi darauf hin, dass das Todesdatum Yazıcıoġlıs unbekannt sei.  

Insgesamt fällt auf, wie ausführlich ʿAlī Efendi über Yazıcıoġlıs Leben und 
Werk berichtet, dabei einen deutlichen Schwerpunkt auf sein literarisches Werk 
legt und auch auf den eigenen, persönlichen Bezug zu Yazıcıoġlı eingeht. 

In einem völlig anderen Kontext ist Yazıcıoġlıs Biographie in einem Werk des aus-
gehenden 19. Jahrhunderts zu finden. Yazıcıoġlı Muḥammed wurde von Ḥabīb 
Efendi in sein Ḫaṭṭ ve Ḫaṭṭāṭān aufgenommen. Es handelt sich dabei um ein bio-

                                                                                          
237  Tuḥfet el-Mücāhidīn, Nuruosmaniye 2293, 497a. 
238  Çelebioğlu 1996, 2, 592f., Vers 8788-8814; Muḥammedīye 1285, 468f. 
239  Tuḥfet el-Mücāhidīn, Nuruosmaniye 2293, 497b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 82 

graphisches Werk in der ṭabaḳāt-Tradition, welches sich den Meistern der Kalligra-
phie widmet und 1306 h. (1888-1890) publiziert wurde. Der Autor war, nachdem 
er in Teheran eine politische Satire veröffentlicht hatte, 1867 ins Osmanische Reich 
geflohen, wo er als Lehrer und Literat wirkte.240 Zu Yazıcıoġlı als Kalligraph 
schreibt Ḥabīb Efendi:  

Yazıcıoġlı Şeyḫ Muḥammed b. Ṣāliḥ; er ist als Schreiber von Gelibolu, als Yazıcızāde 
und als Autor der Muḥammedīye bekannt. Er ist Autor vieler Werke und ist bis in die 
Schatzkammer der Geheimnisse gelangt. Die Muḥammedīye ist eine Übersetzung in Ver-
sen des ebenfalls von ihm selbst verfassten Werkes Maġārib az-Zamān. Sie hat 9119 Ver-
se. Zur Widerlegung der Vücūdīye kommentierte er die Eröffnungssure Fātiḥa. Von ihm 
gibt es auch einen summarischen Kommentar zu den Fuṣūṣ [al-Ḥikam]. Eine Hand-
schrift, welche er selbst mit seiner eigenen bekräftigenden Hand in einem wunderbaren 
taʿlīḳ-Duktus geschrieben hatte, befand sich in Istanbul an einem Ort, welcher nieder-
brannte. Nachdem das Feuer gelöscht war, tauchte das besagte Buch wieder auf, die wei-
ßen [unbeschriebenen] Stellen waren verbrannt, aber die von ihm beschriebenen Stellen 
hatte das Feuer nicht beschädigt. Er starb zwei Jahre vor der Eroberung von Istanbul.241  

Ḥabīb Efendi thematisiert in diesem Abschnitt einen Aspekt, der in keinem der 
anderen biographischen Texte erwähnt wird – Yazıcıoġlıs ästhetische Handschrift. 
Nicht endgültig zu entscheiden ist, ob Ḥabīb mit dem Hinweis auf die kalligra-
phische Qualität der Handschrift eine mündliche Überlieferung verschriftlicht, 
oder ob er eigene Beobachtungen zu Papier bringt. Mit seinem Bericht über das 
Heiligenwunder der entzündeten Seite greift Ḥabīb eine menāḳıb-Erzählung auf, 
welche in einer etwas abweichenden Variante in Muṣṭafā ʿĀlīs Künh el-Aḫbār, also 
im späten 16. Jahrhundert, erstmals belegt ist.242 Ḥabībs Aussage, dass die unbe-
schriebenen Stellen verbrannten, wohingegen die vom Heiligen beschrifteten Stel-
len unversehrt blieb, lässt sich nicht mit dem Zustand des Autographs VGM 
431/A vereinbaren. Es ist aber nicht ausgeschlossen, dass Ḥabīb seine Formulie-
rung wider besseres Wissen wählte, um den Lesern die Beschreibung des Heili-
genwunders eindrucksvoller zu vermitteln. In der von Ḥabīb geschilderten Varian-
te ist Yazıcıoġlıs Handschrift bei einem Hausbrand dem Feuer ausgesetzt. Dies ist 
so in keinem weiteren Text belegt. In allen anderen Fassungen ist es die brennen-
de Liebe des Heiligen zu Gott, welche eine Handschriftenseite entzündet. Auch 
die Lokalisierung in Istanbul fällt in Ḥabībs Fassung auf, da die Handschrift 
durch die Stiftung ans Heiligengrab in Gelibolu gebunden war. Diese Varianten 
können einerseits auf ein Missverständnis Ḥabīb Efendis zurückgehen, anderer-
seits ist es auch möglich, dass sie zuvor schon mündlich in Istanbul – wo der 
Hausbrand verortet wird – kursierten. 

                                                                                          
240  Zu Ḥabīb Efendi siehe Ali Alparslan, „Habib Efendi,“ DİA, 14 (1996), 370f.; Gibb 1900-

1909, 1, 393f. 
241  Ḫaṭṭ ve Ḫaṭṭāṭān 1306, 241f.  
242  Zu den verbreiteteren Varianten siehe unten in den Abschnitten 2.5.4 und 2.5.5. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 83 

Şemseddīn Sāmī gibt im Ḳāmūs el-Aʿlām die in der ṭabaḳāt-Literatur geläufigen In-
formationen zu Yazıcıoġlı Muḥammed wieder: 

Yazıcıoġlı, Scheich Muḥammed Bīcān – Er gehörte zu den ʿulemā und Scheichs der  
Regierungszeit des im Paradies platzierten verstorbenen Sultans Murād II. (cennetmekān 
Sultan Murād Ḫān-ı sānī) und den Stellvertretern von Ḥacı Bayram Velī – möge sein Ge-
heimnis geheiligt sein. Er hatte auch eine Neigung zur Dichtung. In seiner Klause au-
ßerhalb von Gelibolu war er mit der Verehrung Gottes beschäftigt und starb 855 h. 
[1451]. Sein Grab dort ist bis heute ein Pilgerort. Sein Werk namens Muḥammedīye, wel-
ches er 853 h. [1449] vollendete, ist in alttürkischer Sprache verfasst. Er kommentierte 
auch Muḥyīddīn ʿArabīs Fuṣūṣ. Sein Bruder, Aḥmed Bīcān, gehört auch zu den berühm-
ten Scheichen und Literaten und ist der Verfasser der Envār el-ʿĀşıḳīn.243 

2.5.3 Yazıcıoġlı Muḥammed in der menāḳıb-Literatur  

Zu Yazıcıoġlı Muḥammed gibt es keine menāḳıb-Sammlungen. Die im nächsten 
Abschnitt besprochenen Historiographien, Reiseberichte etc. geben jedoch ein-
zelne menāḳıb-Texte wieder. Alle Muḥammedīye-Drucke des 19. Jahrhunderts ent-
halten außerdem eine als menāḳıb betitelte Kurzbiographie zum Autor. Sie werden 
als Mitüberlieferung im Abschnitt 2.5.7 ausführlich besprochen. 

2.5.4 Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme 

Evliyā Çelebi schreibt im fünften Buch seines Reiseberichts Seyāḥatnāme ausführ-
lich über seinen Besuch in Gelibolu und geht auch in der für ihn typischen 
kunstvollen, von rhetorischen Stilmitteln durchtränkten Sprache auf die Gräber 
der Brüder Yazıcıoġlı ein.244 Der Abschnitt über Yazıcıoġlı Muḥammed beginnt 
mit der Feststellung, dass der Autor der Muḥammedīye in aller Welt, in Anatolien, 
Arabien, Persien, Balḫ und Buḫārā berühmt sei. Evliyā Çelebi nennt die zu 
Yazıcıoġlıs Lebzeiten regierenden Sultane Murād II. (reg. 824-855 h./1421-1451) 
und Meḥmed II. (reg. 855-886 h./1451-1481) und Yazıcıoġlıs mürşid Ḥacı Bayram. 
Dann folgt ein ausführlicher Bericht über seine menāḳıb (ḥikāye-i menāḳıb): 

Eines Tages, während Yazıcızāde Muḥammed die von ihm verfasste Muḥammedīye rezi-
tierte, stieß er einen herzzerreißenden Seufzer aus, so dass die Seite, welche er vorlas, 
durch seinen Seufzer in Brand geriet. Einer Gruppe von Derwischen gab er diese 
Muḥammedīye und sagte: „Kommt, bringt dieses mein Werk den Derwischen in Ḫorasān, 
Balḫ und Buḫārā als Geschenk, damit sie es rezitieren und ihre brennende Liebe noch 
größer werde.“ Sie brachten Scheich Taḳī, einem der Stellvertreter (ḫalīfe) des Türkenfür-
sten (Türk-i Türkān) Ḫvāce Aḥmed Yesevī die Muḥammedīye. Dieser ließ sie in seiner Ge- 
genwart rezitieren und alle aufrichtigen ʿāşıḳs, die zuhörten, waren von der Freude, wel-
che sie erlebten, trunken und verstört (sermest-ü medhūş). In diesem Augenblick fragte 
Taḳī, um den hohen Rang Muḥammed Efendis, des Autors der Muḥammedīye, zu er-

                                                                                          
243  Ḳāmūs el-Aʿlām 1306-1316/1889-1898, 6, 4783. 
244  [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 5 (2001), 164-5; [Seyāḥatnāme], 1314-1318, 5, 320 ist stark gekürzt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 84 

gründen: „Treue Brüder, der Autor dieses Werkes kann unmöglich an der Meeresküste 
oder in einem Gebiet, dessen Luft närrisch macht, wohnen.“ 
Sogleich sagten die Anhänger von Muḥammed Efendi: „Herr, er hat dieses herrliche 
Buch im Land Rūm, an der Meeresküste, in einer Stadt namens Gelibolu in einer Höhle 
verfasst; jedes Mal, wenn er die rituelle Waschung im Meer vollzogen hat, kamen immer 
alle Fische zu ihm. Auch spielte er schon in der Kindheit nie mit den anderen Kindern, 
folgte nie seinen Leidenschaften, fastete tags und wachte nachts und lebte von den Men-
schen zurückgezogen.“ 
Scheich Taḳī sagte: „So soll dieser Mensch also an der Meeresküste wohnen und doch in 
der Lage sein, ein solches Buch zu verfassen? Dieser Mensch hat mit Sicherheit sein wer-
tes Leben lang keinen Fisch und kein Fleisch von beseelten Tieren gegessen und ist nie 
auf dem Markt herumgestreift. Denn Fisch und das Fleisch anderer Tiere macht das 
Herz schwarz [melancholisch] und den Verstand flüchtig.“ 
Die Vertreter (ḫulefā) von Muḥammed Efendi sagten: „Jawohl Herr, unser Scheich hat 
sein wertes Leben lang niemals das Fleisch von Fischen oder anderen Lebewesen geges-
sen, ist niemals auf den Markt gegangen, hat stets Askese und Fasten hoch gehalten und 
so das Buch verfasst.“ 
Darauf sprach Scheich Taḳī Segenswünsche über Yazıcızāde und ließ die Muḥammedīye 
von hunderten seiner Vertreter abschreiben und den ʿāşıḳs in Balḫ und Buḫārā als Ge-
schenk senden. Darum wird das Werk bis heute in Buḫārā sehr oft rezitiert. Im Gebiet 
von Kastamonu aber kennen viele tausend Jungen und Mädchen die Muḥammedīye aus-
wendig. Auch im Land Rūm ist die Muḥammedīye ein sehr geschätztes Buch.  
Später kamen Muḥammed Efendis Derwische von Taḳīyeddīn mit vielen Geschenken 
und der Muḥammedīye-Handschrift zurück; und die Handschrift, welche Muḥammed 
Efendi mit seiner eigenen eleganten Handschrift geschrieben hat, liegt bis heute zu 
Häupten seines erleuchteten Grabes und die angebrannten Seiten sind im Kapitel 
[…]245 klar zu erkennen. Ich, Knecht voller Verfehlungen, habe dort, an der Schwelle 
zur Glückseligkeit246 viele Male dieses Buch rezitiert und es war mir auch vergönnt, das 
Blatt mit den Verbrennungen zu sehen. Gottes Gnade sei über ihm.247 

Evliya Çelebi berichtet in diesem Text von drei Heiligenwundern. Den Rahmen 
bildet die Erzählung von der Handschriftenseite, welche durch den in brennender 
Liebe ausgestoßenen Seufzer Feuer fing. Auf dieses Wunder wird am Ende noch 
einmal verwiesen, indem Evliyā Çelebi wieder an seinen Reisebericht anknüpft 
und darauf verweist, dass er die vom Brand beschädigte Seite mit eigenen Augen 
in Gelibolu sah.  

In Evliyā Çelebis menāḳıb-Erzählung wird direkt darauf eine Verbindung nach 
Transoxanien aufgezeigt. Dorthin schickt Yazıcıoġlı die Handschrift durch einige 
seiner ḫulefā, um die dortigen Ṣūfīs an der Segenswirkung der Handschrift teilha- 
ben zu lassen. Es ergibt sich ein Dialog zwischen Yazıcıoġlıs Gesandten und dem 
Yesevī-Scheich.248 In der Sekundärliteratur ist die Frage, ob es eine Verbindung des 
frühen Ṣūfismus in Anatolien mit der Yesevīye in Zentralasien gab, ausgiebig dis-

                                                                                          
245  [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 5, 165, in der Handschrift fehlt die Stellenangabe.  
246  Hier ist mit āsitāne-i saʿādeti (seine Schwelle der Glückseligkeit), wie das Possessivsuffix 

zeigt, das Grab des Autors und nicht die Stadt Istanbul gemeint. 
247  [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 5, 164-5. 
248  Der genannte Yesevī-Scheich Taḳī bzw. Taḳīyeddīn ist nicht identifizierbar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 85 

kutiert worden.249 In unserem Zusammenhang ist diese Thematik nicht relevant. 
Wichtig ist es hingegen festzustellen, dass der Autor des 17. Jahrhunderts – bezie-
hungsweise zuvor ein mündlicher Überlieferer – die Ṣūfīs in Transoxanien als wich-
tige Autoritäten und als Referenzgröße ansahen.250 In Evliyā Çelebis Text stellt der 
Ausdruck der Anerkennung von Seiten der Ṣūfīs in Transoxanien ein bedeutendes, 
berichtenswertes Ereignis dar. Die Anerkennung durch den Scheich in Transoxani-
en geht wiederum auf zwei Heiligenwunder Yazıcıoġlıs zurück. Ein geläufiges, reli-
gionsübergreifendes Motiv ist die Wahrnehmung der Heiligkeit durch Tiere als 
Heiligenwunder.251 In diesem Fall sind es Fische, welche Yazıcıoġlı bei der rituellen 
Waschung aufsuchen. Darüber hinaus sind es die asketischen Ernährungsgewohn-
heiten, welche den Heiligen befähigen, sein Werk zu verfassen. Von diesen weiß 
der Yesevī-Scheich sogar schon, bevor ihm die ḫulefā Yazıcıoġlıs darüber berichten.  

Evliyā Çelebis menāḳıb-Erzählung dient dazu zu belegen, welch hohe Anerken-
nung Yazıcıoġlı Muḥammed in Transoxanien bzw. in aller Welt entgegengebracht 
wird. Dabei ist der Wunsch und die Vorhersage, dass sich die Muḥammedīye bis 
nach Buḫārā verbreite, schon von deren Autor selbst ausgedrückt worden.252 Dar-
über hinaus kann der beschriebene Auftrag an die Adepten auch als Akt der Auto-
risierung zur Verbreitung – sprich Publikation – des Werkes interpretiert werden. 
Impliziert dieser Auftrag, dass von der Muḥammedīye eine autorisierte Endfassung 
existiert(e) bzw. dass Evliyā Çelebi davon ausgeht, dass eine solche existiert(e)? In 
der Editionswissenschaft und in der mediävistischen Literaturwissenschaft wird die 
Frage, ob bzw. ab wann es die Vorstellung von einer autorisierten Endfassung eines 
bestimmten Textes gab, zum Teil kontrovers diskutiert.253 Innerhalb der biographi-
schen Literatur zu den Autoren des untersuchten Quellenkorpus handelt es sich 
bei der Erzählung Evliyā Çelebis um den einzigen Bericht von einer Handlung, 
welche als ein solcher Akt der Autorisierung gedeutet werden kann. 

Es fällt auf, dass Evliyā Çelebi über Yazıcıoġlı eine sonst nicht belegte menāḳıb-
Erzählung in seinen Reisebericht einfügte. Er bringt diese mit seinem eigenen Auf- 
enthalt in Gelibolu und den Besuch am Grab in Verbindung. Das spricht dafür, 
dass er hier eine am Grab mündlich kursierende menāḳıb-Erzählung verschrift- 
lichte. 

                                                                                          
249  Siehe als zusammenfassenden Überblick DeWeese 2006. 
250  In seiner Beschreibung Istanbuls verweist Evliyā Çelebi explizit darauf, dass er eine münd-

liche Erzählung verschriftlicht. Es handelt sich um eine Variante der oben besprochenen 
menāḳıb-Erzählung, welche von Angehörigen der Zunft der Fischhändler (balıḳcıyān) in 
Istanbul erzählt wurde, vgl. [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 1, 288. 

251  Vgl. Gramlich 1987, 367-378.  
252  Vgl. Abschnitt 2.5.1. 
253  Vgl. Cerquiglini 1989, Bein 1997 und Bein 2004. In dieser Diskussion geht es allerdings 

vor allem um Werke in mitteleuropäischen Volkssprachen vor dem 15. Jahrhundert. Zu 
Autorisierung und Authentizität siehe außerdem unten Abschnitt 3.1.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 86 

2.5.5 Yazıcıoġlı Muḥammed in der Historiographie  

Im Vergleich zu den anderen untersuchten Autoren sind Abschnitte, welche Yazıcı- 
oġlı Muḥammeds Biographie thematisieren, in der historiographischen Literatur 
häufig zu finden. Der früheste Beleg ist in Muṣṭafā ʿĀlīs stark von ṭabaḳat-Werken 
geprägtem fünftem Buch der Künh el-Aḫbār (vor 1008 h./1600) zu finden.254 
Muṣṭafā ʿĀlī beginnt mit einigen Standardinformationen. Er klassifiziert Yazıcıoġlı 
als ʿārif und weist auf dessen Askese und Zurückgezogenheit sowie Wundertätigkeit 
hin. Laut Muṣṭafā ʿĀlī war Yazıcıoġlı ein Nachfolger von Ḥacı Bayram und wirkte 
in Gelibolu. Interessant ist, dass er als einziger Autor überhaupt betont, dass die 
Ansiedlung in Gelibolu aufgrund von Yazıcıoġlıs „Neigung zum cihād und zum re-
ligiösen Kampf“ (cihād-u ġazāya raġbeten) geschah.255 Muṣṭafā ʿĀlī bezieht sich da-
mit auf das Attribut dār el-cihād, mit welchem Yazıcıoġlı in seinen eigenen Werken 
die Stadt und Festung Gelibolu versah. Zusätzlich kann es sich auch um eine An-
spielung auf Muṣṭafā ʿĀlīs eigene „Neigung“ handeln, da er vergeblich versuchte, 
in die administrative und militärische Elite des Reiches (d. h. die ʿaskerī) aufge-
nommen zu werden.256  

Muṣṭafā ʿĀlī wendet sich dann Yazıcıoġlıs Werk, der Muḥammedīye, zu. Er lobt 
sie, charakterisiert kurz den Inhalt und berichtet von Yazıcıoġlıs Heiligenwunder, 
dem entzündenden Seufzer:  

Wahrhaftig, es ist ein Buch, in welchem jeder Vers für die, welche seinen Wert kennen, 
wie ein seltenes Juwel ist; er hat die erstaunlichsten Worte gesammelt und die merkwür-
digen Umstände von der Erschaffung der Welt bis zum Ende der Menschheit zusam-
mengetragen. Seine Exzellenz in den Kenntnissen vom Göttlichen und den Stationen 
des Unendlichen zeigt er in diesem Gedicht. Es ist wohlbekannt, dass er, während er 
dieses verfasste, vertrauten Umgang mit Ḫıżr pflegte und von diesem bei Schwierigkei-
ten Rat erhielt. Er selbst aber hatte ein so brennendes Verlangen nach dem Herrn, ja ein 
Feuer der Liebe zu Gott, dass, als er in seinem Buch an einer Stelle das Wort „Ach“ 
schrieb und vor Schmerz ein „Ach“ ausrief, das Blatt vom brennenden Seufzer Feuer 
fing und der Seitenrand brannte. In der von seiner eigenen Hand geschriebenen und tat-
sächlich auch heute noch erhaltenen Muḥammedīye-Handschrift kann dieses in Augen-
schein genommen werden – und wurde auch von diesem geringen Knecht [d. h. Muṣṭafā 
ʿĀlī] selbst gesehen.257 

Wie Evliyā Çelebi erzählt Muṣṭafā ʿĀlī nicht nur von dem Heiligenwunder, er be-
tont auch, dass er mit eigenen Augen dessen Ergebnis, nämlich die vom Feuer ge-

                                                                                          
254  Muṣṭafā ʿĀlī, Künh el-Aḫbār, 5, 236f.  
255  Während cihād sowohl den religiösen Kampf mit der Waffe (cihād-ı aṣġar) als auch den un-

bewaffneten Einsatz für die Religion und den Kampf gegen die eigenen Triebe (cihād-ı ek-
ber, cihād-ı nefs) bezeichnen kann, bezieht sich ġazā explizit auf den militärischen Kampf – 
im Gelibolu der 1450er Jahre die Vorbereitungen zur Eroberung von Konstantinopel.  

256  Vgl. dazu Schmidt 1991, 257-263. 
257  Künh el-Aḫbār, 5, 236.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 87 

zeichneten Seiten sah.258 In einem kurzen autobiographischen Einsprengsel ver-
weist er damit auf seine Reise nach Gelibolu im Jahr 1593.259  

Muṣṭafā ʿĀlīs Ausführungen zu Yazıcıoġlı sind damit noch nicht zu Ende. Bei 
der folgenden menāḳıb-Erzählung ist Muṣṭafā ʿĀlī der einzige Überlieferer. Dies 
trifft wiederum mit dem Umstand zusammen, dass er selbst am Heiligengrab war – 
und darüber hinaus in Gelibolu aufwuchs. Das ist wie schon bei Evliyā Çelebi ein 
Indiz, dass es sich um eine vor Ort gehörte mündliche Überlieferung handelt. In 
der menāḳıb-Erzählung wird der Konflikt zwischen den Pflichten des Familienvaters 
und der Askese und Freigiebigkeit des Ṣūfīs dargestellt. Yazıcıoġlıs Frau geht, nach-
dem sie das Essen gekocht hat, mit den kleinen Kindern ins Hamam und trägt 
Yazıcıoġlı auf, auf das Essen aufzupassen. Kurz darauf kommt ein Bettler, worauf 
sich Yazıcıoġlı erbarmt und ihm das Essen gibt. Als die Frau, welche in der Erzäh-
lung als dumm bzw. beschränkt (nāḳıṣü l-ʿaḳıl) charakterisiert wird, aus dem Ha-
mam zurückkommt, macht sie ihrem Mann – wie zu erwarten – Vorwürfe. Dieser 
bittet Gott um Essen für Frau und Kinder und kurz darauf werden zehn verschie-
dene Sorten von köstlich zubereiteter Speise an die Türe Yazıcıoġlıs gebracht. Der 
Grund ist, dass ein Offizier (çavuş) des Sultans das Bedürfnis hat, vor dem Feldzug 
den Scheich Yazıcıoġlı Muḥammed zu sehen. Es gibt aber zunächst Komplikatio-
nen, da der Offizier ausgerechnet den lokalen Ḳāḍī – der in der Erzählung wieder-
um als unwissend (cāhil) charakterisiert wird – nach dem Weg zum Scheich fragt. 
Der Ḳāḍī schmäht den Scheich und versucht, den Offizier von seinem Plan abzu-
bringen. Dieser lässt sich jedoch nicht beirren und findet den Scheich auch ohne 
Hilfe des Ḳāḍī.260 

Das Motiv ist durchaus geläufig und auch aus anderen Texten bekannt. Berühmt 
sind die Erzählungen über Ḫoca Naṣreddīn – Boratav hat bereits darauf hingewie-
sen, dass in diesen Charakteristika von menāḳıb-Texten zu erkennen sind. Auch Ḫo-
ca Naṣreddīn wird immer wieder von seiner Frau, die ins Hamam geht, beauftragt 
auf das bereits gekochte Essen aufzupassen.261 Es geht in der menāḳıb-Erzählung 
darum, die Freigiebigkeit und das Gottvertrauen Yazıcıoġlıs als Vorbild zu zeigen.262  

Beim Hofchronisten Naʿīmā (st. 1127/1715) ist ein Bericht über den Besuch an 
Yazıcıoġlıs Heiligengrab direkt in die narratio der Chronik eingebunden und nicht 
in einen ṭabaḳāt-Anhang wie bei Muṣṭafā ʿĀlī aufgenommen.263 Naʿīmā schildert, 
wie Sultan Aḥmed I. (reg. 1012-1026 h./1603-1617) sich anlässlich des Frühlings- 

                                                                                          
258  Der vertraute Umgang mit Ḫıżr ist hierbei als weiteres Merkmal zu verstehen, das 

Yazıcıoġlıs als Heiligen charakterisiert; vgl. Franke 2000, 180-86 und 284. 
259  Schmidt 1991, 60.  
260  Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 237. Vgl. auch die englische Übertragung bei Gibb 1901, 1, 

394f. 
261  Zum Motiv „Frau geht ins Hamam und der Mann muss das Essen bewachen“ vgl. Boratav 

20065, 124 (Nr. 46), 134 (Nr. 78), 218 (Nr. 316). 
262  Die hagiographische Erzählung ist hingegen nicht geeignet, Aussagen über Yazıcıoġlıs Fa-

milienstand zu machen, vgl. Çelebioğlu 1996, 1, 24. 
263  Zu Naʿīmā siehe Babinger 1927, 245, und Thomas 1972.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 88 

beginns (24. Ṣafer 1022/15. April 1613) zur Jagd nach Gelibolu begibt. Zunächst 
wird die Jagd ausführlich geschildert, bevor der Sultan mit Gefolge am nächsten 
Morgen zum Heiligengrab aufbricht:264 

Nach Einbruch der Dämmerung erreichten sie das Lager des Großherrn. Als er am fol-
genden Tag Yazıcızāde – Gott erbarme sich seiner – besuchte und befahl eine kurze Ver-
sion des mevlid-i şerīf 265 zu lesen, war es Ṭuruḳcızāde Maḥmūd Çelebi – unter den mev-
lid-Rezitatoren die Nachtigal mit süßer Stimme –, der sie las. Bei dieser Gelegenheit be-
fahl er, diesem sowie den Edlen und den Armen reichlich Denare zu schenken. Dann 
bestieg er ein Ruderboot (ḳayıḳ), dass der Bostancıbaşı aus Istanbul geschickt hatte, und 
kehrte nach einiger Zeit auf See wieder ins Lager zurück. 

Vergleichbare Berichte über osmanische Herrscher, welche Yazıcıoġlıs Grab besu-
chen, sind in verschiedenen Chroniken zu finden. Der Hofchronist Meḥmed Rāşid 
Efendi (st. 1148 h./1735) schreibt über den Besuch Sultan Meḥmeds IV. (reg. 1058-
1099 h./1648-1687) in Gelibolu im Jahr 1076 h. (1665).266 Laut Rāşid handelte es 
sich bereits um den zweiten Besuch am Heiligengrab. Früher hatte er bereits die 
Steuereinkünfte eines Dorfes dem dortigen Derwischkonvent als vaḳf gestiftet. 
Beim geschilderten Anlass übergab er den Derwischen die „von eigener Hand ge-
schriebene“ (biẕ-ẕāt ḫaṭṭ-ı Hümāyūnlarıyla taḥrīr-ü terḳīm)267 Stiftungsurkunde. Rāşid 
belegt also, dass es in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts einen Derwischkon-
vent an Yazıcıoġlıs Grab gab und dass dieser Zuwendungen vom Herrscher in 
Form einer frommen Stiftungen erhielt. Der Hinweis auf die Wohltätigkeit des 
Herrschers wiederum dient zur Herrschaftslegitimation.  

Şemʿdānīzāde Süleymān Fındıḳlılı (st. 1193 h./1779), ein Rechtsgelehrter, der in 
seiner Laufbahn bis zum Heeresrichter von Rumeli (ḳāżīʿasker-i Rumeli) aufstieg, 
verfasste 1188 h./1774 die Weltgeschichte Merʾī t-Tevārīḫ. Er berichtet wiederum im 
engeren Sinn über Biographisches. Am Ende des Abschnitts über die Regierungs-
zeit von Sultan Murād II. folgen Nekrologe der unter seiner Herrschaft verstorbe-
nen Berühmtheiten. Darunter ist auch Yazıcıoġlı Muḥammed:268 

Yazıcızāde, einer der Stellvertreter (ḫulefā) von Hacı Bayram Velī, in Ankara geboren und 
in Gelibolu niedergelassen, starb [im Jahr 855 h./Februar 1451-Januar 1452], nachdem 
er die Muḥammedīye verfasst hatte. Sein Mausoleum ist eine Pilgerstätte für Groß und 
Klein, und eine von seiner eigenen Hand geschriebene Muḥammedīye befindet sich in 
dem Mausoleum. Der geringe Knecht und Autor dieser Zeilen, Süleymān, reihte sich,  
als er nach seiner Amtszeit als stellvertretender Richter (nāʾib) in Pravişte von dort in ei-
nem kleinen Ruderboot (piyāde ḳayıḳ) nach Istanbul fuhr, unter die Pilger ein.  

                                                                                          
264  Tārīḫ-i Naʿīmā 1280/18633, 2, 101, vgl. Karateke 2005, 121. 
265  Der Autor wird nicht genannt; es muss sich also nicht unbedingt um den bekannten mev-

lid-Text von Süleymān Çelebi handeln.  
266  Tārīḫ-i Rāşid, 1282 h., 1, 104f. Vgl. Çelebioğlu 1996, 1, 39. 
267  Das heißt üblicherweise, dass er die Ausführung mit einem Vermerk von eigener Hand 

sanktionierte. 
268  Babinger 1927, 306f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 89 

Man erzählt, dass der Verstorbene seinerzeit, als er die Muḥammedīye verfasste und diese 
dem damaligen şeyḫülislām schickte, dem Boten ein versiegeltes Schreiben gab und ihm 
einschärfte, dieses Schreiben zu übergeben, wenn das Buch Kritik treffen sollte. Als der 
Bote das Buch dem şeyḫülislām übergab, sagte dieser tatsächlich: „Gelibolu liegt am 
Meer, dort essen die Leute viel Fisch, und wer zu viel Fisch ist, verliert bekanntlich den 
Verstand,“ und redete abfällig, worauf der Überbringer das Schreiben übergab. [Der 
şeyḫülislām] öffnete das Siegel und sah dort den Satz: „Bei Gott, ich habe keinen Fisch 
gegessen.“ Darauf bezeugte er seine Wertschätzung für das Buch und erkannte Yazıcızā-
des Heiligenwunder (kerāmet) an.269  

Şemʿdānīzāde beginnt mit den geläufigen Informationen zur Ordenszugehörig-
keit, zum Geburtsort (hier Ankara) und zum Ort seines Wirkens, zum Todesjahr 
und dem berühmtesten Werk. Er verweist außerdem darauf, dass das Grab ein Pil-
gerort ist und sich dort ein Muḥammedīye-Autograph befindet. Er verknüpft in 
diesem Zusammenhang seine Ausführungen wie Muṣṭafā ʿĀlī und Evliyā Çelebi 
mit Autobiographischem, d. h. seinem eigenen Besuch an Yazıcıoġlıs Grab. Die 
folgende menāḳıb-Erzählung ist eine Variante der von Evliyā Çelebi überlieferten: 
Nach der Vollendung der Muḥammedīye schickt der Autor diese zu eine Autorität 
mit dem nicht ausdrücklich ausgesprochenen Wunsch um Anerkennung. Die Au-
torität ist hier aber nicht ein Ṣūfī-Scheich in Ḫorasān, sondern der şeyḫülislām in 
Istanbul. Diese Variante ist mit großer Wahrscheinlichkeit durch den Autor 
Şemʿdānīzāde bedingt, der selbst der Hierarchie der Rechtsgelehrten angehörte.270 
Das Motiv des „Fisch-Essens“ ist unschwer wieder zu erkennen und in beiden Fäl-
len endet die Erzählung nach einer anfänglichen Reserviertheit der jeweiligen Au-
torität mit einer Anerkennung von Yazıcıoġlıs Werk.  

Im Zusammenhang mit Yazıcıoġlıs Vita herrscht in der historiographischen Lite-
ratur ein Thema vor – der Besuch am Heiligengrab. Meist wird über den Besuch 
des Herrschers berichtet, was als Beitrag zur Herrschaftslegitimierung zu interpre-
tieren ist. Oft verweist der Autor aber auch auf den eigenen Besuch an Yazıcıoġlıs 
Grab und überliefert sonst nicht belegte – oder nicht in der betreffenden Variante 
belegte – Varianten von menāḳıb-Erzählungen. Mit einiger Wahrscheinlichkeit ist 
das als Verschriftlichung von mündlicher Überlieferung im Umfeld des Grabs zu 
interpretieren. 

Im 19. Jahrhundert wird erstmals in einer osmanischen Chronik darüber berich-
tet, dass das Muḥammedīye-Autograph anlässlich der Inthronisierung des Sultans 
nach Istanbul gebracht wurde.271 Möglicherweise ist das als eine Verehrung anstelle 

                                                                                          
269  Merʾiy et-tevārīḫ 1338, 446. 
270  Es muss sich dabei nicht unbedingt um eine Manipulation Şemʿdānīzādes handeln. Es ist 

auch vorstellbar, dass verschiedene Varianten mündlich kursierten und der mündliche 
Überlieferer anlässlich von Şemʿdānīzādes Besuch in Gelibolu die Variante entsprechend 
seinem Gegenüber auswählte. Eine direkte Abhängigkeit von Evliyā Çelebis Erzählung ist 
aufgrund der deutlichen und zahlreichen Unterschiede unwahrscheinlich.  

271  Karateke 2005, 121. Vak’a-nüvis Ahmed Lütfî Efendi Tarihi 1984, 9, 32: Der Sultan besucht 
die Gräber der beiden Yazıcıoġlıs. Vak’a-nüvis Ahmed Lütfî Efendi Tarihi 1988-1993, 10, 25: 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 90 

der Pilgerfahrt zu verstehen. Darauf werde ich im folgenden Abschnitt genauer 
eingehen. 

2.5.6 Archivquellen 

Das Autograph der Muḥammedīye spielte ab dem 19. Jahrhundert bei den Inthroni-
sierungsfeierlichkeiten der osmanischen Sultane eine Rolle im osmanischen Hofze-
remoniell.272 Das dürfte der Grund sein, warum zu Yazıcıoġlı, dessen Werk und 
dessen Nachleben – ganz im Gegensatz zu den übrigen hier besprochenen Auto-
ren – eine Anzahl von Archivalien vorliegt. Auf den Umstand, dass das Muḥam-
medīye-Autograph anlässlich der Inthronisierung von Muṣṭafā IV. (reg. 1222-
1223 h./1807-1808) im Jahr 1807 an den osmanischen Hof gebracht wurde, hat 
Karateke in seiner Edition eines osmanischen Protokollregisters (BEO, Sadaret 
Defterleri 350) aufmerksam gemacht.273 In dem Eintrag ist davon die Rede, dass es 
sich dabei um einen „alten, lobenswerten Brauch“ (ʿādet-i ḳadīme-i mustaḥsene) 
handle. Belege aus der Zeit vor Muṣṭafā IV. waren bisher allerdings nicht auffind-
bar. Auffällig ist, dass das von Karateke edierte Protokollregister die Zeitspanne 
1736 bis 1808 abdeckt, jedoch nur für die Inthronisierung von Muṣṭafā IV. einen 
Hinweis auf die Muḥammedīye enthält. Auch vergleichbare, detailliert über Zere-
monielles berichtende Dokumente – etwa die Chronik des Hofhistoriographen 
Meḥmed Ḥākim Efendi (st. 1184 h./1770) – liefern keinen anderen Befund.274 Es 
ist deshalb nicht auszuschließen, dass die von Karateke beschriebene Quelle auf 
einen Fall von „invention of tradition“ hindeutet. 

Karateke weist darauf hin, dass die Protokollregister (teşrīfāt defterleri) vor allem 
dazu dienten, Hierarchien zu klären, welche meist durch Geschenke und Zuwen-
dungen erkennbar wurden. Über weite Strecken haben die Protokollregister des-
halb einen tabellarischen Charakter. Narrative Passagen und ausführlichere Be-
schreibungen von Zeremonien waren laut Karateke lediglich ein Nebenprodukt.275  

Im von Karateke edierten Protokollregister findet sich unter dem Datum 13 Ş 
1222 (16. Oktober 1807) folgender Eintrag:276  

Es ist ein alter, lobenswerter Brauch, dass das Gedicht namens Muḥammedīye, welches im 
Jahr 853 [1449] vom in Gelibolu begrabenen Yazıcızāde Muḥammed verfasst wurde, 
nach jeder Inthronisierung eines Sultans vom Scheich des dortigen Derwischkonvents 
es-Seyyid Meḥmed Emīn Efendi – einem Nachkommen des besagten Verstorbenen (ʿan  
 

                                                                                                                                                                                                                          

Das Muḥammedīye-Autograph wird anlässlich der Inthronisierung von Sultan ʿAbdülʿazīz 
(1278 h./1861) nach Istanbul gebracht. 

272  Karateke 2005, 121; außerdem Karateke 2007, 173. 
273  Karateke 2007, 173. 
274  Auch in den Chroniken von Naʿīmā, Ṣubḥī, Sāmī und ʿİzzī finden sich keine Hinweise. 
275  Karateke 2007, 35. Zu den Protokollregistern (teşrīfāt defterleri) siehe Karateke 2007, 34-42. 

Siehe auch Filiz Çalışkan, „Defter-i teşrîfât,“ in: DİA, 9 (1994), 94. 
276  Karateke 2007, 173, das entspricht BOA, BEO, Sadaret Defterleri 350, 69b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 91 

evlād-ı müteveffā-yı müşārün ileyh) – zur Verehrung (ziyāret için) in den Palast gebracht 
wird. So hat auch dieses Mal der erwähnte Scheich das edle Gedicht zusammen mit ei-
nem Schreiben von seiner Hand in den Palast geschickt. Unten die Aufstellung der Ge-
schenke, welche dem erwähnten Scheich zugesprochen wurden:  

Vom Sultan für den Scheich 1000 Ḳrş. 
Für die Bediensteten (ḫademe) 500 Ḳrş. 
[Zwischensumme] 1500 Ḳrş. 
Von der Sultansmutter (vālide) 500 Ḳrş. 
[Gesamt] 2000 Ḳrş. 

Der kurze Abschnitt illustriert Karatekes Feststellung: Die zentrale Information 
betrifft die Höhe der Geldgeschenke des Sultans und der Sultansmutter (vālide) an 
den Ordensscheich in Gelibolu und bezieht sich damit tatsächlich auf Hierarchi-
sches. Zusätzlich beinhaltet der Text aber Aussagen über den Autor (d. h. den Ort 
seines Grabes), das Buch (d. h. dessen Datierung) und den institutionellen Kon-
text (d. h. den Derwischkonvent). Zu welchem Orden der Konvent gehört, wird 
aber nicht erwähnt. Ein eigener Zweigorden der Bayramīye hat sich aus der Heili-
genverehrung Yazıcıoġlı heraus nicht entwickelt – laut Laṭīfī war unklar, ob 
Yazıcıoġlı überhaupt Adepten um sich versammelt hatte.277 Auf lokaler Ebene 
manifestierte sich der besondere Bezug des Konvents zu Yazıcıoġlı aber in der 
Person des Scheichs, der – laut Protokollregister – dessen Familie entstammt.  

Auffällig ist in der Passage der Terminus, mit welchem die Zeremonie charakte-
risiert wird. Die Handschrift wird zum Zweck der ziyāret in den Palast gebracht. Es 
wird also ein Begriff verwendet, der üblicherweise die Wallfahrt beschreibt, bei der 
die Person, welche sich um den Segen des Heiligen bemüht, sich zu dessen Grab 
begibt. Hier wird die Reliquie, welche Segen spenden soll, zum Verehrenden ge-
bracht. Möglicherweise ist das ein Hinweis dafür, dass sich der „alte, lobenswerte 
Brauch“ aus dem Besuch des Sultans am Heiligengrab – wie er von den Chroni-
sten mehrfach beschrieben wird – entwickelt hat.  

In dem Eintrag im Protokollregister wird ein Bezug zur Inthronisierung des Sul-
tans direkt hergestellt. Das Datum zeigt aber, dass die Verehrung des Muḥammedīye-
Autographs nicht unmittelbar bei oder nach der Inthronisierung stattfand – dieses 
wurde erst viereinhalb Monate nach dem Regierungsantritt zum Sultan ge-
bracht.278  

Zur Rolle des Muḥammedīye-Autographs anlässlich der Inthronisierungsfeier-
lichkeiten nach Muṣṭafā IV. liegen im Başbakanlık Osmanlı Arşvi zwei Dossiers 
des osmanischen Innenministeriums (Dāḫilīye Neẓāreti) vor. Sie betreffen die In-
thronisierung von Sultan ʿAbdülʿazīz (17 Ẕīlḥicce 1277/26. Juni 1861) und geben 

                                                                                          
277  [Teẕkiret eş-Şuʿarāʾ] 2000, 132. Vgl. auch oben Abschnitt 2.5.2. 
278  Der Regierungsantritt von Muṣṭafā IV. war am 21 Rabīʿ I 1222 (29. Mai 1807), das Auto-

graph traf am 17. Şaʿbān 1222 (16. Oktober 1807) ein. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 92 

im Detail die Korrespondenz zwischen den Verantwortlichen in Gelibolu, der 
Hohen Pforte und dem Palast wieder.279 

Zwischen dem 26. Juni und dem 22. Juli 1861 schickten fünf Personen, welche sich die Stelle 

des Bibliothekars (ḥāfıẓ-ı kütüb) in Gelibolu teilten, ein Gesuch an die Hohe Pforte.280 (Abbil-

dung 2.2) In ihrem Schreiben wiesen sie darauf hin, dass es „eine vierhundertjährige, auch 

vom verstorbenen Sultan ʿAbdülmecīd beibehaltene Tradition“ sei, das Autograph der 

Muḥammedīye jeweils zur Inthronisierung nach Istanbul zu bestellen. Dies geschah – so die 

Unterzeichnenden – immer aufgrund einer Verfügung (irāde) des Sultans. Die Unterzeichnen-

den baten deshalb, auch dieses Mal, zum Regierungsbeginn von Sultan ʿAbdülʿazīz, einen ent-

sprechenden Befehl an den Statthalter von Gelibolu, Şākir Paşa, zu senden. 

Es ist nicht völlig auszuschließen, dass diesem Schreiben eine inoffizielle Korrespondenz oder 

mündliche Vereinbarungen vorausgingen. Doch zumindest der dokumentierte Schriftwechsel 

legt nahe, dass die Initiative von Gelibolu ausging. Angesichts der Tatsache, dass die Verfü-

gung, welche das Muḥammedīye-Autograph nach Istanbul bestellte, mit einem bereits im Vor-

feld abzusehenden Geldgeschenk einherging, wäre dies durchaus nachvollziehbar. Die Hohe 

Pforte ließ die Informationen anhand eines Auszugs aus den Protokollregistern überprüfen. 

Das Dossier wurde dann dem Palast vorgelegt und genehmigt.281  
Am 12. August 1861 (5 Ṣafer 1278) schickte die Hohe Pforte ein zweites Dossier an die Kanzlei 

des Sultans. Sie teilte dem Sultan mit, dass Meḥmed ʿAlī Efendi, einer der Mausoleumswärter 

aus Gelibolu, zusammen mit dem Autograph eingetroffen war.282 Das Dossier enthält eine vom 

Statthalter in Gelibolu angefertigte Liste der „Bediensteten“ (ḫademe) an Yazıcıoġlıs Grab – also 

derjenigen Angehörigen des Derwischkonvents, welche ein regelmäßiges Einkommen aus der 

Stiftung erhielten. Die Korrespondenz zwischen der Hohen Pforte und Gelibolu diente offen-

sichtlich also weiterhin vor allem dazu, abzuklären, wer Anspruch auf ein Geldgeschenk anläss-

lich der Inthronisierung des neuen Sultans hatte. 

Die Antwort der Kanzlei des Sultans ließ fast zwei Wochen auf sich warten; am 25. August 

1861 wurde Meḥmed ʿAlī zusammen mit der Handschrift für den kommenden Freitag [also 

den 30. August] zu einer Audienz in den Palast einbestellt.283 

                                                                                          
279  Dazu auch die Chronik von Aḥmed Lüṭfī, Vak’a-nüvis Ahmed Lütfî Efendi Tarihi 1988-1993, 

10, 25. Vgl. Karateke 2005, 121. 
280  BOA, İ. DH 31854, Anlage 1. Das Gesuch ist nicht datiert, es muss jedoch zwischen dem 

Regierungsantritt von Sultan ʿAbdülʿazīz (26. Juni 1861) und dem ersten Schreiben mit 
Bezug auf das Gesuch aus Gelibolu (23. Juli 1861/15. Muḥarrem 1278) verfasst worden 
sein. Unter den Unterzeichenden hatten drei Personen je einen Anteil von einem Viertel 
am Bibliothekarsgehalt (es-seyyid Meḥmed Şükrī, es-seyyid Meḥmed Emīn und es-seyyid 
Meḥmed ʿAlī); zwei Personen hatten den Anteil von je einem Achtel (es-seyyid Ḥasan und 
es-seyyid Ḥüseyin). 

281  BOA, İ. DH 31854, ʿarż teẕkiresi. Das Dossier enthält auch den Auszug aus dem Register.  
282  BOA, İ. DH 31938, ʿarż teẕkiresi, 5 Ṣafer 1278 (12. August 1861). 
283  BOA, İ. DH 31938, irāde, 18 Ṣafer 1278 h. (25. August 1861). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 93 

2.5.7 Mitüberlieferung 

Es fällt auf, dass die menāḳıb-Kurzbiographien Yazıcıoġlı Muḥammeds erst in den 
Drucken des 19. Jahrhunderts eine nennenswerte Verbreitung fanden. In den 
Muḥammedīye-Handschriften kommen sie nur äußerst selten vor. Die Texte ver-
breiteten sich also offenbar erst durch das neue Medium des gedruckten Buches in 
nennenswerter Zahl. 

Im untersuchten Korpus finden sich lediglich drei Handschriften, welche eine 
menāḳıb-Kurzbiographie enthalten. In keinem der drei Fälle ist eine genaue Datie-
rung der zusammen mit dem Muḥammedīye-Text überlieferten Biographie mög-
lich.284 Zwei der Handschriften sind undatiert. In einer der beiden (Wien, ÖNB, 
Mixt. 819) ist die Kurzbiographie von anderer Hand – möglicherweise wesentlich 
später – hinzugefügt.285 Auf den ergänzten vier Folio befindet sich neben der 
Kurzbiographie ein Inhaltsverzeichnis.286 Terminus ante quem ist das Datum des 
Erwerbs durch die ÖNB im Jahr 1912.287 Ein Einfluss gedruckter Muḥammedīye-
Exemplare ist nicht auszuschließen. Das gilt auch für die zweite undatierte Hand-
schrift (St. Petersburg, IVRAN, Д 507). Diese ist nicht im Osmanischen Reich, 
sondern in der Wolga-Region entstanden.288 

Die dritte menāḳıb-Kurzbiographie findet sich zwar in einer datierten Hand-
schrift, einem 1011 h. (1603) vom Autograph kopierten Muḥammedīye-Exemplar 
(TDESK 4012), es ist aber zweifelhaft, ob die Autorenbiographie Teil der urspüng-
lichen Handschrift war, d. h. vom Kopisten stammt, der im Kolophon genannt ist. 
Das Blatt mit der Kurzbiographie ist einseitig beschrieben und bei der vorhande-
nen Paginierung nicht berücksichtigt.289 Der Schriftduktus unterscheidet sich deut-
lich von dem des Muḥammedīye-Textes (Abbildung 2.3).  

Die Informationen der Kurzbiographie in der Handschrift TDESK 4012 ent-
sprechen weitgehend denen der Šaqāʾiq-Übersetzung Mecdīs. Thematisiert wird die 
Ordenszugehörigkeit, die Werke von Yazıcıoġlı Muḥammed – einschließlich dem 
Fātiḥa-Kommentar zur Widerlegung des Seins-Monismus (vücūdīye) und dem 
Fuṣūṣ-Kommentar, die Envār el-ʿĀşıḳīn als Prosafassung der Muḥammedīye und das  
 

                                                                                          
284  1. TDESK 4012 (1011 h.); 2. ÖNB Mixt 819 (o. D.); 3. Petersburg IVRRAN Д 507 (o. D.). 

In ÖNB Mixt 819 fehlt das Ende des Textes inklusive Kolophon. Die menāḳıb sind von 
anderer Hand ergänzt. Dmitrieva 1980, 3, 39, datiert Petersburg, IVRRAN, D 507, ins 19. 
Jahrhundert. Meines Erachtens ist es nicht ausgeschlossen, dass es sich um eine Abschrift 
von einem Druck handelt.  

285  ÖNB, Mixt 819 (o. D.), fol. 1-4.  
286  Zum Thema Mitüberlieferung und Inhaltsverzeichnis siehe unten Abschnitt 3.3.3.4. 
287  Balić 2006, 35, Nr. 2561. 
288  Dmitrieva 1980, 3, 39, lokalisiert die Handschrift in der Wolga-Region und datiert sie in 

die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts. 
289  Es handelt sich um eine Paginierung – nicht Folierung – in (ost-)arabischen Ziffern. Das Ti-

telblatt (d. h. bei einer Folierung 1 recto) ist nicht mitgezählt. Das Blatt mit den menāḳıb 
Yazıcıoġlıs befindet sich zwischen Seite 1 und 2.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 94 

Heiligenwunder als Ursache der angebrannten Seite im Autograph. Zusätzlich zu 
den mit Mecdī übereinstimmenden Aussagen werden dreimal konkrete Zahlen ge-
nannt: die Zahl von 9119 Versen der Muḥammedīye – so auch in Kašf aẓ-Ẓunūn zu 
finden – sowie das Jahr der Vollendung der Muḥammedīye und das Todesjahr des 
Autors.290 Der Text schließt mit einem Lob des Autors Yazıcıoġlı in acht Versen.  

Ganz im Gegensatz zu den Handschriften der Muḥammedīye gehörte in den 
Drucken eine menāḳıb-Kurzbiographie zur Standardausstattung. Es dürfte sich da-
bei also um den Text handeln, welcher im 19. und frühen 20. Jahrhundert biogra-
phisches Wissen über den Autor – angesichts von mindestens 39 Drucken – am 
weitesten und effektivsten verbreitete. Offen bleiben muss jedoch, ob diese Aus-
stattung der Muḥammedīye-Drucke auf ein Bedürfnis der Nutzer nach biographi-
schen Daten zurückgeht, oder ob dieses durch die Ausstattung der Drucke erst ge-
schaffen wurde.  

Bereits der erste Muḥammedīye-Druck aus dem Jahr 1258 h. (1842) enthält eine 
Biographie, die aber in Gegensatz zu der später geläufigen Fassung nicht als 
menāḳıb bezeichnet wird, sondern als tercemet ḥāl en-nāẓim.291 Der Terminus – im 
Türkischen terceme-i ḥal – bezeichnet jede Art von Biographie oder Lebenslauf und 
ist hinsichtlich der Frage nach dem spirituellen Rang neutral.292 Der etwa halbsei-
tige Text befindet sich im Anhang des Druckes, der außerdem den Kolophon, 
zwei Chronogramme zum Datum des Druckes und eine kurze Notiz umfasst, in 
welcher der Drucker schildert, wie er sich die Technik der Lithographie autodidak-
tisch angeeignet hat.  

Der größere Teil der Kurzbiographie besteht aus den üblichen Informationen, wie sie seit 

aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya eine einheitliche Basis bilden. Der Text lokalisiert Yazıcıoġlı in Gelibo-

lu, informiert über die Ordenszugehörigkeit, das Werk Maġārib az-Zamān sowie dessen Über-

setzungen durch die beiden Brüder und das Heiligenwunder der entflammten Seite. Außer-

dem werden zwei Daten genannt: das Jahr, in welcher Yazıcıoġlı die Muḥammedīye vollendete 

und das Todesdatum. Bemerkenswert ist, dass der anonyme Autor der Kurzbiographie explizit 

darauf hinweist, dass das genaue Todesdatum nicht bekannt ist, dass Yazıcıoġlı aber vor der 

Eroberung Konstantinopels verstarb. Damit kommen laut dieser Biographie die Jahre 854 h. 

und 855 h. in Frage. Diese Erörterung findet sich sonst nirgends. 

Den zweiten Druck der Muḥammedīye gab 1261 h. (1845) Muḥammed ʿAlī ed-
Derbendī, bekannt als Aleksander Kazembek, in Kasan heraus.293 In einem aus-
führlichen osmanisch-türkischen Vorwort von dreieinhalb Seiten erläutert Ka-

                                                                                          
290  Das ist die in Kātib Çelebis Kašf aẓ-Ẓunūn und Ḥabīb Efendis Ḫaṭṭ ve Ḫaṭṭāṭān genannte 

Zahl, siehe Kašf aẓ-Ẓunūn 1835-1858, 5, 429f. bzw. Kašf aẓ-Ẓunūn 1941-1943 [19712], 2, 
1618f. sowie Ḫaṭṭ ve Ḫaṭṭāṭān 1306, 241f. Zur Zahl der Verse siehe unten Abschnitt 3.3.3.2. 

291  Muḥammedīye 1258 h., [445]: nebẕet min tercemet ḥāl en-nāẓim. 
292  Ḳāmūs-i Türkī 1317, 395. 
293  Muḥammedīye 1261 h., [ii]; im Vorwort nennt sich der Herausgeber selbst Muḥammed ʿAlī 

eş-şehīr [bi-]İskender b. el-Ḥacc Muḥammed Kāẓım Beg ed-Derbendī.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 95 

zembek die Überlieferung des Textes und die Methodik seiner Edition.294 Das 
Vorwort enthält auch eine halbseitige Biographie, welche auf Yazıcıoġlıs eigenen 
Angaben in der Muḥammedīye und İsmaʿīl Ḥaḳḳıs Feraḥ er-Rūḥ basiert. Auf diese 
Quellen verweist Kazembek explizit.295 Abschließend erörtert Kazembek, ob sich 
der Name Muḥammedīye auf den Propheten, Sultan Meḥmed II. oder den Auto-
ren selbst bezieht, und favorisiert ersteres.  

Im Muḥammedīye-Druck von 1262 h. (1846) findet sich erstmals die Fassung je-
ner menāḳıb-Kurzbiographie, welche in den folgenden achtzig Jahren die größte 
Verbreitung fand. Der in einem panegyrischen Stil verfasste Text lautet in Über-
setzung: 

Yazıcızāde Muḥammed Efendi – das Vorbild für den ʿārif, die Stütze für den ʿāşıḳ, der 
Übersetzer der Worte des Propheten, des Herrn der Welten, der Herr der Liebenden und 
der von unüberwindlichem Verlangen ergriffenen, der Wächter vor dem Tor der Liebe 
und des Begehrens – Gott möge seine Ruhestätte erhellen – ist in einem Ort namens 
Ḳāḍıköy bei der Stadt Malġara in Rūmeli zur Welt gekommen, ließ sich in Gelibolu nie-
der und schrieb dort sein Werk namens Muḥammedīye. Vier Jahre nachdem er diese abge-
schlossen hatte, während der Regierungszeit von Sultan Meḥmed Ḫān, dem Eroberer, 
erhob sich seine wohltätige Seele von dort zum erhabenen Palast und sein Leichnam 
wurde in ebendieser Stadt der wohlriechenden Erde übergeben. 
Er war Gefährte und Zögling von Ḥacı Bayram Velī Anḳaravī, dem verehrtesten Scheich 
seiner Epoche und dem Pol der Zeitenläufe. Er war der ältere Bruder von Aḥmed Bīcān, 
dem Verfasser jenes schönen Buches – der Envār el-ʿĀşıḳīn. Er war das erhobene Haupt 
und die äußerste Spitze der Ṣūfīs. Zum Studium begab er sich nach Persien und Trans- 
oxanien und er durchzog die Welt, um Wissen zu erwerben und die Wahrheit zu begrei-
fen. Er pflegte Umgang mit den Scheichen seiner Zeit, wie Ḥaydar-i Ḫāfī, Zeyn el-ʿArab 
und dergleichen bedeutenden Ṣūfīs, und erreichte, was er suchte.  
In seiner Klause an der Meeresküste, nahe dem Gebetsplatz in Gelibolu zeigte er Aus-
dauer bei seinen geistlichen Übungen, beim persönlichen Einsatz (mücāhede), in der Zu-
rückgezogenheit und Klausur und seiner Suche nach Gott. So war er sieben Jahre lang 
genügsam und nahm keine gegarte Speise zu sich, da er es ganz und gar vermeiden woll-
te, zweifelhafte296 Speise zu essen. Er ernährte sich stattdessen von Körnern, Kräutern 
und vom Gedenken an den Herrn, den Erhabenen. 
Durch seine Entschlossenheit und Tatkraft war er in seinem aufrichtigen Benehmen und 
der Askese ein zweiter Bāyezīd, in der Kunst des Dichtens und der Reimprosa der Mei-
ster des Ḫāḳānī, im Regieren der Worte der Lehrer des Saʿdī Şīrāzī, in der Erforschung 
der Wahrheit ein Vertrauter Gottes und gottesfürchtiger Gelehrter.297 In den äußeren 

                                                                                          
294  Zum Vorwort im Detail unten Abschnitt 3.3.3.1. 
295  Muḥammedīye 1261 h., [iv-v]. Kazembeks Vorwort nennt den Geburtsort, den Ort des Wir-

kens, Gelibolu, die Lehrer Zeyn ed-dīn und Ḥaydar-ı Ḫāfī, die Ordenszugehörigkeit, das 
Werk Maġārib az-Zamān, die Übersetzungen der beiden Brüder sowie das Heiligenwunder 
der entzündeten Seite. 

296  In den Drucken Muḥammedīye 1285 h. und 1300 h. verschrieben şübühādetden (شـبهادتدن) für 
şübühātdan (شـبهاتدن). Das erste dāl ist zu emendieren. In den späteren Drucken jedoch nicht 
korrigiert.  

297  Der osmanische Sultan Bāyezīd II. (886-918 h./1481-1512) ist für seine Gottesfurcht und 
Bescheidenheit bekannt. Die Formulierung Bāyezīd-i sānī ist also zweideutig: Yazıcıoġlı ist 
ein zweiter Bāyezīd und gleichzeitig ein Bāyezīd II. Mit Saʿdī (st. 691 h./1292) ist der be-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 96 

und inneren Wissenschaften vielseitig gebildet überragte er seine Zeitgenossen in seinen 
detaillierten Kenntnissen der Wahrheit.  
Das anmutige Buch Maġārib az-zamān gliederte er nach den zwölf Wissenschaften und 
machte es zur Quelle für den unvergleichlichen Band namens Muḥammedīye. Er kürzte 
es in den kompilierenden, den erörternden und den im Hinblick auf den äußeren und 
den inneren Sinn kommentierenden Passagen; er erstellte eine Kurzfassung und Antho-
logie. Deshalb schätzen und anerkennen die Gelehrten, dass es als Ermahnung und Rat, 
als Quelle der Weisheit, als Warnung und als Grundlage für die religiösen Wissenschaf-
ten, die Erkenntnis und die unumstößliche Wahrheit präzise sowie hieb- und stichfest 
ist; und sie wissen es frei von Fehlern. 
Denn in diesem Buch sammelte er über den Beginn der Welt und über deren Ende, zu 
den entlegensten Fragen grenzenlosen religiösen Nutzen und sicheren Lohn. Seine an-
genehme Rede trug er in einer erstaunlichen Art und eigenen Form vor, so dass bis zum 
heutigen Tag in türkischer Sprache etwas, was mit seinen herzerfreuenden Ausführungen 
vergleichbar wäre, weder gesehen noch erreicht wurde und etwas, was seine schöne Dich-
tung und süße Darstellung imitieren könnte, weder gefunden noch je gehört wurde. Den 
Auftrag erhielt er vom Sultan der Gesandten, dem Propheten – Gott segne ihn und 
schenke ihm Heil.  
Dass nach der Vollendung das Werk beim Propheten auf Wohlwollen und Akzeptanz 
stieß, zeigt als deutlicher Beweis die ḳaṣīde auf den Reimbuchstaben nūn, welche er zum 
Lob des Propheten verfasste und welche mit dem Vers Elā ey server-i maḥbūb mine l-eyni ilā 
l-eyn… beginnt.298 Während er diese feuersprühende ḳaṣīde schrieb, stieß er aufgrund des 
heftigen Wirkens seines vom Feuer der Liebe verletzten Herzens einen zündenden Seuf-
zer aus, und die Flamme seines Seufzers erfasste die Seite, welche seine edle Hand gera-
de beschrieb, und ließ sie ganz schwarz werden. Dies zählt zu den real existierenden 
Heiligenwundern (kerāmāt-i kevnīye). 
Eine ḳaṣīde auf den Reimbuchstaben yāʾ– mit Reimzusätzen (müstezād) – und mit dem 
Anfangsvers Cihānuŋ cānı ve cānuŋ Muḥammeddür çū cānānı – ki ḳāṭiʿdür maḳālātı, und im 
Abschnitt zur Gottesschau eine weitere ḳaṣīde auf den Reimbuchstaben nūn – ebenfalls 
mit Reimzusätzen – und mit dem Anfangsvers Elā ey ḥażret-i ẕāta delālet isteyen insānı işit-
gil intihāsından, und viele weitere, nach den Buchstaben des Alphabets geordnete ḳaṣīden 
und mesnevīs bewirken, dass der Intellekt bei der Rezitation und beim Hören ins Stau-
nen gerät und das geistige Vermögen hinsichtlich der Bedeutung an seine Grenzen 
stößt.299 Gott – er ist erhaben – möge seine eloquenten Anstrengungen belohnen, sein 
grünes Grab mit Licht füllen, den Durst aller Liebenden und Aufrichtigen stillen und sie 
froh und heiter sein lassen. Amen.300 

Die Basisinformationen (Lokalisierung, Datierung, Lehrer und Ṣūfī-Meister) 
stimmen mit den textimmanenten der Muḥammedīye überein. Es folgen aber auch 
zusätzliche Informationen – einerseits über das asketische, vegetarische Leben, 
von dem beispielsweise auch Evliyā Çelebi oder Şemʿdānīzāde berichten, anderer-

                                                                                                                                                                                                                          

rühmte persische Dichter gemeint. Im Fall von Ḫaḳānī kann sowohl der 595 h. (1199) ver-
storbene persische Dichter dieses Namens als auch der gleichnamige 1015 h. (1606) ver-
storbene osmanische Dichter gemeint sein, vgl. etwa Ḳāmūs-ı Türkī 1306-1316/1889-1898, 
3, 2012f.; DİA, 15, 166-168 und 168-170. 

298  VGM 431/A, [120]; İK, Genel 58, 66a; Çelebioğlu 1996, 2, 171, Vers 2647. 
299  VGM 431/A, [290]; Çelebioğlu 1996, 2, 519; Muḥammedīye 1285 h., 415; VGM 431/A, 

[292], Çelebioğlu 1996, 2, 525; Muḥammedīye 1285 h., 418. 
300  Muḥammedīye 1285, i-ii. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 97 

seits sind die Aussagen über das Studium in Persien und Transoxanien sonst nicht 
belegt.301 

In den letzten vier Abschnitten wird schließlich Yazıcıoġlıs Werk, die Muḥam-
medīye, besprochen. 1. Die Übersetzungsmethode wird erläutert. 2. Es wird kurz 
der Inhalt charakterisiert und noch einmal die Einzigartigkeit hervorgehoben. 3. 
Das Heiligenwunder der entzündeten Seite wird thematisiert. Hierbei wird auf die 
konkrete Textstelle verwiesen, wo sich im Autograph die vom Brand geschwärzte 
Seite befindet. 4. Es folgen Verweise auf weitere besonders eindrückliche Passagen. 
Hierbei wird auch Formales – konkret das besondere Reimschema seines mesnevī – 
angemerkt.302 Die Ausführungen zu Yazıcıoġlıs Werk machen in der menāḳıb-
Einleitung einen großen Teil – knapp die Hälfte – des Textes aus.  

Der menāḳıb-Text des Druckes von 1262 h. wird von allen späteren Drucken in 
Istanbul und auch einigen der Muḥammedīye-Drucke in Kasan übernommen.303  

2.5.8 Yazıcıoġlıs Biographie in der Kommentarliteratur 

Zu Yazıcıoġlı Muḥammeds Muḥammedīye liegt ein einziges exegetisches Werk vor, 
Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Feraḥ er-Rūḥ aus dem Jahr 1107 h. (1696). Es handelt sich um 
ein Werk, welches innerhalb der osmanisch-türkischen Kommentarliteratur durch 
seine außergewöhnliche exegetische Methode auffällt.304 Die darin enthaltenen 
biographischen Informationen über Yazıcıoġlı Muḥammed sind über den gesam-
ten Kommentartext verteilt, da es sich stets um Kommentare zu einem konkreten 
Vers in Yazıcıoġlıs Muḥammedīye handelt. Eine zusammenhängende Biographie 
Yazıcıoġlıs hat İsmāʿīl Ḥaḳḳı nicht verfasst. So ist beispielsweise die menāḳıb-
Erzählung über Yazıcıoġlıs Heiligenwunder dort in den Kommentartext eingefügt, 
wo İsmāʿīl Ḥaḳḳı jene Verse erläutert, welche im Autograph auf den vom Brand 
gezeichneten Blättern stehen.305  

Aus der Formulierung geht hervor, dass İsmāʿīl Ḥaḳḳı Yazıcıoġlıs Autograph zu diesem Zeit-

punkt noch nicht gesehen hatte, von dem Wunder aber „aus vertrauenswürdiger Quelle“ erfah-

ren hatte. Dreizehn Jahre später, im Jahr 1121 h. (1709), fertigte er aber selbst eine Abschrift 

vom Autograph an, muss also spätestens dann zum ersten Mal am Grab in Gelibolu gewesen 

sein.306  

Die Einbindung biographischer Exkurse hat nicht immer einen so konkreten Anlass wie im 

Fall der entzündeten Blätter im Autograph. Sie kann sich auch assoziativ auf einzelne Wörter 

                                                                                          
301  Çelebioğlu 1996, 1, 19f., geht davon aus, dass Yazıcıoğlu Muḥammed tatsächlich in Persi-

en und in Transoxanien studierte.  
302  Vgl. unten Abschnitt 3.3.3. 
303  Zu den Drucken ausführlich unten Abschnitt 3.3.3.4. 
304  Vgl. unten Abschnitt 4.3.4. 
305  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 1, 304. Das betrifft VGM 341/A, [120], im Kapitel zur Ankunft des 

Propheten in Medina. Vgl. auch Heinzelmann 2010, 119. 
306  Siehe unten, Abschnitt 3.3.3.1, und Heinzelmann 2010. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 98 

beziehen. Im Kommentar zu einem Vers, in welchem die Leser zum Gottgedenken (ẕikr) auf-

gefordert werden, erklärt İsmāʿīl Ḥaḳḳı die zwei Bedeutungen des Wortes yaḳa („Hang, Küste, 

Ufer“ und „Kragen, Saum“). Auf die Bedeutung „Ufer, Küste“ nimmt İsmāʿīl Ḥaḳḳı dann im 

folgende Exkurs bezog, in welchem er berichtet, dass Yazıcıoġlı Muḥammed an der Meereskü-

ste lebte. Auch das zurückgezogene und asketische Leben beschreibt İsmāʿīl Ḥaḳḳı noch ge-

nauer und kommt damit auf die auch in anderen Quellen erwähnten Essgewohnheiten zu 

sprechen: Laut İsmāʿīl Ḥaḳḳı aß Yazıcıoġlı nichts Gekochtes, sondern ernährte sich von Wasser 

und Kräutern. Das erinnert an die Texte von Evliyā Çelebi und Şemʿdānīzāde, welche darauf 

hinweisen, dass Yazıcıoġlı keinen Fisch und nichts „Beseeltes“, d. h. kein Fleisch, aß.307 

Der größere Teil von İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Ausführungen zu Yazıcıoġlı Muḥammeds Vi-
ta findet sich in den Kommentaren zum Einleitungs- und Schlussteil der 
Muḥammedīye, d. h. dort wo der Autor selbst über sein Leben schreibt. Yazıcıoġlı 
beschreibt mit den folgenden Versen die an ihn herangetragene Anfrage, eine 
Prophetenbiographie zu schreiben: 

Dėdiler kim niçün ḳılmazsın ey dōst  resūlüŋ vaṣfını ʿālemde büşrā. 
Dėdüm ey gözlerüm nūrı cemāʿat  ėrüŋ devletlere ʿizzen ve naṣrā. 

Sie sagten: Warum, Freund, verfasst du keinen Bericht über den Propheten, als frohe 
Botschaft für die Welt. / Ich sagte: Gemeinde, Licht meiner Augen, erlangt das Glück 
durch Macht und Sieg. 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı paraphrasiert zunächst den letzten Halbvers. Dann deutet er den 
Vers im Hinblick auf den gesellschaftlichen Kontext der Stadt und Festung Geli-
bolu zu Lebzeiten des Autors: 

Der Grund für das Gebet um Macht und Sieg ist, dass zu jener Zeit das Volk in Gelibolu 
sich dem großen cihād und dem kleinen cihād widmete. So hat der Dichter – sein Ge-
heimnis möge geheiligt sein – eine für die Situation sehr passende Einleitung gewählt.308 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı versteht die Passage also als eine Anspielung auf die gesellschaftli-
che Situation und die militärische Bedeutung des Ortes. Seines Erachtens wandte 
sich Yazıcıoġlı mit diesen Worten sowohl an die bewaffneten Kämpfer, das osma-
nische Militär, als auch an die unbewaffneten Gottessucher, in diesem Kontext die 
Ṣūfīs. Der Kommentator liest aus dem Vers also einen gesellschaftlichen Kontext 
heraus, wie er im Werk von Yazıcıoġlıs jüngerem Bruder, Aḥmed Bīcān, auch ex-
plizit beschrieben wird.309  

Anlässlich der Widmung an Sultan Murād II. im abschließenden Abschnitt der Muḥammedīye 
erläutert İsmāʿīl Ḥaḳḳı in einem längeren Exkurs den historischen Kontext. Er weist auf den 

Thronverzicht Murāds II. im Jahr 847 h. (1444) und die erste, kurze Regierungszeit Sultan 

Meḥmeds II., die Rückkehr des Vaters auf den Thron 849 h. (1446), und die zweite, definitive 

                                                                                          
307  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 1, 209. Vgl. Heinzelmann 2010, 140, und oben Abschnitte 2.5.4 und 

2.5.5. 
308  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 1, 13. 
309  Zu Aḥmed Bīcāns Ausführungen über den cihād siehe oben Abschnitt 2.4.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 99 

Inthronisierung Meḥmeds II. nach dem Tod des Vaters 855 h. (1451) hin. Dass die Muḥam-
medīye unter der Regierung von Murād II. vollendet wurde, zeigt deshalb laut Ḥaḳḳı schon de-

ren Datierung (851 h./1449).310 

In den Kommentaren İsmāʿīl Ḥaḳḳıs finden sich auch immer wieder konkrete In-
formationen zum Leben Yazıcıoġlıs. An der Stelle, an welcher Yazıcıoġlı schreibt, 
dass er sich in Gelibolu niederließ, verweist İsmāʿīl Ḥaḳḳı auf den tatsächlichen 
Geburtsort – das Dorf Ḳāḍıköy in der Nähe der Stadt Malġara, welche zwischen 
Edirne und Tekfurdağı liegt.311 Er führt damit ein Dorf als Geburtsort an, welches 
in den früheren Quellen noch nicht belegt ist. In der menāḳıb-Kurzbiographie der 
Drucke des 19. Jahrhunderts wird die Information über den Geburtsort nahe 
Malġara dann übernommen.  

Wenige Seiten später verweist Yazıcıoġlı in seinem Text auf seine beiden Lehrer 
Zeyn el-ʿArab und Ḥaydar-ı Ḫāfī. Dabei ist İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Kommentar zu Ḥay-
dar-ı Ḫāfī jedoch erstaunlich vage.312 Er erklärt die nisbe Ḫāfī mit dem Hinweis, 
dass Ḫāf ein Bezirk (nāḥiye) bei Nīšāpūr sei. Laut Ḥaḳḳı war Ḫāf einerseits der 
Geburtsort des ersten Lehrers, Zeyn el-ʿArab, andererseits deutet der Name auch 
auf einen Bezug Ḥaydars zur selben Gegend hin.313 Ḥaydar darf, so fährt er fort, 
keinesfalls mit Ḥaydar-ı Herevī verwechselt werden, einem Schüler Saʿdeddīn 
Taftāzānīs, der das Todesurteil gegen Scheich Bedreddīn mit einem Fatwa sank-
tioniert hatte.314 İsmāʿīl Ḥaḳḳı schreibt also sehr viel über die Person, mit welcher 
der genannte nicht identifiziert werden darf. Über den Lehrer Yazıcıoġlıs selbst 
schreibt er – abgesehen von der Information, auf welchen Ort sich seine nisbe be-
zieht – nichts. Es drängt sich darum die Vermutung auf, dass auch er ihn schon 
nicht mehr identifizieren konnte.  

Die aufgeführten Beispiele zeigen, dass in Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥammedīye-
Kommentar die Vita des Autors immer wieder thematisiert wird, auch wenn es – 
im Gegensatz zu seinem Yūnus Emre-Kommentar – keinen zusammenhängenden 
und zusammenfassenden menāḳıb-Abschnitt darin gibt. Ḥaḳḳıs biographischen 
Kommentare kontextualisieren Yazıcıoġlıs Vita beispielsweise durch Exkurse zu 
historischen Ereignissen, sie betreffen aber auch konkrete Fragen, wie etwa die 
nach dem Geburtsort.  

                                                                                          
310  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 2, 554f. Dies bezieht sich auf VGM 431/A, [321]; Çelebioğlu 1996, 2, 

595f., Verse 8846 und 8860; Laleli 1491, 274b-275b. 
311  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 2, 555. Dies bezieht sich auf VGM 431/A [321]; Çelebioğlu 1996, 2, 

597, Vers 8870. 
312  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 2, 561. Dies bezieht sich auf VGM 431/A, [324]; Çelebioğlu 1996, 2, 

603, Verse 8973f.  
313  Feraḥ er-Rūḥ 1294, 2, 561. 
314  Vgl. zum beschriebenen Ereignis Simavna Ḳāḍısı Oġlı Şeyḫ Bedreddīn 1924/1340, 58; Kitâb-ı 

Cihan-Nümâ – Neşrî Tarihi 1957, 2, 546f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 100 

2.6 Zusammenfassung 

Biographische Texte über Buchautoren sind eine wichtige Quelle, wenn es darum 
geht Nutzungskontexte und Nutzungsprozesse ihrer Werke zu analysieren. Vor 
dem 19. Jahrhundert lagen den Nutzern von Handschriften Informationen zum 
Autor vor allem im Prolog beziehungsweise Epilog eines Werkes vor, welche oft 
über den Entstehungskontext informierten. Darüber hinaus gab es sekundäre 
Quellentexte, welche aber nicht annähernd so viele Nutzer gehabt haben dürften 
wie die Werke selbst. Biographiensammlungen (ṭabaḳāt bzw. teẕkire) wurden in ei-
nem Gelehrten-Kontext genutzt. Ein Text wie Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme, der 
heute in der Forschung ein beliebter und oft genutzter Quellentext ist, dürfte ei-
nem noch viel engeren Nutzerkreis zugänglich gewesen sein. Anders dürfte es sich 
mit menāḳıb-Texten verhalten. Auch von diesen sind meist nur wenige Handschrif-
ten erhalten. Verschiedene der untersuchten biographischen Texte – Evliyā Çelebis 
Seyāḥatnāme, Muṣṭafā ʿĀlīs Künh el-Aḫbār und Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Feraḥ er-Rūḥ 
– deuten aber darauf hin, dass menāḳıb-Erzählungen im Umfeld von Ṣūfī-Gräbern 
mündlich überliefert und von den betreffenden Autoren anlässlich ihres Besuchs 
am Grab verschriftlicht wurden. Es spricht einiges dafür, dass eine Verehrung des 
Ṣūfī-Grabs die Überlieferung von biographischen Informationen förderte. Dies 
zeigt sich besonders deutlich anhand der biographischen Quellen zu Yazıcıoġlı 
Muḥammed, dessen Grab ein wichtiger Ort der Heiligenverehrung war. So ist 
nicht auszuschließen, dass eine von Pilgern ausgehende mündliche Überlieferung 
der menāḳıb-Biographien die Aufgabe hatte, welche im 19. Jahrhunderts die stan-
dardisierten Biographien in den lithographischen Drucken übernahmen. 

Grundsätzlich ist festzustellen, dass biographische Texte als Mitüberlieferung in 
den untersuchten Handschriften eine große Seltenheit sind. Dies trifft etwa auch 
auf die Muḥammedīye-Handschriften zu.315 Ab dem 19. Jahrhundert kommen 
biographische Texte als Mitüberlieferung bei bestimmten Autoren in den Druck-
ausgaben vor. In den Istanbuler Muḥammedīye-Drucken gehörte die „Kurzbiogra-
phie“ des Autors (menāḳıb-ı müʾellif) zur Standardausstattung – der Text wurde von 
allen Druckern unverändert übernommen. Diese Kurzbiographie enthält einer-
seits Informationen, welche auch in Yazıcıoġlıs Prolog zu finden sind. Der an-
onyme Autor zog andererseits auch andere – allerdings ungenannte – Quellen 
heran. Zum größten Teil stimmen die Informationen mit denen der von mir aus-
gewerteten sekundären Quellentexte überein. Eine vergleichbare Standardisierung 
der Mitüberlieferung ist auch in den Drucken von Eşrefoġlıs Müzekkī n-Nüfūs zu 
erkennen; in diesen findet sich jeweils ein Text mit Eşrefoġlıs Initiationskette (silsi-
le). In den Drucken der übrigen untersuchten Werke gibt es eine solche standardi-
sierte Mitüberlieferung nicht. Ob im 19. Jahrhundert der Leser eines Drucks bio-
graphische Informationen zum Autor erhielt, hing also von Werk und Autor ab.  

                                                                                          
315  Siehe ausführlicher unten Abschnitt 3.3.3.4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 101 

Die Analyse der sekundären Quellentexte zeigt, dass biographische Texte zu 
den Autoren des Quellenkorpus zu sehr unterschiedlichen Zeiten entstanden und 
in verschiedenen Textgattungen verschriftlicht wurden. Bereits die Selbstdarstel-
lung der einzelnen Autoren unterscheidet sich hinsichtlich Umfang und Informa-
tionsgehalt. Während etwa die Brüder Yazıcıoġlı recht ausführlich über den Ent-
stehungskontext ihrer Werke schreiben, enthält Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt 
nur den Namen des Autors und eine Datierung. Es spricht einiges dafür, dass die 
sekundären biographischen Quellentexte in beträchtlichem Maß auf der Selbst-
darstellung der Autoren basieren. Diese Grundinformationen sind im Fall der 
Brüder Yazıcıoġlı in den sekundären Quellentexten kontinuierlich wiederzufin-
den, während die biographischen Texte zu Süleymān Çelebi später einsetzen und 
es im späten 16. und 17. Jahrhundert auch ein Problem gewesen zu sein scheint, 
den Autor überhaupt zu identifizieren. 

Die Brüder Yazıcıoġlı fanden sehr früh Eingang in die ṭabaḳāt-Werke; sie sind 
im frühen 16. Jahrhundert bereits in Lāmiʿīs Appendix zu Ǧāmīs (st. 898 h./1492) 
Nafaḥāt al-Uns zu finden. Damit handelt es sich bei den Brüdern Yazıcıoġlı neben 
Yūnus Emre um diejenigen türkischsprachigen Autoren, welche am frühesten 
Eingang in die ṭabaḳāt-Literatur fanden. Sie wurden zu diesem Zeitpunkt also be-
reits von einem gelehrten Leserkreis rezipiert.316  

Neben im engeren Sinn „biographischen“ Informationen enthalten sekundäre 
Quellentexte auch Informationen zu Nutzungsprozessen, etwa dem Vortrag einer 
menāḳıb-Erzählung oder der Rezitation eines Werkes am Grab des Autors. Gerade 
Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme ist in dieser Hinsicht ein wichtiger Quellentext, weil er 
Nutzungsprozesse oft thematisiert. Auf diese wird unten in Kapitel 6 zurückzu-
kommen sein.  

 

                                                                                          
316  Dazu auch die Analyse zur literarischen Rezeption der Werke des Quellenkorpus, unter 

Kapitel 4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33 - am 22.01.2026, 04:11:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

