
205

 

Kulturelle Partikularität und 

partikulare Erzählungen

Das Scheitern bzw. die Abwesenheit von Zukunftsentwürfen gilt 
als konstitutiv für die postmoderne Kultur; die nicht mehr sei als 
eine „Moderne ohne Illusionen“, so Bauman.69 Auch der Medien-
philosoph Paul Virilio interpretiert die Postmoderne als eine Zeit 
der „Krise des ‚Erzählens‘ an sich“, aber weniger als Erosion der 
„Fundamente historischen Sinns“, zugunsten von Erzählungen über 
die „Entwicklung von voneinander unabhängigen Individuen“, 
sondern mehr als Krise der Erfassung einer — auf die Zukunft 
gerichteten — Gegenwart.70 Die Krise der Erzählung erscheint so 
als die andere Seite der Krise der Dimension, d. h. als Erosion „der 
Messbarkeit eines allen gemeinsam gegebenen sichtbaren Wirk-
lichen“ und damit als „Ausdruck einer Krise der Vorstellung vom 
Ganzheitlichen“.71

Auch Jameson thematisiert die politische Schwäche der 
Utopie, die in den vergangenen Generationen

„	nicht einmal ansatzweise eine Handlungsanweisung lieferte 
und kein schlüssiges, historisches und praktisch-politisches 
Bild vom Übergang zu zeichnen vermochte.“72

Aber es war ihm wichtig — vor dem Hintergrund seines Bewusst-
seins von einem postmodernen Stillstand, d. h. einer ewigen Gegen-
wart im Angesicht zwar weit entfernter, aber unvermeidlicher Kata-
strophen — ein Bekenntnis zum Utopismus abzulegen. In seinem 
Buch Archeologies of the Future. The Desire Called Utopia and 
Other Science Fictions (2005) huldigt er der Potentialität der utopi-
schen Dialektik und schließt den ersten Teil seiner Schrift ab mit 
einer Untersuchung der Utopie und einer Einschätzung ihres politi-
schen Wertes für die Gegenwart.

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische Implikationen

Auf der Schwelle von der Moderne zur Postmoderne lässt sich eine 
politisch-ökonomische Ereignisverdichtung erläutern, ohne die der 
Eintritt in das „postideologische Zeitalter“ nach 1989 (und damit 
der Auflösung der dualistisch geprägten Weltordnung kapitalis-
tischer Westen / kommunistischer Osten) nicht denkbar gewesen 
wäre:73

Im Jahre 1971 wurde der Grundstein für das heutige Wirt-
schaftssystem gelegt, indem der US-Präsident Richard Nixon die 
Goldbindung des Dollars aufhob. Im darauffolgenden Jahr veröf-
fentlichte der Club of Rome den Bericht Die Grenzen des Wachs-
tums (1972), aus dem hervorging, dass ein unkontrolliertes Wirt-
schaftswachstum die Menschheit in eine ökologische Krise führen 
wird. Im Jahre 1973 trug sich die erste Ölpreiskrise zu, die den 
Industriestaaten ihre Abhängigkeit von fossiler Energie demonst-
rierte. Gleichzeitig brach das Bretton-Woods-Abkommen — die 
„stabilitätssichernde Architektur des internationalen Finanz-
marktes“ seit 1944 — zusammen, wodurch sich das Finanzmarkt-
geschehen globalisierte und verselbstständigte; infolgedessen und 
weiteren Liberalisierungen des Finanzsektors ist auch die Weltwirt-
schaftskrise 2007/08 einzustufen.74

Im Jahre 1979 vollzog sich schließlich der Wandel von der 
fordistischen zur postfordistischen Ökonomie, d. h. verkürzt darge-
stellt die Verschiebung von einer nachfrage- zu einer angebotsori-
entierten Wirtschaftspolitik, die die heutige wirtschaftliche Realität 
konstituiert.75 

Im selben Jahr veröffentlicht Lyotard Das postmoderne Wissen 
(1979), in dem er die universellen Metaerzählungen von Frei-
heit und Aufklärung angreift, die der Geschichte der Moderne 
ein kollektives Subjekt unterstellten und damit die kleinen 
Geschichten bzw. Identitäten zugunsten einer übergreifenden Iden-
tität auslöschten.76 Kaum später veröffentlicht Sloterdijk seine 
Kritik der zynischen Vernunft (1983) — 200 Jahre nach Kants Kritik 
der reinen Vernunft (1781) —, eine Text und Bild verschränkende, 
ideologiekritische Diagnose zum Geisteszustand des „nachaufge-
klärten Zynismus“. Darin schreibt er, dass in der 

„	polyperspektivisch zerborstenen Welt […] die ‚großen 
Blicke‘ aufs Ganze tatsächlich mehr den schlichten Gemü-
tern, nicht den Aufgeklärten, vom Gegebenen Erzogenen 
[gehören]. Keine Aufklärung geschieht ohne den Effekt, das 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Standpunktdenken zu zerstören und perspektivisch-konventi-
onelle Moralen aufzulösen; psychologisch geht das mit Ich-
Zerstreuung einher, literarisch und philosophisch mit dem 
Verfall der Kritik.“77

Er fährt fort, dass die Kritische Theorie allerdings ein 

„	provisorisches Ich der Kritik gefunden hat und einen 
‚Standort‘, der ihr Perspektiven auf eine wahrhaft einschnei-
dende Kritik gewährte […]. Es ist nicht die Basis erhobener 
distanzierter Kritik, die zu großen Überblicken gelangt, 
sondern eine Haltung äußerster Nähe — Mikrologie.“78

Obwohl in dieser Zeit noch politische Systeme und Ideen exis-
tierten, die zumindest dem Namen nach Alternativen zum Kapita-
lismus darstellen, erklärte die großbritannische Premierministerin 
Margaret Thatcher im Jahr 1984 die im Aufbau begriffene neolibe-
rale Wirtschaftsideologie für alternativlos und dass es so etwas wie 
Gesellschaft ohnehin nicht gäbe.

Die US-amerikanische Schriftstellerin und Aktivistin Audre 
Lorde kritisiert zur gleichen Zeit, dass eine Gesellschaft, die das 
Gute weniger im Hinblick auf menschliche Bedürfnisse, sondern 
eher im Hinblick auf Profit definiert

„	immer eine Gruppe von Menschen [braucht], die man 
durch systematisierte Unterdrückung glauben machen kann, 
daß sie überflüssig seien, daß sie zu den dehumanisierten 
Minderwertigen [d. h. Schwarze und Dritte-Welt-Menschen, 
Arbeiter*innen, ältere Menschen und Frauen] gehören.“

„	Ein Großteil der westeuropäischen Geschichtsschreibung 
konditioniert uns, menschliche [und kulturelle] Unterschiede 
in simplifizierter Form als Polaritäten zu sehen: dominierend/
untergeordnet, gut/schlecht, oben/unten, überlegen/unter-
legen.“79

Während die Dichotomien der Moderne dazu geeignet waren das 
Fremde bzw. Andere zu identifizieren und damit Feindbilder und 
Hierarchien zu konstruieren, etabliert sich in der Postmoderne — in 
allen gesellschaftlichen Sphären, wie Kultur, Politik, Ökonomie, 
Ökologie und Geschichte gleichermaßen — eine Kultur des Plura-
lismus; das ist im Hinblick auf die soziale Emanzipation als Fort-
schritt zu werten. 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische Implikationen

In der Moderne herrschte das Prinzip der Standardisierung vor. 
Im postmodernen Kulturkapitalismus ist das Singuläre, d. h. das 
Einzigartige und Besondere, prägend, schreibt Reckwitz. Das gilt 
sowohl für materielle (Kultur-)Güter wie für Dienstleistungen, 
sowohl im Mainstream, als auch in der Subkultur. An die Stelle 
der Massenproduktion uniformer Waren treten „Ereignisse und 
Dinge […], die nicht für alle gleich oder identisch sind, sondern 
einzigartig, das heißt singulär sein wollen.“80 Im Zuge der Digita-
lisierung schreitet die Individualisierung aller Lebenswelten (mass 
customization) voran. In der Architektur zählen dazu z. B. ikoni-
sche Bauten von Stararchitekt*innen, aber auch kleinmaßstäbliche 
Architekturprojekte einer kritisch-situativ ausgerichteten Praxis.

Auch der Mensch untersteht dieser postmodernen Logik, denn 
während in der alten Industriegesellschaft noch formale Qualifi-
kationen und Leistungsanforderungen im Vordergrund standen, 
geht es „in der neuen Wissens- und Kulturökonomie darum, dass 
die Arbeitssubjekte ein außergewöhnliches ‚Profil‘ entwickeln.“81 
Zu diesem Prozess schreibt der kamerunische Politikwissen-
schaftler Achille Mbembe, dass der heutige Mensch sich in viel-
fältiger Weise von dem „entfremdeten Subjekt der ersten Indust-
rialisierung“ unterscheidet. Das heutige Individuum ist in seinem 
Begehren gefangen und ist

„	[f]ür sein Vergnügen […] nahezu vollständig auf seine Fähig-
keit angewiesen, sein inneres Leben öffentlich zu rekonstru-
ieren und es wie eine handelbare Ware auf einem Markt anzu-
bieten. […] [D]ieser Code-Mensch [versucht] sein Verhalten 
an den Normen des Marktes auszurichten, und zögert dabei 
kaum, sich selbst und andere für die Optimierung seines 
Anteils am Vergnügen zu instrumentalisieren. Verdammt zu 
lebenslangem Lernen, zur Flexibilität, zur Herrschaft des 
Augenblicks, muss er seine Lage als auflösbares und fungibles 
Subjekt hinnehmen, um der Forderung zu entsprechen, die 
ständig an ihn gestellt wird: ein anderer zu werden.“82

Im Prozess der spätmodernen Singularisierung erhält jedes einzelne 
Phänomen einen unvergleichlichen Stellenwert, nicht zuletzt auch 
aufgrund von Marktverwertungsinteressen; das widerspricht auch 
einem Serialitätsprinzip nicht, d. h. Besonderheit und Repetition 
schließen sich nicht aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

Der Prozess der Singularisierung (Vereinzelung/Verselbststän-
digung) ist Teil des Prozesses der Pluralisierung (Vermehrung/
Vervielfachung) oder anders gewendet: es vollzieht sich eine Plura-
lisierung des Singulären.83 Der einzigartige Mensch, das heraus-
ragende Ereignis sind zur Norm geworden. Die totale Diversifi-
zierung zeichnet ein Bild der Welt, in dem sich die Pluralität von 
Ethien, Religionen, Kulturen, sexuellen Orientierungen und Identi-
täten als globale Einheit entfalten kann. Das postmoderne Denken 
beschreitet einen Weg der Befreiung von Identifikationszwängen. 
Dabei geht es um die Verschiebung bzw. Auflösung der Dichotomie 
Zentrum und Peripherie, sowohl kulturanthropologisch als auch 
technologisch.

Im — für die Arbeit zentralen — Begriff der Partikularität liegt 
die Betonung nicht nur auf der Vielheit (Pluralität) des Beson-
deren, sondern insbesondere auf der Unterschiedlichkeit (Diffe-
renz) der Vielheit des Besonderen. Obwohl auch das Prinzip der 
Ähnlichkeit — Anerkennung von Gleichheit in der Unterschiedlich-
keit — zentral ist für kulturelle Identifikationsprozesse, soll hier die 
Grundhaltung in der Anerkennung von Vielheit und Unterschied-
lichkeit hervorgehoben werden und zwar, dass es nicht nur eine 
richtige Version gibt, um das einzig Wahre zu erkennen (Tab. 6). 

Der Partikularismus ist eine schwache Theorie, die sich durch 
die Ermächtigung von Kleinsteinheiten, von unten geleitetem 
Beziehungsdenken auszeichnet, z. B. die Einmischung der Vielen 
als demokratisches Prinzip oder die Vervielfältigung utopischen 
Denkens.84 

Im Universalismus wird hingegen nach universellen Werten 
und Gesetzen gesucht.85 Der Universalismus ist eine starke 
Theorie, die sich durch ein vereinheitlichendes, von oben geleitetes 
Regeldenken auszeichnet, z.  B. der Kapitalismus oder auch die 
Menschenrechte. Eine Koexistenz mit Partikularismen ist für den 
Kapitalismus (als Universalismus) kein Problem.86

Die kritische Macht kommt heute von den Rändern der Gesell-
schaft. Das gilt auch für architektonische Minimaltechniken, die 
nicht im Zentrum der Macht, sondern auf den Grenzbereichen des 
Realraums, z. B. auf Brachflächen ihren Ort der Umsetzung finden.

Kulturelle und politische Differenz In dem Moment, als man die 
Vision einer „homogenisierenden, ‚modernisierenden‘ Mission“ 
aufgegeben hatte, wurde die multi- bzw. transkulturelle Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische Implikationen

schaft realisierbar. Multikulturalismus ist, so Bauman, „die Tren-
nung der Staatsbürgerschaft von der kulturellen Berufung und 
Selbstzuschreibung der Bürger; bedeutet, letztere im wesentlichen 
zur Privatsache zu erklären, die in keiner Weise öffentliche Rechte 
beeinflußt.“ Die multikulturelle Gesellschaft verhält sich „tolerant 
gegenüber kultureller Differenz, dem freien Fluß kultureller Inhalte 
und der Freiheit kultureller Wahlen“; sie ist bereit, „die bewegliche 
Grenzlinie zwischen akzeptablen Unterschieden des Lebensstils 
[…] ständig auszuhandeln.“87

Der indische Theoretiker des Postkolonialismus Homi Bhabha 
weist darauf hin, dass eine „kulturelle Differenz“ aber nicht als 
„das freie Spiel von Polaritäten und Pluralitäten“ verstanden 
werden darf und fährt fort: 

Tabelle 6: Eine begriffsdifferenzierende Übersicht, aufgeschlüs-

selt nach ihren kulturellen, raumzeitlichen und sozialräumlichen 

Bedeutungsebenen

Struktur

(kulturell)
Dimension

(raumzeitlich)
Verortung

(sozialräumlich)
singular-plural (ein-
zigartig  
vielfältig)

divers (unterschied-
lich, ungleich)

different (anders, 
abweichend)

heterogen (unein-
heitlich, verschie-
den) 

minimal  
(sehr klein, gering)

marginal oder 
peripher (auf der 
Grenze, am Rande, 
nebensächlich)

liminal (an der 
Grenze, Schwelle, 
abseits)

partikular (das Ein-
zelne oder die Min-
derheit betreffend)

mikro (klein, kurz) minor (untergeord-
net, unterlegen)

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

„	Der Widerstreit von Bedeutungen und Werten, der im Prozeß 
kultureller Interpretation erzeugt wird, ist ein Ergebnis der 
perplexen Lebensverhältnisse in den liminalen Räumen der 
nationalen Gesellschaft […]. Als eine Form der Einmischung 
hat kulturelle Differenz an den Gesetzmäßigkeiten der supple-
mentären Subversion teil, die den Strategien des Minoritäten-
diskurses ähnelt.“88

Für Bhabha hat die kulturelle Differenz eine einmischende Funk-
tion. Sie funktioniert, ähnlich der Wirkungsweise von Minoritäten-
diskursen, als ergänzende Durchdringung des gesellschaftskultu-
rellen Mainstreams.

„	Die Frage kultureller Differenz konfrontiert uns mit einer 
Verteilung von Kenntnissen und Praktiken, die nebenein-
ander existieren; abseits bedeutet hier eine Form von sozialem 
Widerspruch oder Antagonismus, die verhandelt werden muß 
und die nicht einfach aufgehoben werden darf.“89

Bhabha plädiert dafür, dass 

„	Unterschiede zwischen unverbundenen Orten und Darstel-
lungen des gesellschaftlichen Lebens […] artikuliert werden 
[müssen], ohne daß dabei die inkommensurablen Bedeu-
tungen und Urteile überwunden würden, die im Prozeß trans-
kulturellen Verhandelns entstehen.“90

In dieser Zeit der Transformation bilden sich auch zahlreiche, in 
Abgrenzung zur Moderne stehende Wortkomposita heraus; zur 
Verdeutlichung soll die nachstehende post-Begriffsauswahl dienen:

	 Postdemokratie, posteurozentrisch, postfordistisch, postfossil, 
postfundamentalistisch, postheroisch, Posthistoire, posti-
deologisch, postindustriell, postkapitalistisch, postkolonial, 
postkritisch, postmigrantisch, postoperaistisch, postpolitisch, 
postreduktionistisch, postsozialistisch, poststrukturalistisch, 
posttheoretisch, postutopisch, Postwachstum.91 

Das Präfix post- zeigt an, dass der den jeweiligen Wortstamm 
bildenden Begriff, sich überlebt hat und das Begriffskonzept in 
seiner bisherigen Verwendung bzw. Anwendung neu gedacht oder 
bewertet wird. Es findet eine kritische Ausdifferenzierung von 
Begrifflichkeiten statt, die noch der Moderne zugeeignet schienen. 
Die eurozentrische Perspektive verschiebt sich zugunsten einer 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische Implikationen

globalen Perspektive. Die Epoche der Postmoderne geht in die 
Epoche der „Globalisierungsmoderne“92 über.

Um die Aktualisierung und Anpassung an die Globalisierungs-
moderne zu verdeutlichen, wird hier exemplarisch auf das Begriffs-
konzept „Postdemokratie“ des Soziologen Colin Crouch (gleich-
namige Schrift von 2003) Bezug genommen. Darin vertritt er die 
These, dass die Demokratie im Digitalzeitalter zunehmend degene-
riere; bestimmt von — durch Politiker*innen vertretene — Konzern-
interessen. Demokratische Institutionen hätten nur noch formal 
Bestand. Der Neoliberalismus höhle die Mitbestimmungsrechte der 
Bürger*innen aus und räume den Konzernen, vermittelt durch die 
Politik, übermäßige Macht ein.93 Dieses Konzept müsse allerdings 
unter Berücksichtigung der veränderten globalpolitischen Lage 
aktualisiert werden, vor allem bezüglich des Zusammenhangs von 
Neoliberalismus und Rechtspopulismus.94

Alle postmodernen Begriffskonzepte sollten im Spannungs-
feld mikro/lokal und makro/global neu gedacht und definiert 
werden, denn der heutige „kapitalistische Realismus“95 inszeniert 
eine Konfrontation mit dem Modernismus nicht länger. Auch die 
herkömmlichen Politikbegriffe sind in „einer Art Bereichsdenken, 
einem Denken in gesellschaftlichen Handlungssphären oder Funk-
tionssystemen verhaftet.“96

Der britische Historiker Geoff Eley bezeichnet in den 1990er 
Jahren die Erkenntnis, dass gesellschaftsprägende Sphären bzw. 
Kategorien wie Politik, Recht, Kultur und Glaube sich gegen-
seitig durchdringen als antireduktionistische Erkenntnis. All diese 
Sphären verhalten sich weder zueinander noch zur Wirtschaft und 
ihren sozialen Beziehungen äußerlich, sondern überlagern und 
verbinden sich, immer eingebettet in komplexe Einheiten von 
Struktur und Aktion, unauflöslich und konstitutiv mit konkreten 
Praktiken und individuellen Leben. 

Dies hat das Interesse an den verborgenen Geschichten des 
Alltags, d. h. an der Mikrohistorie befördert, denn hier kann die 
Dynamik von diesen komplexen Beziehungen empirisch nach-
vollzogen werden. Und das kann auch für die Architektur geltend 
gemacht werden, denn

„	[w]enn Macht sowohl in gesellschaftlichen als auch in formal 
politischen Strukturen angesiedelt ist, und Kultur sowohl eine 
Auswirkung als auch ein Medium von Macht und Herrschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

ist, dann unterliegen all die banalen Beziehungen des Alltags-
lebens dem Einfluß der Macht.“97

Die Herausforderung für die politische Theorie dieser antireduk-
tionistischen, postfundamentalen Konstellation — also in Lebens-
zusammenhängen angesichts der Abwesenheit eines letzten 
Grundes —, liegt in der Neudefinierung der Essenz des Politischen. 

„	[I]m postfundamentalistischen Denken [hat sich] eine Diffe-
renzierung herausgebildet zwischen dem Bereich der Politik 
und der […] Dimension des Politischen: Nennen wir sie die 
politische Differenz“98

Zur Erläuterung: Das Politische ist gekennzeichnet von einer 
kommunikativen Prozesshaftigkeit und von relativer Offenheit, 
d. h. von Prozessen, in denen etwas politisch ir/relevant wird. Dabei 
geht es um den kommunikativen Raum — wozu auch der Bereich 
des Antagonistischen99 gehört —, der sich durch solche Prozesse 
konstituiert, z. B. die kollektive Ordnung.

Die Politik ist gekennzeichnet von regulierten, institutionali-
sierten staatlichen Prozessen, die auf verbindliche Entscheidungen 
und Machtausübung zielen, z. B. im Parlamentarismus.100

Offene Prozesse lassen sich nicht denken, ohne sie von den regu-
lierten und institutionalisierten Prozessen abzugrenzen; ebenso 
umgekehrt. Die Offenheit und Dynamik des Politischen muss 
irgendwann die Aufmerksamkeit der Politik beanspruchen (mit 
entsprechenden Konsequenzen). Und Politik sollte gegenüber den 
offeneren Kommunikationsprozessen des Politischen sensibel sein, 
sonst entfremdet sie sich denjenigen, für die sie Politik zu machen 
beansprucht; insofern ist sie Teilmenge des sich kommunikativ voll-
ziehenden Politischen.101

Die Differenzierung zwischen dem Bereich der Politik und der 
Dimension des Politischen lässt sich bereits, neben Arendt, auf den 
umstrittenen politischen Denker Carl Schmitt und seine Abhand-
lung Der Begriff des Politischen (1932) zurückführen. Schmitts 
berühmtes Kriterium des Politischen „die Unterscheidung von 
Freund und Feind“102 enthält allerdings eine totalisierende Politik 
der Gemeinschaft, die auf eine „Homogenisierung des Gemeinwe-
sens“103 abzielt. Um eben dies zu überwinden muss die Essenz des 
Politischen neu gedacht werden, z. B. mit dem Philosophen Jean-
Luc Nancy, der die Schmitt’sche „‚Gleichartigkeit des Volkes‘ im 
Sinne einer ‚substanzielle[n] Homogenität‘“ mit einem Denken 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische Implikationen

des Gemeinsam-Seins ersetzt, „das ‚der außerordentlichen Singu-
larität eines jeden‘ gerecht wird und jeder Vereinheitlichung wider-
steht.“104 

Aus der Theorie der politischen Differenz ergibt sich ein 
Verständnis minimaler Politik, d.  h. selbst die bescheidensten 
politischen Handlungsformen — die kleinsten Demonstrationen, 
die geringsten Proteste, die schwächsten sozialen Bewegungen 
und architektonische Minimaltechniken, d. h. mikro-utopische 
Eingriffe in die Gesellschaft — haben potenziell an der instituie-
renden Dimension des Politischen teil. Darüber hinaus wird mit 
dem Denken der politischen Differenz der Versuch unternommen 

„	die Minimalkriterien solchen Handelns zu ermitteln, also 
ein Politikverständnis und ein Handlungs- und Subjektmo-
dell zu entwickeln, das dem Machiavell’schen Moment [d. h. 
ein Moment, in dem das Volk und die Eliten miteinander um 
Macht und Einfluss ringen] angemessen ist.“105

Mikro-Utopie als neue Theorie utopischen Denkens und Han-

delns Die Politik vermittelt auf der Grenze von Privatheit und 
Öffentlichkeit. Im Internetzeitalter hat sich diese Grenze aller-
dings verschoben; es findet eine historische Veränderung des Prin-
zips Öffentlichkeit statt, in der z. B. das Recht auf Stadt auch eine 
„virtuelle“ Dimension annimmt. Durch das Internet und die Sozi-
alen Medien wird die Verteilung von Information bzw. Wissen 
zur zentralen Fragestellung der Demokratie.106 Der Prozess der 
Digitalisierung bildet also die Grundlage für die Neuausrichtung 
des Politischen. In Zeiten der digitalen Kommunikation lässt sich 
kaum mehr zwischen einer (bürgerlichen) Öffentlichkeit und einer 
(marginalisierten) Gegenöffentlichkeit unterscheiden. 

In der vorliegenden Arbeit wird deutlich, dass die hetero-
nome Geschichte architektonischer Mikro-Utopien den gleichen 
Anspruch wie andere selbstreflexive Genres in der Welt der Kunst 
und der Philosophie erhebt, die als utopische Realität verstanden 
werden und somit Wahrheiten über die Welt offenbaren, in der sie 
entstanden sind.107

Im Gegensatz zu den „politisierten Gegen- bzw. Alternativ-
welten“ der 1970er Jahre, z.  B. Hausbesetzungen als praktische 
Testräume für systemkritische Utopien, wird im Architekturdiskurs 
in und über die 1990er Jahre dem pragmatischen Vorrang gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

über dem utopischen Denken eingeräumt. Die Mikro-Utopoi des 
Berliner Intimraums108 der Nachwendezeit entsprangen, entspre-
chend dem Selbstverständnis der Akteur*innen, einer freiheitlichen 
Geisteshaltung und einem dem Lustprinzip folgenden Machen und 
lassen sich demnach als „regressive Utopien“ verstehen. Es ist eine 
Zeit in der sich die Neuordnung der Welt gerade erst vollzieht und 
das gesellschaftliche Wohlstandsversprechen, eine selbstverständ-
lich gewordene Errungenschaft, die Demokratie zu sichern schien. 

Heute sind diese „regressiven“, aus dem Spiel entstandenen 
Utopieansätze in der Realität angekommen und haben sich zu 
„reaktiv-progressiven“ Utopieansätzen entwickelt, die eine ernst-
hafte Auseinandersetzung im Umgang mit der neoliberalen Realität 
(ver-)suchen. 

Geht man davon aus, dass die kritische Praxis architektoni-
scher Minimaltechniken eine utopisch motivierte Praxis ist und sich 
infolgedessen als besonderes geschichtsphilosophisches Modell 
deuten lässt, d. h. als partikulare Utopie, unterliegt auch sie, die 
Mikro-Utopie der Ideologiebildung des Singulär-Pluralen. Denn 
eine partikulare Utopie, verstanden als dissidente oder wider-
ständige Strategie gegen das vorherrschende System, unterliegt 
derselben kulturalistischen Systemlogik bzw. ist dadurch erst 
emporkommen, d. h. sie ist ein ihr inhärenter Teil. Was also

„	können wir über unsere eigene Zeit herausfinden, wenn wir 
Produkte unserer eigenen historischen Einbildungskraft unter-
suchen? Was erzählen sie uns über uns selbst?“109

Das Verständnis eines Mikro-Utopos als offene architektonische 
Analyse- und Erzählform bzw. utopisches Narrativ zeigt im Kleinen 
auf, nicht nur „was wir gegenwärtig sind, […] sondern, was wir 
wie und zuweilen auch warum geworden sind und vor allem, wie 
wir dazu stehen.“110 Die soziale Funktion des Erzählens liegt in der 
Ausbildung der gesellschaftlichen Vorstellungskraft begründet. 

Die positive Funktion der Utopie besteht darin die beste-
hende Welt zu erschüttern, indem sie der Gesellschaft neue Erwar-
tungshorizonte eröffnet; wesentlich dabei ist die Bewahrung einer 
Distanz zur gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Sofern die Ideologie die gesellschaftliche Ordnung bewahrt 
oder sogar verschleiert, wird klar, warum die Utopie von vornhe-
rein als Ideologiekritik in Erscheinung tritt. 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische Implikationen

„	Während die Ideologie im positiven Sinne die phantastische 
Tendenz der Utopie abwendet, vermag diese, in ihrer positiven 
Funktion, wiederum den konservativen und verschleiernden 
Tendenzen der Ideologie entgegenzuwirken, indem sie andere 
Existenzmöglichkeiten aufzeigt.“111

Das Erforschen von Utopien, d.  h. gesellschaftliche Verhältnisse 
durch einen auf die Zukunft gerichteten Blick zu untersuchen, kann 
als Gegenwartskritik verstanden werden. Nur durch eine immer 
wieder erneuerte Analyse der Gegenwart und ihren Herrschafts-
mechanismen — „mit ihren unzähligen Funktionen, Registern und 
Dimensionen in Verbindung mit dem unverwüstlichen Willen, die 
Welt im Sinne einer größeren sozialen Gerechtigkeit zu verän-
dern“ — ist es möglich den vielgestaltigen Kräften der Unterdrü-
ckung zu widerstehen und eine Politik zu schaffen oder aufrecht-
zuerhalten, die das Prädikat demokratisch tatsächlich verdient.112 
Die Arbeit des Imaginären erkundet die komplexen Beziehungen 
der Gegenwart (als Überschneidung von Vergangenheit und 
Zukunft), die mit Hilfe des herkömmlichen Vokabulars bzw. von 
Sprechgewohnheiten noch-nicht konzeptualisierbar, d. h. begriff-
lich zu fassen sind. Augenblicke der Angst bzw. des Zweifels 
schöpferisch zu nutzen bedeutet das Gegenteil von kulturpessimis-
tischem Denken.

Dabei formiert sich eine Vielzahl schwacher Mikro-
Utopoi — auch zur Vermeidung totalitärer Tendenzen113 — als neue 
starke Theorie utopischen Denkens und Handelns. Es geht darum 
Ziele und Forderungen zu formulieren und mithin eine neue kriti-
sche Sprache zu entwickeln, z. B. die der Mikro-Utopie.

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451977-023 - am 14.02.2026, 22:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

