Alexander Bradner

FREIHE:T
DER KRITIK

Uber den Zusammenhang
von Selbstkritik und Selbstbestimmung
im Anschluss an McDowell,
Hegel und Heidegoer

[transcript] Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexander Brédner
Freiheit der Kritik

Edition Moderne Postmoderne

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexander Brédner (Dr. phil.), geb. 1989, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der
Professur fiir Sozialphilosophie des Studiengangs »Philosophy & Economics« der
Universitdt Bayreuth. Er studierte Physik und Philosophie in Erlangen-Niirnberg,
Moskau und Berlin, promovierte 2019 in Philosophie an der Freien Universitit
Berlin und war Visiting Scholar am Department of Philosophy der University of
Chicago. Seine Forschungsschwerpunkte liegen in der zeitgendssischen Sozial-
und Moralphilosophie, der Politischen Philosophie und der Technikethik.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexander Brodner

Freiheit der Kritik

Uber den Zusammenhang von Selbstkritik und Selbstbestimmung im
Anschluss an McDowell, Hegel und Heidegger

[transcript]

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

D188

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie

unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Alexander Brodner

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5501-8

PDE-ISBN 978-3-8394-5501-2
https://doi.org/10.14361/9783839455012
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Danksagung ..............oiiiii 9
Lo Einleitung ... e n
2.  Exegetische und methodisch-begriffliche Vorbemerkungen................... 27

Teil I: Erkenntnistheoretische Hinsicht

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie .............................. 35
3.1. Besonderheiten der Philosophie John McDowells ..........ccvvvveieeaiinnat. 36
3.2. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie ................coovvviinn.nn. 4
3.2.1. Raum der Griinde und Raum der Natur ...........ccooveeviiiieinnn.. L
3.2.2. Gefahren im Zusammenspiel von Begriff und Anschauung .............. 4h
3.2.3. Der Mythos des Gegebenen im Zusammenspiel von Normativitat und
NEUT . e e 48
3.2.4. Objektivitat und Teilnehmerinnenperspektive..........c..oooeeiiiinea... 51
3.2.5. Begriff der Zweiten Natur ........cooeiiiiiiiiii e 54
3.2.6. Zusammenspiel von praktischer und theoretischer Perspektive.......... 57
3.3. Therapie der Zweiten Natur ......cconniiiiiie e 62
3.4. Rekapitulation und Ausblick ...........cooieiiiii 69

Teil Il: Sozialphilosophische Erweiterung

4. Freiheit und Intersubjektivitat ............................ 7
4.1, Hinflihrung zur Lektiire der Phdnomenologie des Geistes ................... ... 78
4.1.1. Axel Honneths friihe Hegel-Rezeption ............cceviviiieiieinen. 80

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1.2.  Axel Honneths Anerkennungsbegriff ..........ccooiiiiiiiiiiiiii...
4.1.3. Zur Methode der Phanomenologie des Geistes ..........coevvvvennnnn...
4.2. Momente der intersubjektiven Bewegung der Freiheit der Kritik ................
4200 Gewohnheit ... e
4.2.2. Entfremdung durch Widerspruch............ccooviiiiiiiiiiiin...
4.2.3. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik -1 .........................
4.2.4. Reflexivitat und Selbstverstandnis ............ccooiiiiiiiiiiiininn....
4.2.5. Rekapitulation und Ausblick ...........ccooiiiiiiiii
4.2.6. Aneignung als immanente Kritik .............ooooiiiiiiiiiiiiiin
4.2.7. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik - 1l ........................

Teil Ill: Existenzphilosophische Erweiterung

5.  Freiheit und Zeitlichkeit .......................
5.1. Hinfihrung zur Lektlre von Seinund Zeit ..........ccovviiiiiiiiiiiinnnn...
5.1.1. Die Kritik der reinen Vernunft als impliziter Ausgangspunkt ............
5.1.2. Das Projekt der Kritik der reinen Vernunft ................oooeiinee.
5.1.3. Prinzipien der Einheit in Sinnlichkeit und Verstand ....................
5.1.4. Die Einheit von Sinnlichkeit und Verstand (und deren Riickbindung an
MEDOWEII) ..ttt
5.1.5. Die transzendentale Einbildungskraft und die Zeit .....................
5.1.6. Freiheitinnerhalb der zeitlichen Ko-Konstitution von Subjekt und
PraXIS e e
5.2. Momente der Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik...............coooiiiiii.t.
5.2.1. Befindliche Geworfenheit und verstehender Entwurf....................
5.2.2. Zeitlicher Ausstand ..........coevviuiiiiiii i
5.2.3. Rekapitulation und Ausblick..........ccooviiiiiiiiiii e
5.2.4. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik - Il .......................
.3 EXKUIS e
5.3.1. Zusammenhang von theoretischer und praktischer Perspektive
innerhalb der Zweiten Natur ..........cocoviiiiiiiiiiii i
5.3.2. Zusammenhang von ontologischer Form und ontischem Inhalt der
Momente der Zweiten Natur .........oooeeeiviiiiiiiii e

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil IV: Kritisch-theoretische Erweiterung

6. Freiheitund Kritik ............... ... m
6.1. Zusammenschau der bisherigen Hinsichten .............ccoiviiiiiiiieinn... m
6.2. Psychoanalyse als veranschaulichendes Beispiel der Freiheit der Kritik ........ 07

6.2.1. Ziel der AnalySe ....oovini e 218

6.2.2. Prozess der ANalYSe ....o.ueeieeeiie e 221

6.2.3. Philosophie als Therapie? .......coeeieeiiieiiiiie e 233
6.3. Gesamtbild: Freiheit der Kritik .........ccooiiiiiiii 236
LItOratur ... e 245
GGl . et 245
Bibliographie. . ... e 245

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doLorg/10.14361/9783839455012 -

4. hitpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Die vorliegende Arbeit ist eine leicht iiberarbeitete Fassung meiner Disserta-
tion Freiheit der Kritik. Uber den Zusammenhang von Selbstkritik und Selbstbestim-
mung eines modernen Selbstverstandnisses, die ich im Fach Philosophie am Fach-
bereich Philosophie und Geisteswissenschaften der Freien Universitit Berlin
im November 2018 eingereicht und im Februar 2019 verteidigt habe. Mein be-
sonderer Dank gilt meinem Erstbetreuer Georg W. Bertram, der mich seit
meinen ersten Seminaren im Fach Philosophie bis zur Fertigstellung meiner
Doktorarbeit und auch dariiber hinaus vielfiltig und grofdziigig unterstiitzt
hat. Vielleicht hitte ich mich ohne ihn nicht fir das Studium der Philoso-
phie entschieden. Der Studienstiftung des deutschen Volkes danke ich fiir die
Férderung wihrend des Studiums und der Promotion, sowie dem Fulbright-
Programm fiir die Férderung wihrend meines Forschungsaufenthaltes an der
University of Chicago.

Dina Emundts danke ich sehr herzlich fiir die Zweitbetreuung dieser Ar-
beit. Ihr Wechsel an die Freie Universitat kam zur rechten Zeit und war nicht
nur fir diese Arbeit ein grofdes Gliick. Ohne die herausragenden didaktischen
Fihigkeiten von David Lauer wire es mir nicht méglich gewesen, einen Zu-
gang zur Philosophie John McDowells zu finden. Damit gilt ihm mein Dank
fir die Grundlegung dieser Arbeit. Jan Slaby méchte ich nicht nur fiir die Un-
terstiitzung wihrend des Studiums und der Promotion, sowie fir seine Mit-
gliedschaft in der Promotionskommission danken, sondern auch fir die of-
fenen, kritischen und freundschaftlichen Gespriche tiber philosophische In-
halte, akademische Karrieren und Gott und die Welt. Fabian Borchers moch-
te ich fiir seine im allerbesten Sinne konstruktiv-kritischen Kommentare zur
Arbeit danken, sowie fur seine Mitgliedschaft in der Promotionskommissi-
on. James Conant gilt mein Dank fiir seine sehr herzliche Einladung an die
University of Chicago und seine Unterstiitzung wihrend meiner Zeit am dor-
tigen Department of Philosophy. Von diesem Forschungsaufenthalt hat die

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

vorliegende Arbeit ungemein profitiert. Niels Gottschalk-Mazouz mochte ich
fiir seine vertrauensvolle Unterstiitzung danken und fir die Moglichkeit die
allerletzten Ziige dieser Arbeit auf einer Stelle an der Universitit Bayreuth fer-
tigstellen zu konnen. Ich bedaure sehr, dass wir nicht mehr Gelegenheit hat-
ten, uns auszutauschen. Gabriel Wollner gebithrt mein Dank einmal fir seine
Mitgliedschaft in der Promotionskommission, wohl entscheidender gebiihrt
ihm aber mein Dank fir seine kollegiale und freundschaftliche Unterstiitzung
am Philosophischen Institut der Universitit Bayreuth. Bedanken maéchte ich
mich ebenso bei Giinter Holler, der unter anderem den letzten Teil der Arbeit
entscheidend beeinflusst hat, sowie bei Nobert Richter fiir das hervorragende
Lektorat.

Danken mochte ich auch den unzihligen Gesprichs- und Diskussions-
partner*innen, die die Entstehung dieser Arbeit begleitet haben und bereit
waren, sich auf meine Ideen sowie unfertige Textteile einzulassen. Allen vor-
an gebithrt diesbeziiglich mein Dank den Teilnehmer*innen des Forschungs-
kolloquiums von Georg W. Bertram. Ohne den jahrelangen und kontinuier-
lichen Austausch in diesem sehr einzigartigen philosophischen Forum wire
diese Arbeit nicht entstanden. Ein grofies Dankeschén gebiihrt auch den Teil-
nehmer*innen meiner zu Themen der Doktorarbeit abgehaltenen Seminare
an der Freien Universitit Berlin. Danken mochte ich dariiber hinaus auch al-
len anderen, die in der einen oder anderen Weise Einfluss auf diese Arbeit
genommen haben, ohne hier namentlich erwihnt zu werden.

Ein besonders grofRer freundschaftlicher Dank gebiihrt Andreas Leidin-
ger. Meinen Eltern méchte ich dafir danken, dass sie mich bei allen meinen
Entscheidungen und Vorhaben uneingeschrinkt unterstiitzt haben und das
bis heute tun.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Von einem modernen Selbstverstandnis des Menschen In seiner Logik-Vorlesung
gibt Immanuel Kant folgende Auskunft iiber den Gegenstandsbereich philo-
sophischer Praxis:

»Was aber Philosophie nach dem Weltbegriffe (in sensu cosmico) betrifft:
so kann man sie auch eine Wissenschaft von der hochsten Maxime des
Gebrauchs unserer Vernunft nennen, sofern man unter Maxime das innere
Princip der Wahl unter verschiedenen Zwecken versteht. Denn Philosophie
in der letztern Bedeutung ist ja die Wissenschaft der Beziehung alles Er-
kenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck der menschlichen
Vernunft, dem, als dem obersten, alle andern Zwecke subordinirt sind und
sich in ihm zur Einheit vereinigen missen. Das Feld der Philosophie in
dieser weltblrgerlichen Bedeutung laft sich auf folgende Fragen bringen:

1) Was kann ich wissen?
2) Was soll ich thun?

3) Was darf ich hoffen?
4) Was ist der Mensch?

Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte
die Religion und die vierte die Anthropologie. Im Grunde kénnte man aber
alles dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf
die letzte beziehen. [...] Das letztere ist das néthigste aber auch das schwers-

te.

Betreiben wir Philosophie nach dem, was Kant Weltbegriff in Abgrenzung zu
einem Schulbegriff von Philosophie nennt, so fragen wir nach der héchsten

1 Kant, AA IX: Logik — Physische Geographie, Padagogik, 24.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft. Wir fragen nach dem Endzweck
unserer Vernunft. Damit stellen wir eine Frage, die nach Kant notwendi-
gerweise jedermann interessiert.” Kant klirt uns auch dariitber auf, in wel-
cher Form sich diese Frage stellt, indem er zuerst eine Liste von vier Fragen
der weltbiirgerlichen Philosophie aufstellt, um aber sogleich die letzte dieser
Fragen als die grundlegendste herauszustellen. Diese >nothigstes, aber auch
sschwerste« Frage ist die Frage danach, was der Mensch ist. Die Frage danach,
was der Mensch ist, handelt von unserem Selbstverstindnis als Menschen.
Kant gibt uns zwei fiir unser modernes Selbstverstindnis paradigmatische
Antworten auf diese Frage. Einmal in seiner theoretischen Philosophie un-
ter dem Prinzip der Kritik der Vernunft durch sich selbst und dann in sei-
ner praktischen Philosophie unter dem Prinzip der Selbstgesetzgebung der
Vernunft. Das erste Prinzip wird durch die Aufgabenstellung und Durchfith-
rung der Kritik der reinen Vernunft implizit verdeutlicht,® das zweite Prinzip
beschreibt Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten explizit.* Bezieht
man die beiden Prinzipien auf die Frage nach dem Menschen, erhalten wir
folgende Antworten. Erstens, der Mensch ist ein selbstkritisches Wesen. Es
scheint in der Natur des Menschen zu liegen, eine spezifische Art von Kri-
tik iitben zu kénnen. Zweitens, der Mensch ist ein selbstbestimmtes Wesen.
Die Natur des Menschen scheint sich dadurch auszuzeichnen, eine spezifi-
sche Art von Freiheit realisieren zu kénnen. Die vorliegende Arbeit hat sich

2 »Weltbegriff heifit hier derjenige, der das betrifft, was jedermann notwendig interes-
siert; mithin bestimme ich die Absicht einer Wissenschaft nach Schulbegriffen, wenn
sie nur als eine von den Geschicklichkeiten zu gewissen beliebigen Zwecken angese-
hen wird« (Kant, KrV, A 839/B 543 Anmerkung).

3 Der Genitiv (der) kann sowohl als genitivus objectivus wie auch als genitivus subjectivus
gelesen werden, also als eine Kritik an der Vernunft und durch die Vernunft. Als obers-
tes Erkenntnisvermoégen kann sich die Vernunft selbst zum Gegenstand einer Kritik
machen. Die Vernunft selbst soll Aufschluss ber die grundlegenden Prinzipien bzw.
Méglichkeitsbedingungen von Erkenntnis geben. Diese Untersuchung ist somit eine
Reflexion der Vernunft auf sich selbst, wobei diese Selbstreflexion es ist, welche die
Grenzen des rechtmafiigen Anspruchs, Wissen tiber die Gegenstinde der (auch nicht-
empirischen) Welt zu erlangen, aufzeigen soll. Kant spricht vom »Gerichtshof der Ver-
nunft« (vgl. Kant, KrV, A751/B 779), vor dem die Vernunft Klager, Angeklagter und Rich-
ter zugleich ist.

4 Unser Wille ist dem Gesetz »so unterworfen, da er auch als selbstgesetzgebend und
eben um deswillen allererst dem Gesetze (davon er selbst sich als Urheber betrachten
kann) unterworfen, angesehen werden muf« (Kant, AA IV: Grundlegung zur Metaphy-
sik der Sitten, 431).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

zur Aufgabe gesetzt, diese beiden Antworten auf die Frage nach dem Men-
schen in einen Zusammenhang zu bringen. Unter dem Titel Freiheit der Kritik
wollen wir zeigen, inwieweit wir selbstbestimmte Wesen sind, indem wir Kri-
tik an uns selbst itben, und inwieweit wir Kritik an uns selbst itben, indem
wir selbstbestimmte Wesen sind. Dies beschreibt einen zirkuliren Zusam-
menhang: Freiheit durch Kritik und Kritik durch Freiheit. Freiheit ist genau-
so Ausgangspunkt wie Resultat der Kritik. Wir werden diesen Zirkel nicht
auflésen. Freiheit ist kein Zustand, sondern realisiert sich innerhalb dieses
zirkuliren Prozesses.”

Diese Arbeit bezieht ihren systematischen Anspruch auf die gegenwirtige
Zeit. Wenn wir von der Moderne sprechen, dann folgen wir Hegels Verstind-
nis davon, dass Philosophie jeweils ihre eigene Zeit auf den Begriff zu bringen
hat und auch nicht anders kann: »Jede Philosophie ist Philosophie ihrer Zeit,
sie ist Glied in der ganzen Kette der geistigen Entwicklung; sie kann also nur
Befriedigung fiir die Interessen gewihren, die ihrer Zeit angemessen sind.«®
Mit Moderne bezeichnen wir die Zeit, in der wir leben.” Moderne Selbstver-
stindnisse und Praktiken sind zeitgendssische Selbstverstindnisse und Prak-
tiken. Unser modernes Selbstverstindnis haben wir mit Kant als selbstbe-
stimmt und selbstkritisch beschrieben.® Wir wollen beides als Freiheit der
Kritik im Zusammenhang erliutern: Die Moderne zeichnet sich dadurch aus,
dass der immanent-kritische Mafdstab unseres Selbstverstindnisses (sowie
unserer Praxis) die Freiheit der Kritik ist. Indem der Maf3stab der Freiheit
der Kritik die Freiheit der Kritik selbst ist, zeichnen sich moderne Praktiken
als grundlegend selbstreflexiv aus.

Das »Kantische Paradox« der Selbsthestimmung Betrachtet man das Prinzip der
Selbstgesetzgebung der Vernunft unabhingig vom Prinzip der Kritik der Ver-

5 Freiheit als ein Vermogen vorauszusetzen, das der Mensch schon immer habe, kriti-
siert Ruda (2018) als den Mythos der Gegebenheit der Freiheit. Modern wird die Phi-
losophie der Freiheit hingegen durch ihre wiederholte Kritik an diesem Mythos.

6 Hegel 19864, 64.

7 Neben Immanuel Kant gilt Jean-Jacques Rousseau als Vordenker eines modernen
Selbstverstandnisses der Freiheit der Kritik, das sich in der Franzésischen Revolution
politisch manifestiert hat. Eine genaue historische Bestimmung, wie und wann unser
modernes Selbstverstandnis sich entwickelt hat, ist aber nicht Aufgabe dieser Arbeit.

8 Natiirlich gibt es auch andere moderne Selbstverstindnisse, denn moderne Praktiken
zeichnenssich gerade durch eine Pluralitat von Selbstverstindnissen aus, wie wir sehen
werden. Wir wollen aber von diesem Kantischen Ausgangspunkt zunichst starten.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

13


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

nunft durch sich selbst, so erscheint es paradox. Das Prinzip der Selbstgesetz-
gebung besagt, dass Gesetze nicht aufgrund einer dufieren oder erstnatiir-
lichen Autoritit verpflichtend sind, sondern selbstgesetzt.” Das Prinzip der
Selbstgesetzgebung verbindet Gesetz und Freiheit. Der Raum der normati-
ven Griinde wird zugleich als ein Reich der Freiheit durch Selbstbestimmung
innerhalb unseres Weltbezugs gedacht.’® Das, was wir >normativ< nennen,
ist demzufolge statt als erstnatiirlich” oder dufierlich-zwanghaft als selbst-
gesetzgebend zu verstehen. Die zeitgendssische post-analytische Philosophie
hat vielfiltig darauf hingewiesen, dass im Prinzip der Selbstgesetzgebung ein
Paradox steckt.”” Wenn wir frei sind, indem wir nur an Gesetze gebunden
sind, die wir uns selbst gegeben haben, dann muss sich der Akt dieser Selbst-
gesetzgebung als solcher in einem »normative void«? abspielen. Der Akt der
Selbstgesetzgebung als solcher muss gleichsam unabhingig von dufderen oder
erstnatiirlichen Gesetzen ablaufen. Wenn es keine vorab gegebenen Gesetze
fiir die Instanziierung der Selbstgesetzgebung gibt, dann handelt es sich bei
einer solchen Gesetzgebung um Willkiir. Es ist aber nicht einsichtig, wie ein
Akt der Willkiir Grundlage fiir eine Gesetzgebung sein kann."*

Bei der Auflésung des Paradoxes der normativen Selbstbestimmung stellt
sich die Frage, wie sich einerseits eine willkiirliche Setzung dieser Selbstbe-
stimmung vermeiden lisst, ohne aber andererseits die Selbstbestimmung di-
rekt oder indirekt durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit festzule-
gen.” Wir wollen diese Frage beantworten, indem wir John McDowell folgend
einen Begrift Zweiter Natur einfithren. Durch diesen Begriff wird sich das,

9 Vgl. Khurana 2011, 7ff.

10 Vgl. Brandom 2011, 61ff.

1 Foot vertritt bspw. einen erstnatiirlichen Naturalismus: »There is no change in the
meaning of good between the word as it appears in >good roots<and as it appears in
»good dispositions of the human will« (Foot 2001, 39).

12 Vgl. McDowell (2005), Brandom (2009), Pippin (2000 und 2008), Shell (2009). Im Un-
terschied dazu argumentiert Korsgaard (1996 und 2009) gegen die Auffassung eines
»Kantischen Paradoxes< bzw. dafiir, dass die Losung des Paradoxes bei Kant selbst zu
finden sei.

13 McDowell 2005, 107.

14 Trotzdem versucht bspw. Pettit »Freiheit als Nichtbeherrschung«als Kriterium fiir Ge-
rechtigkeit zu etablieren (vgl. Pettit 2015, 18). Aber auch dabei kann Nichtbeherr-
schung keine Abwesenheit von Fremdbestimmung bedeuten.

15 Im zweiten (indirekten) Fall konnte man auch den Verdacht dufern, die Rede von
Selbstbestimmung sei nur eine Verdeckung dahinterliegender Herrschaftszusam-
menhinge (vgl. Foucault 1993 und Butler 2011).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

was normativ ist, als zweitnatiirlich, das heif3t selbstbestimmt und gleich-
zeitig diese Selbstbestimmung als erstens intersubjektiv und zweitens zeit-
lich vermittelt herausstellen.’ Durch diese Vermittlung ist Selbstbestimmung
keine willkiirliche Setzung. Das Bild ist damit nicht mehr das von einem An-
fang des Gesetzes, sondern von einer Wiederholung des Gesetzes.”” Durch
diese Wiederholung dndert sich das Verhaltnis zwischen Subjekt und Norm.
Wir werden diesbeziiglich nicht von einem Akt der Selbstgesetzgebung spre-
chen, sondern von reflexiver Aneignung der vorgingigen Normen einer in-
tersubjektiven Praxis auf eine unbestimmte Zukunft hin. Durch den Prozess
reflexiver Aneignung hat das Subjekt an der intersubjektiven Praxis aktiv teil
und kann sich innerhalb dieser Teilhabe als selbstbestimmt verstehen. Im Un-
terschied zum Kantischen Prinzip liegt der Fokus dabei nicht auf der Form
des Gesetzes, sondern auf der Materialitit der normativen Praxis."® Subjekt
und Praxis sind in Bezug auf ihr praktisch-reflexives Selbstverstindnis ko-
konstitutiv. Damit wir mit der Rede von einer solchen Ko-Konstitution zwi-
schen Subjekt und intersubjektiver Praxis als Zweiter Natur jedoch nicht eine
erstnatiirliche (oder auch duflere) Autoritit wiederherstellen, muss verstind-
lich werden, inwieweit das Subjekt der Zweiten Natur an der Konstitution der
Normen dieser Zweiten Natur beteiligt ist.”” Wir werden sehen, dass Selbstbe-
stimmung durch reflexive Aneignung konstitutiv mit Selbstkritik verbunden
ist und damit nicht durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit festgelegt
wird. Innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis in Bezug auf un-
ser Selbstverstindnis muss verstindlich werden, inwieweit es sich nicht nur
um Disziplinierung durch eine fremde Autoritit handelt, sondern der Konsti-
tutionsprozess ein kritisches Hinterfragen der eigenen Normen (des Selbst-
verstindnisses) einschlief3t. Das Problem, auf das die Freiheit der Kritik eine
Antwort sein will, lisst sich damit wie folgt formulieren: Wie lasst sich Selbst-
bestimmung erstens als intersubjektiv und zeitlich vermittelt denken, ohne

16 Auch Pinkard, der den Begriff des>Kantischen Paradoxes<als solchen gepragt hat (vgl.
Pinkard, 2002), versucht das Paradox durch eine soziale und temporale Dimension auf-
zuldsen (vgl. Pinkard, 2011).

17 Inwieweit diese Wiederholung mit Notwendigkeit verbunden ist (und damit Freiheit
als Selbstbestimmung keine Wahlfreiheit darstellt), fihrt Ruda (2016 und 2018) aus.

18 Engstrom (2009) und Rodl (2007, 2011 und 2018) versuchen das Paradox der Selbstge-
setzgebung hingegen aufzulésen bzw. als falsche Darstellung der Kantischen Philoso-
phie herauszustellen, indem sie den Fokus auf die Form des Gesetzes legen.

19 Kritisch mitdieser Frage setzen sich Butler (2011), Zupancic (2000), Neuhouser (2000),
Honneth (2001), Ruda (2011) auseinander.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

15


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

dass zweitens Selbstbestimmung dabei in Fremdbestimmung umschligt? Als
Freiheit der Kritik werden wir Selbstbestimmung und Selbstkritik im Zusam-
menhang verstindlich machen. Zentral leitend wird dabei der Gedanke sein,
dass wir Wesen sind, die iiber ein reflexives Selbstverstindnis verfiigen.*® Die
systematische Stelle von Freiheit der Kritik als Selbstbestimmung ist unser
praktisch-reflexives Selbstverstindnis.

Wir werden die Frage danach, was der Mensch ist, nicht beantworten,
vielmehr wird sich der Prozess des kritischen Infragestellens der Bestimmung
des Menschen selbst als konstitutiv fiir unser modernes Selbstverstindnis
und werden wir uns als gerade dadurch selbstbestimmte Wesen erweisen.
Auf das Kantische Eingangszitat zuriickkommend, kénnte man sagen, dass
der Endzweck unserer Vernunft nicht in einer bestimmten Antwort auf die
Frage danach, was der Mensch ist, sondern vielmehr in der kritischen Fra-
ge als solcher besteht. Unsere Freiheit der Kritik ist doppeldeutig: Nicht nur
sind wir frei und kénnen Kritik iiben (Freiheit zur Kritik), sondern indem wir
Kritik iiben, realisiert sich unsere Freiheit (Kritik zur Freiheit).

Ausgangspunkt: John McDowell zu Freiheit als erkenntnistheoretischer Autonomie
Wie diese einleitenden Worte verdeutlichen, schlieRt diese Arbeit in vielerlei
Hinsicht an die Philosophie Immanuel Kants an. Genau genommen setzt
diese Arbeit aber nicht bei Kant direkt an, sondern bei einer zeitgendssi-
schen Position Kantischer Prigung. Es handelt sich um die Philosophie John
McDowells. Wichtige Anstofie gewinnt McDowell im Nachvollzug Kantischer
Denkfiguren. Sein Denken hat in der zeitgendssischen Philosophie weite
Kreise gezogen, eine Vielzahl von Debatten ausgeldst und spielt sich an
einer interessanten Schnittstelle ab, nimlich zwischen sogenannter >analyti-
scher« (insbesondere US-amerikanischer) und >kontinentaler< (insbesondere
deutscher) Denktradition. Eine Trennung beider Arten des Philosophierens
wire eine unproduktive Haltung. Und in der Tat gibt es, unter anderem
mit McDowell, Versuche eines post-analytischen Briickenschlags zwischen
beiden Traditionen. Als verbindendes Element fungiert dabei zentral der
Deutsche Idealismus.” Das implizite Ziel dieser Arbeit ist es, diesen Brii-
ckenschlag nachzuvollziehen, mit- und weiterzudenken, indem am Beispiel

20  Auch Tugendhat sieht Selbstbestimmung im unmittelbaren Zusammenhang mit ei-
nem »reflektierten Selbstverhiltnis« (vgl. Tugendhat 1979, Vorlesung 2).

21 Vgl. dazu Redding (2007) und die Replik auf dessen Argumentation von Brandom
(2014).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

der Freiheit der Kritik gezeigt wird, dass eine post-analytische Verbindung
beider Traditionen zu fruchtbaren Ergebnissen fithren kann.

John McDowell hat mit Mind and World (1996) eine umfassende Arbeit vor-
gelegt, die sich unter anderem mit der Frage nach Freiheit innerhalb unseres
Welt- und Selbstbezugs als natiirliche Wesen beschiftigt: »[T]he puzzlement
in its general form is about how freedom [...] fits into the natural world.«** Zur
Auflésung dieser Verwunderung fithrt McDowell einen aristotelisch geprig-
ten Begriff Zweiter Natur (wieder) in die zeitgendssische post-analytische De-
batte ein. Dieser Begriff soll Natur und Freiheit in einer Weise zusammenden-
ken, dass sich die urspriingliche Verwunderung verfliichtigt. McDowells the-
rapeutische™ Absicht besteht darin, ein Heilmittel anzubieten, welches drin-
gend erscheinende philosophische Fragen als auf Trugbildern basierend her-
ausstellt.** Mit dem Begriff der Zweiten Natur soll es maoglich sein, das, was
wir normativ nennen, auf unproblematische Weise statt als erstnatiirlich oder
juflerlich-zwanghaft als selbstbestimmt zu verstehen.”® McDowell versteht
seinen Begriff Zweiter Natur selbst als eine Losung des >Kantischen Parado-
xes«.”® Sein Blick auf das Paradox setzt primir aus erkenntnistheoretischer
Perspektive an dem Dualismus von Anschauung und Begriff beziehungswei-
se am Problem ihres Zusammenspiels an. Leitend in seiner Explikation des
Zusammenspiels von Anschauung und Begriff ist fiir ihn das Kantische Dik-
tum aus der Kritik der reinen Vernunft: »Anschauungen ohne Begriffe sind blind

22 McDowell 1996, xxiii.

23 Vgl. zu McDowells Verstindnis von Philosophie als Therapie Demmerling (2014).

24 »Myaimisto propose an account, in a diagnosticspirit, of some characteristicanxieties
of modern philosophy — anxieties that centre, as my title indicates, on the relation
between mind and world. Continuing with the medical metaphor, we might say that
satisfactory diagnosis ought to point towards a cure.« (McDowell 1996, xi).

25  Damitist gerade keine Naturalisierung des Geistes im naturwissenschaftlichen Sinne
gemeint (vgl. Bertram/Liptow 2003). Dazu auch Demmerling (2017), der dariiber hin-
aus ebenfalls fiir eine »idealistische« Erweiterung von McDowells Begriff der Zweiten
Natur argumentiert, in dem Sinne, dass »die Antwort auf die Frage nach dem Men-
schen bzw. nach seiner Naturimmer auch eine Angelegenheit der Selbstdefinition ist«
(Demmerling 2017, 28).

26  »Kant'slack of a pregnant notion of second nature explains why the right conception of
experience cannot find a firm position in his thinking« (McDowell 1996, 97). McDowell
andert freilich nach Mind and World seine Meinung dartber, inwieweit die richtige Kon-
zeption von Erfahrung auch schon bei Kant selbst zu finden ist (vgl. McDowell, 2009a).
Khurana argumentiert dafiir, dass auch in Kants Kritik der Urteilskraft Ressourcen fir
einen Begriff Zweiter Natur zu finden sind (vgl. Khurana 2016, 41ff.).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

17


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

und Begriffe ohne Anschauungen sind leer.«*” (Wir werden in verschiedener
Weise auf dieses Diktum zuriickkommen.) McDowell versteht somit das Pro-
blem der Selbstbestimmung primir als ein Problem erkenntnistheoretischer
Autonomie.

Aufbau der Arbeit Die Aufgabe des ersten Teils dieser Arbeit ist eine kritisch-
rekonstruktive Auseinandersetzung mit McDowell. Wir wollen an McDo-
wells Losungsvorschlag, Freiheit durch einen Begriff der Zweiten Natur zu
erliutern, ankniipfen.*® McDowells Vorschlag, der das Problem aus erkennt-
nistheoretischer Sicht angeht, soll jedoch gleichzeitig in drei Hinsichten
kritisch-konstruktiv erweitert werden. Diese Hinsichten werden als so-
zialphilosophisch, existenzphilosophisch und kritisch-theoretisch betitelt.
Gemeinsamer Bezugspunkt der kritisch-konstruktiven Erweiterungen ist der
Begrift der Zweiten Natur. Es handelt sich um verschiedene Perspektiven auf
denselben Zusammenhang, nimlich den der Freiheit als Selbstbestimmung.
Wir blicken auf diesen Zusammenhang aus verschiedenen Hinsichten und
greifen damit McDowells Verstindnis davon auf, dass man sich auf philoso-
phische Teilbereiche (speziell auch auf die Trennung zwischen praktischer
und theoretischer Philosophie) nicht trennscharf beziehen kann. Auf manche
Leserinnen werden die flieRenden Uberginge zwischen scheinbar verschie-
denen Teilgebieten der Philosophie vermutlich befremdlich wirken. Unsere
Erwartung ist, dass sich durch die Plausibilitit des Gesamtbildes diese Uber-
ginge letztendlich rechtfertigen werden. Kritisch ist unsere Erweiterung
von McDowells Ansatz deshalb, weil ein Gesamtbild der Freiheit innerhalb
unseres Welt- und Selbstbezugs in der Lage sein muss, erstens Freiheit nicht
nur als erkenntnistheoretische Autonomie zu erliutern, sondern als Selbst-
bestimmung innerhalb unseres Welt- und Selbstbezugs insgesamt. Wird
Selbstbestimmung ausschliefdlich als erkenntnistheoretische Autonomie
erliutert, kommt es zum Riickfall in Fremdbestimmung auf der Ebene der
Zweiten Natur. Es wird sich zeigen, dass das >Kantische Paradox< nur durch
eine selbstkritische Zweite Natur aufzuheben ist. Freiheit als Selbstbestim-
mung ist nicht ausschlieflich durch das kritische Abwigen verschiedener

27 Kant, KrV, A51/B75.Vgl.zum Zusammenspiel von Anschauung und Begriff auch Conant
(2015).

28  Khurana kniipft ebenfalls an McDowells Begriff der Zweiten Natur an und weist auf
das Potential dieses Begriffs fir kritische Kultur-, Gesellschafts- und Politikanalyse hin
(vgl. Khurana 2016, 50ff.).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Griinde realisiert, sondern durch immanente Kritik unseres Selbstverstind-
nisses innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis. Zweitens ist
unsere Erweiterung kritisch, weil ein Gesamtbild der Freiheit in der Lage
sein muss, auf die Gefahren des Scheiterns innerhalb dieser Freiheit hin-
zuweisen. Wir konnen innerhalb unserer Selbstbestimmung scheitern. Das
ist der Fall, den wir als praktisches Selbstmissverstindnis bezeichnen wer-
den. Wir werden Selbstbestimmung innerhalb unseres Selbstverstindnisses
nur verstehen, wenn dies die Moglichkeit zum praktischen Missverstind-
nis innerhalb dieses Selbstverstindnisses und damit die Moglichkeit des
Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung einschliefst. Im Gesamtbild
werden wir McDowells aristotelisch gepragten Begriff Zweiten Natur zu
einem selbstkritischen Begriff Zweiter Natur erweitern.

Konstruktiv ist die Erweiterung dahingehend, dass keine Widerlegung
von McDowell stattfinden soll, sondern vielmehr systematische Punkte, die
sich bei McDowell selbst andeuten, aus- und weitergefithrt werden. Das Ver-
stindnis von Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie innerhalb un-
seres Weltbezugs im Ausgang von McDowell ist nicht falsch, sondern eine
notwendige, aber nicht hinreichende Sicht auf das Problem der Freiheit als
Selbstbestimmung. Auf das Verstindnis von Freiheit als erkenntnistheoreti-
sche Autonomie baut die Systematik dieser Arbeit auf. Es gilt die systema-
tischen Punkte, an denen eine kritisch-konstruktive Erweiterung ansetzen
kann, zunichst innerhalb von McDowells Denken herauszuarbeiten, um dar-
an anschliefend die Erweiterung zu motivieren. Wir wihlen McDowell nicht
nur deshalb als Ausgangspunkt, weil er uns einen Einsatzpunkt fir das Pro-
blem der Freiheit der Kritik bietet, sondern auch, um an das Problem der Frei-
heit im zeitgendssischen post-analytischen Kontext anzuschliefien. In diesem
Kontext ist die Philosophie McDowells nur ein Beispiel, aber ein systematisch
besonders gut gelungenes Beispiel.

Der zweite Teil dieser Arbeit wird die kritisch-konstruktive Erweiterung in
sozialphilosophischer Hinsicht und in Auseinandersetzung mit dem Geist-
Kapitel aus Hegels Phdanomenologie des Geistes vornehmen. In der post-analy-
tischen Stromung widmet sich beispielsweise Robert Brandom seit Ende der
1990er Jahre und bis heute verstirkt der Philosophie Hegels. Dabei entsteht
iber die Jahre unter anderem ein duflerst umfangreiches Manuskript zur
Phinomenologie des Geistes, an welchem er unter dem Titel A Spirit of Trust: A
Semantic Reading of Hegel’s Phenomenology (2014) noch immer arbeitet. Weitere
wichtige Hegel-Exegeten in diesem Umfeld sind Sally Sadwig (2012), Robert

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

19


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Freiheit der Kritik

Pippin (1989 und 2006), Terry Pinkard (1994 und 2013) und Andreja Novakovic
(2017). Dass auch Hegel versucht, eine Antwort auf die Frage nach Freiheit
innerhalb unseres Welt- und Selbstbezugs zu geben, wurde in dieser zeitge-
nossischen Debatte in unterschiedlicher Weise vielfach herausgestellt.” In
der Auseinandersetzung mit Hegel wollen wir am Begriff der Zweiten Natur
festhalten, auch wenn es plausibel erscheint, dass Hegel selbst den Begriff
Zweiter Natur nur in Bezug auf das Moment von (mechanischer) Gewohnheit
verwendet.* Unser Anliegen ist es nicht, Hegels Verwendung des Begriffs der
Zweiten Natur zu kliren, sondern McDowells Begriff der Zweiten Natur durch
systematische Uberlegungen, die sich bei Hegel finden lassen, zu erweitern.
Zur Hinfithrung und Motivation unserer Lesart der Phinomenologie des Geistes
werden wir uns zu Beginn des zweiten Teils von Axel Honneths Hegel-Lesart
und seiner Explikation des Anerkennungsbegrifts® abgrenzen. Danach wer-
den wir folgende Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjek-
tiver Praxis® innerhalb der Zweiten Natur herausarbeiten: Unmittelbarkeit,
Entfremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung. Das Zusam-
menspiel dieser intersubjektiven Momente der Zweiten Natur ist die Bewe-
gung der Freiheit der Kritik. Wir werden sehen, dass und inwiefern Freiheit
an Intersubjektivitit gebunden ist. Selbstbestimmung ist durch die Normen
der intersubjektiven Praxis vermittelt und daher nicht blofde Willkiir.

In Bezug auf die Realisierung von Freiheit durch die Bewegung der Zwei-
ten Natur wollen wir uns die Verkniipfung von (historischer) Genese und (ana-
lytischer) Systematik in Hegels Ausfithrungen in einer bestimmten Weise zu
eigen machen. Die Stufen der Genese sind als Abstraktionen aus einem Ge-
samtbild zu verstehen, welche durch historische Situationen veranschaulicht
werden. Diese Stufen werden aber nicht zuriickgelassen, sondern im Gesamt-
bild in anderer Form aufgehoben. Im Gesamtbild moderner Praktiken sind

29  Vgl. dazu auch Butler (2000), Pippin (2005), Stekeler-Weithofer (2005), Menke (1996
und 2010), Honneth (2011), Quante (2011), Khurana (2017), Bertram (2008 und 2017),
Ruda (2011 und 2018).

30  Vgl. Emundts (2018). Dagegen sprechen sich Menke (2012), Khurana (2017), Novakovic
(2017), Peters (2018) aus.

31 Dazu vor allem Honneth (1994).

32 Auch Stekeler-Weithofer (2014) argumentiert dafiir, dass im Geist-Kapitel »Praxisfor-
men« (Bd. 2, 109) entwickelt werden. Da bei Hegel durch den konstitutiven Praxiszu-
sammenhang Begriffe a priori ausgeschlossen werden, liest Emundts (2015) ihn in ge-
wisser Hinsicht (auch methodisch) als Pragmatisten. Auch Brandom (1999) sieht prag-
matistische Ziige in Hegels Philosophie.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

die Momente der Zweiten Natur vermittelt, das heif3t es gibt weder blofie Un-
mittelbarkeit als solche noch blofSe Reflexivitit als solche, sondern beide nur
im vermittelten Zusammenhang. Die genetisch-defizitiren Vorformen sind
jedoch als Gefahren im Gesamtbild anwesend. Es besteht somit aufgrund
der genetischen Konstitution der Zweiten Natur die Gefahr des >Riickfalls<
in diese defizitiren Formen von Freiheit. Dass es sich dabei um defizitire
Formen handelt, lisst sich nur vor dem Hintergrund des Gesamtbildes er-
kennen. Wir werden die Verschrinkung von Genese und Systematik so lesen,
dass sie uns auf defizitire Formen als Gefahr des Scheiterns innerhalb unse-
rer Freiheit aufmerksam macht. Wir werden zwei Fille des Scheiterns unserer
Selbstbestimmung herausstellen. Blinde Gewohnheit bedeutet eine Verdeckung
von Freiheit. Hierbei scheint es so, als wiren wir durch duflere Tatsachen
fremdbestimmt. Leere Reflexivitit bedeutet einen Exzess von Freiheit. Hierbei
scheint es so, als wire Selbstbestimmung blofe Willkiir. Dies entspricht den
beiden Seiten des >Kantischen Paradoxes«. In beiden Fillen scheint es so, als
wire die Vermittlung von Selbst- und Fremdbestimmung aufgelost, wodurch
wir innerhalb unserer Freiheit scheitern.

Der dritte Teil dieser Arbeit wird den erkenntnistheoretischen Ausgangs-
punkt McDowells durch eine existenzphilosophische Hinsicht erweitern,
und zwar in Auseinandersetzung mit dem Begriff von Zeitlichkeit in Martin
Heideggers Sein und Zeit.** In dieser Auseinandersetzung wollen wir ebenfalls
am Begriff der Zweiten Natur festhalten und schon hier betonen, dass damit
keine Naturalisierung von Heideggers Begriff des Daseins gedacht wird.
Auch Heideggers Philosophie wurde schon prominent als eine Antwort auf
die Frage nach Freiheit gedeutet.’* Unfruchtbaren Vorurteilen gegeniiber
Heidegger® will diese Arbeit begegnen, indem sie zeigt, dass sich aus
Sein und Zeit systematische Punkte analytisch entwickeln lassen. Schon seit
Anfang der 1980er Jahre spielt Heidegger eine Rolle in der frithen post-
analytischen Philosophie. Mit den beiden Aufsitzen von John Haugeland

33 Esfindetsich auch eine ausdifferenziertere Variante von McDowells Begrifflichkeits-
these in Sein und Zeit (vgl. Demmerling 2016). Wir wollen den Fokus aber nicht so sehr
darauf als vielmehr auf den Zusammenhang zwischen Selbstbestimmung und Zeit-
lichkeit legen.

34 Vgl Tugendhat (1979) und Figal (1988). Bertram (2013) vertritt hingegen die Auffas-
sung, Heidegger sei es gerade nicht gelungen, Freiheit als Selbstbestimmung inner-
halb unseres Weltbezugs verstiandlich zu machen.

35  Vgl. bspw. aus der frithen analytischen Philosophie Carnap (1931).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

2


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Freiheit der Kritik

»Heidegger on Being a Person« (1982) und Robert Brandom »Heidegger’s
Categories in Being and Time« (1983) entwickelt sich an der University of
Pittsburgh eine Stromung, die Heideggers Philosophie fruchtbar zu machen
versucht.*® Das unfertige Manuskript des von John Haugeland geplanten
umfangreichen Textes tiber Sein und Zeit hat Joseph Rouse 2013 unter dem
Titel Dasein Disclosed herausgegeben. Seiner Interpretation gelingt es jedoch
nicht — was sicherlich auch der ausbleibenden Fertigstellung geschuldet ist
—, den zweiten Abschnitt von Sein und Zeit und damit den in dieser Arbeit
entscheidenden Begriff der Zeitlichkeit zu analysieren. Der dritte Teil dieser
Arbeit wird sich um diesen Begrift der Zeitlichkeit drehen. Zur Hinfithrung
und Motivation unserer Lesart von Sein und Zeit werden wir zu Beginn
Heideggers Auseinandersetzung mit Kants Kritik der reinen Vernunft niher
betrachten.?” Es wird sich zeigen, inwieweit Heidegger an subjektivititsphi-
losophische Fragen des Deutschen Idealismus anschlief3t.*® Danach werden
wir folgende Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver
Praxis innerhalb der Zweiten Natur herausstellen: Befindlichkeit, Verstehen,
Geworfenheit und Entwurf. Das Zusammenspiel dieser zeitlichen Momente
der Zweiten Natur ist die Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik. Wir werden
sehen, dass und inwiefern Freiheit an Zeitlichkeit gebunden ist.** Durch das
Zusammenspiel einer bestimmten Vergangenheit und einer unbestimmten
Zukunft wird verstindlich, inwieweit Selbstbestimmung durch die vorgin-
gigen Normen einer intersubjektiven Praxis retrospektiv vermittelt ist, aber
dennoch zukiinftig selbstbestimmt sein kann.

Dieser Teil der Arbeit geht von dem mit Hegel entwickelten Gesamtbild
der Zweiten Natur aus, in dem die Momente der Zweiten Natur vermittelt
sind. So werden wir auch von befindlicher Geworfenheit sowie verstehendem
Entwurf und insgesamt von einem geworfenen Entwurf in Bezug auf die-
ses Gesamtbild sprechen. Daran anschliefdend wollen wir die Méglichkeit der
Abstraktion aus dem Gesamtbild und damit die Gefahr des Riickfalls in eine
defizitire Form unserer Freiheit genauer untersuchen. Dies soll Heideggers

36  Auch zu nennen ist Hubert Dreyfus (1991).

37  Dazu Heidegger (1995 und 2010).

38  Theunissen sieht Sein und Zeit in der Nachfolge der Hegelschen Logik (vgl. Theunissen
1991, 19). Im Unterschied dazu bezieht Figal Heideggers Philosophie vielmehr auf die
antike Philosophie (vgl. Figal 1988).

39  Dass wir durch den konstitutiven Zusammenhang von Freiheit und Zeitlichkeit inner-
halb unserer Freiheit scheitern kénnen, darauf haben Theunissen (1991) und aus sozio-
logischer Perspektive Rosa (2013) hingewiesen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Tendenz entgegenwirken, Selbstbestimmung und Fremdbestimmung als Ge-
gensitze zu verstehen. Es wird sich herausstellen, dass der >Riickfallc dabei
nicht ein eigentlicher Riickfall in eine (Vor-)Form der (historischen) Gene-
se ist, sondern ein praktisches Selbstmissverstindnis der Freiheit der Kritik.
Leere Reflexion und blinde Gewohnheit sind praktische Selbstmissverstind-
nisse. Praktisch ist dieses Missverstindnis, weil das falsche Selbstverstindnis
der Freiheit der Kritik die Kehrseite des praktischen Scheiterns dieser Freiheit
darstellt: Indem wir Freiheit falsch verstehen, scheitert Freiheit, und indem
Freiheit scheitert, verstehen wir sie falsch. Moglich und in dieser Moglich-
keit konstitutiv fiir Selbstbestimmung ist diese Gefahr des praktischen Selbst-
missverstindnisses gerade aufgrund der Genese unserer Freiheit.*® Als Mog-
lichkeit des Scheiterns unserer Selbstbestimmung ist diese Gefahr existenzi-
ell. Dabei scheitert nicht Selbstbestimmung als solche, sondern wir scheitern
innerhalb dieser Selbstbestimmung.*

Bewegung und Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik sind zwei Seiten ei-
ner Medaille. Auch wenn sich aufgrund der unterschiedlichen Autoren die
Terminologie in mancher Hinsicht dndert, untersuchen wir im zweiten
und dritten Teil der Arbeit doch denselben Zusammenhang. Es geht uns
darum, zu zeigen, wie Freiheit als Selbstbestimmung intersubjektiv-zeitlich
vermittelt ist und somit keine blof3e Willkiir darstellt. Aufierdem soll sich die
konstitutive Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung
zeigen. Dagegen lassen sich zwei Einwinde formulieren, in denen das >Kan-
tische Paradox< doch wieder auftaucht. Erstens kénnte man meinen, dass
durch die intersubjektiv-zeitliche Vermittlung unsere Selbstbestimmung in
Fremdbestimmung umschlage. Sind wir durch die Normen der Praxis nicht
letztendlich in unserem Selbstverstindnis fremdbestimmt? Zweitens stehen
wir vor dem Problem, dass uns Kriterien zu fehlen scheinen, anhand derer
wir zwischen dem Scheitern innerhalb unserer Freiheit als praktischem
Selbstmissverstindnis und gelingender Selbstbestimmung unterscheiden

40 Auch Menke (1998), Butler (2005) und Saar (2007) sehen den Grund der Notwendigkeit
von Kritik und ihren Ansatzpunkt innerhalb der Genealogie (der Freiheit respektive
Unfreiheit) des Subjekts.

41 Das Scheitern innerhalb unserer Freiheit lasst sich nur aus dem Gesamtbild heraus ver-
standlich machen, und daim Gesamtbild Reflexivitit gegeben und wirksam ist, ist das
Scheitern nicht ein Scheitern von Freiheit als solcher, sondern ein Scheitern innerhalb
von Freiheit: »Freiheit und Unfreiheit sind nicht einfach nur Alternativen, sondern was
Unfreiheitist, 1af3t sich nur unter der Voraussetzung der Freiheit verstandlich machen:
Unfreiheit gibt es nur in der Freiheit« (Figal 1988, 131).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

23


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Freiheit der Kritik

konnen.*” Wird durch die Méglichkeit des praktischen Selbstmissverstind-
nisses das, was Selbstbestimmung ist, nicht doch willkiirlich?

Der vierte Teil dieser Arbeit wird diesen beiden Einwinden begegnen, in-
dem die sozialphilosophische und die existenzphilosophische Erweiterung in
einer kritisch-theoretischen Hinsicht zusammengefiihrt werden.® Wir wer-
den sehen, dass und inwiefern Freiheit an Kritik gebunden ist. Kritik ist dabei
immanente Kritik und als immanente Kritik selbstkritisch. Immanente Kri-
tik lasst sich als Selbstkritik in Bezug auf unser reflexives Selbstverstindnis
erliutern. Die Antwort auf den ersten Einwand ist somit: Freiheit als Selbstbe-
stimmung ist trotz (und gerade auf Grundlage) ihrer Vermittlung mit Fremd-
bestimmung durch Selbstkritik realisiert. Daran schliefdt sich die Antwort auf
den zweiten Einwand an: Die Kriterien der Unterscheidung zwischen schei-
ternder Freiheit und gelingender Selbstbestimmung sind der Ko-Konstitution
von Subjekt und intersubjektiver Praxis immanent und somit nicht willkiir-
lich. Immanent sind die Kriterien, indem die Freiheit der Kritik selbst der
Mafistab ist.

In kritisch-theoretischer Hinsicht wird sich immanente Kritik als reali-
sierter Ausdruck von Freiheit zeigen. Selbstbestimmte Teilhabe an der inter-
subjektiven Praxis ist nicht nur aktiv, sondern selbstkritisch. Der Ausgangs-
punkt fiir einen Begriff immanenter Kritik findet sich in der Methode der
Phinomenologie des Geistes. Wir wollen davon ausgehend immanente Kritik als
Selbstkritik verstindlich machen. In der zeitgenossischen Debatte wird im-

42  Hier wiederholt sich das >Kantische Paradox«< auf der Ebene des Mafistabs fiir reali-
sierte Freiheit. Wir werden diesbezliglich vom >Kantischen Paradox« zweiter Stufe spre-
chen. Dabei kann der Einwand genau genommen aus zwei Richtungen erhoben wer-
den: Erstens scheintes so, als wiren leere Reflexivitat und blinde Gewohnheit als Maf3-
stab fiir scheiternde Selbstbestimmung an sich objektiv-fremdbestimmte Kriterien.
Diesen Einwand raumen wir aus, indem wir zeigen, dass sich leere Reflexivitat und
blinde Cewohnheit als praktisches Selbstmissverstindnis herausstellen. Nun kénnte
man aber zweitens einwenden, dass ein praktisches Selbstmissverstandnis als Maf3-
stab fiir scheiternde Selbstbestimmung ein an sich subjektiv-selbstbestimmtes Krite-
rium sei und daher blo willkiirlich. Den Einwdnden aus beiden Richtungen kann man
nur gleichzeitig entgehen, indem man zirkuldr den Maflstab der Freiheit der Kritik sei-
nerseits als Freiheit der Kritik bestimmt.

43 Die kritisch-theoretische Hinsicht zieht sich vorbereitend auch durch die ersten drei
Teile der Arbeit und wird hier speziell anhand der Gefahr des Scheiterns innerhalb
unserer Freiheit sichtbar.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

manente Kritik vielfach an einen objektiven Maf3stab dieser Kritik gekniipft.*
Im Unterschied zu einem solchen Verstindnis wollen wir immanente Kritik
konsequent als Selbstkritik innerhalb einer reflexiven Selbstverstindigungs-
praxis (in Hegels Terminologie: nicht auf Ebene des subjektiven oder objek-
tiven, sondern des absoluten Geistes) erliutern. Der Maf$stab immanenter
Kritik ist die Freiheit der Kritik selbst. Das heif3t, es geht nicht um die Aufde-
ckung von Widerspriichen auf subjektiver oder objektiver Ebene, sondern um
praktische Selbstmissverstindnisse in Bezug auf unser Selbstverstindnis in-
nerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis. Freiheit
der Kritik setzt bei der Aufhebung dieser praktischen Selbstmissverstind-
nisse an. Damit bestimmen wir die Zweite Natur letztendlich in kritisch-
konstruktiver Erweiterung von McDowells Begriff als selbstkritische Zwei-
te Natur. Als paradigmatisches Beispiel fir immanente Kritik als Selbstkri-
tik wollen wir im vierten Teil der Arbeit das Beispiel der Psychoanalyse als
Selbstverstindigungspraxis zur Veranschaulichung anfithren (und uns zu-
gleich vom therapeutischen Philosophieverstindnis McDowells abgrenzen).*
Dazu werden wir Therapeutic Action (2003) von Jonathan Lear heranziehen. In
Therapeutic Action wird nicht nur eine Theorie der Psychoanalyse entwickelt,

44 Vgl.Jaeggi (2013 und 2017), Stahl (2013), Honneth (2011). Der objektive Mafsstab wird
dabeioftan die Institutionen der Freiheit gekniipft: Gesellschaftliche Institutionen ge-
niigen diesem Mafistab nur, wenn sich in ihnen Subjekte tatsachlich als freie Subjek-
te verstehen konnen. Die Voraussetzungen der Freiheit des subjektiven Geistes miis-
sen objektiv, das heifdt wirklich geworden sein. Nur so seien Subjekte nicht durch die
intersubjektive Praxis fremdbestimmt, sondern kénnten sich als selbstbestimmt ver-
stehen (vgl. Neuhouser 2000, Honneth 2011, Jaeggi 2013). Cegen einen Standpunkt,
von dem aus an sich objektive Kriterien der Freiheit respektive Unfreiheit des Subjekts
zuganglich wéren, argumentiert Celikates (2009). Saar (2007) bestimmt (Selbst-)Kri-
tik in diesem Zusammenhang als genealogisch. Wir werden erldutern, dass der Zu-
sammenhang zwischen subjektiver und objektiver Ebene ein Zusammenhang der Ko-
Konstitution ist: Subjektive Freiheitist durch den objektiven Praxiszusammenhang be-
dingtund gleichzeitigist der objektive Praxiszusammenhang durch subjektive Freiheit
bedingt. Diese Ko-Konstitution findet auf der Ebene des absoluten Geistes statt.

45  Besteht notwendigerweise die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer
Freiheit, dann kann eine Therapie nicht dazu fiithren, dass unser Selbstverstindnis
letztendlich unproblematisch wird, wie McDowell das fir die erkenntnistheoretische
Fassung des Problems der Freiheit anstrebt: »The aim here is not to answer scepti-
cal questions, but to begin to see how it might be intellectually respectable to ignore
them, to treat them as unreal, in the way that common sense has always wanted to.
[.. NJothing particularly philosophical is called for in answering it« (McDowell 1996,
63).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

25


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Freiheit der Kritik

sondern auch ein konkretes Beispiel des praktisch-reflexiven Selbstverstind-
nisses eines Psychoanalytikers und damit der Praxis der Analyse als solcher
dargelegt. Lears Selbst- und Praxisverstindnis soll den Status eines Fallbei-
spiels einnehmen. Dieses Fallbeispiel veranschaulicht, inwieweit Freiheit in-
nerhalb unser praktisch-reflexives Selbstverstindnis ist. Unterliegen wir ei-
nem praktischen Selbstmissverstindnis, dann besteht die Gefahr, dass wir
innerhalb unserer Freiheit als Selbstbestimmung scheitern. Die Praxis der
Psychoanalyse verdeutlicht, wie durch Selbstkritik praktische Selbstmissver-
stindnisse aufgehoben werden und damit Selbstbestimmung (erneut) reali-
siert werden kann. Freiheit als Selbstbestimmung realisiert sich in einem Pro-
zess kritischer Selbstverstindigung. Kommen wir abschlieRend nochmals zu
dem Kantischen Eingangszitat zuriick, so konnen wir sagen, dass der End-
zweck als hochste Maxime der Vernunft die Kritik ihrer selbst ist, denn durch
diese Selbstkritik realisiert sich unsere Freiheit.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Exegetische und methodisch-begriffliche
Vorbemerkungen

Zugegebenermafen sind Mind and World, die Phinomenologie des Geistes (im
Folgenden auch Phdnomenologie oder PhG) und Sein und Zeit (im Folgenden
auch SuZ), schon allein was den philosophischen Stil und Duktus anbetrifft,
sehr unterschiedliche Werke. Wir werden, soweit das moglich ist, die Unter-
schiede in Stil und Duktus durch die integrative systematische Darstellung
bis zu einem gewissen Grade einebnen, aber dennoch auf entscheidende Ter-
minologie der einzelnen Autoren nicht verzichten kdnnen. Der gemeinsame
Nenner von Mind and World, der Phinomenologie des Geistes und Sein und Zeit ist
das Nachdenken iiber Freiheit, an das wir aus der jeweils anderen Hinsicht
systematisch anschliefen wollen. Dass alle drei Autoren mindestens unter
anderem iiber Freiheit nachdenken, lisst sich schwerlich bezweifeln. Wie sie
dies tun, ist eine umstrittenere Frage. In allen drei Fillen wollen wir eine Les-
art entwickeln, die mit dem jeweiligen Autor beziehungsweise einer gingigen
Lesart nicht ausschlieRlich affirmativ umgeht.’ Der vordergriindige Anspruch
dieser Arbeit ist es aber, einen systematischen Gedankengang zur Freiheit der
Kritik zu entwickeln. Die (kritische) Exegese der Texte ist diesem Ziel unter-
geordnet. Es geht uns nicht darum, in kleinteiligen und detaillierten Lektiiren
eine bestimmte Lesart grundlegend zu belegen. Auch innerhalb der Hinfiih-
rungen zur Lektiire der Phinomenologie des Geistes und von Sein und Zeit zu
Beginn des zweiten respektive dritten Teils dieser Arbeit ist unser Anspruch
lediglich der, plausibel zu erliutern, dass der Text jedenfalls auch in der vorge-
schlagenen Weise gelesen werden kann. Dass es dariiber hinaus systematisch

1 Ernst Tugendhat empfiehlt dem Leser seiner kritischen Lektiire von Texten mit sys-
tematischem Interesse: »Wenn Sie es krankend finden, daf bedeutende Philosophen
in so leichtfertiger Weise kritisiert werden, dann schlage ich Ihnen vor, dafi Sie ihre
Namen durch irgendwelche Pseudonyme ersetzen« (Tugendhat 1979, 150).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Freiheit der Kritik

gewinnbringend ist, die Texte wie vorgeschlagen zu lesen, soll sich durch das
Gesamtbild zur Freiheit der Kritik erweisen.

In Bezug auf McDowell haben wir unseren kritischen Lektiiremodus
schon durch die Ankiindigung einer kritisch-konstruktiven Erweiterung
deutlich gemacht. Die Rekonstruktion der Position McDowells soll uns als
produktiver Ausgangspunkt dienen, von dem aus wir weiterdenken wollen.
Die Perspektive auf Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie soll zur
Perspektive der Selbstbestimmung durch Selbstkritik erweitert werden.

In der Lektiire von Hegels Text wollen wir uns gegen eine Lesart wenden,
die in seiner Philosophie die vollstindige und abgesicherte Realisierung von
Freiheit (respektive Verniinftigkeit unserer Praktiken) zu erkennen meint.”
Die Verkniipfung von (historischer) Genese und (analytischer) Systematik
weist auf die Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit hin.
Dieses Scheitern entspringt einem praktischen Selbstmissverstindnis. Frei-
heit als Selbstbestimmung realisiert sich weder vollstindig noch erreicht
sie einen abgesicherten Zustand am Ende der Phinomenologie des Geistes (auf
Ebene des absoluten Geistes), sondern bleibt in ihrer Realisierung auf den
Prozess der reflexiven Selbstverstindigung angewiesen und der Gefahr des
Scheiterns dieses Prozesses ausgesetzt. Unser Selbstverstindnis ist in dem
Sinne problematisch, dass der Prozess der Aufhebung praktischer Selbst-
missverstindnisse nicht abgeschlossen werden kann. Die Moglichkeit eines
Abschlusses der Selbstverstindigung und damit der Realisierung abgesicher-
ter Freiheit ist selbst ein praktisches Missverstindnis, in dem Reflexivitit
sich selbst widerspricht.

In Heideggers Sein und Zeit gibt es einerseits die Einsicht in die wech-
selseitige Angewiesenheit von Subjektivitit und vorgefundenen Normen der
intersubjektiven Praxis (die Heidegger als »Manc einfiihrt). Andererseits gibt
es die Tendenz, Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in den Begriffen
von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit als Gegensitze zu denken.? Freiheit
als Selbstbestimmung wird dabei als Unabhingigkeit von den Normen der in-

2 Eine einflussreiche Deutung dieser Art hat Adorno in kritischer Absicht vorgelegt (vgl.
Adorno1970a: Drei Studien zu Hegel, sowie 1970b: Negative Dialektik, besonders Drit-
ter Teil). Tugendhat liest Hegel als konservative Rechtfertigung des Bestehenden im
Sinne des Satzes aus der Rechtsphilosophie: »Was verniinftig ist, das ist wirklich; und
was wirklich ist, das ist verniinftig« (vgl. Tugendhat 1979, Vorlesung 14).

3 Adorno (1970b) kritisiert Heideggers Begriff der Eigentlichkeit in kulturkritischer Ab-
sicht.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Exegetische und methodisch-begriffliche Vorbemerkungen

tersubjektiven Praxis herausgestellt.* Aus unserer Sicht bedeutet dies einen
direkten Weg ins >Kantische Paradox«. Wir werden in unserer Lesart diese
systematische Spannung fir das Verstindnis der Moglichkeit des Scheiterns
innerhalb unserer Freiheit produktiv machen.

Wir wollen in Vorbereitung auf die systematische Lektiire der drei Autoren
einige methodische Begriffe einfithren. Als Methodenbegriff bezeichnen wir
jeweils eine bestimmte Art, Zusammenhinge philosophisch zu denken.’ Die-
se Begriffe sollen hier stipulativ eingefithrt werden und sind daher vorerst
nicht vollstindig verstindlich. Im Zuge der Anwendung auf das Phinomen
der Freiheit der Kritik werden diese Begriffe im Verlauf der Arbeit anschau-
lich.

Es wird die Rede von einem Gesamtbild verschiedener Momente sein. Das
Gesamtbild ist ein Bild, welches dem Phinomen in verschiedenen Hinsichten
(im besten Fall in allen Hinsichten) gerecht zu werden versucht. Der Blick auf
das Gesamtbild soll einerseits Reduktionen, Einseitigkeiten oder Dualismen
verhindern, anderseits auf die Gefahren solcher Reduktionen, Einseitigkeiten
oder Dualismen hinweisen. Im Gesamtbild sind die verschiedenen Momen-
te eines Phinomens miteinander vermittelt. Vermittlung findet durch eine
(dialektische) Aufhebung der Momente innerhalb einer (historischen) Gene-
se statt, die in die Systematik des Gesamtbildes miindet.® In der Aufthebung
wird kein Moment zuriickgelassen. Alle Momente sind vermittelt durch die
jeweils anderen im Gesamtbild anwesend. Bezogen auf die Kreisformigkeit

4 Schiirmann (1987) hat diese Tendenz in Sein und Zeit konsequent gelesen und zeichnet
einen Weg von Prinzipien zur Anarchie.

5 Sicherlich stimmt es, dass »Philosophie in verschiedene Konzepte auseinan-
der[fallt ..]. Darum lafst sich Philosophie tatsichlich heute weniger denn je auf einen
einzigen Begriff verpflichten, weder auf einen identischen Gegenstandsbereich noch
auf eine identische Methode« (Theunissen 1991, 13). Aber auch wenn es keine allge-
mein anerkannte philosophische Methode gibt, kdnnte man doch sagen, dass Philo-
sophie immer Begriffsarbeit ist und bestimmte Verwendungen von Begriffen daher
eine philosophische Methode darstellen.

6 Wenn es im Folgenden auch darum gehen wird, die historische Cenese des modernen
Selbstverstindnisses der Selbstbestimmung nachzuzeichnen, soll das nicht heifRen,
Selbstbestimmung sei ein historisch kontingent auftretendes Phanomen. Es geht auf
dem Weg zum Gesamtbild nicht darum, dass etwas genuin Neues stattfindet. Statt-
dessen wird das Gesamtbild, das schon immer implizit anwesend war, explizit verfiig-
bar. Der Prozess ist eine Selbstbewusstwerdung. Bewusstsein ist aber von Anfang an
wesentlich Selbstbewusstsein und damit selbstbestimmt.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

29


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Freiheit der Kritik

der dialektischen Darstellung aus der Vorrede der Phinomenologie des Geistes
kann man die Explikation des Gesamtbildes als fortschreitende Freilegung
der Voraussetzungen beziehungsweise Momente eines Phinomens betrach-
ten.” Die spiter explizierten Momente gelten dabei ebenso als Bedingung der
fritheren Momente wie umgekehrt. Im Gesamtbild schliefit sich der Kreis der
Bedingungen.®

Einen speziellen Fall von Vermittlung wollen wir mit der Rede von
einer Ko-Konstitution zweier Momente beschreiben. Dabei sind die bei-
den untereinander vermittelten Momente auf Ebene ihrer Konstitution
gleichurspriinglich, gleichzeitig und bedingen sich wechselseitig. Gleich-
urspriinglichkeit meint eine Gleichberechtigung der Momente in Bezug
auf ihre konstitutive Funktion. Die Momente sind in dieser konstitutiven
Funktion sui generis, das heift, sie lassen sich nicht aufeinander reduzieren.
Gleichurspriinglichkeit stellt Heidegger dementsprechend »einer methodisch
ungeziigelten Tendenz zur Herkunftsnachweisung von allem und jedem aus
einem einfachen >Urgrund«’ kontrir gegeniiber. Gleichzeitigkeit meint,
dass zu jedem Zeitpunkt jeweils beide Momente anwesend sind. Dass beide
Momente sich auf konstitutiver Ebene wechselseitig bedingen, bedeutet,
dass sie trotz ihrer Gleichberechtigung nur im Zusammenhang vollstindig
verstindlich sind. Als Ko-Konstitution ist dieser Zusammenhang kein Zu-
stand, sondern ein Prozess. Gesamtbild und Ko-Konstitution kommen nur
auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung in den Blick. Auf dieser Ebene (des
absoluten Geistes) lasst sich die Vermittlung trotz der Eigenstindigkeit der
Momente und die Eigenstindigkeit trotz der Vermittlung fassen.”®

Wir werden methodisch von einer analytischen Abstraktion aus dem Ge-
samtbild eines Phinomens reden. Aus Darstellungsgriinden ist es nicht mog-
lich, alle Momente des Gesamtbildes in ihrer Gleichzeitigkeit zu beschreiben.

7 Vgl. Hegel, PhG, 23.

8 In Sein und Zeit expliziert Heidegger diesen Zusammenhang der Kreisbewegung auch
in Bezug auf seine eigene Methode eines positiven hermeneutischen Zirkels: »Ein»>Zir-
kel im Beweis<kann in der Fragestellung nach dem Sinn des Seins iiberhaupt nicht lie-
gen, weil es in der Beantwortung der Frage nicht um eine ableitende Begriindung, son-
dern um aufweisende Grund-Freilegung geht« (Heidegger, Suz, 8). Ziel dieser Arbeit
ist es, Freiheit der Kritik zu ergriinden, nicht zu begriinden. Dabei ist der Zusammen-
hang zwischen Freiheit und Kritik als Zirkel zu verstehen.

9 Heidegger, Suz, 131.

10 Hegel hat diesen Zusammenhang des Gesamtbildes durch die Formel der »ldentitit
der Identitat und der Nichtidentitat« (Hegel 1986c, 96) beschrieben.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Exegetische und methodisch-begriffliche Vorbemerkungen

Die analytische Abstraktion greift deshalb Ausschnitte beziehungsweise ein-
zelne Momente auf, um diese zu erliutern. Dabei werden andere Momente
zunichst ausgeblendet. Man wird dem Gesamtbild dadurch nicht gerecht,
kann aber auf diese Weise bestimmte systematische Punkte in Bezug auf
einzelne Momente aufzeigen. Im Gegensatz zu Reduktionen, Einseitigkeiten
oder Dualismen ist die analytische Abstraktion keine Gefahr, sondern eine
Form hilfreicher Erliuterung. Die analytische Abstraktion vermeidet Reduk-
tionen, Einseitigkeiten oder Dualismen, indem das Gesamtbild im Hinter-
grund prisent bleibt. Eine vollstindige Erliuterung bedarf des Gesamtbildes
im Hintergrund, da aufgrund der Vermittlung die Momente als solche nicht
trennscharf sind.

Als speziellen Fall einer analytischen Abstraktion werden wir von gene-
tisch-defizitiren Formen als >Riickfallc aus dem Gesamtbild sprechen. Dabei
handelt es sich nicht um einen eigentlichen Riickfall aus dem systematischen
Gesamtbild in die genetische Vorform, sondern um ein praktisches Selbst-
missverstindnis. Bei der genetisch-defizitiren Form handelt es sich um ei-
nen reduktiven, einseitigen oder dualistischen Blick auf das Gesamtbild, der
als Defizit aber nur aus dem Gesamtbild heraus verstandlich ist. Zwei dieser
genetisch-defizitiren Formen werden wir als blinde Gewohnheit und leere
Reflexivitit bezeichnen. In diesen beiden Fillen scheitern wir innerhalb un-
serer Freiheit, da das Gesamtbild der Freiheit der Kritik verdeckt ist.

Wir werden weitere solche analytischen Abstraktionen an verschiedenen
Stellen innerhalb dieser Arbeit nutzen. Der erste dieser Fille bezieht sich auf
das Zusammenspiel von rezeptiver Sinnlichkeit als passivem Stamm mensch-
licher Erkenntnis und spontanem Verstand als aktivem Stamm menschlicher
Erkenntnis bei Kant, an das McDowell anschliefSt. Wir werden dieses Zusam-
menspiel in die Begriffe von aktiven und passiven Dimensionen menschlichen
Weltbezugs und autonomen und heteronomen Momenten von Subjektivitit
ibersetzen. Wir nutzen diese Begriffe, um jeweils in Bezug auf bestimmte
systematische Punkte, aber in anderer Weise von Selbst- und Fremdbestim-
mung beziehungsweise von der Vermittlung von beidem zu reden.

Der zweite Fall einer analytischen Abstraktion ist die Unterscheidung zwi-
schen Normen und Regeln. Beides sind Ausdrucksformen derjenigen Nor-
mativitit, die unseren (praktischen und theoretischen) Welt- und Selbstbe-
zug bedingt. Normen und Regeln sind sowohl erkenntnistheoretische Orien-
tierungen beziehungsweise Festlegungen dafiir, einen Gegenstand als einen
bestimmten Begriff zu erfassen, als auch handlungspraktische Orientierun-
gen beziehungsweise Festlegungen dafiir, in einer Situation auf bestimmte

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Freiheit der Kritik

Weise zu handeln. In Bezug auf Normativitit sind Begriffe und Handlungen
als richtig oder falsch respektive gut oder schlecht zu beurteilen. Der Un-
terschied besteht darin, dass Regeln festlegen und Normen orientieren. Re-
geln werden nachvollzogen, ohne dass es Alternativen oder die Méglichkeit
zur Kritik gibt. Normen hingegen schliefen Alternativen sowie die Moglich-
keit zur Kritik in ithrem Vollzug ein. Auch wenn wir sehen werden, dass es
im Gesamtbild des Zusammenhangs von Freiheit und Kritik keine festlegen-
den Regeln gibt, wollen wir dennoch den Unterschied zwischen Normen und
Regeln als analytische Abstraktion zunichst betonen, um auf die Gefahr des
Scheiterns innerhalb unserer Freiheit hinzuweisen. Es gibt die Moglichkeit
des praktischen Selbstmissverstindnisses, in dem orientierende Normen als
festlegende Regeln erscheinen (blinde Gewohnheit) beziehungsweise Normen
ihre Orientierung verlieren (leere Reflexivitit).

Ein weiterer Fall einer analytischen Abstraktion ist die Unterscheidung
zwischen Bedeutung und Bedeutsamkeit. Wir werden uns in Bezug auf das,
was menschlicher Weltbezug ist, nicht auf begriffliche respektive sprachli-
che Bedeutung als reprisentationales Wissen von Gegenstinden der Welt be-
schrinken, sondern auferdem mit einem Begriff von Bedeutsambkeit operie-
ren. In erkenntnistheoretischer Hinsicht steht Bedeutung im Zentrum. In der
sozialphilosophischen und der existenzphilosophischen Erweiterung liegt der
Fokus hingegen auf Bedeutsambkeit. Bedeutsamkeit meint nicht nur, dass et-
was eine bestimmte (begriffliche oder theoretische) Bedeutung hat, sondern
dass es von (existenzieller oder praktischer) Bedeutung ist. Die Unterschei-
dung zwischen theoretischer und praktischer Bedeutung ist dabei aber nur
eine analytische Abstraktion, denn theoretische Bedeutung kann ohne prak-
tische Bedeutung nicht in den Blick geraten und praktische Bedeutung kann
ohne theoretische Bedeutung nicht erschlossen werden.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil I: Erkenntnistheoretische Hinsicht

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doLorg/10.14361/9783839455012 -

4. hitpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Zunichst gilt es den Ausgangspunkt unserer Uberlegungen zu rekonstruie-
ren. Ziel des ersten Teils dieser Arbeit ist es daher, McDowells Sicht auf Frei-
heit als erkenntnistheoretische Autonomie nachzuvollziehen. Dabei werden
wir durchaus Aspekte der Systematik McDowells aufier Acht lassen oder nur
anschneiden. Der systematische Fokus liegt auf dem Begriff der Zweiten Na-
tur, welcher am Ende dieses Teils der Arbeit Ausgangspunke fiir die kritisch-
konstruktive Erweiterung von McDowells Ansatz im Fortgang der Arbeit sein
soll.

Das erste Kapitel dieses Teils der Arbeit soll einleitend auf die Besonder-
heiten der Philosophie McDowells hinweisen und herausstellen, inwieweit wir
daran ankniipfen werden. Dies soll speziell mit Blick auf McDowells Verstind-
nis von Philosophie als Therapie geschehen.

Im zweiten Kapitel werden wir McDowells Verstindnis von Freiheit als
erkenntnistheoretischer Autonomie rekonstruieren. Dabei stehen zunichst
zwei philosophische Dualismen im Zentrum, einerseits der Dualismus von
Begriff und Anschauung, andererseits der Dualismus von Normativitit und
Natur. Der erste Dualismus ist McDowells Ausgangsproblem aus erkennt-
nistheoretischer Perspektive. Die Vermittlung des zweiten Dualismus wird
Teil des Losungsvorschlags. Fiir ein Verstindnis beider Dualismen werden
wir den Raum der Griinde und den Raum der Natur gegeniiberstellen. Aus
dieser Gegeniiberstellung resultiert eine Oszillation zwischen zwei Gefahren,
die McDowell aufzuldsen versucht: einerseits einer Kohirenztheorie, ande-
rerseits dem Mythos des Gegebenen. Begiinstigt wird die dualistische Ge-
geniiberstellung der beiden Riume durch das Objektivititsverstindnis der
modernen Naturwissenschaften, die Objektivitit nur im Raum der (erstna-
tiirlichen) Natur verortet. Hier setzt McDowell an. Mit dem Begriff der Zwei-
ten Natur wird ein Verstindnis von Objektivitit innerhalb der Praxis des Ge-
bens und Verlangens von Griinden etabliert. Der Raum der Griinde ist uns

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Freiheit der Kritik

zur Zweiten Natur geworden. Der Begriff der Zweiten Natur vermittelt Natur
und Normativitat.

Im dritten Kapitel wollen wir danach fragen, wie genau die philosophi-
sche Therapie durch den Begriff der Zweiten Natur gedacht ist. Die Frage, wie
wir unsere Zweite Natur erwerben, fithrt uns zu dem Problem, dass auf Ebene
unseres Selbstverstindnisses das >Kantische Paradox« der Selbstbestimmung
wiederkehrt. In einer abschlieRenden Rekapitulation (viertes Kapitel) wollen
wir auch einen Ausblick darauf geben, wie dieses Problem in den folgenden
Teilen der Arbeit gelost werden soll und in Bezug auf welche systematischen
Punkte wir kritisch-konstruktiv an McDowells Verstindnis von Freiheit als
erkenntnistheoretischer Autonomie anschliefRen wollen.

3.1. Besonderheiten der Philosophie John McDowells

John McDowells Mind and World gehort zu den wenigen international vielfil-
tig diskutierten philosophischen Biichern der letzten 20 Jahre. Wie es zu die-
ser Popularitit gekommen ist, erliutern David Lauer und Christian Barth im
Sammelband Die Philosophie John McDowells in drei Punkten:* McDowells Philo-
sophie zeichnet sich erstens dadurch aus, dass eine besondere Vielfalt von The-
menbereichen behandelt wird. Es geht um Fragen der Erkenntnistheorie, der
Philosophie des Geistes, der Sprachphilosophie, der Handlungstheorie und
der (Meta-)Ethik.* Dabei unterliuft McDowell die Trennung zwischen phi-
losophischen Teildisziplinen und insbesondere die Trennung zwischen theo-
retischer und praktischer Philosophie. Hinzufiigen lisst sich diesem Punkt,
dass sich nach McDowell grundlegende philosophische Fragen systematisch
nur beantworten lassen, wenn man dabei genau diese Trennung iiberwin-
det. Wir werden sehen, dass innerhalb seines Denkens die Frage danach, was
wir (theoretisch) wissen konnen, auf der einen Seite und die Frage danach,

1 Vgl. Barth/Lauer 2014, 7f.

2 Philosophische Auseinandersetzung mit Ethik ist fiir McDowell immer Metaethik.
Ethik als »reflective thinking about specific norms [is] an activity that is not particularly
philosophical« (McDowell 1996, 95, Einfligung und Hervorhebung A.B.). Dies ist aber
in der zeitgendssischen Philosophie keineswegs selbstverstandlich. Kritisch gegen die
zeitgenossische Tendenz schreibt Theunissen: »Die herrschende Philosophie will Ethik
ohne Metaphysik sein. Sie tendiert dazu, sich in Ethik aufzulésen« (Theunissen 1991,
29).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

wie wir (praktisch) handeln sollen, auf der anderen Seite systematisch zu-
sammenhingend und strukturanalog beantwortet werden. Weitergehend ist
McDowell dabei der Meinung, dass sich Fragen nach theoretischem und prak-
tischem Weltbezug nicht unabhingig von der geistesphilosophischen Frage
nach der Natur menschlicher Subjektivitit beantworten lassen. Welt- und
Selbstbezug hingen systematisch zusammen. Trotz der Vielfalt der philoso-
phischen Teildisziplinen, in denen sich McDowell bewegt, lisst sich — und das
ist der zweite Punkt — eine gewisse Einheit erkennen. Eng verbundene Grund-
gedanken, Argumente oder besser noch Bilder schaffen eine Signatur, die sich
innerhalb seines Werkes und besonders priagnant in Mind and World immer
wieder finden ldsst. Diese Einheit seines reichhaltigen CEuvres von Aufsitzen
und Vorlesungen ist aber nicht die Einheit eines geschlossenen Systems. Der
dritte Punkt betrifft die ambivalente Verortung McDowells auf der philosophi-
schen Landkarte unserer Zeit. Obgleich er in der Tradition der analytischen
Philosophie steht und seine philosophische Ausbildung am New College der
University of Oxford erhalten hat, durchbricht sein Philosophieren die Un-
terscheidung zwischen sogenannter »analytischer< und skontinentaler«< Tra-
dition. Wir sprechen diesbeziiglich von post-analytischer Philosophie. Sehr
priagnant zeigt sich dies in seiner Beschiftigung mit dem Deutschen Idea-
lismus. Mit Kant und Hegel setzt sich McDowell explizit auseinander. Auch
mit der Hermeneutik, im Speziellen mit Gadamer, beschiftigt sich McDowell
- wenn auch nicht so ausgiebig wie mit Kant — explizit. Zur Phinomenolo-
gie gibt es mindestens implizite Schnittpunkte, beispielsweise innerhalb der
Debatte mit Dreyfus.> McDowells Auseinandersetzung mit der antiken Philo-
sophie, insbesondere mit Aristoteles, spielt in der vorliegenden Arbeit keine
weitreichende Rolle. In seinen Texten befasst sich McDowell neben der anti-
ken, klassischen und hermeneutischen Philosophie explizit mit einer Vielzahl
mehr oder weniger zeitgendssischer Positionen.* Dieses Bediirfnis nach di-
rekter Diskussion mit anderen zeitgendssischen Positionen und deren Reak-
tion auf McDowell sowie McDowells wiederholte Repliken kénnten ein weite-

3 Vgl. McDowell 2009d.

4 Darunter sind Positionen aus den Bereichen der analytischen (Sprach-)Philosophie
(bspw. Gottlob Frege, Peter Frederick Strawson, Donald Davidson, Wilfried Sellars,
Careth Evans, James Conant), der zeitgendssischen (analytischen) Phanomenologie
(bspw. Charles Taylor, Hubert Dreyfus), dem Neo-Pragmatismus (bspw. Richard Ror-
ty), der Wittgenstein-Lektiire (bspw. Stanley Cavell, Saul Kripke, Crispin Wright), der
analytischen (Meta-) Ethik (bspw. Philippa Foot, Thomas Nagel) und dem post-analy-
tischen Hegelianismus (bspw. Robert Brandom, Robert Pippin).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

37


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Freiheit der Kritik

rer Grund fir seine Popularitit sein. Verbunden mit seiner Stellung zwischen
sanalytischer< und >kontinentaler« Tradition ist McDowells methodisches Vor-
gehen, welches sich nicht in analytisch-rekonstruktiven Lektiiren erschopft,
sondern systematisch weitreichende philosophische Fragen stellt.
McDowells spezielles und nicht einfach zu fassendes Verstindnis von Phi-
losophie als Therapie lisst sich erginzend zu Barth/Lauer als vierter Grund
fir seine Popularitit lesen: Seinem Anspruch nach setzt John McDowell in
Mind and World dazu an, Angste moderner Philosophie im Bereich des Ver-
hiltnisses zwischen Geist und Welt in den Blick zu nehmen. »My aim is to
propose an account, in a diagnostic spirit, of some characteristic anxieties of
modern philosophy — anxieties that centre, as my title indicates, on the re-
lation between mind and world. Continuing with the medical metaphor, we
might say that satisfactory diagnosis ought to point towards a cure.«’ Dabei
zielt sein Vorgehen nicht darauf ab, eine direkte Antwort auf jene Fragen zu
geben, welche fiir die Angste moderner Philosophie stehen. Ein solches - in
seinen eigenen Worten — thesenaufstellendes (-constructive) Vorgehen im Um-
gang mit den Angsten moderner Philosophie, mit den philosophischen Angs-
ten unserer Zeit, hilt McDowell schlichtweg fiir nicht erfolgversprechend (da
eine substanzielle Antwort auf solche Fragen nicht méglich ist®). Dabei steht
fiir McDowell Wittgenstein im Hintergrund:” »Die Arbeit des Philosophen ist
ein Zusammentragen von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck. Wollte
man Thesen in der Philosophie aufstellen, es konnte nie tiber sie zur Diskussi-
on kommen, weil Alle mit ihnen einverstanden wiren.«® These (als sconstruc-
tive) wird dabei von McDowell weitergehend als Doktrin spezifiziert.® Im
Gegensatz dazu besteht McDowells Absicht darin, ein Heilmittel anzubieten,
welches die erst einmal so dringend und beingstigend erscheinenden Fragen
als auf Trugbildern basierend herausstellt. Wihrend wir diese philosophische

5 McDowell 1996, xi. Vgl. hierfiir und fiir die folgenden Ausfiihrungen die Einleitung zu
Mind and World: McDowell 1996, xiff.

6 Es ist aber nicht ausgeschlossen, dass es legitime Varianten von direkten Antworten
auf diese Fragen gibt, welche nicht aus einem philosophischen, sondern bspw. aus ei-
nem naturwissenschaftlichen oder technischen Hintergrund herriihren. Doch tragen
solche Antworten McDowell zufolge wenig dazu bei, die hinter der Frage stehenden
Angste und Zwinge ernst zu nehmen oder gar aufzulésen. Das heift, solche Antwor-
ten beantworten letztendlich eine andere Variante der Fragestellung.

7 Vgl. McDowell 1996, 95.

Wittgenstein 1984, §§ 127 und 128.

9 Vgl. McDowell 1996, 93.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Methode von Wittgenstein als Analyse der Grammatik unserer Sprachspiele
und Zuriickfithrung der Bedeutung von Worten auf ihre alltigliche Verwen-
dung kennen, verfihrt McDowell mittels Auflosung hartnickiger philosophi-
scher Dualismen wie des Trugbilds des Gegensatzes zwischen Geist und Welt
respektive Normativitit und Natur. Der Dualismus soll dabei nicht aufgelést
werden, indem eine Seite auf die andere reduziert wird, sondern indem beide
Seiten in ihrer Eigenstindigkeit beriicksichtigt werden.'® Dabei richtet sich
McDowell gegen eine seiner Meinung nach gingige Tendenz in der modernen
Philosophie:

»Ordinary modern philosophy addresses its derivative dualisms in a charac-
teristicway. It takes its stand on one side of a gulfit aims to bridge, accepting
without question the way its target dualism conceives the chosen side. Then
it constructs something as close as possible to the conception of the other
side that figured in the problems, out of material that are unproblematically
available where it has taken its stand.«"

Therapeutisch ist sein Anspruch in dem Sinne, dass McDowell keine neuen
(doktrinidren) Thesen zur Losung philosophischer Fragen aufzustellen ver-
sucht (das wire >constructive philosophy<), sondern durch einen Wechsel der
Perspektive auf das Problem die Aufldsung derjenigen Zwinge sucht, welche
dazu fithren, dass sich die moderne Philosophie itberhaupt erst dazu ver-
pflichtet fiihlt, Fragen zu stellen, die einem Trugbild entspringen. Das Trug-
bild soll sich innerhalb der neuen Perspektive auflésen und damit ebenso der
Zwang zur Frage. Dementsprechend lesen sich seine Texte weniger wie der
Versuch, eigene Thesen zu entwickeln, als vielmehr wie das Arrangieren phi-
losophischer Positionen auf einer Bithne, das uns zeigen soll, worin das triige-
rische Bild besteht. Therapeutisch ist der Anspruch seines Denkens ferner in
der Hinsicht, dass Probleme und Angste moderner Philosophie auf Selbstver-
stindnisse unserer Zeit zuriickgefithrt werden. Vorgreifend kénnen wir sagen,
dass das zentrale Selbstverstindnis, um das es dabei geht, dasjenige ist, wir
seien natiirliche Tiere mit begrifflichen Fihigkeiten. Dabei sind Begriffe das,
was unseren Bezug zur Welt herstellt: »The overall topic I am going to con-
sider in these lectures is the way concepts mediate the relation between minds

10 Man kénnte bei McDowells eigenem Vorgehen im Unterschied dazu von dialektischer
Aufhebung beider Seiten des Dualismus sprechen. Wir werden aber sehen, dass nicht
klar ist, ob McDowell diesem Anspruch gerecht wird.

1 McDowell 1996, 94.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

39


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Freiheit der Kritik

and the world.«" Die Therapie zielt darauf, dieses Selbstverstindnis, das sich
im Spannungsfeld von Natur und Freiheit des Begriffs bewegt, (wieder) als
unproblematisch herauszustellen: »[W]e should set about saving whatever is
worth saving in our conception of ourselves, by reconstructing it in terms of
conceptual equipment that is already unproblematically naturalistic.«”

Wir wollen im Folgenden an diese vier Punkte anschliefien. Erstens sind
philosophische Teilgebiete im Gang dieser Arbeit nicht trennscharf unter-
schieden. Die Frage nach der Freiheit der Kritik bewegt sich zunichst auf der
Schnittstelle zwischen Erkenntnistheorie und Philosophie des Geistes. Diesen
Ausgangspunkt, den wir von McDowell iibernehmen, werden wir nicht ginz-
lich verlassen. Dennoch werden wir eine sozialphilosophische, existenzphi-
losophische und kritisch-theoretische Erweiterung dieses Ausgangspunktes
vornehmen. Zweitens versuchen wir trotz der unterschiedlichen Hinsichten
ein und dasselbe Thema zu entwickeln. Unter dem Titel der Freiheit der Kritik
geht es uns um den Zusammenhang zwischen intersubjektiv und zeitlich ver-
mittelter Selbstbestimmung einerseits und immanenter Kritik als Selbstkritik
andererseits. Selbstbestimmung und Selbstkritik sollen im Zusammenhang
verstindlich werden. Drittens versuchen wir am Gegenstand der Freiheit der
Kritik das Bestreben der post-analytischen Tradition als einer produktiven
Verbindung zwischen sogenannter »analytischer< und >kontinentaler< Philoso-
phie mit- und weiterzudenken. Viertens wollen wir uns McDowells Vorgehen
in dem Sinne anschliefien, dass es uns um die Explikation eines Gesamtbildes
geht. Dieses Gesamtbild entwickeln wir in Bezug auf unser Selbstverstind-
nis. Der Blick durch das Gesamtbild soll einerseits Reduktionen, Einseitigkei-
ten oder Dualismen verhindern, anderseits in Bezug auf die Moglichkeit von
Selbstmissverstindnissen aber auch auf die Gefahren solcher Dualismen hin-
weisen. Darin unterscheidet sich aber diese Arbeit von McDowells Verstind-
nis von Philosophie als Therapie. Letztendlich wird sich unser Selbstverstind-
nis nicht als unproblematisch herausstellen, vielmehr werden wir durch den
Zusammenhang der Freiheit der Kritik sehen, dass Selbstbestimmung gerade
darin besteht, unser Selbstverstindnis in bestimmter Weise hinterfragend zu
problematisieren.

12 McDowell 1996, 3.
13 McDowell 1996, 76.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

3.2. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Dem Erkenntnisinteresse dieser Arbeit folgend wollen wir McDowells Philo-
sophie als den Versuch einer Erlduterung von Freiheit innerhalb unseres Welt-
und Selbstbezugs lesen. Dabei bewegt sich McDowell zunichst im erkennt-
nistheoretischen Bereich anhand des Zusammenhangs von Anschauung und
Begriff, aber wie er selbst schreibt, ist dieser Zusammenhang nur ein Beispiel
fiir die allgemeine Frage nach Freiheit: »It should be clear that reflection about
perceptual experience has served in this Introduction, as it does in this book,
as just one example of a type. [...] the puzzlement in its general form is about
how freedom, in that sense, fits into the natural world.«** Freiheit in diesem
Sinne bezieht sich auf das Verhiltnis zwischen Geist und Welt. Freiheit ist
fir McDowell konstitutiv mit dem verniinftigen Geist verbunden: »Respon-
siveness to reason« is a good gloss on one notion of freedom.«" Als erkennt-
nistheoretische Autonomie steht Freiheit nach McDowell mit dem Raum der
Griinde in Verbindung. Dieser scheint erst einmal im Gegensatz zum Raum
der Natur zu stehen. Eine der angstbesetzten und von der modernen Philo-
sophie zwanghaft gestellten Fragen ist daher die Frage danach, wie Freiheit
in die natiirliche Welt passt. Ubersetzt in die Rede von Selbstverstindnis-
sen: Wie passen wir als geistige Wesen in die natiirliche Welt? Fiir McDo-
well sind beispielsweise erkenntnistheoretische Fragen'® nach der Méglich-
keit von empirischem Wissen symptomatisch fir diese tieferliegende Angst
davor, dass unser verniinftig-geistiges und das heif3t freies Denken, dass al-
so das, was uns grundlegend ausmacht, wenn wir uns als frei verstehen, —
unser Selbstverstindnis — von der Realitit getrennt oder abgeschnitten ist
(oder sein konnte). McDowell behandelt erkenntnistheoretische Fragen die-
ser Art, um letztendlich danach zu fragen: Was ist die Natur des Menschen
und wie ist der menschliche Bezug zur Welt insgesamt konstituiert? McDo-
well erhebt den Anspruch, diesen Weltbezug zu erliutern, und das speziell
in Hinblick auf Freiheit. Wir werden sehen, dass er uns aber letztendlich nur

14 McDowell 1996, xxiii.

15 McDowell 1996, xxiii.

16  Erkenntnistheoretische Fragen sind nur ein Beispiel fiir eine ganze Problemgattung.
Eine weitere Frage in diesem Feld wire die nach dem Zusammenhang von Kérper und
Geist bzw. von begrifflichen Intentionen und kérperlichen Bewegungen: »Kant says
»Thoughts without content are empty, intuitions without concepts are blind.<Similarly,
intentions without overt activity are idle, and movements of limbs without concepts
are mere happenings, no expressions of agency« (McDowell 1996, 89).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Freiheit der Kritik

einen Ausschnitt davon liefert, was Freiheit als Selbstbestimmung innerhalb
des menschlichen Weltbezugs zur Bedingung ihrer Moglichkeit hat. Dieser
Ausschnitt aus dem Gesamtbild unseres Bezugs zur Welt erliutert Autono-
mie im erkenntnistheoretischen Verhiltnis von Begriff und Anschauung. Mc-
Dowell fokussiert damit auf erkenntnistheoretische Autonomie innerhalb be-
grifflicher respektive sprachlicher Bedeutung unseres Weltbezugs. In dieser
Erlduterung kehrt das >Kantische Paradox« auf anderer Ebene wieder. Es gilt
McDowells Uberlegungen deshalb kritisch, aber gleichzeitig in konstruktiver
Weise zu erweitern. Kritisch ist diese Erweiterung, weil die These vertreten
wird, dass ein Gesamtbild von Freiheit innerhalb unseres Welt- und Selbst-
bezugs erstens in der Lage sein muss, Freiheit nicht nur als erkenntnistheo-
retische Autonomie zu erliutern, sondern sie als Selbstbestimmung inner-
halb unseres Welt- und Selbstbezugs insgesamt zu erkliren. Zweitens muss
ein Gesamtbild in der Lage sein, auf die Moglichkeit der Gefahr des Schei-
terns innerhalb dieser Freiheit hinzuweisen. Konstruktiv ist die Erweiterung
dahingehend, dass damit keine Widerlegung von McDowell stattfindet, son-
dern vielmehr systematische Punkte, die sich bei McDowells selbst andeuten,
aus- und weitergefithrt werden. So sollten wir an dieser Stelle hinzufiigen,
dass auch McDowell seinen Begriff Zweiter Natur selbst als eine Losung des
»Kantischen Paradoxes« auf erkenntnistheoretischer Ebene versteht.”

Wir werden uns im Folgenden in einem ausfiihrlichen Abschnitt McDo-
well widmen. Dieser Abschnitt beginnt rekonstruktiv, hat aber gleichzeitig die
Aufgabe, den Ausgangspunket fiir das systematische Interesse dieser Arbeit zu
etablieren; hieraus begriindet sich die Ausfithrlichkeit der Ausfithrungen zu
McDowell. Es handelt sich im Folgenden nicht um eine Rekonstruktion, die
versucht, in allen ihren Teilen McDowell so gerecht wie nur moglich zu wer-
den, vielmehr geht es um einen Ausgangspunkt, von dem aus die Problem-
stellung der Freiheit der Kritik und eine Thematisierung der Gefahren dieser
Freiheit entwickelt werden kénnen. Dazu wollen wir erstens ein Verstindnis
von Freiheit als erkenntnistheoretischer Autonomie innerhalb unseres Welt-
bezugs im Ausgang von McDowell etablieren. Dieses Verstindnis ist fiir die

17 »Kant’s lack of a pregnant notion of second nature explains why the right conception
of experience cannot find a firm position in his thinking« (McDowell 1996, 97). Aller-
dings andert McDowell nach Mind and World seine Meinung, inwieweit eine Losung fiir
das>Kantische Paradox« nicht auch schon bei Kant selbst zu finden ist (vgl. McDowell
20009i).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Systematik dieser Arbeit notwendig, aber nicht hinreichend fiir die Erliu-
terung von Freiheit als Selbstbestimmung. Zweitens soll ein Begriff Zweiter
Natur erarbeitet werden, wie ihn McDowell als Losung fiir das >Kantische Pa-
radox« auf erkenntnistheoretischer Ebene vorschligt. Damit verbindet sich
auch das dritte Anliegen dieses Abschnitts. Es gilt die systematischen Punkte
zum Ansatz der kritisch-konstruktiven Erweiterung des Begriffs der Zweiten
Natur innerhalb von McDowells Philosophie zunichst im konstruktiven Sinne
herauszuarbeiten, um daran anschliefSend im kritischen Sinne die Erweite-
rung zu motivieren.

Im Folgenden wollen wir dazu anhand von zwei philosophischen Dua-
lismen McDowells Gedankenginge nachvollziehen. Diese beiden Gegensitze,
nimlich einerseits zwischen (theoretischem) Begriff und Anschauung sowie
andererseits zwischen (praktischer) Normativitit und Natur, bietet McDowell
selbst an, wobei die genaue Bezeichnung nur Platzhalter fiir ein tieferliegen-
des Problem ist. Den ersten Dualismus konnte man genauso als Dualismus
von Begriff und Welt, Form und Inhalt oder Spontanitit und Rezeptivitit be-
zeichnen. Diese Gegensitze kommen in einer erkenntnistheoretischen Sicht-
weise in den Blick. Der zweite Dualismus konnte auch als Gegensatz von
Wert und Natur, Kultur und Natur, Rationalitit und Kausalitit oder inne-
rem und duflerem Gesetz formuliert werden. Diese Gegensitze erscheinen,
wenn man die Sichtweise praktischer Erkenntnis einnimmt. Zusammenge-
nommen stehen beide Gegensitze fiir die Frage nach dem Zusammenhang
von Geist und Welt, spezifisch mit Blick auf menschliche Freiheit innerhalb
dieses Zusammenhangs. Fir McDowell ist der erkenntnistheoretische Dua-
lismus Ausgangspunkt fiir seine Uberlegungen zur Frage nach Freiheit als er-
kenntnistheoretischer Autonomie innerhalb unserer Selbst- und Weltbezugs.
Die erkenntnispraktische Fassung ist durch den Begriff der Zweiten Natur
Teil der Losung der Frage nach Freiheit."® Wir werden zuerst ein Verstind-
nis der beiden Dualismen vor dem Hintergrund des Raums der Griinde und

18 »Zwar geht Geist und Welt priméar von Dilemmata der Erkenntnistheorie aus. Aus Mc-
Dowells Vorschlag, die Gleichsetzung der duferen Natur mit dem bedeutungsfreien
Raum der Naturgesetze zugunsten einer Konzeption von Griinden in der Welt aufzu-
geben, ergibt sich aber die Moglichkeit einer so neuartigen Perspektive auf die Natur
moralischer Urteile, dass es fast so scheint, als sei McDowells theoretisches Programm
auf diesen Gewinn fiir die praktische Philosophie hin angelegt worden« (Stahl, 2014,
137).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

43


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Freiheit der Kritik

des Raums der Natur entwickeln. Danach gehen wir jeweils auf die erkennt-
nistheoretische und die erkenntnispraktische Fassung genauer ein, um letzt-
endlich das Zusammenspiel beider Fassungen nachzuvollziehen.

3.2.1. Raum der Griinde und Raum der Natur

Um ein Verstindnis beider Dualismen zu entwickeln, verwendet McDowell
das teilweise von Wilfrid Sellars iibernommene Bild zweier logischer Riu-
me. McDowell gebraucht die Rede vom logischen Raum sowohl ontologisch als
auch epistemologisch. Die beiden Riume beschreiben ontologisch eine unter-
schiedliche Verfasstheit der Gegenstinde der Welt beziehungsweise die Exis-
tenz und Nicht-Existenz bestimmter Gegenstinde und deren Zusammen-
hang untereinander. Epistemologisch beschreiben die Riume einen unter-
schiedlichen Zugang zu den Gegenstinden der Welt beziehungsweise un-
terschiedliche Modi des Verstehens, verbunden mit einem jeweils anderen
Begriff von Objektivitit. Der Raum der Natur beschreibt einen naturalisti-
schen (beziehungsweise naturwissenschaftlichen) Modus des Verstehens.
Der Zusammenhang der Gegenstinde der Welt wird von kausalen (dufleren)
Naturgesetzen bestimmt, wodurch jeder Gegenstand und jede Verinderung
fremdbestimmt sind. Es gibt keine Freiheit im Raum der Natur. Der Raum
der Griinde beschreibt einen diskursiven Modus des Verstehens. Der Zusam-
menhang der Gegenstinde der Welt wird von rationalen (inneren) Rechtfer-
tigungsbeziehungen durch das Vermoégen des Verlangens und Gebens von
Griinden bestimmt. In diesem Raum existiert Freiheit als erkenntnistheoreti-
sche Autonomie und ist konstitutiv mit Vernunft als dem (kritischen) Vermé-
gen des Verlangens und Gebens von Griinden verbunden. Zur Erliuterung des
Unterschiedes, der dabei fiir McDowell ausschlaggebend ist, soll ein Beispiel
aus einer Fufdnote in Mind and World dienen:

»What | want is an analogue to the sense in which if someone is found in a
place from which she has been banished, she is exculpated by the fact that
she was deposited there by a tornado. Her arriving there is completely re-
moved from the domain of what she is responsible for; [...]. We wanted to
be able to credit ourselves with responsible freedom, so that we are within

19 Das kann aber irrefithrend sein: McDowells Kritik ist nicht gegen die modernen Na-
turwissenschaften gerichtet, sondern gegen ein bestimmtes naturwissenschaftliches
Selbstverstandnis innerhalb philosophischer Praxis.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

the scope of possible justification, all the way out to the ultimate contact
between our mental life and the world.«*°

In dem nicht alltiglichen, aber vorstellbaren Fall, dass eine Person von einem
Tornado an einen Ort getragen wird, an welchem sich die Person eigentlich
nicht aufhalten darf, befinden wir uns — die Art und Weise der Beschreibung
des Vorgangs betreffend — im Raum der Natur. Der Vorgang ist von dufleren,
kausalen Umstinden fremdbestimmt. Es gibt keine Alternativen, die zur Ent-
scheidung stehen. Die Person hat nicht selbstbestimmt gehandelt und auch
von Verantwortung kann nicht die Rede sein. Trotzdem ldsst sich der Vorgang
verstehen und es lassen sich »Griinde« fiir den Vorgang angeben: beispiels-
weise das Gravitationsgesetz und die Stromungsdynamik des Tornados, wel-
che vektoriell gegen die Gravitationskraft gerichtet die Masse der Person zu
bewegen in der Lage war. Entscheidend ist, dass das, was ein »Grundx« ist, in
den beiden Riumen eine kategorial andere Form annimmt. Die »Griinde« im
Raum der Natur sind keine rationalen Griinde, da weder Selbstbestimmung
noch Verantwortung im Spiel ist. Es konnen weder Selbstbestimmung noch
Verantwortung im Spiel sein, weil eine kritische Entscheidung zwischen Al-
ternativen nicht in Betracht kommt. Der Vorgang liuft fremdbestimmt ab, die
Person selbst ist passiv. Die Rede von rationalen Rechtfertigungsbeziehungen
ist dann schlichtweg unverstindlich. Im Gegensatz dazu ist eine Person im
Raum der Griinde selbstbestimmt im Sinne einer verantwortlichen Freiheit.
Rationale Rechtfertigungsbeziehungen durch das Verlangen und Geben von
Griinden sind moglich. Die Person steht dabei selbstbestimmt in der Welt und
ist beziehungsweise denkt oder handelt aktiv. Griitnde im Raum der Griinde
sind als Griinde immer auch kritisierbar. Ist etwas nicht durch eine Alternati-
ve kritisierbar, so handelt es sich dabei nicht um einen Grund aus dem Raum
der Griinde, sondern um einen kausalen »Grund« aus dem Raum der Natur.

3.2.2. Gefahren im Zusammenspiel von Begriff und Anschauung

Kommen wir vor dem Hintergrund dieses Unterschiedes beider Riume zur
erkenntnistheoretischen Fassung des Dualismus von Begriff und Anschau-
ung. Beides ist Kantische Terminologie. Der Begriff wird vom spontanen
(selbstbestimmten), das heifdt aktiven Vermogen des Verstandes ausgeiibt;
die Anschauung hingegen vom rezeptiven (fremdbestimmten), das heif3t

20  McDowell 1996, 8, Fn. 7.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

45


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Freiheit der Kritik

passiven Vermdgen der Sinnlichkeit. Worin besteht die Angst, fir welche
McDowell ein Heilmittel anbieten will? Je nachdem von welcher Seite des
Dualismus her das Problem betrachtet wird, duflert sich die Angst in an-
derer Form. Beide Varianten aber haben gemeinsam, dass selbstbestimmter
Weltbezug scheitert. In der Oszillation zwischen den beiden Fassungen der
Angst sind beide Fassungen nicht klar voneinander getrennt: »I have been
considering the tendency to oscillate between two unpalatable positions: a
coherentism that loses the bearing of empirical thought on reality and a recoil
into a vain appeal to the Given.«*' Da fiir McDowell menschliche Vernunft
(unser rational-begriffliches Denken) konstitutiv mit Freiheit verbunden ist,
legt er das Hauptaugenmerk®” auf die Angst aus Sicht des Raums der Griinde.
Aus dieser Perspektive (der Kohirenztheorie) droht die Gefahr, dass sich der
Begriff nicht auf eine empirische Anschauung bezieht, oder anders ausge-
driickt, dass unser Denken sich von welthaltigem Inhalt getrennt findet, dass
die Freiheit des Denkens die Reibung mit der Welt verliert, beziehungsweise
dass wir keinen Kontakt zur Welt haben, jedenfalls nicht zur Welt, wie sie
tatsichlich ist — dass also, um Kant zu paraphrasieren (den McDowell an
dieser Stelle zitiert), unsere Gedanken keinen Inhalt haben und damit leer
sind. Hier zeigt sich der konstruktive Ansatzpunkt fir die Erweiterung in
existenzphilosophischer Sicht. Wir werden auf McDowell aufbauend von
dieser Gefahr als leere Reflexivitit sprechen. Im Fall leerer Reflexivitit kommt
es zum Exzess von Freiheit. Die orientierende Funktion der Normen geht
durch exzessives Infragestellen verloren, wodurch selbstbestimmter Welt-
und Selbstbezug scheitern. Auf das >Kantische Paradox< bezogen schligt
Selbstbestimmung dabei in blofRe Willkiir um.

Aus gegenldufiger Sicht der Anschauung beziehungsweise des Raums der
Natur lisst sich eine Angst formulieren, die McDowell indirekt als das Ver-
langen nach einem »Gegebenen« behandelt. Diese Angst ist eine Angst davor,
dass unser begriffliches Denken nicht frei ist, sondern fremdbestimmt durch
die empirische Anschauung. In diesem Fall bewirken die Tatsachen der Welt
eine Fremdbestimmung unseres Denkens. Es gibt keine Distanz- oder Re-
flexionsmoglichkeit. Es gibt weder Alternativen zwischen Griinden noch die
Moglichkeit zur Kritik von Griinden. Die Angst bezieht sich also darauf, dass,

21 McDowell 1996, 108.

22 Dass McDowell auf die zweite Fassung der Angst nicht direkt eingeht, ist symptoma-
tisch dafiir, dass er —wie wir noch genauer sehen werden — die Méglichkeit des Schei-
terns innerhalb von Freiheit nicht beriicksichtigt.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

um wieder Kant zu paraphrasieren, Anschauungen ohne Begriffe blind sind,
weil wir gar nicht selbstbestimmt sehen kénnen beziehungsweise miissen.?
Wir werden darauf aufbauend von dieser Gefahr als blinder Gewohnheit spre-
chen. Im Fall blinder Gewohnheit kommt es zu einer Verdeckung von Frei-
heit. Normen scheinen alternativlos, wodurch selbstbestimmter Welt- und
Selbstbezug scheitern. In Bezug auf das >Kantische Paradox« schligt Selbst-
bestimmung dabei in Fremdbestimmung um. Als Verlangen nach einem so-
genannten »Gegebenen« behandelt McDowell die Angst vor dieser Gefahr in-
direkt und gleichzeitig als einen Versuch der Auflésung der Angst in erster
Fassung. Die Angst vor der Getrenntheit von der Welt schligt dabei in ihr
Gegenteil um, namlich in einen alternativlosen und fremdbestimmten Bezug
zur Welt. Doch das kann nach McDowell keine Auflgsung der Angst bedeuten.
Was ist das Gegebene und wieso kann es keine Losung sein? Das Gegebene
ist aus erkenntnistheoretischer Sicht eine Metapher fiir eine Tatsache in der
Welt, die als sinnlich-empirisches Material passiv und in unmittelbarer Pri-
senz gegeben ist. Es steht alternativlos fest und ist nicht begrifflich vermit-
telt. Das Gegebene fillt unter die Perspektive des Raums der Natur, da es uns
fremdbestimmt. Deshalb schreibt McDowell: »In effect, the idea of the Given
offers exculpations where we wanted justifications.«** Wenn — ausgehend
von der Angst vor der Getrenntheit von der Welt — das Verlangen nach Si-
cherheit ein Verlangen nach rational-rechtfertigender Beschrinkung des freien
Denkens ist (also Beschrankung und Selbstbestimmung zugleich), dann kann
ein solches Gegebenes dies nicht leisten. Das Gegebene kann unser Denken
von einer Schuldigkeit beziehungsweise von Selbstbestimmung als freiheit-
licher Verantwortung freisprechen, indem es das Denken duferlich-kausal
fremdbestimmt, aber es kann keine rational-rechtfertigende Beschrinkung
liefern, da dies die Moglichkeit der Entscheidung zwischen Alternativen und
die Moglichkeit zur Kritik von Griinden einschliefft. Das Gegebene kann die
Freiheit des Denkens nicht rational, das heifst im Modus des verantwortungs-
vollen Verlangens und Gebens von Griinden, beschrinken, sondern schliefit
Freiheit als Selbstbestimmung aus. Blicken wir auf McDowells veranschauli-
chendes Beispiel zuriick, so steht der Tornado fiir die Macht des Gegebenen,
die uns von auflen festlegt. Das Gegebene als Feststehendes soll das Denken
beschranken und die Angst vor der Getrenntheit von der Welt aufldsen, doch

23 Eigenstidndigsehen bzw. denken miissen, da McDowell selbstbestimmtreflektierendes
Denken auch als eine Last oder Biirde konstatiert (vgl. McDowell 1998, 189).
24 McDowell 1996, 8.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

47


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Freiheit der Kritik

stattdessen negiert die Vorstellung des Gegebenen Selbstbestimmung als frei-
heitliche Verantwortung. Das Gegebene hat keine therapeutische Wirkung in
Bezug auf unser Selbstverstindnis, sondern ersetzt Angst durch Fremdbe-
stimmung. Selbstbestimmter Weltbezug wird damit nicht erliutert. McDo-
wells Anspruch ist es aber, Freiheit zu erliutern. Die Rede von Freiheit ist
gleichbedeutend mit der Rede davon, dass der Raum der Griinde sui gene-
ris ist. Denn ist der Raum der Griinde sui generis, dann ist unser spontanes
(selbstbestimmtes) Vermdgen des Gebens und Verlangens von Griinden (wie
auch der Kritik bestimmter Griinde) irreduzibel. Das Gegebene ist aus dieser
Sicht ein Mythos. Die Fremdbestimmung durch das Gegebene als Freispruch
von Verantwortung stellt sich als Illusion heraus, weil — sofern der Raum der
Griinde und die damit verbundene Freiheit sui generis sind — unser Bezug zur
Welt nicht in Fremdbestimmung aufgeht. Die existenzphilosophische Erwei-
terung setzt konstruktiv an dem Bild der Angste innerhalb der erkenntnis-
theoretischen Oszillation zwischen einer Kohirenztheorie und dem Gegebe-
nen an. Wir verfolgen damit die beiden Seiten des >Kantischen Paradoxes:.
Wir werden diese Angste aber nicht, wie McDowell, als Trugbilder und da-
mit letztendlich als unproblematisch herausstellen, sondern sie insofern an-
erkennen, als sie auf die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer
Freiheit der Kritik verweisen.

3.2.3. Der Mythos des Gegebenen im Zusammenspiel von Normativitat
und Natur

Was McDowell mit der Metapher des Gegebenen meint und warum es sich als
Mythos herausstellen muss, wird deutlicher, wenn wir uns seiner Sichtwei-
se praktischer Erkenntnis nihern. In seinem Aufsatz »Two Sorts of Natura-
lism« geht es um den Dualismus von Natur und Normativitit beziehungswei-
se darum, einen erstnatiirlichen und einen zweitnatiirlichen Naturalismus
mit Blick auf unsere Freiheit voneinander zu unterscheiden. Dabei soll ein
von Aristoteles gepragtes Verstindnis von Natur als Zweiter Natur etabliert
werden, welches therapeutisch auf unser Selbstverstindnis zielt. McDowell
argumentiert dabei gegen eine Lesart von Aristoteles, wonach Tugenden als
das, was unsere Handlungen orientiert oder bestimmt, in einer bestimmten
Art und Weise natiirlich und notwendig sind, nimlich indem diese Tugenden
aus dem Begrift des Menschen abgeleitet und insofern als gegeben betrachtet

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

werden konnen.” Anhand des Gedankenexperiments eines Wolfes, der Ra-
tionalitit (als selbstbestimmtes Vermogen begrifflichen Denkens) erworben
hat, wird dies veranschaulicht. Ein rationaler Wolf als Tier mit dem Vermo-
gen des Gebens und Verlangens von Griinden hat die Freiheit zur Selbstbe-
stimmung als Entscheidung zwischen Alternativen. Dieses Vermdgen ist kein
ausschlieflich theoretisches Vermégen, sondern auch praktisch in dem Sin-
ne, dass es eine Fihigkeit zur distanzierten Reflexion auf Handlungen ein-
schliefdt. Das hat Konsequenzen. Selbst wenn es beispielsweise zum Wolfsein
gehort, dass im Rudel gejagt wird, so hat der einzelne rationale Wolf die Frei-
heit, dies kritisch zu hinterfragen und sich selbstbestimmt dagegen zu ent-
scheiden. Der Mythos des Gegebenen besteht im Bereich des Praktischen im
Gegensatz zu dieser Freiheit, also der Vorstellung einer dufleren Festlegung
und damit Fremdbestimmtheit unseres Handelns. Das Gegebene bedeutet
im Bereich des Praktischen blinde Gewohnheit, das heifft Handlungen sind
durch eine duflere Autoritit fremdbestimmt und Freiheit als die Moglichkeit
zur Entscheidung zwischen Alternativen und Kritik an bestimmten Handlun-
gen ist verdeckt. Nach McDowell ist dieser Zustand ein Mythos. Wir werden
diesen Zustand als praktisches Selbstmissverstindnis so lesen, dass wir uns
selber falsch verstehen, wenn wir annehmen, es gibe ein uns fremdbestim-
mendes Gegebenes. In Bezug auf unser Vermdgen zur distanzierten Reflexi-
vitat ist diese Annahme nimlich selbstwiderspriichlich. Reflexivitit, die auf
etwas als feststehend reflektiert, widerspricht sich selbst, denn Reflexivitit ist
gerade das Vermogen zur kritischen Entscheidung zwischen Alternativen. Auf
etwas als feststehend zu reflektieren ist in sich widerspriichlich. Doch die An-
nahme eines Gegebenen ist nicht zufillig, sondern bedingt durch die andere
Seite der Oszillation, die Angst vor dem Verlust normativer Orientierung. Die
Vorstellung des Gegebenen entsteht aus dem Wunsch nach Orientierung im
Sinne einer Regel fur die richtige, gute oder tugendhafte Handlung. Ist diese
Regel von einer dufleren Autoritit gegeben, entgehen wir damit freiheitlicher
Verantwortung und der Angst vor der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb
unserer Selbstbestimmung. Als Mythos deutet McDowell diesen Zusammen-
hang nur an. Wir werden diesen Zusammenhang als praktisches Selbstmiss-
verstindnis noch genauer thematisieren. In der Vorstellung des Gegebenen

25  Einsolches Verstindnis entwickelt Foot (»There is no change in the meaning of good
between the word as it appears in>good roots<and as it appears in >good dispositions
of the human will«, Foot 2001, 39); hiervon grenzt sich McDowell ab (vgl. McDowell
1998a).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

49


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Freiheit der Kritik

gibt es allgemeine, von der einzelnen Situation unabhingige und handlungs-
bestimmende Regeln, welche auf die einzelne Situation angewendet werden
konnen. Mit Wittgensteins Ausfithrungen zum Regelfolgen argumentiert Mc-

Dowell?¢

erstens dafiir, dass es nicht méglich ist, einen Regelkatalog aufzustel-
len, der sich eindeutig auf die einzelne Situation anwenden lisst. Aber selbst
wenn dies moglich sein sollte, zeigt zweitens McDowells Gedankenexperiment
des rationalen Wolfs, dass ein Regelkatalog keine abweichenden Handlungen
ausschlieflen kann. In beiden Fillen stellt sich der Regelkatalog als Mythos
heraus. Im ersten Fall wird aus theoretischer Sicht die Moglichkeit einer ein-
deutigen Anwendung des Katalogs von Regeln bezweifelt. Als Regressproblem
beschrieben, besagt diese Kritik, dass es zu jeder Regel eine Metaregel geben
miisse, die festlegt, wie die Regel anzuwenden ist. Aber auch zur Metaregel
bediirfte es wieder einer Regel, welche die Anwendung der Metaregel sichert.
Das Problem setzt sich als unendlicher Regress fort. Die Explikation eines ein-
deutig bestimmten Regelwerks ist somit unméglich. Im zweiten Fall wird aus
praktischer Sicht bezweifelt, dass ein unabhingiger Regelkatalog die Hand-
lung von selbstbestimmten Wesen mit rationalem Vermogen des Gebens und
Verlangens von Griinden festlegen kann, da die Moglichkeit zur begriinde-
ten Wahl zwischen Alternativen und zur Kritik von Griinden besteht. Wie
wir anhand des Unterschieds der beiden logischen Riume gesehen haben,
kann im Raum der Griinde keine Regel (als Grund) eine Handlung alterna-
tivlos festlegen. Wird eine Regel als Grund im rationalen Raum der Griin-
de und nicht im kausalen Raum der Natur verstanden, heifst dies, dass es
die Moglichkeit zur alternativen Entscheidung gibt. So hat der rationale Wolf
die Méglichkeit, sich gegen die Regel des gemeinsamen Jagens zu entschei-
den. Ist der Raum der Griinde sui generis, dann lassen sich handlungsanlei-
tende Griinde nicht auf fremdbestimmende Regeln reduzieren. Wir werden
darauf aufbauend die Unterscheidung zwischen Regel und Norm einfithren.
Beides sind Ausdrucksformen derjenigen Normativitit, die unseren (prak-
tischen und theoretischen) Welt- und Selbstbezug bestimmt. Normen und
Regeln sind sowohl erkenntnistheoretische Orientierungen beziehungsweise
Festlegungen dafiir, einen Gegenstand als einen bestimmten Begriff zu er-
fassen, als auch handlungspraktische Orientierungen beziehungsweise Fest-
legungen dafiir, in einer Situation auf bestimmte Weise zu handeln. Auch
eine Situation fillt unter die Beschreibung durch einen Begriff. In Bezug auf
Normativitit sind Begriffe und Handlungen als richtig oder falsch respektive

26  Vgl. McDowell 1998b.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

gut oder schlecht zu beurteilen. Der Unterschied besteht nun darin, dass Re-
geln festlegen und Normen orientieren. Regeln werden nachvollzogen, ohne
dass es Alternativen oder die Moglichkeit zur Kritik gibt. Regeln sind schein-
bar fremdbestimmende »Griinde« analog dem Zustand im Raum der Natur.
Gibt es hier regelhafte Verinderung, so ist diese durch duflere Umstinde be-
stimmt. Wir denken an McDowells Beispiel des Tornados, der eine Person be-
fordert. Hier dndert sich der Zustand der Person durch duflere Umstinde. Die
Regeln als solche, nimlich beispielsweise der Gravitation und Strémungsdy-
namik, bleiben dabei unverindert. Normen hingegen sind rationale Griinde
analog der Sicht des Raums der Griinde und schliefien Alternativen sowie die
Moglichkeit zur Kritik in ihrem Vollzug ein. Im Fall der Norm ist die norma-
tive Bindung fallibel, das heiflt es kann auch nicht in Ubereinstimmung mit
der Norm gehandelt werden beziehungsweise in jeder Anwendung der Norm
ist die Méglichkeit zur Abweichung eingeschlossen.*” Fiir McDowell ist dies,
wie im Fall des verniinftigen Wolfes, prinzipiell immer maglich. Die festle-
gende Regel stellt sich als Mythos heraus. Auch wir werden sehen, dass es im
Gesamtbild des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Kritik keine festle-
genden Regeln gibt. Dennoch gibt es die Moglichkeit des praktischen Selbst-
missverstindnisses, indem orientierende Normen als festlegende Regeln er-
scheinen. Wir unterscheiden methodisch deshalb im Folgenden - in analyti-
scher Abstraktion aus dem Gesamtbild — zwischen Regeln und Normen, um
spiter auf die Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit hinweisen zu
kénnen.

3.2.4. Objektivitat und Teilnehmerinnenperspektive

McDowell zufolge wird der Mythos des Gegebenen durch das Natur- und
Objektivititsverstindnis der modernen Naturwissenschaften begiinstigt. Die
modernen Naturwissenschaften manifestieren einen Dualismus von Natur
und Normativitit. Als Entzauberung der Welt beschreibt McDowell diesen
Vorgang, der ein Verstindnis von Objektivitit einfiihrt, das von einem abso-
luten Standpunkt auflerhalb der menschlichen Lebenspraxis auszugehen ver-
sucht. Durch diese Entzauberung entsteht eine Trennung zwischen der objek-
tiven Natur beziehungsweise deskriptiven Tatsachen auf der einen Seite und
unseren normativen historisch-kulturellen Praktiken auf der anderen Seite.

27 Vgl. Stahl 2013, 369ff. und 381ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

51


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Freiheit der Kritik

Als eine analytisch abstrahierende Perspektive auf die Welt ist dieser Stand-
punkt gerechtfertigt und trigt zum naturwissenschaftlichen Fortschritt bei.
Wird diese Auflenperspektive jedoch absolut gesetzt, metaphysisch idealisiert
oder zum einzigen Standpunkt hypostasiert, von dem aus Objektivitit mog-
lich sei, dann liegt an dieser Stelle der philosophische (nicht primir naturwis-
senschaftliche) Fehler. Wire dies die einzig moégliche Form von Objektivitit,
dann miisste auch die Begriindung unseres Handelns aus einer Perspekti-
ve errungen werden, welche unabhingig von unseren historisch-kulturellen
Praktiken der richtigen, guten oder tugendhaften Handlungen ist. Diese Art
von unabhingiger Gegebenheit ist ein Mythos, wie wir gesehen haben.
Wenn der Versuch der Begriindung aus einer objektiven Aufenperspekti-
ve sich als Mythos herausstellt, wodurch erhalten dann handlungsanleitende
Griinde ihre Geltung? Woher nehmen wir die alltigliche Sicherheit, dass Nor-
men in unterschiedlichsten Situationen befolgt werden? Als Antwort auf diese
Frage zitiert McDowell in seinem Aufsatz »Virtue and Reason« Stanley Cavell:

»That on the whole we do is a matter of our sharing routes of interest and
feeling, modes of response, senses of humor and of significance and of fulfil-
ment, of what is outrageous, of what is similar to what else, what a rebuke,
what forgiveness, of when an utterance is an assertion, when an appeal,
when an explanation —all the whirl of organism Wittgenstein calls >form of
lifec. Human speech and activity, sanity and community, rest upon nothing
more, but nothing less, than this. It is a vision as simple as it is difficult, and
as difficult as it is (and because it is) terrifying.«*®

Die Begriindung der Geltung handlungsanleitender Griinde liegt in einer
geteilten Lebensform,” das heiflt innerhalb der historisch-kulturellen Praxis
selbst (of our sharing routes of interest and feeling, modes of response,
senses of humor and of significance and of fulfilment, of what is outrageous,

28  Cavell 2015, 52.

29  Der Begriff der Lebensform ist im Anschluss an Wittgenstein zu verstehen und be-
zeichnet die Gesamtheit der Praktiken, die von einer Gemeinschaft ausgeiibt werden:
»Das Wort>Sprachspiel<soll hier hervorheben, dass das Sprechen der Sprache ein Teil
ist einer Tatigkeit, oder einer Lebensform« (Wittgenstein 1984, § 23). Man kann spe-
zifischer zwischen Lebensform und Praktiken unterscheiden (vgl. Jaeggi 2014, Kapitel
1 und 2). Diese Unterscheidung soll hier aber nicht weiter ausgearbeitet werden. Wir
verwenden Lebensform und historisch-kulturelle Praxis synonym. Praktiken sind in-
nerhalb einer Lebensform beziehungsweise historisch-kulturellen Praxis ausdifferen-
ziert.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

of what is similar to what else, what a rebuke, what forgiveness, of when an
utterance is an assertion, when an appeal, when an explanation< usw.). Damit
andert sich der Blick von einer Aufienperspektive zu einer Teilnehmerinnen-
perspektive. Es gibt keine Begriindung aufierhalb oder unabhingig von der
geteilten Lebensform®® (Human speech and activity, sanity and community,
rest upon nothing more<). Diese Tatsache ist erschreckend (-terrifiying.), weil
sie den Wunsch, freiheitliche Verantwortung an ein Gegebenes abzugeben,
an eine duflere Autoritit, die festlegt, wie und was zu tun ist, nicht erfiillt.
Damit droht die Gefahr, dass wir innerhalb unserer Selbstbestimmung
scheitern. Dennoch gibt es aus der Perspektive der Teilnehmerin rationale
Griinde fir praktisches Handeln. Diese rationalen Griinde sind orientieren-
de Normen, nicht festlegende Regeln. Orientierende Normen haben keine
Begriindung auflerhalb der geteilten Lebensform, nichtsdestotrotz sind sie
innerhalb der historisch-kulturellen Praxis objektiv. Wie Aristoteles sich nur
an ein Publikum wandte, das seine Vorstellungen von Tugendhaftigkeit schon
teilte, so rit uns auch McDowell: »I shall use the example of kindness; anyone
who disputes its claim to be a virtue should substitute a better example
of his own.«’* Dieser Ratschlag ist symptomatisch fiir ein Verstindnis von
Objektivitdt, das abhingig von einer geteilten Lebensform als historisch-
kultureller Praxis ist.*?

30  McDowell veranschaulicht das auch anhand des paradigmatischen Beispiels von
Dilemmata: »Consider, for instance, a concept whose application gives rise to hard
cases, in this sense: there are disagreements that resist resolution by argument, as to
whether or not the concept applies. Convinced that one is in the right on a hard case,
one will find oneself saying, as one’s arguments tail off without securing assent, >You
simply aren’t seeing it¢, or>But don’t you see« (McDowell 1998¢, 62).

31 McDowell 1998c¢, 52.

32 Man konnte McDowell diesbeziiglich vorwerfen, dass seine Position in einen kon-
servativ aufgeladenen Relativismus zu kippen droht. Konservativ, weil seine Positi-
on normative Konflikte, die durch kritische Reflexion innerhalb einer Tradition ausge-
16st werden, unverstandlich werden l4sst. Relativistisch, weil Konflikte zwischen ver-
schiedenen Traditionen nicht berticksichtigt werden (kdnnen). So meint beispielsweise
Stahl, »dass McDowells Beschreibung moralischer Reflexivitat strukturell konservativ
ist« (Stahl 2014, 150). Letztendlich liegt der Grund fiir die Méglichkeit dieses Vorwurfs
darin, dass McDowell die Zweite Natur nicht als selbstkritisch expliziert. Durch den
Zusammenhang von Selbstbestimmung und Selbstkritik [6st sich der Einwand auf.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

53


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Freiheit der Kritik

3.2.5. Begriff der Zweiten Natur

Um ein solches Verstindnis von Objektivitit plausibel zu machen, fihrt Mc-
Dowell den Begriff der Zweiten Natur ein. An diesen Begriff der Zweiten Na-
tur wird unsere sozialphilosophische Erweiterung konstruktiv anschliefRen.
Der Begrift der Zweiten Natur soll (im Praktischen) den Dualismus von Na-
tur und Normativitit auflésen und unser Selbstverstindnis therapieren. Er
beschreibt Natiirlichkeit nicht (wie die modernen Naturwissenschaften) als
ausschliefllich naturgesetzlich, wonach beispielsweise Tugenden als das, was
unsere Handlungen anleitet, in einer Art und Weise naturnotwendig sind,
dass diese Tugenden durch den Begriff des Menschen festgelegt sind und un-
ser Handeln alternativlos bestimmen. Der Begriff der Zweiten Natur schlieft
selbstbestimmte Normen ein. Das heifdt, dass auch rationale Griinde, die uns
nicht dufierlich-kausal festlegen, sondern Alternativen und die Moglichkeit
zur Kritik offen lassen, natiirlich sind, genauer gesagt zweitnatiirlich. Auf
die Einheit zwischen theoretischer und praktischer Perspektive bezogen gilt
insgesamt: »Meaning is not a mysterious gift from outside nature.«**> Zwei-
te Natur beschreibt die Natur, die wir innerhalb einer historisch-kulturellen
Praxis geworden sind, und damit eine bestimmte Realisierung unserer Natur
als Menschen. Diese Realisierung bedeutet (unter anderem) eine bestimm-
te Auspragung praktischer Vernunft als einen bestimmten sittlichen Stand-
punkt. Zweite Natur ist eine Durchdringung erstnatiirlicher Gegebenheiten
durch die zweitnatiirliche Normativitit unserer historisch-kulturellen Praxis.
McDowell wendet sich damit gegen ein additives Verstindnis des Verhiltnisses
von Natur und Normativitit. Im additiven Verstindnis sind wir unterschie-
den von natiirlichen Tieren durch eine zusitzliche normative Komponente.
Im Unterschied dazu fithrt McDowell ein transformatives Verstindnis des Ver-
hiltnisses von Natur und Normativitit ein: Wir sind wie Tiere, aber insgesamt
in einer ganz eigenen Form. Unsere Natiirlichkeit ist transformiert durch die
Normativitit unserer historisch-kulturellen Praxis. Normativitit (und damit
auch die Freiheit des Denkens sowie die Freiheit im Handeln) gehért zu je-
nem (zweit)natiirlichen Modus, in dem wir uns als Tiere selbstbestimmt ver-
wirklichen. Diese Transformation 6ffnet uns die Augen fir die (praktischen)
Forderungen der Vernunft. Innerhalb der Teilnehmerinnenperspektive sind
diese Anforderungen objektive Griinde, die als solche handlungsbestimmend

33  McDowell 1996, 88.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

sind. Der Teilnehmer sieht eine Situation insgesamt als einen Grund, in be-
stimmter Weise zu handeln.* Die Teilnehmerin handelt dabei unmittelbar:*
»Occasion by occasion, one knows what to do, if one does, not by applying
universal principles but by being a certain kind of person: one who sees situ-
ations in a certain distinctive way.« Das charakterliche Selbstverstindnis, eine
bestimmte Person zu sein, welches wir mit der Zweiten Natur erwerben, lisst
uns Situationen als Griinde sehen und danach handeln. Es ist keine zusitz-
liche, beispielsweise motivationale Komponente notwendig, um eine Hand-
lung auszulésen. Der Grund selbst ist handlungsanleitend, und zwar deshalb,
weil er konstitutiver Teil des Selbstverstindnisses des Subjekts geworden ist:
»One cannot be that kind of person but stand ready to rethink the rational
credentials of the motivations characteristic of being that kind of person, on
occasions when acting on those motivations is in some way unattractive; part
of what it is to be that kind of person is not to regard those credentials as
open to question on particular occasions.«*® Wir werden darauf zuriickkom-
men, dass hier systematisch nicht klar ist, wie sich diese Bestimmung der
Handlung durch das Selbstverstindnis des Subjekts mit der Spezifik der ra-
tionalen Griinde vereinbaren lisst, dass diese qua Griinde immer Alternativen
offen lassen und die Méglichkeit kritischer Reflexivitit dieser Griinde besteht.
Es scheint, als wiirden Griinde hier auf Ebene des Selbstverstindnisses doch
zu festlegenden Regeln. Auf dieser Kritik baut die Erweiterung der kritisch-
theoretischen Hinsicht auf: Durch die Méglichkeit immanenter Kritik als Kri-
tik am eigenen Selbstverstindnis wird der Zusammenhang zwischen Bestim-
mung durch unser Selbstverstindnis und kritischer Reflexivitit in Bezug auf
dieses Selbstverstindnis verstindlich.

34  Dabei muss die Teilnehmerin der Praxis den Grund nicht notwendigerweise vollstan-
dig auf den expliziten Begriff bringen kénnen. Aber sie muss den Grund notwendiger-
weise als einen Grund sehen, da es kein Abwigen zwischen mehr oder weniger wert-
vollen Handlungsalternativen gibt. McDowell beschreibt das als Einheit: Es zeigt sich
Tugend im Allgemeinen, nicht einzelne Tugenden (vgl. McDowell 1998c¢, 67f.)

35 Dass der Handlung kein logischer Schluss, welcher ein unabhéngiges allgemeines
Wissen auf die einzelne Situation bezieht und so die Handlung bestimmt, vorausge-
hen kann, sollte an dieser Stelle klar sein. Es gibt dieses unabhingige allgemeine Wis-
sen nicht. Deshalb auch die Rede davon, dass der Grund gesehen wird. Es findet aber
auch weder ein Abwagen von Pro und Kontra statt, noch ist eine zusitzliche motiva-
tionale Komponente zur Handlung notwendig (vgl. McDowell, 1998c, 67f.).

36  McDowell 1998a, 192.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

55


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Freiheit der Kritik

Halten wir an dieser Stelle fest: Durch die Zweite Natur kénnen ethische
Griinde, welche abhingig von der historisch-kulturellen Lebensform sind,
als objektiv verstanden werden.?” McDowell vertritt einen ethischen Realis-
mus: »The picture is that ethics involves requirements of reason that are there
whether we know it or not, and our eyes are open to them by the acquisition
of »practical wisdom. [...] The ethical is a domain of rational requirements,
which are there in any case, whether or not we are responsive to them.«*®
Das, was ethische Griinde sind, ist dabei nicht naturalistisch-erstnatiirlich
beziehungsweise naturwissenschaftlich verstanden, sondern zweitnatiirlich
(diskursiv-normativ). Das heifdt diese Griinde gelten nicht aus einer unab-
hingigen Auenperspektive, sondern nur aus Teilnehmerperspektive: »The
thought that the demands of ethics are real is not a projection from, or con-
struction out of, facts that could be in view independently of the viewer’s
participation in ethical life and thought, so that they would be available to a
sideways-on investigation of how ethical life and thought are related to the
natural context in which they take place«.*

Dass die Begriindung der Geltung ethischer Griinde ausschliefilich durch
die Teilnehmerinnenperspektive moglich ist und nicht von auflerhalb der
sittlichen Perspektive (etwa transzendental oder naturgesetzlich-kausal be-
ziehungsweise als Gesetze der Spezies), ist in einer Weise zirkulir, die — wie
Cavell schreibt — erschreckend (terrifying) sein kann. Wir sind aufgrund
unserer Pragung durch ein naturwissenschaftliches Objektivititsverstindnis
versucht, eine solche Begrindung fur unzureichend zu halten. McDowell
schreibt in dem Zusammenhang von einem Schwindelgefiihl (vertigoq).
Die scheinbar unzureichende Begriindung macht Angst. Doch der Wunsch
nach einer Begriindung (und damit Festlegung und Sicherheit), welche als
Aufenperspektive die geteilte Lebensform und die darin erworbene Zweite
Natur transzendiert, wird von McDowell enttiduscht. Es ist der Wunsch nach
einem Mythos, dem Mythos des Gegebenen: »This composite idea is not the

37  Streng genommen gibt es fiir McDowell nur diese zweitnatiirliche Objektivitat. Das
Objektivitatsverstindnis der modernen Naturwissenschaften ist nur als analytische
Abstraktion davon zu verstehen. Die analytisch-abstrahierende Moglichkeit einer Au-
Renperspektive setzt die Teilnehmerinnenperspektive voraus, da ohne sittliche Bil-
dung als Erwerb praktischer Vernunft auch keine Fahigkeit zur distanzierten Reflexi-
vitat erworben wird (vgl. McDowell 1998a, 188f.). Eine andere Losung wire es, den Be-
griff von Objektivitit beziehungsweise Rationalitdt als intern plural zu verstehen.

38  McDowell 1996, 79 und 82.

39 McDowell 1996, 83.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

perception of a truth, but a consoling myth, elicited from us by our inability
to endure the vertigo.«*° Versuche ethischer Grundlegungen, die sich aus der
Zirkularitit der Teilnehmerinnenperspektive befreien wollen, liest McDowell
als Abwehr oder Versuch der Vermeidung des angstbesetzten Schwindelge-
fithls: »The idea, for instance, that something like utilitarism must be right
looks like a double avoidance of vertigo: first, in the thought that there must
be a decision procedure; and second, in the reduction of practical rational-
ity, at least in its moral application, to the pursuit of neutrally intelligible
desires.«*

Nimmt man dies ernst, so steht hinter ethischen Uberlegungen, wie
beispielsweise der des Utilitarismus, nicht so sehr ein kritisches Erkennt-
nisinteresse als vielmehr der Wunsch nach einer Festlegung und damit
Sicherheit, wie zu handeln ist. Es ist der Wunsch danach, bei einem endgiil-
tigen und vollstindig befriedigenden, sicheren Wissen anzukommen. Der
Wunsch nach dem Gegebenen ist damit auch ein Ausdruck des Versuchs der
Vermeidung kritisch-reflexiver Arbeit. Doch eine fremde Autoritit, die uns
die freiheitliche Verantwortung kritischer Reflexivitit abnehmen und die
Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung beseitigen
konnte, gibt es nach McDowell nicht: »[W]e cannot escape the burden of
reflective thought — the obligation to weigh, by the best lights we have, the
credentials of considerations purporting to appeal to reason — by a fantasy of
having some suitable first-natural facts force themselves on us in a way that
would bypass the need for thought.«**

3.2.6. Zusammenspiel von praktischer und theoretischer Perspektive

Der Begriff der Zweiten Natur gilt strukturanalog auch fiir erkenntnistheoreti-
sche Uberlegungen und als Lésungsvorschlag fiir den oben besprochenen Dua-
lismus von Anschauung und Begriff:** »Moulding ethical character, which in-
cludes imposing a specific shape on the practical intellect, is a particular case

40  McDowell 1998c, 61.

11 McDowell 1998c¢, 73, Fn. 38.

42 McDowell 19983, 189.

43 Der Begriff der Zweiten Natur ist Heilmittel fiir verschiedenste Dualismen, so auch fir

den Dualismus von Kérper und Geist bzw. von begrifflichen Intentionen und kérper-
lichen Bewegungen: »Similarly, intentions without overt activity are idle, and move-
ments of limbs without concepts are mere happenings, not expression of agency« (Mc-
Dowell 1996, 89).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

57


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Freiheit der Kritik

of a general phenomenon; initiation into conceptual capacities, which include
responsiveness to other rational demands besides those of ethics.«* Prakti-
sche Normativitit der historisch-kulturellen Praxis als auch theoretische Re-
flexivitit gehéren zum (zweit)natiirlichen Modus, uns als Tiere zu verwirk-
lichen. Die Transformation o6ffnet uns die Augen fir die theoretischen und
praktischen Forderungen der Vernunft. Mit der Zweiten Natur ist eine Einheit
begrifflicher Vermdgen gedacht, welche sowohl die praktische als auch theo-
retische Vernunft einschlieRt. Theoretische Freiheit des Denkens und prakti-
sche Freiheit des Handelns sind fiir McDowell zwei Ausdrucksweisen dessel-
ben Vermogens. Beide bedingen sich wechselseitig:

»[I]t reflects a deep connection between reason and freedom; we cannot
make sense of a creature’s acquiring reason unless it has genuinely alter-
native possibilities of action, over which its thought can play. We cannot
intelligibly restrict the exercise of conceptual powers to merely theoretical
thinking [...]. An ability to conceptualize the world must include the ability
to conceptualize the thinker’s own place in the world; and to find the latter
ability intelligible, we need to make room not only for conceptual states that
aim to represent how the world anyway is, but also for conceptual states that
issue in interventions directed towards making the world conform to their
content.«*

Wir schlagen damit den Bogen zuriick zu den obigen Uberlegungen zum
Dualismus von Anschauung und Begriff und wollen dabei die systematische
Stellung kritischer Reflexivitit untersuchen. McDowells Lsungsvorschlag
der Zweiten Natur denkt im Erkenntnistheoretischen (und strukturanalog
auch im Praktischen*) ein Zusammenspiel* von Anschauung und Begriff

44 McDowell 1996, 84.

45  McDowell 1998a, 170.

46  Dassdieser Wechsel zwischen praktischer und theoretischer Perspektive (und vice ver-
sa) so unproblematisch und tibergangslos moglich ist, steht symptomatisch dafir, dass
McDowell beides strukturanalog behandelt beziehungsweise von Beginn an nicht von-
einander trennt. Auch wenn es um scheinbar theoretische, begrifflich-strukturierte
Wahrnehmung geht, beschreibt dies auch die Wahrnehmung praktischer, handlungs-
anweisender Griinde. Ein Begriff kann auch ein ethischer Grund sein, der wahrgenom-
men und nach dem gehandelt wird.

47  Dafiir, dass er dieses vorgingige Zusammenspiel annimmt, spricht auch, dass er es
ablehnt »to start from some anyway available data of consciousness, and work up to
certifying that they actually yield knowledge of the objective world« (McDowell 1996,
112). Dieser argumentative Weg sei nicht erfolgversprechend (da der skeptische Ein-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

in der Art, dass unsere begrifflichen Vermogen in der Rezeptivitit der An-
schauung passiv ausgeiibt werden. Damit ist der Inhalt der Anschauung
nicht nur empirisch bestimmt, sondern immer auch begrifflich vermittelt
und kann eine rationale Beschrinkung unseres Denkens sein. Gleichzeitig
ist daher unsere erkenntnistheoretische Autonomie nicht stillgestellt, son-
dern auch im passiven Akt der Wahrnehmung involviert. Passiv ist unsere
Wahrnehmung, da das aktive begriffliche Vermogen zwar involviert ist, aber
nicht aktiv ausgeiibt, sondern passiv aktualisiert wird. Das heiflt der Begriff
steht im passiven Fall der Wahrnehmung zwar einerseits nicht in reflexiver
Distanz zum empirischen Inhalt und hat keine Kontrolle iiber diesen.”® Es
handelt sich dabei weder um eine explizit-reflexive Tdtigkeit noch um ein
aktives Urteilen irgendeiner Art. Andererseits gehort der Begriff, welcher in
der Wahrnehmung immer schon anwesend ist, zu demselben Vermégen,
welches fir aktive Urteile und kritische Reflexivitit zustindig ist. Beides
sind verschiedene Modi ein und desselben Vermégens, wie McDowell betont.
Explizit kritische Reflexivitit ist prinzipiell immer moglich. Dies ist deshalb
der Fall, weil ein Begriff nur vor dem Hintergrund eines begrifflichen Holis-
mus beziehungsweise eingebunden in diesen innerhalb der Wahrnehmung
aktualisiert werden kann. Fiir McDowells Beispiel des Sehens einer Farbe
ist unter anderem der Begriff der Eigenschaft notwendig beziehungsweise
der Begriff davon, dass eine Farbe eine mogliche Eigenschaft sein kann, der
Begriff von Oberfliche sowie der Begriff von Bedingungen der Sichtbarkeit
einer Farbe.*” Dass die erkenntnistheoretische Autonomie des begrifflichen

wand eines fehlenden Kriteriums zur Unterscheidung von verifizierter und tauschen-
der Wahrnehmung immer wieder méglich sei) und wird daher von ihm insgesamt ab-
gelehnt. McDowell geht dagegen von einer Offenheit zur Welt aus, die der Moglichkeit
dieses argumentativen Wegs vorausgeht und deshalb von dem skeptischen Einwand
des fehlenden Kriteriums nicht angegriffen werden kann. In Bezug auf diese Offen-
heit ldsst sich auch von einer Ko-Konstitution von Geist und Welt reden. In McDowell
(2009h) wird dies spezifisch mit Bezug auf transzendentale Argumente ausgefiihrt.

48  Ein Beispiel dafiir sind die Gerdusche auf einer Strafde, die man schon immer und un-
mittelbar nicht als blofle Lautkomplexe, sondern in bestimmter oder klassifizierter
Weise als den knarrenden Wagen oder das Motorrad wahrnimmt (vgl. Heidegger, Suz,
163).

49  Die Einbettung in den Holismus garantiert die Objektivitit der einzelnen Erfahrung:
»Since the whole is independent of this particular experience, we can use the linkage
into the mostly unexperienced whole to hold the object of this particular experience
in place« (McDowell 1996, 36). Da die einzelne Erfahrung als Teil eines begrifflichen
Systems der denkbaren Welt verstanden ist und dieses System insgesamt unabhan-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

59


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Freiheit der Kritik

Vermogens bis in die passive Wahrnehmung reicht, verdeutlicht McDowell
anhand der Tatsache, dass jeder Begriff (da holistisch) zur kritischen Dis-
position steht. Auch wenn es fiir Begriffe, die im nichsten Zusammenhang
mit empirischer Wahrnehmung (etwa einer Farbe) stehen, nicht sonder-
lich wahrscheinlich ist, dass wir sie kritisieren, so ist dies doch prinzipiell
moglich; beispielsweise im Fall einer optischen Tiuschung. Das Gegebene,
wortlich genommen als etwas, das gegeben ist wie es ist und darin feststeht,
»existiert« im Raum der Griinde nicht: »Active empirical thinking takes place
under a standing obligation to reflect about the credentials of the putatively
rational linkages that govern it.«*® Kritische Reflexivitit gibt es fiir McDowell
nur aus einer Perspektive der Teilnahme am begrifflichen Holismus unserer
historisch-kulturellen Praxis, denn wir befinden uns in unserem Bezug auf
die Welt immer schon® innerhalb des begrifflichen Holismus. »We find our-
selves always already engaging with the world in conceptual activity within
such a dynamic system.«*> Hier findet sich die Zirkularitit der Begriindung
der Geltung von Griinden auf anderer Ebene wieder, nimlich auf der Ebene
jener Perspektive der Teilnahme an der historisch-kulturellen Praxis. Aus
Teilnehmerinnenperspektive unterliegen unsere Begriffe einer stindigen kri-
tischen Auseinandersetzung. Es gibt keine Garantie, dass wir in jedem Fall
und zu jeder (historischen) Zeit die richtigen Begriffe verwenden. Kritische
Reflexivitit als das Abwigen zwischen alternativen Griinden aus Teilnehmer-
perspektive ist prinzipiell ein unabgeschlossener, unabschlief3barer Prozess
und ihr Ergebnis ist somit stets vorliufig:

»But we can only make honest efforts to eliminate the sorts of defects we
know our thinking risks, and perhaps to expand our conception of ways
things might go wrong, so as to be on guard against potential sources of

gig von der einzelnen Erfahrung ist, ist die einzelne Erfahrung objektiv. Nimmt man
eine Farbe wahr, lasst sich aufgrund des Holismus schlieflen, dass es sich um einen
dufleren Gegenstand handelt. Indereinzelnen Erfahrung (und deren Verstindnis) sind
notwendigerweise Aspekte der Welt enthalten, die iiber diese bestimmte Erfahrung
hinausgehen (vgl. McDowell 1996, 31f.).

50  McDowell 1996, 12.

51 Die Frage nach dem Anfang dieser Tatsache (also die Frage danach, wie Geist in die
Welt gekommen ist) halt McDowell fiir berechtigt, aber nicht philosophisch relevant
bzw. weiterfithrend. Antworten auf diese Frage konnen beispielsweise evolutionsbio-
logisch sein (vgl. McDowell 1996, 123ff.). Heidegger redet dabei von einem »apriori-
schen Perfekt« (vgl. Heidegger, SuZ, 85).

52 McDowell 1996, 34.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

error. The best we can achieve is always to some extent provisional and
inconclusive, but that is no reason to succumb to the fantasy of an external
validation.«*

Diese permanente Vorliufigkeit ist ein weiterer Grund fiir den Wunsch nach
dem Gegebenen. Es ist der Wunsch, bei einem endgiiltig zufriedenstellenden
Wissen anzukommen. Warum sich dies als Mythos herausstellt und wie die
kritische Reflexivitit sich im Praktischen auswirkt, haben wir am Beispiel des
rationalen Wolfs gesehen. Was es weitergehend bedeutet, dass Kritik nur aus
Teilnehmerinnenperspektive moglich ist, veranschaulicht McDowell mithilfe
des Bildes von Neuraths Schiff:

»Now itis a key point that for such reflective criticism, the appropriate image
is Neurath's, in which a sailor overhauls his ship while it is afloat. This does
not mean such reflection cannot be radical. [...] But the essential thing is that
one can reflect only from the midst of the way of thinking one is reflecting
about.«*

Dass Kritik nur aus der Teilnehmerinnenperspektive moglich ist, heifdt, dass
Kritik nur als immanente Kritik moglich ist und - abgesehen von der Vor-
ldufigkeit des Ergebnisses dieser Kritik — weitere Grenzen aufweist. Auf See
ist es nicht moglich das Schiff von aulen — wie es in der Werft der Fall wire
- zu iiberholen, sondern nur vom Schiff selbst aus. Dabei ist es unmdoglich,
das ganze Schiff als solches auszutauschen; was nicht ausschlie3t, dass iiber
einen Zeitraum hinweg so viele (oder alle) Teile nacheinander ausgetauscht
werden, dass es sich letztendlich um ein komplett neues Schiff handelt. Der
immanente Standpunkt hat die Grenze, dass nur bestimmte Normen kriti-
siert werden konnen, aber nicht die Lebensform als solche, das heif3t die ge-
samte historisch-kulturelle Praxis. AufRerdem setzen auch erstnatiirliche Fak-
ten (wie beispielsweise das Faktum, dass wir Nahrung benétigen) bestimmte
Grenzen der Kritik, da die Zweite Natur aus einer Transformation der ersten
Natur hervorgeht.”

Nach McDowells Auffassung ist kritische Reflexivitit konstitutiv fir un-
ser verniinftiges Denken. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie im

53 McDowell 1996, 81f.

54  McDowell 1996, 81.

55  »First nature matters not only like that, in helping to shape the space in which reflec-
tion must take place, but also in that first-natural facts can be part of what reflection
takes into account« (McDowell, 1998a, 190).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

61


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Freiheit der Kritik

Raum der Griinde ist als das kritische Abwigen von verschiedenen Griinden
gedacht. Maf3stab dafiir sind immanente Kriterien aus Teilnehmerinnenper-
spektive. Hier zeigt sich der Ansatzpunkt fiir die kritisch-theoretische Erwei-
terung. Wir werden konstruktiv darauf aufbauend ein Verstindnis von im-
manenter Kritik entwickeln. Kritisch erweiternd werden wir dabei den Zu-
sammenhang zwischen Reflexivitit auf der einen Seite und Gewohnheit auf
der anderen Seite herausarbeiten. Freiheit als Selbstbestimmung ist nicht
ausschliefilich durch das kritische Abwigen verschiedener Griinde realisiert,
sondern durch Selbstkritik bezogen auf den immanenten Anspruch unseres
Selbstverstindnisses.

3.3. Therapie der Zweiten Natur

Der Begriff der Zweiten Natur als eine transformative Durchdringung erstna-
tirlicher Gegebenheiten durch zweitnatiirlich-rationale Normativitit soll un-
ser Selbstverstindnis therapieren und Freiheit innerhalb unseres Welt- und
Selbstbezugs als unproblematisch herausstellen. Wie ist diese Transformati-
on zu verstehen und wie wirkt sie therapeutisch auf das Problem der Freiheit
respektive auf das >Kantische Paradox< Das fithrt uns zu der Frage, wie das
transformative Verhiltnis zwischen erster und Zweiter Natur genau aussieht
beziehungsweise wie wir unsere Zweite Natur erwerben: »Such initiation is a
normal part of what it is for a human being to come to maturity [...]. I cannot
think of a short English expression for this, but it is what figures in German
philosophy as Bildung.«*® Wir erwerben eine Zweite Natur durch unsere Er-
ziehung als Bildung. Dabei ist der Erwerb einer Sprache (»as a repository of
tradition, a store of historically accumulated wisdom about what is a reason
for what«*”) entscheidend. Gleichzeitig erhebt McDowell gegen »sozial prag-
matistische« Wittgenstein-Lesarten den Vorwurf, dass sie sprachliche Bedeu-
tung durch die Akzeptanz oder Ablehnung der Gemeinschaft (im Grofen und
Ganzen) vollstindig festgelegt sehen: »[TThe autonomy of meaning is renoun-
ced on these grounds.«*® McDowells Anspruch ist es, Freiheit als erkenntnis-
theoretische Autonomie innerhalb unseres begrifflichen Bezugs zur Welt zu

56  McDowell 1996, 84.
57  McDowell 1996, 126.
58  McDowell 1996, 93.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

erliutern.”® Seine Darstellung, dass der Spracherwerb als Initiation in eine
intersubjektive Praxis zu betrachten sei (entgegen der dyadischen Konzep-
tion von Davidson), erklirt, wie die Zweite Natur zu einer zweitnatiirlichen
Autoritit werden kann, die bestimmt, wie wir Dinge zu erkennen und wie
wir zu handeln haben. Wir werden so erzogen. Dies geht im Praktischen -
wie wir gesehen haben - einher mit der Bildung eines Selbstverstindnisses,
eine bestimmte Person zu sein. Wir erinnern uns: »One cannot be that kind of
person but stand ready to rethink the rational credentials of the motivations
characteristic of being that kind of person, on occasions when acting on those
motivations is in some way unattractive; part of what it is to be that kind of
person is not to regard those credentials as open to question on particular
occasions.«*°

Bestimmte Normen sind durch (dufere) disziplinierende Erziehung
konstitutiver Teil unseres Selbstverstindnisses. Da dies so ist, schligt die
erkenntnistheoretische Autonomie des kritischen Abwigens alternativer
Griinde auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur in Fremd-
bestimmung um.® Auch McDowell sieht, dass die unmittelbare Festlegung
einer Handlung durch Normen des Selbstverstindnisses mit Blick auf unsere
Selbstbestimmung problematisch ist, denn lesen wir nach dem obigen Zitat
weiter: »[Tlhe response looks like a recommendation to abandon reason

59  Dieswird auch daran deutlich, dass McDowell Davidson in Bezug auf den Zusammen-
hang von Sprache und Subjektivitat vorwirft: »| do not believe Davidson ever consid-
ered the thought that shared language might matter for the constitution of subjects
of understanding« (McDowell 2002, 145). Weitergehend kritisiert er Davidson (sowie
Brandom) fiir deren »I-thou« Konzeption der Sozialitat von Sprache, anstelle einer »I-
we« Konzeption: »Davidson’s conception carries over to Brandon's, in the shape of the
question whetheran [ and a thou can be intelligibly in place without a shared language
—something that belongs to a we — to enter into constituting them« (McDowell 2002,
148f).

60  McDowell 1998a, 192.

61 Vgl. dazu auch Bertram 2014, 132f. Neben Georg Bertram kritisiert diesen Punkt auch
Titus Stahl: »Zugleich besteht moralische Erziehung aber auch immer in paradoxer
Weise in dem Erwerb der Fahigkeit, eine normative Haltung zu diesem traditionel-
len Bestand von Prinzipien und ihren Interpretationen einzunehmen, zwischen besse-
ren und schlechteren Prinzipien zu unterscheiden und unter Umstinden sogar refle-
xiv einen Teil des erlernten Schatzes an Selbstverstindnissen zuriickzuweisen. Gera-
de dieser zweite Aspekt der moralischen Autonomie der einzelnen Gesellschaftsmit-
glieder, der in einer reflexiven Haltung zur eigenen moralischen Sozialisation besteht,
scheint unter McDowells Beschreibung nur schwer verstandlich werden zu kdnnen«
(Stahl 2014, 150).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

63


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Freiheit der Kritik

[..] in favour of blind adherence to a policy.«<*> Aber die darauf folgende
Erklirung sagt nichts dariiber, wie kritische Reflexivitit in Bezug zu den
Normen unseres Selbstverstindnisses steht: »[T]he point of a particular
courageous action lies not in the fact that humans in general need courage,
focused, as it were, on the circumstances at hand, but in the fact that this
action counts as worth-while in its own right, by the lights of a conceptual
scheme that is second nature to a courages person.«*

Es scheint so, als sei das Selbstverstindnis der Zweiten Natur® durch eine
fremde Autoritit bestimmt. Der Grund dafiir ist die transformative Konzepti-
on des Verhiltnisses von erster und Zweiter Natur. Dabei wird die Autoritit
erstnatiirlicher Fakten durch die Bildung der Zweiten Natur innerhalb diszi-
plinierender Erziehung ausgetauscht:

»The dictates of virtue have acquired an authority that replaces the authority
abdicated by first nature with the onset of reason. (It cannot be the same
authority, because everything is now open to reflective questioning.) It is
not that the dictates of virtue fill what would otherwise be a void; they are
in position already, before any threat of anarchy can materialize.«®

Zwar schreibt McDowell an dieser Stelle, dass die Autoritit der Zweiten Natur
gerade nicht dieselbe Form von Autoritit wie die der ersten Natur haben darf,
doch die transformative Konzeption legt einen blofien Austausch der Autori-
tit nahe. Damit ist die Autoritit der Zweiten Natur keine selbstbestimmte
Autoritit. Dass McDowell betont, dass es keine Leere (keine Gefahr von Anar-
chie als Abwesenheit duflerer Autoritit) im Vorgang der Transformation gibt,
spricht ebenfalls dafiir, dass es sich um einen kontinuierlichen Austausch der
fremden Autoritit der ersten Natur zu einer fremden Autoritit der Zwei-
ten Natur handelt. Auf Ebene der Zweiten Natur ist unser Selbstverstindnis
durch disziplinierende Erziehung einer iuferen Autoritit fremdbestimmt.
Auf der Ebene erkenntnistheoretischer Autonomie als dem Abwigen alterna-
tiver Griinde bleibt die Moglichkeit der Kritik an unserem Selbstverstindnis
unerklart. Wie der Zusammenhang von fremdbestimmender Norm und refle-
xiver Kritik in Bezug auf die Normen unseres Selbstverstindnisses beschaffen

62  McDowell 1998a, 192.

63  McDowell 1998a, 192.

64  Voneinem Selbstverstandnis der Zweiten Natur oder der Praxis lasst sich aufgrund der
Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis sprechen. Wir werden diese
Ko-Konstitution im zweiten Teil dieser Arbeit ausfiihren.

65  McDowell1998a, 188f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

sein soll, bleibt mit der Bildung einer Zweiten Natur durch Erziehung entwe-

der systematisch unklar®® oder es muss angenommen werden, dass die diszi-

plinierende Einfithrung in eine dann feststehende Tradition der Moglichkeit

der Reflexivitit vorgdngig ist: »[Tlhe first thing that needs to happen [vor der

Moglichkeit reflexiver Kritik] is for her [das Subjekt] to be initiated into a

tradition as it stands.«*” Dabei lassen sich dann zwar auf erkenntnistheore-

tischer Ebene Griinde kritisch abwigen, aber das Selbstverstindnis des Sub-

jekts als solches ist nicht zu kritisieren. Das einleitend beschriebene >Kanti-

66

67

Dass der Begriff der Zweiten Natur systematisch unzureichend ist, zeigt sich auch
in McDowells Versuch, damit den erkenntnistheoretischen Dualismus von Anschau-
ung und Begriff aufzulésen. In dem Aufsatz »Avoiding the Myth of the Given« (2009¢)
nimmt McDowell dabei erstens zurlck, dass der Gehalt einer Wahrnehmung jegli-
ches begriffliche Wissen, das ein Subjekt Gber diese Wahrnehmung erlangen kann,
auf nicht-inferentielle Weise enthilt. Trotzdem muss aber, um dem Mythos des Gege-
benen zu entgehen, die sinnliche Wahrnehmung vom begrifflichen Vermégen durch-
drungen sein. Zweitens nimmt McDowell aber zurlick, dass der Inhalt sinnlicher Wahr-
nehmung deswegen propositional verfasst sein muss. Die Alternative bildet der Kan-
tische Anschauungsbegriff: »What we need is an idea of content that is not proposi-
tional but intuitional, in what | take to be a Kantian sense« (McDowell 2009¢, 260).
Es stellt sich somit die Frage nach dem Unterschied zwischen propositionalem und
anschauungsmafiigem Gehalt. Um diese Unterscheidung deutlich zu machen, fithrt
McDowell das Modell diskursiver Aktivitit ein, um begrifflichen Gehalt beschreiben
zu kénnen, ohne von propositionalen Urteilen reden zu miissen, und schreibt weiter:
»Now intuiting is not discursive, even in the extended sense in which judging is. Discur-
sive content is articulated. Intuitional content is not« (McDowell 2009c¢, 262). Beispiel
fiir eine Anschauung als »this-such« ware >dieser Wiirfel«. Auf dieser anschauungsma-
Rigen Ebene besteht ein kategorial, das heifst formal vereinigter, aber noch unartiku-
lierter Gehalt, welcher aber potentiell artikulierbar ist. »Kategorial« bezieht sich auf
die Kantischen Kategorien, welche als einheitsstiftend eingefiihrt werden. McDowell
will aber in der Bestimmung, was ein solche Kategorie ist, nicht Kants Kategorienta-
fel folgen. Eine wenig ausgearbeitete Alternative deutet er iiber Michael Thompsons
Begriff der Lebensform (vgl. Thompson 2011, 37ff.) an und gibt das Beispiel »Tier« fiir
eine Kategorie, welche spezielle »proper and common sensibles [... as] modes of space
occupancy« vereinigt (vgl. McDowell 2009¢, 261). Der Verweis auf Thompson hilft aber
nicht weiter, da Thompson Form ausschlielich als »Urteilsform« expliziert, d.h. alle
Formunterschiede, die er thematisiert, sind Formunterschiede zwischen unterschied-
lichen Formen propositionaler Urteile, nicht Unterschiede zwischen propositionalem
und dem begrifflichen, aber nicht-propositionalen Gehalt. Was die Form unartikulier-
ten begrifflichen Gehalts in der noch unartikulierten Anschauung ist sowie welche Ka-
tegorien minimal notwendig sind, bleibt unklar.

McDowell 1996, 126, Einfligungen A.B.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

65


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Freiheit der Kritik

sche Paradox<kehrt an dieser Stelle in Form von Fremdbestimmung auf Ebene
des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur wieder. Zur Losung des Parado-
xes stellte sich die Frage, wie sich einerseits eine willkiirliche Setzung die-
ser Selbstbestimmung vermeiden lisst, ohne aber andererseits Selbstbestim-
mung direkt oder indirekt durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit
festzulegen. Zwar zeigt McDowell, inwiefern Selbstbestimmung als erkennt-
nistheoretische Autonomie unproblematisch ist, da im Begriff der Zweiten
Natur durch die intersubjektive Praxis vermittelt und somit nicht blo will-
kiurlich. Aus Teilnehmerinnenperspektive sind Griinde innerhalb der Zweiten
Natur objektiv. Auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur kippt
diese Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie (das kritische Abwigen
von alternativen Griinden) aber in Fremdbestimmung durch eine dufiere Au-
toritit der erziehenden Instanz, die unser Selbstverstindnis fremdbestimmt.
Unser Selbstverstindnis ist damit der Kritik entzogen. Wird Freiheit nur aus
erkenntnistheoretischer Sicht betrachtet, kann das >Kantische Paradox< der
Selbstbestimmung nicht aufgeldst werden. Fiir eine Losung kann sich Kritik
nicht im kritischen Abwigen alternativer Griinde erschopfen, sondern muss
kritisch unser Selbstverstindnis als solches hinterfragen konnen. Um Selbst-
bestimmung zu erliutern, miissen wir die Moglichkeit der Selbstkritik er-
ldutern. Dazu werden wir die intersubjektive und zeitliche Vermittlung der
Selbstbestimmung in der Weise explizieren, dass damit gleichzeitig Selbst-
kritik als immanente Kritik erliutert wird. Im Begriff der Zweiten Natur als
gemeinsamem Bezugspunkt schlief3en sich kritisch die sozialphilosophische,
existenzphilosophische und die kritisch-theoretische Erweiterung an. Sozi-
alphilosophisch wollen wir erliutern, wie der Zusammenhang zwischen Ge-
wohnheit und Reflexivitit im Selbstverstindnis der Zweiten Natur zu denken
ist. Verbunden damit wird aus kritisch-theoretischer Sicht ein Begriff im-
manenter Kritik systematisch etabliert. In der Méglichkeit von immanenter
Kritik als Selbstkritik sind Gewohnheit und Reflexivitit in einem vermittelten
Zusammenhang aufgehoben. Die drei kritisch-konstruktiven Erweiterungen
stehen letztendlich nicht fiir sich, sondern in einem Zusammenhang wechsel-
seitiger Erganzung. Die sozialphilosophische und die existenzphilosophische
Erweiterung miinden in der kritisch-theoretischen Erweiterung. Alle drei Er-
weiterungen laufen im Begriff der Zweiten Natur zusammen. Das ist nicht
verwunderlich, denn dieser Begriff ist McDowells Vorschlag, um unser Selbst-
verstindnis als natiirliche Wesen mit geistigen Fihigkeiten zu therapieren
und damit eine Losung fiir das Problem der Freiheit zu formulieren. Wir fol-
gen diesem Ausgangspunkt. Im Ergebnis der Erweiterungen wird sich ein

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Begriff Zweiter Natur ergeben, welcher nicht transformativ operiert, sondern
selbstkritisch.

Im Begriff selbstkritischer Zweiter Natur ist Freiheit als Selbstbestim-
mung nicht nur intersubjektiv und zeitlich, sondern zugleich durch imma-
nente Kritik vermittelt. Damit wird Selbstbestimmung weder direkt noch in-
direkt durch eine dufiere oder erstnatiirliche Autoritit auf Ebene des Selbst-
verstindnisses der Zweiten Natur fremdbestimmt. Gleichzeitig werden wir
sehen, dass wir innerhalb unserer Freiheit der Kritik scheitern kénnen. Das
Verstindnis von Philosophie als Therapie muss sich daher ebenfalls dndern.
Aus existenzieller Sicht ist die Angst, welche McDowell zu therapieren an-
setzt, eine Angst vor der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Frei-
heit. Obwohl auch der von McDowell ausfithrlich besprochene Wunsch nach
einem Gegebenen nur vor dem Hintergrund der Méglichkeit dieses Schei-
terns verstindlich ist, wird die Gefahr des existenziellen Scheiterns inner-
halb unserer Freiheit von der transformativen Konzeption der Zweiten Natur
nicht eingeholt. Der transformative Begriff der Zweiten Natur soll als Heil-
mittel fiir unser Selbstverstindnis dienen, wodurch sich der Zusammenhang
zwischen erster und Zweiter Natur als unproblematisch herausstellt: »[W]e
should set about saving whatever is worth saving in our conception of our-
selves, by reconstructing it in terms of conceptual equipment that is already
unproblematically naturalistic.«®® Freiheit ernst zu nehmen heifdt auch die
Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit ernst nehmen zu miissen. Er-
liutert man, wie McDowell es tut, Freiheit als erkenntnistheoretische Auto-
nomie, so kommt der Fall des Scheiterns von Freiheit aber nicht in den Blick.
Vielmehr kénnen als Ergebnis einer solchen Therapie skeptische Fragen, wel-
che einen Ausdruck der existenziellen Angste darstellen, auf intellektuell re-
spektable Weise ignoriert und als nicht real abgetan werden: »The aim here is
not to answer sceptical questions, but to begin to see how it might be intel-
lectually respectable to ignore them, to treat them as unreal, in the way that
common sense has always wanted to. [...] nothing particularly philosophical
is called for in answering it.«*

Als erkenntnistheoretische Autonomie erliutert, ist Freiheit immer als
realisiert vorausgesetzt. Freiheit als Selbstbestimmung durch Selbstkritik
kann jedoch scheitern. Interessanterweise zitiert McDowell Karl Marx und
dessen Begrift der Entfremdung als unfreien Zustand, um den Unterschied

68  McDowell 1996, 76.
69  McDowell 1996, 113.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

67


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Freiheit der Kritik

zwischen Tier und Mensch zu verdeutlichen. Hier geht McDowell selbst tiber
ein Verstindnis von Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie hinaus.
Doch auch dabei nimmt McDowell Entfremdung als ein Beispiel fiir das
Scheitern innerhalb unserer Freiheit nicht als existenzielle Gefahr (gegen
welche Freiheit durch Selbstkritik performativ erzeugt werden miisste) ernst,
sondern resiimiert den vorausgesetzten nicht-entfremdeten Zustand: »In Marx as
in Gadamer, the point is not that a properly human life is easy but rather that
it is distinctively free.«’® Hier setzt die existenzphilosophische Erweiterung
kritisch an, indem die Angste, die McDowell aus erkenntnistheoretischer
Perspektive thematisiert, als auf existenziellen Gefahren beruhend anerkannt
werden.

Dass McDowell Freiheit als realisierte erkenntnistheoretische Autonomie
voraussetzt, driicke sich in Bezug auf seinen Anspruch, philosophische Dua-
lismen aufzulosen, wie folgt aus. Zwar wirft McDowell der >durchschnittli-
chen modernen Philosophie« vor, den Dualismus von Norm und Natur im
Sinne einer Reduktion auf eine der beiden Seite zu verfehlen (und sieht in
diesem Fehler auch den Grund der inhaltlichen Einseitigkeit der oben ange-
deuteten sozialpragmatistischen Lesart Wittgensteins):

»It takes its stands on one side of a gulf it aims to bridge [..]. Then it con-
structs something as close as possible to the conception of the other side
that figured in the problems, out of materials that are unproblematically
available where it has taken its stand. Of course there no longer seems to be
a gulf, but the result is bound to look more or less revisionist.«”

Im Gegensatz zu einem solchen Vorgehen sollte es McDowells Anspruch
sein, Dualismen unter Beriicksichtigung der Eigenstindigkeit beider Seiten
aufzulésen. Dies bedeutet eine dialektische Aufhebung der unterschiedenen
Momente in ein Gesamtbild. McDowell hat diesen Anspruch klarerweise.
So soll der Raum der Griinde als natiirlich, aber gleichzeitig als sui generis
(von Naturgesetzen unterschieden) begriffen werden. Doch da er mit dem
Begriff der Zweiten Natur ein Heilmittel anbieten will, welches durch ein-
malig richtige Anwendung verschiedenste Dualismen endgiiltig” auflgst (und
unser Selbstverstindnis als unproblematisch artikuliert), kann er seinem

70  McDowell 1996, 118.

71 McDowell 1996, 94.

72 Dass die Losung eine endgiiltige Losung sein soll, kommt auch darin zum Ausdruck,
dass McDowells erklartes Ziel lautet: »making traditional philosophy obsolete« (Mc-
Dowell 1996, 111). Traditionelle Philosophie steht dabei fir den Versuch der direkten

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

Anspruch einer dialektischen Aufhebung nicht gerecht werden. Die dialek-
tische Authebung der Dualismen ist nicht eine einmalige Anwendung, die
einen unproblematischen Zustand herstellt, sondern bedeutet einen Prozess
des Umgangs mit praktischen Selbstmissverstindnissen. Weil mit der Ei-
genstindigkeit auch die konfliktive Spannung zwischen den verschiedenen
Momenten erhalten bleibt, besteht die Moglichkeit des Scheiterns innerhalb
unserer Selbstbestimmung. Die Arbeit an unseren Selbstverstindnissen ist
nicht abschlieRbar und kann mit einem Begriff Zweiter Natur nicht endgiiltig
unproblematisch werden. Wire die Arbeit am Selbstverstindnis tatsichlich
abgeschlossen, so wiren wir fremdbestimmt, wie sich das bei McDowell auf
Ebene des Selbstverstindnisses der transformativen Zweiten Natur gezeigt
hat. Im Zustand abgeschlossener Selbstverstindigung widerspricht sich
unsere Reflexivitit selbst, denn Reflexivitit einer selbstkritischen Zweiten
Natur bedeutet gerade, sich iiber sich selbst zu verstindigen. Reflexivi-
tit, die auf etwas als feststehenden Zustand reflektiert, ist performativ
selbstwiderspriichlich. Selbstkritische Zweite Natur impliziert also einen
Prozess andauernder Selbstverstindigung. Freiheit wird damit nicht mehr
als erkenntnistheoretische Autonomie vorausgesetzt, sondern muss sich
zeigen, indem sie durch Selbstkritik geschaffen wird. Wir werden sehen, wie
Selbstkritik als immanente Kritik ein realisierter Ausdruck unserer Freiheit
als Selbstbestimmung ist.

3.4. Rekapitulation und Ausblick

Die durch Kant aufgeworfene Frage nach dem Zusammenspiel von Begriff
und Anschauung beantwortet McDowell, indem er unsere erkenntnistheo-
retische Autonomie durch den Begriff der Zweiten Natur als vermittelt und
damit unproblematisch herausstellt. In erkenntnistheoretischer Hinsicht ist
damit das >Kantische Paradox« aufgeldst. Die Oszillation zwischen Fremdbe-
stimmung und Selbstbestimmung in der erkenntnistheoretischen Fassung —
Gefahren einer Kohdrenztheorie auf der einen Seite und Mythos des Gegebe-
nen auf der anderen Seite — kann von McDowell als Trugbild herausgestellt
werden. Auf der Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur kehrt
das »>Kantische Paradox< aber in der Form wieder, dass Selbstbestimmung

Beantwortung angstbesetzter Fragen, welche aber auf einem Trugbild basieren. Diese
lberfliissig machen zu kénnen, heifit, alle Trugbilder aufzulésen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

69


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Freiheit der Kritik

in blofRe Fremdbestimmung umschligt. Das Selbstverstindnis der transfor-
mativen Zweiten Natur ist durch eine fremde Autoritat bestimmt. Kritik auf
blof3 erkenntnistheoretischer Ebene als Abwigen von alternativen Griinden
kann nicht verstindlich machen, inwieweit unser Selbstverstindnis selbstbe-
stimmt ist. Gleichzeitig mit dem >Kantischen Paradox< kehren die Gefahren
der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit als praktische
Selbstmissverstindnisse wieder. McDowells therapeutischer Ansatz wirkt
auf erkenntnistheoretischer Ebene, nicht aber auf der Ebene unseres Selbst-
verstindnisses. Wir wollen am Begrift der Zweiten Natur insofern festhalten,
als Selbstbestimmung intersubjektiv und zeitlich vermittelt ist. Durch diesen
Begriftf wird sich das, was normativ ist, als zweitnatiirlich, das heif3t selbstbe-
stimmt, und gleichzeitig diese Selbstbestimmung als erstens intersubjektiv
und zweitens zeitlich vermittelt herausstellen. Aufgrund dieser Vermitt-
lung ist Selbstbestimmung keine willkiirliche Setzung. Ziel ist es, diesen
Begriff im Folgenden so weiterzuentwickeln, dass es auf der Ebene unseres
Selbstverstindnisses nicht zum Riickfall ins >Kantische Paradox< kommt. Es
gilt die intersubjektive und zeitliche Vermittlung von Selbstbestimmung so
zu denken, dass dabei gleichzeitig die Moglichkeit der immanenten Kritik
an unserem Selbstverstindnis erliutert wird. Im Ergebnis wir der Begriff
einer selbstkritischen Zweiten Natur stehen. McDowells Vorschlag, der das
Problem aus erkenntnistheoretischer Sicht angeht, soll dazu in drei Hin-
sichten kritisch-konstruktiv erweitert werden. Diese Hinsichten werden als
sozialphilosophisch, existenzphilosophisch und kritisch-theoretisch betitelt.
Gemeinsamer Bezugspunkt der kritisch-konstruktiven Erweiterungen ist der
Begriff der Zweiten Natur. Es handelt sich um verschiedene Perspektiven auf
denselben Zusammenhang, nimlich den der Freiheit als Selbstbestimmung.

In sozialphilosophischer Hinsicht wird sich zeigen, dass und inwiefern Frei-
heit an die Normen einer intersubjektiven Praxis gebunden ist. Dieser Punkt
ist bei McDowell durch seinen Begriff der Zweiten Natur bereits angelegt.
Da der Begriff der Zweiten Natur aber nicht substanziell ausgearbeitet ist,
bleibt auch der Zusammenhang von Intersubjektivitit und Freiheit undeut-
lich. Wir werden durch die Einbettung in eine intersubjektive Praxis McDo-
wells grundlegende These, dass in der empirischen Anschauung begriffliche
Vermogen passiv aktualisiert werden, mit der Rede eines Zusammenspiels
von unmittelbarer Gewohnheit und reflexiver Aneignung itber McDowell hin-
ausgehend erliutern. Im Zuge dessen entwickeln wir den Begriff einer Ko-
Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis. In existenzphilosophi-
scher Hinsicht wird sich zeigen, dass und inwieweit Freiheit an die Zeitlich-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

keit der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis gebunden
ist und inwiefern das Scheitern innerhalb dieser Freiheit ein existenzielles
Problem darstellt. Dieser Punkt ist bei McDowell selbst nur angedeutet, doch
lasst er sich dennoch an mindestens zwei Stellen indirekt erkennen. Erstens ist
die Zweite Natur als solche bei McDowell historisch und damit auch zeitlich
gedacht. Es besteht ein konstitutiver Zusammenhang zwischen Subjekt und
der vorgingigen Praxis. Die zeitliche Dimension der Zukunft wird hierbei
jedoch nicht beriicksichtigt. Zweitens schreibt McDowell in Bezug auf seinen
Anspruch der Therapie philosophischer Angste der modernen Zeit: »It mat-
ters that the illusion is capable of gripping us. I want to be able to acknow-
ledge the power of the illusion’s sources«” Dies lasst sich so verstehen, dass es
sich bei dem, was die Quellen der nach McDowell illusioniren Angste grund-
satzlich ausmacht, um eine existenzielle Dimension von Angst davor handelt,
dass wir in unserer Freiheit scheitern. Die Angste sind Angste vor der Még-
lichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit. Es sind Angste davor, dass
wir in unserer Freiheit als selbstbestimmtem Bezug zur Welt, unseren Mitmen-
schen und uns selbst scheitern. McDowell deutet dieses Scheitern in erken-
ntnistheoretischer Fassung als zwei Seiten einer Oszillation an: »I have been
considering the tendency to oscillate between two unpalatable positions: a co-
herentism that loses the bearing of empirical thought on reality and a recoil
into a vain appeal to the Given.«* Bei McDowell ist die Oszillation angelehnt
an das Kantische Diktum des Zusammenspiels von Begriff und Anschauung:
»Anschauungen ohne Begriffe sind blind und Begriffe ohne Anschauungen
sind leer.«” Wir werden diese beiden in der erkenntnistheoretischen Fassung
angelegten Seiten als blinde Gewohnheit (the Givend und leere Reflexivitit
(coherentismq) verstehen und als existenzielle Gefahren deuten. Verbunden
damit (und das fithrt uns zur dritten Erweiterung) ist McDowell der Meinung,
dass Freiheit im Raum der Griinde die Moglichkeit der kritischen Reflexivitit
konstitutiv einschlief3t. Diese kritische Reflexivitit kann grundsitzlich nicht
abgeschlossen werden: »The best we can achieve is always to some extent pro-
visional and inconclusive.«’* Damit ist die systematische Stellung der unbe-
stimmten Zukunft, wie wir sie in existenzphilosophischer Hinsicht mittels

73 McDowell 1996, xi.

74  McDowell 1996, 108.

75 Kant, KrV, A51/B 75.Vgl. zum Zusammenspiel von Anschauung und Begriff auch Conant
(2015).

76 McDowell 1996, 81f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Freiheit der Kritik

des Begriffs der Zeitlichkeit ausfithren werden, angedeutet. Weder Zeitlich-
keit als Zusammenspiel von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im Allge-
meinen noch Zukunft im Speziellen spielen aber bei McDowell eine grundle-
gende systematische Rolle. Mit McDowells Anspruch, kritische Reflexivitit als
einen Ausdruck von Freiheit im Raum der Griinde konstitutiv zu verankern,
kommen wir zugleich zur kritisch-theoretisch erweiternden Hinsicht. In dieser
Hinsicht wird sich immanente Kritik als realisierter Ausdruck von Freiheit
zeigen. Immanente Kritik als Selbstkritik und Freiheit als Selbstbestimmung
hiangen konstitutiv zusammen. Mit dem Bild von Neuraths Schiff”’ ist auch
bei McDowell Kritik nicht nur konstitutiv fiir verniinftiges Denken, sondern
auch als immanente Kritik angedeutet. Kritik ist hierbei das Abwéigen von al-
ternativen Griinden innerhalb unserer Zweiten Natur. Wie Kritik in Bezug auf
die Normen des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur systematisch zu ver-
stehen ist, fithrt McDowell aber nicht aus. Wenn aber nicht klar ist, inwieweit
Kritik an unserem Selbstverstindnis moglich ist, schligt Selbstbestimmung
auf dieser Ebene in blofRe Fremdbestimmung um und fillt damit zuriick ins
>Kantische Paradox«.

Die drei Hinsichten laufen im Begriff der Zweiten Natur zusammen.
Obwohl die Erweiterung konstruktiv an Punkten ansetzt, die bei McDowell
selbst angelegt sind, wird sich durch die drei erweiternden Hinsichten ein
anderes Gesamtbild ergeben. Das heifit, wir werden ein anderes Verstindnis
von Freiheit innerhalb der Zweiten Natur entwickeln. Freiheit soll nicht (nur)
als erkenntnistheoretische Autonomie, sondern (auch) als Selbstbestimmung
verstanden sein. Dies ist keine Widerlegung des Ausschnitts, den McDo-
well aufzeigt, sondern vielmehr die Ankniipfung an seine tiber sich selbst
hinausweisende Position. Erkenntnistheoretische Autonomie und Selbstbe-
stimmung schlief}en sich nicht aus. Freiheit muss notwendigerweise auch
als erkenntnistheoretische Autonomie erliutert werden. Aber das ist nicht
hinreichend fiir eine Erliuterung von Freiheit als Selbstbestimmung. Das
kritisch-konstruktiv erweiterte Bild hat den Anspruch, nicht nur Autonomie
in erkenntnistheoretischer Sicht zu erliutern, sondern Freiheit und damit
unseren selbstbestimmten Bezug zur Welt und uns selbst in umfassende-
rer Weise in den Blick zu nehmen. Abkiirzend kénnte man sagen, dass es
uns iiber McDowell hinaus darum geht, nicht den Raum der Griinde und
damit Freiheit, sondern den Raum der Freiheit als solchen (und damit auch

77 »Now itis a key point that for such reflective criticism, the appropriate image is Neu-
rath’s, in which a sailor overhauls his ship while it is afloat« (McDowell 1996, 81).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie

den Raum der Griinde) zu erliutern. Die Zweite Natur wird sich dabei als
selbstkritische Zweite Natur zeigen. Wir werden uns im Zuge dessen nicht
auf begriffliche respektive sprachliche Bedeutung als reprisentationales
Wissen von Gegenstinden der Welt beschrinken, sondern auflerdem mit
einem Begriff von Bedeutsamkeit operieren. Bedeutsamkeit meint nicht
nur, dass etwas eine bestimmte (begriffliche oder theoretische) Bedeutung
hat, sondern dass es von (existenzieller oder praktischer) Bedeutung ist.
Die Unterscheidung zwischen theoretischer und praktischer Bedeutung ist
dabei aber nur eine analytische Abstraktion. Denn theoretische Bedeutung
kann ohne praktische Bedeutung nicht in den Blick geraten und praktische
Bedeutung kann ohne theoretische Bedeutung nicht erschlossen werden.

Im neuen Gesamtbild sind die (philosophischen) Angste nicht illusionir,
sondern auf existenzielle Gefahren bezogen. In bestimmten Ausprigungen
dieser Gefahren scheitern wir innerhalb unserer Freiheit. Entweder zeigt sich
dieses Scheitern als blinde Gewohnheit und damit als Verdeckung von Freiheit
oder als leere Reflexivitit und damit als Exzess von Freiheit. In beiden Fillen
handelt es sich um ein praktisches Selbstmissverstindnis, das selbstbestimm-
ten Welt- und Selbstbezug scheitern l4sst. Auch Kohirenztheorie und Mythos
des Gegebenen, wie sie McDowell im Bild der Oszillation beschreibt, kann
man als solche praktischen Selbstmissverstindnisse deuten. McDowells The-
rapie zielt auf unser Selbstverstindnis als natiirliche Tiere mit begrifflichen
Fahigkeiten. Im Anschluss daran werden wir das, was philosophische Thera-
pie sein kann, dennoch anders verstehen miissen. McDowells philosophisch-
therapeutische Absicht besteht darin, ein Heilmittel anzubieten, welches erst
einmal dringend und beingstigend erscheinende Fragen als auf Trugbildern
basierend herausstellt. Das mag auf Freiheit als erkenntnistheoretische Auto-
nomie zutreffen. Im Unterschied dazu werden wir durch die Erweiterung das,
was Therapie sein kann, auf die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb
der Freiheit der Kritik beziehen. Trugbilder sind als praktische Selbstmiss-
verstindnisse existenzielle Gefahren.

Ziel ist es nicht, Freiheit thesenartig zu erliutern. Ziel ist es, Freiheit sich
dadurch selbst zeigen zu lassen, dass sie durch immanente Kritik als Selbst-
kritik geschaffen wird. Immanente Kritik hat ihre therapeutische Funktion
darin, dass sie unser Selbstverstindnis problematisiert. Die Therapie hat die
Form der Selbstkritik. Durch Selbstkritik realisiert sich Freiheit als selbstbe-
stimmter Bezug zur Welt und zu sich selbst. Auf die Gefahr blinder Gewohn-
heit bezogen verfolgt diese Kritik das Ziel der Befreiung von sich scheinbar
fremdbestimmt wiederholenden Gewohnheiten innerhalb unseres Selbstver-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

13


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Freiheit der Kritik

stindnisses. Auf die Gefahr leerer Reflexivitit bezogen verfolgt diese Kritik
das Ziel der Befreiung von der Willkiir sich wiederholender Fragen in Bezug
auf unser Selbstverstindnis.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil Il: Sozialphilosophische Erweiterung

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doLorg/10.14361/9783839455012 -

4. hitpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Ziel des zweiten Teils dieser Arbeit ist es, im erweiterten Begriff der Zwei-
ten Natur verstindlich zu machen, inwieweit Selbstbestimmung durch die
Normen einer intersubjektiven Praxis vermittelt ist und damit nicht bloRe
Willkiir. Da dies zu einem Einwand fithren wird, der, analog zu unserem Ein-
wand gegen McDowell, das >Kantische Paradox« wiederkehren sieht, werden
wir zugleich einen Begriff immanenter Kritik als Antwort auf diesen Einwand
entwickeln. Exegetisch werden wir uns dazu der Phinomenologie des Geistes zu-
wenden.

In Hinfithrung auf die Lektiire des Geist-Kapitels der Phanomenologie des
Geistes wollen wir uns im ersten Kapitel dieses Teils von Axel Honneths frii-
her Hegel-Rezeption sowie von seinem daraus entwickelten Anerkennungs-
begriff abgrenzen. Dabei soll vorbereitend erliutert werden, inwieweit das
Geist-Kapitel als Explikation einer Ko-Konstitution von Subjektivitit und in-
tersubjektiver Praxis zu verstehen ist. Durch diese Ko-Konstitution ist Selbst-
bestimmung intersubjektiv vermittelt.

Darauf folgt die Explikation der Momente der Zweiten Natur, die die Be-
wegung der Freiheit der Kritik ausmachen, in analytischer Abstraktion aus
dem Gesamtbild. Es handelt sich dabei um unmittelbare Gewohnheit, Ent-
fremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung als immanente
Kritik. Im Gesamtbild sind diese Momente untereinander vermittelt.

In zwei Unterkapiteln wollen wir auf die immanenten Gefahren des Schei-
terns innerhalb der Freiheit der Kritik hinweisen. Die Verbindung zwischen
(historischer) Genese und (analytischer) Systematik in der Methode der Phi-
nomenologie wird uns auf diese Gefahren hinweisen. Im ersten Unterkapitel
(4.2.3.) werden blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit als diese Gefahren in
analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild eingefiihrt. Im zweiten Unter-
kapitel (4.2.7.) werden beide Gefahren vor dem Hintergrund von Aneignung
als immanenter Kritik genauer beleuchtet.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Freiheit der Kritik

In unserer Absicht, eine Antwort auf das >Kantische Paradox« zu geben,
werden wir einen Begriff immanenter Kritik als Selbstkritik auf Ebene des
Selbstverstindnisses unserer Zweiten Natur erliutern. Mit dem Begriff im-
manenter Kritik wird sich der erste Einwand einer Wiederkehr des >Kanti-
schen Paradoxes« als unberechtigt erweisen. In Bezug auf den Maf3stab dieser
Kritik wird sich jedoch der Einwand des >Kantischen Paradoxes« ein weiteres
Mal wiederholen. Dies wird uns dazu fithren, im dritten Teil der Arbeit den
Zusammenhang von Reflexivitit und Zeitlichkeit zu explizieren.

4.1. Hinfiihrung zur Lektiire der Phinomenologie des Geistes

Die Phinomenologie des Geistes sollte urspriinglich den Titel »Wissenschaft der
Erfahrung des Bewuf3tseyns« tragen. Wie kam es zur Anderung des Titels?
Zum Zeitpunkt des Vertragsabschlusses mit seinem Verleger Joseph Anton
Goebhardt hatte Hegel den Plan, ein System der Wissenschaft in zwei Teilen
zu schreiben.! Der erste Teil sollte eine Einleitung unter dem Titel »Erster
Theil. Wissenschaft der Erfahrung des Bewusstseyns« und der zweite Teil die
»Logik« werden. Der erste Teil sollte bis Ostern 1806 gedruckt sein und He-
gel eine erste Honorarzahlung erhalten. Aber als Hegel das Vernunft-Kapitel
fast abgeschlossen und beim Verleger eingereicht hatte, weigerte dieser sich
plétzlich sowohl den Text weiter zu drucken als auch das vereinbarte Honorar
auszuzahlen, denn Hegel hatte unterdessen seine Konzeption des Buches ge-
andert und entschieden, ein zuerst nicht vorgesehenes Kapitel, nimlich das
Geist-Kapitel und damit auch das Religionskapitel, hinzuzufiigen. Dies macht
auch das Inhaltsverzeichnis deutlich, in welchem der Abschnitt C eigentlich
der letzte werden sollte. In der 1807 verdffentlichten Erstausgabe der Phi-
nomenologie wird dieser Abschnitt aber ausgeweitet in die Unterabschnit-
te (AA), (BB), (CC) und (DD). Das Kapitel C.V.C., das als letztes Unterkapitel
des Vernunftkapitels Endpunkt der Abhandlung hitte sein sollen, ist nun die
neue Mitte des Buches. Durch die Ausweitung wuchs das Manuskript fast auf
die doppelte Linge an und fiir die geplante Logik war im selben Band kein
Platz mehr. Aus diesem Grund schreibt Hegel nachtriglich auch eine Vorrede
zur Phinomenologie, welche das Werk nun als die Einleitung in das gesamte
System (nicht nur der Logik) charakterisiert. SchlieRlich kommt es auch zur
Abinderung des Titels in Phdnomenologie des Geistes. Eckart Forster liest diese

1 Vgl. Forster 2012, 304ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Veranderung dahingehend, dass Hegel klar geworden sei, dass die Idee des
Absoluten als Einleitung ins System der Wissenschaft nicht nur abstrakt, son-
dern auch konkret und inhaltlich-material zu sein hat. Das heif3t alle Gestal-
ten, die vor dem Geist-Kapitel entwickelt werden, miissen nochmals durch-
laufen werden. Nach dem Aufstieg zum Geist folgt, beginnend mit dem Ab-
schnitt »Die Individualitit, welche sich an und fir sich reell ist«, der Abstieg
zum Konkret-Besonderen.” Diese Deutung trifft zu, da es sich tatsichlich im
zweiten Teil der Phinomenologie um eine Konkretisierung handelt. Wichtiger
aber noch als die Form der Konkretisierung ist, auf was Hegel diese Konkreti-
on richtet, nimlich auf die Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver
Praxis, und zwar, wie im Kapitel zum absoluten Geist klar wird, auf Ebene
des reflexiven Selbstverstindnisses von Subjekt und Praxis. Angezeigt wird
dies schon im Kapitel zum Selbstbewusstsein, in welchem vor dem Abschnitt
zur Dialektik von Herr und Knecht der Begriff des reinen Anerkennens ein-
gefithrt wird.® Das Vernunftkapitel kann diese Ankiindigung nicht einholen,
denn dazu bedarf es der Entwicklung dieses Gedankens im Kapitel zum Geist
wie auch der abschliefenden Uberlegungen der Phéinomenologie zur Ebene des
absoluten Geistes. Wie hoch der systematische Stellenwert dieser Uberlegun-
gen ist, zeigt der verinderte Titel, welcher nun den Geist ins Zentrum der
Phinomenologie riickt. Das Kapitel zur Religion lisst sich parallel zum Geist-
Kapitel beziehungsweise als Ausformulierung eines impliziten Punktes des
Kapitels zum Geist, nimlich des Begriffs von Reflexivitit lesen, wie wir sehen
werden.

Gegen die These, dass Hegel eine Ko-Konstitution von Subjekt und inter-
subjektiver Praxis im gesamten zweiten Teil der Phdnomenologie entwickelt,
spricht sich Axel Honneth im Kontext seiner Entwicklung eines Begriffs der

2 Vgl. Forster 2012, 356ff.
3 Vgl. Hegel, PhG, 147.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

79


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Freiheit der Kritik

Anerkennung aus.* Diesen Begriff entwickelt Honneth im Zuge seiner ein-
flussreichen Lesart der Hegelschen Frithschriften bis zur und einschlieRlich
der Phanomenologie. Zwar hat Honneth in neueren Schriften die These, dass
Hegel spitestens mit der Phinomenologie des Geistes eine bewusstseinstheoreti-
sche Verengung des zuvor intersubjektiven Ansatzes vorgenommen habe, re-
vidiert,” dennoch bleibt seine urspriingliche Lesart aus Kampfum Anerkennung
(1994) einflussreich. Auflerdem eignet sich Honneths frithe Hegel-Lektiire da-
zu, sich in Abgrenzung von dieser Lektiire das Geist-Kapitel der Phinomenolo-
gie als Darstellung der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Pra-
xis zu verdeutlichen. Dies soll im Folgenden geschehen, um zu unserer Lesart
des Geist-Kapitels der Phinomenologie hinzufiithren.

4.1.1.  Axel Honneths friihe Hegel-Rezeption

Honneth liest die erste Phase der Hegelschen Schriften® als eine Phase, in der
Hegel eine intersubjektive Praxis normativ gehaltvoller Kommunikationsbe-
ziehungen entwickelt. Diese Beziehungen gehen den Subjekten voraus und

4 Vittorio Hosle, der Hegels Philosophie als objektiven Idealismus liest, geht sogar so
weit zu schreiben, dass »die Konzeption einer reflexiven Intersubjektivitat, einer dia-
logischen Rationalititihm zeitlebens fremd geblieben«sei (Hosle 1988, Bd. 1, 274). He-
gel habe zeitlebens keinen Begriff von Intersubjektivitat entwickelt und auch Selbst-
bewusstsein gehe bei ihm nicht aus intersubjektiven Beziehungen hervor (vgl. Hésle
1988, Bd. 2, 369). In Bezug auf die Phanomenologie sieht Hosle zwar, dass Hegel hier
Uber Intersubjektivitit nachdenkt, doch nimmt Intersubjektivitit dabei seiner Mei-
nung nach keine zentrale Stellung ein. Hosle liest die Abschnitte im Geist-Kapitel aus-
schliefdlich als »abnorme, sich iiber sich selbst tiuschende« beziehungsweise »wider-
spriichliche Formen von Intersubjektivitit« (Hosle 1988, Bd. 2, 383).

5 »Inzwischen glaube ich nicht mehr, dafd Hegel seinen anfinglichen Intersubjektivis-
mus im Zuge seiner Entwicklung einem monologischen Konzept des Geistes geopfert
hat, sondern ich gehe davon aus, daf er Zeit seines Lebens den objektiven Ceist, also
die soziale Realitat, als ein Verhaltnis aus geschichteten Anerkennungsverhiltnissen
begreifen wollte« (Honneth 2010, 8).

6 Wir teilen Hegels Schriften — Honneth zunidchst folgend — in Bezug auf den Anerken-
nungsbegriff in drei chronologische Phasen ein, die sich zugleich als inhaltliche Sys-
tematik herausstellen sollen. Zur ersten Phase gehoren die folgenden Schriften: »Dif-
ferenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie« (1801), »Uber die
wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der praktischen
Philosophie und sein Verhaltnis zu den positiven Rechtswissenschaften« (1802/03),
»System der Sittlichkeit« (1802/03).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Individuen miissen sich aus diesen intersubjektiven Beziehungen herausdif-
ferenzieren, um sich als individuierte Subjekte verstehen zu konnen. Eman-
zipation der einzelnen Subjekte und gleichzeitig wachsende Vergemeinschaf-
tung untereinander werden durch einen Kampf um Anerkennung angetrie-
ben. Dabei entsteht ein rationales Gefiithl intersubjektiver Gemeinsambkeiten.
Die erste Phase der Hegelschen Schriften kann man so lesen. Auch wenn die
kommunikationstheoretischen Aspekte bei Hegel keine explizite Rolle spie-
len, so kommt er doch iiber eine Kritik naturrechtlicher Systeme, die »das
Sein des Einzelnen als das Erste und Héchste setzen«,” zu einer vorgingigen
intersubjektiven Praxis: »[D]as Volk ist eher der Natur nach als der Einzel-
ne; denn wenn der Einzelne abgesondert nichts Selbstindiges ist, so muf er
gleich allen Teilen in einer Einheit mit dem Ganzen sein.«® Der Einzelne wird
in die vorherrschende normative Ordnung (»das Volk«) durch Erziehung ein-
sozialisiert und damit Teil einer Vergemeinschaftung:

»Das Lebendige unter dieser Form des Negativen ist das Werden der Sittlich-
keit und die Erziehung nach ihrer Bestimmtheit das erscheinende fortgehen-
de Aufheben des Negativen oder Subjektiven, denn das Kind ist als die Form
der Moglichkeit einesssittlichen Individuums ein Subjektives oder Negatives,
dessen Mannbarwerden das Aufhéren dieser Form und dessen Erziehung die
Zucht oder das Bezwingen derselben ist.«’

Es bleibt an dieser Stelle noch fraglich, wie aus der Vergemeinschaftung
durch disziplinierende Erziehung selbstbestimmte Subjekte hervorgehen
sollen. Der Prozess einer Entfremdung des Subjekts von der normativen
Ordnung ist hier noch nicht ausgearbeitet. Im »System der Sittlichkeit«
veranschaulicht Hegel anhand seiner Ausfithrungen zum Verbrechen diesen
Entfremdungsprozess aber in ersten Ziigen als ein Anerkennungsgeschehen
mit dem Resultat wechselseitiger Anschauung, in welcher »das Individuum
sich in jedem als sich selbst«’® anschaut. In diesem Prozess spielt auch schon
der spiter in der PhG ausgearbeitete Kampf zwischen Herr und Knecht"
eine konstitutive Rolle. Wie im Herr-Knecht-Kapitel der PhG geht es dabei
um eine vollstindige Negation, bei welcher »das Ganze [einer Person] auf

7 Hegel 1986d, 454.
8 Hegel 1986d, 505.
9 Hegel 1986d, 507.
10 Hegel 1967, 54.

1 Vgl. Hegel 1967, 46ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

81


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Freiheit der Kritik

dem Spiel steht«.” In seiner Lesart der ersten Phase kénnen wir Honneth
zustimmen. Kritisch zu betrachten ist jedoch die Lesart der zweiten Phase,”
die Honneth im Sinne eines Bruchs in Hegels Philosophie interpretiert,

»weil nun ndmlich der Objektbereich seiner [Hegels] rekonstruktiven
Analysen sich nicht mehr primar aus Formen der sozialen Interaktion,
aus ssittlichen Verhiltnissen¢, zusammensetzt, sondern aus Stufen der
Selbstvermittlung des individuellen Bewusstseins besteht, kann auch die
Kommunikationsbeziehung zwischen den Subjekten nicht mehr als etwas
den Individuen prinzipiell Vorgiangiges aufgefait werden. [..] Weil Hegel
[..] die Vorstellung einer vorgingigen Intersubjektivitit des Lebens der
Menschen preisgibt, kann er jetzt auch den ProzefR der Individualisierung
nicht mehr als einen Vorgang der konflikthaften Herauslosung des einzel-
nen aus bereits existierenden Kommunikationsbeziehungen denken; ja,
seine politische Theorie der Sittlichkeit verliert ilberhaupt den Charakter
einer>Gesellschaftsgeschichte«.«'

Mit dem »System der spekulativen Philosophie« treten explizit bewusstseins-
philosophische Uberlegungen in Hegels Philosophie ein, welche den Weg ei-
ner Selbstreflexion des Geistes beschreiben. Diesen Entwicklungsprozess des
Geistes liest Honneth als ein methodisch hierarchisch aufgebautes, reines
Reflexionsgeschehen in Form gedanklicher Ausdifferenzierungen. Erst das
schon vollstindig reflexive Bewusstsein vollzieht das intersubjektive Aner-
kennungsgeschehen in dem Augenblick, in dem es »sich in einer anderen
solchen Totalitit, Bewufitsein, sich als sich selbst erkennt«.” Nach Honneth
speist sich der materiale Gehalt von Hegels Philosophie ab hier, spitestens
aber mit der PhG vollstindig aus dem Muster einer reinen, monologischen
Fortbildung der Selbstbeziehung des Geistes. Trotzdem — und das wollen wir
gegen Honneths Lesart der zweiten Phase betonen — geht aus dieser Wendung
ein theoretischer Gewinn hervor, denn die subjekttheoretische Entwicklung
macht den Stellenwert der Anerkennung fiir die Konstitution von Subjektivi-
tit deutlich: »[Ilndem es [das Selbstbewusstsein] sich im Anerkennen reali-
siert, ist es aufgehoben; und es ist darin fiir sich selbst als ein Aufgehobenes;

12 Hegel 1967, 47.

13 Zu dieser zweiten Phase gehdren insbesondere: »System der spekulativen Philoso-
phie« (1803/1804), »Jenaer Realphilosophie« (1805/06).

14 Honneth 1994, 51f,, Einfligung A.B.

15 Hegel 1986e, 217.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat 83

es erkennt sich selbst als ein Aufgehobenes, denn eben es ist nur ALS AN-
ERKANNT.«*® Die Wendung zur Bewusstseinsphilosophie erlaubt es Hegel,
das Motiv der intersubjektiven Praxis mit der Konstitution von Subjektivitit
systematisch in Verbindung zu bringen.

Honneths Einwand itbersieht, dass Hegel mit der Wende zur Bewusstseins-
bzw. Subjektphilosophie zugleich ein neues Verstindnis subjektiver Frei-
heit entwickelt, die nicht mehr vollstindig in Vergemeinschaftung aufgeht.
Damit iibersieht Honneth eine entscheidende Neuerung des letzten Jenaer
Systementwurfs:

»In nichts kommt schlielich deutlicher zum Ausdruck, wie weit Hegel die
Sphare der Sittlichkeit inzwischen von aller Intersubjektivitat gereinigt hat,
[..] Hegel faRt den Handlungsbereich des Staates nicht, wie doch eigent-
lich zu erwarten gewesen wire, als den Ort einer Verwirklichung von sol-
chen Anerkennungsbeziehungen auf, die dem Individuum in seiner lebens-
geschichtlichen Einzigartigkeit Achtung verschaffen; dazu ist er deswegen
nichtin der Lage, weil er sich die sittliche Sphare im ganzen als eine Objek-
tivationsform der Selbstreflexion des Geistes vorstellt, so daf an die Stelle
von intersubjektiven Verhiltnissen durchgiangig die Beziehungen zwischen
einem Subjekt und seinen EntiufRerungsmomenten treten miissen.«'’

Spitestens ab der Phinomenologie des Geistes tritt Honneth zufolge in Hegels
Werk an die Stelle der vorgingigen intersubjektiven Praxis die monologische
Bildung einer Subjektivitit zu ihrer Selbstbewusstwerdung. Nun wollen wir
diesen Bruch gar nicht so sehr bestreiten, denn man kann Hegel so lesen,
dass er mit dem »System der spekulativen Philosophie« vorerst in Richtung
einer reinen Bewusstseinsphilosophie tendiert. Aber wir wollen diesen Bruch
mit Blick auf die dritte Phase'® anders deuten. Geht man davon aus, dass es
erst in der Phinomenologie des Geistes zum ausgearbeiteten Anerkennungsbe-
griff kommt, dann leitet Hegel mit der bewusstseinsphilosophischen Wende
den zweiten Teil einer Vorbereitung ein, um den systematisch ausgearbeite-
ten Anerkennungsbegriff letztendlich als Ko-Konstitution von intersubjekti-
ver Praxis und Subjektivitit in der Phinomenologie des Geist zu explizieren. In
Kampf um Anerkennung hilt Honneth die Phdanomenologie des Geistes jedoch fiir
irrelevant beziiglich eines Anerkennungsbegriffes:

16  Hegel 1986€, 223, Einfligung A.B.
17 Honneth 1994, 101f.
18  Zudieser dritten Phase gehort insbesondere die Phinomenologie des Geistes (1807).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Freiheit der Kritik

»Nun ist das damit umrissene Programm im Werke Hegels freilich nie tiber
die Schwelle von blofien Skizzen und Entwiirfen hinausgelangt; bereits in
der >Phdnomenologie des Geistes¢, mit deren Fertigstellung Hegel seine
schriftliche Tatigkeit in Jena beschliefdt, hat das Vorstellungsmodell eines
>Kampfes um Anerkennung< seine theorieprigende Bedeutung wieder
verloren.«'

Dies fithrt uns zu einer Kritik an Honneths Anerkennungsbegriff in systema-
tischer Hinsicht.

4.1.2. Axel Honneths Anerkennungsbegriff

Die von Honneth (im Rahmen einer kritischen Gesellschaftstheorie) konzi-
pierte intersubjektive Anerkennung umfasst drei Formen von Anerkennung:*°
Liebe, Recht und Solidaritit. Innerhalb dieser drei Sphiren entwickelt Hon-
neth einen Begriff reziproker Anerkennung, welche die Individualitit der
Subjekte formt. Mit jeder dieser Stufen von Anerkennung geht ein Gewinn
an selbstbestimmter Individualitit einher. In der Sphire der Liebe findet ein
wesentlich affektives Anerkennungsgeschehen statt, welches auf biologische
und kulturell geformte Bediirfnisse zielt und zwischen wenigen Subjekten,
beispielsweise in Eltern-Kind-Beziehungen oder erotischen Partnerschaften,
stattfindet.” Diese Stufe bildet eine Grundlage fiir die Individuierung der
Subjekte. In der zweiten Stufe wird dieses Verhiltnis auf beliebig viele
Interaktionspartner iibertragen und bewirkt die gegenseitige Anerkennung
als rechtlich Gleiche.?” In der dritten Stufe der Anerkennung geht es um die
Anerkennung der individuellen Eigenschaften und Eigenheiten der einzelnen
Subjekte als soziale Wertschitzung. Dabei erfihrt sich der Einzelne als be-
deutsam in Bezug auf die gemeinsame Praxis mit Anderen.”® Honneth weist
darauf hin, dass es sich bei Anerkennung immer um ein prekires Verhiltnis
handelt, indem er diesen drei Formen jeweils drei Formen von Missachtung
als verweigerte Anerkennung gegeniiberstellt, welche zu einem Kampf um
Anerkennung fithren konnen.

19  Honneth1994,12.

20  Vgl. Honneth 1994, 148ff.
21 Vgl. Honneth 1994, 153ff.
22 Vgl. Honneth 1994, 174ff.
23 Vgl. Honneth 1994, 196ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Neben den drei thematisierten Formen sind, nach Honneth, auch andere
intersubjektive Verhiltnisse moglich. Die drei Sphiren sind aber dahinge-
hend paradigmatisch, »daf} sie jeweils intern normative Prinzipien enthal-
ten, die unterschiedliche Formen der wechselseitigen Anerkennung begriin-
den«.* In diesem Sinne tragen die drei Formen zum Zustandekommen ei-
ner selbstbestimmten Selbstbeziehung und Individuierung der Subjekte bei,
indem mit jeder Stufe »ein weiterer Aspekt der menschlichen Subjektivitit
erschlossen«® wird.

Honneth unterscheidet bei der konstitutiven Funktion dieser Formen der
Anerkennung zwischen einem direkten und einem indirekten Sinn. Im direk-
ten Sinn werden die relevanten Eigenschaften des Subjekts itberhaupt erst er-
zeugt. Im indirekten Sinne werden sie nur aktualisiert. Sein Anerkennungs-
begrift zielt auf den indirekten Sinn: »In unseren anerkennenden Haltun-
gen reagieren wir angemessen auf evaluative Eigenschaften, die menschliche
Subjekte nach Mafigabe unserer Lebenswelt vorgingig schon besitzen, iiber
die sie freilich nur dann aktuell verfiigen kénnen, wenn sie sich mit ihnen
dank der Erfahrung jener Anerkennung auch identifizieren kénnen.«** Das
heifit die Eigenschaften des Subjekts sind vorgingig, werden aber erst durch
die intersubjektive Praxis der Anerkennung aktualisiert.”” Damit wird das

24  Honneth 2003, 168.
25  Honneth 2003, 169.
26  Honneth1994, 327.
27  Alexander Garcia Diittmann kritisiert Honneths Anerkennungsbegriff unter dem Ein-

fluss von Jacques Derrida (vgl. Diittmann 1997, 144ff.). Diese Kritik geht zuriick auf die
diskursethischen Ansitze vonJirgen Habermas, in deren Tradition Honneth steht, und
argumentiert, dass der Anerkennungsbegriff in dieser Konzeption Differenzen (zwi-
schen menschlichen Subjekten innerhalb einer Praxis, aber auch zwischen verschie-
denen kulturellen Praktiken) beseitigt und ein Primat der Einheit verfolgt, indem An-
erkennung darauf abzielt, eine Identitdt des Ganzen zu stiften. Symptomatisch inner-
halb der diskursethischen Tradition ist dafiir die mystische Setzung eines »einheitli-
chen Diskursuniversums« beziehungsweise eines »gemeinsamen Interpretationshori-
zontes« (Habermas 1993, 177f.). Bei Honneth dufert sich die Tendenz gegen die Diffe-
renz und fiir die allumfassende Einheit beispielsweise in seiner Idealisierung der Liebe
als harmonische Verschmelzung zweier Subjekte ohne dialektische Spannungen oder
Differenzen. Ein teleologischer geschichtlicher Prozess soll das Primat der Einheit her-
stellen, gleichzeitig stellt paradoxerweise die Einheit aber auch schon die Vorausset-
zung fiir gelingende Anerkennung dar. Symptomatisch dafiir ist, dass die individuellen
Eigenschaften der Subjekte schon vorhanden sein sollen und durch die Anerkennung
nur aktualisiert werden. Honneth setzt eine Einheit voraus, die er eigentlich erklaren
will. Letztendlich wird damit weder die Konstitution von Subjektivitat noch deren Ein-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

85


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Freiheit der Kritik

Subjekt in die Lage einer selbstbestimmten Position versetzt, weil es sich auf-
grund der Anerkennung mit diesen Eigenschaften auch zu identifizieren ver-
mag. In Honneths systematischem Bild sind Subjektivitit und intersubjekti-
ve Praxis vorgangig unabhingig voneinander, um nachtriglich in einer aner-
kennenden Aktualisierung aufeinander bezogen zu werden. Obwohl Honneth
in neueren Schriften seine Hegel-Lesart revidiert, hilt er an einer Trennung
zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis in Bezug auf die Konstitution
von Freiheit fest: »Erst muf} jenes Subjekt als in soziale Strukturen eingebun-
den gedacht werden konnen, die seine Freiheit garantieren, bevor es dann als
freies Wesen in Verfahren hineinversetzt werden kann, die iiber die Legitimi-
tit der gesellschaftlichen Ordnung wachen.«*® Freiheit hat ihren Ort hierbei
nicht innerhalb einer Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis, sondern auf
der Seite der institutionellen Praktiken. Subjekte konnen nur frei sein, wenn
die sozialen Praktiken, an denen sie teilnehmen, bereits frei sind, das heifst
wenn die sozialen Praktiken die Anerkennungsbeziehungen der daran teil-
nehmenden Subjekte erméglichen.

Dagegen wollen wir im Folgenden zeigen, dass in der Phdnomenologie des
Geistes eine materiale Ko-Konstitution von Subjektivitit und intersubjektiver
Praxis in Bezug auf Freiheit als Selbstbestimmung entwickelt wird.” Vor-
gingig zu dieser Ko-Konstitution ist weder Subjektivitit noch intersubjekti-
ve Praxis. Die Ko-Konstitution vollzieht sich auf Ebene des absoluten Geistes
im reflexiven Selbstverstindnis von Subjekt und Praxis und setzt dabei weder
Subjektivitit noch intersubjektive Praxis voraus. Als Einstieg fiir eine solche
Lesart bietet sich das Kapitel »A. Selbstindigkeit und Unselbstindigkeit des

heit erlautert. An die Stelle einer monologischen Subjektivitit wird somit eine ideali-
sierte Intersubjektivitit gesetzt, die als »die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer
Stimmen« (Habermas 2009, 117) nicht weniger Kritik verdient als die von Habermas
und Honneth kritisierten metaphysischen Subjektphilosophien. Die Hypostasierung
der Einheit verliert die konkret-spezifischen Kontexte aus dem Blick und abstrahiert
damit von aller Differenz. Leider bietet Diittmann im Gegenzug keine bessere Lesart
Hegels an, sondern formuliert eine sehr einseitige Kritik in Bezug auf den Text Hegels
(vgl. Duttmann 1997, 184ff.).

28  Honneth 2011, 108f.

29  Systematisch grenzen wir uns damitvon allen drei Freiheitsbegriffen ab, die Honneths
Typologie anbietet (vgl. Honneth 2011, 33-118). Freiheit der Kritik ist keine>soziale Frei-
heit¢, welche die Realisierung von Freiheit innerhalb der sozialen Strukturen voraus-
setzt. Weder ist Freiheit der Kritiksreflexive Freiheit, welche eine universelle Vernunft
voraussetzt, noch>negative Freiheit¢, welche als Unabhédngigkeit von sozialen Normen
aufzufassen wire.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Selbstbewuftsein; Herrschaft und Knechtschaft« zwar an, wichtiger als die
weitldufig rezipierte Dialektik zwischen Herr und Knecht scheint dabei aber
der darauf hinfithrende Vorspann am Anfang des Kapitels zu sein, in dem
Hegel den »reine[n] Begriff des Anerkennens«*® darstellt. Mit der Einfithrung
des reinen Begriffs des Anerkennens gibt Hegel eine formale Vorschau oder
Anzeige auf das, was er dann im weiteren Verlauf des Buches mit Inhalt zu
fullen gedenkt.” Daran ist plausibel zu machen, dass sich die Explikation des
Anerkennungsbegriffs nicht auf den Abschnitt zur Herr-Knecht-Dialektik be-
schrinken kann. Wir erhalten hier einen Ausblick auf das Geist-Kapitel der
Phinomenologie. Hegel kiindigt in Bezug auf den reinen Begriff des Aner-
kennens Folgendes an: »Was fiir das Bewuf3tsein weiter wird, ist die Erfah-
rung, was der Geist ist, diese absolute Substanz, welche in der vollkomme-
nen Freiheit und Selbstindigkeit ihres Gegensatzes, namlich verschiedener
fiir sich seiender SelbstbewufStsein[e], die Einheit derselben ist; Ich, das Wiy,
und Wir, das Ich ist.«** Dieses Bild wird nicht im Kapitel zum Selbstbewusst-
sein erreicht, sondern erst am Ende des Geist-Kapitels vollkommen entfaltet.
So fasst Hegel auch erst am Ende des Geist-Kapitels die systematische Ent-
wicklung folgendermaflen zusammen: »ein gegenseitiges Anerkennen, wel-
ches der absolute Geist ist«.”* Durch die formale Vorschau, ohne das Geist-
Kapitel selbst befragt zu haben, lisst sich damit sehen, dass Honneth den
Anerkennungsbegriff in der PhG falsch verortet, wenn er schreibt:

»[D]ie sPhdnomenologie des Geistes< beladfst dem Kampf um Anerkennung,
der bislang doch die moralische Bewegungskraft gewesen war, die den Ver-
gesellschaftungsprozef des Geistes durch alle Stufen hindurch vorangetrie-
ben hatte, nur noch die einzige Funktion der Bildung des Selbstbewufitseins;
auf diese eine, in der Herr-Knecht-Dialektik reprisentierte Bedeutung ein-
geschrinkt, wird der Kampf zwischen den um Anerkennung ringenden Sub-
jekten Gberdies so eng mit der Erfahrung der praktischen Bestdtigung in
der Arbeit verkn(pft, daf seine eigensinnige Logik beinahe vollkommen aus
dem Blick geraten mufite.«<**

Die Explikation des Anerkennungsbegriffs kann sich letztendlich auch nicht
nur auf die Herr-Knecht-Dialektik beschrinken, weil das Anerkennungsge-

30 Hegel, PhG,147.

31 Vgl. Bertram 2017, 105 und 246.
32 Hegel, PhG, 145.

33 Hegel, PhG, 493.

34  Honneth1994,104.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

87


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Freiheit der Kritik

schehen in diesem Abschnitt der PhG klar am asymmetrischen Verhaltnis
zwischen Herr und Knecht scheitert, wie Hegel schreibt: »Aber zum eigent-
lichen Anerkennen fehlt das Moment, daf}, was der Herr gegen den Anderen
tut, er auch gegen sich selbst, und was der Knecht gegen sich, er auch gegen
den Anderen tue. Es ist dadurch ein einseitiges und ungleiches Anerkennen
entstanden.<** Gelingende Anerkennung kommt hier nicht zustande. Hegel
arbeitet in der PhG mindestens bis zum Ende des Geist-Kapitels an einem
positiven Begriff von Anerkennung weiter. Anhand des Geist-Kapitels werden
wir die Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Pra-
xis als Unmittelbarkeit, Entfremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und
Aneignung beschreiben. Das Religionskapitel expliziert das schon im Geist-
Kapitel angelegte Moment von Reflexivitit, und das Kapitel zum absoluten
Geist verdeutlicht, dass die Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver
Praxis auf Ebene des reflexiven Selbstverstindnisses einsichtig ist.

4.1.3. Zur Methode der Phdnomenologie des Geistes

Honneths einseitige Lektiire betrifft auch sein Verstindnis der Methode
der Phinomenologie. Seine Annahme, dass die Phéinomenologie eine reine
Bewusstseinsphilosophie als Monolog des Selbstbewusstseins darstelle, gilt
nur, wenn man annimmt, dass Hegel eine kontinuierliche Entwicklungslogik
des Geistes nachzeichnet, bei der die Abfolge der betrachteten Verhiltnisse
als eindimensionale Hierarchie zu verstehen ist und die vorangegangenen
Momente letztendlich irrelevant fiir das Gesamtbild sind.** Dagegen spricht
die in der Vorrede der Phéinomenologie des Geistes hervorgehobene Kreisfor-
migkeit der dialektischen Darstellung, die es erlaubt, die gesamte Exposition
als fortschreitende Freilegung der untereinander vermittelten Vorausset-
zungen, das heifdt das spiter Verhandelte als Bedingung des Fritheren und

35 Hegel, PhG, 152.

36 Wir lesen die Phinomenologie des Ceistes so, dass der Gang eines Bewusstseins durch
verschiedene Wissenskonzeptionen hin zu einem Gesamtbild beschrieben wird. Diese
Bewegung wird dabei durch das Scheitern der jeweils einen Wissenskonzeption und
die Notwendigkeit einer neuen Konzeption getrieben. Die Wissenskonzeptionen des
Bewusstseins scheitern an sich selbst, das heif’t an ihrem eigenen Anspruch, Wissen
durch eine bestimmte Konzeption zu erlautern. Wir werden darauf im Kapitel 4.2.6.1.
zuriickkommen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

umgekehrt zu lesen.’” Dass Honneth die Ko-Konstitution von Subjekt und
intersubjektiver Praxis im Geist-Kapitel nicht sehen kann, liegt daher auch
an seinem Verstindnis der Methode der PhG:

»Hegel unterwirft sich dem Zwang, auch in die soziale Organisationsform
des sittlichen Gemeinwesens jenes hierarchische Schema des Ganzen und
seiner Teile hineinprojizieren zu miissen, nach dem er sich bereits dessen
Konstitution in einem Akt der Reflexion des Geistes auf seine eigenen Ent-
duRerungsmomente zurechtgelegt hat.<?®

Die Phinomenologie vollzieht sich nicht als ein eindimensionaler, monologi-
scher Entiuflerungs- und Reflexionsprozess des Geistes. Nur auf den Aner-
kennungsbegriff bezogen sind die verschiedenen Aspekte, die vom Selbstbe-
wusstseinskapitel bis zum Ende des Geist-Kapitels expliziert werden, weder
chronologisch noch konstitutionslogisch in einer eindimensionalen Abfolge
zu begreifen. Vielmehr sind die einzelnen Teile gleichzeitige Momente ei-
nes Gesamtbildes der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis, die Hegel aber
schon aus Darstellungsgriinden in analytischer Abstraktion nur als Aufeinan-
derfolge beschreiben kann.

Der Aufbau des Geist-Kapitels verweist auf die Struktur der Zweiten Na-
tur. In jedem der Unterkapitel (A., B., C.) tauchen alle Momente der Struktur
auf, was symptomatisch dafiir steht, dass sich die Momente nicht voneinan-
der trennen lassen, da sie im Gesamtbild vermittelt sind. Betont sei hier also,
dass es, aufgrund der Vermittlung der Momente im Gesamtbild, weder Ge-
wohnbheit als solche noch Reflexivitit als solche gibt. Die Trennung ist eine
analytische Abstraktion. Betont sei dies besonders deshalb, weil es sich aus
Griinden der Darstellung im Folgenden nicht vermeiden lassen wird, die Mo-
mente erst einmal getrennt voneinander zu beschreiben. Erinnert sei hier an
Hegels (methodische) Metapher des Kreises von Voraussetzungen eines Phi-
nomens, der sich schliefdt. Im Gesamtbild als geschlossenem Kreis sind die
Voraussetzungen vermittelt. Aus Darstellungsgriinden verschiebt Hegel in je-
dem Unterkapitel den erliuternden Fokus auf ein anderes Moment, nichts-
destotrotz gibt es Uberschneidungen und Wiederholungen zwischen den Un-

37 Vgl. Hegel, PhG, 23. Aus einer solchen Perspektive ldsst sich der Anfang beim einsa-
men Bewusstsein eher als — mit Theunissen gesprochen —»kritische Darstellung« der
Transzendentalphilosophie verstehen, deren immanente Kritik Hegel schlie3lich zu
einer Betrachtung der darin notwendig vorausgesetzten sozialen Verhiltnisse fiihrt
(vgl. Theunissen 1980, off.).

38  Honneth 1994, 98.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

89


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Freiheit der Kritik

terkapiteln. In den auf A. folgenden Unterkapiteln kommt prinzipiell nichts
Neues hinzu, sondern schon vorher implizite Punkte werden aus- und wei-
tergefithrt. Hegel beschreibt keine Entwicklungsgeschichte, in welcher Pha-
sen durchlaufen und zuriickgelassen werden, sondern es gilt seine Methode
als (dialektische) Aufhebung verschiedener Teile eines Ganzen in ein Gesamt-
bild zu verstehen. In der PhG greifen historisch-genetische und analytisch-
systematische Uberlegungen ineinander. Systematische Punkte sind im Bei-
spiel anschaulich und gleichzeitig von diesem material-historischen Beispiel
nicht zu trennen. Die systematische Ebene existiert nicht unabhingig von
ihrer materialen Konkretion in einer historischen Welt, auch wenn Beispiele
fir ein und dieselben systematischen Punkte jeweils verschiedene sein kon-
nen. Die materiale Konkretion einer bestimmten historisch-kulturellen Pra-
xis einer Gesellschaft korrespondiert mit einem je bestimmten Verhiltnis der
Momente der Zweiten Natur zueinander. Beides ist nicht unabhingig von-
einander zu denken.

Wir werden Hegel einerseits im Verlauf der Explikation folgen, uns aber
mit Blick auf die Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit die Verkniip-
fung zwischen (historischer) Genese und (analytischer) Systematik in einer
Weise zu eigen machen, die gegen eine bestimmte Lesart Hegels spricht. Die
Lesart, gegen die wir uns damit wenden, versteht die Entwicklungsgeschich-
te der Phanomenologie des Geistes so, dass sie auf einen Punkt der vollstindigen
und abgesicherten Realisierung von Freiheit (respektive der Verniinftigkeit
unserer Praktiken) zustrebe. In der hier ausgearbeiteten Lesart ist der Ziel-
punkt vielmehr ein Gesamtbild von Momenten, das auch gegenliufige Be-
wegungen einschlief8t. Die Stufen der Genese verstehen wir als analytische
Abstraktion aus diesem Gesamtbild; sie werden durch historische Situatio-
nen veranschaulicht. Diese Stufen werden aber nicht iiberwunden, sondern
im Gesamtbild in anderer Form aufgehoben. Es besteht somit die Gefahr des
sRitckfalls< in diese defizitiren Formen von Freiheit. Diese Arbeit behandelt
die zwei schon genannten Gefahren ausfiihrlich, nimlich blinde Gewohnheit
und leere Reflexivitit. Der Fall der Kollision ist eine dritte Gefahr, die im Rah-
men dieser Arbeit aber nicht ausfithrlich besprochen werden soll.>* Praktisch

39  Wirwerden den Fall der Kollision weder in der gleichen Weise noch genauso ausfiihr-
lich behandeln wie blinde Gewohnheit und leere Reflexivitat. Im Gesamtbild handelt
es sich um moderne Praktiken, welche Freiheit der Kritik als immanenten Mafistab
haben. In analytischer Abstraktion aus diesem Bild kann man von Kollision als gewalt-
samer Kritik sprechen. Wirwerden dies anhand der Tragodie um Antigone veranschau-
lichen. Zwischen Kreon und Antigone gibt es keinen reflexiven Konflikt, sondern eine

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ist dieses Scheitern oder dieses Missverstindnis, weil das falsche Verstind-
nis von Freiheit der Praxis die Kehrseite des praktischen Scheiterns dieser
Freiheit darstellt: Indem wir Freiheit falsch verstehen, scheitert Freiheit, und
indem Freiheit scheitert, verstehen wir sie falsch. Moglich ist diese Gefahr des
praktischen Missverstindnisses gerade durch die Genese der Formen unserer
Freiheit im Zusammenspiel von Selbst- und Fremdbestimmung. Wir werden
die Verschriankung von Genese und Systematik so lesen, dass sie uns auf die
Gefahren aufmerksam macht.

4.2. Momente der intersubjektiven Bewegung der Freiheit der
Kritik

Expliziert wird im Folgenden die Struktur der Ko-Konstitution von Subjekti-
vitit und intersubjektiver Praxis. Man kénnte dabei beispielsweise von Ge-
schichte, Vernunft oder Geist sprechen. In der Terminologie dieser Arbeit
wird diese Struktur aber — an McDowell anschliefend - als Zweite Natur be-
zeichnet. Die Struktur der Zweiten Natur wird als ein Gesamtbild unterein-
ander vermittelter Momente dargestellt. Das Gesamtbild ist die Bewegung
der Zweiten Natur. Aus dieser Bewegung entspringt die Freiheit der Zweiten
Natur. Trotz der Tatsache, dass wir den Begriff der Zweiten Natur anhand
von Hegels Geist-Kapitel in der PhG entwickeln werden, wollen wir nicht die
These vertreten, dass Hegel mit seiner eigenen Verwendung des Begriffs ei-
ner Zweiten Natur das meint, was wir im Folgenden ausbuchstabieren. Den
Begriff der Zweiten Natur verwenden wir im Anschluss an die systematische
Stelle, die dieser in der Philosophie John McDowells einnimmt. Ziel ist es,
diesen Begriff kritisch-konstruktiv zu erweitern. Mit der Explikation der Mo-
mente der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis verlassen wir die primir
erkenntnistheoretische Sicht McDowells und erweitern diese um eine sozial-
philosophische Hinsicht. Das, was wir unter Freiheit verstehen, ist in diesem
Zusammenhang an die Normen einer intersubjektiven Praxis gebunden. Wir

gewaltsame Kollision. Solche Formen von gewaltsamer Kritik sind beispielsweise in
Praktiken der Bestrafung realisiert. Hier konnte man einwenden, dass Praktiken der
(gewaltsamen) Bestrafung beispielsweise durch erziehende oder strafrechtliche Ur-
teile letztendlich in Selbstkritik minden missen, um nachhaltig praktisch wirksam
zu sein.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

9


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Freiheit der Kritik

werden durch die Einbettung in eine intersubjektive Praxis McDowells grund-
legende These, dass in der empirischen Anschauung begriffliche Vermdgen
passiv aktualisiert werden, mittels der Rede von einem Zusammenspiel un-
mittelbarer Gewohnheit und reflexiver Aneignung erliutern und damit in so-
zialphilosophischer Hinsicht itber McDowell hinausgehen. Ziel ist es dabei,
eine Antwort auf das >Kantische Paradox< zu geben. In einem ersten Schritt
werden wir herausstellen, inwieweit Selbstbestimmung durch intersubjekti-
ve Normen vermittelt und somit nicht blofRe Willkiir ist. Dies nimmt Bezug
auf die eine Seite des Paradoxes. Gleichzeitig setzen wir uns damit aber ei-
nem Einwand aus Perspektive der anderen Seite des Paradoxes aus. Dieser
Einwand besagt, analog zu unserem Einwand gegen die Position McDowells,
dass Selbstbestimmung in blofle Fremdbestimmung miinde. Daher gilt es in
einem zweiten Schritt zu zeigen, inwieweit aufgrund der Vermittlung von
Selbstbestimmung durch die Normen der intersubjektiven Praxis auch die
Kritik an diesen Normen auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Na-
tur moglich wird. Wir werden dies durch einen Begriff immanenter Kritik er-
lautern. Unsere kritisch-konstruktive Erweiterung des Ausgangspunktes, den
wir mit McDowell gezeichnet haben, bedarf in sozialphilosophischer Hinsicht
sowohl des ersten als auch des zweiten Schrittes. Der zweite Schritt bereitet
zugleich die kritisch-theoretisch erweiternde Hinsicht vor.

In analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild beginnen wir mit dem
Moment der Gewohnheit der Zweiten Natur und folgen danach vorerst der
Entwicklung des Geist-Kapitels, welches in Uberblendung von (historischer)
Genese und (analytischer) Systematik verliuft. Auf Gewohnheit folgt das Mo-
ment der Entfremdung durch Widerspruch. In Abweichung von der Reihen-
folge des Hegelschen Textes werden wir das Kapitel zur Religion mit in die
Erliuterungen einbeziehen, und zwar im Anschluss an unsere Ausfithrungen
zum Moment von Entfremdung durch Widerspruch. Der Grund dafiir ist,
dass im Religionskapitel auf das aus der Entfremdung resultierende Moment
von Reflexivitit beziehungsweise reflexivem Selbstverstindnis der Zweiten
Natur fokussiert wird. Fiir die Erliuterung expliziter Reflexivitit als imma-
nenter Kritik im Moment der Aneignung werden wir auflerdem auf die Me-
thode der Phianomenologie des Geistes als solche zuriickgreifen, wie sie von Hegel
in der Einleitung vorgestellt wird. In zwei eingeschobenen Kapiteln themati-
sieren wir letztendlich auch die Gefahren innerhalb der Freiheit der Kritik.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

4.2.1. Gewohnheit

Im Unterkapitel »A. Der wahre Geist. Die Sittlichkeit« legt Hegel den Fokus
auf das Moment der unmittelbaren Gewohnheit der Zweiten Natur und zeigt
dabei, wie es zur Entfremdung (Hegel spricht von >Entzweiung<) von dieser
Unmittelbarkeit kommt.*®> Normativitit (Hegel spricht von Geist als »d[em]
bekannte[n] Gesetz und d[er] vorhandene[n] Sitte«*") bestimmt hierbei den
Zusammenhang zwischen intersubjektiver Praxis und Subjektivitit unmittel-
bar in Form alternativloser Regeln. Regeln werden nachvollzogen, ohne dass
es Alternativen oder die Méglichkeit zur Kritik gibt. Normen hingegen schlie-
Ben Alternativen und die Moglichkeit zur Kritik ein. Normen und Regeln
sind sowohl erkenntnistheoretische Orientierungen beziehungsweise Festle-
gungen dafiir, einen Gegenstand als einen bestimmten Begriff zu erfassen,
als auch handlungspraktische Orientierungen beziehungsweise Festlegungen
dafiir, in einer Situation auf bestimmte Weise zu handeln. Normativitit be-
stimmt unseren (praktischen und theoretischen) Welt- und Selbstbezug ins-
gesamt. Im Gesamtbild der Zweiten Natur, in dem alle Momente aufgehoben
sind, gibt es keine Regeln, wie wir noch sehen werden. Betrachtet man in
analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild nur das Moment der Unmittel-
barkeit als solches, stehen Subjekte unmittelbar in den Regeln der Praxis und
folgen ihr distanzlos, das heifdt ohne Alternativen oder kritische Reflexions-
moglichkeit beziiglich der eigenen Befolgung der Regeln. Die Regeln der un-
mittelbaren Gewohnheit kénnen nicht in Frage gestellt werden. Es gibt keine
Distanz zwischen Subjekt und Regel. Regeln kénnen nicht als Regeln themati-
siert werden. Das Subjekt hat in diesem Moment weder eine selbstbestimmte
Stellung innerhalb der Praxis noch kann es sich auf das normative Geschehen
der Praxis reflexiv beziehen. Onto- und Phylogenese stehen hier im Zusam-
menhang. Der Vorgang des Ubergangs von Natur zu Gewohnheit findet durch
die Einfithrung des Subjekts in eine intersubjektive Praxis statt. Eine solche
Einfithrung wiederum findet als Disziplinierung durch Wiederholung statt.
Innerhalb dieses Vorgangs wird aus der Perspektive des Subjekts blofe Natur
bedeutsam. Blofle Natur hat als solche keine normative Bedeutsamkeit. Aus
der Perspektive der intersubjektiven Praxis ist Natur schon immer bedeut-

40 Dievorliegende Analyse des Geist-Kapitels ist wesentlich beeinflusst von Georg Bert-
rams Kommentar zur Phdnomenologie des Geistes, vgl. dazu Bertram 2017, 160ff.
41 Hegel, PhG, 329.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

93


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Freiheit der Kritik

sam, das heifdt in dieser Perspektive gibt es keine erste Natur als solche.*
Fir das Subjekt ist die Einfithrung in die Regeln der Praxis die Bedingung
fiir einen normativ bedeutsamen Bezug zur Welt und zu sich selbst. Diese Art
der Disziplinierung stabilisiert unseren Selbst- und Weltbezug. Ein Beispiel
ist die Klavierspielerin, welcher durch die Einfithrung in die Praxis des Kla-
vierspielens das Spielen des Instrumentes zur Gewohnheit werden muss. Auf
dieses Beispiel wollen wir uns im Folgenden zur Veranschaulichung verschie-
dentlich beziehen. Das Beispiel des Klavierspielens ist das Beispiel einer is-
thetischen Praxis. Mit der Wahl genau dieses Beispiels soll ein systematischer
Punkt angedeutet werden. Asthetische Praktiken, begriffen als Selbstverstin-
digungspraktiken, sind nicht grundlegend getrennt von alltiglichen Prakti-
ken.® Vielmehr kénnen isthetische Praktiken als paradigmatisches Beispiel
fir das Verstindnis unserer modernen Praktiken im Allgemeinen herange-
zogen werden, denn sie veranschaulichen bestimmte systematische Punkte
besonders gut. Damit ist gleichzeitig ein Kontinuum moderner Praktiken an-
gedeutet, das besagt, dass unsere alltiglichen Praktiken dsthetischer sind, als
wir oftmals denken, beziehungsweise dass unsere dsthetischen Praktiken all-
taglicher sind, als es scheint. Dies lisst sich aber erst aus dem Gesamtbild
der Zweiten Natur verstindlich machen, in welchem unmittelbare Gewohn-
heit und reflexive Aneignung auf Ebene der Selbstverstindigung vermittelt
sind. (Wir werden darauf im Kapitel 4.2.4. zuriickkommen.)

Im Moment der Gewohnbheit zeigt sich ein ko-konstitutiver Zusammen-
hang zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis. Hegel veranschaulicht
diesen Zusammenhang im Moment der Gewohnheit anhand zwei verschiede-
ner normativer Ordnungen, nimlich des »géttlichen« und des »menschlichen
Gesetzes«. Das gottliche Gesetz, welches innerhalb der Familie seinen Aus-
gangspunkt nimmt, hat das »individuelle Fiirsichsein« zum Gegenstand, das
heifdt sein »positiver Zweck ist der Einzelne als solcher«.** Das menschliche

42 Heidegger redet dabei von einem »apriorischen Perfekt« (vgl. Heidegger, SuZ, 85). Die
Frage nach dem Anfang dieser Tatsache (also die Frage danach, wie Geist in die Welt
gekommen ist) hilt McDowell fiir berechtigt, aber nicht philosophisch relevant bzw.
weiterfithrend. Antworten auf diese Frage konnen beispielsweise evolutionsbiologisch
sein (vgl. McDowell 1996, 123ff.).

43 Vgl. dazu auch: »Kunst ist vielmehr als eine bestimmte Praxis der selbstgesetzten Be-
stimmung alltidglicher Praktiken zu begreifen. Als eine solche Praxis gehort sie dem
Alltag an. Der Alltag ist auch von den Pragungen bestimmt, die er durch kiinstlerische
Praktiken erfihrt« (Bertram 2009, 215).

44  Hegel, PhG, 330f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Gesetz ist die sittliche Staatsmacht oder Regierung und hat das Allgemei-
ne zum Gegenstand. Dieses Gesetz ist »das allgemeine Werk, das sich durch
das Tun Aller und Jeder als ihre Einheit und Gleichheit erzeugt«,* wobei die
normative Ordnung von allen differenz- und alternativlos geteilt wird. Au-
Rerhalb dieser gemeinsam geteilten Ordnung als idealer und differenzloser
Einheit gibt es fiir das menschliche Gesetz keine Normativitit. Das mensch-
liche Gesetz abstrahiert von allen individuellen Eigenschaften des Subjekts.
Familie und Regierung sind unterschiedliche Arten normativer Ordnung, die
im Gegensatz zueinander stehen, denn die sittliche Handlung bezieht sich
nur entweder auf den Einzelnen oder aber auf ihn als Allgemeinen. Dabei
lasst sich der Gegensatz einmal intersubjektiv darauf perspektivieren, dass
sich das menschliche Gesetz des (sittlich homogenen) Volkes auf eine gemein-
sam geteilte Ordnung bezieht, die fiir alle gleich (das heif3t allgemein) ist,
wihrend im Gegensatz dazu das gottliche Gesetz (der natiirlichen Verwandt-
schaft der Familie) das je Individuelle des Einzelnen zum Gegenstand hat.
Aus einer anderen und zwar intrasubjektiven Perspektive steht der Gegen-
satz fiir den Dualismus von sittlicher Pflicht beziehungsweise Verniinftigkeit
(menschliches Gesetz) und natiirlichen Leidenschaften oder Trieben (géttli-
ches Gesetz). Damit finden wir zum einen den intersubjektiven Zusammen-
hang zwischen Einzelnem und Gemeinschaft und zum anderen den intrasub-
jektiven Zusammenhang zwischen Natiirlichkeit und Verniinftigkeit. Neben
dem Gegensatz besteht aber gleichzeitig ein konstitutives Abhingigkeitsver-
hiltnis zwischen den beiden Ordnungen, denn die Individualitit des Einzel-
nen, welche in der Familie zihlt, ist der konstituierende Grund fiir das Volk.
Das staatliche Gemeinwesen ist darauf angewiesen, den Einzelnen in und
fiir das Allgemeine zu erziehen. Dazu muss sich das staatliche Gemeinwesen
negativ gegen das familiire Gesetz verhalten. Das sittliche Gemeinwesen ver-
allgemeinert den Einzelnen und ist darin eine Gewalt gegen die individuelle
Selbstbestimmung, um den Einzelnen »nicht in dieses Isolieren einwurzeln
und festwerden, hierdurch das Ganze auseinanderfallen und den Geist ver-
fliegen zu lassen«.*® Der Einzelne in seiner Individualitit ist dem sittlichen
Volk (dem menschlichen Gesetz) zwar fremdartig, aber dennoch nicht dufler-
lich, sondern ein konstitutiver Teil von ihm. Andererseits hingen der Einzelne
und die Familie vom Gemeinwesen ab:

45  Hegel, PhG, 325.
46  Hegel, PhG, 335.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

95


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Freiheit der Kritik

»Der Mann wird vom Familiengeiste in das Gemeinwesen hinausgeschickt
und findet in diesem sein selbstbewufites Wesen; wie die Familie hierdurch
in ihm ihre allgemeine Substanz und Bestehen hat, so umgekehrt das Ce-
meinwesen an der Familie das formale Element seiner Wirklichkeit und an
dem gottlichen Gesetze seine Kraft und Bewdhrung. Keins von beiden ist al-
lein an und fiir sich«.#

Es besteht ein ko-konstitutives Verhiltnis zwischen menschlichem und gott-
lichem Gesetz. Der normativ bedeutsame Welt- und Selbstbezug Einzelner ist
nicht unabhingig von einer intersubjektiven Praxis, und diese Praxis ist nicht
unabhingig vom normativ bedeutsamen Welt- und Selbstbezug Einzelner.
Im Moment der Gewohnheit ist dieses Verhaltnis zwischen Subjektivitit
und intersubjektiver Praxis als unmittelbares ein widerspruchsfreies: »Das
sittliche Reich ist auf diese Weise in seinem Bestehen eine unbefleckte, durch
keinen Zwiespalt verunreinigte Welt. Ebenso ist seine Bewegung ein ruhi-
ges Werden der einen Macht desselben zur anderen, so daf jede die andere
selbst erhilt und hervorbringt.«** Auf die beiden verschiedenen Perspekti-
vierungen des Gegensatzes zwischen den Ordnungen bezogen heifdt das: »Es
gibt daher nicht das schlechte Schauspiel, sich in einer Kollision von Leiden-
schaft und Pflicht, noch das Komische, sich in einer Kollision von Pflicht und
Pflicht zu befinden - einer Kollision, die dem Inhalte nach dasselbe ist als
die zwischen Leidenschaft und Pflicht.«* In der Unmittelbarkeit dieses Mo-
ments gibt es weder einen intrasubjektiven Widerspruch zwischen sittlichen
Pflichten und natiirlichen Leidenschaften noch einen intersubjektiven Wider-
spruch zwischen verschiedenen sittlichen Pflichten beziehungsweise gesell-
schaftlich-normativen Ordnungen. Widerspruch kann grundsitzlich in einer
unproduktiven Kollision als unbestimmte Negation und in einem produktiven
Konflikt als bestimmte Negation auftreten. Hier jedoch gibt es weder Kollisi-
on noch Konflikte. In diesem Zustand des »ruhigen Gleichgewichts aller Tei-
le«*® sind nur die passiven Dimensionen des menschlichen Weltbezugs auf-
gezeigt und das Subjekt hat keine selbstbestimmte Stellung (Hegel spricht
von Individualitit — wir werden terminologisch von Selbstbestimmung als
Selbstbestimmung innerhalb der intersubjektiven Praxis sprechen). Gewohn-
heit driicke sich in passiver Teilhabe an der intersubjektiven Praxis aus. Dabei

47  Hegel, PhG, 339.
48  Hegel, PhG, 341.
49  Hegel, PhG, 342f.
50 Hegel, PhG, 340.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

gibt es keine Distanz zwischen dem Subjekt und der Normativitit der Praxis.
Da das Subjekt im regelhaften Nachvollzug aufgeht, gibt es auch keine Mog-
lichkeit der Kritik. Beriicksichtigt man nur dieses Moment der Zweiten Na-
tur, lasst sich nicht von reflexiven Handlungen sprechen, da reflexive Hand-
lungen Aktivitit als Selbstbestimmung innerhalb der intersubjektiven Praxis
bedeuten. Hegel schreibt: »Es ist noch keine Tat begangen.«”* Das »Handeln«
der Subjekte, welche in der jeweiligen normativen Ordnung aufgehen, gleicht
dem fremdbestimmten Geschehen vorprogrammierter Automaten, die nach
festlegenden Regeln passiv agieren. Innerhalb dieses Moments der Zweiten
Natur gibt es fiir die Subjekte keine Moglichkeit der Thematisierung der Nor-
men. Es gibt keine reflexive Bezugnahme und keine Moglichkeit zur kriti-
schen Auseinandersetzung. Die Moglichkeit der gerichteten Verinderung ei-
ner Praxis wird durch dieses Moment nicht verstindlich.

Diese Konzeption von unmittelbarer Gewohnheit fasst nicht das Gesamt-
bild des Zusammenhangs zwischen Subjektivitit und intersubjektiver Pra-
xis. Hegel veranschaulicht am Beispiel der beiden Ordnungen von géttlicher
und menschlicher Normativitit, wie sich diese Beschreibung unserer empi-
rischen Praxis sowie unseres Selbstverstindnisses als sich selbst widerspre-
chend zeigt. Das ruhige Gleichgewicht scheitert in dem Moment, in dem eine
Handlung beide Ordnungen tangiert und einen Widerspruch zwischen den
Ordnungen aufzeigt. In diesem Fall scheitert die fremdbestimmende Regel-
haftigkeit der Regel, denn es ist nicht klar, welcher Regel die Handlung zu
folgen hat. Es gibt Alternativen, die im Widerspruch miteinander stehen. Die
Entscheidung zwischen den Alternativen ist nicht durch eine fremde Autori-
tit vorprogrammiert, sondern muss aktiv (selbstbestimmt)** getroffen wer-
den. Der Grund fir die Moglichkeit dieses Widerspruchs liegt in der Ent-
gegensetzung und gleichzeitigen konstitutiven Angewiesenheit der beiden
Ordnungen aufeinander beziehungsweise in der grundsitzlichen Verschie-
denheit der beiden Ordnungen und ihrer gleichzeitigen Gleichberechtigung.
Hegel formuliert es so:

51 Hegel, PhG, 342.

52 Vorerst werden wir von einer aktiven Dimension der Handlung/des Weltbezugs spre-
chen beziehungsweise von Aktivitit als (Modus der) Selbstbestimmung. Realisiert
wird Selbstbestimmung insgesamt erst im Gesamtbild der Zweiten Natur und in Ver-
kniipfung mit Selbstkritik: Selbstbestimmung bedeutet nicht nur aktive Teilhabe, son-
dern kritische Teilhabe an der Praxis.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

97


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Freiheit der Kritik

»Hierdurch nun, daR einesteils die Sittlichkeit wesentlich in dieser unmit-
telbaren Entschiedenheit besteht und darum fiir das Bewuftsein nur das eine
Cesetz Wesen ist, andernteils, dafs die sittlichen Machte in dem Selbst des
Bewufitseins wirklich sind, erhalten sie die Bedeutung, sich auszuschliefien
und sich entgegengesetzt zu sein; [...]. Das sittliche Bewufitsein [...] ist fir es
nicht die gleiche Wesenheit beider; der Gegensatz erscheint darum als eine
ungliickliche Kollision der Pflicht nur mit der rechtlosen Wirklichkeit.«*

Aus Sicht der einen Ordnung hat die andere eine grundsitzlich andere nor-
mative Verfasstheit. Diese andere Verfasstheit hat aus Sicht der entgegen-
gesetzten Ordnung keine normative Geltung. Jede Ordnung hat fir sich den
Anspruch unbedingt zu gelten. So sich die Ordnungen innerhalb einer Hand-
lung tangieren, zeigt sich der Widerspruch. Dieser Widerspruch ist zunichst
Kollision. In der unmittelbaren Sittlichkeit kommt es daher zur Tragodie.
In Hegels paradigmatischem Beispiel besteht der Widerspruch in Bezug auf
die Handlung der Bestattung des Toten zwischen der gemeinsam geteilten
Sittlichkeit des menschlichen Gesetzes und der Aktivitit (als Selbstbestim-
mung des Einzelnen) des gottlichen Gesetzes. Ausgangspunkt der Handlung
des Einzelnen, welche durch das Gemeinwesen verallgemeinert wird und mit
diesem im Gegensatz steht, ist die Familie, welche den Einzelnen jenseits je-
der sittlichen Beurteilung in seiner Individualitit fasst. Ausschlaggebend fiir
das Explizitwerden des Widerspruchs ist die Handlung oder Tat des Einzel-
nen: »die Tat aber ist das wirkliche Selbst. — Sie stort die ruhige Organisation
und Bewegung der sittlichen Welt.«** Diese aktive Dimension des Weltbezugs
unterscheidet das menschliche Subjekt von einem regelgerecht programmier-
ten Automaten. Im Fall einer Handlung, innerhalb welcher beide Ordnungen
kollidieren, kommt es zur Entfremdung von der unmittelbaren normativen
Ordnung: »[D]as Tun ist selbst diese Entzweiung, sich fiir sich und diesem
gegeniiber eine fremde dufierliche Wirklichkeit zu setzen; daf eine solche ist,
gehort dem Tun selbst an und ist durch dasselbe. Unschuldig ist daher nur das
Nichttun wie das Sein eines Steines, nicht einmal eines Kindes.«*® Die idea-
le und differenzlose Einheit der Sittlichkeit 18st sich auf. (Wir werden diesen
Punkt weiter unten in diesem Teil der Arbeit als Pluralisierung der Normen
weitergehend erliutern.) Gleichzeitig mit der aktiven Dimension menschli-
chen Weltbezugs, welche in einer durch eine fremde Autoritit vorprogram-

53  Hegel, PhG, 343.
54  Hegel, PhG, 342.
55  Hegel, PhG, 346.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

mierten Praxis nicht gedacht werden kann, kommt es zu einer Entfremdung
zwischen Subjektivitit und intersubjektiver Praxis. Es zeigt sich damit ein
weiteres Moment der Zweiten Natur: Der unmittelbare Zusammenhang von
Subjekt und Praxis ist entfremdet. Dieses zweite Moment der Zweiten Natur
(Entfremdung durch den Widerspruch zwischen verschiedenen Ordnungen)
lisst die Moglichkeit der Distanzierung zwischen Subjekt und intersubjek-
tiver Praxis verstindlich werden. (Wir werden auch davon und der darauf
aufbauenden reflexiven Bezugnahme auf die Normen der Praxis weiter un-
ten in diesem Teil der Arbeit ausfiihrlicher handeln.) Die Entfremdung von
der Ordnung schafft Distanz zu dieser:

»Denn dieses, eben indem es sich als Selbst ist und zur Tat schreitet, erhebt
sich aus der einfachen Unmittelbarkeit und setzt selbst die Entzweiung. Es gibt
durch die Tat die Bestimmtheit der Sittlichkeit auf, die einfache Gewifsheit
der unmittelbaren Wahrheit zu sein, und setzt die Trennung seiner selbst in
sichals das Tatige in die gegeniiberstehende, fiir es negative Wirklichkeit.«*®

Die Unmittelbarkeit zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis zeigt sich
in analytischer Abstraktion als ein Moment der Zweiten Natur, aber nicht
als Erlduterung des Gesamtbildes dieser Struktur, »denn die Unmittelbarkeit
hat die widersprechende Bedeutung, die bewufitlose Ruhe der Natur und die
selbstbewuflte unruhige Ruhe des Geistes zu sein«.”” Das unmittelbare Ver-
hiltnis zwischen Subjekt und Praxis enthalt als ein Moment der Zweiten Na-
tur die passive Dimension menschlichen Weltbezugs (bewusstlose Ruhe der
Natur), aber gleichzeitig durch die aktive Dimension (selbstbewusste unru-
hige Ruhe des Geistes) auch schon die Distanz zu dieser Unmittelbarkeit. Ein
weiteres Moment der Zweiten Natur, nimlich das der Entfremdung zwischen
Subjekt und intersubjektiver Praxis, ist damit angezeigt.

Hegel illustriert diese Bewegung am Beispiel von Antigone, der Trago-
die des antiken griechischen Dichters Sophokles. Kreon, Kénig von Theben,
verbietet in dieser Tragddie die Bestattung Polyneikes’, da dieser gegen die
Stadt Krieg gefiihrt hat. Antigone, Polyneikes’ Schwester, iibertritt dieses Ver-
bot und begribt ihren Bruder. Zur Strafe lisst Kreon sie lebendig einmau-
ern. Antigone bringt sich im Grab um, daraufhin tétet sich auch ihr Ver-
lobter Haimon, Kreons Sohn, und schlieflich nimmt sich Eurydike, Kreons
Ehefrau und Haimons Mutter, ebenfalls das Leben. Hegel fithrt am Beispiel

56  Hegel, PhG, 345f.
57  Hegel, PhG, 354.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

99


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Freiheit der Kritik

der Tragodie die Explikation der Voraussetzung der Unmittelbarkeit (inner-
halb der Sittlichkeit) vor. Diese zunichst unbegriffene Voraussetzung ist auf-
seiten des Subjekts und seines Selbstverstindnisses die einseitige Reduktion
des menschlichen Weltbezugs auf das passive Moment der von einer fremden
Autoritit bestimmten regelgerechten Programmierung, aufseiten der Praxis
der Anspruch der Ordnungen, jeweils ausschliellich fiir sich selbst zu stehen.
Antigone spielt in der Veranschaulichung die zentrale Rolle, denn Antigones
Situation stellt sich als Dilemma dar, in welchem nicht klar ist, welche der
einander entgegengesetzten Ordnungen ihre Handlung normativ leiten soll.
In Bezug auf die Frage nach der Bestattung ihres Bruders ist es ihr unméglich,
beiden Ordnungen gerecht zu werden. Sie steht vor einander widersprechen-
den Alternativen: Entweder begrabt sie ihren Bruder und wird so dem Gesetz
der Familie gerecht, oder sie befolgt Kreons Verbot und wird dem Gesetz des
Staates gerecht. Eine Vermittlung zwischen den Ordnungen ist ausgeschlos-
sen. Das duflert sich in der Tragddie anhand der Tatsache, dass es Antigo-
ne und Kreon nicht schaffen, sich auf einer Ebene auseinanderzusetzen, die
eine reflexive Bezugnahme auf die Perspektive des anderen einschliefit. Sie
schaffen es nicht, die Regeln, denen sie selbst und der jeweils andere fol-
gen, als Regeln zu thematisieren. Die Kollision kann daher nicht aufgelost
werden. Die Entscheidung liegt bei Antigone allein. Doch wie sie sich auch
entscheidet, sie kann in ihrer Selbstbestimmung nur scheitern. Hier liegt das
tragische Moment. Antigone entscheidet sich dafiir, dem Gesetz der Familie
zu folgen. Mit der Handlung der Bestattung des Bruders distanziert sie sich
vom menschlichen Gesetz der sittlichen Gemeinschaft des Staates Theben.
Antigones Handlung illustriert die aktive Dimension menschlichen Weltbe-
zugs, welche das Moment der unmittelbaren Gewohnheit der Zweiten Natur
authebt und das Moment der distanzierenden Entfremdung innerhalb dieser
Struktur aufzeigt. Die Distanzierung Antigones vom Gesetz des Staates hat
Folgen. In ihrer Handlung adressiert Antigone Polyneikes als den je besonde-
ren Einzelnen, der er ist, gegen die Tugend, die von ihr seitens der sittlichen
Gemeinschaft verlangt wird. Die Individualitit des Einzelnen wird mit der
Bestattung zwar nur in begrenzter Geltung®® anerkannt, aber nichtsdesto-
trotz wird der Einzelne damit als anders gegeniiber der Integration ins Sitt-
liche der gemeinsam geteilten Normativitit des Staates erfahren. Polyneikes
wird im familidren Akt der Bestattung als Einzelner adressiert. Antigone 16st
sich mit dieser Handlung von ihrer unmittelbaren Bindung an das sittliche

58 Vgl Hegel, PhG, 332f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Gemeinwesen. Christoph Menke, dessen Buch Tragidie im Sittlichen: Gerech-
tigkeit und Freiheit nach Hegel wir zur Schirfung unserer Lesart heranziehen
wollen, geht dabei so weit zu behaupten, es handele sich um

»die Erzahlung von der >sEntwicklung« einer Gestalt reflexiver Subjektivitit,
die das absolute >Sein<jedes einzelnen Werts zur reflektierten sUnwirklich-
keit«depotenziert und dadurch eine Haltung gerechter Abwigung zwischen
denvielen Werten begriindet. [..] Die Heldin wird zur ersten Erscheinung ei-
ner Subjektivitat, die frei von ihrer unmittelbaren Bindung an ein Gesetz und
damit frei zum gerechtens>Anerkennen<auch des entgegengesetzten Geset-

zes ist.«*?

Dieser Lesart wollen wir nicht folgen, denn letztendlich scheitert Antigone.
Zwar schafft sie Distanz zwischen sich und dem Gesetz des Staates, aber den-
noch gelingt es ihr nicht, in eine reflexive Auseinandersetzung mit Kreon als
dem Vertreter dieses Gesetzes zu treten. Und Kreon gelingt es ebenso wenig.
Beide scheitern als selbstbestimmte Akteure am Ende der Tragodie. Antigo-
ne stirbt und Kreon verliert Sohn und Frau. In diesem Moment der Kollision
stockt die Bewegung der Freiheit.

Die Tragodie veranschaulicht damit das, was wir als Distanz oder implizi-
te Reflexivitit bezeichnen wollen, und damit den Ubergang zum ersten Aus-
druck des Moments der Aneignung innerhalb unserer Zweiten Natur. Distanz
ermdglicht aktive Teilhabe an der intersubjektiven Praxis. Menke hingegen
schreibt Antigone das zu, was wir Kritik als Ausdruck expliziter Reflexivitit
nennen werden. Explizite Reflexivitit ermdoglicht kritische Teilhabe an der in-
tersubjektiven Praxis. Dementsprechend bedeutet Distanz eine dynamische
Bewegung der Freiheit der Zweiten Natur, wihrend Kritik als Ausdruck expli-
ziter Reflexivitit einen Richtungswechsel der Bewegung der Freiheit der in-
tersubjektiven Praxis bedeutet. Versuchen wir den Unterschied deutlicher zu
machen: Durch die aktive Handlung zeigt sich das Moment der Entfremdung
zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis, wodurch sich Antigone von
der unbedingten Geltung der Normativitit, in welcher sie steht, distanziert.
Dies ist Moglichkeitsbedingung fiir eine explizit-reflexive Bezugnahme auf
die Normen und eine kritische Auseinandersetzung. Doch diese Auseinan-
dersetzung findet zwischen Antigone und Kreon nicht statt. Erst als es schon
zu spdt ist, beurteilt Antigone die eigene Handlung als Fehler oder schuldbe-
laden und bezieht sich damit auch explizit auf das Gesetz, gegen welches sie

59  Menke 1996, 94.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Freiheit der Kritik

verstofRen hat: »[W]eil wir leiden, anerkennen wir, dass wir gefehlt.«*° An die-
ser Stelle ist es aber nicht mehr moglich, die Kollision in einen reflexiven Kon-
flikt zu verwandeln. Der Widerspruch ist zunichst Kollision als unbestimmte
Negation einer der beiden sich widersprechenden Ordnungen, und gerade
daraus entspringt Antigones Scheitern als selbstbestimmte Akteurin. Gleich-
zeitig bedeutet dies eine Entfremdung von der unmittelbaren Sittlichkeit und
Distanz zu dieser, ausgelost durch den Widerspruch zwischen den Ordnun-
gen. Die unmittelbare Kollision kann sich dabei im Gesamtbild der Zweiten
Natur prinzipiell in einen vermittelten Konflikt verwandeln. Ausschlaggebend
dabei ist das Moment von Reflexivitit, welches sich explizit ausdriicken muss.
Die Anerkennung dessen, dass man auch nach der entgegengesetzten Norm
hitte handeln konnen (oder miissen), ist retrospektiv ein solcher Ausdruck.
Doch diese Anerkennung kommt fiir Antigone zu spit.

In Bezug auf die Normativitit der intersubjektiven Praxis zeigt sich an
der Tragddie ein weiterer Punkt. Im Moment von Antigones Handlung ist das
ruhige Gleichgewicht zwischen den beiden Ordnungen gestért und die unbe-
dingte Geltung der Normativitit des Gemeinwesens wird durch die Aktivitit
als Selbstbestimmung des Einzelnen aufgelést. Die einseitige Beschreibung
der unmittelbaren Gewohnheit zerbricht an der eigenen unbegriffenen Vor-
aussetzung, nimlich der unbedingten Geltung sowie idealen und differenzlo-
sen Einheit einer Ordnung unabhingig von anderen Ordnungen; sie zerbricht
konkret an der Aktivitit des Einzelnen (als Ausdruck einer anderen Ordnung).
Es zeigt sich eine Pluralitit verschiedener Regeln, die im Widerspruch stehen
konnen. Antigone ist Familienmitglied als Schwester ihres Bruders und ge-
hort dem Gesetz der Familie an. Die Ordnung des Staates ist im Moment
des ruhigen Gleichgewichts der Unmittelbarkeit den Mdnnern vorbehalten.
Mit der Bestattung ihres Bruders fillt Antigone aber ebenfalls unter die Ord-
nung des Staates, wenn auch als dieser Ordnung immanent widersprechen-
der Teil. Antigone setzt sich der scheinbar idealen Ordnung des Staates aus
und widerspricht dieser gleichzeitig. Judith Butler liest deshalb Antigone in
Anlehnung an eine revolutionire Figur: »Antigone’s power, to the extent that
she still wields it for us, has to do not only with how kinship makes the claim
within the language of the state but with the social deformation of both ide-
alized kinship and political sovereignty that emerges as a consequence of her
act.«”! Eine Revolution in Bezug auf nachhaltigen gesellschaftlichen Wandel,

60 Hegel, PhG, 348, zitiert aus Sophokles, Antigone.
61 Butler 2000, 6.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ausgelost durch Antigones Handlung, war aber von Beginn an zum Scheitern
verurteilt. Als Resultat bleibt aber stehen, dass die ideale und differenzlose
Einheit und unbedingte Geltung der festlegenden Regeln beider Ordnungen
sich jeweils auflésen. Anders ausgedriickt: Die Regeln zeigen sich als Nor-
men. Die von einer fremden Autoritit festgelegte Programmierung im Sinne
einer alternativlosen Regel erweist sich als normative Orientierung mit offe-
nen Alternativen. Die Entscheidung zwischen diesen Alternativen liegt beim
Subjekt. Wihrend Regeln nur nachvollzogen werden kénnen, konstituieren
sich Normen aufgrund der Dynamik moglicher Alternativen im Vollzug. Die
ideale und differenzlose Einheit der Regeln der unmittelbaren Gewohnheit
zeigt sich als Pluralitit alternativer Normen.

Die Tragodie illustriert damit erstens das Moment der Distanzierung von
der Unmittelbarkeit der Gewohnheit. Durch die Entfremdung von den un-
mittelbaren Regeln wird eine Distanz zu diesen und damit die Moglichkeit
einer reflexiven Bezugnahme auf diese Normativitit angezeigt, wenn auch
nicht realisiert. Zweitens zeigt sich das Moment der Auflésung der idealen
und differenzlosen Einheit der sittlichen Gemeinschaft als Pluralisierung der
Normativitit und die Moglichkeit der individuellen Aktivitat als Selbstbestim-
mung innerhalb des Gemeinwesens. Drittens zeigt sich der immanente Wi-
derspruch innerhalb der Zweiten Natur. Die Bewegung der Zweiten Natur
wird von diesem immanenten Widerspruch getrieben. Intersubjektiv besteht
der Widerspruch zwischen Einzelnem und Gemeinschaft, das heifdt zwischen
der Gegensitzlichkeit und der wechselseitigen Angewiesenheit von Subjek-
tivitit und intersubjektiver Praxis. Intrasubjektiv besteht der Widerspruch
zwischen Natiirlichkeit und Verniinftigkeit. Der Widerspruch kann in Form
einer unproduktiven Kollision als unbestimmte Negation und in Form eines
produktiven Konfliktes als bestimmte Negation auftreten. Das heifdt Wider-
spruch ist nicht immer produktiv-bewegend, sondern kann die Bewegung
der Freiheit der Zweiten Natur auch zum Stocken bringen. Im Gesamtbild
ist der immanente Widerspruch als Moglichkeit des praktischen Selbstmiss-
verstindnisses aufgehoben. (Wir werden diesen Fall noch ausfiihrlich bespre-
chen.) Gewohnheit und implizite Reflexivitit sind nicht scharf voneinander
zu trennen und im Gesamtbild vermittelt. Der Weltbezug des Subjekts spannt
sich zwischen passiver und aktiver Teilhabe an der intersubjektiven Praxis
auf. Auf der Seite der intersubjektiven Praxis ist damit eine Spannung zwi-
schen gleichférmiger und dynamischer Bewegung (der Freiheit dieser Praxis)
beschrieben. Den nach der Tragédie im Sittlichen folgenden Zustand nennt

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

103


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Freiheit der Kritik

Hegel den Rechtszustand, den er aus seinem tragischen Ursprung zu verste-
hen versucht.

Anhand des Rechtszustandes wollen wir noch einmal den Unterschied un-
serer Lesart zu der von Christoph Menke verdeutlichen, und zwar besonders
in Bezug darauf, wie wir die Verkniipfung von historischer Genese und analy-
tischer Systematik innerhalb des Geist-Kapitels verstehen. Der Rechtszustand
beschreibt ein (historisch) mogliches Verhiltnis der Momente innerhalb der
Zweiten Natur. Dieses entsteht aus dem Widerspruch der beiden normati-
ven Ordnungen innerhalb der Sittlichkeit, welcher die unmittelbare sittliche
Gerechtigkeit als solche in Frage stellt. Im Rechtszustand gilt die Gleichheit
der individuellen Personen, und zwar aller Personen als Personen, unabhin-
gig von der Zugehorigkeit zu einem sittlichen Gemeinwesen beziehungswei-
se unabhingig von einer geteilten Ordnung. Bei Hegel heifst es iiber sie, dass
»sie jetzt nach ihrem einzelnen Fiirsichsein als Selbstwesen und Substanzen
gelten. Das Allgemeine, in die Atome der absolut vielen Individuen zersplit-
tert, dieser gestorbene Geist ist eine Gleichheit, worin Alle als Jede, als Personen
gelten.«** Individualitit ist dabei weder an Bediirfnisbefriedigung noch an
sittliche Tugend gebunden.® Es zeigt sich, dass sich die Einzelnen vom Ge-
meinwesen weder integrieren noch unterdriicken lassen. Die Voraussetzung
einer rein passiven und vorprogrammierten Subjektivitit ist einseitig und
wird dem Gesamtbild der Zweiten Natur nicht gerecht. Entscheidend ist, dass
im Rechtszustand die Gleichheit jenseits der besonderen Tugenden sowie der
Verkorperung der Einzelnen in geteilten Werten gilt. Die je besonderen In-
dividuen werden zu gleichen Personen abstrahiert. Das heif’t, es kommt zu
einer Zusammenfithrung des Gegensatzes des géttlichen und menschlichen
Gesetzes in der Abstraktion der Rechtsperson, auf die man sich aber, unab-
hingig von ihrer Zugehorigkeit zur sittlichen Gemeinschaft, nur abstrakt-
individuell beziehen kann. »Die Personlichkeit ist hier aus dem Leben der
sittlichen Substanz herausgetreten.«* Dieses Heraustreten aus der unmit-
telbaren Sittlichkeit ermdglicht auf der einen Seite den gleichen Bezug auf
alle Einzelnen als Einzelne, doch gleichzeitig kann damit die Individualitit
der Einzelnen nur als eine abstrakte Individualitit anerkannt werden. Hegel
kritisiert den Rechtszustand als Formalismus, welcher die materiale Beson-
derheit des Einzelnen nicht fassen kann: »Denn was als das absolute Wesen

62  Hegel, PhG, 355.
63 Vgl. Menke 1996, 154.
64  Hegel, PhG, 355.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

gilt, ist das Selbstbewuftsein als das reine leere Eins der Person.«** Die for-
male Gleichheit aller im Rechtszustand ist durch den Verlust der materialen
Besonderheiten der je Einzelnen erkauft. Mit Hegel gesprochen: Die recht-
liche Person ist substanzlos. Dies erfihrt der Einzelne als Entfremdung aus
der Sittlichkeit, von welcher er durch den zwar formal gleichen, aber nicht
materialen Bezug distanziert ist. Individuelle Aktivitit als Selbstbestimmung
widerspricht sich im Moment des Rechtszustand selbst, denn sie steht ge-
gen die materialen Normen der intersubjektiven Praxis, aus welcher sie ihre
Inhalte aber notwendigerweise aneignen muss.

In seiner Lesart der Tragddie im Sittlichen sieht Christoph Menke richtig:
»Damit das Geschehen der Verstrickung in und der Auflésung von Kollisionen
als Vollzug von Gerechtigkeit erfahren wird, miissen sich die Zuschauer viel-
mehr selbst als die Autoren dieses Geschehens erfahren.«*® Hier verdeutlicht
Menke den Ubergang von Kollision zu Konflikt: Die Entfremdung muss in ei-
nen explizit-reflexiven Prozess der Aneignung zwischen dem Einzelnen und
den Normen der intersubjektiven Praxis aufgehoben werden.®” Doch ist die-
ser Zustand (im Unterschied zu Menkes Lesart) nicht ausschlief3lich und voll-
stindig durch den Rechtszustand realisiert. Es gilt Hegels Kritik am Rechts-
zustand ernst zu nehmen. Die Auflésung der gemeinsam geteilten Ordnung
und der Vorrang der Individualitit miinden im nichsten Abschnitt der PhG
in einen Relativismus. Wir werden diesbeziiglich von der Gefahr leerer Refle-
xivitit sprechen. Menke stellt den Rechtszustand als fortschrittlichsten Zu-
stand in einer Abfolge verschiedener Stufen der Zweiten Natur dar. Zwar
sieht er, dass es sich intern um einen unabgeschlossenen Prozess handelt:
»Der Rechtszustand besteht nur, indem er unaufhérlich entsteht: durch ei-
ne Integration der beiden Dimensionen der Gerechtigkeit, die immer wieder
neu eine Abstraktion in beiden Dimensionen der Gerechtigkeit verlangt.«®
Nichtsdestotrotz liest Menke dies gleichzeitig als eine Figur der Uberwindung
des sittlich unmittelbaren Zustandes: »In dieser Uberschreitung sicht Hegel
Beginn wie Freiraum fir die Ausbildung einer nachsittlichen, individuellen
Freiheit.«* Eine solche Uberwindung kann es aus Sicht der Vermittlung der
Momente der Zweiten Natur im Gesamtbild nicht geben. Die Rede von einer
»nachsittlichen, individuellen Freiheit« ist im Gesamtbild der Zweiten Natur

65  Hegel, PhG, 356.

66  Menke 1996, 226f.

67  Vgl. Menke 1996, 228f.
68  Vgl. Menke 1996, 226.
69  Menke 1996, 163.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

105


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Freiheit der Kritik

nicht verstindlich. Auch in einem »nachsittlichen« oder modernen Zustand
ist das Moment der unmittelbaren Gewohnheit anwesend. Anwesend ist es
aber in anderer Form, nimlich vermittelt durch Reflexivitit. Einerseits ist Ge-
wohnheit im Gesamtbild vermittelt durch Reflexivitit, andererseits werden
wir diesbeziiglich aber auch von der Gefahr blinder Gewohnbheit sprechen.

4.2.2. Entfremdung durch Widerspruch

Im Unterkapitel »B. Der sich entfremdete Geist. Die Bildung« legt Hegel den
Fokus der Erliuterungen auf die Entfremdung von der intersubjektiven Pra-
xis.”® Dabei wird deutlicher, wie die Entfremdung des Subjekts von der nor-
mativen Ordnung mit der Moglichkeit einer Aneignung dieser Normen (als
drittes Moment der Zweiten Natur), der Méglichkeit einer reflexiven Bezug-
nahme auf die Normen sowie einer Pluralisierung dieser Normen einher-
geht. Die Entfremdung von der normativen Ordnung als Distanzierung von
dieser Ordnung ist kein individuelles Entwicklungsmoment des je einzelnen
Subjekts, sondern ein Moment der Zweiten Natur als solcher. Auch hier ste-
hen Onto- und Phylogenese im Zusammenhang. Dabei spielt eine etwaige
Unterscheidung zwischen »guten« und »schlechten« oder »autoritiren« und
»selbstgewihlten« Ordnungen keine Rolle. Die Entfremdungsbewegung fin-
det in der normativen Ordnung unabhingig von Bewertungen oder Klassifi-
zierungen dieser Art statt. Bedingung fiir eine reflexive Bezugnahme auf die
Ordnung ist die Moglichkeit der Thematisierung der Normen als Normen,
unabhingig von einer wertenden Klassifikation dieser Normen.

Die Bewegung der Entfremdung und das Moment der Aneignung be-
schreibt Hegel folgendermafen: »Aber das Dasein dieser Welt sowie die Wirk-
lichkeit des Selbstbewuf3tseins beruht auf der Bewegung, daf} dieses seiner
Personlichkeit sich entduflert, hierdurch seine Welt hervorbringt und sich ge-
gen sie als eine fremde so verhilt, dafd es sich ihrer nunmehr zu bemichtigen
hat.«” Reflexive Bezugnahme wird erméglicht durch das Zusammenspiel von
Entfremdung (Hegel: Entduflerung) und Aneignung (Hegel: Bemichtigung)
je spezifischer Normen der intersubjektiven Praxis. Im Unterschied zum Mo-
ment der Unmittelbarkeit zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis, in
welchem Regeln distanzlos innerhalb der Ordnung einer idealen und diffe-
renzlosen Einheit befolgt werden, wird durch die Entfremdung ein Raum von

70 Vgl. Bertram 2017, 191ff.
71 Hegel, PhG, 363.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Alternativen eréffnet und die Aneignung bestimmter Normen moglich. Mit den
Momenten von Entfremdung und Aneignung wird die Normativitt der Pra-
xis fir das Subjekt zu einer reflexiv-vermittelten Normativitit. Regeln zei-
gen sich als Normen. Aneignung ist prospektive Bindung des Subjekts an die
vorgingigen Normen der Praxis. Dabei dndert sich das Verhaltnis zwischen
Subjekt und Praxis wie auch das Verhiltnis des Subjekts zu sich selbst, und
gleichzeitig wird die Bedeutsamkeit der Normen realisiert: »Aber die Entsa-
gung seines Fiirsichseins ist selbst die Erzeugung der Wirklichkeit.«” Para-
digmatisches Beispiel fiir den Punkt der Realisierung von normativer Bedeut-
samkeit ist die Praxis des Versprechens. Erst mit der prospektiven Bindung
an die Verantwortung des gegebenen Versprechens, nimlich dieses zukiinf-
tig nicht zu brechen, realisiert sich die Bedeutsambkeit des Versprechens als
solches. Blof3er Individualitit beziehungsweise Unabhingigkeit von der Pra-
xis (Hegel: Fursichsein) entsagt die Einzelne dabei in dem Sinne, dass die
Aneignung eine Bindung an allgemeine, das heiflt gerade nicht individuelle,
sondern in der Praxis geteilte Normen bedeutet. Dies geschieht nicht un-
mittelbar, sondern innerhalb einer reflexiven Vermittlung. Diesen Vorgang
betitelt Hegel mit dem Begriff der Bildung. Bildung ist nicht nur intellektu-
ell, sondern auch im Sinne von Bilden als materialem Herstellen zu verste-
hen. Bildung findet statt im materialen Gestalten von intersubjektiver Pra-
xis. In diesem Zusammenhang ist auch Reflexivitit innerhalb der reflexiven
Aneignung nicht als blof3e Theoretisierung, sondern als materiale Handlung
zu verstehen. Man konnte daher auch von verhaltender Bezugnahme spre-
chen. Wir sprechen trotzdem von reflexiver Bezugnahme. Bildung ist Arbeit
an sich selbst und an der intersubjektiven Praxis. Beides hingt ko-konstitu-
tiv zusammen. Bleiben wir vorerst in analytischer Abstraktion auf der Sei-
te des Subjekts. Durch den Prozess der Arbeit als Herstellen und Bearbeiten
von Gegenstinden in der Welt entdufiert das Subjekt ein Verstindnis seiner
selbst. Einerseits werden dadurch Gegenstinde der Welt bearbeitet. Ande-
rerseits distanziert sich das Subjekt durch die Disziplinierung innerhalb der
Arbeit von sich selbst. Das geschaffene Objekt verkdrpert ein Selbstverstind-
nis des Subjekts und ist gleichzeitig entduflert. Die bearbeiteten Gegenstinde
realisieren, einem Spiegel gleich, ein reflexives Moment. In den Gegenstin-
den erkennt sich das Subjekt selbst. So erkennt beispielsweise die Pianistin
im gespielten Stiick nicht nur den Komponisten, sondern auch sich selbst.

72 Hegel, PhG, 364.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

107


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Freiheit der Kritik

Das ko-konstitutive Verhiltnis zwischen dem Subjekt und der Realisie-
rung der Bedeutsambkeit der normativen Praxis zeigt sich durch die Momente
von Entfremdung und Aneignung: »Diese Entiuferung ist [...] der Ubergang
sowohl der gedachten Substanz in die Wirklichkeit als umgekehrt der bestimm-
ten Individualitit in die Wesentlichkeit.«”> Wirklich sind die Normen der Praxis,
indem ihr normativer Gehalt sich als bedeutsam realisiert, also von Bedeu-
tung ist. Bildung als ko-konstitutives Geschehen zwischen dem Subjekt und
den Normen der Praxis realisiert sowohl die Bedeutsamkeit der normativen
Ordnung wie auch die Selbstbestimmung Einzelner innerhalb dieser Ord-
nung. Im Bildungsprozess findet demnach in Orientierung an geteilten Nor-
men die Aneignung eines Selbstverstindnisses statt, welches konstitutiv fiir
selbstbestimmten Weltbezug ist. Das normative Selbstverstindnis bestimmt
den Weltbezug der Subjekte und wirke sich so auf die Gestaltung der Pra-
xis aus. Damit werden Subjekt und Praxis in Orientierung an geteilten Nor-
men gleichzeitig ausgebildet. Die Normen der Praxis werden bedeutsam, in-
dem sie von Subjekten gestaltet werden. Der ko-konstitutive Zusammenhang
zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis bezieht sich dabei auf unse-
re Selbstverstindnisse. Arbeit an Selbstverstindnissen konstituiert die inter-
subjektive Praxis und gleichzeitig erméglicht die Praxis eine Arbeit an Selbst-
verstindnissen. Arbeit schafft Stabilitit innerhalb von Selbstverstindnissen
und gleichzeitig innerhalb der Normen der Praxis. Die vermittelnde Entau-
Berung der Individualitit ins Allgemeine als Aneignung von je spezifischen
(aber allgemeinen) Normen realisiert die normative Praxis und gleichzeitig
die Selbstbestimmung des Einzelnen. Es zeigt sich das Moment der durch
die Entfremdung vermittelten Aufhebung des Individuellen ins Allgemeine,
denn das »Selbst ist sich nur als aufgehobenes [im Allgemeinen] wirklich«.”*
Durch diese vermittelnde Aufthebung steht das Subjekt innerhalb der norma-
tiven Ordnung als von dieser anerkanntes und diese anerkennendes Subjekt.
Zugleich besteht die Moglichkeit distanzierter Bezugnahme auf diese Ord-
nung. Im Moment der Bildung verkehrt sich die Welt fremder, entfremdeter
Normativitit zum Moment angeeigneter Normen, in welchen sich das Sub-
jekt (wieder)erkennt. In Bezug auf ihre Selbstverstindnisse gewinnt das Sub-
jekt eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der Praxis. Sie versteht sich als
selbstbestimmt. Gleichzeitig wird die Bedeutsamkeit der Normen durch pro-
spektive Bindung an diese allgemeinen Normen realisiert. Hegel dazu: »Die

73 Hegel, PhG, 364.
74  Hegel, PhG, 365.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

geistige Substanz tritt als solche in die Existenz, erst indem sie zu ihren Sei-
ten solche Selbstbewuf3tsein[e] gewonnen hat, welche dieses reine Selbst als
unmittelbar geltende Wirklichkeit wissen und darin ebenso unmittelbar wis-
sen, dies nur durch die entfremdende Vermittlung zu sein.«” Im Moment der
Aneignung besteht die Moglichkeit der reflexiven Bezugnahme. Bildung als
Arbeit konstituiert die Bedeutsamkeit der Normen, und zwar in Verbindung
mit der Moglichkeit der Distanz zu diesen Normen. Durch Aneignung in-
dert sich das Verhiltnis des Subjekts zu sich selbst und zu den Normen der
Praxis. Die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis als solche wird in die-
sem Vorgang anerkannt, indem die vorgidngigen Normen aktiv vollzogen und
damit deren Bedeutsamkeit im Vollzug konstituiert wird. Dies bedeutet ak-
tive Teilhabe an der intersubjektiven Praxis, durch die der Einzelne Selbstbe-
stimmung in der Auseinandersetzung mit Anderen und der Welt innerhalb
der intersubjektiven Praxis gewinnt. Dieser systematische Punkt ist verbun-
den mit unserer Abgrenzung von Honneths Lesart des Anerkennungsbegrifts
innerhalb der PhG. Hegel hatte im Kapitel zum Selbstbewusstsein vor dem
Abschnitt zu Herrschaft und Knechtschaft Folgendes angekiindigt: »Was fur
das Bewuf3tsein weiter wird, ist die Erfahrung, was der Geist ist, diese absolu-
te Substanz, welche in der vollkommenen Freiheit und Selbstindigkeit ihres
Gegensatzes, nimlich verschiedener fiir sich seiender Selbstbewuf3tseinle],
die Einheit derselben ist; Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist.«”® Dieses Bild als
»reine[r] Begriff des Anerkennens«” ist nicht schon im Kapitel zum Selbstbe-
wusstsein erreicht, sondern erst am Ende des Geist-Kapitels vollkommen ent-
faltet, namlich als »ein gegenseitiges Anerkennen, welches der absolute Geist
ist«.”® Aufgrund dieser Verweisstruktur kann man weitergehend sagen, dass
das Geist-Kapitel erst im Kapitel zum absoluten Geist seinen Abschluss fin-
det. Der reine Begriff des Anerkennens wird also implizit bis zum Ende der
PhG Thema bleiben.

Fassen wir an dieser Stelle kurz zusammen und binden die bisherigen
Ergebnisse an das >Kantische Paradox« zuriick. Durch die Bewegung der Ent-
fremdung zeigt sich erstens das Moment der Aneignung, in welchem der Ein-
zelne eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der normativen Ordnung ge-
winnt. Dies ist nur innerhalb der normativen Ordnung moglich, womit die

75 Hegel, PhG, 377.
76  Hegel, PhG, 145.
77  Hegel, PhG,147.
78  Hegel, PhG, 493.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Freiheit der Kritik

je bestimmte Stellung gleichzeitig ein Allgemeines, das heifdt innerhalb der
Ordnung gemeinsam Geteiltes ist. »Ich ist dieses Ich — aber ebenso allgemei-
nes; sein Erscheinen ist ebenso unmittelbar die Entiuferung und das Ver-
schwinden dieses Ichs und dadurch sein Bleiben in seiner Allgemeinheit.«”
Selbstbestimmung der Einzelnen und gemeinsam geteilte Normen der Pra-
xis sind vermittelt. Auf die erste Seite des >Kantischen Paradoxes«< bezogen ist
Selbstbestimmung damit keine blofde Willkiir. Zweitens zeigt sich das Mo-
ment, in welchem die Bedeutsamkeit (Hegel: Wirklichkeit) der Normen der
Ordnung (Hegel: geistigen Substanz) durch Entfremdungsbewegung und An-
eignung realisiert wird, indem sich die Einzelnen daran binden und zugleich
sich darin erkennen und sich darauf beziehen konnen. Dass es durch Aneig-
nung als Bindung an Normativitit zur Realisierung der Bedeutsambkeit der
Normen kommt, heifdt, dass in diesem Moment der Zweiten Natur Normen
im Vollzug konstituiert werden. Insofern hat das Subjekt an der Konstitution
der Normen der Praxis teil und ist in Bezug auf die zweite Seite des >Kan-
tischen Paradoxes« nicht fremdbestimmt. In diesem Vollzug sind normative
Praxis und Subjektivitit ko-konstitutiv. Normativitit zeigt sich hier nicht als
feststehende Regeln, sondern als dynamische Normen. Es zeigt sich damit
drittens, dass mit dem Moment der Entfremdung von den Regeln eine Off-
nung zu Alternativen im Sinne der Pluralisierung dieser Regeln einhergeht.
Wihrend das Moment der unmittelbaren Gewohnbheit in analytischer Abs-
traktion aus dem Gesamtbild ein Nachvollzug von Regeln ohne Alternativen
bedeutet, zeigt sich durch das Moment der Entfremdung die Moglichkeit ak-
tiver Teilhabe an der Praxis, die dadurch in sich dynamisch bewegt ist. Als sie
mit finfJahren in die Praxis des Klavierspielens eingefithrt wurde, musste die
junge Pianistin Regeln, die man ihr vorgab, nachvollziehen, bis sie bestimmte
Notenfolgen >blind« spielen konnte. Ihr wurde das Klavierspielen zur Gewohn-
heit. An der Praxis des Klavierspielens als solcher nahm sie wihrenddessen
nur passiv teil. Die erfahrene Pianistin zeichnet sich dadurch aus, dass sie die
vorgegebenen Regeln nicht mehr benétigt, weil sie sich diese angeeignet hat.
Die Autoritit der festlegenden Regel ist angeeignet und damit aufgehoben.
Sie beherrscht die Praxis und steht dadurch gleichzeitig in Distanz zu fest-
legenden Regeln. Regeln zeigen sich als Normen. Die angeeigneten Normen
geben ihr Orientierung, von der sie im eigenen interpretativen oder impro-
visierten Spiel aber auch abweichen kann. So spielt sie beispielsweise Bach,

79  Hegel, PhG, 376.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

wie man sonst Beethoven spielen wiirde. Die durch Entfremdung und Aneig-
nung geschaffene Distanz ermoglicht ein implizit-reflexives Verhiltnis zur
Norm. In Momenten der Improvisation oder von der Standardinterpretation
abweichender Auslegung hat die Pianistin aktiv an der Praxis des Klavier-
spielens teil, wobei sie keine Regeln nachvollzieht, sondern Bedeutsamkeit
von Normen (mit)schafft. Die Praxis bewegt sich in diesem Moment dyna-
misch. Es 6ffnen sich vielfiltige Alternativen, welche deutlich machen, dass
im Gesamtbild der Zweiten Natur Normen keine Festlegungen sind, sondern
plurale Orientierungen:

»Was in dieser Welt erfahren wird, ist, daf? weder die wirklichen Wesen der
Macht und des Reichtums noch ihre bestimmten Begriffe, Gut und Schlecht,
oder das Bewufitsein des Guten und Schlechten, Wahrheit haben [...] son-
dern alle diese Momente verkehren sich vielmehr eins im andern, und jedes

ist das Gegenteil seiner selbst.«&°

Einhergehend mit der Entfremdung kommt es zu einer Pluralisierung der
Normen. Diese Pluralisierung der normativen Ordnung macht Hegel am
Beispiel der Dialektik zwischen gut und schlecht beziehungsweise zwischen
Staatsmacht und Reichtum fest. Dabei handelt es sich um paradigmatische
Beispiele, welche dennoch auch andere sein kénnten und vielmehr einen
systematischen Punkt aufzeigen sollen. Im Moment der unmittelbaren
Ordnungen gelten gut und schlecht, im Fall von Antigone und Kreon jeweils
das menschliche und das géttliche Gesetz, als absolute Entgegensetzung.
Entfremdung und reflexive Vermittlung 16sen diesen Gegensatz auf. Schon
in dem Moment, als Antigone ihre Schuld eingesteht, kommt es durch die
Anerkennung des anderen Gesetzes zur Verfliissigung des Gegensatzes.
Diese Figur aufgreifend, stellt Hegel in einem anderen Beispiel die Dialektik
zwischen Staatsmacht und Reichtum dar. Die Staatsmacht gilt zunichst als
das Gute, indem sie Sein fiir Anderes ist. Der Reichtum wird als das Schlechte
eingefiihrt, da dieser nur dem Eigennutz dient. Doch dieses Urteil ist ein-
seitig. Denn gleichzeitig ist die Staatsmacht um ihren Selbsterhalt bemiiht
und »es findet darin vielmehr das Tun als einzelnes Tun verleugnet und zum
Gehorsam unterjocht«.®" Andererseits kommt der Reichtum allen zugute,
denn er geht auf allgemeinen Genuss. Wird (wirtschaftlicher) Reichtum
als egoistisches Interesse verfolgt, profitiert davon nicht nur der Einzelne,

80 Hegel, PhG, 385.
81  Hegel, PhG, 370.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Freiheit der Kritik

sondern auch die Gesellschaft als ganze. Wird andererseits von einem Teil
des Staatsapparats scheinbar selbstlos gehandelt, verfolgt dies doch das
egoistische Interesse des Selbsterhalts des Staates. Durch einen Wechsel der
Perspektive kommt es zur Umkehrung zwischen gut und schlecht. Parti-
kulare Zwecke und allgemeines Interesse sind nicht strikt voneinander zu
unterscheiden. Diese Variation ist vielfiltig moglich. Aus wieder anderer
Perspektive findet das Individuum im Staat »seinen Grund und Wesen
ausgedriickt, organisiert und betitigt«.®> Wobei andererseits der Genuss
des Reichtums nur ein verginglicher ist. Die Begriffe von gut und schlecht
erhalten wieder den entgegengesetzten Inhalt. Der absolute Gegensatz lost
sich in ein Oszillieren zwischen gut und schlecht auf. In diesem Moment
ist es unmoglich, etwas als ausschliefilich gut beziehungsweise schlecht zu
beurteilen. Die Normen zeigen sich in diesem Moment als plural: »[E]s wird
dadurch als das wirklich, was es an sich ist, als die identische Einheit seiner
selbst und seiner als des Entgegengesetzten.«®> Das Gute der Staatsmacht
geht flieRend in das Schlechte des Reichtums itber und umgekehrt.®* Die
normative Ordnung differenziert sich zu einer pluralen Ordnung. Festle-
gungen zeigen sich als Orientierungen. Das Verhiltnis zwischen Subjekt
und intersubjektiver Praxis ist im Gesamtbild eine Vermittlung zwischen
unmittelbarer Gewohnheit (passive Teilhabe) und implizit-reflexiver Distanz
(aktive Teilhabe). Die Freiheit der Praxis spannt sich dabei zwischen gleich-
formiger und dynamischer Bewegung auf. Aktive und passive Teilhabe sowie
dynamische und gleichférmige Bewegung sind im Gesamtbild nicht scharf
voneinander zu trennen.

4.2.3. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik - |

Zeigen sich Regeln als Normen, sind komplexe und widerspriichliche Kon-
texte, wie die beiden Ordnungen in der antiken Tragddie, adiquat in ihrem
Zusammenhang zu beschreiben. Orientierende Normen kénnen, im Unter-
schied zu festlegenden Regeln, unterschiedlichste Aspekte einer konkreten
Situation einfangen. Hegel schliefdt dabei auch sich widersprechende Aspek-
te ein. Normen sind in sich plural und kénnen Widerspriiche autheben: »Es

82  Hegel, PhG, 371.
83  Hegel, PhG, 375.
84  Vgl. Hegel, PhG, 380.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ist das fiirsichseiende Selbst, das alles nicht nur zu beurteilen und zu be-
schwatzen, sondern geistreich die festen Wesen der Wirklichkeit wie die fes-
ten Bestimmungen, die das Urteil setzt, in ihrem Widerspruche zu sagen weif3,
und dieser Widerspruch ist ihre Wahrheit.«* Im Fall von Antigone und Kre-
on milsste die aus der tragischen Kollision resultierende Norm zwischen den
sich widersprechenden Ordnungen von Staat und Familie vermitteln und so
den Widerspruch aufheben.

Normen konnen aber auch als festlegende Regeln erscheinen. Aufgrund
der Genese der Zweiten Natur schliefft das Gesamtbild der Bewegung der
Zweiten Natur in sich gegenliufige Bewegungen ein. Die Unterscheidung
zwischen Norm und Regel als Abstraktion aus dem Gesamtbild ist hier in
analytischer Hinsicht hilfreich, um auf die Gefahr der Verdeckung von Frei-
heit im Fall blinder Gewohnheit hinzuweisen. Als blinde Gewohnheit werden
Regeln so automatisch, gleichsam mechanisch nachvollzogen, dass keine ak-
tive Teilhabe an der Praxis realisiert wird. Dabei besteht die Gefahr, dass die
Freiheit reflexiver Kritik innerhalb der Praxis verdeckt wird und die Normati-
vitat der Praxis als fremdbestimmt erscheint. Ein paradigmatisches Beispiel
fir diese Gefahr innerhalb der Realisierung von Freiheit ist politische Teil-
habe in demokratischen Systemen. Nur aktive Teilhabe an den Normen der
Demokratie kann einen Stillstand des demokratischen Prozesses verhindern.
Im Fall eines solchen Stillstandes verkehren sich selbstbestimmte demokrati-
sche Normen zu fremdbestimmten Regeln. Ein solcher Stillstand wiederum
wiirde die selbstbestimmte Praxis der Demokratie als solche scheitern lassen.
Die Praxis der Demokratie scheitert in diesem Moment gleichzeitig mit der
Selbstbestimmtheit der Subjekte innerhalb des demokratischen Systems.

Die Bewegung der Freiheit der Zweiten Natur ist keine eindimensionale
Fortschrittsgeschichte, sondern es besteht eine Gleichzeitigkeit der verschie-
denen Momente und intern gegenliufigen Bewegungen. Durch deren Auf-
hebung im Gesamtbild ist die Gefahr des >Riickfalls< in genetisch-defizitire
Formen von Freiheit anwesend. So besteht die Gefahr blinder Gewohnheit
als der Verdeckung von Freiheit. Mit der Aufhebung intern gegenliufiger Be-
wegungen ist auch die wertende Klassifikation der Momente in sich plural.
Dass zum Beispiel bestimmte Ausprigungen kultureller Reflexivitit zur Ge-
wohnbheit werden, ist nicht per se ein >Riickschritt« zur Verdeckung von Frei-
heit, sondern kann auch zur Funktionalitit der Praxis beitragen. Praxiszu-
sammenhinge konnen nur funktionieren, wenn sie nicht in exzessiver Weise

85  Hegel, PhG, 389.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Freiheit der Kritik

kritisch hinterfragt werden. Deshalb bedeutet ein Gewinn an kritischer Re-
flexivitit nicht per se einen >Fortschritt«. Reflexivitit kann zur leeren Refle-
xivitat werden. Leere Relativitit als ein Exzess von Freiheit ist eine weitere
Gefahr innerhalb der Zweiten Natur, in welcher selbstbestimmter Welt- und
Selbstbezug scheitert. Dies verdeutlicht Hegel am Ende des Unterkapitels zur
Bildung als Gefahr des Relativismus. In diesem Moment zeigt sich, »was als
gut bestimmt ist, ist schlecht; was als schlecht ist gut«.®® Im Relativismus be-
steht die Gefahr, dass die gemeinsam geteilte Ordnung keine normative Ori-
entierung bietet, da in diesem Moment jeder Inhalt der Normen willkiirlich
in Frage gestellt wird. Leere Reflexivitit verliert die Reibung mit den Normen
der intersubjektiven Praxis. In diesem Fall gibt es keine bestimmten norma-
tiven Inhalte, denn es »wird aller Inhalt zu einem Negativen, welches nicht
mehr positiv gefafit werden kann; der positive Gegenstand ist nur das reine
Ich selbst«.®” Die Moglichkeit von bindender Aneignung wird im Moment die-
ser Auflgsung verdeckt, denn orientierende Inhalte scheinen aufgelost.

Dies lasst sich auch als Problem der unbestimmten oder einfachen Nega-
tion erldutern. Mit Negation ist dabei die Abstraktion von bestimmten und
bestimmenden Normen der Praxis gemeint.®® Selbstbestimmung ist gebun-
den an Entfremdung als Negation durch Abstraktion von bestimmenden Nor-
men.* Der Bezug auf Méglichkeiten als einer zukiinftig méglichen Wirk-
lichkeit setzt eine Negation der bestimmenden Normen der gegenwirtigen
Wirklichkeit voraus. Abstrahiert wird dabei nicht nur von den Bestimmun-
gen des Kontextes einer Situation, sondern auch von den Bestimmungen des
Selbstverstindnisses des Subjekts.”® Wir werden in diesem Zusammenhang
im dritten Teil dieser Arbeit von existenziellen Moglichkeiten sprechen. Im Fall
leerer Reflexivitit bleibt die Negation als unbestimmte Negation bei der Abs-
traktion von bestimmten Normen stehen. Im Gesamtbild ist der Vorgang der
Negation keine unbestimmte Negation, sondern aufgehoben als Negation der

86  Hegel, PhG, 385f.

87  Hegel, PhG, 390.

88  Vgl. dazu Moyar 2011, 28ff.

89  Vieweg schreibt in diesem Zusammenhang, dass der Selbstbestimmung ein Moment
der »Unbestimmtheit des Willens« vorausgeht, in welchem mogliche Entschliisse im
»Status der Virtualitat enthalten«sind (vgl. Vieweg 2009, 213).

90 »Inso faras | regard myself as essentially the source of new possibilities for the world
and myself, | understand that | can abstract from whatever | find the world or myself
to be at present« (Houlgate 1995, 859).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Negation und damit bestimmte Negation. Das haben wir als Moment der re-
flexiven Aneignung bestimmter Normen beschrieben. Die Negation der Ne-
gation resultiert nicht in Unbestimmtheit, sondern in Selbstbestimmtheit als
einem bestimmten Verhiltnis zwischen Norm und Subjekt. Reflexivitit als
ausschlieflich unbestimmte Negation fithrt zur Destabilisierung der Praxis.
Durch einen Exzess von Freiheit als leere Reflexivitit scheitert selbstbestimm-
ter Welt- sowie Selbstbezug. Bildung kehrt sich dabei gegen den eigenen An-
spruch. Statt eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der Praxis zu ermogli-
chen, scheint die Aneignung bestimmter inhaltlicher Normen unmdglich. Es
scheitern Bildung und Arbeit an der Praxis sowie damit einhergehend die Ar-
beit an sich selbst. Mit dem Beispiel von Gewalt und Verbrechen der Franzo-
sischen Revolution als Zustand exzessiver (Hegel: absoluter) Freiheit” nennt
Hegel eine konkrete historische Ausprigung des Relativismus. In diesem Zu-
stand der Auflésung der normativen Ordnung geht jegliche Orientierung ver-
loren und damit scheint eine bindende Aneignung der Normen unmoglich.

Leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit sind unserer Freiheit immanen-
te Gefahren. Sie kennzeichnen sich beide dadurch, dass keine Teilhabe an der
Praxis stattfindet, da aktive Aneignung der Normen der Praxis unmoglich ist
beziehungsweise nicht realisiert wird. In beiden Fillen steht die Bewegung
der Freiheit der Praxis still. Selbstbestimmter Welt- und Selbstbezug schei-
tert in diesem Moment. Das, was bei McDowell triigerische Angste in Bezug
auf die erkenntnistheoretische Verbindung zwischen Geist und Welt waren,
wollen wir daher als Angste betrachten, welche auf existenziellen Gefahren
beruhen. Wir werden aber noch sehen, dass wir mit der Beschreibung von
blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit dem Gesamtbild der Zweiten Na-
tur nicht gerecht werden.

4.2.4. Reflexivitat und Selbstverstandnis

Nach Alexander Kojeve, der Mitte des 20. Jahrhunderts wesentlich fiir die
Wiederentdeckung Hegels in Frankreich verantwortlich war und mit seiner
Lesart kommende Generationen (bspw. Derrida, Lacan, Foucault, Strauss)
stark beeinflusst hat, sind die Kapitel zum Geist und zur Religion durch eine
Parallelitit gekennzeichnet.”” Besonders trifft das auf die Abschnitte zu Bil-
dung auf der einen Seite und zum geistigen Kunstwerk auf der anderen Seite

91 Vgl. Hegel, PhG, 431ff.
92 Vgl. Kojéve 1980, 97.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Freiheit der Kritik

zu. Diese Parallelitit ist ein Symptom dafiir, dass die systematische Stelle der
Reflexivitit schon im Geist-Kapitel angelegt ist und aus Darstellungsgriinden
von Hegel erst im darauffolgenden Kapitel vollstindig expliziert wird. Wir
greifen deshalb an dieser Stelle in das Kapitel zur Religion vor, um das
Moment von Reflexivitit besser verstindlich zu machen. Aber auch schon
im Geist-Kapitel schlieflt die Struktur der Zweiten Natur das Moment der
Reflexivitit ein. Der »sich selbst wissende Geist« wird nicht nachtriglich
produziert, sondern ist in den Momenten der drei Abschnitte des Kapitels
zum Geist enthalten.”® Hegel betont zu Beginn des Religionskapitels noch
einmal, dass es sich bei der Aufeinanderfolge der dargestellten Momente des
Geistes nicht um einen Fortschritt handelt, welcher die vorherigen Momente
jeweils hinter sich lisst, sondern um eine Gesamtheit von Momenten, welche
innerhalb der Vermittlung im Gesamtbild aufgehoben werden: »Ihre zusam-
mengefafSte Totalitit macht den Geist in seinem weltlichen Dasein iiberhaupt
aus; der Geist als solcher enthilt die bisherigen Gestaltungen in den allge-
meinen Bestimmungen, den soeben genannten Momenten.«<’* Im Kapitel
zur Religion wird dieser Gesamtheit nicht etwas duferlich hinzugefiigt,
sondern der schon angelegte Aspekt der Reflexivitit genauer ausgefiihrt. Es
soll uns daher im Folgenden um die ausfiihrlichere Erliuterung der schon
angezeigten Reflexivitit gehen. Reflexivitit bezeichnet eine Bezugnahme
auf sich selbst. Wir wollen Reflexivitit bezogen auf das eigene Selbstver-
stindnis verstehen. Dies kann sich als Distanz zwischen Subjekt und Norm
des Selbstverstindnisses oder als kritisches Hinterfragen der Norm des
Selbstverstindnisses ausdriicken. Im ersten Fall sprechen wir von impliziter
Reflexivitit und im zweiten Fall von expliziter Reflexivitit. Die Trennung ist
eine analytische Abstraktion.

Was Hegel als Religion bezeichnet, ist eine materiale Konkretion der
Reflexivitit der Zweiten Natur als Selbstverstindigungspraxis.” In unseren
Erliuterungen wollen wir uns in Bezug auf Hegels Text auf den Abschnitt
zur Kunstreligion beschrinken. Die Kunstreligion enthilt sowohl religiose
als auch kinstlerische Praktiken, welche flieRend ineinander ibergehen.
Hegel sieht hier offenbar nicht die Notwendigkeit, beides scharf voneinander
zu trennen, wie die Einbettung der Kunst in das Kapitel zur Religion zeigt.
Dies hat den Grund, dass beide Praktiken die Ausprigung der Reflexivitit

93  Vgl. Hegel, PhG, 496f.
94  Hegel, PhG, 498.
95  Vgl. Bertram 2017, 253ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

innerhalb der Zweiten Natur auf strukturanaloge Weise sichtbar machen.
Religion und Kunst sind fiir Hegel Praktiken der reflexiven Selbstverstin-
digung der Zweiten Natur. Es handelt sich um eine reflexive Bezugnahme
auf Selbstverstindnisse unserer Praxis. Reflexivitit ist innerhalb der Ko-
Konstitution von Subjekt und Praxis auf der Ebene des Selbstverstindnisses
angesiedelt. Einerseits zeigt sich durch die reflexive Bezugnahme des Sub-
jekts auf die Normen der Gemeinschaft, dass diese keine unmittelbaren
Festlegungen (Hegel: Form der Substanz), sondern plurale Orientierungen
(Hegel: Form des Subjekts) sind: »Durch die Religion der Kunst ist der Geist
aus der Form der Substanz in die des Subjekts getreten, denn sie bringt seine
Gestalt hervor.«® Andererseits erlangt das Subjekt eine selbstbestimmte
Stellung innerhalb der gemeinschaftlichen Normen aufgrund der reflexiven
Bezugnahme im Zuge der bindenden Aneignung dieser Normen: »[Ilndem es
durch seine Aufopferung die Substanz als Subjekt hervorbringt, bleibt dieses
sein eigenes Selbst.«”” Eine »Aufopferung« ist dieser Prozess deshalb, weil er
gleichzeitig bedeutet, sich an bestimmte, aber allgemeine Normen zu binden.
Doch dieser Prozess der Aneignung als Bindung an allgemeine Normen
ist aufgrund der Reflexivitit des Vorgangs nicht mit der unmittelbaren
Sittlichkeit gleichzusetzen, sondern aufgrund der reflexiven Vermittlung,
die dabei stattfindet, eine Voraussetzung fiir eine selbstbestimmte Stellung
des Subjekts im gemeinschaftlich-normativen Zusammenhang. Das Subjekt
wird dadurch zum »Sein fiir Anderes und als dieses Sein fiir Anderes [eines, das]
unmittelbar in sich zuriickgekehrt und bei sich selbst«®® ist.

Reflexivitit ist der Zweiten Natur immanent. Dass Reflexivitit moder-
nen Praktiken immanent ist, lisst sich am eindriicklichsten am Abschnitt zur
offenbaren Religion am Ende des Kapitels zur Religion festmachen. Am Bei-
spiel des Christentums und der »Menschwerdung des géttlichen Wesens«*
im weltlichen Leib Jesu verdeutlicht Hegel die systematische Stelle der Refle-
xivitit als der Praxis immanent: »dafd der Geist als ein Selbstbewufitsein, d.h.
als ein wirklicher Mensch da ist, daff er fiir die unmittelbare GewifSheit ist, da
das glaubende Bewuf3tsein diese Gottlichkeit sieht und fiihlt und hort. [... D]ie-
ser Gott wird unmittelbar als Selbst, als ein wirklicher einzelner Mensch,
sinnlich angeschaut [...].«*° Reflexivitit ist ein immanenter Teil der Praxis.

96  Hegel, PhG, 545.
97  Hegel, PhG, 546.
98  Hegel, PhG, 553.
99  Hegel, PhG, 545.
100 Hegel, PhG, 551f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

n7


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Freiheit der Kritik

Selbstverstindigung findet implizit in den Gewohnheiten unserer Praxis statt
und es sind auch Gewohnheiten, in denen wir uns iiber uns selbst verstindi-
gen. Da Reflexivitit und Gewohnheit im Gesamtbild vermittelt sind, kénnen
wir keine scharfe Trennlinie zwischen spezifischen Praktiken der Selbstver-
stindigung (wie beispielsweise Kunst als dsthetischer Praxis) und alltigli-
chenc« Praktiken ziehen. Aufgrund der Vermittlung durch Gewohnbheit ist Re-
flexivitit erst einmal implizite Reflexivitit. In alltiglichen Praktiken driickt
sich Reflexivitit nicht als stindiges oder exzessives Hinterfragen der Normen
unserer Praxis in expliziter Form aus. Reflexivitit kann sich aber jederzeit
auch explizit ausdriicken. Auch im Alltiglichen ist es oft der Fall, dass wir uns
dariiber verstindigen, wie und was wir tun. Selbstverstindigung ist im Ge-
samtbild moderner Praktiken immer moglich. Reflexivitit ist somit kein aus-
gezeichneter Modus oder ausschliefilich wissenschaftlicher Standpunke.*

Innerhalb einer Selbstverstindigungspraxis und in Bezug auf Selbstver-
stindnisse ist Reflexivitit material realisiert. Reflexivitit ist keine theoreti-
sche oder theoretisierende Selbstbeziehung, sondern innerhalb des Bezugs
auf Selbstverstindnisse eine praktisch-materiale Beziehung zu den Normen
der Praxis. Selbstverstindnisse sind material verkdrpert und in der Praxis ge-
meinschaftlich geteilt. Innerhalb der Aneignung dieser Selbstverstindnisse
ist Reflexivitit praktisch: »Die Bewegung der Gemeinde als des Selbstbewuf3t-
seins, das sich von seiner Vorstellung unterscheidet, ist, das hervorzubringen,
was an sich geworden ist.«'°* Dabei werden Regeln nicht alternativlos nach-
vollzogen, sondern die Bedeutsamkeit der Normen wird im Aneignungspro-
zess produktiv hervorgebracht. Innerhalb der aneignenden Bindung an die
Normen realisiert sich deren Bedeutsamkeit. Normen konstituieren sich im
Gesamtbild der Momente der Zweiten Natur im reflexiven Vollzug. Reflexi-
vitit der Zweiten Natur ist dabei kein feststehender Zustand, sondern eine
prozessuale Bewegung.'®®

101 Vgl. dazu auch die sehr aufschlussreiche Studie von Robin Celikates (2009), besonders
Kapitel 11.3.

102 Hegel, PhG, 568.

103 Hegel veranschaulicht das am Bild der Menschwerdung Gottes. Ausgehend von einer
bloRRen Entgegensetzung zwischen Gottlichem und Menschlichem vor der Menschwer-
dungJesu kommtes zu einer entdufernden Entfremdung des Gottlichen, indem Jesus
zum Menschen wird. Hier bleibt der Prozess nicht stehen, denn auch die Auferstehung
Jesu als die Vermittlung des Einzelnen ins Allgemeine gehort zu dem Bild, das Hegel
zeichnet. Erst alle Momente in sich und ihrer Bewegung zusammengenommen erge-
ben »das Wesen als in sich reflektiertes« (Hegel, PhG, 567). Dieser Prozess ist (im illus-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Anhand der Sprache in Epos, Tragodie und Komédie und in Riickbezug
auf Antigone veranschaulicht Hegel das Moment der Reflexivitit der Zwei-
ten Natur. Sprache stellt fir Hegel das hochste Medium der materialen Re-
flexivitit im Schauspiel dar. Es ist das ironische Sprechen, an welchem sich
die Entfremdung von den Normen und das Reflexivwerden zeigt. Reflexivi-
tit wird am Beispiel der Ironie als Mittel der Entfremdung (und Entfrem-
dung wiederum als zentrales Moment der gesamten Bewegung) dargestellt.
Auch wenn sich Hegel wenig explizit zum Begriff der Ironie selbst duflert,
kann die Struktur des ironischen Sprechens als paradigmatisches Beispiel fiir
Reflexivitit dienen. Die abstrakte Struktur der Ironie als die (selbstbeziig-
liche) Verkehrung eines Inhaltes ins Gegenteil veranschaulicht die Struktur
von Reflexivitit. Die Praxis des ironischen Schauspiels verdeutlicht Reflexivi-
tit durch ihre Form. Die Schauspieler werden im Moment der Selbstironie zu
Betrachtern ihrer selbst. Beim ironischen Schauspiel handelt es sich um eine
reflexive Praxis der Selbstverstindigung. Es kommt zu einer Spiegelung der
Normen der Zweiten Natur in der Darstellung des Schauspiels und damit zur
Moglichkeit eines reflexiv-bezugnehmenden Verhiltnis zu diesen Normen.
Paradigmatisch offenbar wird diese Tatsache anhand der Schauspieler, die
im Moment der Ironie selbst zu Betrachtern ihrer eigenen Darstellung und
darin zu Zuschauern ihrer selbst (und den Normen ihrer Selbstverstindnisse)
werden. Das Schauspiel lisst die Struktur der Reflexivitit exemplarisch her-
vortreten. Mit der reflexiven Bezugnahme auf die Normen I6st sich die ideale
und differenzlose Einheit der normativen Ordnung auf und es zeigt sich ei-
ne Pluralisierung der Normen. Gleichzeitig besteht fiir das Subjekt innerhalb
dieser Pluralitit die Moglichkeit einer reflexiven Bezugnahme auf die Nor-
men, was im Fall der reflexiven Aneignung eine selbstbestimmte Stellung des
Subjekts innerhalb der intersubjektiven Praxis ermoglicht.

In Riickbezug auf das schon besprochene Beispiel macht Hegel die re-
flexive Struktur der Ironie an der Handlung Antigones fest. »Die Handlung
selbst ist diese Verkehrung des GewufSten in sein Gegenteil, das Sein, ist das
Umschlagen des Rechts des Charakters und des Wissens in das Recht des
Entgegengesetzten, mit dem jenes im Wesen der Substanz verkniipft ist.«'**
Mit der Bestattung ihres Bruders tritt Antigone aus der Unmittelbarkeit der

trierenden Beispiel »nach«der AuferstehungJesu) nicht einmalig oder abgeschlossen,
sondern stindig fortschreitend, denn der Ceist ist in seinem Umfang ein Ceist, »der in
seiner Gemeinde lebt, in ihr taglich ['] stirbt und aufersteht« (Hegel, PhG, 571).

104 Hegel, PhG, 538.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

19


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Freiheit der Kritik

sittlichen Gemeinschaft heraus und gewinnt eine distanzierte Stellung zu die-
ser. Ausloser ist der Widerspruch zwischen den normativen Ordnungen. Die
Handlung der Bestattung ist dabei als implizite Reflexivitit zu verstehen. Es ist
das von Antigone (zu spit) ausgesprochene Schuldeingestindnis, welches sich
explizit-reflexiv zwischen den Ordnungen — sowohl der géttlichen als auch der
menschlichen — bewegt und auf beide Bezug nimmt. Durch Antigone selbst
wird diese explizite Reflexivitit nicht realisiert, aber durch ihr eingestehendes
Handeln wird die Méglichkeit einer explizit-reflexiven Bezugnahme auf die
verschiedenen Ordnungen in ihrer Verschiedenheit sichtbar: »Das Bewuf3t-
sein schlof$ diesen Gegensatz durch das Handeln auf; nach dem offenbaren
Wissen handelnd, erfihrt es den Betrug desselben, und dem Innern nach dem
einen Attribute der Substanz ergeben, verletzte es das andere und gab diesem
dadurch das Recht gegen sich.«<* Aus der reflexiven Position heraus besteht
die Moglichkeit der Vermittlung beider Ordnungen. Die unbestimmte Nega-
tion einer der beiden Ordnungen wird dabei zur bestimmten Negation, wel-
che den Widerspruch beider Ordnungen in einer neuen Norm aufzuheben
in der Lage ist. Die Kollision kann in diesem Fall zum Konflikt werden. Der
Ubergang von impliziter zur expliziten Reflexivitit duflert sich paradigma-
tisch als Konflikt, nimlich als »das Verhiltnis zu anderen, das nach seiner
Entgegensetzung ein Streit mit ihnen ist«.’® Dabei bleibt das Moment der
reflexiven Aneignung nicht in der blofRen Entgegensetzung beziehungswei-
se unbestimmten Negation stehen. Blofe Entgegensetzung bedeutet einen
Fall wie den der Kollision von Antigone und Kreon, welche nicht in der La-
ge sind, sich auf die jeweils unterschiedlichen normativen Ordnungen iiber-
haupt nur zu beziehen. Eine Auseinandersetzung als Konflikt ist somit nicht
moglich. Im paradigmatischen Beispiel des Streitgesprichs als reflexiver Aus-
einandersetzung weifd der eine sowohl um die eigene Position als auch um
deren Differenz zu der des Anderen. Dies ermdoglicht es, eine gemeinsam ge-
teilte Form der Auseinandersetzung zu etablieren, die die Moglichkeit zur
Kritik der Form der Auseinandersetzung einschlieRt. Reflexivitit ist die Vor-
aussetzung fiir das produktive Austragen von Konflikten (im Unterschied zu
Kollisionen). Dabei geht es nicht um eine blofle Entgegensetzung verschie-
dener Positionen, sondern um eine Authebung dieser Positionen auf einer
gemeinsam geteilten Ebene der Auseinandersetzung. Diese reflexive Ebene

105 Hegel, PhG, 539.
106 Hegel, PhG, 533.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ermdglicht das produktive Austragen des Konflikts. Der Ausgang des Kon-
flikts ist damit aber nicht festgelegt. Die Moglichkeit reflexiver Auseinander-
setzung, in welcher die gegenteilige Position anerkannt wird, bedeutet nicht,
dass es nicht auch zu Fillen blofRer Entgegensetzung (Kollisionen) kommen
kann. Die reflexive Aushandlung von Selbstverstindnissen innerhalb der in-
tersubjektiven Praxis kann Differenzen in der offenen Einheit einer pluralen
Gemeinschaft aufheben. Innerhalb der reflexiven Aneignung von Selbstver-
stindnissen bedingen Subjekt und Praxis einander wechselseitig. Aneignung
ist einerseits intrasubjektiv als die Aneignung von Selbstverstindnissen. Aber
das ist andererseits nur in konstitutiver Abhingigkeit von den Normen der
Praxis moglich. Selbstbestimmung auf Ebene des Selbstverstindnisses ist an
die Normen der intersubjektiven Praxis gebunden und durch diese vermittelt.

4.2.5. Rekapitulation und Ausblick

Wir haben die Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersub-
jektiver Praxis dargestellt. Dass es sich um eine Ko-Konstitution handelt,
verdeutlicht Hegel anhand des wechselseitigen Bedingungsverhiltnisses
zwischen gottlichem Gesetz (Individualitit des einzelnen Subjekts) und
menschlichem Gesetz (Normen der intersubjektiven Praxis). Im Gesamtbild
dieser Ko-Konstitution sind vier Momente anwesend: Gewohnheit, Ent-
fremdung durch Widerspruch, Aneignung und Reflexivitit. Diese Momente
der Zweiten Natur wurden in analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild
expliziert. Als erstes Moment haben wir unmittelbare Gewohnheit bestimmt.
Die Regeln der Praxis im Moment unmittelbarer Gewohnheit konnen nicht
in Frage gestellt werden. Es gibt keine Differenz zwischen Subjekt und
Regel. Regeln konnen nicht als Regeln thematisiert werden. Das Subjekt
hat in diesem Moment weder eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der
Praxis noch kann es sich auf das normative Geschehen der Praxis reflexiv
beziehen. Im Fall von Gewohnheit handelt es sich um passive Teilhabe des
Subjekts an der intersubjektiven Praxis (respektive Einfithrung in die Praxis).
In diesem Moment ist die Gefahr blinder Gewohnheit anwesend. Blinde
Gewohnheit bedeutet eine Verdeckung von Freiheit und daher einen Stillstand
der Bewegung dieser Freiheit. Die Konzeption von unmittelbarer Gewohn-
heit fasst nicht das Gesamtbild des Zusammenhangs zwischen Subjektivitit
und intersubjektiver Praxis. Hegel veranschaulicht am Beispiel der Tragddie
um Antigone und die beiden Ordnungen von gottlicher und menschlicher
Normativitit, wie sich diese Beschreibung unserer Praxis sowie unseres

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

21


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Freiheit der Kritik

Selbstverstindnisses als sich selbst widersprechend zeigt. Der Widerspruch
zwischen den beiden normativen Ordnungen innerhalb der Sittlichkeit stellt
die unmittelbare sittliche Gerechtigkeit als solche in Frage. Es zeigt sich
das Moment der Entfremdung durch Widerspruch. Der Widerspruch kann in
analytischer Abstraktion als unproduktive Kollision (unbestimmte Negation)
oder als produktiver Konflikt (bestimmte Negation) auftreten. Konflikt be-
deutet eine Beschleunigung der Bewegung von Freiheit. Kollision bedeutet
ein Stocken der Bewegung von Freiheit. Das heif3t, Widerspruch kann die
Bewegung der Freiheit antreiben, ist aber nicht in jedem Fall produktiv-
bewegend. Der Umschlag zwischen beiden Formen ist bedingt durch das
Moment der Reflexivitit der Zweiten Natur.'”” Der Widerspruch ist im
Gesamtbild als Méglichkeit des praktischen Selbstmissverstindnisses aufge-
hoben. Durch Entfremdung zeigen sich Regeln als Normen. Die seitens einer
fremden Autoritit erfolgende festlegende Programmierung im Sinne einer
alternativlosen Regel erweist sich als normative Orientierung mit offenen
Alternativen. Die Entscheidung zwischen diesen Alternativen liegt beim
Subjekt. Wihrend Regeln nur nachvollzogen werden kénnen, konstituieren
sich Normen aufgrund der Dynamik moglicher Alternativen im Vollzug. Die
ideale und differenzlose Einheit der Regeln der unmittelbaren Gewohnheit
erweist sich als Pluralitit alternativer Normen. Vor dem Hintergrund der
Pluralitit der Normen ist eine Aneignung bestimmter Normen mdglich.
Aneignung ist prospektive Bindung des Subjekts an die vorgingigen Nor-
men der Praxis. Dabei dndert sich das Verhiltnis zwischen Subjekt und
Praxis wie auch das Verhiltnis des Subjekts zu selbst. Innerhalb dieser
Vermittlung kommt es zur Anerkennung der Ko-Konstitution von Subjekt
und intersubjektiver Praxis. Der vermittelnde Prozess der Aneignung als
Bindung an allgemeine Normen ist aufgrund der Reflexivitit des Vorgangs
nicht mit der unmittelbaren Sittlichkeit gleichzusetzen, sondern aufgrund
der reflexiven Vermittlung, die dabei stattfindet, eine Voraussetzung fiir
eine selbstbestimmte Stellung des Subjekts im gemeinschaftlich-normativen
Zusammenhang. Reflexivitit bezeichnet eine Bezugnahme auf sich selbst.
Reflexivitit ist innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis auf der
Ebene des Selbstverstindnisses angesiedelt. Im Gesamtbild ist Reflexivitit

107 Die PhG im Gesamten lasst sich als Umschlag von Unmittelbarkeit (sinnlicher Gewiss-
heit) in reflexive Aneignung (absolutes Wissen) in Bezug auf die Wissenskonzeptio-
nen eines Bewusstseins lesen. Beide Momente existieren aber dennoch gleichzeitig
und gleichurspriinglich im Gesamtbild, das Hegel zeichnet.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

unseren modernen Praktiken immanent. Selbstverstindigung findet implizit
in den Gewohnheiten unserer Praxis statt und es sind unter anderem Ge-
wohnbheiten, in denen wir uns tiber uns selbst verstindigen. Da Reflexivitit
und Gewohnheit im Gesamtbild vermittelt sind, kénnen wir keine scharfe
Trennlinie zwischen spezifischen Praktiken der Selbstverstindigung und
alledglichen Praktiken ziehen. Reflexivitit kann sich als Distanz zwischen
Subjekt und Norm des Selbstverstindnisses oder als kritisches Hinterfragen
der Norm des Selbstverstindnisses ausdriicken. Im ersten Fall sprechen wir
von impliziter Reflexivitit und im zweiten Fall von expliziter Reflexivitit.
Die Trennung ist eine analytische Abstraktion. In diesem Moment ist die
Gefahr leerer Reflexivitit anwesend. Leere Reflexivitit bedeutet einen Exzess
von Freiheit, in dem die Bewegung der Freiheit ihre Reibung verliert.

In Riickbezug auf das Ausgangsproblem des >Kantischen Paradoxes< kon-
nen wir Folgendes festhalten. Aufgrund der Momente der Ko-Konstitution
von Subjekt und Normen der Praxis ist Selbstbestimmung durch fremdbe-
stimmte Normen vermittelt und damit keine blofRe Willkiir. Das Gesamtbild
der Zweiten Natur bedeutet fiir ein Verstindnis von Freiheit, dass Freiheit als
Selbstbestimmung konstitutiv durch Momente der Fremdbestimmung ver-
mittelt ist. Selbstbestimmung ist als Anspruch im Selbstverstindnis moder-
ner Praktiken aufgehoben. Dennoch konnte man meinen, dass im Moment
der Aneignung als Anerkennung der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis
Selbstbestimmung auf Ebene unseres Selbstverstindnisses in blofRe Fremd-
bestimmung umschlagt. Das >Kantische Paradox« scheint an dieser Stelle wie-
derzukehren. Wir wollen diesen Einwand am Anfang des nichsten Kapitels
genauer ausfithren und im Laufe der folgenden Uberlegungen eine Antwort
darauf finden. Um dazu einleitend noch einmal das Beispiel der Pianistin
aufzugreifen, lisst sich sagen, dass Reflexivitit im Spiel bedeuten kann, dass
sie sich beispielsweise in der Improvisation ironisch auf das soeben selbst
Gespielte bezieht und damit die momentane Praxis ihres eigenen Spiels in
eine dynamische Bewegung bringt. Nun kann auch der Fall eintreten, dass
sich die Pianistin mit einer Kollegin nach dem Konzert iiber ihre Improvi-
sation unterhilt und im Gesprich eine gegensitzliche Auffassung beziiglich
der Bewertung einer bestimmten Passage des Stiicks offenbar wird. Die Pia-
nistin sieht im Laufe des Gesprichs ein, dass sie ihrem eigenen Anspruch
in bestimmter Hinsicht nicht vollkommen gerecht geworden ist. Um ein sol-
ches Gesprich als Beispiel eines explizit-reflexiven Streits zu fassen, kommen
wir im Folgenden zum Moment von Aneignung als immanenter Kritik. Der

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

123


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Freiheit der Kritik

Begriff immanenter Kritik wird Teil unserer Antwort auf den Einwand der
Wiederkehr des >Kantischen Paradoxes« sein.

4.2.6. Aneignung als immanente Kritik

Folgendes lisst sich beziiglich unserer bisherigen Uberlegungen in kritisch-
theoretischer Absicht einwenden. Im Moment der Aneignung scheint es so,
als wenn die Moglichkeit einer Kritik an der Praxis verdecke ist, denn das
Subjekt erkennt sich im Zuge der Ko-Konstitution mit der Praxis selbst und
somit die Praxis als diejenige, die schon immer die ihrige gewesen ist. Hegel
driickt das im Unterkapitel »C. Der seiner selbst gewisse Geist. Die Moralitit«
folgendermaflen aus: »[Dliese erschaffene Welt ist seine [des Subjekts] Rede,
die es ebenso unmittelbar vernommen und deren Echo nur zu ihm zuriick-
kommt.«'*®® Durch reflexive Vermittlung und aktive Teilhabe im Moment der
bindenden Aneignung der Normen ist das Subjekt selbstbestimmter Teil der
Bewegung der Praxis. Kritischer Bezug auf die Normen scheint hier unno-
tig oder unmoglich. Wir stehen damit vor dem Problem, dass das einleitend
beschriebene >Kantische Paradox« der Selbstbestimmung in Form einer in-
direkten Bestimmung durch die duflere Autoritit der vorgangigen Normen
der Praxis wiederzukehren scheint. Selbstbestimmung kann innerhalb refle-
xiver Aneignung vorgangiger Normen nur als Selbstbestimmung verstiandlich
werden, wenn diese Aneignung die Moglichkeit zur Kritik an diesen Normen
einschlieft. Ist dies nicht der Fall, schligt Selbstbestimmung auf Ebene des
Selbstverstindnisses der Zweiten Natur in blof3e Fremdbestimmung um. Um
den Unterschied zwischen impliziter und expliziter Reflexivitit im Moment
der Aneignung speziell mit Blick auf die Moglichkeit kritischer Teilhabe an
der intersubjektiven Praxis zu verdeutlichen, sollen deshalb an dieser Stelle
einige Ausfithrungen zur Methode der Phinomenologie des Geistes als solcher
eingebunden werden. Dafiir beziehen wir uns auf die Passagen zur Metho-
de aus der Einleitung der PhG.'® Kritik wird sich dabei als immanent und
praktisch-material zeigen und wir werden sehen, dass Kritik konstitutiv mit
bindender Aneignung an die Normen der Praxis verbunden ist. Aneignende
Bindung an die Normen lisst immanente Kritik weder unnétig noch unmaog-
lich werden, sondern erméglicht diese Form der Kritik.

108 Hegel, PhG, 483.
109  Wirsind nicht verpflichtet, zu behaupten, dass Hegel selbst in der gesamten PhG, das
heifst speziell auch im Geist-Kapitel, die Methode immanenter Kritik am Werk sieht.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

4.2.6.1. Immanente Kritik als Selbstkritik

Die Phéinomenologie des Geistes beschreibt den Gang eines Bewusstseins durch
verschiedene Wissenskonzeptionen. Diese Bewegung wird dabei durch das
Scheitern der jeweils einen Wissenskonzeption und die Notwendigkeit einer
neuen Konzeption getrieben. Die Wissenskonzeptionen des Bewusstseins
scheitern an sich selbst, das heif’t an ihrem eigenen Anspruch, Wissen durch
eine bestimmte Konzeption zu erliutern. Der Mafstab der Priifung einer
Wissenskonzeption liegt im Anspruch dieser Konzeption des Bewusstseins
an sich selbst: »Das Bewuf3tsein gibt seinen Maf3stab an ihm selbst, und die
Untersuchung wird dadurch eine Vergleichung seiner mit sich selbst sein.«"™°
Das heif’t, die Wissenskonzeption des Bewusstseins muss ihrem eigenen
Anspruch gerecht werden, ihren Gegenstand, nimlich Wissen, zu erliutern:
»Nennen wir aber das Wesen oder das Ansich des Gegenstandes den Begriff und
verstehen dagegen unter dem Gegenstande ihn als Gegenstand, nimlich wie
er fiir ein Anderes ist, so besteht die Priifung darin, daf wir zusehen, ob der

111

Gegenstand seinem Begriffe entspricht.«' Gepriift wird zwischen Begriff
und Gegenstand, das heiflt zwischen Anspruch und dessen Realisation. Der
dabei immanente Mafdstab bedeutet, dass keine Kriterien von aufSerhalb
an das Bewusstsein herangetragen werden: »und hiermit wir nicht notig
haben, Mafistibe mitzubringen und unsere Einfille und Gedanken bei der
Untersuchung zu applizieren; dadurch, daf wir diese weglassen, erreichen
wir es, die Sache, wie sie an und fiir sich selbst ist, zu betrachten«."* Die
kritische Priifung verlduft strikt immanent. Mafdstab der Priifung, Gegen-
stand der Priifung und priifende Instanz fallen in eins, da sich die kritische
Priifung auf den eigenen Anspruch der Wissenskonzeption des Bewusstseins
bezieht: »Denn das Bewuf3tsein ist einerseits Bewuf3tsein des Gegenstandes,
andererseits Bewufitsein seiner selbst; Bewufdtsein dessen, was ihm das
Wabhre ist, und Bewuf3tsein seines Wissens davon. Indem beide fiir dasselbe
sind, ist es selbst ihre Vergleichung; es wird fiir dasselbe, ob sein Wissen von
dem Gegenstande diesem entspricht oder nicht.«*® Immanente Kritik ist
Selbstkritik, da es sich um die immanente Prifung des eigenen Anspruchs
handelt. Immanente Kritik kénnen nur selbstbewusste Wesen iiben, da eine

110 Hegel, PhG, 76f.
111 Hegel, PhG, 76f.
112 Hegel, PhG, 76f.
113 Hegel, PhG, 77f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

125


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Freiheit der Kritik

reflexive Differenz zwischen Gegenstand (hier dem Wissen) und Gegen-
standsauffassung (hier der Wissenskonzeption) beziehungsweise zwischen
Anspruch und Realisierung dieses Anspruchs notwendige Voraussetzung
ist. Gleichzeitig ist es notwendig, dass es sich dabei um eine Differenz
innerhalb einer Einheit, nimlich der Einheit des Selbstbewusstseins handelt.
Gegenstand und Gegenstandsauffassung sind dabei different, aber dennoch
in der Einheit des Bewusstseins begriffen, um verglichen werden zu kénnen.
Im Fall des Wissens des Selbstbewusstseins iiber sich selbst beziehen sich
beide auf dasselbe und sind doch in Differenz zueinander. Kommt es nun
bei der kritischen Priifung zu einem Widerspruch zwischen Gegenstand und
Gegenstandsauffassung beziehungsweise zwischen Anspruch und dessen
Realisierung, so wird nicht nur die Anderung der Realisierung des Anspruchs
notwendig, sondern der Anspruch als solcher muss sich ebenfalls dndern.
Das heif’t, es dndert sich nicht nur die Gegenstandsauffassung, sondern
auch der Gegenstand als solcher und damit letztendlich auch der immanente
Mafistab:

»Entspricht sich in dieser Vergleichung beides nicht, so scheint das Bewufst-
sein sein Wissen andern zu miissen, um es dem Gegenstande gemaf zu
machen; aber in der Verinderung des Wissens dndert sich ihm in der Tat
auch der Gegenstand selbst, denn das vorhandene Wissen war wesentlich
ein Wissen von dem Gegenstande; mit dem Wissen wird auch er ein ande-
rer, denn er gehorte wesentlich diesem Wissen an. [..] Indem es also an sei-
nem Gegenstande sein Wissen diesem nicht entsprechend findet, hdlt auch
der Gegenstand selbst nicht aus; oder der Mafistab der Priifung andert sich,
wenn dasjenige, dessen Mafistab er sein sollte, in der Priifung nicht besteht;
und die Priifung ist nicht nur eine Priifung des Wissens, sondern auch ihres
Mafstabes.«'™*

Erliutert als Selbstkritik bedeutet immanente Kritik somit, dass sich durch
einen Widerspruch im eigenen Anspruch nicht nur das Wissen des Subjekts
iiber sich selbst (das Selbstverstindnis) dndert, sondern damit notwendiger-
weise auch das Subjekt selbst (der Gegenstand dieses Verstindnisses). Zu-
gleich wird im neuen Selbstverstindnis ein neuer Anspruch gebildet, wo-
mit sich auch der immanente Mafistab als solcher dndert. Dabei steht die
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis im Hintergrund. Durch diese Ko-
Konstitution sind Verinderungen im Selbstverstindnis des Subjekts gleich-

114 Hegel, PhG, 78.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

zeitig Veranderungen in den Normen der Praxis und umgekehrt. Dies ist ein
entscheidender Punkt beziiglich immanenter Kritik als Selbstkritik. Imma-

nente Kritik ist Selbstkritik,

5 aber als Kritik am Selbst immer auch Kritik an

der Praxis.™®

115

116

Man kann weitergehend argumentieren, dass nicht nur immanente Kritik Selbstkri-
tik ist, sondern Kritik (iberhaupt letztendlich immanente Kritik und daher Selbstkritik
sein muss. Sobald Kritik an einer Praxis gelibt wird, ist dadurch einerseits eine Teil-
habe an dieser Praxis realisiert. Man kritisiert durch diese Teilhabe die Praxis aus im-
manenter Perspektive. Eine AuRenperspektive kann andererseits nur Anlass zur Kritik
liefern, die dann als Selbstkritik stattfinden muss. Einen solchen Anstofd zur Kritik aus
einer AuRenperspektive kann man als ersten Schritt der Kritik verstehen, aber prak-
tisch wirksam ist Kritik nur als Selbstkritik. Vorausgesetzt ist dabei, dass es sich um
moderne Praktiken handelt, welche Freiheit der Kritik als immanenten Mafistab ha-
ben. Ist das nicht der Fall, hat man es zwar mit einer Kritik zu tun, die nichtimmanent
Kritik als Selbstkritik ist. Solche Formen von duferer oder externer Kritik sind in Prak-
tiken der von dufieren Autoritdten vollzogenen Bestrafung realisiert. Aber auch hier
kénnte man einwenden, dass Praktiken der (gewaltsamen) Bestrafung beispielsweise
durch erziehende oder strafrechtliche Urteile letztendlich in Selbstkritik miinden miis-
sen, um nachhaltig praktisch wirksam zu sein. Aus der Perspektive immanenter Kritik
lasst sich externe Kritik also so fassen, dass sich externe Kritik selbst missversteht, da
sie durchaus Teil der Praxis ist, an der Kritik geiibt wird, beziehungsweise einen (exter-
nen) Anstofd zur letztendlich dann immanenten Selbstkritik leistet. Ist dies nicht der
Fall, bringt externe Kritik jene Gefahr mit sich, die wir als Kollision angedeutet haben.
Kollision findet nicht unter dem Mafistab der Freiheit der Kritik statt. Das heifdt, ent-
weder bleibt sie wirkungslos, weil beispielsweise das Gesprich abbricht, oder sie muss
auf Gewalt zurlickgreifen, um praktische Wirksamkeit durchzusetzen. Im zweiten Fall
handelt es sich um strukturellen Paternalismus, der das Gute und Richtige von aufier-
halb der Praxis fremdbestimmt und erklaren will, warum die Praxisteilnehmerinnen
selbst diese Einsicht nicht haben (kénnen). Zur Kritik an einem solchen Vorgehen vgl.
Berlin (2002) und Celikates (2009).

Saar (2007) widmet sich der Genealogie als Kritikform. Zwar beschreibt er den Zusam-
menhang zwischen Praxis und Subjekt nicht explizit als Ko-Konstitution und Genealo-
gie nichtexplizitals Selbstkritik, aber dennoch gibt es Uberschneidungen. Konsequen-
terweise miisste man behaupten, dass Genealogie als Kritik letztendlich in Selbstkritik
miindet und der genealogische Text somit der Anlass zur Selbstkritik ist. So jedenfalls
kénnte man Folgendes verstehen: »Die [genealogische] Erzahlung und die mit ihr ver-
bundene Verunsicherung des Selbstverstiandlichen I16sen einen Prozess aus, an dessen
Ende ein Handeln steht, eine Arbeit am Selbstverstindnis und ein Haltungswechsel
in den Lebensvollziigen« (Saar 2007, 318). Diese Arbeit am Selbstverstiandnis ist in un-
serem Verstandnis nicht so sehr Ende der Kritik, sondern der Kern von Kritik. Die Vor-
aussetzung dafiir, dass Genealogie in Selbstkritik minden kann, ist, dass das Subjekt
sie prinzipiell auch hétte selbst schreiben konnen. Das heift, das Subjekt muss sich

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

127


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Freiheit der Kritik

In Bezug auf kritische Teilhabe an den Normen der Zweiten Natur ist
dies wie folgt zu verstehen. Die Normen der intersubjektiven Praxis werden
an ihrem eigenen Anspruch gemessen. Das heifit, der Praxiszusammenhang
selbst ist der Mafistab kritischer Teilhabe an der Praxis. Ausloser fur Kritik
ist ein Widerspruch zwischen dem Anspruch der Norm und deren Realisie-
rung. Vorausgesetzt ist die aneignende Bindung des Subjekts an die Norm
der intersubjektiven Praxis. Nur im Fall einer Bindung an die Norm handelt
es sich um immanente Kritik als Selbstkritik. Aufgrund der Aneignung der
Norm kommt der Mafstab zur Priifung der Norm nicht von auflen, sondern
ergibt sich aus dem eigenen Anspruch in Bezug auf das Selbstverstindnis von
Subjekt und Norm. Dies macht verstindlich, warum sich im Fall des Wider-
spruchs sowohl das Subjekt als auch die Praxis und gleichzeitig die Norm (das
ist der Maf3stab) als solche dndern miissen. Vor dem Hintergrund der ausge-
fithrten Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis liegt der Wi-
derspruch oder >Fehler< nicht entweder auf der Seite des Subjekts (subjektiver
Geist) oder auf der Seite der Praxis (objektiver Geist), sondern im reflexiven
Zusammenhang zwischen beidem (absoluter Geist)."” Der Mafistab imma-
nenter Kritik liegt weder auf der subjektiven Seite noch auf der objektiven
Seite, sondern auf der Ebene reflexiver Selbstverstindigung. Der normative
Zusammenhang ist im Widerspruch mit sich selbst. Es handelt sich dabei
weder um einen objektiven noch um einen subjektiven Widerspruch, son-
dern um einen Widerspruch als praktisches Selbstmissverstindnis. Fiir Kri-
tik an diesem Selbstmissverstindnis ist eine Gleichzeitigkeit der Momente
der Zweiten Natur notwendig. Hegel formuliert dies folgendermaflen:

»Das Wissen des Selbstbewufitseins ist ihm also die Substanz selbst. Sie ist
flr es ebenso unmittelbar als absolut vermittelt in einer ungetrennten Ein-

die Genealogie aneignen konnen. Die vorletzten beiden Kapitel von Saars Buch kann
man als die beiden Seiten der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis verstehen. Wih-
rend>Fiihrungenc: politische Ordnungen (336ff.) die konstitutive Funktion in Richtung von
der Praxis zum Subjekt beschreibt, betont >Selbstfiihrungen«: politische Selbstverhdltnis-
se (340ff.) die konstitutive Abhingigkeit der Praxis vom Subjekt. Es konnte damit zwar
scheinen, »als handle es sich um eine individuelle Angelegenheit und als wiirde die
hier vertretene genealogische Fokussierung auf das Selbst zu einemExistenzialismus«
verpflichten, fiir den die Frage nach den Institutionen und sozialen Ordnungen zweit-
rangig ware« (Saar 2007, 334), aber aufgrund der Ko-Konstitution von Subjekt und Pra-
xis ist das gerade nicht der Fall. Immanente Kritik ist Selbstkritik, aber als Kritik des
Selbst immer auch Kritik der Praxis.
117  Fireine diesbeziigliche Analyse des Kapitels zum absoluten Geist vgl. Bertram 2018.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

heit. Unmittelbar — wie das sittliche Bewufstsein weifd und tut es selbst die
Pflicht und gehortihrals seiner Natur an; aber es ist nicht Charakter wie die-
ses, das um seiner Unmittelbarkeit willen ein bestimmter Ceist ist, nur einer
der sittlichen Wesenheiten angehort und die Seite hat, nicht zu wissen. — Es
ist absolute Vermittlung, wie das sich bildende und das glaubende Bewufst-
sein; denn es ist wesentlich die Bewegung des Selbsts, die Abstraktion des
unmittelbaren Daseins aufzuheben und sich Allgemeines zu werden.«""®

Die Momente von Unmittelbarkeit und Vermittlung durch Entfremdung und
Aneignung sind im Moment kritischer Teilhabe notwendigerweise gleichzei-
tig. Hegel sagt das in der zitierten Passage explizit und spricht auflerdem von
»wissen« beziehungsweise davon, »sich Allgemeines zu werden« trotz Unmit-
telbarkeit. Das Subjekt ist an allgemeine Normen gebunden und gleichzeitig
kann es durch einen Widerspruch zur Entfremdung und Distanz zu diesen
Normen kommen. Kritische Teilhabe als immanente Kritik an der Praxis be-
darf beider Momente, sowohl der unmittelbaren Bindung an die Norm als
auch einer Distanz zu dieser Norm. Das kritische Subjekt steht unmittelbar
in den Normen (ist an diese gebunden) und kann die Normen gleichzeitig als
Normen thematisieren (weswegen Hegel von »wissen« redet). Dies ermoglicht
immanente Kritik. In Frage steht eine Norm des eigenen Selbstverstindnisses
in Bezug auf den Maf3stab des eigenen Anspruchs dieser Norm beziehungs-
weise dieses Selbstverstindnisses. Immanente Kritik verfolgt als Selbstkri-
tik das Ziel, sich selbst zu wissen (»sich Allgemeines zu werdenc), das heifdt
sich selbst im eigenen Anspruch transparent und in dieser Transparenz ge-
recht zu werden. Immanente Kritik stellt sich damit die Aufgabe der Aufhe-
bung von praktischen Missverstindnissen im Selbstverstindnis (Selbstmiss-
verstindnissen), welche diese Transparenz verdecken.

Als Beispiel fiir immanente Kritik als Selbstkritik bespricht Hegel am En-
de des Geist-Kapitels die Praxis von Schuldeingestindnis und Verzeihung als
»Wort der Versohnung [..] — ein gegenseitiges Anerkennen, welches der ab-
solute Geist ist«."” Ausgangspunkt fiir dieses Beispiel ist ein komplexer Zu-
sammenhang zwischen Urteil und Handlung,””® den wir hier nicht genau-
er ausfithren wollen. Im Beispiel von Schuldeingestindnis und Verzeihung
wird zugleich die Dialektik von Selbst- und Fremdbestimmung verdeutlicht.

118 Hegel, PhG, 441f.
119 Hegel, PhG, 493.
120 Vgl. Hegel, PhG, 487.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

129


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Freiheit der Kritik

Es zeigt sich, dass sowohl diejenige, die glaubt, gewissenhaftes Handeln be-
stehe darin, ausschlieflich in Ubereinstimmung mit selbstbestimmten Uber-
zeugungen zu handeln, als auch derjenige, der glaubt, gewissenhaftes Han-
deln bestehe darin, ausschliellich in Ubereinstimmung mit durch die Pra-
xis fremdbestimmten Normen zu handeln, einem praktischen Selbstmissver-
stindnis erliegen. Gewissenhaftes Handeln ist weder ausschliefilich selbst-
noch fremdbestimmt. Die jeweils andere Perspektive wird in Schuldeinge-
stindnis und Verzeihung eingesehen, ohne dabei die eigene Position aufzu-
geben. Durch immanente Kritik als Selbstkritik werden die fremdbestimm-
te und die selbstbestimmte Perspektive aufgehoben. Schuld einzugestehen
heifdt, Verantwortung fiir die eigene Handlung (und das Resultat dieser Hand-
lung) zu iibernehmen. Dies geschieht nach der Verurteilung durch eine frem-
de Autoritdt, gemessen an den Normen der Praxis. Im Schuldeingestindnis
wird einerseits bestatigt, dass selbstbestimmt gehandelt wurde, aber gleich-
zeitig zeigt sich, dass man an den Normen der Praxis orientiert ist. Im Akt der
Verzeihung wird die Verurteilung bestitigt und zugleich revidiert. Bestitigt
wird die Verurteilung in Bezug auf die bestimmte Handlung, fiir die Schuld
eingestanden wurde. Revidiert wird die Verurteilung aber gleichzeitig beziig-
lich der selbstbestimmten Haltung des Schuldigen, die sich im Schuldeinge-
stindnis als gerade nicht ausschlieflich selbstbestimmt, sondern orientiert
an den Normen der Praxis gezeigt hat.

Wir kénnen den Begriff immanenter Kritik auch an das Beispiel der Tra-
godie um Antigone und ihr Schuldeingestindnis riickbinden. In Bezug auf
die Tragodie kénnen wir jetzt sagen, dass der Widerspruch in der Bewegung
der Freiheit nicht an die spezifischen Personen Antigone und Kreon gebun-
den ist. Der Widerspruch besteht im Zusammenhang der beiden normati-
ven Ordnungen untereinander beziehungsweise der Ordnungen jeweils mit
sich selbst. Die Handlung Antigones lisst diesen Widerspruch offensichtlich
werden, es hitte aber prinzipiell auch jede andere Handlung sein kdonnen,
die beide Ordnungen tangiert. Es ist der normative Zusammenhang selbst,
der seinem eigenen Anspruch nicht gerecht wird. Dem eigenen Anspruch
nach stehen die beiden Ordnungen jeweils ausschlieflich fir sich selbst. Doch
wie wir gesehen hatten, besteht ein ko-konstitutives Abhingigkeitsverhilt-
nis zwischen Familie und Staat. Diesem Abhingigkeitsverhiltnis werden die
Ordnungen in ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht. Gleichzeitig bedeu-
tet das fiir das Selbstverstindnis von Antigone, dass sie ebenfalls im Wi-
derspruch mit sich selbst steht. Innerhalb dieses praktischen Selbstmissver-
stindnisses glaubt Antigone sich fiir eine und nur fiir eine der beiden Ord-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

nungen entscheiden zu kénnen. Doch sobald sich Antigone an entweder Fa-
milie oder Staat bindet (beziehungsweise innerhalb der Ko-Konstitution von
Subjekt und Praxis schon immer gebunden war), ist sie auch an die jeweils
andere Ordnung gebunden. Auch wenn sie das zunichst nicht sieht, wider-
spricht sich Antigone aufgrund des ko-konstitutiven Abhingigkeitsverhilt-
nisses der beiden Ordnungen selbst, wenn sie glaubt, sich in der Handlung
der Beerdigung des Bruders nur fiir eine Ordnung entscheiden zu kénnen.
Wie kann es nun zur Aufhebung des praktischen Selbstmissverstindnisses
kommen?

Bis hierher haben wir nur das Moment impliziter Reflexivitit betrachtet.
In diesem Moment gibt es (wie beispielsweise im Fall von Antigone) eine Be-
wegung der Distanz zur unmittelbaren Bindung an bestimmte Normen. Dies
wird durch einen Widerspruch ausgeldst, der es notwendig macht, dass sich
der normative Zusammenhang dndert. Im Gang der PhG entspricht diese im-
plizite Reflexivitit dem Weg des Bewusstseins fiir sich selbst. Hegel schreibt
dazu: »Nur diese Notwendigkeit selbst oder die Entstehung des neuen Gegen-
standes, der dem Bewuf3tsein, ohne zu wissen, wie ihm geschieht, sich dar-
bietet, ist es, was fiir uns gleichsam hinter seinem Riicken vorgeht.«"*' Zu-
nachst sieht Antigone ihren Selbstwiderspruch nicht. Das praktische Selbst-
missverstandnis ist implizit. Die Bewegung liuft gleichsam hinter ihrem Rit-
cken ab. Fir diesen Vorgang ist keine explizite Thematisierung notwendig.
Immanente Kritik ist zundchst praktisch-material in der Handlung Antigones
implizit angelegt. Der Widerspruch bringt die Freiheit in Bewegung, unab-
hingig davon, ob dies den Handelnden explizit transparent ist oder nicht. Im
Fall der Kollision kommt es zum Stocken dieser Bewegung. Schligt Kollision
in Konflikt um, kann es zu einem Richtungswechsel der Bewegung kommen.
Im Fall expliziter Reflexivitit auf den Konflikt ist es méglich, das praktische
Selbstmissverstindnis aufzuheben.

Zum Umschlag von impliziter Reflexivitit in explizite Reflexivitit schreibt
Hegel in Bezug auf die Methode der PhG:

»In jener Ansicht aber zeigt sich der neue Gegenstand als geworden, durch
eine Umkehrung des BewufStseins selbst. Diese Betrachtung der Sache ist un-
sere Zutat, wodurch sich die Reihe der Erfahrungen des Bewufitseins zum

121 Hegel, PhG, 8o.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

131


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Freiheit der Kritik

wissenschaftlichen Gange erhebt und welche nicht fiir das Bewufdtsein ist,
das wir betrachten.«'*

Diese Umkehrung zur expliziten Reflexivitit kommt fiir Antigone, wie wir
gesehen haben, zu spit. Dies hat systematische Griinde, denn explizite Re-
flexivitat ist als immanente Kritik nur retrospektiv méglich. Zunichst muss
sich der Widerspruch praktisch-material ausdriicken. Das explizite Urteil,
das diesen Vorgang transparent machen kann, ist demgegeniiber nachtrig-
lich. Kritische Teilhabe an einer Praxis, die gerichtete Verinderung der Praxis
einleiten kann, ist an diese retrospektive Perspektive gebunden. Im Fall der
Tragodie, und genau das ist das tragische Moment, kommt diese Perspektive
notwendigerweise zu spit. Antigone iibt retrospektiv Selbstkritik im ausge-
sprochenen Schuldeingestindnis (»weil wir leiden, anerkennen wir, dass wir
gefehlt«®). Hier dndert sich ihr Selbstverstindnis, denn sie erkennt an, dass
sie an beide Ordnungen gebunden ist und damit sich aus Perspektive des
Staates schuldig gemacht hat. Zur Aufhebung des Widerspruchs im norma-
tiven Zusammenhang miisste sich Antigone als Subjekt (ihr Selbstverstind-
nis), die Praxis sowie gleichzeitig die Norm und damit der immanente Maf3-
stab beziehungsweise der Selbstanspruch Antigones verindern. Diese Ver-
anderungen sind simultane Komponenten ein und derselben Bewegung und
bedeuten die Authebung des praktischen Selbstmissverstindnisses. Der neue
Anspruch miisste bedeuten, beiden Ordnungen Rechnung zu tragen. In der
Tragodie steht dieser weitergehenden Verinderung der tragische Ausgang im
Weg. Fiir uns als Leserinnen ist Antigones Eingestindnis nichtsdestotrotz der
Ubergang zur explizit-reflexiven Perspektive auf den selbstwiderspriichlichen
Praxiszusammenhang. »Diese Betrachtung der Sache ist unsere Zutat«, wie
Hegel es im obigen Zitat ausdriickt. Fiir uns zeigt sich das Scheitern des An-
spruchs der Praxis von dieser selbst her. Fiir uns kann die Kollision zum Kon-
flikt werden. Wir beziehungsweise die (historischen) Zuschauer der antiken
Tragodie, die sich auf der Bithne selbst gespiegelt sehen, sind nachfolgend in
der Lage, retrospektiv Kritik zu iiben. Innerhalb unserer modernen Praktiken
konnen wir als Teilnehmerinnen prinzipiell sowohl implizit als auch expli-
zit-reflexiv agieren. Die Institutionalisierung immanenter Kritik in beispiels-
weise Demokratie und Rechtsstaat ist fiir solche modernen Praktiken para-
digmatisch. In diesen Praktiken kénnen wir teilhabende Kritikerinnen sein.

122 Hegel, PhG, 79.
123 Hegel, PhG, 348, zitiert aus Sophokles, Antigone.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Dennoch bleiben teilhabende Kritiker an die retrospektive Perspektive auf die
praktisch-materialen Umstinde der historisch-kulturellen Praxis gebunden.
Immanente Kritik gibt es nicht in abstrakten prospektiven Vorhersagen, son-
dern nur in Bezug auf die konkret gegebene Situation. Im Unterkapitel C.
ist es die Figur des Gewissens, die immanent-kritisch zu urteilen weif3: So
»verhilt es [das Gewissen] sich zuerst als Wissendes zur Wirklichkeit des Fal-
les, worin zu handeln ist«."** MafSstab ist nicht ein duferes oder abstraktes
Allgemeines, sondern Maf3stab sind die konkreten Umstinde des jeweiligen
Kontextes: »Es gilt daher nicht das allgemeine Wissen iiberhaupt, sondern seine
Kenntnis von den Umstinden.«* Immanente Kritik ist situativ-teilhabend.
Im Nachgang wird es prinzipiell moglich sein, den praktisch-materialen Wi-
derspruch sichtbar zu machen, doch zuvor muss sich dieser duflern. Damit
sich der Widerspruch einer Norm iuflern kann, bedarf es einer aneignen-
den Bindung an diese Norm. Immanente Kritik ist aneignende Kritik. Nur
die praktisch-materiale Erfahrung des Widerspruchs an sich selbst ermég-
licht immanente Kritik als explizite Reflexivitit auf den eigenen Anspruch.
Immanente Kritik ist Selbstkritik mit dem Ziel der Aufhebung praktischer
Selbstmissverstindnisse. Der explizit gemachte Widerspruch kann dabei ein
neues Selbstverstindnis hervorbringen, das zugleich eine neue Praxis reali-
siert, womit letztendlich Selbstbestimmung realisiert werden kann.

4.2.6.2. Riickbindung an die zeitgendssische kritische Theorie

Zur Schirfung wollen wir den Begriff immanenter Kritik mit Rahel Jaeggis
Verstindnis immanenter Kritik als ein Beispiel innerhalb der zeitgendssi-
schen kritischen Theorie konturieren. In »Crisis, Contradiction, and the Task
of a Critical Theory« entwickelt Jaeggi einen Begriff immanenter Kritik eben-
falls in Riickgriff auf Hegel (und Marx). Anhand der dortigen Problematisie-
rung immanenter Kritik soll nochmals veranschaulicht werden, inwieweit im-
manente Kritik als Selbstkritik erliutert werden muss. Jaeggi spricht von Le-
bensformen an der systematischen Stelle, die wir mit intersubjektiver, histo-
risch-kultureller Praxis bezeichnen. Der kritische Theoretiker stellt sich die
Aufgabe, Krisen innerhalb der Lebensform anhand von Widerspriichen zu
thematisieren. Dabei wird eine objektive Seite immanenter Kritik wie folgt
betont: »The orientation toward crises is an instance of »objective criticismx«
and does not merely proceed from the critic’s subjective critical intention.

124 Hegel, PhG, 471.
125 Hegel, PhG, 476.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Freiheit der Kritik

[...] Objective« [...] here means not only that this kind of criticism claims to be
true or valid, but also that [...] things here criticize themselves.«'* Diese Stelle
ist ambivalent beziiglich der »objektiven« Seite immanenter Kritik und steht
symptomatisch fiir eine Ambivalenz in dem Aufsatz insgesamt. Der Wortlaut
lasst sich zwar so verstehen, dass die »objektive« Seite der Kritik innerhalb
einer Selbstkritik des eigenen Selbstverstindnisses von Praxis und Subjekt
liegt (»things here criticize themselves«). Die »objektive« Seite (»an instance
of sobjective criticism«) wire damit in der Selbstkritik aufgehoben. Doch im
Text gibt es eine problematische Spannung, die gegen ein solches Verstind-
nis spricht. Einerseits ist, nach Jaeggi, immanente Kritik keine dogmatisti-
sche oder normativistische Kritik, sondern so nur aus Teilnehmerinnenper-
spektive moglich. Dabei betont Jaeggi mit Bezug auf Charles Taylor auch die
zentrale Rolle des Selbstverstindnisses in Bezug auf die Kritik an der Praxis:
»[Tlhey fail unto themselves because they contradict their own self-concepti-
on.«'*” Als Beispiel wird das neoliberale Arbeitsethos im Kreativsektor ange-
fihrt. Hier wird gleichzeitig Konformitit und Kreativitit gefordert, womit
ein Widerspruch im Selbstverstindnis vorliegt. Andererseits ist die »objektive«
Seite immanenter Kritik nach Jaeggi aber auch unabhingig vom Selbstver-
stindnis der Kritikerin: »What can become the problem for us, [...] must have
already become latently problematic on the side of the object (on the side of
reality).«**® Diese Rede von einer objektiven Seite der Kritik, die unabhingig
vom Selbstverstindnis ist, lisst sich nicht mit der Auffassung immanenter
Kritik als Selbstkritik vereinbaren. Der unabhingige objektive Mafdstab wird
dabei an die Institutionen der Freiheit gekniipft. Gesellschaftliche Institu-
tionen geniigen diesem Mafistab nur, wenn sich daran teilhabende Subjekte
tatsdchlich als freie Subjekte begreifen kénnen. Die freiheitlichen Vorausset-
zungen des subjektiven Geistes miissen objektiv, das heifdt wirklich geworden
sein, so dass Subjekte nicht durch die intersubjektive Praxis fremdbestimmt
sind, sondern sich als frei begreifen konnen.”

In Hegels Terminologie lisst sich die problematische Spannung in Jaeggis
Verstindnis von immanenter Kritik wie folgt erliutern. Immanente Kritik als
Selbstkritik ist eine Selbstverstindigungspraxis, die auf der Ebene des abso-
luten Geistes stattfindet. Auf dieser Ebene gibt es keine Trennung zwischen

126 Jaeggi 2017, 212.

127 Jaeggi 2017, 216.

128 Jaeggi 2017, 216.

129 Vgl. Neuhouser 2000, Honneth 2011, Jaeggi 2013. Gegen einen Standpunkt, von dem
aus solche objektiven Kriterien zuganglich wiren, argumentiert Celikates (2009).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

subjektivem Geist und objektivem Geist, beides ist in einem Gesamtbild re-
flexiv vermittelt. Aus Perspektive des absoluten Geistes ist die Rede von einer
blof} subjektiven oder blof} objektiven Seite immanenter Kritik unverstind-
lich. Nun gibt es aber bei Jaeggi die Tendenz, eine Trennung zwischen einer
subjektiven und einer objektiven Seite immanenter Kritik zu beanspruchen.
Jaeggi sieht diese problematische Spannung selbst und versucht sie am Ende
des Aufsatzes aufzulésen:

»[Tlhe alternative between problems from without and immanent problems
can be avoided if problems pertinent to forms of life are understood as re-
flexively experienced problems of the second order [...] crucial is the level at
which the problem becomes a problem. [...] The contradiction as the objective
side of a crisis therefore has its corresponding subjective side.«*°

Jaeggi sieht richtig, dass eine Alternative zwischen einer dufleren, objekti-
ven Seite und einer immanenten, subjektiven Seite in der Perspektive reflexiv
erfahrener Probleme zweiter Ordnung aufgehoben werden kann. Diese refle-
xive Ebene zweiter Ordnung bringt sie zwar nicht explizit mit Selbstkritik auf
Ebene reflexiver Selbstverstindigung in Verbindung. Doch die Erfahrung auf
der Ebene, auf der das Problem als ein Problem erfahren wird, ist die Ebene der
reflexiven Selbstverstindigung. Auf dieser Ebene sind objektive und subjek-
tive Seite der Kritik vermittelt. Dennoch spricht Jaeggi wenige Zeilen spiter
wieder vom Widerspruch als objektiver Seite der Kritik, die eine subjektive
Entsprechung habe. Sie ist in ihrem Losungsvorschlag unentschieden. Aus
Perspektive immanenter Kritik als reflexiver Selbstverstindigung gibt es kei-
nen objektiven Widerspruch, dem nachtriglich subjektiv entsprochen wird
beziehungsweise der nachtraglich subjektiv interpretiert wird. Beide Seiten
sind im Widerspruch als praktischem Selbstmissverstindnis vermittelt. Am
Ende des Aufsatzes wird die Trennung zwischen einer blof3 objektiven und
bloR subjektiven Ebene der Kritik erneut auf ambivalente Weise im Sinne ei-
ner nachtriglichen Interpretation gezogen: »Strictly speaking, »dialectical so-
cial contradictions« are not to be found within reality as such but rather [..] in
its interpretation. At the same time, however, they are suggested by reality.«*'
Es ist richtig, dass der Widerspruch nicht in der Realitit auf blof3 objekti-
ver Ebene zu finden ist. Man kénnte den Terminus Interpretation im Zitat

130 Jaeggi 2017, 221f.
131 Jaeggi 2017, 223.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Freiheit der Kritik

zwar als reflexive Selbstverstindigung verstehen (auch wenn das eine irre-
fithrende Terminologie fiir den Begriff reflexiver Selbstverstindigung ist und
vielmehr einen subjektiven Zugriff auf ein davon getrenntes Objektives sug-
geriert). Aber mit dem darauffolgenden Satz (»they are suggested by reality«)
wird Interpretation doch wieder in den Gegensatz zu einer objektiven Ebe-
ne gestellt und als nachtrigliche Interpretation eines vorgingigen objektiven
Widerspruchs beschrieben. Jaeggi sieht zwar das Problem der Trennung zwi-
schen einer objektiven und einer subjektiven Seite immanenter Kritik, doch
ihr Losungsvorschlag ist nicht konsequent. Nur aus Perspektive des absolu-
ten Geistes und das heiflt auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung ldsst sich
immanente Kritik konsequent denken. Das ldsst sich auch an die Vermittlung
von Selbst- und Fremdbestimmung im Gesamtbild der Momente der Zweiten
Natur und das >Kantische Paradox« riickbinden. Im Prozess der Selbstkritik
sind beide Seiten vermittelt. Nimmt man jedoch einen blof} objektiven Wi-
derspruch an, so landet diese Beschreibung auf derjenigen Seite des >Kan-
tischen Paradoxes¢, auf der Selbstbestimmung in blofie Fremdbestimmung
umschligt. Ein blof3 objektiver Widerspruch wire eine uns fremdbestimmen-
de Autoritat. Nimmt man einen blof} subjektiven Widerspruch an, so landet
diese Beschreibung auf der anderen Seite des >Kantischen Paradoxes, die blo-
3e Willkiir bedeutet. Durch die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis ist
beides im Unterschied zu diesen Alternativen vermittelt. Selbstkritik inner-
halb des Selbstverstindnisses auf Ebene des absoluten Geistes ist weder blof3
fremdbestimmt noch blof3 willkiirlich.

4.2.6.3. Rekapitulation und Ausblick

Zu Beginn des Kapitels wurde in kritisch-theoretischer Absicht eingewendet,
dass im Moment reflexiver Aneignung das >Kantische Paradox« wiederzukeh-
ren scheint, da auf der Ebene des Selbstverstindnisses Selbstbestimmung in
blof3e Fremdbestimmung umschldgt. Wir sehen uns an dieser Stelle syste-
matisch demselben Einwand ausgesetzt, den wir in der Rekonstruktion un-
seres Ausgangspunktes gegen McDowells Begrift der Zweiten Natur vorge-
bracht haben. Mit dem Begriff immanenter Kritik als Selbstkritik konnen
wir auf diesen Einwand antworten. Damit wir mit der Rede von einer Ko-
Konstitution zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis als Zweiter Natur
nicht eine erstnatiirliche (oder auch duflere) Autoritit wiederherstellen, muss
verstindlich werden, inwieweit das Subjekt der Zweiten Natur an der Kon-
stitution der Normen dieser Zweiten Natur beteiligt ist. Wir haben gesehen,

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

dass durch die Mdglichkeit immanenter Kritik im Zuge reflexiver Aneignung
unser Selbstverstindnis kritisiert werden kann. Als Kritik an den Normen des
Selbstverstindnisses werden dabei innerhalb der Ko-Konstitution von Sub-
jekt und Praxis auch die Normen der Praxis kritisiert. Durch die Moglichkeit
immanenter Kritik als Selbstkritik hat das Subjekt an der Konstitution der
Normen (des Selbstverstindnisses) der Zweiten Natur teil. Der Vorwurf blo-
Ber Fremdbestimmung ist damit aufier Kraft gesetzt.

Der Begriff immanenter Kritik wirft auch ein neues Licht auf die schon
angesprochenen Gefahren des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit. Wir
wollen blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit deshalb nachfolgend vor
dem Hintergrund immanenter Kritik nochmals untersuchen. Dabei wird
die Frage nach einem Maf3stab fiir die Unterscheidung zwischen realisierter
und scheiternder Selbstbestimmung aufgeworfen. Diese Frage fithrt uns zu
dem Problem, dass das >Kantische Paradox< auf Ebene des Maf3stabes fiir
realisierte Freiheit und damit sozusagen auf zweiter Stufe ein weiteres Mal
wiederzukehren scheint.

4.2.7. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik - Il

Die Gefahren der Freiheit der Kritik sind dieser immanent. Die Bewegung der
Zweiten Natur schlielt intern gegenliufige Bewegungen ein. Durch die Ge-
nese unserer Freiheit ist der immanente Widerspruch der Zweiten Natur als
Moglichkeit des praktischen Selbstmissverstindnisses im Gesamtbild aufge-
hoben. Unserem Selbstverstindnis ist die Moglichkeit des praktischen Selbst-
missverstindnisses immanent. Die beiden Fille, in denen wir innerhalb un-
serer Freiheit scheitern, wurden in analytischer Abstraktion aus dem Gesamt-
bild als leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit angesprochen. Hier sollen
im Anschluss an die Ausfithrungen zur immanenten Kritik die Grenzen und
Gefahren von Reflexivitit und Gewohnheit nochmals beleuchtet werden. In-
nerhalb der Vermittlung von Reflexivitit und Gewohnheit im Gesamtbild ist
es so, dass Reflexivitit die Praxis als solche stabilisiert. Das ist in modernen
Institutionen von Demokratie und Rechtsstaat paradigmatisch. Ist immanen-
te Kritik als Ausdruck expliziter Reflexivitit zu einer internen Norm der Pra-
xis als solcher geworden, kann die Praxis mit kritischer Auseinandersetzung
und dahingehend notwendigen Verinderungen umgehen. Freiheit der Kritik
ist in modernen Praktiken aufgehoben. In der Genese unserer Freiheit, wie
durch die Tragddie um Antigone veranschaulicht, ist die Pluralisierung der
Normen Ausgangspunkt fiir eine moderne Ordnung, die als in sich plura-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

137


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Freiheit der Kritik

le Ordnung auch kritische Teilhabe in sich aufhebt. Demokratische Systeme
sind Praktiken, die genau diesen immanent selbstkritischen Anspruch ver-
folgen (sollten). Folgt man beispielsweise den Ausfithrungen von Horkheimer
und Adorno in ihrer Dialektik der Aufklirung, so konnte man diese Vereinnah-
mung der Kritik in das System der Praxis (beispielsweise des Kapitalismus

oder der Kulturindustrie) ihrerseits kritisch beurteilen.'*

Aus Perspektive der
systematischen Ausfihrungen zur immanenten Kritik in dieser Arbeit gibt
es jedoch keine Position, von der aus eine solche Beurteilung méglich wire.
Explizite Reflexivitit als Kritik ist gebunden an und abhingig von den Nor-
men der Praxis als solcher. Immanente Kritik ist nur aus Teilnehmerinnen-
perspektive moglich. Kritik von auflerhalb der Praxis ist keine immanente
Kritik. Veranschaulichen lisst sich dies (wie schon bei McDowell) auch mit
Neuraths Bild des Schiffs: »Wie Schiffer sind wir, die ihr Schiff auf offener
See umbauen miissen, ohne es jemals in einem Dock zerlegen und aus bes-
ten Bestandteilen neu errichten zu kénnen.«** Auf hoher See sind auch die
Subjekte der Kritik situativ-teilhabende Insassen des Schiffs. Daher ist es ih-
nen nicht méglich, das Schiff von aufien oder aus einer Vogelperspektive zu
beurteilen. Ziel ihrer Kritik kann demnach nicht das Schiff als solches sein.
Dem ist so, weil sie das Schiff als solches nicht im Ganzen in den Blick be-
kommen konnen und das heiflt auch nicht beurteilen kénnen. Immanente
Kritik hat darin ihre Grenze, dass sie nur bestimmte Normen in bestimmten
Hinsichten priifen und kritisieren kann. Es lisst sich nicht das ganze Schiff
als solches austauschen; kritisch verindert werden konnen nur einzelne Be-
standteile. Dennoch ist es moglich, dass iiber eine Zeit hinweg kontinuierlich
so viele Teile ausgetauscht werden, dass es sich letztendlich doch um ein ganz
anderes Schiff handelt.

Explizite Reflexivitit als immanente Kritik macht gerichtete Verinderung
moglich; das heifdt aber weder, dass eine neue Realisierung der Praxis not-
wendigerweise eintritt, noch dass diese Realisierung, wenn sie denn eintritt,
zum >Fortschritt« fithrt. Die Fille der Kollision und des Stillstandes sind nicht
ausgeschlossen. Der Fall einer Realisierung einer neuen Praxis, die sich spi-
ter als ritckschrittlich< herausstellt, ist ebenfalls nicht ausgeschlossen. Zeigen
kann dies nur die Zukunft der Praxis und beurteilen lisst sich dies jeweils

132 »Dort kann schlielich einer noch sein Gliick machen, sofern er nur nicht allzu unver-
wandt auf seine Sache blickt, sondern mit sich reden laf3t. Was widersteht, darf (iber-
leben nur, indem es sich eingliedert« (Adorno/Horkheimer 1988, 139f.).

133 Neurath 1932/33, 206.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

nur retrospektiv. Mit Blick auf Neuraths Bild des Schiffs lisst sich letztend-
lich noch hinzufiigen, dass der Versuch, das komplette Schiff als solches in
Frage zu stellen, zum Moment leerer Reflexivitit fithrt, in dem jegliche orien-
tierende Normen der Praxis verdeckt werden. Durch den Versuch, das Boot
als solches in Frage zu stellen, witrden sich die Kritikerinnen aufgrund der
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis gleichsam den Boden unter den Fii-
Ben wegziehen. Mit den orientierenden Normen der Praxis 16st sich auch die
Orientierung im Selbstverstindnis des Subjekts auf. Die Méglichkeit von bin-
dender Aneignung wird im Moment dieser Auflésung verdeckt, denn es gibt
keine normativen Inhalte, die angeeignet werden konnten. Orientierende In-
halte sind aufgelést. In der Beschreibung des sKantischen Paradoxes« schligt
Selbstbestimmung hier in blof3e Willkiir um. Es ist nicht méglich, zwischen
alternativen Inhalten itberhaupt zu wihlen. Reflexivitit fithrt hier zur Desta-
bilisierung der Praxis. Durch einen Exzess von Freiheit der Kritik als leere
Reflexivitit scheitert selbstbestimmter Welt- sowie Selbstbezug.

Leere Reflexivitit ist auch eine Gefahr innerhalb philosophischer Theo-
rie, wenn es sich dabei um einen Ausstieg aus der Materialitit der Normen
der intersubjektiven Praxis handelt. Einerseits kann spekulative Philosophie
kritisch sein, indem sie von Gewohnheiten abstrahiert und Alternativen als
die Moglichkeit einer anderen Zukunft zu denken versucht. Philosophisches
Denken aber, das einem systematischen Begehren nach allgemeinen und von
unserer Praxis unabhingigen Prinzipien beispielsweise in (meta)ethischen
Zusammenhingen nachgeht, liuft Gefahr, leerzulaufen. McDowells Oszilla-
tion fingt diese Gefahr in erkenntnistheoretischer Hinsicht mit dem Begriff
der Kohirenztheorie (»frictionless spinning in a void«) ein. Hegels Kritik an
Kants praktischer Philosophie kann man ebenfalls in dieser Hinsicht verste-
hen.* Im Fall leerer Reflexivitit droht Philosophie zur willkiirlichen und da-
mit misslingenden Abstraktion von der Materialitit der historisch-kulturel-
len Praxis zu werden. Dieser systematische Punkt ist wiederum mit unserer
Lesart der PhG verbunden. Die Philosophie der PhG ist eine immanent-kri-
tische Form der reflexiven Selbstverstindigung unserer Wissenspraxis. Das
was Hegel am Ende dieser Selbstverstindigung »absolutes Wissen« nennt,
soll nicht als Abschluss dieser Auseinandersetzung, sondern vielmehr als kri-
tische Erinnerung an eben diesen Prozess der Auseinandersetzung mit un-
seren Selbstverstindnissen gelesen werden. Im Moment des absoluten Wis-
sens ist explizit-kritische Teilhabe ein Moment der Praxis als solcher gewor-

134 Vgl. Hegel, PhG, 443ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

139


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Freiheit der Kritik

den, denn hier »kommt der Geist dazu, sich zu wissen, nicht nur wie er an
sich oder nach seinem absoluten Inhalte, noch nur wie er fiir sich nach seiner
inhaltslosen Form oder nach der Seite des Selbstbewuf3tseins, sondern wie
er an und fiir sich ist.«”** In unseren modernen Praktiken, welche diesen An-
spruch des »an und fiir sich« vertreten, ist Freiheit der Kritik strukturell auf-
gehoben. Der Maf3stab der Freiheit der Kritik ist dabei die Freiheit der Kritik
selbst. Absolutes Wissen als der »wissende Geist in der Form des Wissens sei-

ner selbst«**

beansprucht Selbstkritik in sich aufzuheben, mit dem Ziel, sich
selbst zu wissen, das heif3t sich selbst im eigenen Anspruch transparent und
in dieser Transparenz gerecht zu werden. Es gilt dabei praktische Selbstmiss-
verstindnisse unserer selbst aufzuheben. Daran anschliefiend ist immanen-
te Kritik der materialen Zusammenhinge unserer Praxis nicht so sehr eine
philosophische Aufgabe als vielmehr eine situativ-teilhabende Verantwortung
jeder Praxisteilnehmerin. Dieser Prozess der Selbstverstindigung kann ver-
deckt werden, wie beispielhaft in Lesarten, die im absoluten Wissen ein in-
haltlich feststehendes Resultat erkennen. Im Moment, in dem der Prozess der
Selbstverstindigung verdeckt ist, zeigen sich die Gefahren der Gewohnbheit.
Die Zweite Natur im Moment der Gewohnheit ist einerseits funktional, aber
zugleich kann sie die Moglichkeit zur aktiven Teilhabe an der Praxis sowie zur
kritischen Reflexivitit verdecken. In der Vermittlung von Reflexivitit und Ge-
wohnheit im Gesamtbild ist es, analog zum Moment der Reflexivitit, so, dass
Gewohnheit unsere Praxis stabilisiert. Reflexivitit, Kritik und Verinderung
miissen immer wieder durch Gewohnheit vermittelt werden, damit der Pra-
xiszusammenhang funktional bleibt. Zugleich ist das Moment der Gewohn-
heit als analytische Abstraktion aus dem Gesamtbild eine immanente Gefahr
fur die Praxis. Im Fall blinder Gewohnheit wird Freiheit der Kritik und die
Moglichkeit des Moments der Reflexivitit verdeckt. Hier zeigt sich die kon-
stitutive Funktion des Wiederspruchs: Ohne das Moment der Entfremdung
durch Widerspruch bewegt sich die Freiheit der Zweiten Natur gleichférmig.
Die Normen der Praxis erstarren in diesem Moment scheinbar zu Regeln. Nur
wenn sich ein Widerspruch praktisch-material duflert, kann es zur dynami-
schen Bewegung der Freiheit der Kritik und zur Verinderung der Normen
kommen. Die Bewegung der Freiheit der Zweiten Natur wird von dem ihr im-
manenten Widerspruch angetrieben. Auflert sich dieser Widerspruch nicht,
tritt der Fall blinder Gewohnheit ein. Dabei liuft die Praxis in einer Weise

135 Hegel, PhG, 579.
136 Hegel, PhG, 582f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

automatisiert ab, dass keine aktive Teilhabe stattfindet. Ohne aktive Teilha-
be der bindenden Aneignung bewegt sich die Praxis zunichst gleichférmig.
Diese Gleichformigkeit der Regeln kann sich als Zwang dufiern. In der Be-
schreibung des >Kantischen Paradoxes« schligt Selbstbestimmung hierbei in
Fremdbestimmung um. Alternativen und die Méglichkeit der Verinderung
der Praxis werden verdeckt. Die Bewegung der Freiheit steht im Moment
blinder Gewohnbheit still und aktive Teilhabe an der Praxis setzt aus. Selbstbe-
stimmter Selbst- und Weltbezug scheitert. Diese Gefahr ist der Praxis imma-
nent. Das heifdt, auch moderne Praktiken, die als solche das Moment selbst-
kritischer Reflexivitit in sich aufheben, wie beispielsweise die Demokratie,
laufen Gefahr, als Praxis der Freiheit der Kritik zu scheitern.

Von leerer Reflexivitit und blinder Gewohnheit lisst sich nur in analyti-
scher Abstraktion aus dem Gesamtbild sprechen. Dass wir nichtsdestotrotz
von beiden Fillen sprechen, konnte einen Einwand hervorrufen, den wir in
analoger Weise selbst gegen Jaeggis Verstindnis immanenter Kritik vorge-
bracht haben: Berufen wir uns mit den Fillen von leerer Reflexivitit und blin-
der Gewohnheit, in denen unsere Selbstbestimmung scheitert, nicht doch
auch auf einen Mafistab auf bloR objektiver Ebene, der vorgingig und von
aufderhalb der Praxis festlegt, was realisierte Freiheit ist und was nicht? Zwar
haben wir eine Antwort auf das >Kantische Paradox« erster Stufe gegeben und
konnten den Einwand, dass Selbstbestimmung in blofie Fremdbestimmung
umschlage, durch den Begriff immanenter Kritik als unberechtigt zuriickwei-
sen. Doch scheint das Paradox auf Ebene des Maf3stabes fiir die Realisierung
von Selbstbestimmung durch immanente Kritik als >Kantisches Paradox« zwei-
ter Stufe wiederzukehren. Das >Kantische Paradox< erster Stufe bezieht sich
auf die Vermittlung von Selbst- und Fremdbestimmung. Diese Vermittlung
kann in den Fillen von blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit als prak-
tischen Selbstmissverstindnissen scheinbar fehlgehen. Das >Kantische Para-
dox« zweiter Stufe bezieht sich auf den Maf3stab, der zwischen diesem Fehl-
gehen im Fall der praktischen Selbstmissverstindnisse einerseits, realisierter
Selbstbestimmung andererseits unterscheidet. Strukturanalog zum Paradox
erster Stufe ist auf der einen Seite des Paradoxes zweiter Stufe der Maf3stab
blof} subjektiv-willkiirlich, wihrend auf der anderen Seite der Maflstab du-
Rerlich objektiv-fremdbestimmt ist. Beide Seiten gilt es zu vermeiden. Doch
scheint es, als wiirden wir mit blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit ei-
nen objektiv-fremdbestimmten Maflstab von auflerhalb der Praxis setzen.
Wir werden diesem Einwand im nichsten Teil dieser Arbeit begegnen, in-
dem wir zeigen, inwieweit leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit als prak-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

141


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Freiheit der Kritik

tische Selbstmissverstindnisse auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung ein
und derselbe Fall sind. Auf dieser Ebene ist der Maf3stab die Freiheit der Kritik
selbst. Gleichzeitig werden wir im Folgenden die bisher nur implizite zeitli-
che Dimension von reflexiver Aneignung und immanenter Kritik explizit ma-
chen. Dafiir verlassen wir die sozialphilosophische Hinsicht auf den Zusam-
menhang der Freiheit der Kritik und arbeiten iiber die Lektiire von Sein und
Zeit mit einer existenzphilosophischen Hinsicht weiter.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil lll: Existenzphilosophische Erweiterung

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doLorg/10.14361/9783839455012 -

4. hitpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Ziel des dritten Teils dieser Arbeit ist es, die zeitliche Dimension der Frei-
heit der Kritik innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjekti-
ver Praxis herauszuarbeiten, um die Gefahren des Scheiterns innerhalb un-
serer Selbstbestimmung nochmals zu untersuchen und eine Antwort auf das
>Kantische Paradox« zweiter Stufe geben zu kénnen. Exegetisch werden wir
uns dazu Sein und Zeit zuwenden.

In Hinfithrung auf die Lektiire von Sein und Zeit werden wir uns mit Hei-
deggers Auseinandersetzung mit Kants Kritik der reinen Vernunft beschiftigen.
Wir werden mit Heidegger das Zusammenspiel und die Einheit von Sinnlich-
keit und Verstand untersuchen. Das, was wir blinde Gewohnheit und leere
Reflexivitit als Gefahren des Scheiterns innerhalb der Freiheit der Kritik nen-
nen, entspringt in erkenntnistheoretischer Hinsicht dem Zusammenspiel von
Sinnlichkeit und Verstand. Mit Heidegger bringen wir dieses Zusammenspiel
mit einem Begriff von Zeitlichkeit in Verbindung. Dies soll unsere nachfolgen-
de Lektiire von Sein und Zeit motivieren.

In unserer Auseinandersetzung mit Sein und Zeit werden wir die Momente
der Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik erliutern und damit die zeitliche Di-
mension der Zweiten Natur explizieren. Wir befinden uns zu Beginn dieses
Teils der Arbeit im vermittelten Gesamtbild der Zweiten Natur, das wir im
vorherigen Teil erarbeitet haben. In existenzphilosophischer Perspektive auf
dieses Gesamtbild werden wir die Momente der Zeitlichkeit als befindliche
Geworfenheit (bezogen auf die Bestimmtheit der Vergangenheit) und verste-
henden Entwurf (bezogen auf die Unbestimmtheit der Zukunft) einfithren.
Dabei wird der zeitliche Ausstand in eine unbestimmte Zukunft entscheidend
sein. Durch die Explikation der zeitlichen Dimension der Zweiten Natur wer-
den wir in der Lage sein, unsere Antwort auf das >Kantische Paradox« erster
Stufe zu erweitern.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Freiheit der Kritik

Mit dem Ziel, auch eine Antwort auf das >Kantische Paradox< zweiter Stufe
(bezogen auf den Mafistab fiir realisierte Selbstbestimmung) geben zu kon-
nen, werden wir die Fille von blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit vor
dem Hintergrund der Zeitlichkeit der Zweiten Natur ein weiteres Mal be-
leuchten. Indem wir den >Riickfallc aus dem Gesamtbild in diese Vorformen
der Genese unter der Perspektive des Zusammenhangs von Zeitlichkeit und
Reflexivitit betrachten, werden wir die beiden Gefahren als ein und denselben
Fall, nimlich als Selbstmissverstindnis praktischer Reflexivitit herausstellen.
Es wird sich zeigen, dass der Maf3stab fiir das Gelingen dieser praktischen
Reflexivitit die Freiheit der Kritik selbst ist.

Am Ende dieses Teils steht ein Exkurs itber den Zusammenhang von theo-
retischer und praktischer Perspektive auf unsere Uberlegungen zur Zweiten
Natur sowie zum Verhiltnis von (ontologischer) Form und (ontischem) In-
halt der Momente der Zweiten Natur. Als Exkurs ist dieser Abschnitt fir den
systematischen Gang der Arbeit nicht notwendig.

5.1. Hinfiihrung zur Lektiire von Sein und Zeit

Zur Hinfithrung und Motivation unserer Lesart von Sein und Zeit werden wir
uns zu Beginn mit Heideggers Auseinandersetzung mit Kants Kritik der rei-
nen Vernunft (KrV) beschiftigen. Es wird sich zeigen, inwieweit Heidegger
an subjektivititsphilosophische Fragen des Deutschen Idealismus anschliefRt
und wie wir dahingehend den Begriff von Zeitlichkeit aus Sein und Zeit zu
verstehen haben.

5.1.1.  Die Kritik der reinen Vernunft als impliziter Ausgangspunkt

Erinnern wir uns an den erkenntnistheoretischen Dualismus von Anschauung
und Begriff. Bei Kant ist es die reine Einbildungskraft, durch welche passive
Anschauung und aktives Denken a priori zusammenkommen. Dieser Punkt
ist entscheidend fiir das Zusammenspiel von Sinnlichkeit und Verstand. In
der Regel und so auch in McDowells Lesart der Kritik der reinen Vernunft spricht
Kant nur von zwei Stimmen menschlicher Erkenntnis. Doch an verschiede-
nen Stellen innerhalb der K7V, und zwar an denjenigen Stellen, die vom Zu-
sammenspiel von Anschauung und Begriffen handeln, geniigt die Systematik
zweier Stimme der Erkenntnis nicht. Das Zusammenspiel beider Vermdgen,
und zwar gezielt in Bezug auf deren Einheit, verlangt nach einer vermitteln-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

den Instanz. Das Zusammenspiel der aktiven und passiven Dimension des
menschlichen Weltbezugs lisst sich nicht erldutern, indem einer der beiden
Seiten die grundlegendere Funktion zugeschriebenen wird. Die Einheit bei-
der ist weder reduzibel auf die Aktivitit des Verstandes (der begrifflichen Ver-
mogen), noch auf die der Sinnlichkeit (der Form der Anschauung), sondern
von eigenen Art. Wie diese Art der Einheit aussieht, lisst sich an mindes-
tens drei Stellen innerhalb der KrV erkennen: erstens in der transzenden-
talen Deduktion der Verstandesbegriffe der A-Auflage, zweitens im Kapitel
»Von dem Schematismus der reinen Verstandesbegriffe«, drittens im Kapitel
zu den »Analogien der Erfahrung«. An jeder dieser Stellen ist es die Zeit, wel-
che die Form der Synthesis der Einbildungskraft ausmacht. Dies lisst sich als
Hinweis darauf verstehen, dass McDowells Ansatz (und seine Kant-Lektiire),
welcher sich auf unterschiedliche Weisen der Aktualisierung beziehungswei-
se Aktivierung begrifflicher Vermogen in erkenntnistheoretischer Hinsicht
bezieht, um den Begrift von Zeitlichkeit innerhalb einer existenzphilosophi-
schen Hinsicht erweitert werden muss. Der Zusammenhang zwischen akti-
ven und passiven Momenten der menschlichen Auseinandersetzung mit der
Welt lisst sich nur dann aufkliren, wenn man die beiden Dimensionen nicht
in die Funktion begrifflicher Vermdgen auflost, sondern der grundsitzlich
zeitlichen Spannung im Zusammenhang beider Dimensionen gerecht wird.
Um dies plausibel zu machen, werden wir uns im Folgenden mit dem Be-
griff von Zeitlichkeit im Werk Martin Heideggers auseinandersetzen. Dass
Heidegger eine Antwort auf dieselbe Problemlage zu geben versucht, ist kein
Zufall. Genau wie McDowell setzt sich auch Heidegger mit Kants transzen-
dentalphilosophischen Uberlegungen zum Zusammenspiel von Begriff und
Anschauung auseinander. In das historische wie systematische Umfeld die-
ser Auseinandersetzung' ist auch Sein und Zeit einzuordnen. Impliziter Aus-
gangspunkt dieser Arbeit ist in vielerlei Hinsicht die Philosophie Immanuel
Kants. In diesem Abschnitt soll eine Lesart von Immanuel Kants transzen-
dentaler Deduktion aus der ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft an-
gedeutet werden, welche der Zeit eine systematisch weitreichende Stellung
in Kants Projekt zuschreibt. Als Leitfaden dienen wird dabei Martin Heideg-
gers Exegese der KrV, die in seiner Vorlesung Phinomenologische Interpretati-
on von Kants Kritik der reinen Vernunft in Marburg im Wintersemester 1927/28
vollzogen wird und sich in seiner Schrift Kant und das Problem der Metaphysik

1 Heidegger, Phdnomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft (Win-
tersemester 1927/28) und Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik (1929).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Freiheit der Kritik

(1929) fortsetzt.” Heideggers Auseinandersetzung mit Kant soll die Auseinan-
dersetzung mit Heideggers Begriff der Zeitlichkeit und diesbeziiglich unsere
Lesart von Sein und Zeit motivieren. Im Zuge dessen soll McDowells erkennt-
nistheoretische Hinsicht des Zusammenspiels von Anschauung und Begriff
konstruktiv kritisiert werden. Wir haben in dieser Hinfithrung zur Lektiire
von Sein und Zeit nicht den Anspruch, der Kritik der reinen Vernunft insgesamt
gerecht zu werden.

5.1.2. Das Projekt der Kritik der reinen Vernunft

Es wird behauptet, die K#V, in der ersten Auflage 1781 und in zweiter, von Kant
iberarbeiteter Auflage 1787 erschienen, »sei das Grundbuch der modernen
Philosophie iiberhaupt«.’ Kant setzt sich in der KrV die Grundlegung der Me-
taphysik als Wissenschaft zur Aufgabe. Metaphysik als die Wissenschaft vom
Ubersinnlichen, das alle Erfahrung iibersteigt, ist in Heideggers Terminolo-
gie ausgedriickt eine Wissenschaft vom Sein.* Kant schreibt im Vorwort zur
zweiten Auflage der K¥V mit negativem Bezug auf die damalige Situation der
Metaphysik als philosophischer Wissenschaft, dass Metaphysik »ein Kampf-
platz ist, der ganz eigentlich dazu bestimmt zu sein scheint, seine Krifte im
Spielgefechte zu iiben [...]J«, wobei »ihr Verfahren bisher ein blofRes Herum-
tappen, und, was das Schlimmste ist, unter blofen Begriffen, gewesen sei«.’
Nun ist im Rahmen der Grundlegung der Metaphysik zu kliren, ob und wie
ein durch die reine® Vernunft ausgeiibtes Erkennen vor aller Erfahrung még-

2 Heideggers Kant-Vorlesung (Phidnomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen
Vernunft) und das Buch zu Kant (Kant und das Problem der Metaphysik) kénnte man als
den ersten Teil des zweiten Bandes von Sein und Zeit verstehen, der zwar geplant war,
aber als solcher nie geschrieben wurde. Wie sehr Heidegger seine eigenen Gedanken
in Sein und Zeit in Auseinandersetzung mit Kant entwickelt, wird deutlich, wenn er sel-
ber schreibt, dass fiir ihn »Kants Lehre vom Schematismus und der Zeit als Vorstufe
einer Problematik der Temporalitit« (Heidegger, SuZ, 40) zu verstehen sei.

3 Baumgartner 2006, 11.

Die phanomenale Ebene des Seins (das Seiende) bezeichnet Heidegger als die onti-
sche, die Ebene der Untersuchung des Seins als ontologische. Beim Phanomen unter-
scheidet Heidegger somit zwischen Sein und Seiendem, bei der Zugangsart zwischen
ontologischer und ontischer. Das Seiende gehort in die Sphare des Ontischen, die Phi-
losophie des Ontischen ist die Ontologie (vgl. Jahraus 2004, 98f.).

5 Kant, KrV, B XV.

»Rein<meint hier und im Folgenden >ohne bzw. vor jeder Erfahrungs, d.h. a priori (vgl.
Kant, KrV, B 4 und B 25/A 11).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

lich ist. Die Kernfrage der Kritik macht sich demnach an Kants Frage nach
der Méglichkeit von synthetischen’” Urteilen a priori fest. Gesucht werden Prin-
zipien der Einheitsstiftung (der Synthesis), welche (auch nicht-empirische)
Erkenntnis erméglichen:

»lch verstehe aber unter Synthesis in der allgemeinsten Bedeutung die Hand-
lung, verschiedene Vorstellungen zu einander hinzuzutun, und ihre Mannig-
faltigkeit in einer Erkenntnis zu begreifen. [..] die Synthesis ist doch dasje-
nige, was eigentlich die Elemente zu Erkenntnissen sammelt, und zu einem
gewissen Inhalte vereinigt; sie ist das erste, worauf wir Acht zu geben haben,
wenn wir (iber den ersten Ursprung unserer Erkenntnis urteilen wollen.<®

Damit soll — im Sinne der Kritik der reinen Vernunft — die Frage nach dem
Anspruch der Vernunft auf apriorische Erkenntnis geklirt werden. Als iiber-
geordnetes Erkenntnisvermdgen ist die theoretische Vernunft® fiir den Be-
reich des Ubersinnlichen, beispielsweise fiir die Systematisierung der jeweils
einzelnen Verstandesurteile und den Bereich der metaphysischen Ideen, zu-
stindig. Die reine Vernunft ist aber auch fiir die transzendentale’® Methode,
deren sich Kant in der KrV bedient, zustindig, denn direkte sinnliche Er-
fahrung von den Méglichkeitsbedingungen der Erfahrung ist ausgeschlossen.
Die Kritik der reinen Vernunft ist demnach eine Kritik durch eben diese Vernunft
selbst. Die Kritik der reinen Vernunft ist Selbstkritik der Vernunft.

Im Ergebnis dieser Selbstkritik werden die Grenzen der Moglichkeit
nicht-empirischer Erkenntnis gezogen. Der Katalog der nicht-empirischen
Prinzipien der Einheit als nicht-empirische Theorie der Erkenntnis gilt
aber grundlegend fiir alle Erkenntnis, auch fir Erfahrungserkenntnis. Die
Prinzipien der Einheit konstituieren empirischen Weltbezug. Kant fragt
nach den Prinzipien des Gegenstandsbezugs beziehungsweise nach den

7 Synthetische Urteile sind hierbei Erweiterungsurteile, in denen zum Subjekt ein neues
Pradikat hinzugefiigt und somit eine neue Einheit geschaffen wird; im Cegensatz zu
analytischen Urteilen, die nur erlautern, welche Pradikate sich im Subjekt verbergen,
d.h. mit diesem schon identisch sind (vgl. Kant, KrV, B11/A 7).

8 Kant, KrV, A 77f./B103.

9 Vgl. Kant, KrV, B 355ff.

10  Transzendental bezeichnet hier und im Folgenden mit Kant »alle Erkenntnis [...], die
sich nicht sowohl mit Gegenstanden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegen-
standen, insofern diese a priori moéglich sein soll, iiberhaupt beschaftigt« (Kant, KrV, B
25).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

149


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Freiheit der Kritik

Prinzipien, welche menschlichen Weltbezug konstituieren. Diese die Ge-
genstindlichkeit der Gegenstinde zuallererst konstituierenden Prinzipien"
sind apriorisch feststehend. Diese apriorischen Festsetzungen sind vor aller
Erfahrung notwendigerweise giiltig fiir alle mogliche Erfahrung. Im Zentrum
des Kantischen Projekts steht die Frage nach den konstitutiven' Prinzipien
von Gegenstands- und damit Weltbezug. Diese Prinzipien der Vernunft
werden durch die Vernunft selbst erkannt. Heidegger stellt die Frage nach
der Moglichkeit der Einheitsstiftung (Synthesis) durch diese Prinzipien ins
Zentrum seiner Lektiire:

»Ratselhaft erscheint der Grund der méglichen Synthesis in den syntheti-
schen Urteilen a priori, denn Kants Frage bezieht sich nicht auf beliebige Vor-
stellungen, sondern er fragt nach dem Grund der Méglichkeit, dafs reine Be-
griffe des Verstandes a priori gleichwohl etwas Sachbestimmendes, und zwar
notwendig, (iber die Gegenstinde ausmachen kénnen.«'

Wir wollen deshalb die Prinzipien der Einheit in Sinnlichkeit und Verstand
genauer untersuchen.

5.1.3.  Prinzipien der Einheit in Sinnlichkeit und Verstand

Da Kant, so Heidegger, von der impliziten Voraussetzung einer Trennung
zwischen Subjekt und Objekt ausgeht, konnen die Prinzipien der Einheit nur
entweder im Subjekt oder im Objekt liegen.™* Die Verortung auf der Seite des

1 Heidegger formuliert das so: Die Kategorien »sind Bestimmungen, die das Sein des Seien-
den mitkonstituieren« (Heidegger 1995, 295), und zwar »als Grundbestimmungen des Seins
des Seienden, der Gegenstédndlichkeit der Cegenstinde« (Heidegger 1995, 304).

12 Eswird nicht die Frage gestellt, »[w]ie sind Kategorien auf Cegenstande beziehbar, [...
slondern gefragt wird, [..] wie sich dergleichen wie diese Beziehung auf etwas ber-
haupt konstituiert« (Heidegger 1995, 334).

13 Heidegger 1995, 53.

14 Die Moglichkeit einer Ko-Konstitution zwischen Subjekt und Objekt sieht Kant nicht.

Vorgreifend ldsst sich sagen, dass dies nach Heidegger durch »Kants Auffassung des a
priori« (Heidegger 1995, 305) bedingt ist. Da dieses fiir Kant nur im Subjekt liegt, stellt
sich notwendigerweise auch die juristische Fragestellung der Deduktion ein; namlich
wie kénnen diese subjektiven Bestimmungen (der Kategorien) fir Objekte giltig sein?
Einesolche Fassung aber verwirrt, so Heidegger, die Deduktion und lasst sich auf Kants
falsche, weil transzendenzfreie Auffassung des a priori zuriickfithren. Das Dasein sei,
im Gegensatz dazu, als Seiendes immer schon aufer sich, so Heidegger weiter (vgl.
Heidegger 1995, 314f.).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

empirischen Objekts ist jedoch ausgeschlossen, weil (prospektive) Notwen-
digkeit nur auf einer Ebene a priori liegen kann. Die Prinzipien der Einheit
miissen im Subjekt selbst liegen. Die Kritik der reinen Vernunft muss demnach
eine Selbstverstindigung des verniinftigen Subjekts sein. Dabei wollen wir
in analytischer Abstraktion zwischen zwei Arten der Selbstverstindigung un-
terscheiden. Selbstverstindigung kann erstens blof3 theoretisch erkennend
sein und dariiber hinaus zweitens in dieser Erkenntnis praktisch werden, das
heifdt kritisch verdndernd wirken. Im Sinne einer kritischen Auseinanderset-
zung mit Empirismus und Rationalismus (iiber die Frage nach dem Zusam-
menspiel von Sinnlichkeit und Verstand) und letztendlich in Bezug auf die
Frage, ob Metaphysik als Wissenschaft méglich ist, kann man sagen, dass
Kant den Anspruch einer Selbstverstindigung im praktisch-kritischen Sinne
hat. In Bezug auf die Prinzipien der Einheit (der Vernunft) selbst ist Kants
Vorgehen jedoch eine Selbstverstindigung im theoretisch-erkennenden Sin-
ne. Es werden Prinzipien erkannt, die mit apriorischer Notwendigkeit gelten
und deshalb gerade nicht kritisch in Frage stehen kénnen. In Bezug auf die
Prinzipien der Einheit handelt es sich also bei Kants Vorgehen um Selbst-
verstindigung als theoretische Selbsterkenntnis, nicht aber um praktische
Selbstkritik."

Mit einem Blick auf das Inhaltsverzeichnis der KrV befinden wir uns mit
dem Aufweis der Prinzipien der Einheit von Sinnlichkeit und Verstand im
ersten Hauptstiick der KrV, der »transzendentalen Elementarlehre«. Die Ele-
mentarlehre behandelt die reine Erkenntnis, sofern diese sich a priori auf
Gegenstinde bezieht, und besteht wiederum aus zwei Teilen, der stranszen-
dentalen Asthetik< und der >transzendentalen Logik«. Die Asthetik ist die Wis-
senschaft der Anschauung und stellt Raum und Zeit als reine Formen der
sinnlichen Anschauung und damit als Prinzipien der Erkenntnis a priori, der
Moglichkeit von synthetischen Urteilen a priori, heraus. Raum und Zeit sind
die Prinzipien der Einheit des passiven Stammes menschlicher Erkenntnis,
der Sinnlichkeit.

15 InBezug aufseine Methode ist Kant nicht transparent. Selbst wenn es sich um theore-
tische Selbsterkenntnis der Vernunft durch sich selbst handelt (und nicht um Selbstkri-
tik), sollte sich fiir die Méglichkeit dieser theoretisch-reflexiven Erkenntnis eine Kate-
gorie der (Selbst-)Reflexivitit auf Vernunftebene finden. Die Kritik der reinen Vernunft
stellt aber nur Prinzipien des Verstandes auf und auch darunter findet sich keine Ka-
tegorie der Reflexivitit. Die systematische Stelle, die sich bei Kant mit der Reflexivitat
(der Zweiten Natur) identifizieren ldsst, ist die transzendentale Apperzeption. Aber
diese wird nicht weitergehend bestimmt.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Freiheit der Kritik

Die Logik ist die Wissenschaft vom Begriff und beschiftigt sich struk-
turanalog ebenfalls mit Prinzipien der Erkenntnis a priori, aber nicht in Be-
zug auf Anschauung, sondern auf Begriffe. Der erste Teil der stranszendenta-
len Logiks, die >transzendentale Analytik¢, beginnt nach einer Einleitung mit
dem >Leitfaden der Entdeckung der reinen Verstandesbegriffe<, der Katego-
rien, an welchen sich die transzendentale Deduktion dieser Verstandesbe-
griffe anschlief3t. Die Verstandesbegriffe sind die Prinzipien der Einheit des
zweiten Stammes der menschlichen Erkenntnis, des Verstandes. In Anleh-
nung an Aristoteles' bezeichnet Kant diese Prinzipien als Kategorien.”” Der
Verstand als das Vermogen zu urteilen schafft Einheit von gegebenen man-
nigfaltigen Vorstellungen in verschiedener Weise. Es ist ein System dieser
verschiedenen Urteilsfunktionen als Einigungsfunktionen gesucht, die alles,
was der Verstand a priori vermag, umfassen und somit den Verstandesbe-
griffen entsprechen. »Diese reinen Verstandesbegriffe haben zum Inhalt je
eine Einheit, die als Grund der Moglichkeit von Einigung je einer moglichen
Weise von Einigung, [...] von Urteil, zugeordnet ist. So viel Weisen der Eini-
gung — d.h. so viel Weisen des Urteilens — so viel Modi der Einheit, so viel Begrifte
solchen Inhalts — so viel reine Verstandesbegriffe.«* Kant stellt im Sinne dieses
Vorgehens erst eine Urteilstafel auf’® und dann eine Tafel der Kategorien,*®
die alle Kategorien enthalten soll. Das Auffinden der Urteilstafel wie auch der
genaue Ubergang von Urteils- zu Kategorientafel ist aber fiir uns weniger
entscheidend als die darauf folgende transzendentale Deduktion. Heidegger
interpretiert (und kritisiert*) den Rechtsanspruch, den Kant vergleichend an

16 Vgl. Kant, KrV, B105.

17 Verstandesbegriff und Kategorie werden univok verwendet, unabhidngig davon, wel-
che Probleme Heidegger damit bei Kants Begriffswahl verbunden sieht (vgl. Heideg-
ger1995, 323).

18 Heidegger 1995, 251.

19 Vgl Kant, KrV, B 95.

20 Vgl. Kant, KrV, B106.

21 Heidegger meint: »Kants polemische Orientierung an der theoretischen Metaphysik ist die
Veranlassung fiir diese juristische Fassung des Problems der Moglichkeit der ontologischen
Erkenntnis. [...] Kant verladsst gleichsam die Bahn des ontologischen Problems und gibt
einer Fragestellung Raum, die primar polemisch orientiert ist« (Heidegger 1995, 308).
Aufgrund der Deutung des Rechtsanspruchs beziehungsweise der juristischen Fas-
sung des Problems der Deduktion ergeben sich die meisten Unterschiede zwischen
Heideggers Lesart und anderen gelaufigen Fassungen. Beispielhaft dafiir steht hier
Carl, welcher in seiner Deutung stark von Henrich (vgl. Henrich 1989, 32 und 35) be-
einflusst ist. Carl entwirft eine Unterscheidung zwischen objektiver Realitit (d.h. dass

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

den Anfang des § 13 >Von den Prinzipen einer transzendentalen Deduktion
iiberhaupt« stellt,”* und damit das Ziel der Deduktion wie folgt: Es soll her-
ausgestellt werden, welcher Art diese Begriffe, die Kategorien, sind, so dass
sie a priori, als subjektive Bedingungen des Denkens, objektive Realitit ha-
ben, das heif’t Bedingungen der Méglichkeit der Erkenntnis von Gegenstinde
sind. Objektive Realitit ist dabei dasjenige, was den Gegenstinden notwen-
digerweise zukommt. Das heif3t, dass sie »als Sachbestimmung einem Objekt
zugehdren«.”® Da Kategorien Begriffe a priori sind, bedarf es fiir diesen Nach-
weis einer transzendentalen Deduktion, weil die Art und Weise, wie sich diese
Begriffe auf die Objekte beziehen, nicht aus der Erfahrung selbst hergeleitet
werden kann. Die Deduktion soll zeigen, welche ontologische Verfassung die

»es wahre Urteile gibt, in denen er [der Begriff] vorkommt«) und objektiver Giiltigkeit
(d.h. dass »es Urteile geben muR, in denen der Begriff vorkommt und die die Bedin-
gungen der Moglichkeit der Erfahrung formulieren«), die fiir Heidegger keine Rolle
spielt, da er die objektive Realitat der Kategorien ins Zentrum der Deduktion stellt.
Carl meint: »Wir konnen diesen allgemeinen Begriff einer Deduktion [der objektiven
Realitét] jedoch fiir die Deutung des Projekts einer>Deduktion der reinen Verstandes-
begriffe< nicht zugrundelegen« (Carl 1992, 34). Somit lasst sich die Deduktion »nicht
als Nachweis der objektiven Realitat dieser Begriffe verstehen« (Carl 1992, 35), son-
dern der»Nachweis [der Deduktion] der objektiven Giiltigkeit der Kategorien besteht
dann darin, da von ihnen gezeigt wird, dal sie in Satzen vorkommen missen, welche
diejenigen Bedingungen der Moglichkeitaller Erkenntnis von Gegenstanden formulie-
ren, durch die das, was in der Anschauung gegeben ist, als Gegenstand gedacht wird«
(Carl1992,37). Heidegger sieht das notwendige Schwanken Kants zwischen diesen bei-
den Moglichkeiten ebenfalls: »Das Problem der objektiven Realitit der Kategorien als
Enthillung der inneren Méglichkeit ihres Inhalts wird zum Problem der objektiven
Gultigkeit als juristischer Rechtfertigung der Geltung von etwas Subjektiven fiir ein
Objektives« (Heidegger 1995, 323). Heidegger besteht aber darauf, »daf Kant aber ge-
rade hier« (und er bezieht sich dabei auf folgende Stelle bei Kant: »Es ist schon eine
hinreichende Deduktion derselben [der Kategorien], und Rechtfertigungihrer objekti-
ven Giiltigkeit, wenn wir beweisen konnen: dafl vermittels ihrer allein ein Gegenstand
gedacht werden kann [..]«, Kant, KrV, A 96f.), »wo er zundchst von der Rechtfertigung
der objektiven Giiltigkeit spricht, primir die phanomenologische Ursprungsdimensi-
on im Auge hat« (Heidegger 1995, 329), und zwar im Sinne der »transzendentale[n]
Beschaffenheit des Subjekts« (Heidegger 1995, 330). Damit ist nach Heidegger »das
Zentrum des Problems der transzendentalen Deduktion« gerade »nicht eine quaestio
iuris, sondern eine quaestio facti [..]. Freilich handelt es sich nicht um ein Faktum im
Sinne empirisch feststellbarer Tatsachen und Eigenschaften, sondern um ein Faktum
im Sinne des ontologischen Wesensbestandes des Daseins« (Heidegger 1995, 330).
22 Vgl. Kant, KrV, B 116f.
23 Heidegger199s, 241.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Freiheit der Kritik

Kategorien haben, so dass diese a priori das mitbestimmen, was Gegenstinde
zu Gegenstinden macht.* Dieses subjektive Zu-denken einer Bestimmung,
ermoglicht erst, etwas als einen Gegenstand zu erkennen. Heidegger sieht das
Ziel der Deduktion darin, dass Kant dabei »primir die phinomenologische
Ursprungsdimension im Auge hat«,” und zwar im Sinne der »transzenden-
tale[n] Beschaffenheit des Subjekts«.*® Ursprungsdimension steht dabei fiir
den Grund der Prinzipien der Einheit des Weltbezugs. Diese grundlegende
Dimension sieht Heidegger im Zusammenhang mit der Frage nach der tran-
szendentalen Konstitution von Subjektivitit. Weltbezug und die Konstitution
von Subjektivitit miissen dabei im Zusammenhang erliutert werden.

Auch wenn Kants einleitende Worte in seiner Vorrede zur zweiten Aufla-
ge der KV dies nicht vermuten lassen,” so hat er doch in dieser neuen Auf-
lage den zweiten Abschnitt der >sDeduktion der reinen Verstandesbegriffex,
welcher den Beweisgang der Deduktion enthilt, insgesamt neu geschrieben.
Martin Heidegger entscheidet sich in seiner Vorlesung fir die Interpretation
der Version der ersten Auflage.”® Dieser Entscheidung wollen wir hier folgen.
Die transzendentale Deduktion (A95-130) soll nicht im Detail analysiert wer-
den. Die Darstellung der stranszendentalen Analytik der Begriffe«ist Heideg-
ger zufolge »fast durchgingig unhaltbar, doch gibt Kant gleichwohl in ihrem
Verlauf philosophische Anst6Re, die man nur in der rechten Weise auffangen

24  Vgl.Heidegger1995,322. Wie Raum und Zeit fiir Kant sowohl transzendentale Idealitat
als auch empirische Realitit haben (vgl. Kant, KrV, B 52/A 35f.), so dienen auch die Ka-
tegorien nicht dazu, »durch Denktatigkeit ontische Gegenstinde dem Vorhandensein
nach hervorzurufen. [..] Aufgrund des in sich auf Anschauung bezogenen Denkens er-
hilt [aber durch die Kategorien] das anschaulich Gegebene allererst so etwas wie die
Moglichkeit, als das, was es ist, gegen-zu-stehen« (Heidegger 1995, 332f.). Kant selbst
argumentiert in der>Widerlegung des Idealismus«fiir die empirische Realitdt der Ge-
genstinde (vgl. Kant, KrV, B 274ff.).

25  Heidegger1995, 329.

26  Heidegger1995, 330.

27 Vgl. Kant, KrV, B XXXVIIIf.

28  ZurBegriindung sagt Heidegger explizit nur kurz, die erste Auflage zeige eine konkre-
tere Nahe zu den Phdnomenen (vgl. Heidegger 1995, 324). Weiterhin lieRe sich anfiih-
ren, dass er diese Entscheidung wahrscheinlich auch aufgrund der in der zweiten Auf-
lage veranderten bzw. wegeditierten Rolle der Einbildungskraft trifft (vgl. Heidegger
2010, 160f.). In der ersten Auflage wird diese von Kant mehr noch als drittes Vermogen
neben Sinnlichkeit und Versand herausgestellt, und zwar im Sinne einer Ursprungsdi-
mension (vgl. Heidegger 1995, 407). In der zweiten Auflage fillt dies weg u.a. da Kant
sich wieder »entschlossener der traditionellen Vorherrschaft der Logik verschrieben
hatte« (Heidegger 1995, 406).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

und in die Bahn lenken muss«.? Wir wollen nachvollziehen, was Heidegger
mit diesen philosophischen Anstéfien meint und wie wir diesbeziiglich sein
Konzept der Zeitlichkeit in Sein und Zeit zu verstehen haben.

5.1.4. Die Einheit von Sinnlichkeit und Verstand (und deren
Riickbindung an McDowell)

Nach Heidegger geht es Kant um die Bedingungen der Moglichkeit mensch-
lichen Weltbezugs, welche die transzendentalen Prinzipien der Einheit im
Subjekt sind. Es geht nach Heidegger um die transzendentale Beschaffen-
heit des Subjekts. Verkniipft damit ist eine durch Kants Vorwort zur ersten
Auflage®® selbst ausgeldste Debatte zweier Seiten der Deduktion, einer ob-
jektiven (welche sich auf die Gegenstande, das heif’t Begriffe des reinen Ver-
standes bezieht) und einer subjektiven (welche sich auf den reinen Verstand
und dessen Erkenntniskrifte selbst bezieht). Im Vorwort gibt Kant der ob-
jektiven Seite das grofere Gewicht, was Heidegger fur falsch hilt, denn eine
»radikale Durchfiilhrung der subjektiven Seite der Aufgabe der Deduktion [hitte] die
objektive mit erledigt«.* Kants Errungenschaft bestehe gerade darin, zu sehen,
dass ein Nachdenken iiber die transzendentale Beschaffenheit von Subjekti-
vitit grundlegend ist, um die Frage nach dem Weltbezug zu kliren.**

Mit dem zweiten Abschnitt der Deduktion der reinen Verstandesbegrifte
»Von den Griinden a priori zur Moglichkeit der Erfahrung« beginnt der Be-
weisgang der Deduktion, in der es Kant Heidegger zufolge um die transzen-
dentale Verfassung des Subjekts geht. Dabei nimmt die reine, zeitbezogene
Einbildungskraft eine zentrale Stellung ein. Die reine, ontologische Synthe-
sis® dieser transzendentalen Einbildungskraft soll nimlich »als Fundament der
Ermaglichung der apriorischen Beziehung auf Gegenstinde iiberhaupt<** und damit

29  Heidegger1995, 309.

30 Vgl. Kant, KrV, A XVIf.

31 Heidegger 1995, 331.

32 >Radikalchat Kant diese Aufgabe aber nicht erledigt, weil er die Stelle der Reflexivitat

des Subjekts in der transzendentalen Apperzeption leer gelassen hat.

33 Grundsatzlich schafft Synthesis Einheit, das aber hier in komplexer Weise: »Die Syn-
thesis fordert Einheit, die Einheit fordert Synthesis, hier herrscht eine urspriingliche
Korrelation, die besagt, dafk nicht ein Moment aus dem anderen abzuleiten ist« (Hei-
degger 1995, 424).

34 Heidegger1995, 338.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Freiheit der Kritik

als das, was »das Gegenstehen des Gegenstandes [..] konstituiert«,* das heifSt
als Bedingung der Moglichkeit von Weltbezug herausgestellt werden.

»Die zu der reinen imaginativen Synthesis und ihren a priori méglichen Ab-
wandlungen [...] gehorigen Einheiten bestimmen demnach a priori jeden Ge-
genstand. Diese Einheiten, die Kategorien, sind [..] ihrem Wesen nach die-
jenigen Bestimmtheiten, die auf dem Grunde der produktiven Synthesis der
Einbildungskraft notwendig dem zukommen, was diese Synthesis in ein Bild
bringt.<®

Das Wirken dieser Synthesis geschieht in drei Modi und zwar im Modus
der Apprehension (in der Anschauung), der Reproduktion (in der Einbil-
dungskraft) und der Recognition (im Begriffe, d.h. im Verstand), womit
sich auch die ersten drei nummerierten Uberschriften innerhalb des zwei-
ten Abschnitts® erkliren. Damit konvergieren die drei Grundquellen der
menschlichen Erkenntnis (Anschauung, Einbildungskraft und Verstand) in
der reinen Einbildungskraft durch die Wirkung der Synthesis dieser Ein-
bildungskraft. In dieser reinen Synthesis kommen reine Anschauung und
reines Denken a priori zusammen.

Dieser Punkt ist weitreichend und entscheidend fiir das Zusammenspiel
des passiven Stamms menschlicher Erkenntnis (der Sinnlichkeit) und des ak-
tiven Stamms menschlicher Erkenntnis (des Verstandes). Wir wollen diesen
Punkt an unsere Rekonstruktion der Position McDowells riickbinden. Zu-
nichst gilt es zu fragen: Was hat es mit der Einbildungskraft als drittem Ver-
mogen auf sich? In der Regel und so auch in McDowells Lesart der Kritik der
reinen Vernunft spricht Kant nur von zwei Stimmen menschlicher Erkenntnis.
Doch schon die Tatsache, dass Kant am Ende der Einleitung der KrV von einer
gemeinschaftlichen Wurzel®® dieser beiden Vermégen spricht, deutet an, dass
diese Lesart einen entscheidenden Punkt tibersieht. An verschiedenen Stellen
innerhalb der K7V, und zwar an denjenigen Stellen, die vom Zusammenspiel
von Anschauung und Begriffen handeln, gentigt die Systematik zweier Stim-
me der Erkenntnis nicht. Das Zusammenspiel der Vermégen, und zwar ge-
zielt in Bezug auf deren Einheit, verlangt nach einem dritten Stamm der Er-
kenntnis. Es ist nicht verwunderlich, dass die Einbildungskraft als eben jenes

35 Heidegger1995, 333.
36  Heidegger1995, 421.
37 Vgl Kant, KrV, A 9off.
38 Vgl. Kant, KrV, A15/B 29.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

dritte Vermogen als das Vermogen der Synthesis iiberhaupt eingefithrt wird:
»Die Synthesis iiberhaupt ist, wie wir kiinftig sehen werden, die blofie Wir-
kung der Einbildungskraft, einer blinden, obgleich unentbehrlichen Funktion
der Seele, ohne die wir iiberall gar keine Erkenntnis haben wiirden, der wir
uns aber selten nur einmal bewuf3t sind.«** McDowell iibersieht die systema-
tische Stellung der Einbildungskraft, weshalb er die Einheit von Sinnlichkeit
und Verstand nur so fassen kann, dass eines der beiden Vermégen letztend-
lich grundlegender sein muss, indem es auch im anderen wirkt. Das Ver-
mogen des Verstandes wirkt in der Sinnlichkeit. In den Woodbridge Lectures,
gehalten an der Columbia University 1997, entwickelt McDowell diesbeziiglich
seine Theorie aus Mind and World weiter, indem er sich mit der Philosophie
Wilfrid Sellars auseinandersetzt und fiir uns entscheidende Gedankenginge
Kants nachvollzieht. Wir beziehen uns im Folgenden hauptsichlich auf die
zweite Vorlesung »The Logical Form of an Intuitiong, in der ein Kant-Zitat
eingefithrt wird und das Kantische Konzept der Anschauung ins Zentrum der
Betrachtung gerit.

Mit seiner Lesart der Kantischen Konzeption der Anschauung will McDo-
well gegen Sellars Lesart der Kritik der reinen Vernunft starkmachen, dass es
keiner reinen oder blofRen Rezeptivitit (»sheer receptivity«) als einer passiven
Wahrnehmung, in welcher noch keine Titigkeit des Verstandes und damit
noch keine Begrifflichkeit involviert ist, bedarf: »[TThe idea that perception
involves a flow of conceptual representations guided by manifolds of >sheer
receptivity« is not Kantian at all.«*° Wie schon in Mind and World argumentiert,
verfillt eine solche Position in den Mythos des Gegebenen, denn es bleibt un-
verstindlich, wie die beiden dichotomen logischen Formen - eine rein sinnli-
che Form auf der einen Seite und eine rein begriffliche Form auf der anderen
Seite — sich gegenseitig rational* beeinflussen kénnen beziehungsweise wie
eine reine oder blofie Rezeptivitit, die nicht begrifflich-strukturierte Inhal-
te liefert, eine rationale Beschrinkung (»constraint«) auf die Verstandesti-
tigkeit ausitben kann. Mit McDowells Metapher ausgedriickt: Es bleibt un-
verstindlich, wie eine solche reine Rezeptivitit zu uns spricht.** Der Begriff

39  Kant, KrV, A78/B103.

40  McDowell 2009e, 26.

41 Die Verteidiger des Mythos (der fiir sie keiner ist) haben Theorien dariiber, wie sich
beide dennoch gegenseitig beeinflussen, z.B. kausal. Die Kritik am Mythos des Ge-
gebenen ist, dass sie aber keine rationale (d.h. begriindende) Beziehung verstandlich
machen konnen, gleichzeitig aber eine solche fiir ihre Theorie benétigen.

42 Vgl. McDowell 2009e, 40.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

157


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Freiheit der Kritik

der Anschauung wird von Sellars* als »to represent an individual as a this-
such«* eingefithrt. Das verdeutlicht nach McDowell richtigerweise, dass An-
schauung das Produkt von Sinnlichkeit und Verstand ist: »shapings of sensory
consciousness by the understanding«* beziehungsweise »conceptual shapings
of sensory consciousness«.*

Kant schreibt im Abschnitt >Vom dem Leitfaden der Entdeckung aller
reiner Verstandesbegriffe« der Kritik der reinen Vernunft: »Dieselbe Funktion,
welche den verschiedenen Vorstellungen in einem Urteile Einheit gibt, die gibt
auch der bloRen Synthesis verschiedene Vorstellungen in einer Anschauung
Einheit, welche, allgemein ausgedrucke, der reine Verstandesbegrift heif3t.«*
Diese Stelle liest McDowell als Beleg dafiir, dass schon in der sinnlichen
Wahrnehmung eines Gegenstandes dieselben begrifflichen Vermégen aktua-
lisiert werden wie die, welche im aktiven Urteilen iiber denselben Gegenstand
gebraucht werden. Die Anschauung eines Gegenstandes wird von derselben
begrifflichen Einigungsfunktion durchdrungen wie diejenige, die im Urteil
iiber diesen Gegenstand zum Einsatz kommt:

»[Tlhe function that gives unity to the various representations in a judge-
ment [...] or (this comes to the same thing) the function that gives unity to
the various representations in an ostensible seeing with that same content
[..]is the same function that [...] gives unity to the mere synthesis of various
representations in an intuition.«*®

Was genau heifdt in diesem Zusammenhang Einheit? Einheitsstiftung oder
Synthesis beschreibt den Vorgang der ordnenden Strukturierung (Formung
oder Form) von ungeordnetem Mannigfaltigem (Materie oder Inhalt). Durch
diese Formung wird sinnlich Gegebenes (als Besonderes) begrifflich struk-
turiert. Ein ungeordneter oder differenter, aber bestimmbarer Inhalt wird

43 Sellars liest Anschauung bei Kant einmal in der gleichen Weise, wie McDowell es for-
dert. Zusatzlich verlangt er aber nach einem Begriff der Anschauung im Sinne einer
»sheer receptivity«. Diesen Begriff hat Kant seiner Meinung nach nicht deutlich genug
ausgearbeitet (vgl. McDowell 2009e, 25ff.). Dagegen wehrt sich McDowell und meint,
ein solcher Begriff sei von Kant nicht gewollt gewesen und iiberhaupt tberflissig.

44  McDowell 2009¢, 24.

45  McDowell 2009, 24.

46 McDowell 2009¢, 34.

47  Kant, KrV, A 79/B 104f.

48  McDowell 2009¢, 33.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

durch die Einheitsstiftung in eine bestimmte Ordnung gebracht. Die An-
schauung eines Gegenstandes ist von der begrifflichen Einigungsfunktion des
Verstandes durchdrungen. Anschauung als die sinnliche Erfahrung eines Ge-
genstandes (»this-such«) ist somit die Wahrnehmung eines bestimmten Gegen-
standes. Dabei kommt es zu einer passiven Aktualisierung — nicht aktiven
Ausiibung - des begrifflichen Verméogens:

»In fact the actualization of the relevant conceptual capacity in the intuition
is an actualization of it in a conceptual occurrence whose content is, so to
speak, judgement-shaped, namely seeing (a seeing that..) whose content is
[e.g.] that there is a red cube there — as we can put it with the [...] imagined
occupancy of the subject’s viewpoint.«*

Es ist immer ein bestimmter Gegenstand, der gesehen wird (etwas wird im-
mer als etwas gesehen). Es gibt keinen vollstindig unbestimmten Sinnesein-
druck oder eine reine Mannigfaltigkeit (»sheer receptivity).

Der Unterschied zwischen der Involviertheit des begrifflichen Vermégens
in der Anschauung einerseits und im Urteil andererseits besteht im Unter-
schied zwischen aktiver Ausiibung und passiver Aktualisierung. Dabei be-
schreibt McDowell die aktive Ausitbung weitergehend als frei und absicht-
lich-verantwortlich (selbstbestimmt) und die passive Aktualisierung als un-
absichtlich und vom Gegenstand bedingt (fremdbestimmt): »In the judge-
ment, there would be a free responsible exercise of the conceptual capacities;
in the ostensible seeing [which refers to intuition], they would be involun-
tarily drawn into operation under ostensible necessitation from an ostensi-
bly seen object.«*® Damit geht einher, dass die Anschauung unmittelbar ist,
das heifdt keine aktiv-begriffliche Vermittlung beinhaltet. Die subjektive Eini-
gungsfunktion wird in der Anschauung nicht aktiv ausgeiibt. Das begriffliche
Vermogen wird aber durch den Gegenstand aktualisiert und der Gegenstand
wird als bestimmter Gegenstand gesehen, ohne dass dabei eine aktiv-begrift-
liche Vermittlung erforderlich ist: »The point is simply that it does not take
cognitive work for objects to come into view for us. [...] it is not our doing,
unlike making judgements, deciding what to think about something.«”

49  McDowell 2009¢, 34, Einfiigung A.B.
50  McDowell 2009, 31, Einfligung A.B.
51 McDowell 2009, 35.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

159


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160  Freiheit der Kritik

Doch die Stelle in der Kritik der reinen Vernunft, auf die sich McDowell dabei
bezieht, wird von ihm nicht richtig gelesen. Um das zu sehen, miissen wir
nach dem von McDowell zitierten Satz weiterlesen:

»Dieselbe Funktion, welche den verschiedenen Vorstellungen in einem Ur-
teile Einheit gibt, die gibt auch der bloRen Synthesis verschiedener Vorstel-
lungen in einer Anschauung Einheit, welche, allgemein ausgedruckt, der reine
Verstandesbegriff heifdt. Derselbe Verstand, und zwar durch eben dieselben
Handlungen, wodurch er in Begriffen, vermittelst der analytischen Einheit,
die logische Form eines Urteils zu Stande brachte, bringt auch, vermittelst der
synthetischen Einheit des Mannigfaltigen in der Anschauung iiberhaupt, in seine
Vorstellungen einen transzendentalen Inhalt, weswegen sie reine Verstan-
desbegriffe heifen, die a priori auf Objekte gehen, welches die allgemeine
Logik nicht leisten kann.«?

Die Funktion der Einheit, die nach McDowell dem Verstand angehért und
auch in der Sinnlichkeit wirken soll, kann nur »vermittelst der synthetischen
Einheit des Mannigfaltigen in der Anschauung iiberhaupt« ausgefiihrt wer-
den. Das heifst, es ist nicht unmittelbar der Verstand selbst, welcher in der
Sinnlichkeit wirkt, sondern dieser nur mittelbar durch die synthetische Ein-
heit in der Anschauung. Diese synthetische Einheit wiederum stiftet die Ein-
bildungskraft.>® Weiteres Indiz dafiir, dass es nicht die Funktion des Verstan-
des ist, welche in der Sinnlichkeit wirkt, sondern die Synthesis der Einbil-
dungskraft fir das Zusammenspiel und die Einheit von Sinnlichkeit und Ver-
stand zustindig ist, bietet folgende Anmerkung Kants im § 26 der transzen-
dentalen Deduktion:

»Der Raum, als Cegenstand vorgestellt (wie man es wirklich in der Geome-
trie bedarf), enthilt mehr, als blofRe Form der Anschauung, namlich Zusam-
menfassung des Mannigfaltigen, nach der Form der Sinnlichkeit Gegebenen,
in eine anschauliche Vorstellung, so dafs die Form der Anschauung blof? Man-
nigfaltiges, die formale Anschauung aber Einheit der Vorstellung gibt. Diese
Einheit hatte ich in der Asthetik blo zur Sinnlichkeit gezihlt, um nur zu be-
merken, daf$ sie vor allem Begriffe vorhergehe, ob sie zwar eine Synthesis,
die nicht den Sinnen angehort, durch welche aber alle Begriffe von Raum
und Zeit zuerst moglich werden, voraussetzt. Denn da durch sie (indem der

52 Kant, KrV, A79/B 104f., Hervorhebung A.B.
53 Vgl. Kant, KrV, A 77f./B103.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Verstand die Sinnlichkeit bestimmt) der Raum oder die Zeit als Anschauun-
gen zuerst gegeben werden, so gehort die Einheit dieser Anschauung a priori

zum Raume und der Zeit, und nicht zum Begriffe des Verstandes (§ 24).«<**

In dieser Anmerkung geht es Kant um das Zusammenspiel von Sinnlichkeit
und Verstand, denn der Raum, als geometrischer Gegenstand vorgestellt, ist
nicht mehr die urspriingliche Form der Anschauung (das Prinzip der Einheit
der Sinnlichkeit), sondern als auch »formale Anschauung« gleichzeitig durch
die Verstandeskategorien erfasst. Die Einheit dieser geometrisch gegenstind-
lichen Vorstellung (aus Anschauung und Verstandesbegriffen) geht »vor allem
Begriffe vorher« und gehort gleichzeitig aber auch »nicht den Sinnen an«. Das
heifit diese Einheit muss einem dritten hier indirekt durch den Verweis auf
§ 24 genannten Vermdgen, nimlich der Einbildungskraft, zukommen. Denn
in § 24 heif’t es:

»[S]o ist die Einbildungskraft so fern ein Vermaogen, die Sinnlichkeit a priori
zu bestimmen, und ihre Synthesis der Anschauungen, den Kategorien gemdfs,
mufs die transzendentale Synthesis der Einbildungskraft sein, welches eine
Wirkung des Verstandes auf die Sinnlichkeit und die erste Anwendung des-
selben (zugleich der Grund aller (ibrigen) auf Gegenstidnde der uns mogli-
chen Anschauung ist.«*®

So meint die Klammer in der Anmerkung »(indem der Verstand die Sinnlich-
keit bestimmt)« auch nicht, dass die Einheitsfunktion des Verstandes grund-
legender ist als die der Sinnlichkeit, sondern mit dieser Klammer will Kant
nur sagen, dass er sich mit der Anmerkung auf das Zusammenspiel von Ver-
stand und Sinnlichkeit tiberhaupt bezieht. Die Einheit dieses Zusammen-
spiels gehort »nicht zum Begriff des Verstandes«, wie es nach der Klammer
heifdt, sondern, wie es der Verweis auf § 24 sagt: zur Einbildungskraft.
McDowell iibergeht die systematische Stelle der Einbildungskraft. Er
schreibt dem Verstand letztendlich die grundlegendere Funktion zu. Kants
Einsicht ist es gerade, dass es der Transzendentalphilosophie bedarf, um
die Einseitigkeiten sowohl des Empirismus als auch des Rationalismus
aufzuheben. Wihrend der Rationalismus die Sinnlichkeit intellektualisiert
(wie McDowell es tendenziell tut®) und der Empirismus den Verstand ver-

54  Kant, KrV, B161, Anmerkung.

55 Kant, KrV, B152.

56  Hubert Dreyfus wirft McDowell daraufhin eine Art theoretischen Intellektualismus,
den sogenannten »Mythos des Mentalen« vor. Danach riicke McDowell den rational-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

161


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Freiheit der Kritik

sinnlicht, steht Kants Philosophie dafiir, dass beide Vermégen miteinander
vermittelt sind. Das Zusammenspiel der aktiven und der passiven Dimension
des menschlichen Weltbezugs lisst sich nicht erliutern, indem einer der
beiden Seiten die grundlegendere Funktion zugeschrieben wird. Die Einheit
von passiver Sinnlichkeit und aktivem Verstand ist nicht reduzibel auf die
Aktivitit des Verstandes (noch auf die der Sinnlichkeit), sondern von eigener
Art.

5.1.5. Die transzendentale Einbildungskraft und die Zeit

Was die Art dieser Einheit ausmacht, lisst sich an mindestens drei Stellen
innerhalb der Kritik explizit erkennen: erstens in der transzendentalen De-
duktion der A-Auflage (dazu werden wir wieder die Lektiire Heideggers her-
anziehen), zweitens im Kapitel »Von dem Schematismus der reinen Verstan-

begrifflichen Verstand ins Zentrum und vernachlissige die spezifische Korperlichkeit
des Menschen (vgl. bspw. Dreyfus 2007). Dreyfus ist mit seiner Uberbetonung ei-
ner prareflexiven, nicht-begrifflichen korperlichen Praxis als der grundsatzlichen Zu-
gangsweise des Menschen zur Welt ein schlechter Heidegger-Interpret, denn Dreyfus
verfalltin ein Extrem, das demjenigen, das er McDowell vorwirft, genau entgegenge-
setzt ist. Damit verfehlt er die Einheit der unterschiedlichen Bestimmungen des In-
der-Welt-seins ebenfalls. Dennoch kann man aus solchen Angriffen schliefien, dass
McDowell durchaus von einer intensiveren Auseinandersetzung mit Heidegger lernen
konnte.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

desbegriffe«,”” drittens im Kapitel zu den »Analogien der Erfahrung«.”® Wir
wollen mit Heidegger im Folgenden nur die erste Stelle explizit nachvollzie-
hen.

Heidegger bezieht die drei Synthesen der Einbildungskraft, die in ihrem
Zusammenhang die Einheit der Gegenstinde der Erfahrung konstituieren,
innerhalb der transzendentalen Deduktion auf die Zeit. Damit ist die Appre-
hension ein Aufgreifen des Gegenwirtigen, die Reproduktion ein Riickgreifen
auf das Gewesene und die Recognition ein Vorgreifen auf das Zukiinftige. Die
einzelnen Synthesen sind voneinander abhingig (die Synthesis der Apprehen-
sion ist nicht méglich ohne die der Reproduktion, und diese ist nicht mog-
lich ohne die der Recognition) und ihre innere Zusammengehérigkeit wird
begriindet in der Orientierung auf die Erméglichung von Gegenstandsbezug.
Als Grund von deren Einheit wiederum wird die transzendentale Apperzep-
tion herausgestellt. Die Apperzeption als formales Selbstbewusstsein schafft
die Einheit, auf die alles orientiert sein muf}, was eine Beziehung auf Objek-
te haben soll. In der zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft wird die
Einheit der Apperzeption wie folgt beschrieben: »Das: Ich denke, muf al-
le meine Vorstellungen begleiten kénnen.«* Durch die Reflexion auf seine

57  »Der Verstandesbegriff enthilt reine synthetische Einheit des Mannigfaltigen tiber-
haupt. Die Zeit, als die formale Bedingung des Mannigfaltigen des inneren Sinnes, mit-
hin der Verknipfung aller Vorstellungen, enthalt ein Mannigfaltiges a priori in der rei-
nen Anschauung. Nun ist eine transzendentale Zeitbestimmung mit der Kategorie (die
die Einheit derselben ausmacht) so fern gleichartig, als sie allgemein ist und auf einer
Regel a priori beruht. Sie ist aber andererseits mit der Erscheinung so fern gleichartig,
als die Zeit in jeder empirischen Vorstellung des Mannigfaltigen enthalten ist. Daher
wird eine Anwendung der Kategorie auf Erscheinungen maglich sein, vermittelst der
transzendentalen Zeitbestimmung, welche, als das Schema der Verstandesbegriffe,
die Subsumtion der letzteren unter die erste vermittelt« (Kant, KrV, B187). Die Schema-
ta der Einbildungskraft sind bei Kant das verbindende Dritte zwischen den passiven
Anschauungen der Sinnlichkeit und den aktiven Begriffen des Verstandes, und dies
ist genau die entscheidende Stelle der verbindenden Synthesis, die den Zusammen-
hang zwischen Sinnlichkeit und Verstand erhellen soll. Kant schreibt: »Die Schemate
sind daher nichts als Zeitbestimmungen a priori« (Kant, KrV, B191). Stark gelesen konn-
te man damit Kant so verstehen, dass —auch abgesehen von den Schwierigkeiten, die
transzendentale Apperzeption mit der Zeit in Verbindung zu bringen — die Zeit die
einheitsstiftende Funktion innerhalb der Konstitution von Weltbezug einnimmt.

58  Vgl. Rédl 2005, 120ff. zur ersten Analogie der Erfahrung und 182ff. zur zweiten Ana-
logie der Erfahrung. Wir werden auf Rddls Untersuchung der Formen des endlichen
Verstandes als Kategorien des Zeitlichen im Kapitel 5.3.2. zuriickkommen.

59 Kant, KrV, B 132.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Freiheit der Kritik

Vorstellungen als seine Vorstellungen wird eine einheitliche Perspektive des
Subjekts auf die Welt geschaffen. Heidegger beschreibt die transzendentale
Apperzeption diesbeziiglich als Urkategorie: »Das Ich-denke, die transzen-
dentale Apperzeption ist gleichsam selbst eine Kategorie, die Urkategorie,
[..] weil sie jeder Kategorie als solcher zugrundeliegt.«*° Die transzendentale
Apperzeption ist das »Radikalvermégen des Subjekts, in dem sich primir Ge-
genstindlichkeit iiberhaupt konstituiert.«* Die transzendentale Apperzepti-
on ldsst sich mit der systematischen Stelle der Reflexivitit unserer vorange-
gangenen Ausfithrungen zur Zweiten Natur in Verbindung bringen. Bei Kant
bleibt die Stellung von Reflexivitit in der transzendentalen Apperzeption als
formalem Selbstbewusstsein unterbestimmt, obwohl Kant auch in Bezug auf
die Moglichkeit der Methode der Kritik der reinen Vernunft als reflexive Selbst-
erkenntnis an dieser Stelle weiterdenken miisste. Es sollte eine >Kategorie«
der Reflexivitit geben, um den selbstreflexiven Bezug der Vernunft auf sich
selbst und damit die Methode der Selbstreflexion der Vernunft als Selbster-
kenntnis zu ermoglichen. Heidegger bringt die systematische Stelle der Re-
flexivitit in Zusammenhang mit der Zeit: »Wenn aber die Gegenstandsbe-
ziehung iiberhaupt ebenso urspriinglich in der transzendentalen Apperzeption griin-
det, diese aber die Selbstheit konstituiert, das Selbst aber sich selbst die Zeit vorgibt,
dann kann das Selbst nicht ohne ein urspriingliches Verhdltnis zu dieser Zeit gedacht
werden.«** Letztendlich fithrt Heidegger damit auch die transzendentale Ein-
heit der Apperzeption auf die transzendentale Einheit der reinen, imaginati-
ven, zeitbezogenen Synthesis der Einbildungskraft zuriick. Heidegger bringt
das »Ich denke« der transzendentalen Apperzeption in eins mit der reinen
Selbstaffektion durch den inneren Sinn und damit der Zeit. Gegen einen sol-
chen unmittelbaren Zusammenhang spricht Kants Trennung zwischen empi-
rischer und reiner oder transzendentaler Apperzeption. Dies sieht Heidegger
auch und muss deshalb letztendlich mit Kant gegen Kant argumentieren.®

60 Heidegger1995,376
61 Heidegger 1995, 384.
62  Heidegger1995, 393.
63  Kant»laftdie Zeitals reine zum Subjekt geh6rende Selbstaffektion neben dem Selbst

stehen, neben der Urhandlung des freien sich in sich Versetzens, die als solche die Ein-
heit der Synthesen, d.h. die CGegenstandlichkeit, konstituieren soll. Ich versuche daher
jetzt[..] zuzeigen, daR die Interpretation der Zeit als reiner Selbstaffektion notwendig
ein apriorisches Verhiltnis des Subjekts zur Zeit in sich schliefst, d.h. daf sie den we-
senhaften Zeitfaktor der von Kant zeitfrei gedachten transzendentalen Apperzeption
in sich schlieft« (Heidegger 1995, 393).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Heidegger scheint in seiner Interpretation der KrV deutlich von seinem kurz
vor Beginn der Vorlesung in Marburg erschienenen Hauptwerk Sein und Zeit
beeinflusst zu sein. So schreibt auch Heidegger selbst: »Erst auf dem Boden
dieser Untersuchung [Abschnitt I1, Kap. 3 §$ 61fF. und Kap. 6 §§ 78fF. von Sein
und Zeit] erwuchs mir die Moglichkeit, das zu verstehen, was Kant eigent-
lich sucht, beziehungsweise suchen muss.«** Heidegger schliefit trotz seiner
Rhetorik gegen die philosophische Tradition auch in Sein und Zeit an die Sub-
jektphilosophie des Deutschen Idealismus an und grenzt sich gleichzeitig in
Durchfithrung und Ergebnis von Kant ab.® Er entfernt sich explizit in Teilen
seiner Interpretation von dem, was Kant urspriinglich im Sinn hatte.®® Hei-
deggers Lesart der Kritik der reinen Vernunft gibt aber Aufschluss dariiber, wie
die Systematik von Sein und Zeit, insbesondere auf den Begriff der Zeitlich-
keit bezogen, zu verstehen ist. Im Ergebnis seiner Auseinandersetzung mit
Kant schreibt Heidegger: »Die Zeit ist so die Gegenstidndlichkeit konstituieren-
de, bestimmende Form.<*” Dieses Ergebnis soll unsere Lektiire von Sein und Zeit
anleiten. Heidegger denkt dariiber nach, welche systematische Stelle Zeitlich-
keit in der Konstitution von Subjektivitit und Weltbezug einnimmt. Dabei ist
erstens die Einheit, die konstitutiv fiir Weltbezug ist, nicht getrennt von ei-
ner Untersuchung der Subjektivitit des Subjekts zu explizieren. Weltbezug

64  Heidegger1995, 394.

65  DasVerhaltniszwischen Heidegger und dem Deutschen Idealismus ist diffizil und sein
Verstandnis wird erschwert durch Heideggers Rhetorik der Abgrenzung beziiglich der
philosophischen Tradition. Giinter Figal meint: »[W]as Kant betrifft so versucht Hei-
degger, sich seine Sache so zu eigen zu machen, daft das Ergebnis gerade nicht mehr
>subjektivitatsphilosophisch< genannt werden kann. [...] Wenn Heidegger nun im Zu-
sammenhang mit der Frage nach dem Sein eine neue Konzeption von Freiheit entwi-
ckelt, so nimmt er ein zentrales Problem der Subjektivititsphilosophie auf und bie-
tet eine Alternative zu ihr an« (Figal 1988, 8ff.). Wir wollen im Unterschied zu Figal,
der Heidegger durch Aristoteles und Platon zu lesen versucht, die Nahe Heideggers
zur Philosophie Kants betonen. Wenn »subjektivitatsphilosophisch« ein Nachdenken
(iber die Konstitution des Subjekts meint, dann ist Sein und Zeit eine »subjektivitatsphi-
losophische« Abhandlung. Ahnlich meint Ernst Tugendhat, »da8 wir nach Heidegger
>Sein< nur im Rekurs auf das Verstehen von sSeing, das >Seinsverstandniss, klaren kén-
nen. Das ist die spezifisch>transzendentale« Wende, durch die sich Heidegger von der
traditionellen, objektivistischen Ontologie unterscheidet« (Tugendhat 1979, 168). Je-
doch wird in dieser »subjektivititsphilosophischen« Abhandlung die Konstitution des
Subjekts anders bestimmt als in der Kritik der reinen Vernunft, wie wir sehen werden.

66  Vgl. dazu beispielsweise das Schema des Zusammenhangs der drei Synthese der Ap-
prehension, Reproduktion und Recognition (Heidegger 1995, 367f.).

67 Heidegger1995, 392.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Freiheit der Kritik

und Subjektivitit bedingen sich wechselseitig. Zweitens ist die Form dieser
Einheit und damit das Zusammenspiel von aktiven und passiven Dimensio-
nen menschlichen Weltbezugs sowie autonomen und heteronomen Momen-
ten von Subjektivitit durch den Begriff der Zeitlichkeit zu erlautern. Fiir uns
wird es dabei dariiber hinaus drittens entscheidend sein, den Zusammen-
hang zwischen Zeitlichkeit und Reflexivitit zu kliren, um den Einwand am
Ende des zweiten Teils dieser Arbeit beziiglich des Mafstabes der Freiheit der
Kritik zu begegnen.

5.1.6. Freiheit innerhalb der zeitlichen Ko-Konstitution von Subjekt
und Praxis

Wir hatten gesehen, dass Kant die Prinzipien der Einheit im Subjekt verortet.
Am Ende seiner Vorlesung zur Kritik der reinen Vernunft wirft Heidegger Kant
diesbeziiglich vor, dass dieser das »a priori< transzendenzfrei denke.®® Im Ge-
gensatz dazu sei die Wesensbestimmung der Seinsverfassung von Dasein die
der Transzendenz. Das sagt, dass Subjektivitit konstitutiv aufler sich selbst
ist. Die Ebene des »a prioric< als die Bedingungen der Moglichkeit von Sub-
jektivitit (beziehungsweise als die Prinzipien der Einheit von Subjektivitit)
liegt nicht im Subjekt, sondern die Ebene des »a prioric wird von Heidegger
als eine Ko-Konstitution von Subjekt(ivitit) und (objektiver) Praxis gedacht.
In-Sein als Existenzial des Daseins® ist ein prozessualer Zusammenhang der

68  Vgl. Heidegger 1995, 315.

69  Heidegger vermeidet bewusst die Begriffe >Mensch<oder >Persons, weil derartige Be-
griffe die grundlegende Frage nach dem Sein schon vorab verdecken (vgl. Heidegger,
SuZ, 46). John Haugeland schreibt treffend: »Evidently, >dasein«is not equivalent [...]
with spersonc<orsindividual subject¢, both because it (somehow) comprises more than
one person and because it comprises more than just people. Yet, unquestionably, >da-
sein<is Heidegger's technical term for whatever it is that is essentially distinctive of
people, and, in each case, we are it« (Haugeland 2013a, 31). In seiner Absicht, eine Onto-
logie von Dasein zu entwickeln, das sich prinzipiell unterscheidet von den traditionel-
len ontologischen Kategorien blofd vorhandener Gegenstande, entwickelte Heidegger
eine Reihe von Existenzialen als Bestimmungen der ontologischen Struktur der Exis-
tenz (des Seins von Dasein). Was bei Kant Kategorien als Zusténde sind, beschreibt
Heidegger in Sein und Zeit mit den Existenzialen als Prozesse oder Bewegungen. Exis-
tenziale sind im Unterschied zu Kategorien nicht a priori. Wir werden im Kapitel 5.3.2.
darauf zuriickkommen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis.” Auch Heidegger wollen wir dahin-
gehend lesen, dass die konstitutiven Momente der Zweiten Natur weder im
Subjekt noch im Objekt liegen, sondern in einem prozessualen Zusammenhang
der Ko-Konstitution von Subjekt und objektiver Praxis. Freiheit als Selbst-
bestimmung ist innerhalb dieser (reflexiven) Ko-Konstitution verortet. Wir
hatten das im zweiten Teil dieser Arbeit in unserer Hegel-Lektiire expliziert.
Dariiber hinaus geht es im Folgenden darum, die zeitlich-prozessuale Di-
mension dieser Ko-Konstitution zu erliutern. Heidegger verwendet fir den
prozessualen Zusammenhang von Subjekt und Praxis auch den Begriff der
Sorge. Die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis werden wir im Folgen-
den wber die Erliuterung des Zusammenspiels von aktiven und passiven Di-
mensionen des menschlichen Weltbezug sowie (damit notwendigerweise zu-
sammenhingend) autonomen und heteronomen Momenten der Subjektivitit
dieses Weltbezugs einholen. Durch die Verschrinkung von aktiver und pas-
siver Dimension sowie von autonomem und heteronomem Moment soll aus-
gearbeitet werden, inwiefern Selbstbestimmung (aktiv und autonom) durch
Fremdbestimmung (passiv und heteronom) prozessual vermittelt ist. Diese
prozessuale Beziehung entwickelt Heidegger in Sein und Zeit im Begrift des

70  Heidegger schreibt zum Phanomen des In-Seins: »das In-Sein im Unterschied von der
vorhandenen Inwendigkeit eines Vorhandenen >in< einem anderen; das In-Sein nicht
als eine durch das Vorhandensein von >Welt< bewirkte oder auch nur ausgel6ste Be-
schaffenheit eines vorhandenen Subjekts; das In-Sein vielmehr als wesenhafte Seins-
art dieses Seienden selbst. Was anderes stellt sich aber dann mit diesem Phinomen
darals das vorhandene commercium zwischen einem vorhandenen Subjekt und einem
vorhandenen Objekt? Diese Auslegung kime dem phianomenalen Bestand schon na-
her, wenn sie sagte: das Dasein ist das Sein dieses >Zwischenc. Irrefithrend bliebe die
Orientierung an dem>Zwischenc<trotzdem. Sie macht unbesehen den ontologisch un-
bestimmten Ansatz des Seienden mit, wozwischen dieses Zwischen als solches sistc.
Das Zwischen ist schon als Resultat der convenientia zweier Vorhandenen begriffen.
Dervorgangige Ansatz dieser aber sprengt immer schon das Phanomen, und es ist aus-
sichtslos, dieses je wieder aus den Sprengstiicken zusammenzusetzen« (Heidegger,
SuZ,132). Die Vorstellung von Dasein als einem Zwischen von Objekt und Subjekt (Da-
sein als Relation zwischen Subjekt und Objekt) deutet zwar die Richtung an, auf die
Heidegger hinaus will, doch auch dieses Zwischen setzt ein Links und Rechts voraus,
zwischen denen das Zwischen ist. In-Sein wird ebenfalls durch die Vorstellung des Zwi-
schen gesprengt und damit verfehlt. Heidegger denkt das In-Sein als prozessualen Zu-
sammenhang von Subjekt und Praxis. Wir werden diesbeziiglich von Ko-Konstitution
sprechen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

167


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Freiheit der Kritik

geworfenen Entwurfs. Geworfenheit und Entwurf beziehungsweise die hete-
ronome/passive und autonome/aktive Seite von Subjektivitit und des Welt-
bezugs dieser Subjektivitit bedingen sich wechselseitig. Der prozessuale Zu-
sammenhang der Ko-Konstitution wird sich mit Heidegger folgendermafien
darstellen: Die Sorge von Dasein ist es, die eigene Geworfenheit (in vorgin-
gige und materiale Normen einer tradierten Praxis) itber einen Entwurf (als
bindende Aneignung der vorgingigen Normen auf eine Zukunft hin) zu per-
spektivieren. Durch den Prozess dieser bindenden Aneignung wird die Be-
deutsamkeit der vorgingigen Normen realisiert. Die Bewegung der Freiheit
der Kritik stellt sich als zeitliche Spannung zwischen Geworfenheit und Ent-
wurf, aber auch zwischen Entwurf und dessen Stillstand dar, womit eine zu-
kiinftig ausstindige Einheit beschrieben wird. Im Folgenden wird es darum ge-
hen, diesen Begriff von Zeitlichkeit verstindlich zu machen. Dabei wird die
Stellung der Zukunft (und des damit verbundenen Ausstandes) entscheidend
sein, um McDowells erkenntnistheoretischen Ausgangspunkt existenzialphi-
losophisch zu erweitern. Innerhalb des Bezugs auf eine unbestimmte Zukunft
kann sich Selbstbestimmung realisieren. Es wird uns im Folgenden um die
Zeitlichkeit der (Bewegung der) Freiheit gehen. Gleichzeitig wollen wir damit
die der Freiheit immanenten Gefahren weiter aufkliren. McDowells Metapher
der Oszillation zwischen zwei beingstigenden Alternativen im erkenntnis-
theoretischen Zusammenhang von Begriff und Anschauung wollen wir dabei
existenzphilosophisch deuten. Die Gefahr des Scheiterns unserer Freiheit ist
eine existenzielle Gefahr. Dies werden wir sehen, indem wir die Genese in He-
gels Text in bestimmten Punkten sozusagen in »riickwirtiger« Bewegung in
unserer Auseinandersetzung mit Heidegger nachzeichnen wollen. Das heif3t
wir starten im Gesamtbild, das wir im vorherigen Kapitel zur Bewegung der
Freiheit der Kritik gezeichnet haben. Alle Momente der Ko-Konstitution von
Subjekt und Praxis (Unmittelbarkeit, Entfremdung, Reflexivitit, Aneignung)
sind in diesem Bild aufgehoben. Wir wechseln hier abermals die Perspekti-
ve auf das Problem der Freiheit; die sozialphilosophische Perspektive auf die
Bewegung der Freiheit der Kritik und die existenzphilosophische Perspektive
der Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik hingen aber zusammen. Bewegung
und Zeitlichkeit sind zwei Seiten desselben Zusammenhangs.” Beide Per-

71 Heidegger fast das in seiner Auseinandersetzung mit Kant und in Bezug auf Aristote-
les wie folgt: »Schon bei Aristoteles taucht das ratselhafte Wechselverhiltnis von Zeit
und Bewegung auf, wonach es einerseits Zeit nur gibt auf dem Grunde der Bewegung,
anderseits Bewegung nur durch die Zeit« (Heidegger 1995, 144).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

spektiven beschreiben die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis. In exis-
tenzphilosophischer Hinsicht soll die in der sozialphilosophischen Hinsicht
implizit gebliebene zeitliche Dimension dieses Zusammenhangs explizit wer-
den. Dabei werden wir in Bezug auf die Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik in
anderer Weise sehen, was es bedeutet, dass wir innerhalb unserer Freiheit
scheitern konnen. In dem Moment, in dem wir innerhalb unserer Freiheit
scheitern, handelt es sich aus Perspektive der Genese um einen >Riickfall« in
eine defizitire Form unserer Freiheit. Dies ist aber kein >Riickfallc im eigent-
lichen Sinne, sondern ein praktisches Selbstmissverstindnis, wie wir sehen
werden. Damit antworten wir auf den Einwand, dass wir mit den Fillen von
leerer Reflexivitit und blinder Gewohnheit ebenfalls auf einen Maf3stab auf
blof} objektiver Ebene zuriickgreifen, der vorgingig und von aufderhalb der
Praxis festlegt, was realisierte Freiheit ist.

Unsere Lektiire von Sein und Zeit soll Aufschluss iiber Freiheit als Selbst-
bestimmung innerhalb unseres Welt- und Selbstbezugs geben, speziell auch
mit Blick auf die Gefahr des Scheiterns innerhalb dieser Freiheit. Die folgen-
de Lesart von Sein und Zeit ist dabei in zwei Weisen ausgezeichnet. Erstens
wollen wir, auf einen bestimmten systematischen Zusammenhang bezogen,
Heidegger gegen sich selbst lesen. Dieser Zusammenhang lisst sich unter
dem fassen, was Heidegger als die Unterscheidung von Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeit einfithrt. Damit verbunden sind auch die kulturkritischen
Tendenzen innerhalb von Sein und Zeit sowie ein Verstindnis von Freiheit als
Unabhingigkeit von den Normen der intersubjektiven, historisch-kulturellen
Praxis.

Zweitens wollen wir besonderes Augenmerk auf den zweiten Abschnitt von
Sein und Zeit legen. In vielen Interpretationen bleibt dieser Abschnitt unter-
belichtet. Liest man aber nur den ersten Abschnitt von Sein und Zeit, wird man
der Systematik des Buches nicht gerecht. Dies zeigt sich paradigmatisch an
Robert Brandoms Lesart von »Heideggers Kategorien in >Sein und Zeit«. Bran-
dom sieht die zentrale Stellung von Zeitlichkeit in Heideggers Uberlegun-
gen nicht. Er geht davon aus, dass der erste Abschnitt von Sein und Zeit auch
ohne den zweiten verstanden werden kann, und verkennt damit die syste-
matische Architektur von Heideggers Darstellungen. Beide Abschnitte sind
grundlegend ineinander verschrankt. Symptomatisch zeigt sich das daran,
dass Brandom seiner eigenen Absicht, den zweiten Abschnitt nicht zu eror-
tern, nicht gerecht werden kann. Der Begrift der Zeitlichkeit dringt, von ihm
nicht in allen Teilen explizit reflektiert, in seine Lesart ein. Dies zeigt sich
in seinem Artikel erstens dadurch, dass sich der Begriff des »Worumwillen«

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

169


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Freiheit der Kritik

meldet: »Hier wird der weitere technische Ausdruck des >Worumwillens< ge-
braucht, der die Verkniipfung der kategorialen Struktur mit den existenzia-
len Fragen des zweiten Abschnitts von Sein und Zeit markiert und daher hier
nicht erértert werden kann.«”* Auch wenn Brandom an dieser Stelle noch ver-
sucht, dem zweiten Abschnitt von Sein und Zeit aus dem Weg zu gehen, dringt
der Begriff der Zeitlichkeit wenig spiter erneut in seinen Text ein. In seiner
Interpretation der Auslegung greift er auf die Struktur des »wenn-so« zu-
riick” und beriicksichtigt damit doch einen zeitlichen Zusammenhang aus
dem zweiten Abschnitt von Sein und Zeit, und zwar ohne den Leser dariiber
aufzukliren beziehungsweise dies explizit zu reflektieren. Dieser immanente
Widerspruch im Selbstverstindnis des Textes ist ein Symptom dafiir, dass es
notwendig ist, den zweiten Abschnitt und den Begriff der Zeitlichkeit in jede
Lesart des ersten Abschnitts einzubeziehen. Ohne den zeitlichen Zusammen-
hang kommt auch Brandom nicht aus, selbst wenn er dies vorgibt. Sein Text
ist sich selbst in diesem Punkt nicht transparent, und so behauptet Brandom
am Ende des Artikels etwas, was sich vorher schon als falsch erwiesen hatte:

»Ein solches Verstidndnis der ontologischen Grundstruktur von Heideggers
Ausarbeitung im ersten Abschnitt von Sein und Zeit stellt eine notwendige
Vorbereitung dar fiir das Verstindnis sowohl seiner Rekonstruktion der In-
dividuation von Dasein als auch der Entstehung von Zeitlichkeit durch per-
sonale Zueignung von Vorhaben im zweiten Abschnitt.«’*

Brandom hat keine Vorbereitung fir das Verstindnis von Zeitlichkeit gelie-
fert. Im Gegenteil, er musste Zeitlichkeit durch die Struktur des »wenn-so«
nutzen, um den ersten Abschnitt von Sein und Zeit zu erliutern. Zeitlichkeit
entsteht nicht in nachtriglicher Weise durch personale Zueignung von Vor-
haben, sondern sie liegt dem Weltbezug konstitutiv zugrunde (ist vorgingig).
Nur eine Lesart, welche auch die systematische Stellung von Zeitlichkeit ein-
bezieht, kann Heideggers Gesamtkonzeption gerecht werden.”

72 Brandom 1997, 540.

73 Brandom 1997, 543f.

74  Brandom 1997, 549.

75  Auch Figal meint, dass »Heideggers Phanomenologie der Freiheit in ihrer Differenz
erst mit der Erorterung der Zeitlichkeit ins Ziel« komme (vgl. Figal 1988, 245).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

5.2. Momente der Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik

Martin Heidegger stellt sich in Sein und Zeit die Aufgabe einer Ausarbeitung
der Frage nach dem »>Sinn von Seing, da ihm zufolge in der traditionellen Phi-
losophie die Frage nach dem Sein, die letztendlich in eine Fundamentalonto-
logie als Moglichkeitsbedingung fur alle fundierenden Ontologien und damit
auch fiir alle ontischen Wissenschaften miindet, verdeckt wurde. Bei der Aus-
arbeitung dieser Frage soll das Seiende selbst befragt werden. Welches Seien-
de eignet sich als zu Befragendes? Nach Heidegger ist es das Dasein, welches
vor allem anderen Seienden dadurch ausgezeichnet ist, dass es dem Dasein
in seinem Sein um dieses Sein selbst geht:

»Es ist vielmehr dadurch ontisch ausgezeichnet, dafs es diesem Seienden in
seinem Sein um dieses Sein selbst geht. Zu dieser Seinsverfassung des Da-
seins gehort aber dann, dafd es in seinem Sein zu diesem Sein ein Seinsver-
haltnis hat. Und dies wiederum besagt: Dasein versteht sich in irgendeiner
Weise und Ausdriicklichkeit in seinem Sein. Diesem Seienden eignet, daf}
mit und durch sein Sein dieses ihm selbst erschlossen ist. Seinsverstindnis ist
selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins.«’®

Dasein hat ein Verhiltnis zu seinem eigenen Sein. Dasein hat ein reflexives
Selbstverstindnis und gerit deshalb ins Zentrum der Betrachtung. Heidegger
stellt das Moment der Zweiten Natur, das wir als Reflexivitit (des Selbstver-
stindnisses) erliutert haben, ins Zentrum der Untersuchung. In seiner Ab-
sicht, eine Ontologie von Dasein aufzustellen, die sich prinzipiell unterschei-
det von den traditionell ontologischen Kategorien vorhandener Gegenstinde,
entwickelt Heidegger eine Reihe von Existenzialen als Bestimmungen der on-
tologischen Struktur der Existenz (des Seins von Dasein). Diese Existenziale
sind auf ontologischer Ebene die Grundverfassung von Dasein. Die Differenz
zwischen ontologischer und ontischer Ebene zieht sich grundlegend durch
Heideggers Philosophie. Die phinomenale Ebene des Seins (die Ebene des
Seienden) bezeichnet Heidegger als die ontische, die Ebene der Untersuchung
des Seins selbst als ontologische. Beim Phinomen unterscheidet Heidegger
somit zwischen Sein und Seiendem, bei der Zugangsart zwischen ontologi-
scher und ontischer. Das Seiende gehort in die Sphire des Ontischen, das Sein
in die des Ontologischen, die Philosophie des Ontischen ist somit die Ontolo-
gie. Als Grundlage fiir die phinomenologische Methode in Sein und Zeit ist die

76  Heidegger, Suz, 12.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Freiheit der Kritik

ontologische Differenz nicht unproblematisch. Man konnte Heidegger einmal
vorwerfen, dass die Uberginge von der ontischen auf die ontologische Ebene
nicht gerechtfertigt sind. Ungeachtet dessen scheint er es nicht zu schaffen,
beide Ebenen scharf voneinander zu unterscheiden. Das ist ein Symptom fiir
die Tatsache, dass sich die Ebenen nicht voneinander trennen lassen. Die on-
tologische Ebene als Form beziehungsweise Moglichkeit und deren ontisch-
inhaltliche Konkretion beziehungsweise Realisierung bedingen sich wechsel-
seitig. In Riickbezug auf unsere Ausfithrungen zur Bewegung der Freiheit
der Kritik heiflt das, dass die ontische Genese, die wir mit Hegel nachvollzo-
gen haben, keine ontologischen Formen ausbildet, die unabhingig von dieser
Genese sind. Hieraus entspringt die Gefahr des >Riickfalls< in eine defiziti-
re Vorform des Gesamtbildes. Das, was wir Unmittelbarkeit, Entfremdung,
Reflexivitit und Aneignung genannt haben, steht in Abhingigkeit von der
historisch-kulturellen Praxis, in der es material realisiert ist. Die ontologi-
schen Momente der Zweiten Natur und die historisch-kulturelle Konkretion
dieser Momente bedingen sich wechselseitig.” Wir starten hier im Gesamt-
bild, das im vorherigen Teil der Arbeit gezeichnet wurde, und untersuchen
dieses auf die zeitliche Dimension hin. Mit Heidegger wird sich die Termi-
nologie teilweise indern. Mit den Uberlegungen zu den aktiven und passiven
Dimensionen menschlichen Weltbezugs sowie den autonomen und hetero-
nomen Momenten menschlicher Subjektivitit beschreiben wir aber ebenfalls
Momente der Zweiten Natur. Es gilt die Konstitution von Subjektivitit (be-
ziehungsweise Selbstbezug) und Weltbezug im Zusammenhang zu erliutern.
Dabei dndert sich die Perspektive auf die Freiheit der Kritik von einer sozial-
philosophischen zu einer existenzphilosophischen.

b.2.1. Befindliche Geworfenheit und verstehender Entwurf

Die passive Dimension menschlichen Weltbezugs beschreibt Heidegger als
Befindlichkeit. Befindlichkeit beschreibt ein Grundgestimmtsein und eine
korperliche Verortung von Dasein in der Welt als ein passives Sich-Befinden,
das sich konkretisiert in Stimmungen, die uns passiv iiberkommen. Dabei
handelt es sich nicht um ontische, momentane, wechselhafte oder zeitweilige
Gefiihle, Affekte oder Emotionen wie Liebe, Hass, Hunger oder Schmerz.
Befindlichkeit steht auf ontologischer Ebene fiir ein Grundgestimmtsein von
Dasein. Dasein ist dieses korperlich-verortete Gestimmtsein. Befindlichkeit

77  Wirwerden in einem Exkurs am Ende dieses Teils der Arbeit darauf zuriickkommen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

ist kein innerer Seelenzustand, sondern wie das In-Sein insgesamt ein
Konstitutionsmoment, das vor der analytischen Abstraktion einer Trennung
zwischen Innen und Aufien beziehungsweise Subjekt und Objekt liegt. »Das
Gestimmtsein bezieht sich nicht zunichst auf Seelisches, ist selbst kein
Zustand drinnen, der dann auf ritselhafte Weise hinausgelangt und auf die
Dinge und Personen abfirbt.«’® Liest man Heideggers Beschreibung von
Stimmungen in seiner Vorlesung »Die Grundbegriffe der Metaphysik«,”
findet sich der Vergleich mit einem gestimmten Resonanzraum, welcher Da-
sein und Welt (wie auch Mitdasein) einschlief3t und mit seiner spezifischen
Frequenz (dem Klangkorper eines Musikinstruments gleich) durchdringt
und ausfillt. Dieser Resonanzraum ermdglicht allererst die Gerichtetheit auf
Gegenstinde der Welt: »Die Stimmung [im Sinne der Befindlichkeit] hat je
schon das In-der-Welt-sein als Ganzes erschlossen und macht ein Sichrich-
ten auf... allererst moglich. [...] Sie [die Befindlichkeit] ist eine existenziale
Grundart der gleichurspriinglichen Erschlossenheit von Welt, Mitdasein
und Existenz.«*® Welt und Dasein sind durch Befindlichkeit ein in Resonanz
schwingender Raum.

Als mit Befindlichkeit notwendig zusammenhingend bestimmt Heideg-
ger das heteronome Moment menschlicher Subjektivitit als Geworfenheit
und beschreibt dafiir die vorgingige Normativitit einer historisch-kul-
turellen Praxis, die Dasein auf ontologischer Ebene konstituiert und den
ontischen Welt- und Selbstbezug von Dasein bedingt. Heidegger verwendet
fiir diese Normativitit den Begriff des Man: »Wir geniefRen und vergniigen
uns, wie man genieflt; wir lesen, sehen und urteilen iber Literatur und
Kunst, wie man sieht und urteilt; wir ziehen uns aber auch vom >grofien
Haufen« zuriick, wie man sich zuriickzieht; wir finden emporends, was man
emporend findet.«*' Geworfenheit ist nicht eine einmalige Initiation in eine
Tradition, wihrend derer sich Subjektivitit konstituiert und danach faktisch
feststeht. Geworfenheit ist ein nicht abgeschlossener Vorgang, der prozes-
sualer Teil von Subjektivitit als solcher ist. Dabei bezieht sich Heidegger

78  Heidegger, SuZz,137.

79  »Sie[die Stimmungen] sind Weisen des Da-seins und damitsolche des Weg-seins. Eine
Stimmung ist eine Weise, nicht blofs eine Form oder ein Modus, sondern eine Weise
im Sinne einer Melodie, die nicht ilber dem sogenannten eigentlichen Vorhandensein
des Menschen schwebt, sondern fiir dieses Sein den Ton angibt, d.h. die Art und das
Wie seines Seins stimmt und bestimmt« (Heidegger 1983, 101, Einfiigung A.B.).

80 Heidegger, SuZ, 137, Einfligung A.B.

81  Heidegger, SuZ, 126f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

173


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Freiheit der Kritik

nicht nur primir auf eine Sprache, deren Erlernen die Initiation in eine
Tradition ausmacht. Alle Arten des ontischen Seins (beispielsweise auch kor-
perliche Vergniigen) sind durch das Man bedingt: Vorgingige Normativitat
schliefit sowohl erkenntnistheoretische Normen dafiir ein, einen Gegenstand
als einen bestimmten Begriff zu erfassen, als auch handlungspraktische
Normen dafiir, in einer Situation auf bestimmte Weise zu handeln. Diese
Normativitit bedingt unseren (praktischen und theoretischen) Welt- und
Selbstbezug. Wir sprechen an dieser Stelle von Normen, da wir uns im
Gesamtbild befinden, in dem alle Momente aufgehoben sind. Die durch die
Genese der Bewegung der Freiheit der Kritik beschriebene Pluralisierung
der Normativitit sowie das Moment der Reflexivitit sind hier mitgedacht.
Reflexivitit und Gewohnheit sind untereinander vermittelt. Normen sind
Orientierungen, keine Festlegungen. In analytischer Abstraktion konnen
wir festhalten, dass es sich bei Befindlichkeit und Geworfenheit als passiver
Dimension des Weltbezugs und heteronomem Moment von Subjektivitit um
Momente der Fremdbestimmung innerhalb der Zweiten Natur handelt. Diese
Fremdbestimmung ist im Gesamtbild aber keine blofRe Fremdbestimmung
wie in der defizitiren Form innerhalb der Genese, denn Fremdbestimmung
steht hier im vermittelten Zusammenhang mit Selbstbestimmung. Das
Moment der Selbstbestimmung kénnen wir in analytischer Abstraktion mit
den Begriffen Verstehen und Entwurf bei Heidegger in Verbindung bringen.

Die aktive Dimension menschlichen Weltbezugs bestimmt Heidegger als
Verstehen. Verstehen als Existenzial hingt wesentlich mit dem Entwurfs- und
Moglichkeitscharakter von Dasein zusammen und ist fiir Heidegger primir
ein praktisches Verstehen. Verstehen bedeutet zunichst, sich auf Moglichkei-
ten des praktisch-titigen Umgangs mit Dingen der Welt zu verstehen: »Das
Zuhandene ist als solches entdeckt in seiner Dienlichkeit, Verwendbarkeit, Ab-
traglichkeit.«® Indem wir mit Dingen zu tun haben, im praktisch-titigen Um-
gang mit den Gegenstinden der Welt stehen, begegnen wir diesen Dingen. Es
realisiert sich Weltbezug. Dass dieser Vorgang nicht unabhingig von Selbst-
verstindnissen abliuft, hatten wir mit Hegel unter dem Begriff der Arbeit
gefasst. Durch den Prozess der Arbeit als des Herstellens und Bearbeitens
von Gegenstinden in der Welt entiuflert das Subjekt ein Verstindnis seiner
selbst. Verstehen ist ein aktives Sich-Verstindigen auf die Welt in Bezug auf
zunichst praktische Selbst- und Weltverstindnisse als Moglichkeiten inner-
halb einer historisch-kulturellen Praxis. Welt- und Selbstverstindnisse sind

82  Heidegger, Suz, 144.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

nicht getrennt voneinander zu denken, sondern bedingen sich innerhalb von
Arbeit wechselseitig.

Mit Verstehen notwendig verbunden ist der Entwurf, welcher das autono-
me Moment menschlicher Subjektivitit beschreibt. Der Entwurf ist die syste-
matische Stelle des reflexiven Selbstverstindnisses. Heidegger charakterisiert
den Entwurf auch durch das »Worumwillen«®* von Dasein. Entwurf, als das
bedeutsamkeitsaneignende Moment, bezieht sich dabei zunichst auf prak-
tisch-materiale Selbstverstindnisse (welche nicht unabhingig von Weltver-
stindnissen gedacht werden konnen). Aneignung ist einerseits intrasubjek-
tiv als die Aneignung von Selbstverstindnissen. Aber das ist andererseits nur
in konstitutiver Abhingigkeit von den Normen der Praxis moglich. Selbstbe-
stimmung auf Ebene des Selbstverstindnisses ist an die Normen der inter-
subjektiven Praxis gebunden und durch diese vermittelt.

Als materiale Selbstverstindnisse sind diese Selbstverstindnisse in der
historisch-kulturellen Praxis verkorpert und nicht blof theoretisch, oder wie
Heidegger schreibt: »Das sich Entwerfen hat nichts zu tun mit einem Sichver-
halten zu einem ausgedachten Plan.«* Der Entwurf als einerseits autonomes
Moment ist andererseits vermittelt durch die Normen der Praxis. Auch das
Selbstverstindnis der Zweiten Natur ist innerhalb der Ko-Konstitution von
Subjekt und intersubjektiver Praxis durch die Normen der Praxis bedingt.%
Heidegger driickt das aus, indem er davon spricht, dass der Entwurf selbst
geworfen ist.® Der reflexive Entwurf auf Selbstverstindnisse hin ist eine Pra-
xis der Selbstverstindigung. Im Entwurf sorgt sich Dasein reflexiv um sich
selbst. Das reflexive Selbstverstindnis ist innerhalb der Ko-Konstitution von
Subjekt und Praxis. In der Perspektive von Geworfenheit und Entwurf stellt
sich dies wie folgt dar. Die Sorge von Dasein ist es, Geworfenheit mittels ei-
nes Entwurfs zu perspektivieren. Perspektivierung geht mit Bindung an vor-
giangige Normen durch die Aneignung dieser Normen einher. Aneignung als
prospektive Bindung an Normen zeigt dabei retrospektiv, dass diese Normen

83  Vgl. Heidegger, SuZ, 145: Spatestens mit dem »Worumwillen« wird es —im Gegensatz
zu Robert Brandoms Auffassung (vgl. Brandom 1983, 540) — unerlisslich, Zeitlichkeit
und damit den zweiten Abschnitt von Sein und Zeit in die folgenden Erlauterungen ein-
zubeziehen.

84  Heidegger, SuZ,145.

85  EinSelbstverstindnis der Zweiten Natur beziehungsweise der Praxis gibt es innerhalb
der Ko-Konstitution als subjektive Dimension dieser Zweiten Natur beziehungsweise
Praxis.

86  Vgl. SuZz, 145ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

175


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Freiheit der Kritik

schon immer die eigenen Normen gewesen sind. Durch Aneignung dndert
sich das Verhiltnis des Subjekts zu sich selbst und zu den Normen der Pra-
xis.

Da wir uns damit im Gesamtbild der Momente der Zweiten Natur be-
finden, wird das Beispiel von Antigone diesem Bild nicht gerecht. Antigone
agiert aus der Perspektive der Genese der Bewegung von Freiheit in einer
defizitiren Vorform des Gesamtbildes. Antigone und Kreon sind fremdbe-
stimmt durch ihre Geworfenheit in das jeweilige Gesetz. In ihrer Befindlich-
keit verkorpern sie das menschliche beziehungsweise gottliche Gesetz ohne
reflexive Distanz zum jeweiligen Gesetz. Es ist ihnen nicht méglich, sich ver-
stehend auf das andere Gesetz hin zu entwerfen, weshalb es ihnen unmaoglich
ist, sich auf die Position des anderen zu beziehen. Sie sind nicht in der La-
ge, die Moglichkeit der entgegengesetzten Position reflexiv nachzuvollziehen.
Es gibt keine gemeinsame Form der Auseinandersetzung. Wir hatten gese-
hen, dass es sich deshalb um eine Kollision handelt, in welcher keine reflexive
Bezugnahme stattfindet. Erst im Moment der Konfrontation mit ihrem Tod
sieht Antigone die Moglichkeit, sich in ihrem Selbstverstindnis auch auf die
Position von Kreons Selbstverstindnis zu beziehen.

Da befindliche Geworfenheit und verstehender Entwurf vermittelt sind,
ist es mit dem Moment der Pluralisierung in modernen Praktiken prinzipiell
moglich, sich auf alle Normen einer historisch-kulturellen Praxis zu beziehen
und sich diese anzueignen. Gewohnheit im modernen Gesamtbild ist nicht
die unmittelbare Gewohnheit wie im Beispiel von Antigone. Das Moment der
Gewohnheit steht im Gesamtbild moderner Praktiken im dialektischen Zu-
sammenhang mit Entfremdung und reflexiver Aneignung und ist insoweit
aufgehoben. Dieser Zusammenhang dndert die Gewohnbheit als solche. Um
dies zu sehen, werden wir mit Heidegger nach dem Prinzip der vermitteln-
den Einheit der Momente von befindlicher Geworfenheit und verstehendem
Entwurf fragen. Innerhalb dieser Einheit ist der Zusammenhang zwischen
Selbstbestimmung und Fremdbestimmung vermittelt. Befindliche Geworfen-
heit und verstehenden Entwurf begreift Heidegger zusammen unter dem Be-
griff der Sorge. Der Begriff der Sorge ist Heideggers erste Antwort auf die Fra-
ge nach der Einheit der Momente von befindlicher Geworfenheit und verste-
hendem Entwurf im Gesamtbild aller Momente, aber auch nach der Einheit
von Existenzialitit (ontologische Struktur von Dasein) und Faktizitit (onti-
sche Struktur als Konkretion in einer historisch-kulturellen Praxis). Sorge als

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

»Sich-vorweg-im-schon-sein-in-einer-Welt<*” beschreibt die Art und Weise, wie
es Dasein um etwas (von Bedeutsambkeit) geht beziehungsweise worumwillen
Dasein (innerhalb des reflexiven Selbstverstindnisses) ist.*® Doch Sorge be-
antwortet die Frage nach der Einheit letztendlich nicht vollstindig, sondern
verweist auf deren zeitliche Verfasstheit und stellt die Zweite Natur als eine
zeitliche Bewegung zwischen Geworfenheit und Entwurf, zugleich aber auch
zwischen Entwurf und dessen Stillstand dar. Diese zeitliche Bewegung ist ein
konstitutives Moment von Subjektivitit und unserem Bezug zur Welt. Sorge
und Zeitlichkeit sind gleichurspriinglich und in ihrer Gleichurspriinglichkeit
Momente unserer Zweiten Natur.®® Wir werden sehen, dass Freiheit der Kri-
tik innerhalb dieser zeitlichen Bewegung der Sorge ist.

5.2.2. Zeitlicher Ausstand

Sorge und Zeitlichkeit sind als gleichurspriingliche Momente konstitutiv
fiir Welt- und Selbstbezug. Dies gilt es jetzt noch klarer zu explizieren. Den
Zusammenhang zwischen befindlicher Geworfenheit und verstehendem
Entwurf expliziert Heidegger als gleichurspriingliche Vermittlung. Gleich-
urspriinglichkeit meint auch hier eine Gleichberechtigung der Momente in
Bezug auf ihre konstitutive Funktion. Die Momente sind jeweils eigenstin-
dig und lassen sich nicht aufeinander reduzieren. Gleichurspriinglichkeit
stellt Heidegger dementsprechend »einer methodisch ungeziigelten Tendenz
zur Herkunftsnachweisung von allem und jedem aus einem einfachen >Ur-
grund«®® kontrir gegeniiber. Die beiden Momente sind gleichurspriinglich
vermittelt, indem verstehendes Entwerfen immer befindlich gestimmt ist
und befindliche Geworfenheit immer versteht: »Befindlichkeit hat je ihr
Verstindnis, wenn auch nur so, daf sie es niederhilt. Verstehen ist immer
gestimmtes.«”" Wie ist diese gleichurspriingliche Vermittlung und damit die
Einheit der Momente zu denken?

87  Heidegger, Suz,192.

88  Tugendhat Ubersetzt das Worumwillen mit folgender Formel: »[E]in Wesen, das sich
zu sich selbst verhilt, ist darauf angewiesen, seinem Sein Sinn zu geben« (Tugendhat
1979, 210).

89  Heidegger hingegen stellt die Zeitlichkeit als konstitutionslogisch grundlegender dar
als die Sorge, im Sinne »eines noch urspriinglicheren Phanomens, das die Einheit und
Ganzheit der Strukturmannigfaltigkeit der Sorge ontologisch tragt« (Suz, 196).

90 Heidegger, SuZ,131.

91  Heidegger, Suz,142.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

171


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Freiheit der Kritik

»Das Verstehen griindet primir in der Zukunft, die Befindlichkeit dagegen
zeitigt sich primdr in der Gewesenheit.«** Aktives Verstehen und autonomer
Entwurf sind primir zukiinftig, passive Befindlichkeit und heteronome Ge-
worfenheit sind primir gewesen, das heift griinden in der Vergangenheit.
Selbstbestimmter Welt- und Selbstbezug ldsst sich nur im Zusammenhang
mit diesen beiden Dimensionen verstindlich machen. Der geworfene Ent-
wurf (beide Momente im vermittelten Zusammenhang) stellt sich als zeitliche
Bewegung zwischen Vergangenheit und Zukunft dar:

»Das Verstehen griindet primar in der Zukunft (Vorlaufen bzw. Gewartigen).
Die Befindlichkeit zeitigt sich primir in der Gewesenheit (Wiederholung
bzw. Vergessenheit). [..] Gleichwohl ist das Verstehen je sgewesende« Ge-
genwart. Gleichwohl zeitigt sich die Befindlichkeit als >gegenwartigende«
Zukunft. Gleichwohl sentspringt« die Gegenwart aus, bzw. ist gehalten von
einer gewesenden Zukunft. Daran wird sichtbar: Die Zeitlichkeit zeitigt sich
in jeder Ekstase ganz, das heifdt in der ekstatischen Einheit der jeweiligen
vollen Zeitigung der Zeitlichkeit griindet die Ganzheit des Strukturganzen
von Existenz, Faktizitidt und Verfallen, das ist die Einheit der Sorgestruktur.
Die Zeitigung bedeutet kein >sNacheinander< der Ekstasen. Die Zukunft ist
nicht spater als die Gewesenheit und diese nicht frither als die Gegenwart.
Zeitlichkeit zeitigt sich als gewesende-gegenwirtigende Zukunft.«*

Der Begrift der Zeitlichkeit umfasst Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
gleichzeitig. Heidegger grenzt sich damit von einer linearen Zeitvorstellung
der Abfolge einzelner Momente ab. Vielmehr ist Zeitlichkeit ein dreidimensio-
nales Gewebe der ineinander verschlungenen Ekstasen. Die ekstatische Einheit
von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft beschreibt auflerdem die Tatsa-
che, dass sich die drei Momente der Zeitlichkeit wechselseitig bedingen.**
An dieser Stelle lasst sich die Methode der analytischen Abstraktion veran-
schaulichen: Was in der Darstellung nur als Abfolge verschiedener Momen-
te gefasst werden kann, ist im Gesamtbild keine Abfolge. Die Ekstasen der
Zeitlichkeit sind als solche durch eine Gleichzeitigkeit gekennzeichnet. Dies
konnte man nur darstellen, indem man auf eine Darstellung der einzelnen
Momente verzichtet und nur noch von Zeitlichkeit spricht. Was Zeitlichkeit
aber meint, lisst sich wiederum nur verstehen, wenn man auf die Darstellung

92  Heidegger, SuZ, 340.
93 Heidegger, SuZ, 350.
94  Vgl. Heidegger, SuZ, 328f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

der einzelnen Momente gerade nicht verzichtet. Das wechselseitige Bedin-
gungsverhiltnis der Momente der Zeitlichkeit ist gestért, sobald eine Ekstase
verdrangt ist. In diesem Fall kommt es zu einem Missverhiltnis der Ekstasen
untereinander.

Wir kénnen die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis in Bezug auf die
Zeitlichkeit dieser Bewegung wie folgt erliutern. Eine bestimmte Vergangen-
heit der Normen der Praxis wird auf eine unbestimmte Zukunft hin angeeignet.
Innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis sind die Ekstasen der
Zeitlichkeit gleichzeitig. Die Einheit der Sorge konstituiert sich durch Zeit-
lichkeit, und umgekehrt duflert sich die Einheit der Zeitlichkeit in der Sorge.
In Gegenwart der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis sind bestimmte
Vergangenheit und unbestimmte Zukunft anwesend. Die Bedeutsambkeit der
Normen der Praxis hat ihren Ort zwischen primir gewesener Geworfenheit
und primar zukinftigem Entwurf. Die Zukunft steht systematisch an beson-
derer Stelle. Das Moment, welches die zeitliche Bewegung der Sorge — auf die
Zukunft hin - offenhilt, ist das, was Heidegger Ausstand nennt. Ausstand ist
eine Bewegung in eine unbestimmte Zukunft. Durch diesen Ausstand wird die
Bewegung zwischen Entwurf und dessen Realisierung in dem Sinne aufrecht-
erhalten, dass es nie zum Stillstand des Entwurfs kommt. Dasein wird seine
»>Ganzheit« in keinem Moment erreichen, wie Heidegger schreibt:

»Der Sorge, welche die Ganzheit des Strukturganzen des Daseins bildet, wi-
derspricht offenbar ihrem ontologischen Sinn nach ein mogliches Ganzsein
dieses Seienden. [..] Dieses Strukturmoment der Sorge sagt doch unzwei-
deutig, dafd im Dasein immer noch etwas aussteht, was als Seinkénnen sei-
nerselbst noch nicht>wirklich<geworden ist. Im Wesen der Grundverfassung
des Daseins liegt demnach eine stindige Unabgeschlossenheit.«<*

Das Worumwillen von Dasein, welches sich als Entwurf manifestiert, so dass
es dem Dasein im reflexiven Selbstverstindnis um etwas von Bedeutsamkeit
geht beziehungsweise dass es sich um etwas sorgt, erreicht keinen Stillstand.
Die >Ganzheit« oder Einheit von Dasein besteht gerade in dieser Offenheit
der Bewegung. Die Einheit von befindlicher Geworfenheit und verstehen-
dem Entwurf ist als gleichurspriingliche Vermittlung durch Zeitlichkeit hin-
durch eine offene Einheit. Die Zweite Natur ist nicht abgeschlossen, sondern
zeichnet sich aufgrund der Vermittlung ihrer zeitlichen Momente durch ei-
ne grundlegende Offenheit aus. Dies lisst sich an Verstehen als der aktiven

95  Heidegger, Suz, 236.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

179


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Freiheit der Kritik

Dimension von Weltbezug und Entwurf als der autonomen Dimension von
Subjektivitit riickbinden. Freiheit als Selbstbestimmung realisiert sich in der
Offenheit der Einheit von Geworfenheit und Entwurf. Der zukunftsbezogene
Ausstand bedingt diese Offenheit. Offen ist die Einheit in Bezug auf den Mog-
lichkeitscharakter von Dasein innerhalb von dessen praktischem Selbstver-
stindnis. Dabei handelt es sich um existenzielle Mdglichkeiten. Wir hatten dies
im vorangegangenen Teil der Arbeit als Negation der Negation beschrieben.
Existenzielle Moglichkeiten sind an die Unbestimmtheit der Zukunft gebun-
den.*® Der Bezug auf Moglichkeiten als eine zukiinftig mégliche Wirklichkeit
setzt eine Negation der bestimmenden Normen der gegenwartigen Wirklich-
keit im Hinblick auf die Unbestimmtheit der Zukunft voraus. Abstrahiert wird
dabei nicht nur von den Bestimmungen des Kontextes einer Situation, son-
dern auch von den Bestimmungen des Selbstverstindnisses des Subjekts. Im
Gesamtbild bleibt der Prozess nicht bei einer unbestimmten Negation ste-
hen, sondern im Gesamtbild ist diese Negation gleichzeitig eine bestimmte
Negation, die in der Zukunft durch Riickbezug auf die bestimmte Vergan-
genheit bestimmt wird. Bestimmtheit und Unbestimmtheit der Ekstasen der
Zeitlichkeit sind dabei ineinander verschrinkt.

Existenzielle Moglichkeiten sind nur bedeutsam, wenn sie >jemeinig<
sind, das heifdt durch Verstehen und Entwurf angeeignet werden konnen:
»Das Verstehen ist, als Entwerfen, die Seinsart des Daseins, in der es seine
Moglichkeiten als Moglichkeiten ist.«*” Der Moglichkeitscharakter von Dasein
beschreibt keine logische Méglichkeit,”® die wirklich werden kann, sondern
eine existenzielle Moglichkeit in Bezug auf die Offenheit des Selbstverstind-
nisses (respektive der Weltverstindnisse) von Dasein. »Das Moglichsein, das
je das Dasein existenzial ist, unterscheidet sich ebensosehr von der leeren,

96  »[N]un fallt auch die Notigung weg, Freiheit (iberhaupt noch als Kausalitat zu inter-
pretieren: Das Seiende in seiner Offenheit, fir das man im Dasein aufgeschlossen ist,
14t sich nicht als die Ursache einer Wirkung denken, denn Ursache kénnte es nur als
Wirkliches sein; es ist aber das Mogliche im Sinne des Entdeckbaren« (Figal 1988,110).

97  Heidegger, SuZ, 145.

98  Dadurch unterscheidet sich der Moglichkeitsbegriff vom Begriff der »Potentialitit,
der in der zeitgendssischen analytischen Philosophie Moglichkeiten von Cegenstan-
den beschreibt. Diese Moglichkeiten werden dabei aus Perspektive einer vor-kriti-
schen (vor-kantischen, aristotelischen) Metaphysik den Gegenstanden zugeschrieben,
ohne ein verstehendes Subjekt dieser Gegenstinde im Blick zu haben (vgl. Vetter
2015). Tugendhat verdeutlicht diesen Moglichkeitsbegriff bei Heidegger aus sprach-
analytischer Perspektive, indem er zwischen erstpersonalen und drittpersonalen Aus-
sagen unterscheidet (vgl. Tugendhat 1979, 214f.).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

logischen Moglichkeit wie von der Kontingenz eines Vorhandenen, sofern
mit diesem das und jenes >passieren< kann.«*” Die Offenheit des Selbstver-
stindnisses ist in Bezug auf die unbestimmte Zukunft noch nicht wirklich
(im Unterschied zu den Normen der Vergangenheit). Weitergehend besteht
die Offenheit durch die Unbestimmtheit der Zukunft gerade darin, dass
keine einzelne bestimmte Norm notwendigerweise angeeignet werden muss.
Aneignung von Moglichkeiten ist keine Kontingenz, wie Heidegger im obigen
Zitat schreibt, sondern ein reflexiver Prozess. Die Bewegung des Ausstandes
in eine unbestimmte Zukunft hilt den Moglichkeitscharakter von Dasein
offen. Dasein ist durch den Entwurf hindurch in seinen Méglichkeiten nicht
festgelegt, sondern selbstbestimmt. Diese Offenheit in eine unbestimmte Zu-
kunft hinein bedingt unsere Freiheit als Selbstbestimmung. Im Unterschied
zu logischen Moglichkeiten sind Widerspriiche innerhalb solcher existenzi-
ellen Moglichkeiten und in den Beziehungen zwischen diesen existenziellen
Moglichkeiten nicht ausgeschlossen. Solche Widerspriiche zeigen sich als
praktische Selbstmissverstindnisse in unseren Praktiken und unserem
Selbstverstandnis zugleich. Im Fall des praktischen Selbstmissverstindnis-
ses verstehen wir uns innerhalb unserer Freiheit falsch. Selbstbestimmung
scheitert in diesem Fall. Wir hatten am Beispiel der Geschichte von Antigone
gesehen, was das heifdt. Dem eigenen Anspruch nach stehen menschliche
und gottliche Ordnungen jeweils ausschlieflich fur sich selbst. Doch wie
wir gesehen haben, besteht ein ko-konstitutives Abhingigkeitsverhailtnis
zwischen Familie und Staat. Diesem Abhingigkeitsverhiltnis werden die
Ordnungen in ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht. Zugleich bedeutet das
fiur das Selbstverstindnis von Antigone, dass sie ebenfalls im Widerspruch
mit sich selbst steht. Innerhalb dieses praktischen Selbstmissverstindnis-
ses glaubt Antigone sich fiir eine und nur fir eine der beiden Ordnungen
entscheiden zu konnen. Doch insoweit sich Antigone entweder an Familie
oder Staat bindet beziehungsweise schon immer gebunden ist, ist sie auch
an die jeweils andere Ordnung gebunden. Auch wenn sie das zunichst nicht
sieht, widerspricht sich Antigone aufgrund des ko-konstitutiven Abhin-
gigkeitsverhiltnisses der beiden Ordnungen zueinander notwendigerweise
selbst, wenn sie glaubt, sich in der Handlung der Beerdigung des Bruders
nur fir eine Ordnung entscheiden zu kénnen. Antigone versteht sich in ihrer
existenziellen Moglichkeit als nur durch das Gesetz der Familie bedingt und
unterliegt damit einem praktischem Selbstmissverstindnis. Wieder aus der

99  Heidegger, Suz, 143.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

181


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Freiheit der Kritik

Perspektive der Genese betrachtet ist es fir Antigone zunichst unmoglich,
dieses Selbstmissverstindnis explizit-reflexiv zu thematisieren. Wir hatten
dies mit dem tragischen Ausgang der Kollision zwischen ihr und Kreon in
Verbindung gebracht. Aus Perspektive des Gesamtbildes, in dem wir uns in
unseren modernen Praktiken befinden, ist die Méglichkeit des praktischen
Selbstmissverstindnisses aufgehoben. Dass das Moment des Widerspruchs
als Moglichkeit des praktischen Selbstmissverstindnisses aufgehoben ist,
heifdt, dass praktische Selbstmissverstindnisse als Gefahr des Scheiterns in-
nerhalb unserer Freiheit auftreten kénnen. Gleichzeitig steht das praktische
Selbstmissverstindnis im Gesamtbild in einem Aufhebungszusammenhang
mit dem Moment der Reflexivitit. Das heifdt: Fiir uns ist es prinzipiell
moglich, praktische Selbstmissverstindnisse explizit zu machen und dahin-
gehend an diesen Missverstindnissen und der Realisierung unserer Freiheit
zu arbeiten.

5.2.3. Rekapitulation und Ausblick

Die offene Einheit von befindlicher Geworfenheit und verstehendem Entwurf
und damit die Offenheit der Zweiten Natur griinden in der Zeitlichkeit der
Sorge. Die Vermittlung der Momente in ihrer Gleichurspriinglichkeit wird
durch einen zeitlichen Zusammenhang expliziert. Aktive und passive Dimen-
sionen des menschlichen Weltbezugs und gleichsam autonome und hetero-
nome Momente menschlicher Subjektivitit sind zusammen in einer zeitli-
chen Bewegung begriffen. Diese zeitliche Bewegung ist ein Moment unse-
rer Zweiten Natur. Aufgrund dieser zeitlichen Bewegung ist die Zweite Natur
grundlegend offen. Heidegger beantwortet die Frage nach Freiheit als Selbst-
bestimmung durch die offene Einheit der Zweiten Natur und mit Rekurs auf
ein sich wechselseitig bedingendes Zusammenspiel von Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft. Die Bewegung des zukunftsbezogenen Ausstandes ist
offen, aber material und endlich. Offen ist der Ausstand, indem ein Bezug zu
einer (innerhalb der existenziellen Moglichkeiten einer historisch-kulturellen
Praxis) unbestimmten Zukunft besteht. Dieser Zukunftsbezug als Worumwil-
len von Dasein im reflexiven Selbstverstindnis realisiert Bedeutsamkeit der
Normen der Praxis. Offenheit als der zeitliche Bezug in eine unbestimmte Zu-
kunft bedingt unsere Freiheit innerhalb der bindenden Aneignung von Nor-
men und damit die Realisierung von Bedeutsamkeit dieser Normen. Material
ist der Ausstand, indem die Moglichkeit von Bedeutsamkeit an die vorgingi-
gen und verkorperten Normen einer historisch-kulturellen Praxis gebunden

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

ist. Der offene und materiale Ausstand erméglicht die bindende Aneignung
von Normen auf eine Zukunft hin und damit die Realisierung von Bedeut-
samkeit dieser Normen. Es ist Zeitlichkeit, welche die Bewegung zwischen
Entwurf und dessen Stillstand aufrechterhilt. Zeitlichkeit spannt die Sorge
des Subjekts zwischen Geworfenheit (in die vorgingigen Normen einer histo-
risch-kulturellen Praxis), Entwurf (als prospektiver Aneignung von und damit
Bindung an diese Normen) und dessen Stillstand auf. Die durch den Ausstand
mogliche und bindende Aneignung realisiert Bedeutsambkeit der vorgingigen
Normen.

Die Zeitlichkeit der Zweiten Natur erweitert unsere Antwort auf das >Kan-
tische Paradox«. Wir hatten in sozialphilosophischer Hinsicht bisher von An-
eignung als prospektiver Bindung an vorgingige Normen einer intersubjekti-
ven Praxis gesprochen. Die implizite zeitliche Dimension dieser Formulie-
rung kénnen wir mit den existenzphilosophischen Uberlegungen zum Zu-
sammenhang zwischen reflexivem Selbstverstindnis und Zeitlichkeit nun ex-
plizit machen. Einerseits sind die Normen des Selbstverstindnisses der Zwei-
ten Natur durch die Bestimmtheit der Vergangenheit vermittelt. Daher ist
unser Selbstverstindnis nicht willkiirlich, aber es droht der Einwand blo-
Ber Fremdbestimmung. Andererseits ist das Selbstverstindnis durch refle-
xive Aneignung existenzieller Méglichkeiten auf eine unbestimmte Zukunft
hin selbstbestimmt. Indem sich im Begrift der Zeitlichkeit die Bestimmtheit
der Vergangenheit und die Unbestimmtheit der Zukunft wechselseitig be-
dingen, sind Fremd- und Selbstbestimmung ebenso wechselseitig vermittelt.
Dass das Selbstverstindnis der Zweiten Natur nicht durch eine duflere Au-
toritit fremdbestimmt ist, sondern innerhalb reflexiver Aneignung imma-
nent-kritisch selbstbestimmt werden kann, ist an die Unbestimmtheit der
Zukunft gebunden. Auch der Begriff immanenter Kritik unterliegt der Zeit-
lichkeit der Zweiten Natur. Einerseits ist immanente Kritik nur in Bezug auf
eine bestimmte Vergangenheit und das heif3t retrospektiv moglich. Anderer-
seits bezieht sich immanente Kritik gleichzeitig auf die Unbestimmtheit der
Zukunft. Durch die Unbestimmtheit der Zukunft als zeitlichen Ausstand ist
das Selbstverstindnis der Zweiten Natur offen und unterliegt der Méglichkeit
einer immanent-kritischen Auseinandersetzung.

Das Ziel dieses Teils der Arbeit ist mit dieser erweiterten Antwort auf das
»Kantische Paradox« erster Stufe aber noch nicht vollstindig erreicht. Am En-
de des zweiten Teils dieser Arbeit waren wir dem Einwand ausgesetzt, dass
sich durch die Fille von blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit das »Kan-
tische Paradox<auf Ebene des Maf3stabes der Unterscheidung von realisierter

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

183


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Freiheit der Kritik

Selbstbestimmung und Scheitern dieser Selbstbestimmung wiederholt. Der
erarbeitete Zusammenhang von reflexivem Selbstverstindnis und Zeitlichkeit
ermoglicht es uns, im Folgenden auf diesen Einwand des >Kantischen Para-
doxes« zweiter Stufe einzugehen. In den Fillen von blinder Gewohnheit und
leerer Reflexivitit scheitert reflexive Aneignung als prospektive Bindung an
vorgingige Normen. Endlich ist der zeitliche Ausstand daher insofern, als die
Realisierung von Selbstbestimmung scheitern kann, wenn die Bewegung der
Offenheit des Ausstandes entweder stillsteht oder die Reibung zur Materiali-
tit der historisch-kulturellen Praxis verliert. Im Fall des Stillstandes handelt
es sich um das Scheitern innerhalb unserer Freiheit, das wir als blinde Ge-
wohnheit besprochen haben. Im Fall des Verlusts von Reibung handelt es sich
um leere Reflexivitit. In der Perspektive des Zusammenhangs zwischen Re-
flexivitit und Zeitlichkeit werden sich beide Fille im Folgenden als ein und
derselbe Fall herausstellen. Es wird sich daran anschliefRend zeigen, dass auf
Ebene des reflexiven Selbstverstindnisses der Mafistab fiir diesen Fall des
Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung die Freiheit der Kritik selbst
ist. Damit konnen wir den obigen Einwand entkriften.

b.2.4. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik - Ill

Leere Reflexivitit bedeutet einen Exzess von Freiheit, in dem die Bewegung
der Freiheit ihre Reibung mit den Normen der intersubjektiven Praxis ver-
liert. Blinde Gewohnheit bedeutet eine Verdeckung von Freiheit und daher
einen Stillstand der Bewegung dieser Freiheit. Wir wollen diese beiden Fil-
le des praktischen Selbstmissverstindnisses vor dem Hintergrund des zeit-
lichen Zusammenhangs der Zweiten Natur erneut betrachten. Wir werden
in einem ersten Schritt unser Verstindnis von blinder Gewohnheit und lee-
rer Reflexivitit getrennt voneinander auf den Begriff von Zeitlichkeit hin er-
weitern. Dazu fithren wir in beiden Fillen in analytischer Abstraktion eine
Unterscheidung zwischen einem positiv-konstitutiven und einem negativ-exis-
tenziellen Modus ein. Der positive Modus ist konstitutiv fiir das Gelingen der
Praktiken innerhalb der Zweiten Natur. Im negativen Modus tritt ein prak-
tischen Selbstmissverstindnis auf, das deshalb eine existenzielle Gefahr dar-
stellt, weil wir innerhalb der Freiheit der Kritik in diesem Fall scheitern.

Der Zusammenhang zwischen Zeitlichkeit und Reflexivitit wird uns in ei-
nem nichsten Schritt auf einen dialektischen Zusammenhang zwischen blin-
der Gewohnheit und leerer Reflexivitit hinweisen. Beides wird sich als ein
und derselbe Fall herausstellen, nimlich als Selbstmissverstindnis praktischer

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Reflexivitit. In dieser Perspektive werden wir den Einwand des >Kantischen
Paradoxes« zweiter Stufe als unbegriindet herausstellen.

5.2.4.1. Blinde Gewohnheit

Aus der existenzphilosophischen Perspektive der Zeitlichkeit kénnen wir sa-
gen, dass der Grund fiir blinde Gewohnheit eine Verdeckung der Offenheit
des zukunftsbezogenen Ausstandes ist. Im Gesamtbild tritt Gewohnheit ver-
mittelt durch Reflexivitit in einem positiv-konstitutiven Modus auf, kann
sich aber auch in einem negativ-existenziellen Modus als Verdeckung der
zukunftsbezogenen Offenheit realisieren. Im positiv-konstitutiven Modus ist
Gewohnheit konstitutiv fiir das Funktionieren unserer Praktiken. Im nega-
tiv-existenziellen Modus duflert sich dies als Gefahr blinder Gewohnheit. Da-
bei scheitern wir innerhalb unserer Freiheit als Selbstbestimmung. Gewohn-
heit im positiv-konstitutiven Modus beschreibt Heidegger als Verfallen an das
Man: »Dasein ist zunichst und zumeist bei der besorgten >Welt«. Dieses Auf-
gehen bei ... hat meist den Charakter des Verlorenseins in die Offentlichkeit
des Man. Das Dasein ist von ihm selbst als eigentlichem Selbstseinkonnen zu-
nichst immer schon abgefallen und an die >Welt« verfallen.«**° Im Gesamtbild
folgen wir den Normen unserer Praxis zwar gewohnheitsmifiig, aber gleich-
zeitig vermittelt durch das Moment impliziter Reflexivitit. Im Gesamtbild
moderner Praktiken ist die Offenheit unseres Selbst- und Weltbezugs dahin-
gehend nicht verdeckt, dass die Praxiszusammenhinge, in denen wir stehen,
zwar als Gewohnheiten ablaufen, diese Gewohnheiten aber implizit-reflexiv
sind. Das Verfallen ist eine ontologische Struktur von Dasein selbst, die eine
positiv-konstitutive Funktion unserer Zweiten Natur darstellt. Fiir das Funk-
tionieren unserer Praxiszusammenhinge ist diese Bewegung des Verfallens
an die 6ffentlichen Gewohnheiten der Lebensform unerlisslich. Damit die
Praxis im Alltdglichen funktioniert, ist es einerseits nicht moglich, die Nor-
men der Praxis willkiirlich in Frage zu stellen. Das Moment der Gewohnbheit
steht im Gesamtbild andererseits aber in einem Aufhebungszusammenhang
mit dem Moment impliziter Reflexivitit. Das heif3t, im positiv-konstitutiven
Modus ist es prinzipiell méglich, reflexiven Bezug auf die gewohnheitsmi-
Rigen Normen zu nehmen und diese Normen gegebenenfalls zu kritisieren.
Bei Heidegger spielen schon in der Wortwahl »Verfallen« kulturkritische Ten-
denzen sicherlich eine Rolle, dennoch ist auch in Sein und Zeit das Verfallen
an das Man auf ontologischer Ebene des Daseins ein positiv-konstitutives

100 Heidegger, Suz, 175.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

185


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Freiheit der Kritik

Moment des Selbst- und Weltbezugs und insoweit unproblematisch.’® Der
Bezug auf die Normen des Man ist konstitutiv fiir Selbstbestimmung.’** Hei-
degger unterscheidet nicht zwischen positiv-konstitutivem und negativ-exis-
tenziellem Modus. Wir haben diese Unterscheidung in analytischer Abstrak-
tion eingefithrt, um auf die Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit
als Selbstbestimmung im Fall des praktischen Selbstmissverstindnisses hin-
zuweisen. Es besteht die Gefahr, dass der positiv-konstitutive Modus in den
negativ-existenziellen Modus umschligt. Der Ubergang vom positiv-konsti-
tutiven Modus der Offenheit durch die implizit-reflexiven Gewohnheiten des
Man hin zur negativ-existenziellen Verdeckung ist flieRend. Dieser zweite
Modus bedeutet eine Verdeckung der Offenheit. In diesem Fall wird das Mo-
ment der Reflexivitit und damit der Moglichkeit zur Kritik an den Normen
der Praxis verstellt. Im dabei vorliegenden praktischen Selbstmissverstindnis
scheint es so, als wiren die Normen der Praxis festlegende Regeln ohne alter-
native Moglichkeiten. In diesem scheinbar fremdbestimmten Vollzug schei-
tert selbstbestimmter Welt- und Selbstbezug. Es kommt in diesem Modus
zu einer Verdeckung der zukunftsbezogenen Offenheit, da die Ekstasen der
Zeitlichkeit in einem Missverhltnis stehen. Im Fall blinder Gewohnheit wird
die Unbestimmtheit der Zukunft durch die Bestimmtheit der Gewesenheit
verdringt und die offene Bewegung des Ausstandes stillgestellt. Es besteht
eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf im reflexiven Selbstver-
stindnis, indem die vorgingigen Normen nicht auf eine unbestimmte Zukunft
hin angeeignet werden (kdnnen). Es verdeutlicht sich hier die systematische
Stellung der Zukunft in Bezug auf die Offenheit der Zweiten Natur. Im Fall
blinder Gewohnheit wird diese zukunftsbezogene Offenheit verdeckt und wir
scheitern innerhalb unserer Freiheit.”® Insofern es sich um ein praktisches

101 »Die existenzial-ontologische Interpretation macht daher auch keine ontische Aussa-
ge iiber die»>Verderbnis der menschlichen Natur, nicht weil die nétigen Beweismittel
fehlen, sondern weil ihre Problematik vor jeder Aussage tiber Verderbnis und Unver-
dorbenheit liegt. Das Verfallen ist ein ontologischer Bewegungsbegriff« (Heidegger,
SuZ, 179f.). »Allein bei dergleichen Phanomenen mufd die Untersuchung sich hiiten,
die ontisch-existenzielle Charakteristik mit der ontologisch-existenzialen Interpreta-
tion zusammenzuwerfen, bzw. die injener liegenden positiven phdnomenalen Grund-
lagen fir diese zu ibersehen« (Heidegger, SuZ, 184).

102 Auch Figal sieht das: »So gesehen ist die Selbstverstiandlichkeit [der Normen des Man],
in der man im Dasein seine Bestimmtheit hat, eine Erscheinung von Freiheit« (Figal
1988, 78, Einfligung A.B.).

103 InseinerUntersuchung Negative Theologie der Zeit verdeutlicht Theunissen das, was wir
blinde Cewohnheit nennen, im psychopathologischen Fall als Zwangssymptom: »Der

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Selbstmissverstindnis handelt, verstehen wir dabei uns selbst falsch, und in-
dem wir uns falsch verstehen, scheitern wir innerhalb unserer Selbstbestim-
mung.

5.2.42. Leere Reflexivitat

Nun beschreibt Heidegger auch eine dem Verfallen in das Man entgegenge-
setzte Bewegung, namlich das Vorlaufen in den Tod. Lesen wir diese Bewe-
gung kritisch auch gegen Heidegger selbst, klirt sie uns iiber die Gefahr lee-
rer Reflexivitit auf. Das Vorlaufen in den Tod ist verkniipft mit dem, was
Heidegger Eigentlichkeit nennt: »Weil es aber in das Man verloren ist, mufd es
sich zuvor finden. Um sich iiberhaupt zu finden, muf} es ihm selbst in seiner
moglichen Eigentlichkeit >gezeigt« werden.«*** Eigentlichkeit steht systema-
tisch an der Stelle, die wir Reflexivitit der Zweiten Natur genannt haben. Das
Vorlaufen in den Tod hat diese Eigentlichkeit zum Ziel.™ Im Modus der Ei-
gentlichkeit wird — Heidegger zufolge — Freiheit realisiert:

»Das Vorlaufen enthiillt dem Dasein die Verlorenheit in das Man-selbst
und bringt es vor die Moglichkeit, auf die besorgende Fiirsorge primar
ungestiitzt, es selbst zu sein, selbst aber in der leidenschaftlichen, von den
Illusionen des Man geldsten, faktischen, ihrer selbst gewissen und sich
ingstendenFreiheitzumTod e«

Wihrend das Verfallen ans Man die konstitutive Abhingigkeit von den vor-
gingigen Normen der historisch-kulturellen Praxis beschreibt, steht das Vor-
laufen in den Tod fiir eine Freiheit als Unabhingigkeit von diesen Normen.

Zwangskranke stellt also die stindige Wiederkehr des Gleichen nicht nur vor; er voll-
streckt sie an sich selbst. [...] In der psychiatrischen Forschung herrscht Einigkeit dar-
liber, daR schizophrene Zeiterfahrung vornehmlich durch eine Vermischung von Ge-
genwart, Zukunft und Vergangenheit gekennzeichnet ist. Die Vermischung enthillt
sich aber, schaut man naher hin, als Subsumtion der Gegenwart und Zukunft unter die
Vergangenheit. Sie besteht zundchst darin, dafd Vergangenheit auf Zukunft iilbergreift.
Mit dem Ubergriff verschlieft sich der Zukunftshorizont« (Theunissen 1991, 51f.). Als
empirischen Beleg fithrt Theunissen eine Vielzahl von Aussagen Betroffener an.

104 Heidegger, SuZ, 268.

105 Beziehungsweise ist das Ziel dabei die sogenannte Entschlossenheit, die man auch als
Selbstbestimmung bezeichnen kann: »In diesem Phanomen aber liegt das gesuchte
existenzielle Wiahlen der Wahl eines Selbstseins, das wir, seiner existenzialen Struktur
entsprechend, die Entschlossenheit nennen« (Heidegger, SuZ, 270).

106 Heidegger, SuZ, 266.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

187


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Freiheit der Kritik

Hier zeigt sich eine problematische Spannung innerhalb von Heideggers sys-
tematischen Uberlegungen. Einerseits sind die Normen der Praxis ein kon-
stitutives Moment der Zweiten Natur. In unserem (selbstbestimmten) Selbst-
und Weltbezug sind wir innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Pra-
xis an diese Normen gebunden. Andererseits — und das ist verbunden mit
Heideggers kulturkritischen Tendenzen — scheint sich fiir Heidegger Freiheit
nicht im Verfallen ans Man realisieren zu kénnen. In konstitutiver Abhin-
gigkeit von den vorgingigen Normen (Heidegger redet in Bezug darauf auch
von Uneigentlichkeit) kann sich Freiheit nicht realisieren.'”” Fremdbestim-
mung und Selbstbestimmung sind hierbei nicht in Vermittlung, sondern als
Gegensitze gedacht. Notwendig fiir die Realisierung von Freiheit ist der Mo-
dus der Eigentlichkeit. Da Heidegger davon ausgeht, dass sich Freiheit nicht
in Abhingigkeit von den Normen der Praxis realisieren kann, steht Eigent-
lichkeit und damit verbunden das Moment von Reflexivitit fiir einen Ausstieg
aus den Normen der Praxis. Diesen Ausstieg aus der intersubjektiven Praxis
beschreibt Heidegger als notwendige Vereinzelung innerhalb der Bewegung
des Vorlaufens in den Tod:

»Dieim Vorlaufen verstandene Unbeziiglichkeit des Todes vereinzelt das Da-
sein auf es selbst. Diese Vereinzelung ist eine Weise des Erschliefens des
>Dac fiir die Existenz. Sie macht offenbar, dafd alles Sein bei dem Besorgten
und jedes Mitsein mit Anderen versagt, wenn es um das eigenste Seinkon-
nen geht. Dasein kann nur dann eigentlich es selbst sein, wenn es sich von ihm

selbst her dazu erméglicht.«°®

Selbstbestimmung als Ausstieg aus den Normen der Praxis bedeutet jedoch
bloRe Willkiir.'*® Wird Selbstbestimmung so verstanden, fallen wir ins >Kanti-
sche Paradox« zuriick, da wir den systematischen Punkt der Ko-Konstitution
von Subjekt und Praxis aufgeben. Vor dem Hintergrund der konstitutiven
Gebundenheit an die vorgingigen Normen darf Heidegger nicht mehr be-
haupten, dass es ein eigenstes Seinkénnen von Dasein von ihm selbst her gibt.
Auch in der Wortwahl (Vorlaufen in den Tod) schwingt diese Unmoglichkeit

107 »Dem Man dagegen ist die Situation wesenhaft verschlossen. Es kennt nur die>allge-
meine Lages, verliert sich an die niachsten >Celegenheiten< und bestreitet das Dasein
aus der Verrechnung der>Zufilles, die es, sie verkennend, fir die eigene Leistung hilt
und ausgibt« (Heidegger, SuZ, 300).

108 Heidegger, SuZ, 263.

109 Schiirmann argumentiert fir die Produktivitat solcher Willkir (vgl. Schiirmann 1987,
Kapitel 9).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

der Unabhingigkeit von den Normen der Praxis mit. Heidegger ist hier am-
bivalent."® Indem er nichtsdestotrotz den Modus der Eigentlichkeit als Ver-
einzelung und Unabhingigkeit von den Normen der Praxis bestimmt, liuft er
Gefahr, sich selbst zu widersprechen. Von Interesse fiir uns ist dieser Punkt,
weil er die Gefahr leerer Reflexivitit aufzeigt. Wir wollen dazu und zur Auf-
hebung der problematischen Spannung innerhalb von Heideggers systemati-
schen Uberlegungen die Unterscheidung zwischen einem positiv-konstituti-
ven und einem negativ-existenziellen Modus auch in Bezug auf die Bewegung
des Vorlaufens in den Tod einfithren. Im positiv-konstitutiven Modus handelt
es sich dabei um das Moment reflexiver Aneignung. Im negativ-existenziellen
Modus handelt es sich um die Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Frei-
heit als leerer Reflexivitit. Als reflexive Aneignung verstanden, bedeutet Ei-
gentlichkeit nicht eine Unabhingigkeit von den Normen der Praxis, sondern
ein anderes Verhiltnis innerhalb der Gebundenheit an diese Normen."™ An-

110 In Sein und Zeit gibt es auch gegenlaufige Tendenzen der Spannung zwischen Verein-
zelung und Aneignung beziehungsweise intersubjektiver Firsorge: »Diese Fiirsorge,
die wesentlich die eigentliche Sorge —das heifdt die Existenz des Anderen betrifft und
nicht ein Was, das er besorgt, verhilft dem Anderen dazu, in seiner Sorge sich durch-
sichtig und fiir sie frei zu werden« (Heidegger, SuZ, 122). Aus dieser Perspektive hat die
Vereinzelung gerade die Filrsoge fiir Andere zum Ziel: » Die Entschlossenheit bringt das
Selbst gerade in das jeweilige besorgende Sein bei Zuhandenem und stofit es in das
firsorgende Mitsein mit den Anderen. Aus dem Worumwillen des selbstgewihlten
Seinkénnens gibt sich das entschlossene Dasein frei fiir seine Welt. Die Entschlossen-
heit zu sich selbst bringt das Dasein erst in die Moglichkeit, die mitseienden Anderen
»seinczu lassen in ihrem eigensten Seinkénnen und dieses in der vorspringend-befrei-
enden Flrsorge mitzuerschliefien. Das entschlossene Dasein kann zum>Gewissen<der
Anderen werden. Aus dem eigentlichen Selbstsein der Entschlossenheit entspringt al-
lererst das eigentliche Miteinander, nicht aber aus den zweideutigen und eifersiichti-
gen Verabredungen und den redseligen Verbriiderungen im Man und dem, was man
unternehmen will« (Heidegger, Suz, 298). Dennoch ist es so, dass der Fiirsorge fiir an-
dere die Vereinzelung vorausgehen muss; vgl. wie bereits zitiert: Heidegger, Suz, 263.

111 Esgibtauch bei Heidegger selbst Tendenzen, Eigentlichkeit als reflexive Aneignung zu
verstehen, durch welche sich das Verhiltnis zwischen Subjekt und Praxis dndert. Die-
ser Vorgang findet durch eine Verschiebung innerhalb der Ekstasen der Zeitlichkeit
statt und bedeutet keinen Ausstieg aus den Normen der Praxis (dem Man): »Ubernah-
me der Geworfenheit aber bedeutet, das Dasein in dem, wie es je schon war, eigentlich
sein. Die Ubernahme der Geworfenheit ist aber nur so moglich, daR das zukiinftige
Dasein sein eigenstes >wie es je schon wars, das heifst sein >Gewesens, sein kann. Nur
sofern Dasein Uberhaupt ist als ich bin-gewesen, kann es zukiinftig auf sich selbst so
zukommen, dafd es zuriick-kommt. Eigentlich zukinftig ist das Dasein eigentlich ge-
wesen. Das Vorlaufen in die dufierste und eigenste Moglichkeit ist das verstehende

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

189


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Freiheit der Kritik

eignung als Bindung an intersubjektive Normen ist aufgrund der Reflexivitit
des Vorgangs nicht mit der Unmittelbarkeit Antigones gleichzusetzen, son-
dern ist aufgrund der Vermittlung, die dabei stattfindet, eine Moglichkeitsbe-
dingung fiir eine selbstbestimmte Stellung des Subjekts im intersubjektiven
Zusammenhang. Eigentlichkeit verstanden als reflexive Aneignung bedeutet
demnach einen Gewinn™ an Selbstbestimmung im Rahmen der historisch-
kulturellen Praxis. Durch reflexive Aneignung kann einerseits zwischen be-
stimmten Normen unter- und entschieden werden™ und andererseits dndert
sich das Verhiltnis des Subjekts zu sich selbst und zu diesen Normen der Pra-
xis. Die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis wird in diesem Vorgang an-
erkannt. Die vorgingigen Normen werden aktiv vollzogen und somit im Voll-
zug konstituiert. Durch diese aktive Teilhabe an der intersubjektiven Praxis
gewinnt die Einzelne Selbstbestimmtheit in der Auseinandersetzung mit An-
deren und der Welt innerhalb der intersubjektiven Praxis. Reflexive Aneig-
nung lisst sich durch den Zusammenhang der Ekstasen der Zeitlichkeit als
eine Wiederholung der Vergangenheit in Bezug auf eine unbestimmte Zu-
kunft verstehen."™ Auch Heidegger schreibt diesbeziiglich: »Das eigentliche

Zuriickkommen auf das eigenste Gewesen. Dasein kann nur eigentlich gewesen sein,
sofern es zukinftig ist. Die Gewesenheit entspringt in gewisser Weise der Zukunft«
(Heidegger, Suz, 325f.). Als reflexive Aneignung bedeutet Eigentlichkeit keinen Aus-
stieg aus der Praxis, sondern ein anderer Verhaltnis zu den Normen der Praxis: »Das ei-
gentliche Selbstsein beruht nicht auf einem vom Man abgelésten Ausnahmezustand des
Subjekts, sondern ist eine existenzielle Modifikation des Man als eines wesenhaften Existen-
zials« (Heidegger, SuZ, 130). In jedem Fall widerspricht Heidegger aber einer Vermitt-
lung von Gewohnheit und Reflexivitit im Gesamtbild, und selbst wenn Eigentlichkeit
eine Modifikation des Man ist, so ist sie doch ein ausgezeichneter Zustand, der nicht
alltiaglich sein kann.

112 Im Gesamtbild als Prozess der Vermittlung zwischen Selbstbestimmung und Fremd-
bestimmung ldsst sich nicht sinnvoll von Selbstbestimmung beziehungsweise Fremd-
bestimmung als solcher sprechen. Vielmehr handelt es sich um ein Verhiltnis von
beidem, das mehr oder weniger selbstbestimmt sein kann (vgl. dazu auch Tugendhat
1979, Vorlesung 10).

113 In Hegels Terminologie handelt es sich hierbei nicht um eine unbestimmte Negation,
sondern um eine bestimmte Negation (die die Negation der Negation einschlief3t).

114  In Bezug auf unsere Auseinandersetzung mit Hegel ldsst sich sagen: Der Bildungs-
prozess beschreibt eine Neuaneignung in Folge einer Distanzierung. Bildung ist dabei
sowohl phylogenetisch auf eine historische Epoche als auch ontogentisch auf einen
individuellen Lernprozess bezogen. Der Entfremdungs- und Aneignungsprozess ist ei-
ner, der sowohl sozial-geschichtlich stattgefunden hat als auch integraler Bestandteil
des Lebens einer Einzelnen in einer sozialen Gemeinschaft ist. So ist auch die Genese,

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Gewesen-sein nennen wir die Wiederholung.«* Das Bild ist damit nicht mehr
das von einem willkiirlichen Anfang einer Norm, sondern von einer Wieder-
holung der vorgingigen Norm."¢

Der Gewinn an Selbstbestimmung lisst sich mit einer Haltung der Ver-
antwortung in Verbindung bringen. Reflexive Aneignung als aktive Teilhabe
an der Praxis bedeutet nicht nur einen Gewinn an Selbstbestimmung inner-
halb der Praxis, sondern als gleichzeitiger Ausdruck dessen auch eine verant-
wortliche Haltung gegeniiber dieser Praxis."” Auch hier ist das Beispiel par-
tizipativer Demokratie paradigmatisch. Reflexive Aneignung als aktive Teil-
habe an der demokratischen Praxis geht einher mit der Ubernahme einer
situativ-teilhabenden Verantwortung fiir das Gelingen dieser Praxis.

Reflexive Aneignung kann im negativ-existenziellen Modus in leere Refle-
xivitit umschlagen. Im dabei vorliegenden praktischen Selbstmissverstind-
nis scheint es so, als wire Unabhingigkeit von den Normen der Praxis mog-
lich. Es scheint, als wire Selbstbestimmung ohne Vermittlung durch Fremd-
bestimmung méglich. Dies lisst sich auf Heideggers Ambivalenz in Bezug auf
den Ausstieg aus der intersubjektiven Praxis als Vereinzelung beziehen. In der
vereinzelnden Unabhingigkeit von den Normen der Praxis geht jegliche nor-
mative Orientierung verloren, denn diese Orientierung ist an die Normen der
Praxis gebunden. Selbstbestimmung als vereinzelnde Unabhingigkeit bedeu-
tet blofde Willkiir. Die Bewegung des Ausstandes verliert dabei die Reibung,
da auch hier die Ekstasen der Zeitlichkeit in einem Missverhiltnis stehen.
Im Fall leerer Reflexivitit wird die Bestimmtheit der Gewesenheit durch die
Unbestimmtheit der Zukunft aus dem Gesamtbild verdringt und die Bewe-
gung des Ausstandes verliert die Reibung mit der Materialitit der vorgingi-
gen Normen. Es besteht eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Ent-
wurf im reflexiven Selbstverstindnis, indem die vorgingigen Normen der be-

die wir mit Hegel gezeichnet haben, ein Prozess der Wiedererinnerung unseres mo-
dernen Selbstverstindnisses, den wirimmer wieder durchlaufen miissen.

115 Heidegger, SuZ, 339. Figal meint diesbeziglich: »Wiederholung« konnte der Schliis-
selbegriff zu Heideggers philosophischem Projekt sein« (Figal 1988, 279). Wir werden
im vierten Teil dieser Arbeit am Beispiel der Psychoanalyse als Selbstverstindigungs-
praxis darauf zuriickkommen.

116  Aufgrund der Wiederholung ist diejenige Seite des >Kantischen Paradoxess, die bloRe
Willkir bedeutet, keine Gefahr. Dass Wiederholung nicht immergleiche Wiederho-
lung ist, was der zweiten Seite des >Kantischen Paradoxes<entspricht, wird durch den
Begriff immanenter Kritik gesichert.

117 Vgl. Luckner 2007.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

191


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Freiheit der Kritik

stimmten Gewesenheit nicht angeeignet werden (kdnnen). Aufgrund der Ko-
Konstitution von Subjektivitit und Praxis scheitert dabei selbstbestimmter
Welt- und Selbstbezug. Ohne Reibung mit der historisch-kulturellen Mate-
rialitit der Normen der Praxis liuft Reflexivitit leer. Die »Freiheit zum Tode«
bedeutet einen Exzess und damit ein Scheitern innerhalb von Freiheit.
Analog zum Fall blinder Gewohnheit stehen auch im Fall leerer Reflexivitit
die Ekstasen der Zeitlichkeit in einem Missverhiltnis.”® Das Vorlaufen in den
Tod ist eine Bewegung in die unbestimmte Zukunft. Wird diese Bewegung
zum Exzess, so treten Unbestimmtheit der Zukunft und Bestimmtheit der
Gewesenheit durch eine Verdringung der Geworfenheit auseinander. Auf das
»Kantische Paradox« erster Stufe bezogen heifdt das, dass Selbstbestimmtheit
hier in blof3e Willkiir umschligt. Im entgegengesetzten Fall blinder Gewohn-
heit wird die Bewegung in die unbestimmte Zukunft von der Bestimmtheit
des Verfallens ins Man stillgestellt. Freiheit wird hier verdeckt, da der Ent-
wurf verdringt wird. Selbstbestimmtheit schligt in Fremdbestimmtheit um.
In beiden Fillen scheitert die Aneignung von existenziellen Méglichkeiten.
Beide Seiten zusammen entsprechen dem >Kantischen Paradox« erster Stufe.

118  Theunissen spricht von diesem Missverhiltnis als einem »Miflingen der Synthese von
Gegenwart, Zukunft und Vergangenheit [...]. Einige Phdnomene trifft man am sichers-
ten, wenn man das Mifllingen der Synthese als Sich-Verlieren in je einer der tempo-
ralen Dimensionen beschreibt. Es gibt im alltdglichen Leben ein Sich-Verlieren in der
Zukunft, das sich in leerer Schwarmerei und Phantasie verrit; ein Sich-Verlieren in der
Vergangenheit, das Nicht-Loskommen von ihr; und ein Sich-Verlieren im Augenblick.
Andere Phianomene bekommt man besser in den Criff, wenn man das Mifilingen der
Synthese als eine Art Ausfall je einer der Dimensionen charakterisiert. Aus diesem
Blickwinkel nimmt man abermals drei Formen des Miklingens wahr: ein gewisser-
mafen zukunftsloses, vergangenheitsloses und gegenwartsloses Leben. Offenkundig
stehen hier aber nicht sechs Fille nebeneinander. Das wird klar, sobald man sich vor
Augen hilt, daf die Gegenwart eine andere Stellung zur Synthese einnimmt als die
beiden anderen Dimensionen. Gegenwart [...] ist das Resultat ihrer Synthesen. [...] Der
Mangel an Cegenwart griindet entweder in einem Sich-Verlieren in der Zukunft oder
in einem Sich-Verlieren in der Vergangenheit; das Sich-Verlieren im Augenblick grin-
det im Ausfall von Zukunft und Vergangenheit« (Theunissen 1991, 58ff.). Die beiden
Falle, die in dieser Beschreibung letztendlich stehenbleiben, sind das, was wir blinde
Gewohnheit und leere Reflexivitat nennen. Wir werden auch diese beiden Fille unter
der Perspektive des praktischen Selbstmissverstandnisses als denselben Fall beschrei-
ben.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

5.2.4.3. Zusammenhang von blinder Gewohnheit und leerer
Reflexivitat

Es lisst sich an dieser Stelle ein dialektischer Zusammenhang der beiden
Bewegungen untereinander erkennen. Wie in McDowells erkenntnistheore-
tischer Fassung der Gefahren handelt es sich um eine Oszillation zwischen
zwei Polen, die ineinander umschlagen kénnen. In existenzialphilosophischer
Hinsicht und Heideggers Terminologie gibt es zwei gegenliufige Bewegun-
gen der Freiheit innerhalb der Zweiten Natur: das passive Verfallen ins Man
(in die Fremdbestimmtheit) und das aktive Vorlaufen in den Tod (in die Selbst-
bestimmtheit). Beide Pole sind dialektisch verschrinkt und spannen zusam-
men den Raum der existenziellen Méglichkeiten von Dasein auf. Geworfen-
heit und Entwurf bedingen sich wechselseitig. Unmittelbare Gewohnheit und
Reflexivitit der Aneignung sind im Gesamtbild vermittelt. Existenzielle Mog-
lichkeiten als Ausdruck unserer Freiheit sind nur Moglichkeiten innerhalb der
intersubjektiven Praxis vorgingiger Normen." Das Verfallen ins Man ist mit
der Gefahr einer Verdeckung unserer Freiheit verbunden. Das Vorlaufen in
den Tod hingegen ist mit der Gefahr eines Exzesses unserer Freiheit verbun-
den. Im negativ-existenziellen Modus liegt in diesen beiden Fillen ein prakti-
schen Selbstmissverstindnis vor: Wir verstehen uns selbst und damit das, was
Freiheit als Selbstbestimmung innerhalb unserer Praxis ist, falsch und damit
scheitern wir innerhalb unserer Selbstbestimmung. Man kann in Bezug auf
die Oszillation zwischen beiden Gefahren die beiden dialektisch verschrink-
ten Pole (leere Reflexivitit/blinde Gewohnheit) als ein und denselben Fall be-
schreiben: In beiden Fillen ist es das Moment von praktischer Reflexivitit, das
sich selbst widerspricht. In beiden Fillen missverstehen wir uns innerhalb un-
seres reflexiven Selbstverstindnisses: im Fall blinder Gewohnbheit, weil prak-
tische Reflexivitit auf die Norm als feststehend und alternativlos reflektiert
und damit sich als reflektierend selbst widerspricht; im Fall leerer Reflexivi-
tit, weil praktische Reflexivitit die Norm willkiirlich in Frage stellt und damit
sich selbst als praktisch wirksam widerspricht. Das heif3t: In der Perspektive
praktischer Reflexivitit fallen die beiden Pole der Oszillation zwischen leerer
Reflexivitit und blinder Gewohnheit unter dieselbe Beschreibung. Indem wir
uns innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis in unserem Selbst-
verstindnis missverstehen, scheitert die Freiheit (der Reflexivitit) der Praxis,

119  Wir grenzen uns damit vom Begriff der virtuellen Moglichkeit ab. Ein Ereignis kann
in Anlehnung an Slavoj Zizek als virtuell begriffen wird, wenn etwas stattfindet, ohne
vorher in den Normen der Praxis impliziert gewesen zu sein (vgl. Zizek 2011, 215).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

193


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Freiheit der Kritik

und indem die Freiheit (der Reflexivitit) der Praxis scheitert, verstehen wir
uns selbst falsch. Reflexivitit und Zeitlichkeit stehen dahingehend im Zusam-
menhang, dass praktische Reflexivitit an die bestimmte Vergangenheit und
an die unbestimmte Zukunft zugleich gebunden ist.

Damit kénnen wir auf den Einwand des >Kantischen Paradoxes« zweiter
Stufe antworten. Dieser besagte, dass wir mit den Fillen von leerer Reflexivi-
tit und blinder Gewohnheit auch auf einen Maf3stab auf rein objektiver Ebene
zuriickgreifen, der vorgingig und von aulerhalb der Praxis festlegt, was rea-
lisierte Freiheit ist. Die Kriterien des Ubergangs vom positiv-konstitutiven
zum negativ-existenziellen Modus von Gewohnheit und Reflexivitit kénnen
im Gesamtbild der Freiheit der Kritik als Kriterium der praktischen Refle-
xivitit angegeben werden. Dabei handelt es sich nicht um objektiv-fremd-
bestimmte Kriterien, sondern um selbstbestimmte Kriterien. Wir haben den
Einwand aus erster Richtung des Paradoxes damit entkriftet. An dieser Stelle
konnte man aber einwenden, dass ein Selbstmissverstindnis praktischer Re-
flexivitit als Maf3stab fiir scheiternde Selbstbestimmung ein blof subjektiv-
selbstbestimmtes Kriterium sei und somit blof? willkiirlich. Seiner paradoxen
Dialektik nach scheint das »Kantische Paradox< zweiter Stufe hier auf die an-
dere Seite zu kippen. Den Einwdnden aus beiden Richtungen kénnen wir nur
gleichzeitig entgehen, indem wir zirkulir den Mafistab der Freiheit der Kri-
tik als Freiheit der Kritik selbst bestimmen. Das Kriterium der praktischen
Reflexivitit ist die praktische Reflexivitit als Freiheit der Kritik selbst. Das
Scheitern innerhalb unserer Freiheit ldsst sich nur aus dem Gesamtbild her-
aus verstindlich machen und ist nicht ein Scheitern von Freiheit, sondern

120 (Wir werden den Gedanken des zir-

ein Scheitern innerhalb der Freiheit.
kuldren Maf3stabes als Antwort auf das >Kantische Paradox« zweiter Stufe im
letzten Teil der Arbeit weiter ausfithren.)

Die kritische Erweiterung von McDowells Position ldsst sich an dieser
Stelle noch einmal folgendermafien artikulieren. McDowell beschreibt die
Zweite Natur aus erkenntnistheoretischer Perspektive nur im gelingenden
Fall. Die Méglichkeit eines Selbstmissverstindnisses praktischer Reflexivitit
gibt es dabei nicht. Die negativ-existenziellen Modi von Verdeckung und
Exzess aber werden von McDowell als Oszillation philosophischer Theorien

dargestellt und letztendlich nicht als existenzielle Gefahren, sondern als

120 »Freiheit und Unfreiheit sind nicht einfach nur Alternativen, sondern was Unfreiheit
ist, 1afst sich nur unter der Voraussetzung der Freiheit verstandlich machen: Unfreiheit
gibt es nur in der Freiheit« (Figal 1988, 131).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

blofde Trugbild herausgestellt. Als praktische Selbstmissverstindnisse sind
diese »Trugbilder« jedoch existenzielle Gefahren des Scheiterns innerhalb
unserer Freiheit. Das wird in McDowells erkenntnistheoretischer Hinsicht
nicht einsichtig. Einerseits wird damit die Moglichkeit der Verdeckung der
Offenheit beziehungsweise der Verlust der Reibung verdeckt, anderseits wird
damit gleichzeitig die Offenheit der Zweiten Natur als solche verstellt. Beides
sind einander wechselseitig bedingende Folgen einer Zweiten Natur, welche
Freiheit auf erkenntnistheoretischer Ebene als realisiert voraussetzt. Es ist
dahingehend notwendig, McDowells Begriff der vorausgesetzten erkennt-
nistheoretischen Autonomie durch die Méglichkeit des praktischen Selbst-
missverstindnisses in Bezug auf unsere Selbstbestimmtheit zu erweitern:
Wir konnen die zukiinftige Offenheit beziiglich unseres Selbstverstindnisses
nur verstehen, wenn dies die Offenheit zum praktischen Missverstindnis
innerhalb dieses Selbstverstindnisses einschlief’t. Selbstbestimmung ist an
die Offenheit der unbestimmten Zukunft gebunden. Sofern das Selbstver-
stindnis der Zweiten Natur in Bezug auf eine unbestimmte Zukunft offen
ist, schlief’t diese Offenheit die Moglichkeit eines Selbstmissverstindnisses
und damit des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung ein. Deshalb
kénnen wir Selbstbestimmung innerhalb unseres Selbstverstindnisses nur
erliutern, wenn dies die Moglichkeit zum praktischen Missverstindnis
innerhalb dieses Selbstverstindnisses einschlief3t. Ist diese Moglichkeit aus-
geschlossen, wird das, was realisierte Freiheit ist, von einer fremden Autoritit
festgelegt. Indem das, was Freiheit ist, fremdbestimmt wird, widerspricht
sich die Freiheit der Kritik selbst. Praktische Reflexivitit, die auf etwas als
feststehenden Zustand reflektiert, ist performativ selbstwiderspriichlich. In
den Fillen von blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit handelt es sich um
einen Zustand ohne die Moglichkeit praktischer Selbstmissverstindnisse:
im Fall blinder Gewohnheit, weil die Normen als scheinbar fremdbestimmte
Regel immer gleich nachvollzogen werden; im Fall leerer Reflexivitit, weil
scheinbar keine Reibung zur Instanz der intersubjektiven Normen der Praxis
besteht. Diese Zustinde sind aber selbstwiderspriichlich: Unsere praktische
Reflexivitit widerspricht sich in diesem Fall selbst. Daraus folgt, dass unser
Selbstverstindnis in dem Sinne problematisch ist, dass der Prozess der Auf-
hebung praktischer Selbstmissverstindnisse nicht abgeschlossenen werden
kann. Die Moglichkeit eines Abschlusses der Selbstverstindigung und damit
der Realisierung abgesicherter Freiheit ist ein praktisches Selbstmissver-
stindnis. Dieses Fehlgehen der Reflexivitit ist nur aus dem Gesamtbild der

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

195


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Freiheit der Kritik

Freiheit der Kritik im Hintergrund ersichtlich, weil der Mafistab dafiir die
Freiheit der Kritik selbst ist.

5.3. Exkurs

Bevor wir im letzten Teil der Arbeit genauer untersuchen und am Beispiel
der Psychoanalyse veranschaulichen, was es genau heifdt, dass der Maf3stab
der Freiheit der Kritik die Freiheit der Kritik selbst ist, wollen wir an die-
ser Stelle einen Exkurs einschieben, der fiir den systematischen Fortgang der
Arbeit nicht notwendig ist. In diesem Exkurs wollen wir zwei Zusammen-
hinge ansprechen, welche im Rahmen der Uberlegungen zur Zweiten Natur
und zur Freiheit der Kritik innerhalb dieser Zweiten Natur interessant sind,
aber gleichzeitig innerhalb des Rahmens dieser Arbeit nicht eingehend ge-
klirt werden kénnen. Es handelt sich erstens um den Zusammenhang zwi-
schen theoretischer und praktischer Perspektive auf die Zweite Natur und
zweitens um den Zusammenhang zwischen (ontologischer) Form und (onti-
schem) Inhalt der Momente der Zweiten Natur. Beide Trennungen (zwischen
Theorie und Praxis sowie zwischen Form und Inhalt) sind aus Sicht dieser
Arbeit eine analytische Abstraktion. Im Gesamtbild bedingen sich beide Zu-
sammenhinge jedoch jeweils wechselseitig, wie wir im Folgenden zumindest
andeuten wollen.

5.3.1. Zusammenhang von theoretischer und praktischer Perspektive
innerhalb der Zweiten Natur

Die sozialphilosophische und existenzphilosophische Hinsicht scheint von
praxistheoretischen Uberlegungen auszugehen, wihrend wir mit McDowell
zu Beginn den erkenntnistheoretischen Dualismus von Anschauung und
Begrift beschrieben haben. Wir wollen die praktische Perspektive deshalb
an den erkenntnistheoretischen Ausgangspunkt riickbinden. In sozialphi-
losophischer und existenzphilosophischer Hinsicht ist Weltbezug nicht auf
begriffliche respektive sprachliche Bedeutung als reprisentationales Wis-
sen von Gegenstinden der Welt beschrinkt, sondern wird auflerdem mit
einem Begriff von Bedeutsamkeit beschrieben. In erkenntnistheoretischer
Hinsicht steht Bedeutung im Zentrum. In der sozialphilosophischen und
der existenzphilosophischen Erweiterung liegt der Fokus auf Bedeutsamkeit.
Bedeutsamkeit meint nicht nur, dass etwas eine bestimmte (begriffliche

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

oder theoretische) Bedeutung hat, sondern dass es von (existenzieller oder
praktischer) Bedeutung ist. Die Unterscheidung zwischen theoretischer und
praktischer Bedeutung ist dabei aber eine analytische Abstraktion, denn
theoretische Bedeutung kann ohne praktische Bedeutung nicht in den Blick
geraten und praktische Bedeutung kann ohne theoretische Bedeutung nicht
erschlossen werden.

Wir hatten Folgendes gesehen: Bedeutsamkeit der Normen der Praxis rea-
lisiert sich durch Aneignung von existenziellen Moglichkeiten, die in einer
historisch-kulturellen Praxis angelegt sind. Es kommt dabei zu einer binden-
den Aneignung von vorgingigen Verstindnissen auf eine zukinftige Perspek-
tive hin. Heideggers Begriff der Auslegung bezieht sich in analytischer Abs-
traktion auf diese Aneignung als Aneignung von theoretischer Bedeutung.
Genau genommen bezeichnet Heidegger das explizit theoretische Urteil als
Aussage. Aussage ist aber auch ein Modus der Auslegung. Heidegger bezeich-
net die Als-Struktur der Aussage als abkiinftig von der Auslegung.” Eine
schon immer anwesende Vergangenheit von theoretischen Bedeutungen wird
in der Auslegung zukiinftig angeeignet, das heifdt praktisch bedeutsam.

Dass wir etwas als begrifflich strukturiert (etwas als etwas) wahrnehmen,
liegt an dem, was Heidegger »Vor-Struktur« nennt, welche als gerichtete Be-
wegung oder Bezugnahme auf etwas aus »Vorhabe«, »Vorsicht« und »Vor-
griff« besteht: »Die Auslegung von Etwas als Etwas wird wesenhaft durch Vor-
habe, Vorsicht und Vorgriff fundiert. Auslegung ist nie ein voraussetzungs-
loses Erfassen eines Vorgegebenen.«** Der entscheidende Zusammenhang
zwischen der Vor-Struktur des Verstehens (der Bedeutsambkeit der vorgin-
gigen Normen der Praxis) und der Als-Struktur der aneignenden Auslegung
(dass etwas als etwas von bestimmter Bedeutung begriffen wird) wird durch
Zeitlichkeit realisiert.””® Auslegung ist die gegenwirtige Aneignung von vor-

121 »So kann die Aussage ihre ontologische Herkunft aus der verstehenden Auslegung
nichtverleugnen. Das urspriingliche >Als<der umsichtig verstehenden Auslegung nen-
nen wir das existenzial-hermeneutische >Als< im Unterschied vom apophantischen sAls«
der Aussage« (Heidegger, SuZ, 158). Heidegger argumentiert damit dafiir, dass prakti-
scher Weltbezug grundlegender ist als theoretischer Weltbezug und jener diesen kon-
stituiert. Wir wollen hingegen eine Gleichurspriinglichkeit von beidem behaupten.

122 Heidegger, SuZ, 150.

123 Auch bei McDowell ist die »Als-Struktur«das entscheidende Merkmal unseres selbstbe-

wussten (und das heifStimmer auch begrifflichen) Bezugs zur Welt. Dies markierterim
Unterschied zu tierischem (nicht selbstbewusstem) Bezug zur Umwelt (vgl. McDowell
1996, 116f.). Ein in anderen Kontexten dafiir verwendeter Begriff wire Intentionalitat.
Slaby (2014) schreibt dazu: »Care and the disclosedness it enables and enacts might

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

197


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Freiheit der Kritik

gingigen Verstindnissen auf eine zukiinftige Perspektive bezogen. Die akti-
ven und passiven Dimensionen der menschlichen Auseinandersetzung mit
der Welt werden als passive Verwurzelung in die tradierten Verstindnisse
einer Praxis und aktive Verfolgung eines Selbstverstindnisses in eine unbe-
stimmte Zukunft hinein verstindlich. Beide Seiten bedingen sich wechsel-
seitig. Mit der Geworfenheit in eine tradierte Praxis er6ffnet sich ein Raum
von Verstindnissen, die als solche aber unbedeutsam bleiben. Erst die an-
eignende Perspektivierung dieser Verstindnisse auf eine unbestimmte Zu-
kunft hin konstituiert eine normative Bindung an diese Verstindnisse und
damit deren Bedeutsamkeit. Mit dem zeitlichen Zusammenhang zwischen
Vor-Struktur (Bedeutsamkeit der Normen der Praxis) und Als-Struktur (Be-
deutung der Normen der Praxis) kann Heidegger sich seine im ersten Ab-
schnitt von Sein und Zeit ($ 32, S. 151) selbst gestellte Frage beantworten:

»Die Verwurzelung der Gegenwart in der Zukunft und Gewesenheit ist die
existenzial-zeitliche Bedingung der Méglichkeit dafiir, dafd das im Verste-
hen des umsichtigen Verstidndnisses Entworfene in einem Gegenwartigen
nihergebracht werden kann, so zwar, da sich dabei die Gegenwart demim
Horizont des gewdrtigenden Behaltens Begegnenden anmessen, das heifst
im Schema der Als-Struktur auslegen mufs. Damitist die Antwort auf die frii-
her gestellte Frage gegeben, ob die Als-Struktur mitdem Phdnomen des Ent-
wurfs in einem existenzial-ontologischen Zusammenhang stehe. Das >Als¢<
griindet wie Verstehen und Auslegen iiberhaupt in der ekstatisch-horizontalen Ein-
heit der Zeitlichkeit. «'**

Zeitlichkeit der Sorge respektive Sorge der Zeitlichkeit konstituieren die Als-
Struktur der Auslegung. Dass etwas als etwas von bestimmter Bedeutung be-
stimmt ist, wird durch Zeitlichkeit und Sorge konstituiert. Die Vor-Struktur
bildet die Bedeutsamkeit vorgingiger Normen der historisch-kulturellen Pra-
xis ab. Durch die Vor-Struktur steht Dasein in einer immer schon bedeutsa-
men Welt. Heidegger redet dabei von einem »apriorischen Perfekt«.'

be seen roughly as successor notions to what is thematized, in the phenomenological
tradition and elsewhere, under the rubric of >intentionality<. But the mentalistic con-
text in which »intentionality< figures gets replaced by a broader ontological context:
care — as the fundamental way of >being one’s Da<— is not the directedness of a mind
to a world, but a fundamental mode of Dasein’s being-in-the-world, which is a dwelling
in meaningful surroundings« (Slaby 2014, 4).

124 Heidegger, Suz, 360.

125  Vgl. Heidegger, SuZ, 8s.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Auch McDowell geht von einer immer schon von begrifflicher Bedeutung
durchdrungenen Welt aus. Die Frage nach dem Anfang dieser Tatsache (al-
so die Frage danach, wie Geist in die Welt gekommen ist) hilt McDowell
fiir berechtigt, aber nicht philosophisch relevant beziehungsweise weiterfith-
rend. Antworten auf diese Frage kdnnen beispielsweise evolutionsbiologisch
sein.’¢

Die Vor-Struktur des Verstehens kommt bei Heidegger im hermeneuti-
schen Zirkel”” zum Ausdruck. Dieser Zirkel stellt den konstitutiven Zusam-
menhang von Auslegung und Verstehen dar: Auslegung (auf die Zukunft hin)
ist je schon im Verstandenen (aus der Vergangenheit heraus) und Verstehen
ist immer ausgelegt. Heideggers Begriff des hermeneutischen Zirkels fasst die
immanente Offenheit der Zweiten Natur:

»[In] diesem Zirkel ein vitiosum sehen und nach Wegen Ausschau halten, ihn
zuvermeiden, ja ihn auch nur als unvermeidliche Unvollkommenheit>emp-
finden¢, heif’t das Verstehen von Grund aus mifverstehen. Nicht darum geht
es, Verstehen und Auslegung einem bestimmten Erkenntnisideal anzuglei-
chen[..]. Das Entscheidende ist nicht, aus dem Zirkel heraus-, sonderninihn
nach der rechten Weise hineinzukommen.«'*®

In den Zirkel hineinzukommen meint die Aneignung vorgingiger Verstind-
nisse einer Tradition durch deren Perspektivierung auf eine unbestimmte Zu-
kunft hin. Aneignung ist dabei grundlegend an diese zukiinftige Orientie-
rung gebunden. Die aktiven und passiven Momente der menschlichen Aus-
einandersetzung mit der Welt werden als passive Verwurzelung in eine Tra-
dition und aktive Verfolgung eines Selbstverstindnisses verstindlich. Mit der
Geworfenheit in vorgingige Normen der Praxis er6ffnet sich ein Raum von

126 Vgl. McDowell 1996, 123ff.

127  In Sein und Zeit expliziert Heidegger diesen Zusammenhang der Kreisbewegung auch
in Bezug auf die eigene Methode. »Ein »Zirkel im Beweis< kann in der Fragestellung
nach dem Sinn des Seins tiberhaupt nicht liegen, weil es in der Beantwortung der Fra-
ge nicht um eine ableitende Begriindung, sondern um aufweisende Grund-Freilegung
geht« (Heidegger, SuZ, 8). Ziel dieser Arbeit ist es analog, Freiheit zu ergriinden, nicht
zu begriinden. Dabei ist der Zusammenhang zwischen Freiheit und Kritik methodisch
als Kreisbewegung angelegt, denn die Moglichkeit von Kritik griindet in Freiheit, wo-
bei Kritik wiederum Freiheit realisiert. Diese Kreisbewegung ist positiv zu verstehen.
Im Gegensatz zu einem Zirkelschluss, der als circulus vitiosus in der traditionellen Lo-
gik einen Fehlschluss darstellt, ist die Kreisbewegung kein Fehler und aus Perspektive
dieser Arbeit auch nicht zu vermeiden.

128 Heidegger, SuZ, 153.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

199


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Freiheit der Kritik

Bedeutungen. Erst die Perspektivierung dieser Bedeutungen auf eine offe-
ne Zukunft hin konstituiert eine Bindung an diese Verstindnisse und da-
mit deren Bedeutsambkeit. Dass Auslegung (respektive Aussage) die Struktur
von etwas als etwas konstituiert, verdeutlicht, dass Sein und Zeit trotz des Pri-
mates der Praxis indirekt auch auf das Problem des erkenntnistheoretischen
Dualismus von Anschauung und Begriff antwortet. Die (erkenntnis-)theore-
tische Aussage (wie beispielsweise »Der Wiirfel ist rot« oder »Der Hammer
ist schwer«) ist ein abkiinftiger Modus der zunichst praktischen Auslegung.
Das heif3t die begriffliche Aussage ist, Heidegger zufolge, nur auf Basis des
praktischen In-der-Welt-seins moglich.”” Wir wollen diese These abschwi-
chen und im Gesamtbild der Zweiten Natur von einer Gleichurspriinglichkeit
der theoretischen und praktischen Perspektive ausgehen. Letztendlich ist die
Unterscheidung zwischen beiden Perspektiven eine analytische Abstraktion.
Es ist auch bei McDowell so, dass erkenntnistheoretische Fragen nach Be-
deutung nicht getrennt von praktischen Fragen nach Bedeutsamkeit beant-
wortet werden konnen. Der Begriff der Zweiten Natur wird zwar vorrangig
aus einer historisch-kulturellen Praxis heraus verstindlich gemacht: Unsere
Natiirlichkeit ist transformiert durch die Normen unserer Praxis. Doch gilt
dies strukturanalog auch fiir erkenntnistheoretische Uberlegungen und den
Dualismus von Anschauung und Begriff: »Moulding ethical character, which
includes imposing a specific shape on the practical intellect, is a particular
case of a general phenomenon; initiation into conceptual capacities, which
include responsiveness to other rational demands besides those of ethics.«*°
Die praktischen Normen unserer Praxis gehdren zum (zweit)natirlichen Mo-
dus, uns als Tiere zu verwirklichen. Die Transformation éffnet uns die Au-
gen fir die praktischen und theoretischen Forderungen der Vernunft insge-
samt. Die Trennung zwischen beidem ist eine analytische Abstraktion. Mit
der Zweiten Natur ist eine Einheit begrifflicher Vermdgen gedacht, die sowohl
die praktische als auch die theoretische Vernunft einschlief3t. Theoretische
Spontanitit des Denkens und praktische Freiheit in Bezug auf die Normen
unserer Praxis sind zwei Ausdrucksweisen desselben Vermogens.

Uber den Begriff der Rede kénnen wir an dieser Stelle letztendlich auch
andeutungsweise auf die Ausgangsfrage von Sein und Zeit nach dem Sinn von

131

Sein Bezug nehmen. In Heideggers Begriff der Rede™ spricht sich das Ausge-

129 Vgl. dazu Heidegger, SuZ, § 33, speziell 156ff.
130 McDowell 1996, 84.
131 Vgl. Heidegger, SuZ, 160ff. und 349.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

legte aus. Rede ist Bedeutung als artikulierte Bedeutung und damit das Me-
dium der Auslegung. Rede meint nicht nur wértliche Aulerungen, sondern
kann beispielsweise auch als Mimik, Gestik oder Kunst artikuliert sein. Sinn
ist das Proprium der Rede, so dass in diesem etwas zum Verstindnis gekom-
men ist beziehungsweise auf einen spezifischen Entwurf hin zur Bedeutsam-
keit kommt - Sinn ist das durch die Vor-Struktur strukturierte »Woraufhin des

B2 und damit konstitu-

Entwurfes, aus dem her etwas als etwas verstindlich wird«
tiv fiir Bedeutsamkeit. Deswegen kann auch nur wer beziehungsweise was
sich im reflexiven Selbstverstindnis auf eine Zukunft hin entwirft, Sinn ha-
ben. Im Sinn verbirgt sich die zeitlich aufgespannte Struktur des geworfenen
Entwurfs. Sinn fasst die Struktur des Worumwillen und damit das reflexi-
ve Selbstverstindnis von Dasein. Das reflexive Selbstverstindnis wiederum
ist die systematische Stelle von Freiheit der Kritik und unserer Selbstbestim-
mung. Die Ausgangsfrage von Sein und Zeit nach dem Sinn von Sein findet
hier ihre Antwort. Heidegger hatte gefragt, wie das was ist, Sinn haben kann.
Zeitlichkeit der Sorge stiftet durch den Entwurf reflexiver Selbstverstindnisse
hindurch den Sinn des Seins.

5.3.2. Zusammenhang von ontologischer Form und ontischem Inhalt
der Momente der Zweiten Natur

Die Kritik der reinen Vernunft scheint ambivalent, was den Dualismus bezie-
hungsweise die Trennung zwischen Sinnlichkeit und Verstand respektive Be-
griff und Anschauung angeht. Man kann den Gang der Uberlegungen so le-
sen, dass es Kants Anliegen ist, die Trennung zwischen Sinnlichkeit und Ver-
stand respektive Begriff und Anschauung zu vermitteln. Seine zentrale These
»Anschauungen ohne Begriffe sind blind und Begriffe ohne Anschauungen

sind leer«

steht fiir diese Vermittlung und im gréfleren Zusammenhang
fiir den Versuch, Empirismus und Rationalismus auf Ebene der Transzen-
dentalphilosophie aufzuheben. Es ist systematisch jedoch fraglich, ob Kant
diesem Anspruch gerecht werden kann. Um dies zu veranschaulichen, wollen
wir den Dualismus von Sinnlichkeit und Verstand noch einmal anders fassen
und in Bezug zur post-analytischen Tradition setzen, in der sich auch McDo-
well bewegt. Sinnlichkeit liefert Anschauung und damit den Inhalt menschli-

chen Weltbezugs. Verstand liefert Begriffe und damit die Form menschlichen

132 Heidegger, SuZz, 151.
133 Kant, KrV, A 51/B 75.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

201


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Freiheit der Kritik

Weltbezugs. Der Dualismus ldsst sich daher auch in der Rede von Form (sub-
jektiven Vermdgen) und (materialem) Inhalt begreifen. So wie McDowell Kant
liest, verschiebt sich die zentrale Frage nach dem Weltbezug von der Form
des Denkens auf die Form™* der Anschauung. Auch im Kern der Kantischen
Frage nach den Moglichkeitsbedingungen menschlichen Weltbezugs liegt von
Beginn an die Frage nach der Form, die Einheit stiftet: Wie sind synthetische
Urteile a priori moglich oder wie konstituiert sich innerhalb unserer (meta-
physischen) Erkenntnis bedeutungshafte Einheit? Gesucht werden Prinzipi-
en der Einheitsstiftung (der Synthesis), welche (auch nicht-empirische) Er-
kenntnis erméglichen. Im Sinne der gesuchten synthetischen Urteile a prio-
ri ist mit Kant eine transzendentale Untersuchung nétig, um die Form der
Anschauung zu bestimmen. Problematisch innerhalb dieser Untersuchung
ist, dass Kant den Formen der Anschauung zwar empirische Realitit, aber
nichtsdestotrotz transzendentale Idealitit zuschreibt. Das heifdt, dass letzt-
endlich keine Aussage dariiber getroffen werden kann, ob die Gegenstinde
der Welt zu den Formen der Subjektivitit passen, oder anders gesagt, ob die
Form der Anschauung und ihr welthaltiger Inhalt itberhaupt zusammengehen
konnen. Symptomatisch dafiir ist auch, dass Kant sich prinzipiell vorstellen
kann, dass es andere Formen der Anschauung geben kann, sofern das Sub-
jekt nicht menschlich ist.”® Die Formen der Anschauung bleiben damit ih-
rerseits (menschlich-allgemein) subjektiv. Auch wenn Kants transzendentale
Deduktion zeigt, dass Sinnlichkeit und Verstand nur und notwendigerweise
¢ dann bleibt diese Untersuchung doch
in einem Raum subjektiver (von ihrem materialen Inhalt unabhingiger) For-

im Zusammenhang funktionieren,

men beziehungsweise Vermdgen stehen.”” Heidegger meint in seiner Aus-

134 Sebastian Rodl veranschaulicht, dass der Begriff einer solcher (transzendentalen)
Form nicht nur bei McDowell, sondern innerhalb der analytischen Philosophie tiber-
haupt virulent ist (vgl. Rédl 2005, 10ff.).

135 Vgl Kant, KrV, B 72.

136 Eine liberzeugende Lesart der KrV in dieser Hinsicht bietet James Conant an (vgl. Co-
nant 2015).

137 Dies lasst sich an Sally Sedgwicks Kritik an Pippins Hegel-Lektiire festmachen: »He
[Pippin] writes, for example, that Hegel’s Logic derives inspiration from Kant’s task in
the Metaphysical Deduction of laying out >conditions of intelligibility« (see his essays
»Hegel on Logic as Metaphysics« and »The >Givenc< as a Logical Problem«). Hegel fol-
lows Kant, Pippin further suggests, in arguing that conditions of intelligibility, >can be
shown to be presupposed in any empirical determination<and are not themselves em-
pirically derived (»The Significance of Self-Consciousness in Idealist Theories of Logic,«
pp. 150, 161; see also »Hegel on Logic as Metaphysics«). The thought-forms of the Logic,

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

einandersetzung mit der KrV, dass der Ursprung dieses Problems darin liege,
dass Kant die Ebene des »a prioric transzendenzfrei denkt, das heifst die be-
sagten apriorischen Formen der Anschauung im Subjekt liegen. Die Formen
von Subjektivitit werden ungeachtet ihres materialen Inhalts abgeleitet. In
seinem Buch Kategorien des Zeitlichen kritisiert Sebastian Rodl Kant ebenfalls
fiir diesen Zusammenhang und argumentiert, dass eine Untersuchung der
notwendigen Formen (des Denkens) des Subjekts nicht zwischen einer me-
taphysischen und einer transzendentalen Deduktion unterscheiden darf, wie
Kant es tut. Beide Teile miissen in eins fallen. In Bezug auf die Formen der An-
schauung gilt dasselbe: Die metaphysische Erérterung, welche Raum und Zeit
als Formen der Anschauung bestimmt, und die transzendentale Erdrterung,
welche nachtriglich argumentiert, dass Raum und Zeit auch objektiven Bezug
auf Gegenstinde haben (indem sie synthetische Urteile a priori im Bereich
der Geometrie respektive der Bewegungslehre erméglichen), miissen in eins
fallen. Das sagt, dass die Formen der Subjektivitit gleichzeitig als Formen der
Gegenstinde der Welt erwiesen werden miissen. Rodls Untersuchung stellt
in post-analytischer Perspektive die Zeit als diese Form der Einheit heraus.
R&dl geht mit Kant davon aus, dass der endliche Verstand auf Anschauung
angewiesen ist, das heif3t Sinnlichkeit und Verstand zusammenwirken miis-
sen. Weiterhin setzt er die Form des Denkens mit der Einheit des Gedankens
gleich beziehungsweise bestimmt die Form des Denkens als einheitsstiftend:
»Da Denken auf Anschauung angewiesen ist, fillt die Form des Denkens nur
dann mit der Form des Seienden zusammen (sie ist nur dann, wie Kant sagt,

according to Pippin, thus have a certain >autonomy«. Arguing against Brandom, Pippin
writes that, »at the speculative level, the development of the Concept is autonomous
(not driven by the discovery of unexpected inconsistencies).< The thought-forms of the
Logicare products of sthought’s a priori and>productive«determination of its own possi-
bility«(»Brandom on Hegel on Negation«). In»The>Givenc<as a Logical Problem,«Pippin
describes the Science of Logic as >the science of pure thinking. Pure thinking’s object is
itself, what it is to be thinking, and is pure in the sense that it is not aided by empirical
experience.< One of my aims in this paper is to suggest — at least obliquely — that for
Hegel (in contrast to Kant) no sharp line between the empirical and the a priori can be
drawn. If I am right, this of course has consequences for what Hegel could mean by
thought’s autonomy.« (Sedgwick 2016, 35, Fn. 7, Einfligung A.B.). Genau die von Pippin
(bei Hegel) beanspruchte (und von Sedgwick kritisierte) Trennung zwischen von Empi-
rie unabhingigen (und damit autonomen) Formen des Denkens und dem empirischen
Inhalt dieses Denkens gilt es zu iberwinden. Sind die apriorische Ebene (Form) und
die empirische Ebene (Inhalt) nicht voneinander zu trennen, so gibt es keine unbeding-
te Autonomie des Denkens.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

203


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Freiheit der Kritik

objektiv giiltig), wenn die Einheit eines Gedankens keine andere ist als die,
die dem, was sinnlich gegeben ist, als solchem eignet.«*® Umgekehrt darf
die Form der Einheit des Angeschauten keine andere sein als die des Den-
kens. Dafiir argumentiert Rodl, indem er anhand Kants erster Analogie der
Erfahrung zeigt, dass anschauungsbezogene Aussagen die Form der Zeit ha-
ben, das heiflt anschauungsbezogene Aussagen sind notwendigerweise in der
Zeit: »Die Analogien der Erfahrung zeigen dagegen, daf$ sich Tier und Mensch
nicht unterscheiden, indem der Mensch in die Inhalte eines Wahrnehmens,
das ihn noch nicht vom Tier unterscheidet, eine wie immer geartete Ordnung
hineinarbeitet, sondern im Fall des Menschen die Form eines sinnlich gege-
benen Inhalts eine andere ist.«"** Der sinnlich-materiale Inhalt der menschli-
chen Wahrnehmung hat die Form der Zeit. Nun bestimmt Rd] weitergehend
die Formen des Verstandes als Formen des Zeit- also Anschauungsbezugs
und hat damit ihre objektive Gilltigkeit erwiesen. Seine Abhandlung ist da-
bei grundlegend gegen einen Empirismus gerichtet, welcher behauptet, dass
Wissen tiber einen Gegenstand im Hier und Jetzt, in sich selbst steht. Diese
Annahme fiihrt nach Rédl unausweichlich in einen (traditionellen) Skeptizis-
mus, da induktives Wissen nicht allgemein (objektiv giiltig) sein kann. Gegen
einen solchen Empirismus argumentiert er mit Kants zweiter Analogie der
Erfahrung, dass Wissen einen notwendigen Zukunftsbezug einschlie3t. Das,
was hier und jetzt in der Wahrnehmung ist, kann nur Wissen sein, wenn es
auf etwas bezogen wird, das im Allgemeinen geschieht. Diesen Zusammen-
hang beschreibt R6dl durch den Begriff der generischen Aussage: »Eine ge-
nerische Aussage verkniipft das, was war, mit dem, was sein wird.«**° Das
heifdt, eine Bewegung kann nur objektiv wahrgenommen werden, wenn »in
der laufenden Bewegung ihre Form und also ihr durch dieses bezeichnete
Ende anwesend ist. Die Anwesenheit ihres noch ausstehenden Endes in der
Bewegung«#
den, sondern nur durch generische (also allgemeine) Aussagen. Allgemeines
und Zeitliches gehen zusammen: »Man bezieht sich nur auf Zeitliches, wenn

kann nicht durch eine empiristische Erklirung verstanden wer-

man das Allgemeine erfaflt, das sich in ihm zeigt, und man erkennt nichts
Allgemeines, das man nicht im Zeitlichen wirken sieht.«***

138 Rodl 2005, 60.

139 Rodl 2005, 127.
140 Rodl 2005, 191.
141  Rodl 2005, 173.
142 Rodl 2005, 207.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Indem er gegen die Kantische Trennung zwischen metaphysischer und
transzendentaler Deduktion und letztendlich gegen die Trennung zwischen
den Formen der Subjektivitit und den Formen der Gegenstinde der Welt ar-
gumentiert, wirft Rodl Kant dasselbe vor, worauf auch Heideggers Kritik am
transzendenzfreien »a prioric zielt. Aus post-analytischer Perspektive leistet
Rédl eine Uberwindung dieser Trennung durch die Bestimmung der Kate-
gorien des Zeitlichen als sowohl Formen der anschauungsbezogenen Aussage
als auch Formen des verstandesmifigen Denkens und wird seinem Anspruch
gerecht. Die Form der Anschauung, welche auch ein Problem in McDowells
Position darstellt," wird als zeitliche Form herausgestellt. Weiterhin weist
er in aufschlussreicher Weise auf den notwendigen Zukunftsbezug des All-
gemeinen hin. Aus Perspektive dieser Arbeit bleibt aber auch dabei ein pro-
blematischer Dualismus von Form und Inhalt bestehen. Symptomatisch du-
Rert sich der Dualismus von Form und Inhalt in der Aussage: »Das Subjekt des
Wissens von Formen wire eine Form.«'** Radl stellt, genau wie Kant, in der tran-
szendentalen Deduktion das Subjekt (das »Ich denke«) als ein Subjekt der for-
malen Einheit vor. Nur wenn die Frage nach dem Weltbezug grundlegend mit
der Frage nach der materialen Konstitution von Subjektivitit verbunden ist,
kann der Dualismus von Inhalt und Form vermittelt werden. Eine Vermitt-
lung bedeutet, dass Selbsterkenntnis und Welterkenntnis sich wechselseitig
bedingen. Auch die Erkenntnis der Vernunft durch sich selbst ist an mate-
riale Praktiken gebunden. Dies wiederum heif3t, dass es kein Wissen a priori
gibt. Auch das Wissen der Vernunft iiber sich selbst ist kein Wissen a priori.
Um das Kantische Zitat zum Zusammenhang von Begriff und Anschauung
noch ein weiteres Mal in erweiterter Hinsicht aufzugreifen: Selbstbewusst-
sein ohne inhaltlich-materiales Selbstverstindnis ist leer." Im Unterschied
dazu sind nach Rédls Selbstverstindnis synthetische Urteile a priori méglich,
denn seine Untersuchung bewegt sich auf einer kantisch-transzendentalen
Ebene. Auf dieser Ebene kann es im Umbkehrschluss nur reine Formen ge-
ben (welche unabhingig von konkret historischem Inhalt sind). Die transzen-
dentale Methode setzt Freiheit als Autonomie des (erkenntnistheoretischen)

143 Vgl. Fn. 66 in Teil | dieser Arbeit.

144 Rodl 2005, 207.

145 Die andere Hilfte ist ebenfalls zu bericksichtigen: Inhaltlich-materiale Selbstver-
standnisse ohne reflexives Bewusstsein sind blind. Beide Seiten zusammengenom-
men sind das >Kantische Paradox<auf Ebene des Selbstbewusstseins.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

205


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Freiheit der Kritik

Subjekts, welcher sie sich methodisch bedient, auf ontologischer Ebene vor-
aus. McDowells Kritik an Kant lasst sich analog deuten. McDowell kritisiert
unter anderem die >transzendentale Sinninjektion« in Kants praktischer Phi-
losophie und die dahinterliegende Auffassung, dass Verantwortung nur auf
unbedingter Freiheit basieren kénne.*® Der tieferliegende Grund fiir die Not-
wendigkeit dieses transzendentalen Aspekts ist der Dualismus von Vernunft
und Natur in Kants Denken: Kant hat keinen Begriff Zweiter Natur. Analog zu
dem beschriebenen Dualismus von Form und Inhalt bei Rodl dufert sich die-
ses Defizit bei Kant in der rein formalen Konzeption von Selbstbewusstsein.
Die Einheit des »Ich denke«, welches alle meine Vorstellungen begleiten kon-
nen muss, ist eine formale Einheit. Die subjektiv zusammenhingende Serie
von Vorstellungen darf als reine Selbstbeziiglichkeit die Bewegung des Selbst-
bewusstseins selbst nicht verlassen.

»The result of Kant’s move is that the subjective continuity appeals to, as part
of what it is for experience to bear on objective reality, cannot be equated
with the continuing life of a perceiving animal. It shrinks [...] to the continuity
of a mere point of view: something that need not have anything to do with

a body, so far as the claim of interdependence is concerned.«'¥’

Dies kann keine nachtrigliche Abstraktion von einer vorgingigen Ko-
Konstitution von subjektiver Form und welthaltigem Inhalt sein, da Kant wie
auch R6dl den Anspruch haben, die betreffenden Thesen a priori zu erweisen.
Dass dabei die Bedingtheit der Autonomie durch einen natiirlichen Korper
unterschlagen wird, ist nur ein Symptom. Ein weiteres Symptom ist die
Tatsache, dass der Zukunftsbezug innerhalb der generischen Aussagen — im

146 Vgl. McDowell1998a,183. Dazu auch: »Kant thinks acknowledging the supersensible is
away to protect the interests of religion and morality« (McDowell 1996, 96). Weiterhin
fithrt McDowell einen Grund innerhalb des historisch-kulturellen Selbstverstandnisses
des protestantischen Individualismus der Aufklarung an: »That brings with it a loss or
devaluation of the idea that immersion in a tradition might be a respectable mode
of access to the real. Instead it comes to seem incumbent on each individual thinker
to check everything for herself« (McDowell 1996, 98). Zweitnaturliche Freiheit oder er-
kenntnistheoretische Autonomie ist jedoch immer bedingt. — In Kants theoretischer
Philosophie kritisiert McDowell an verschiedenen Stellen das Kantische sDing an sich«
als ein Nicht-Begriffliches beziehungsweise Etwas, das auflerhalb unseres begriffli-
chen Zugangs liegt und gleichzeitig zur einzig strikten Objektivitit (»genuine mind-
independence«, McDowell 1996, 75) idealisiert wird. Dabei sieht McDowell aber die
dialektisch-erkenntniskritische Funktion des»>Ding an sich< nicht.

147 McDowell 1996, 102.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Freiheit und Zeitlichkeit

Gegensatz zur Systematik dieser Arbeit — kein offener ist, denn das Ende
als Resultat einer Bewegung ist als solches schon anwesend. Das Ende muss
schon feststehen. Die verstehenden Formen des transzendentalen Subjekts
sind in und aufgrund ihrer ontologischen Autonomie vorausgesetzt und
kénnen nicht scheitern.”® Rédl fasst Freiheit als Autonomie der Vernunft
auf ontologischer Eben als erstnatiirlich gegeben: »Reason is not impressed
on the child as a second nature; it is always present as a character of its first
nature. [... Rleason is not brought about by education, it may be its condi-

tion.«™’ 150

Autonomie der Vernunft ist als erstnatiirliche Form vorausgesetzt.
In Bezug auf das Problem der Freiheit lisst sich dieser Kritikpunkt mit der
Metapher des Gegebenen wie folgt formulieren. Freiheit als unbedingte Au-
tonomie auf ontologischer Ebene ist als realisiert Gegebenes voraussetzt.™
Wir hatten aber gesehen, dass Freiheit nur einsichtig wird, wenn gleichzeitig
auch die Moglichkeit unseres Scheiterns innerhalb dieser Freiheit einsichtig
ist.

Folgt man der dargestellten Ko-Konstitution von Subjekt und Objekt, ist
der apriorische Zugang zu einer transzendentalen Ebene ausgeschlossen. Die
formalen Bedingungen der Moglichkeit sind nur als und in Abhingigkeit von
ihrer inhaltlichen Konkretion zu explizieren, das heifit sie sind gleichzeitig
bedingend und bedingt.”

transzendenten (praxis-externen) und einer immanenten (praxis-internen)

Man kénnte eine Unterscheidung zwischen einer

148 Adorno verwendet beziiglich der feststehenden Formen des Verstehens die Rede vom
Kantischen Block: »Der Kantische Block, die Theorie von den Grenzen méglicher posi-
tiver Erkenntnis«, der die Form eines »unzerstrbaren Blocks« annimmt. Und er weist
gleichzeitig in kritischer Absicht auf dessen Dialektik hin: »Der Kantische Block proji-
ziert auf Wahrheit die Selbstverstiimmelung der Vernunft, die sie sich als Initiations-
ritus ihrer Wissenschaftlichkeit zufiigte« (Adorno 1970b, 378ff.).

149 Rodl 2016, 84.

150 Auch wenn RAdl zugesteht, dass Vernunft sich nur sozio-historisch realisieren kann
(»reason is actual only as a socio-historical form. For reason is actual only in its habits«,
Rodl 2016, 84), denkt er trotzdem eine von dieser Realisierung unabhingige Autono-
mie der Vernunft. Ein Dualismus von Form und Inhalt bleibt somit bestehen.

151 Auch Ruda (2018) kritisiert die Voraussetzung von Freiheit als Gegebenem: Freiheit als
ein Vermaogen vorauszusetzen, das der Mensch schon immer hat, das ihm gegeben ist,
ist Ideologie. Diese Ideologie nennt Ruda den Mythos der Gegebenheit der Freiheit.
Menke kritisiert die Voraussetzung von Freiheit als vor-sozial Gegebenem (ebenfalls
angelehnt an den Mythos des Gegebenen) als Kern des Liberalismus (vgl. Menke 2015,
167ff.).

152 Hermeneutisch ausgedriickt: Wir befinden uns schon immer im Verstehensprozess
und kénnen auch die Bedingungen der Moglichkeit unseres Verstehens nurimmanent

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

207


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Freiheit der Kritik

Transzendentalitit einfithren. Die transzendente Transzendentalitit bezieht
sich auf ontologisch aulerhalb der menschlichen Praxis liegende und davon
unabhingige Moglichkeitsbedingungen. Die immanente Transzendentalitit
bezieht sich auf ontologisch innerhalb der menschlichen Praxis liegende und
von dieser wiederum bedingte und nicht nur als solche bedingende Maog-
lichkeitsbedingungen. Die erste Variante vertreten Kant und Rodl. Die zwei-
te Variante vertritt diese Arbeit in der Lektiire von Hegel™® und Heidegger.
In dieser Perspektive sind synthetische Urteile a priori nicht moglich. Auch
wenn die Moglichkeitsbedingungen von Erfahrung nicht in derselben aufge-
hen, sind sie doch immer abhingig von den Normen der Praxis (nicht rein a
priori). Auch wenn Erfahrung einer Einheit bedarf, so ist diese Einheit doch
immer offen und unabgeschlossen (nicht rein synthetisch). Mit Rodl teilt die-
se Arbeit die Argumentation gegen den Empirismus, dass ein (zukiinftig-aus-
stindiges) Allgemeines fiir Erfahrung konstitutiv ist, doch gibt es (entgegen
Rodl) kein Allgemeines, das vom (empirisch) Besonderen unabhingig wire.
Die ontologische Form und die ontische Konkretion der Momente der Zwei-
ten Natur bedingen sich wechselseitig. Freiheit der Kritik ist demnach nicht
unabhingig von der empirischen Praxis der Freiheit der Kritik. Als Freiheit
der Kritik muss Freiheit sich konkret realisieren, wobei die Gefahr besteht,
dass wir innerhalb dieses Prozesses scheitern.

aus diesem Prozess selbst heraus verstehen, und das heifdt nicht a priori, sondern im-
mer auch in Abhangigkeit von empirischen Praktiken.

153 Dafiir, dass es Hegel nicht um Wissen a priori geht, argumentiert auch Emundts (2015).
Theunissen konstatiert mit Bezug auf Hegels Philosophie, dass diese »die Verwiesen-
heit heutiger Philosophie auf das Ganze ihrer Geschichte durch das Scheitern einer
zugleich genetisch und a priori verfahrenden Logik motiviert« (Theunissen 1991, 36).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil IV: Kritisch-theoretische Erweiterung

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doLorg/10.14361/9783839455012 -

4. hitpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Ziel des letzten Teils dieser Arbeit ist es, die Uberlegungen zur Bewegung und
Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik in kritisch-theoretischer Hinsicht zusam-
menzufithren. Als veranschaulichendes Beispiel soll dazu die Praxis der Psy-
choanalyse als Selbstverstindigungspraxis dienen. Im Zuge der Zusammen-
fithrung und Veranschaulichung soll der selbstreflexive Maf3stab der Freiheit
der Kritik im Zentrum stehen. Wir wollen kliren, inwieweit die Freiheit der
Kritik als Mafistab fiir gelingende Selbstbestimmung eine gleichzeitige Ant-
wort auf beide Seiten des >Kantischen Paradoxes« zweiter Stufe darstellt. Da-
nach wollen wir auf McDowells therapeutisches Philosophieverstindnis zu-
riickkommen und danach fragen, ob und inwieweit Philosophie den Aus-
fithrungen dieser Arbeit zufolge tatsichlich als Therapie verstanden werden
kann. Wir schliefRen mit einer Zusammenfassung der Uberlegungen zum Ge-
samtbild der Freiheit der Kritik.

6.1. Zusammenschau der bisherigen Hinsichten

In erkenntnistheoretischer Hinsicht hat sich ein Begrift Zweiter Natur als
Losungsvorschlag fiir die Frage nach Freiheit innerhalb unseres Welt- und
Selbstbezugs etabliert. Durch die Zweite Natur ist Selbstbestimmung ver-
mittelt und damit nicht dem Vorwurf blofier Willkiir als einer Seite des so-
genannten >Kantischen Paradoxes«< ausgesetzt. Wir haben aber gesehen, dass
McDowells Begriff der Zweiten Natur auf Ebene unseres Selbstverstindnisses
in blofRe Fremdbestimmung umschligt und damit Freiheit als Selbstbestim-
mung letztendlich nicht zu erliutern in der Lage ist. Um den transforma-
tiven Begriff Zweiter Natur zu einem selbstkritischen Begrift Zweiter Natur
zu erweitern, war unsere Aufgabe, intersubjektive Bewegung und Zeitlichkeit
der Zweiten Natur so zu erldutern, dass damit zugleich die Moglichkeit zur

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

Kritik auf Ebene des reflexiven Selbstverstindnisses der Zweiten Natur ein-
sichtig wird. Denn wenn der Begriff der Zweiten Natur zugleich unsere Frei-
heit der Kritik auf Ebene des Selbstverstindnisses erliutert, 18st sich das Pro-
blem, dass wir bei McDowell diagnostiziert haben. Dieses Problem lisst sich
als zweite Seite des >Kantischen Paradoxes< erster Stufe in folgender Frage
fassen: Wie lisst sich Selbstbestimmung als intersubjektiv und zeitlich ver-
mittelt denken, ohne dass Selbstbestimmung dabei in blofie Fremdbestim-
mung umschligt? Dazu muss die intersubjektive und zeitliche Vermittlung
der Selbstbestimmung zugleich die Kritik an den Normen dieser Vermittlung
auf Ebene des Selbstverstindnisses ermoglichen.

In Auseinandersetzung mit dem Geist-Kapitel der Phinomenologie des Geis-
tes haben wir die intersubjektive Bewegung der Freiheit der Kritik expliziert.
In dieser Auseinandersetzung wurden die Begriffe Gewohnheit, Entfremdung
durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung als Momente innerhalb ei-
nes ko-konstitutiven Zusammenhangs von Subjekt und intersubjektiver Pra-
xis herausgestellt. Die Unterscheidung der Momente ist eine analytische Abs-
traktion. Im Gesamtbild der Zweiten Natur stehen diese Momente in einem
vermittelten Zusammenhang. In ihrer Vermittlung beschreiben Gewohnheit
und Aneignung die Ko-Konstitution von Subjekt und Normen der intersub-
jektiven Praxis. Entfremdung durch Widerspruch bewegt die Zweite Natur
zwischen den vermittelten Momenten von Aneignung und Gewohnheit. Re-
flexivitit der Zweiten Natur auf das Selbstverstindnis eben dieser Zweiten
Natur ist als eine Praxis der Selbstverstindigung realisiert. Innerhalb refle-
xiver Aneignung von Selbstverstindnissen bedingen sich Subjekt und Pra-
xis wechselseitig. Aneignung ist einerseits intrasubjektiv als Aneignung von
Selbstverstindnissen. Aber das ist andererseits nur in konstitutiver Abhin-
gigkeit von den Normen der intersubjektiven Praxis moglich. Selbstbestim-
mung auf Ebene des Selbstverstindnisses ist an die Normen der intersub-
jektiven Praxis gebunden und durch diese vermittelt. Durch reflexive Ver-
mittlung und aktive Teilhabe im Moment der bindenden Aneignung der Nor-
men ist das Subjekt selbstbestimmter Teil der Bewegung der Praxis. Aneig-
nung als prospektive Bindung an Normen zeigt dabei retrospektiv, dass diese
Normen schon immer die eigenen Normen gewesen sind. Reflexive Kritik
an den Normen scheint hier unnétig oder unméglich. Wir stehen damit vor
dem Problem, dass das >Kantische Paradox< der Selbstbestimmung in Form
einer indirekten Fremdbestimmung durch die duflere Autoritit der vorgingi-
gen Normen der Praxis wiederzukehren scheint. Selbstbestimmung kann in-
nerhalb reflexiver Aneignung vorgingiger Normen nur als Selbstbestimmung

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

verstindlich werden, wenn diese Aneignung die Moglichkeit zur Kritik an
diesen Normen einschlief3t. Ist dies nicht der Fall, schligt Selbstbestimmung
auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur in Fremdbestimmung
um. Diesen Einwand hatten wir analog auch gegen McDowells Begriff der
Zweiten Natur vorgebracht. Um diesem Einwand zu begegnen, haben wir im
Moment reflexiver Aneignung die Moglichkeit immanenter Kritik verstind-
lich gemacht. Immanente Kritik ist Selbstkritik. Als Kritik am Selbst werden
innerhalb der Ko-Konstitution mit den Normen der Praxis dabei auch die
Normen eben dieser Praxis kritisiert. Daher ist das Subjekt nicht fremdbe-
stimmt, sondern hat an der Konstitution der Normen des Selbstverstindnis-
ses der Zweiten Natur teil.

Mit Hegel haben wir einen Weg der Verkniipfung von Genese und Syste-
matik zu einem Gesamtbild der Momente der Zweiten Natur (Gewohnheit,
Entfremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung) nachgezeich-
net. Dabei hat uns die Verkniipfung zwischen Genese und Systematik inner-
halb der PhG auf die Gefahren des Scheiterns innerhalb der Freiheit der Kri-
tik aufmerksam gemacht. Es besteht die Gefahr, aus dem (systematischen)
Gesamtbild eine defizitire Form (der Genese) zu abstrahieren. Dabei liegt
ein praktisches Selbstmissverstindnis vor. Diese Lesart wendet sich gegen
einen Hegel, der die Entwicklungsgeschichte der PhG auf einen Punkt der
abgesicherten Realisierung von Freiheit (respektive der Verniinftigkeit unserer
Praktiken) zulaufen sieht. In der hier ausgearbeiteten Lesart ist der Zielpunkt
vielmehr ein Gesamtbild von Momenten, das auch gegenliufige Bewegungen
einschlieRt. Das heif3t, es besteht aufgrund des dem Begriff der Zweiten Na-
tur immanenten Widerspruchs, der im Gesamtbild als Moglichkeit des prak-
tisches Selbstmissverstindnisses aufgehoben ist, die Gefahr des Scheiterns
innerhalb unserer Freiheit. Freiheit als Selbstbestimmung lisst sich nur ver-
stehen, wenn die Moglichkeit des Scheiterns innerhalb dieser Freiheit ebenso
verstindlich wird. Freiheit als Selbstbestimmung muss die Moglichkeit des
Scheiterns innerhalb dieser Selbstbestimmung offenlassen. So die Moglich-
keit des Scheiterns innerhalb der Freiheit der Kritik ausgeschlossen ist, wird
das, was die Realisierung von Freiheit ist, indirekt fremdbestimmt. In diesem
Fall liegt ein Selbstwiderspruch der Freiheit der Kritik vor.

In Auseinandersetzung mit Sein und Zeit wurde die Zeitlichkeit der Frei-
heit der Kritik beleuchtet. Dabei haben wir die zeitliche Dimension der Ko-
Konstitution von Subjekt und Praxis expliziert. Die drei Momente der Zeit-
lichkeit, nimlich Gewesenheit, Gegenwart und Zukunft, bedingen einander
wechselseitig. Zeitlichkeit spannt die Sorge des Subjekts zwischen Geworfen-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

23


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

heit in die vorgingigen Normen einer historisch-kulturellen Praxis, Entwurf
als prospektiver Aneignung von und damit Bindung an diese Normen und
dem Stillstand dieser Bewegung auf. Eine bestimmte Vergangenheit der Nor-
men der Praxis wird auf eine unbestimmte Zukunft hin angeeignet. Freiheit
als Selbstbestimmung realisiert sich in der Offenheit der Einheit von Gewor-
fenheit und Entwurf. Der zukunftsbezogene Ausstand bedingt diese Offen-
heit. Offen ist die Einheit in Bezug auf den Moglichkeitscharakter von Dasein
in dessen praktischem Selbstverstindnis. Dabei handelt es sich um existenzi-
elle Moglichkeiten. Existenzielle Moglichkeiten sind an die Unbestimmtheit
der Zukunft gebunden. Dass die intersubjektiven Normen der Praxis Orien-
tierungen sind und keine fremdbestimmten Festlegungen unseres Selbstver-
stindnisses, ist bedingt durch die Unbestimmtheit der Zukunft. Die zeitliche
Dimension ist der Freiheit der Kritik immanent. Das heif3t einerseits, dass
immanente Kritik an einer Praxis, die gerichtete Verinderung dieser Praxis
einleiten kann, an eine retrospektive Perspektive auf die praktisch-materia-
len Umstdnde der historisch-kulturellen Praxis gebunden ist. Andererseits ist
durch den zukunftsbezogenen Ausstand der Fall einer Realisierung einer neu-
en Praxis, die sich spiter als sriickschrittlich< herausstellt, nicht ausgeschlos-
sen. Beurteilen ldsst sich dies wiederum nur retrospektiv. Freiheit der Kritik
bewegt sich innerhalb dieser zeitlichen Bedingungen.

Nachdem die Genese innerhalb der Phinomenologie des Geistes im dritten
Teil der Arbeit ein Gesamtbild gezeichnet hat, ging es im vierten Teil der Ar-
beit in Auseinandersetzung mit Sein und Zeit darum, den Weg der Genese
sozusagen >riickwirts« nachzuvollziehen. Ziel war es, die Gefahr defizitirer
Formen als Abstraktion aus dem Gesamtbild besser zu verstehen. Es handelt
sich bei dieser Gefahr um ein praktisches Selbstmissverstindnis, in dem wir
innerhalb der Freiheit der Kritik scheitern. Dabei wurde deutlich, inwieweit
immanente Kritik an Intersubjektivitit und Zeitlichkeit gebunden ist. In ana-
lytischer Abstraktion haben wir blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit un-
terschieden. Im Fall blinder Gewohnheit als eines praktischen Selbstmissver-
stindnisses scheint es so, als wiren die Normen der Praxis festlegende Regeln
ohne alternative Moglichkeiten. In diesem scheinbar fremdbestimmten Voll-
zug kommt es zu einer Verdeckung der zukunftsbezogenen Offenheit, da die
Ekstasen der Zeitlichkeit in einem Missverhiltnis stehen. Die Unbestimmt-
heit der Zukunft wird durch die Bestimmtheit der Gewesenheit verdringt, die
offene Bewegung des Ausstandes stillgestellt und Freiheit der Kritik verdeckt.
Es besteht eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf im reflexi-
ven Selbstverstindnis, indem die vorgingigen Normen nicht auf eine unbe-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

stimmte Zukunft hin angeeignet werden (kénnen). Im Fall leerer Reflexivitit
als des anderen praktischen Selbstmissverstindnisses scheint es so, als wire
Freiheit der Kritik unabhingig von den Normen der intersubjektiven Praxis
realisierbar. Selbstbestimmung als Unabhingigkeit von den Normen der Pra-
xis bedeutet bloRRe Willkiir. Die Bewegung des Ausstandes verliert dabei die
Reibung, da auch hier die Ekstasen der Zeitlichkeit in einem Missverhiltnis
stehen. Die Bestimmtheit der Gewesenheit wird durch die Unbestimmtheit
der Zukunft aus dem Gesamtbild verdringt und die Bewegung des Ausstan-
des verliert die Reibung mit der Materialitit der vorgingigen Normen. Es
besteht eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf im reflexiven
Selbstverstindnis, indem die vorgidngigen Normen der bestimmten Gewesen-
heit nicht angeeignet werden (kénnen). Die Moglichkeit zur Kritik ist bedingt
durch das Zusammenspiel des Bezugs auf eine unbestimmte Zukunft inner-
halb des Ausstandes und der Aneignung vorgingiger Normen. Freiheit der
Kritik und Zeitlichkeit stehen dahingehend im Zusammenhang, dass prakti-
sche Reflexivitit an eine bestimmte Vergangenheit und an eine unbestimmte
Zukunft zugleich gebunden ist. In modernen Praktiken, welche Freiheit der
Kritik als internen Anspruch haben, ist Kritik immer aneignende Kritik und
Aneignung immer kritisch.

An dieser Stelle haben wir eine Antwort auf das >Kantische Paradox« ers-
ter Stufe entwickelt, es lisst sich aber einwenden, dass wir mit den Fillen von
leerer Reflexivitit und blinder Gewohnheit einen Mafistab auf rein objekti-
ver Ebene einfiithren, der vorgingig und von auflerhalb der Praxis festlegt,
was realisierte Freiheit ist. In einer solchen Fremdbestimmung widerspricht
sich Freiheit der Kritik selbst. Hier wiederholt sich das >Kantische Paradox«
(analog unserem Einwand gegeniiber der zeitgendssischen kritischen Theo-
rie) als »Kantisches Paradox« zweiter Stufe auf Ebene des Maf3stabs fiir reali-
sierte Freiheit. Deswegen ldsst sich dieser Einwand strukturanalog zum Para-
dox erster Stufe genau genommen aus zwei Richtungen formulieren. Erstens
scheint es so, als wiren leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit als Maf3-
stab fiir scheiternde Selbstbestimmung objektiv-fremdbestimmte Kriterien.
Diesen Einwand riumen wir aus, indem sich leere Reflexivitit und blinde Ge-
wohnbheit als praktisches Selbstmissverstindnis herausstellen. In beiden Fil-
len ist es das Moment von praktischer Reflexivitit, dass sich selbst widerspricht.
Die Trennung in blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit ist eine analyti-
sche Abstraktion, die sich im Gesamtbild als ein und derselbe Fall zeigt. In
beiden Fillen missverstehen wir uns innerhalb unseres reflexiven Selbstver-
stindnisses: im Fall blinder Gewohnheit, weil Freiheit der Kritik als praktische

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

Reflexivitit auf die Normen als feststehend und alternativlos reflektiert und
damit sich als reflektierend selbst widerspricht; im Fall leerer Reflexivitit, weil
Freiheit der Kritik als praktische Reflexivitit die Normen willkiirlich in Frage
stellt und damit sich selbst als praktisch wirksam widerspricht. Das heifdt in
der Perspektive von praktischer Reflexivitit fallen die beiden Pole der Oszil-
lation zwischen leerer Reflexivitit und blinder Gewohnheit in eins. In beiden
Fillen widerspricht sich Freiheit der Kritik selbst. Indem wir uns innerhalb
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis in unserem Selbstverstindnis miss-
verstehen, scheitert die Freiheit (der Kritik) der Praxis, und indem die Freiheit
(der Kritik) der Praxis scheitert, verstehen wir uns selbst falsch.

Nun konnte man aber zweitens einwenden, dass ein praktisches Selbst-
missverstindnis als Maf3stab fiir scheiternde Selbstbestimmung ein subjek-
tiv-selbstbestimmtes Kriterium sei und damit blof} willkiirlich. Diesem Ein-
wand begegnen wir, indem wir zirkuldr den Maflstab der Freiheit der Kri-
tik selbstreflexiv als Freiheit der Kritik selbst bestimmen (und so gleichzeitig
nicht in die erste Richtung des Einwandes beziiglich des MafRstabes auf ob-
jektiver Ebene zuriickfallen). Wir hatten diesen selbstreflexiv-zirkuliren Zu-
sammenhang in Hegels Terminologie auf Ebene des absoluten Geistes be-
schrieben. Auf dieser Ebene ist Freiheit nicht inhaltlich-thesenartig festge-
legt,' sondern kann nur retrospektiv bestimmt werden. Prospektiv wird sich
Freiheit nur selbst zeigen konnen. Die Kriterien fiir realisierte Freiheit kon-
nen nur aus Teilnehmerinnenperspektive und in Abhingigkeit von konkre-
ten Situationen angegeben werden. Wir hatten dies am Begriff immanen-
ter Kritik dargestellt. Immanente Kritik muss dahingehend aufzeigen, dass
im Fall des praktischen Selbstmissverstindnisses der ko-konstitutive Zusam-
menhang zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis dem Anspruch der
Realisierung von Freiheit der Kritik nicht gerecht wird. Der Widerspruch be-
steht dabei zwischen Selbstanspruch und Realisierung der Freiheit der Kri-
tik selbst. Das Kriterium der Unterscheidung zwischen gelingender Selbstbe-
stimmung und Scheitern innerhalb von Freiheit ist der Ko-Konstitution von
Subjekt und intersubjektiver Praxis immanent und daher nicht willkiirlich.
Immanent ist das Kriterium, indem die Freiheit der Kritik selbst der Maf3stab
ist. Gemessen am Anspruch der Freiheit der Kritik selbst ist das Kriterium

1 Das heifdt, es ist beispielsweise auch nicht ausgeschlossen, dass sich Freiheit (bei-
spielsweise in dsthetischer Erfahrung oder einer Liebeserfahrung) auch oder gerade
als selbstbestimmte Hingabe in eine Form der Unfreiheit verwirklichen kann.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

fir realisierte Selbstbestimmung nicht willkiirlich vom Subjekt gesetzt, son-
dern der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis immanent.
Der folgende Abschnitt soll Freiheit der Kritik am Beispiel der Psychoana-
lyse und speziell mit Blick auf den selbstreflexiv-zirkuliren Mafistab veran-
schaulichen. Wir werden aulerdem sehen, wie immanente Kritik praktische
Verinderung einleiten kann. Die Bewegung zwischen Genese und Systematik
des Gesamtbildes vollzieht sich dabei sowohl >riickwirts« (Scheitern innerhalb
von Freiheit der Kritik) als auch >vorwirts« (Freiheit der Kritik wird prozessual
realisiert). Ziel der Analyse als Selbstverstindigungspraxis ist die Authebung
praktischer Selbstmissverstindnisse. Durch diese Form der Selbstkritik rea-
lisiert sich Freiheit als Selbstbestimmung. Insofern verbindet dieses Beispiel
intersubjektive Bewegung und Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik in Bezug
auf die immanente Gefahr des Scheiterns innerhalb dieser Freiheit.

6.2. Psychoanalyse als veranschaulichendes Beispiel der Freiheit
der Kritik

Wir wollen den Zusammenhang zwischen immanenter Kritik und Zeitlichkeit
speziell mit Blick auf den selbstreflexiven Mafistab der Freiheit der Kritik im
Folgenden anhand der therapeutischen Praxis der Psychoanalyse veranschau-
lichen. Dazu werden wir Therapeutic Action von Jonathan Lear heranziehen. In
Therapeutic Action wird nicht nur eine Theorie der Psychoanalyse entwickelt,
sondern auch ein konkretes Beispiel eines materialen Selbstverstindnisses
eines Psychoanalytikers und damit der Praxis der Analyse als solcher darge-
legt. Lears Selbst- und Praxisverstindnis soll fir uns den Status eines Fall-
beispiels einnehmen. Das heift, es geht uns nicht um Psychoanalyse im All-
gemeinen, sondern einerseits konkret darum, wie Lear Psychoanalyse und
mogliche Selbstmissverstindnisse beziiglich dieser versteht, und anderseits
darum, wie er dazu beispielhaft aus der therapeutischen Praxis berichtet. Das
ist der Grund dafiir, dass wir im Folgenden aus Therapeutic Action vielfiltig
und ausfithrlich zitieren werden. Dabei werden Beispiele auf verschiedenen
Ebenen betrachtet, die aber ineinandergreifen. Zur Veranschaulichung un-
terscheiden wir in analytischer Abstraktion zwischen Ziel und Prozess der
Analyse, auch wenn sich letztendlich beides nicht voneinander trennen l4sst.
Genauso unterscheiden wir zwischen institutioneller Ebene und Ebene der
individuellen therapeutischen Praxis, auch wenn sich beide wechselseitig be-
dingen. Wir werden in den folgenden Ausfithrungen der Praxis der Psycho-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

27


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

analyse nicht gerecht werden, denn das gezeichnete Bild ist nur ausschnitt-
haft. Symptomatisch diesbeziiglich ist, dass wir an keiner Stelle von einem
Unbewussten oder dem Vorgang einer Ubertragung sprechen werden.> Auch
die emotional-befindliche Dimension der Analyse kénnen wir nur andeuten,
trotz der Tatsache, dass es sich dabei um einen der entscheidenden Faktoren
innerhalb des Vorgangs der Analyse handelt. Es geht uns aber auch nicht dar-
um, Psychoanalyse zu erliutern, sondern den Zusammenhang von Bewegung
und Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik in Bezug auf die Gefahr des Scheiterns
unserer Freiheit an einem konkreten Fallbeispiel zu veranschaulichen.

6.2.1. Ziel der Analyse

Die Praxis der Psychoanalyse ist in Lears Verstindnis eine Arbeit gegen das
Scheitern innerhalb unserer Freiheit. Ziel der therapeutischen Praxis ist die
realisierte Freiheit des Analysanden. Was genau unter dieser Freiheit zu ver-
stehen ist, muss prinzipiell offen bleiben, denn eine vorgingige Bestimmung
dieser Freiheit stiinde im Widerspruch zu dem Ziel, Freiheit zu ermogli-
chen. Jonathan Lear schreibt: »[T]he analyst is committed to facilitating the
analysand’s freedom. We may not know precisely what we mean by this [...]
but, in general, we are not interested in influencing our analysands to pursue
any particular end, but in helping them to develop their own capacities for
self-understanding.«’> Hier wird in Bezug auf das Ziel der Analyse veran-
schaulicht, inwieweit die Kriterien fiir gelingende Selbstbestimmung keinen
objektiv-fremdbestimmten Maf3stab darstellen. Freiheit als Ziel der Analyse
kann demnach nicht allgemein inhaltlich bestimmt werden, sondern muss
sich prozessual selbst zeigen. Dennoch kénnen wir spezifischer werden,
ohne Freiheit inhaltlich bestimmen zu miissen. Das Ziel der Analyse ist, ein

2 Systematische Fragen wie beispielsweise die nach dem Unterschied zwischen der
Theorie Freuds und derjenigen Lacans beziehungsweise danach, was das Unbewusste
genau ist, sollen hier keine Rolle spielen. Es handelt sich um ein ausschnitthaftes ver-
anschaulichendes Beispiel, das keine eigenstandige theoretische oder systematische
Auseinandersetzung oder Fundierung im Rahmen dieser Arbeit erhalten sollen. Der
Status dieses Beispiels ist kein ausgezeichneter; es konnten sich also andere Beispie-
le solcher Reflexionspraktiken in Religion, Literatur, Kunst, universitiren Institutionen
oder auch im Alltag etc. finden. Trotzdem ist die historisch moderne Praxis der Psycho-
analyse paradigmatisch indem Sinne, dass dieses Beispiel verschiedene systematische
Punkte in Bezug auf die Freiheit der Kritik besonders gut verdeutlicht.

3 Lear 2003, 54.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Vermogen reflexiver Selbstverstindigung zu entwickeln. Dieses Vermdgen
soll in die Lage versetzen, praktische Selbstmissverstindnisse iiber das eige-
ne Selbstverstindnis innerhalb der Ko-Konstitution mit Normen der Praxis
aufzuklaren. Durch ein solches Vermogen der Selbstverstindigung kann sich
die Haltung des Analysanden hin zu einer selbstbestimmten Stellung inner-
halb der intersubjektiven Praxis entwickeln. In der Analyse als emotionalem
Geschehen geht mit diesem Gewinn an Selbstbestimmung die Entwicklung
einer emotional selbstbestimmten Befindlichkeit einher.

Die Arbeit der Analyse ist ein unabgeschlossener Prozess, der kein En-
de hat. Meistens geht die therapeutische Praxis als solche zwar irgendwann
zu Ende. Das Ziel dabei ist jedoch, den Prozess der Arbeit gegen das Schei-
tern innerhalb unserer Freiheit in der Praxis des Analysanden aufzuheben.
Nach der gelungenen Analyse sollte der Analysand imstande sein, die Praxis
der Selbstverstindigung eigenstindig fortzufithren. Das heif3t der Analysand
sollte nach dem Ende der therapeutischen Sitzungen allein im Prozess der
unabgeschlossenen Arbeit des Selbstbestimmtwerdens stehen kénnen:

»For the analytic process is thought to consist, at least partially, in a process
by which the analysand comes to internalize the capacity for analysis. Anal-
ysis is not supposed to be over once analyst and analysand cease meeting;
rather, the analysand is supposed to be in a position where she can carry on
the activity of analysis largely on her own.«*

Dass das, was es genau heifdt, selbstbestimmt zu sein, im Allgemeinen unbe-
stimmt bleibt und dass dieser Prozess ein unabgeschlossener ist, bedeutet,
dass Psychoanalyse keine Auflosung der Gefahr des Scheiterns innerhalb von
Freiheit leistet. Vielmehr handelt sich um eine Praxis, die in die Lage ver-
setzen will, mit dieser Gefahr umzugehen. Der Erfolg oder Misserfolg einer
Analyse kann sich nur in einer offenen Zukunft zeigen. Wie der Analysand mit
der gewonnenen Haltung des Selbstbestimmtwerdens umgeht, bleibt offen.®

4 Lear 2003, 98.
5 So verneint auch Freud die Frage nach der Moglichkeit eines endgtltigen Abschlusses

der Analyse, also die Frage danach, »ob man die Beeinflussung des Patienten so weit
getrieben hat, dafd eine Fortsetzung der Analyse keine weitere Veranderung verspre-
chen kann. Also als ob man durch die Analyse ein Niveau von absoluter psychischer
Normalitat erreichen konnte, dem man auch die Fahigkeit zutrauen diirfte, sich stabil
zu erhalten, etwa wenn es gelungen wire, alle vorgefallenen Verdrangungen aufzul6-
sen« (Freud 1937, 360f.).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

219


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Freiheit der Kritik

Psychoanalyse als Prozess des reflexiven Selbstbestimmtwerdens des Analy-
sanden veranschaulicht Freiheit der Kritik und, speziell mit Blick auf das Ziel
der Analyse, die Offenheit dieses Prozesses in Bezug auf eine unbestimmte
Zukunft.

Die Offenheit des reflexiv-kritischen Prozesses finden wir auch auf insti-
tutionalisierter Ebene der Psychoanalyse als Praxis. Dies kennzeichnet diese
Praxis als spezifisch modern. Moderne Praktiken haben Freiheit der Kritik
als internen Anspruch. Jonathan Lear verdeutlicht dies in seinem Selbstver-
stindnis als Analytiker:

»First, as psychoanalyst, we are constantly in the process of shaping ourselves
as psychoanalysts. [...] Second, the process is unending. [..] Being a psycho-
analyst is in part the never-ending task of bringing oneself back to the ac-
tivity of being a psychoanalyst. [..] to be an analyst one must ever be in the
process of becoming an analyst. [..] Third, this process of continually coming
back to ourselves as psychoanalysts is itself part of the therapeutic action, in
both of the above senses.«®

Auf Ebene der institutionalisierten Praxis der Analyse ist Freiheit der Kritik
internalisiert und die Praxis daher ein zukiinftig offener Prozess. Die Arbeit
am Selbstverstindnis der Analytikerin, wie Lear sie beschreibt, bedeutet — im
ko-konstitutiven Zusammenhang von beidem — zugleich eine stindige Arbeit
an der Praxis. Dabei zeigt sich, dass die Gefahr des Scheiterns innerhalb un-
serer Freiheit der Kritik auch auf dieser institutionalisierten Ebene, die den
Anspruch immanenter Kritik in sich aufhebt, nicht ausgeschlossen ist. Lear
veranschaulicht dieses Scheitern am eigenen Anspruch beispielhaft als Tren-
nung zwischen Theorie und Praxis innerhalb der zeitgendssischen Psycho-
analyse:

»[I]t seems that the profession has lost a sense of how to absorb theory into
its clinical practice. One symptom of this is a kind of institutional splitting
that has occurred in the activity of psychoanalytic writing. On one site of the
split, psychoanalytic theory has been taken up in humanities departments
at universities throughout the United States. But the writing has become so
abstract and obscure that it becomes increasingly unclear what, if anything,
this has to do with psychoanalysis as it is practiced in a clinical setting. This
has led clinicians on the other side of the split to think they can ignore theory

6 Lear 2003, 32f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

altogether [..]. The very fact that they are in clinical practice is invoked as a
trump card, as though those who live on the other side of the split couldn’t
really know what they are talking about. The problem is that even if you do
need psychoanalytic experience to understand the theory, itis also true that
if you don’t understand theory you can't really understand the experience
you think you are having. Theory without experience is empty; experience
without theory is blind.«

Wir fithlen uns hier an das Kantische Zitat und unseren Ausgangspunkt der
erkenntnistheoretischen Oszillation bei McDowell erinnert. Leere Reflexivitit
zeigt sich in Lears Beschreibung der Trennung von Theorie und Praxis als eine
misslungene Abstraktion von der materialen Erfahrung der klinischen Praxis.
Blinde Gewohnheit zeigt sich als eine klinische Praxis, die sich ohne reflexive
Theorie selbst nicht versteht. Beides ist an den dufleren Enden der Oszilla-
tion ununterscheidbar, indem Reflexivitit zur Gewohnheit werden kann und
gerade dadurch leer ist:

»This is the entropy of thought: whatever life the concepts might have had
when they are first being applied in vivid psychoanalytic contexts tends to
get trained out of them, and they get turned more and more into slogans.
Eventually, the terms get used in place of thinking rather than as expression
of it. The ultimate absurdity is a dead paper on therapeutic action.<®

Indem Reflexivitit zur blinden Gewohnheit wird und somit leer, sind die bei-
den Seiten in diesem Beispiel des >toten« Artikels iiber therapeutische Pra-
xis als derselbe Fall, nimlich als Fehlgehen von praktischer Reflexivitit ver-
stindlich. Die Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit duflert sich
als praktisches Selbstmissverstindnis. Der Maf3stab fiir ein solches Fehlgehen
ist als Freiheit der Kritik der Praxis der Psychoanalyse immanent.

6.2.2. Prozess der Analyse

Die Analyse ist nach Lear ein Dialog zwischen zwei Teilnehmerinnen. Als
emotionales Geschehen steht dabei nicht nur der sprachliche Dialog im Zen-
trum, sondern auch die emotionale Befindlichkeit von Analysand und Analyti-
kerin. Die begrifflich-reflexive Arbeit, die im Prozess der Analyse stattfindet,

7 Lear 2003, 16f.
8 Lear 2003, 34.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

221


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222  Freiheit der Kritik

ist nicht blof theoretisch, sondern praktisch. Wie Lear greifen wir auf Freud
zuriick, der das wie folgt illustriert:

»[Dler Analysierte erinnere liberhaupt nichts von dem Vergessenen und Ver-
driangten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, son-
dern als Tat, er wiederholt es, [...] Zum Beispiel: Der Analysierte erzdhlt nicht,
ererinnere sich, dafd er trotzig und ungliaubig gegen die Autoritit der Eltern
gewesen sei, sondern er benimmt sich in solcher Weise gegen den Arzt.<

Reflexivitit der Analyse ist praktische Reflexivitit. Das heif3t, in diesem Bei-
spiel ist Reflexivitit nicht nur theoretische Begriffsarbeit, sondern gleichzei-
tig auch praktisch-emotionale Arbeit. Da beide Seiten Teilnehmerinnen des
Dialogs sind, gibt es keine Auflenperspektive dieser reflexiven Arbeit. Hier
wird in Bezug auf den Prozess der Analyse veranschaulicht, inwieweit die
Kriterien fiir gelingende Selbstbestimmung keinen objektiv-fremdbestimm-
ten Maf3stab darstellen. Es werden keine Kriterien von auflen an den Pro-
zess herangetragen. Sowohl das konkrete Ziel der Analyse (also was genau
die Realisierung von Freiheit im konkreten Fall heif3t) als auch der Weg zu
diesem Ziel (als die Authebung praktischer Selbstmissverstindnisse) werden
innerhalb des Anspruchs des Analysanden an sich selbst bestimmt. Der Maf3-
stab der Freiheit der Kritik ist die Freiheit der Kritik selbst. Am Beginn steht
ein emotional-befindliches Bediirfnis nach praktischer Verinderung.”® Das

9 Freud 1914, 210.
10 Hier wird einerseits deutlich, dass der immanente Widerspruch der Zweiten Natur

auch ein emotional-befindlicher Widerspruch sein kann. Zweitens wird die prakti-
sche Produktivitit dieses Widerspruchs deutlich, indem ein Prozess des Selbstverstian-
digung angestoflen wird. In Sein und Zeit nimmt die Angst die systematische Stelle
eines solchen emotional-befindlichen, praktisch-produktiven Widerspruchs ein. Die-
ser Widerspruch ist praktisch-produktiv, indem er Freiheit (erneut) realisieren kann:
»Die Angst vereinzelt das Dasein auf sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verste-
hendes wesenhaft auf Moglichkeiten sich entwirft. Mit dem Worum des Sichdngstens
erschliefdt daher die Angst das Dasein als Moglichsein und zwar als das, das es einzig
von ihm selbst her als vereinzeltes in der Vereinzelung sein kann. Die Angst offenbart
im Dasein das Sein zum eigensten Seinkonnen, das heif’t das Freisein fiirdie Freiheit
des Sich-selbst-wahlens und -ergreifens. Die Angst bringt das Dasein vor sein Freisein
fiir.. (propensioin..) die Eigentlichkeit seines Seins als Moglichkeit, die esimmer schon
ist« (Heidegger, SuZ,188). Der von McDowell thematisierte Wunsch nach einem Cege-
benenistvor dem Hintergrund einer solchen Angst verstandlich, da durch ein Gegebe-
nesdas Scheitern innerhalb unserer Freiheit ausgeschlossen ist (wir aber damit gleich-
zeitig einem praktischen Missverstandnis erliegen). In Heideggers Angst-Analyse, wel-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

heifdt der Widerspruch, wie auch immer dieser im konkreten Fall aussehen
mag, hat sich praktisch-material gedufRert beziehungsweise dufiert sich fort-
laufend und wird von der therapeutischen Praxis retrospektiv in den Blick
genommen. Der Widerspruch als praktisches Selbstmissverstindnis kann ei-
nerseits dazu fithren, dass man innerhalb von Selbstbestimmung scheitert
und die Bedeutsambkeit der Praxis (und der Handlungsantrieb des Subjekts)
verdeckt wird. Andererseits ist das praktische Selbstmissverstindnis als emo-
tional-befindlicher Widerspruch im Prozess seiner Aufthebung konstitutiv fiir
die (erneute) Realisierung von Freiheit. Dieser Prozess bedeutet Selbstver-
stindigung mit dem Ziel, im eigenen Anspruch transparent und in diesem
sich selbst gerecht zu werden. Diese praktische Reflexion muss der Analysand
selbst vollziehen. Die Analytikerin versteht sich dabei als Katalysator dieses
Prozesses. Mit der Analytikerin gibt es eine zusitzliche Ebene immanenter
Kritik, die aber letztendlich nur als Unterstiitzung der immanenten Kritik
des Analysanden selbst zu verstehen ist. Als immanent-kritische Reflexivitit
nimmt die reflexive Arbeit der Analytikerin keinen Auflenstandpunkt ein. Die
Analytikerin hat keine blof3e (-objektive<) Aufdenperspektive auf die Analyse.
Eine Auflenperspektive wiirde dazu fithren, dass sie dem Analysanden nur
das mitteilen kann, was sie bereits an vorgefasster Meinung mitbringt. Dies,
so Lear, sei gerade zu vermeiden: »We avoid suggesting this or that outcome
to our analysands, avoid moralizing, avoid telling them that they really will
be happy if only they achieve this particular social goal.«" Solches Vorgehen
ist keine immanente Kritik. Die teilnehmende Perspektive der Analytikerin
muss offen sein und mit dem Selbstverstindnis und Anspruch des Analysan-
den wandern. Gleichzeitig bedarf es einer reflexiven Distanz, welche seitens

che die Sorge-Struktur allererst aufweist, wird deutlich, inwieweit das Scheitern in-
nerhalb der Selbstbestimmung die Bedeutsamkeit der Praxis verdecken kann: »[D]as
Wovor der Angst ist die Welt als solche. Die véllige Unbedeutsambkeit, die sich im Nichts
und Nirgends bekundet, bedeutet nicht Weltabwesenheit, sondern besagt, dafs das
innerweltlich Seiende an ihm selbst so véllig belanglos ist, dafd auf dem Grunde dieser
Unbedeutsamkeit des Innerweltlichen die Welt in ihrer Weltlichkeit sich einzig noch
aufdrangt. [... W]ovor die Angst sich dngstigt, ist das In-der-Welt-sein selbst« (Heidegger,
SuZ, 187). Methodisch ist die Angst-Analyse ein paradigmatisches Beispiel dafiir, wie
der Fall des befindlichen Scheiterns systematischen Aufschluss Gber die Begriffe von
Subjektivitat und Weltbezug in ihrem Zusammenhang geben kann. Angst (als »Grund-
befindlichkeit«) erschliefStdie Struktur des In-der-Welt-seins als solchen. Nicht nurdas
Moment von Verstehen, sondern gerade auch das von Befindlichkeit ist selbstreflexiv-
methodisch relevant (vgl. Heidegger, SuZ, § 40).
1 Lear 2003, 60.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

223


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Freiheit der Kritik

des Analytikers aufrechterhalten werden muss, damit er in der Lage ist, zur
Aufhebung des Selbstmissverstindnisses im Selbstverstindnis des Analysan-
den beizutragen. Diese reflexive Distanz ist im Kontext der Analyse eine pro-
fessionelle Neutralitit zu den emotionalen Verstindnissen des Analysanden.
Immanente Kritik ist auf diese Vermittlung von Unmittelbarkeit (unmittelba-
rer Teilnahme am Dialog) und reflexiver Aneignung (professioneller Neutra-
litdt) angewiesen. Wenn im dialogischen Geschehen eine Vermittlung dieser
Momente zum Tragen kommt, kann Verstehen nicht nur reproduktiv, son-
dern auch produktiv sein und die Authebung von Selbstmissverstindnissen
anstofien.

Die Aufhebung praktischer Selbstmissverstindnisse bedeutet in diesem
Prozess die Moglichkeit einer anderen Aneignung dessen, was man tut, denkt
und fihlt. Wir hatten gesehen, dass es sich im Fall des Scheiterns innerhalb
unserer Freiheit um ein Missverhiltnis innerhalb der Ekstasen der Zeitlich-
keit handelt. In beiden Fillen wird eine Ekstase aus dem Gesamtbild ver-
drangt, womit sich Zeitlichkeit in einer defizitiren Form realisiert und wir
innerhalb unserer Freiheit scheitern. Im Fall blinder Gewohnheit wird die
Unbestimmtheit der Zukunft durch die Bestimmtheit der Gewesenheit ver-
dringt und die offene Bewegung des Ausstandes stillgestellt. Es besteht eine
Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf, da die vorgingigen Nor-
men nicht auf eine unbestimmte Zukunft hin angeeignet werden (kénnen). Im
praktischen Selbstmissverstindnis werden die Normen der Praxis als fremd-
bestimmte Regeln verstanden, die keine alternativen Maoglichkeiten offenlas-
sen. Im Fall leerer Reflexivitit wird die Bestimmtheit der Gewesenheit durch
die Unbestimmtheit der Zukunft verdringt und die Bewegung des Ausstan-
des verliert die Reibung mit der Materialitit der vorgangigen Normen. Es be-
steht eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf, da die vorgingi-
gen Normen der bestimmten Gewesenheit nicht angeeignet werden (kénnen).
Im praktischen Selbstmissverstindnis wird Unabhingigkeit von den Normen
der Praxis als eine Moglichkeit verstanden. In beiden Fillen verstehen wir uns
innerhalb unserer praktischen Reflexivitit und gemessen am internen Maf3-
stab der Freiheit der Kritik falsch. Da Freiheit der Kritik interner Anspruch
der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis ist, handelt es sich nicht um ei-
nen subjektiv-willkiirlichen Maf3stab, der blof vom Subjekt gesetzt wire.

Um das praktische Selbstmissverstindnis aufzuheben, ist eine explizi-
te Reflexion auf den Anspruch der Realisierung von Freiheit notwendig, der
im Widerspruch zur Verdringung der Gewesenheit beziehungsweise Zukunft

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

steht.” Die Realisierung von Freiheit ist nur vor dem Hintergrund des Ge-
samtbildes moglich, in dem Freiheit der Kritik interner Anspruch ist und die
zeitlichen Ekstasen nicht im Missverhiltnis zueinander stehen. Das prakti-
sche Selbstmissverstindnis wird aufgehoben, damit und indem (es handelt
sich um dieselbe Bewegung) eine neue prospektive Aneignung von vorgin-
gigen Normen moglich wird. Die neue Aneignung bedeutet einen Gewinn
an existenziellen Méglichkeiten und damit eine Realisierung von Freiheit als
Selbstbestimmung. Es muss in der Aufhebung des praktischen Selbstmiss-
verstindnisses darum gehen, die Ektasen der Zeitlichkeit in ein Verhiltnis
zu bringen, das kein Missverhiltnis ist. Greift man, wie Lear, auf Freud zu-
riick, so weist dieser in seiner behandlungstechnischen Schrift »Erinnern,
Wiederholen, Durcharbeiten«® darauf hin, dass ein entscheidendes Moment
der psychoanalytischen Arbeit sich der ekstatischen Struktur der Zeitlichkeit
bedient."* Es geht darum, Vergangenes zu erinnern und in der Gegenwart der
Analytikerin praktisch-reflexiv zu wiederholen, um es fiir eine zukunftsori-
entierte Aufhebung des praktischen Selbstmissverstindnisses durchzuarbei-
ten. Reflexive Aneignung ldsst sich durch den Zusammenhang der Ekstasen
der Zeitlichkeit als eine Wiederholung der Vergangenheit in Bezug auf eine
unbestimmte Zukunft verstehen. Durch diese Wiederholung dndert sich das
Verhiltnis zwischen Subjekt und Norm. Die Verdringung der Bestimmtheit
der Gewesenheit respektive der Unbestimmtheit der Zukunft wird dabei ex-
plizit-reflexiv, womit die defizitire Form der Abstraktion aus dem Gesamtbild
sichtbar wird. Das heif3t aber auch: Das Gesamtbild als solches kann (wieder)
sichtbar werden. Infolgedessen kénnen die Ekstasen der Zeitlichkeit in ein
neues Verhiltnis treten. Im gelungenen Fall ist dieses neue Verhiltnis kein
Missverhaltnis. Bei Gewesenheit und Zukunft handelt es sich nicht nur um
die je individuelle Vergangenheit beziehungsweise Zukunft. Vergangenheit
steht dabei allgemein fir die vorgingigen Normen einer Praxis (von welchen
die je individuelle Vergangenheit bedingt ist). Zukunft steht dabei fir die Pro-
spektion der intersubjektiven Praxis insgesamt (von welcher die je individuelle
Zukunft bedingt ist).” Man kann dahingehend sagen, dass die Praxis der Psy-

12 Das, was wir als implizite und explizite Reflexivitat beschrieben haben, ist im dialogi-
schen Geschehen nicht klar zwischen Analysand und Analytikerin aufgeteilt. Vielmehr
kénnen beide Seiten im wechselseitigen Verhaltnis jeweils beide Positionen einneh-
men.

13 Freud1914.

14 Vgl. dazu auch Pearl 2013.

15 Hier stehen Phylo- und Ontogenese im Zusammenhang.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

225


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Freiheit der Kritik

choanalyse sich nicht nur auf einzelne Subjekte bezieht, sondern auch eine
Arbeit an der intersubjektiven Praxis insgesamt bedeutet. Durch die Aufhe-
bung praktischer Selbstmissverstindnisse kann die Praxis eine andere wer-
den.®

Jonathan Lear veranschaulicht das am Beispiel der Selbstverstindnisse
der Psychoanalytikerinnen in den USA von den 1950er Jahren bis heute. In
den 1950er Jahren waren die meisten Analytikerinnen ihrer Ausbildung nach
Humanmediziner, die eine naturwissenschaftliche Ausbildung genossen hat-
ten und ihrem Selbstverstindnis nach auch innerhalb ihrer Praxis der Analyse
an einen Begriff von Objektivitit gebunden waren, der von den Naturwissen-
schaften des beginnenden 20. Jahrhunderts gepragt war. Dieser Begriff von
Objektivitit als methodisches Ideal suggeriert eine vom Untersuchungsge-
genstand unabhingige Aufienperspektive, die die Analytikerin einzunehmen
hat. Nun versucht Lear nachzuzeichnen, wie dieses Verstindnis aus der Ver-
gangenheit auch das Selbstverstindnis der Gegenwart missverstindlich be-
einflusst:

»[A] supposedly dead past continues to exert an uncanny influence. We see
pathologies get transmitted from generation to generation [..] if there are
confusions in this concept [of objectivity] it must go to the heart of their self-
understanding. [...] The point of our inquiry is not simply to grasp how an
earlier generation got confused about objectivity; it is to help us gain insight
how we might be confused in similar ways«."”

Das vorgingige Selbstmissverstindnis beziiglich des Begriffs der Objektivitit
beeinflusst auch das Selbstverstindnis und damit die Praxis zeitgendssischer
Analytiker. Ein Symptom fiir eine gegenwirtige Beeinflussung des Selbstver-
stindnisses in Bezug auf den Begriff der Objektivitit finden wir am Beispiel
der Depression und deren Behandlung durch Antidepressiva als Konkurrenz
zu einer therapeutischen Praxis: »[Tlhe point of the antidepressant is not sim-
ply to relieve the pain and lift the depression; it is to help to put the patient
back into a position where she can again take up the task of developing herself

16 Der Ubergang von Psychoanalyse zu anderen Formen der Selbstverstindigung, wie
beispielsweise direkter Gesellschaftskritik, ist weiter erlauterungsbediirftig. Man kann
aber dafiir argumentieren, dass es sich auch bei anderen Formen der Gesellschafts-
kritik um immanente Kritik als Selbstkritik handeln muss (vgl. Fn. 115 in Teil Il dieser
Arbeit). Den systematischen Punkt der Selbstkritik wiederum veranschaulicht das Bei-
spiel der Psychoanalyse besonders gut.

17 Lear 2003, 36f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

as a subject. But there is no drug, now or ever, that can perform that task.«*®
Dass es auf den ersten Blick so scheinen mag, dass Antidepressiva eine thera-
peutische Praxis ersetzen konnten, wird durch ein Selbstmissverstindnis der
Analytiker mitbestimmt. Analytiker, die in naturwissenschaftlicher Weise ein
objektives Heilmittel fiir eine bestimmte Krankheit anzubieten glauben, ma-
chen ihre eigene Praxis durch pharmazeutische Mittel ersetzbar. Jedoch kann
ein reflexiver Selbstverstindigungsprozess des Subjekts grundsitzlich nicht
durch Psychopharmaka etabliert werden.

Das praktische Selbstmissverstindnis in Bezug auf den Begriff der Objek-
tivitit liegt nach Lear darin, das naturwissenschaftlich geprigte Verstindnis
als Festlegung fiir das Verstindnis von Objektivitit iiberhaupt und nicht als
eine normative Orientierung unter anderen zu begreifen. Es kommt also da-
rauf an, die Pluralitit des Begriffs anzuerkennen: »The danger - in terms
of self-misunderstanding — would be to think that the concept of objectivity
comes with a fixed and determinate meaning, independent of the context in
which it is deployed.«” Im psychoanalytischen Kontext kann der Begriff von
Objektivitit im Unterschied zum naturwissenschaftlichen Kontext fiir eine
andere Orientierung (keine Festlegung) stehen. Um dies zu zeigen, wird der
Begriff der Objektivitit nicht abgelehnt, sondern immanent kritisiert: »[TThe
strategy was not to reject objectivity, but to offer a sympathetic subversion
of the concept.«*® Reflektiert die Analytikerin auf ihr Selbstverstindnis be-
ziiglich ihrer Praxis, wird einerseits deutlich, dass auch in der psychoanaly-
tischen Praxis der Begriff von Objektivitit eine Rolle spielt. Als Teilnehmerin
des analytischen Dialogs kann diese Objektivitit aber andererseits keine na-
turwissenschaftlich verstandene Auflenperspektive als Unabhingigkeit vom
Geschehen des Dialogs bedeuten. Vielmehr bedeutet Objektivitit hier eine
reflexive Distanz als notwendige professionelle Neutralitit der Analytikerin
innerhalb des dialogischen Prozesses. So sollte die Analytikerin Lear zufolge
beispielsweise nicht zu weinen anfangen, wenn der Analysand trotz allem nun
doch nicht Jurist wird, wie seine Mutter das immer wollte. Immanente Kritik
hebt das praktische Selbstmissverstindnis im Begriff der Objektivitit auf, oh-
ne den Begriff dabei als solchen abzulehnen. Der Begriff wird anders angeeig-
net. Nur so kann sich das Missverstindnis im Selbstverstindnis transparent
aufheben: »If there was confusion in our previous self-understanding, we are

18 Lear 2003, 79.
19  Lear2003,41.
20 Lear2003, 52.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

221


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Freiheit der Kritik

likely to preserve some confusion if we simply reject it. When we are analysing
individuals we know that an analysand cannot simply reject his past.«** Dass
es nicht moglich ist, vergangene Verstindnisse schlichtweg abzulehnen, ist
nicht nur auf institutioneller Ebene der Fall, sondern auch auf individuell
therapeutischer Ebene. Die Trennung zwischen beiden Ebenen ist eine analy-
tische Abstraktion. So beschreibt Lear auf individuell therapeutischer Ebene
das Beispiel einer Patientin, die alles in ithrem Leben, trotz realisierter Er-
folge, als Enttduschung (miss)versteht. Problemtisch ist dies, weil es aus der
Sicht der Analysandin keine Alternative zur Enttduschung gibt. Innerhalb des
praktischen Selbstmissverstindnisses scheint es so, als wire durch eine frem-
de Autoritit festgelegt, dass die Welt eine enttiuschende Umgebung ist. Dies
entspricht auf therapeutischer Ebene dem Fall, den wir als blinde Gewohnheit
beschrieben haben. Dabei ist nicht wie im obigen Beispiel die Analytikerin,
sondern der Analysand von einem missverstindlichen Begriff von Objektivi-
tit beeinflusst:

»He takes the world, including the social world, as given. [...] For if one lives
with a confused but overall sense of objectivity, it is as though the human
world is like the stars — it is just the way it is. [...] In the confused sense of
objectivity, the sense of the way the world is meant to preclude any further

questions about it.<**

Im Fall blinder Gewohnbheit stellt sich die Welt als fremdbestimmter Zusam-
menhang dar, der jedes Infragestellen dieses Zusammenhangs ausschlief3t.
Das Moment der Freiheit der Kritik und damit die Moglichkeit der prakti-
schen Veranderung sind in diesem Fall verdeckt. Die analytische Praxis setzt
sich nun zum Ziel, Reflexivitit wieder zu erméglichen, um das praktische
Selbstmissverstindnis aufheben zu kénnen:

»The analyst facilitates a process [..] by which the analysand slowly comes
to recognize that what he had taken to be the world as it really is, is in fact
the imposition of a distorted point of view. [...] The analytic process allows
the analysand to relate to objects in new sorts of ways [..]. This opens up
new ways of relating to others, but it also opens up new ways of relating to
oneself«.?

21 Lear 2003, 63.
22 Lear 2003, 48ff.
23 Lear 2003, 47.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Im Ergebnis der Aufhebung des Selbstmissverstindnisses wird zukinftig ein
neues Welt- und Selbstverhiltnis moglich. Ein therapeutisches Mittel ist da-
bei zum Beispiel Ironie als Ausdruck des Moments von Reflexivitit mit dem
Ziel immanenter Kritik. Am Beispiel der Ironie verdeutlicht sich, inwieweit
immanente Kritik Selbstkritik mit dem Mafistab der Freiheit der Kritik ist.
Ironie kann den Widerspruch zwischen Selbstanspruch und Realisierung der
Freiheit der Kritik aufzeigen: »[TThe possibility of irony opens up in the gap
between aspiration, pretense, and reality [...]. A psychoanalytic interpretation
exploits this possibility for irony; it tries to bring aspiration and pretense to-
gether.«** Zur beispielhaften Veranschaulichung wollen wir eine Situation aus
der Endphase der Analyse von Herrn A. (Analysand) und Dr. L. (Analytiker)
nachvollziehen, wie sie Lear wiedergibt:

»In the fourth year of analysis, Mr. A. began to talk more frequently about
terminating the analysis, but he always talked of >quitting< rather than, say,
ending or finishing it. When asked, Mr. A. said that quitting felt strong, mas-
culine, and decisive, his decision rather than Dr. U's [...]. About three months
before termination, Mr. A. began to speak of all the gains he had made in
psychoanalysis. He wanted Dr. L. to know how much happier, freer, and more
relaxed he felt. He was pleased with all the life changes he had been able to
make [...]. He knew that these external changes were manifestation of sig-
nificant internal changes. He expressed in a heartfelt way that he hoped Dr.
L. understood how much this had meant to him. These remarks fit Dr. L.’s
own sense that it had been a far-reaching and successful analysis [..]. But
then there was this cough. It began with a respiratory infection but lingered
on, and it would emerge in a session when Mr. A. would start talking about
hostile feelings. Was the cough a symptom of an underlying psychic conflict,
covered over by all the sincerely meant testimonials?

Mr. A., by now an experienced analysand, himself began to wonder about
the meaning of his cough. [He] did not recognize their connection to hostile
wishes until an extended fit of coughing occurred when he suddenly became
intensely angry with me, saying,

»Do | want to tell you to fuck off!« He then began coughing uncontrollably for
several minutes, finally leaving the office for a minute to go to the bathroom

24  Lear 2003, 118f.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

229


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Freiheit der Kritik

for a drink of water. Returning to the couch, he asked, »Why would | want to
tell you to fuck off? You haven't done anything but been here.«

| [Dr. L] said, »Maybe that’s why.«

»Yes, you're the doctor,« he [Mr. A.] replied. »Why haven’'t you cured me? I've
been waiting for you to fix me.<*

This was the moment when Mr. A. experienced the full intensity of his hos-
tility towards me in the waning months of the analysis.

In the context of this analysis, that simple remark —>Maybe that’s why<—is a
perfect interpretation. It refers Mr. A. back to his just-uttered and sincerely
felt words, and it offers him an invitation to bring out the irony. [...] It brings
to Mr. A’s attention that the very same words, the ones he has just uttered
so sincerely, can also be the voice of a complaint, >You haven't done anything
but been here!<[..] the very same words that he uses to express his gratitude
are used by him dynamically to cover over his anger, an anger that would be
expressed with the very same words!«*®

Dr. L.’s Antwort »Maybe that’s why« verdeutlicht paradigmatisch die imma-
nent-kritische Teilnehmerinnenperspektive des Analytikers, der dabei keine
fremden Kriterien von aufien anlegt oder inhaltliche Vorgaben macht (und im
Resultat der Antwort von Herrn A. gezwungen ist, auch seine eigene Meinung
itber das Gelingen der Analyse anzupassen). Indem der Analytiker in ironi-
scher Weise Herrn A. seine eigenen Worte zuriickspiegelt, versetzt er ihn in
die Lage, das praktische Selbstmissverstindnis in seinem Selbstverstindnis
durch Selbstkritik aufzuheben. Herr A. kann nun sehen, dass er zwar gerne
ein dankbarer und erfolgreicher Analysand wire (und das in mancherlei Hin-
sicht sicherlich ist), aber nun sieht er, dass das nur eine Abstraktion aus dem
Gesamtbild seines Selbstverstindnisses ist. Herr A. ist gleichzeitig wiitend
und enttiuscht, dass seine Wiinsche nicht erfiillt wurden.

25  Andieser Stelle wird der Wunsch nach einem Gegebenen, das als fremde Autoritat be-
stimmt, wie zu handeln ist, sehr deutlich. Im Prozess der Analyse kann diesem Wunsch
aber gerade nicht entsprochen werden, da das Ziel die Selbstbestimmung des Analy-
sanden ist.

26  Lear2003,123ff.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

»What makes this moment so important is not merely that Mr. A. is able to
experience his hostility towards the analyst, but that he is able to experi-
ence his hostility as he grasps its world-structuring role. [...] Mr. A. has moved
from a coughing spasm, to an expletive, from an expletive to a well-formu-
lated question, and, with the help of his analyst, from a question to irony. [...]
He can see, for instance, that while he genuinely feels gratitude to his ana-
lyst for being there, he has also used his gratitude as a means for covering
over angry feelings. [..] As a result the anger disappeared from conscious
awareness, but the world was now structured around obsequiousness and
excessive gratitude to authority figures, combined with breakthrough expe-
riences of resentment and distrust that he didn't really understand.«*’

Was aus der Vergangenheit dafiir ausschlaggebend war, dass genau diese
Konfiguration am Ende der Analyse durchgearbeitet werden muss, ist fur
uns nicht vordergriindig relevant. Entscheidend ist, dass Mr. A. in die La-
ge versetzt wird, mehr aus dem Gesamtbild zu sehen und sich anders dar-
auf zu beziehen. Resultat ist ein anderes Selbstverstindnis. Mr. A. kann auf
sich nicht nur als dankbar und erfolgreich, sondern auch als wiitend und ent-
tiuscht Bezug nehmen. Es wird sich transparenter und kann nun versuchen,
sich darin gerechter zu werden. Freiheit der Kritik ist auf unser reflexives
Selbstverstindnis bezogen. Dieses Fallbeispiel veranschaulicht, inwieweit die
systematische Stelle von Freiheit als Selbstbestimmung unser material-refle-
xives Selbstverstindnis ist. Anlass ist ein praktisches Selbstmissverstindnis
als Widerspruch zwischen Anspruch und Realisierung der Freiheit der Kritik.
Der Anspruch der Freiheit der Kritik ist der Ko-Konstitution von Subjekt und
Praxis immanent und somit kein subjektiv-willkiirlicher Maf3stab. Die Arbeit
am Selbstverstindnis als Authebung des praktischen Selbstmissverstindnis-
ses kann neue Alternativen in der Praxis als existenzielle Moglichkeiten fiir
die Zukunft von Herrn A. schaffen. Die Arbeit am Gelingen solcher Méglich-
keiten ist nicht mit diesem Gesprichsausschnitt abgeschlossen, sondern setzt
als Prozess des Selbstbestimmtwerdens an dieser Stelle erst ein.

Ironie als reflexive Selbstdistanz kann aufzeigen, dass die Frage nach ih-
rem Selbstverstindnis immer schon Anspruch der Analysanden war: »[TThey
come to realize they already have a question, when before they thought they
had the answers.«*® So hatte Herr A. auch unabhingig von Analytiker und

27  Lear 2003, 208.
28  Lear 2003, 74.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

231


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Freiheit der Kritik

Analyse den Anspruch, seine eigenen Gefiihle zu hinterfragen. Freiheit der
Kritik ist dabei interner Maf3stab der Selbstverstindigung. Durch Ironie als
immanente Kritik am Selbstverstindnis innerhalb der Analyse kann sich die
Praxis in Bezug auf diesen Anspruch der Selbstkritik durchsichtig werden:
»Though we may usually take the category of human being for granted, the
irony helps us recognize that we are already attuned to an aspiration, even
if no one can fully say what the aspiration is.«* Es wird ein Selbstverstin-
digungsprozess in Gang gesetzt, der auch und gerade nach dem Ende der
Therapie selbstbestimmt und auf eine offene Zukunft bezogen ablaufen kann:
»1f psychoanalysis is aimed at the promoting a person’s freedom, part of the
freedom is freedom from the need to keep coming to the analyst.«*°
Trotzdem kann das Versprechen einer Analyse aus systematischen Griin-
den keine Auflosung der Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit be-
deuten. Es kann keine endgiitige sHeilung« geben. Es kann aber in Bezug auf
die zeitliche Bewegung unserer Freiheit darum gehen, diese Bewegung durch
die drei Ekstasen der Zeitlichkeit in ein bestimmtes Verhiltnis zueinander zu
bringen, ein Verhiltnis, das kein Missverhiltnis ist.* Dieses Verhiltnis kann
man als material gelingende Aneignung der Geworfenheit auf eine offene,
aber endliche Zukunft hin beschreiben. Dabei wird die Vergangenheit in der
Gegenwart auf die Perspektive einer anderen Zukunft hin wiederholt.** In-
nerhalb dieser Vermittlung kommt es zur Anerkennung der Ko-Konstitution
von Subjekt und intersubjektiver Praxis. Gelingt es, praktische Selbstmissver-
stindnisse aufzuheben, indern sich dabei auch Gewesenheit und Zukunft. Im
Gesamtbild stehen beide jeweils in einem Aufhebungszusammenhang und
sind insofern vermittelt. Im Gesamtbild ist die Méglichkeit immanenter Kri-
tik als Selbstverstindigungsprozess aufgehoben. Selbstverstindnisse kdnnen

29  lear 2003, 76.

30 Lear2003,56.

31 An dieser Stelle kénnten sich Uberlegungen zu angemessenen Therapieformen an-
schliefien. Kriterium dafiir ware, inwieweit die Art der Therapie der zeitlichen Bewe-
gungder Freiheit der Kritik Rechnung triagt. Die Psychoanalyse setzt ihren Fokus darauf
sicherlich deutlicher als viele verhaltenstherapeutische Therapieformen.

32 Theunissen beschreibt die verindernde Produktivitat dieser Wiederholung folgender-
mafien: »Sie kann ein Tun sein, das sehr wohl verandert, indem es namlich Vergangen-
heit so wiederholt, dafd es sie wiederholt, hineinholt in die zukunftstrachtige Gegen-
wart. [...] Um Heimkehr zu werden darf sie keine einfache Rickkehr bleiben. In ihrer
ersten Teilbewegung Riickkehr zu Vergangenem, mufS sie in einer zweiten eine Rick-
kehr zum Gegenwartigen werden, eine, die das Vergangene heimholt« (Theunissen
1991, 258f.).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

im Rahmen dessen selbstbestimmt verfolgt werden. Es 6ffnet sich die Mog-
lichkeit einer anderen Zukunft der Praxis. Diese Vermittlung als Ausdruck
unserer Freiheit der Kritik ist nichtsdestotrotz gebunden an den praktischen
Raum vorgingiger Normen insgesamt sowie an die bindende Aneignung spe-
zifischer Normen aus diesem Raum im Speziellen. Gelingt die Vermittlung,
werden praktische Selbstmissverstindnisse aufgehoben und wird Freiheit in
neuer Weise realisiert. Diese Freiheit liegt in der Vermittlung zwischen Be-
stimmtheit der Vergangenheit und Unbestimmtheit der Zukunft. Gelingen
oder Misslingen dieses Prozesses kénnen nicht vorbestimmt werden, sondern
sich nur zukiinftig zeigen. Auf institutionalisierter Ebene und damit not-
wendigerweise zusammenhingend auf der Ebene des Selbstverstindnisses
von Jonathan Lear als Analytiker ist immanente Kritik als ein solcher Selbst-
verstindigungsprozess paradigmatisch wie folgt ausgedriickt: »We recognize
that however thorough our training, however careful our efforts, there is al-
ways room for the question, »Am I really being a psychoanalyst?«*® In dieser
selbstkritischen Frage nach den Bestimmungen des Selbstverstindnisses ei-
nes Analytikers ist der Mafdstab des Hinterfragens selbstreflexiv-zirkulir die
Freiheit der Kritik.

6.2.3. Philosophie als Therapie?

McDowells philosophisch-therapeutische Absicht besteht darin, ein Heilmit-
tel anzubieten, welches erst einmal dringend und beingstigend erscheinende
Fragen als auf Trugbildern basierend herausstellt. Letztendlich soll sich un-
ser Selbstverstindnis als unproblematisch herausstellen. Das mag auf Frei-
heit als erkenntnistheoretische Autonomie zutreffen. Im Unterschied dazu
miissen wir in kritisch-theoretischer Hinsicht das, was Therapie sein kann,
auf die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb der Freiheit der Kritik
beziehen. Trugbilder sind als praktische Selbstmissverstindnisse existenzi-
elle Gefahren. Ziel ist es nicht, Freiheit thesenartig zu erliutern. In Bezug
auf diese Gefahr ist das Ziel, Freiheit sich selbst zeigen zu lassen, indem sie
durch immanente Kritik als Selbstkritik geschaffen wird.** Immanente Kri-
tik hat darin ihre therapeutische Funktion, dass sie unser Selbstverstindnis

33  lear2003, 87.

34 Indem es nicht das Ziel ist, Freiheit thesenartig zu erldutern, ilbernehmen wir in ge-
wisser Weise den quietistischen Ansatz von McDowell, aber ohne dabei Probleme als
Scheinprobleme herauszustellen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

233


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Freiheit der Kritik

problematisiert. Die Aufhebung der Momente der Zweiten Natur im vermit-
telten Gesamtbild stellt keinen unproblematischen Zustand her, sondern er-
fordert einen Prozess des Umgangs mit praktischen Selbstmissverstindnis-
sen als der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung.
Doch da McDowell mit dem Begriff der Zweiten Natur ein Heilmittel anbie-
ten will, welches durch einmalig richtige Anwendung verschiedenste Dualis-
men endgiiltig auflést (und unser Selbstverstindnis als unproblematisch arti-
kuliert), kann er dem Anspruch einer dialektischen Authebung nicht gerecht
werden. Die dialektische Aufhebung der Dualismen ist keine einmalige An-
wendung, die einen unproblematischen Zustand herstellt, sondern bedeutet
einen Prozess des Umgangs mit praktischen Selbstmissverstindnissen. Weil
mit der Eigenstindigkeit auch die konfliktive Spannung zwischen den ver-
schiedenen Momenten erhalten bleibt, besteht die Méglichkeit des Scheiterns
innerhalb unserer Selbstbestimmung. Die Gefahr des Scheiterns innerhalb
unserer Selbstbestimmung ist durch die Genese von Freiheit im Begriff der
Zweiten Natur aufgehoben. Die Arbeit an unseren Selbstverstindnissen ist
nicht abschlieRbar und kann mit einem Begriff Zweiter Natur nicht end-
giiltig unproblematisch werden. Im Gesamtbild zeichnet sich selbstkritische
Zweite Natur gerade durch die Problematisierung unserer Selbstverstindnis-
se aus. Wire die Arbeit am Selbstverstindnis tatsichlich abgeschlossen, so
wiren wir fremdbestimmt, wie sich das bei McDowell auf Ebene des Selbst-
verstindnisses der transformativen Zweiten Natur gezeigt hat. Im Zustand
abgeschlossener Selbstverstindigung widerspricht sich praktische Reflexivi-
tit selbst. Reflexivitit, die auf etwas als feststehenden Zustand reflektiert,
ist performativ selbstwiderspriichlich. Im Unterschied dazu hebt eine selbst-
kritische Zweite Natur den Prozess praktisch-reflexiver Selbstverstindigung
in sich auf. Die Therapie hat die Form der Selbstkritik. Durch Selbstkritik
realisiert sich Freiheit als Selbstbestimmung. Endgiiltige >Heilung« kann es
aus systematischen Griinden nicht geben. Ziel ist vielmehr eine Anerkennung
von existenziellen Angsten. Eine solche Anerkennung muss zeigen, dass wir
der Gefahr des praktischen Selbstmissverstindnisses stindig ausgesetzt sind.
McDowell wird dieser existenziellen Dimension aus der Perspektive von Frei-
heit als erkenntnistheoretischer Autonomie nicht gerecht, weswegen er letzt-
endlich eine quietistische Therapie anbieten zu kénnen glaubt.*® Mit der Pra-

35 Nichtsdestotrotz gibt es Uberschneidungspunkte zwischen McDowells Vorgehen und
dem psychoanalytischen: offensichtlich in der Tatsache, dass Probleme und Angste
moderner Philosophie auf Selbstverstandnisse unserer Zeit zuriickgefithrt werden, die

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

xis der Psychoanalyse haben wir ein Beispiel betrachtet, das sich einerseits
auf das Scheitern innerhalb unserer Freiheit und andererseits auf jene Ar-
beit bezieht, durch welche sich unsere Freiheit der Kritik prozessual selbst
zeigen muss. In diesem unabgeschlossenen Prozess kann es in Bezug auf
die zeitliche Bewegung der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjekti-
ver Praxis darum gehen, die drei Ekstasen der Zeitlichkeit in ein Verhiltnis
zueinander zu bringen, das kein Missverhiltnis ist. Dieses Verhiltnis kann
man als material gelingende Aneignung der Geworfenheit auf eine offene,
aber endliche Zukunft hin beschreiben. Damit ist keine Auflésung der Gefahr
des praktischen Selbstmissverstindnisses und des Scheiterns innerhalb unse-
rer Freiheit moglich, aber eine Anerkennung dieser spezifisch menschlichen
Endlichkeit beschrieben. Die immer auch kritische Aneignung ist nicht theo-
retisch-reflexiv, sondern ein praktisch-reflexives Geschehen, das Freiheit in
Bezug auf unser Selbstverstindnis zu erarbeiten in der Lage ist. Dieser Aus-
druck unserer Freiheit als solcher ist gleichwohl gebunden an die vorgingigen
Normen einer intersubjektiven Praxis insgesamt sowie an die bindende An-
eignung spezifischer Normen aus diesem Moglichkeitsraum im Speziellen.
Verstanden als Selbstkritik ist Freiheit der Kritik keine genuin philosophi-
sche Aufgabe. Vielmehr kann sich der Prozess reflexiver Selbstverstindigung
in verschiedensten Praktiken ausdriicken. Im Falle einer Verdeckung des Ge-
samtbildes durch ein praktisches Selbstmissverstindnis kann eine spezifische

es dementsprechend zu therapieren gilt; aber auch dahingehend, dass McDowell den
Mythos des Gegebenen (psychoanalytisch) als den Wunsch deutet, Verantwortung an
eine dufiere Autoritat abzugeben, die festlegt, wie und was zu tun respektive zu er-
kennen ist. Im Umkehrschluss handelt es sich dabei um eine Bewegung der Abwehr
oder einen Versuch der Vermeidung respektive Verdrangung: »The idea, for instance,
that something like utilitarism must be right looks like a double avoidance of vertigo:
first, in the thought that there must be a decision procedure; and second, in the reduc-
tion of practical rationality, at least in its moral application, to the pursuit of neutrally
intelligible desires« (McDowell 1998c, 73, Fn. 38). McDowell schreibt im Zusammen-
hang der Begriindung ethischen Handelns von einem Schwindelgefiihl (vertigo<). Die
scheinbar unzureichende Begriindung macht Angst. Doch der Wunsch nach einer Be-
griindung und damit nach einer beruhigenden Sicherheit, welche die blofRe Tatsache
der geteilten Lebensform und darin erworbenen Zweiten Natur transzendiert (eine
Aufienperspektive, welche beispielsweise der Begriindung des Utilitarismus zugrun-
de liegt), muss enttduscht werden. Der Wunsch, entgegen der bleibenden Vorlaufig-
keit unseres Wissens letztlich doch ein endgiiltiges und zufriedenstellendes Wissen
zu erreichen, ist nicht mit einer Lebensform, sondern mit einem unbelebten Stillstand
vergleichbar.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

235


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Freiheit der Kritik

Selbstverstindigungspraxis wie beispielsweise die der Psychoanalyse nétig
sein, um das Selbstmissverstindnis mit Unterstiitzung eines Anderen auf-
heben zu kénnen. Ist der Blick auf das Gesamtbild nicht verdeckt, stellt sich
Freiheit der Kritik als eine alltigliche Aufgabe dar. Scheitern wir in dieser
selbstkritischen Aufgabe zur Freiheit der Kritik, so scheitern wir innerhalb
unserer Selbstbestimmung.

6.3. Gesamthild: Freiheit der Kritik

Problemlage Den Ausgangspunkt der Problemlage dieser Arbeit haben wir
durch das sogenannte >Kantische Paradox« der Selbstbestimmung beschrie-
ben. Dabei handelt es sich um ein Problem unseres Selbstverstindnisses: Wie
konnen wir uns als einem Gesetz folgend und zugleich als frei verstehen?
Diese Verbindung von Gesetz und Freiheit scheint in zwei Richtungen para-
dox, da einerseits dem Gesetz einer fremden Autoritit zu folgen gerade nicht
bedeutet, selbstbestimmt zu sein, sondern fremdbestimmt durch eben die-
ses Gesetz. Versteht man andererseits das Gesetz als selbstbestimmt gesetzt,
bedeutet das gerade nicht, einem normativen Gesetz zu folgen, sondern
blof’e Willkiir. In Hinblick auf eine mogliche Auflosung oder Aufhebung
dieses Paradoxes normativer Selbstbestimmung stellt sich die Frage, wie sich
einerseits eine willkiirliche Setzung dieser Selbstbestimmung vermeiden
lasst, ohne aber andererseits die Selbstbestimmung direkt oder indirekt
durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit festzulegen. Ziel dieser
Arbeit war es, vermittels des Begriffs einer selbstkritischen Zweiten Natur zu
zeigen, inwieweit Freiheit der Kritik als Antwort auf das >Kantische Paradox«
verstanden werden kann.

Nun kann man misstrauisch gegeniiber dem Begriff der Zweiten Natur
und der Moglichkeit einer Auflosung des >Kantischen Paradoxes«< sein. So
schreibt Christoph Menke paradigmatisch fiir dieses Misstrauen in kritisch-
theoretischer Hinsicht:

»Durch den Begriff der zweiten Natur kehrt die Paradoxie der Autonomie
in Hegels sittlichkeitstheoretischen Erlauterungen zuriick. [...] Die Teilnah-
me des Subjekts an der Praxis wird niemals zum nur geistigen Medium ihrer
Autonomie, weil sie stets s\Gewohnheit, ein blofd naturhafter Mechanismus
bleibt. [...] Im Akt der Befreiung stehen sich das auferlegte Gesetz der >Ge-
wohnheitcund die gesetzlose Freiheit der>Willkiir<agonal gegeniiber — He-

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

teronomieinihren beiden Formen, als aufRere (des Gesetzes) und innere (der
Willkiir) .«

Gegen dieses Misstrauen haben wir versucht zu zeigen, dass ein selbstkriti-
scher Begriff Zweiter Natur® tatsichlich in der Lage ist, das >Kantische Pa-
radox< aufzuheben. Durch diese Aufthebung kehrt im Gesamtbild der Freiheit
der Kritik das Paradox als solches nicht wieder, da der Maf$stab der Selbst-
kritik selbstreflexiv-zirkulir die Freiheit der Kritik selbst ist. Gleichzeitig ist
diese selbstreflexive Kritik praktisch, indem sie auf die Moglichkeit einer an-
deren Praxis abzielt. Eine Aufhebung des >Kantischen Paradoxes« ist aber keine
Auflosung des Problems und bedeutet, dass die Gefahr des Scheiterns inner-
halb unserer Selbstbestimmung dennoch im Gesamtbild anwesend ist.

Selbstkritische Zweite Natur In der Rekonstruktion der Position John McDowells
haben wir einen Begriff der Zweiten Natur als Ausgangspunkt unserer Uberle-
gungen erarbeitet. Zugleich haben wir gesehen, dass der transformative Be-
griff der Zweiten Natur, wie ihn McDowell expliziert, ungeniigend ist, um
Freiheit als Selbstbestimmung zu erliutern. Auf Ebene des Selbstverstindnis-
ses dieser transformativen Zweiten Natur verkehrt sich Selbstbestimmung in
blof3e Fremdbestimmung. Im Interesse der Authebung des >Kantischen Para-
doxes« war es deshalb unser Ziel, den transformativen Begrift Zweiter Natur
zu einem selbstkritischen Begriff zu erweitern. Um den selbstkritischen Be-
griff Zweiter Natur verstindlich zu machen, haben wir das reflexive Selbstver-
stindnis der Zweiten Natur ins Zentrum der Betrachtung gestellt. Im zweiten
Teil der Arbeit und in Auseinandersetzung mit der Phdnomenologie des Geistes
war die Stelle des reflexiven Selbstverstindnisses Zielpunkt der Systematik.
Hegel bezeichnet diesen Zielpunkt als Ebene des absoluten Geistes. Der ers-
te Schritt zum Verstindnis einer selbstkritischen Zweiten Natur ist das Ver-
standnis einer selbstreflexiven Zweiten Natur. Im Unterschied zum agonalen

36  Menke 2010, 692f.

37  Khurana expliziert einen dialektischen Begriff Zweiter Natur (vgl. Khurana 2017,
516ff.). Insofern der selbstkritische Begriff der Zweiten Natur die gegenlaufige Bewe-
gung des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit der Kritik als praktisches Selbstmiss-
verstindnis aufhebt, ist der selbstkritische Begriff auch dialektisch. Dariiber hinaus
kann das Selbstmissverstindnis als aufgehobener praktischer Widerspruch in einer
Praxis kritischer Selbstverstindigung produktiv werden, indem Freiheit (wieder) rea-
lisiert wird. Im Unterschied zu Khurana liegt hierbei die Méglichkeit der Produktivitit
des Widerspruchs in seiner Aufhebung durch Selbstkritik im Rahmen des selbstrefle-
xiv-zirkuldren Maf3stabs der Freiheit der Kritik.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

237


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Freiheit der Kritik

Verhiltnis zwischen naturhafter Gewohnheit und Freiheit der Willkiir, das
Menke im Begriff der Zweiten Natur diagnostiziert, haben wir eine Vermitt-
lung zwischen Gewohnheit und Reflexivitit innerhalb der Ko-Konstitution
von Subjekt und intersubjektiver Praxis beschrieben.® Wir bewegen uns da-
bei auf der Ebene des reflexiven Selbstverstindnisses unserer Zweiten Na-
tur. Da Reflexivitit und Gewohnheit im Gesamtbild vermittelt sind, konnen
wir keine scharfe Trennlinie zwischen spezifischen Praktiken der reflexiven
Selbstverstindigung (wie beispielsweise Psychoanalyse oder Kunst als dsthe-
tischer Praxis) und »alltiglichen« Praktiken der Gewohnheit ziehen. Aufgrund
der Vermittlung durch Gewohnheit ist Reflexivitit zwar erst einmal implizite
Reflexivitit. In alltdglichen Praktiken driickt sich Reflexivitit nicht als stindi-
ges Hinterfragen der Normen unserer Praxis in expliziter Form aus. Reflexivi-
tat kann sich aber jederzeit auch explizit ausdriicken. Selbstverstindigung ist
im Gesamtbild moderner Praktiken prinzipiell immer moglich. Reflexivitat
ist somit kein ausgezeichneter Modus oder ausschlieflich wissenschaftlicher
Standpunkt. Zugleich mit der Vermittlung von Reflexivitit und Gewohnheit
haben wir gesehen, dass angesichts einer Pluralisierung der Normativitit der
Praxis Normen nicht als Festlegungen, sondern als Orientierungen zu verste-
hen sind. Im Gesamtbild der Freiheit der Kritik sind wir in unserer Praxis
nicht festgelegt.

38  Kritik an Menkes Begriff der Zweiten Natur (bt in dieser Hinsicht auch Andreja No-
vakovic: »So my disagreement with Menke is the following: | would deny that habits
are purely mechanical for Hegel, since Hegel himself admits that the rule they ex-
press is one that cannot be applied without the assistance of attention, perception,
and judgment. [...] Menke strongly suggests that habits cannot help becoming thor-
oughly mechanical, that this is their fate. But | see no reason to think of this lapse of
habit as its inevitable evolution. It is, however, a familiar one, and this explains why
Hegel warns against excessive habituation and why he associates habit with death«
(Novakovic 2017, 66f.). Im Unterschied zu unserer Beschreibung expliziert Novako-
vic die Vermittlung zwischen Gewohnheit und Reflexivitit aber nicht auf Ebene des
Selbstverstandnisses der Zweiten Natur. Dies wird auch in dem Beispiel deutlich, das
sie gegen Menkes Begriff der Zweiten Natur anfiihrt. Dabei geht es darum, dass man
sich je nach Kontext und Umstidnden dafiir entscheiden kann, auch auf dem Flugha-
fen die Zdhne zu putzen und nicht wie gewohnlich zuhause. Uns geht es auf der Ebene
des Selbstverstandnisses auf dieses Beispiel bezogen darum, dass mansich alsjemand
versteht, dem zahnmedizinische Prophylaxe wichtig ist (und dahingehend iiberhaupt
dariiber nachdenkt, ob es gut ware, die Zdhne auch auf dem Flughafen zu putzen).

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Jenseits der Alternative von Autonomie und Heteronomie In einer Nachbemerkung
unterzieht auch Menke seine oben zitierte Beschreibung des agonalen Ver-
haltnisses von naturhafter Gewohnheit und Freiheit der Willkiir einer Re-
vision: »Sie macht einen anderen Freiheitsbegriff notwendig, der den Akt
der Befreiung jenseits der Alternative von Autonomie und Heteronomie zu
denken erlaubt.«*° Jenseits dieser Alternative von Autonomie und Heterono-
mie liegt das systematische Bild der prospektiven Aneignung vorgangiger
Normen einer intersubjektiven Praxis, wie wir es beschrieben haben. An-
eignung der Norm innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis
ist zugleich nachvollziehend-fremdbestimmt und hervorbringend-selbstbe-
stimmt. Selbstbestimmung und Fremdbestimmung sind durch die Mdglich-
keit zur Selbstkritik innerhalb dieses Prozesses der Aneignung vermittelt. Da-
mit antworten wir auch auf das >Kantische Paradox« erster Stufe.

Die Moglichkeit der Selbstkritik ist durch die zeitliche Dimension der Ko-
Konstitution von Subjekt und Praxis bedingt, wie wir im dritten Teil der Ar-
beit und in Auseinandersetzung mit Sein und Zeit gezeigt haben. Mit Heideg-
gers Bestimmung von Dasein als grundlegend selbstreflexiv schlieffen wir an
das systematische Ziel des Gesamtbildes im zweiten Teil der Arbeit an. Das
reflexive Selbstverstindnis bezieht sich dabei auf existenzielle Moglichkei-
ten. Diese Moglichkeiten sind als Normen auf Ebene des reflexiven Selbstver-
stindnisses Orientierungen, keine Festlegungen. Die Bewegung des Ausstan-
des in eine unbestimmte Zukunft hilt den Moglichkeitscharakter von Dasein
offen. Dasein ist vermittels des zukunftsbezogenen Entwurfs in seinen Mog-
lichkeiten nicht festgelegt, sondern selbstbestimmt. Diese Offenheit in eine
unbestimmte Zukunft hinein bedingt unsere Freiheit als Selbstbestimmung.
Im Prozess der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis wird
eine bestimmte Vergangenheit der Normen der Praxis auf eine unbestimmte
Zukunft hin angeeignet. Es handelt sich dabei nicht um eine (Selbst-)Setzung
der Norm, sondern um eine Wiederholung der schon vorgingigen Norm.
Durch diese Wiederholung indert sich das Verhdiltnis zwischen Subjekt und
Norm. Dieser Prozess findet auf selbstreflexiv-zirkulirer Ebene des Selbst-
verstindnisses statt und ist zugleich praktisch, indem die Ko-Konstitution
von Subjekt und Praxis dabei anerkannt wird. An dieser Stelle befinden wir
uns jenseits der Alternative zwischen Autonomie und Heteronomie. Wir ha-
ben das als material gelingende Aneignung der vorgangigen Normen auf ei-
ne offene, aber endliche Zukunft hin beschrieben. In diesem Prozess sind

39  Menke 2010, 693.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

239


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Freiheit der Kritik

Fremdbestimmtheit der Vergangenheit vorgingiger Normen und Selbstbe-
stimmtheit auf eine unbestimmte Zukunft hin vermittelt.

Immanente Kritik als Selbstkritik Man kénnte den Einwand duflern, dass Selbst-
bestimmung im Prozess der Aneignung letztendlich indirekt durch eine
fremde Autoritit bestimmt ist. Die Rede von Selbstbestimmung sei nur
Verdeckung dahinterliegender Herrschaftszusammenhinge der intersub-
jektiven Praxis, so dieser Einwand weiter. Als Antwort auf diesen Einwand
haben wir in der Zusammenfithrung von sozialphilosophischer und exis-
tenzphilosophischer Hinsicht in kritisch-theoretischer Hinsicht gezeigt,
dass die intersubjektive und zeitliche Vermittlung von Selbstbestimmung
die Moglichkeit zur Selbstkritik einschliefdt und daher nicht indirekt fremd-
bestimmt ist. Aufgrund der Moglichkeit zur Selbstkritik ist der Prozess der
Aneignung ein immanent-kritischer Prozess. Das heift: Die Wiederholung
der Norm kann immer auch eine andere Aneignung der vorgingigen Norm
sein. Die Norm wird dabei zwar in Orientierung auf diese Norm, aber den-
noch anders vollzogen. Aneignung und Kritik stehen dabei im wechselseitigen
Zusammenhang. Kritik ist immanente Kritik am eigenen Anspruch und als
immanente Kritik selbstkritisch. Immanente Kritik haben wir als Selbstkri-
tik in Bezug auf unser reflexives Selbstverstindnis expliziert. Erldutert als
Selbstkritik bedeutet immanente Kritik, dass sich durch einen Widerspruch
im eigenen Anspruch nicht nur selbstreflexiv das Wissen des Subjekts iiber
sich selbst (das Selbstverstindnis) dndert, sondern damit notwendigerweise
auch das Subjekt (der Gegenstand dieses Verstindnisses). Dabei steht die
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis im Hintergrund. Durch diese Ko-
Konstitution sind Verdnderungen im Selbstverstindnis des Subjekts zugleich
Verinderungen in den Normen der Praxis und umgekehrt. Immanente Kritik
ist Selbstkritik, aber als Kritik am Selbst immer auch Kritik an der Praxis.
Damit haben wir den selbstkritischen Begriff der Zweiten Natur etabliert.
Selbstkritische Zweite Natur hat den internen Anspruch der Freiheit der
Kritik. Freiheit der Kritik antwortete als selbstreflexiv-zirkulirer Mafistab
auf Ebene unseres Selbstverstindnisses auf beide Seiten des >Kantischen
Paradoxes< zweiter Stufe zugleich. Es geht nicht um die Aufdeckung von
Widerspriichen auf subjektiv-willkiirlicher oder objektiv-fremdbestimm-
ter Ebene, sondern um die Aufhebung von Selbstmissverstindnissen in
Bezug auf unser Selbstverstindnis innerhalb der Ko-Konstitution von Sub-
jekt und intersubjektiver Praxis. Der Widerspruch besteht dabei zwischen
Selbstanspruch und Realisierung der Freiheit der Kritik selbst.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Gefahren des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung In kritisch-theore-
tischer Hinsicht kann Philosophie keine quietistische Therapie sein, die das
Problem der Freiheit als Scheinproblem entlarvt. Ziel ist es, die Moglichkeit
des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit der Kritik als existenzielle Gefahr
anzuerkennen. Diese Anerkennung bedeutet weder Heilung noch Auflésung
der Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit. Ist der Maf3stab fiir reali-
sierte Freiheit selbstreflexiv-zirkulir die Freiheit der Kritik, so ist damit das
Scheitern innerhalb dieser Freiheit als Selbstbestimmung nicht ausgeschlos-
sen. Im Scheitern von Freiheit scheitert nicht Selbstbestimmung als solche,
sondern wir innerhalb dieser Selbstbestimmung. Es handelt sich um ein prak-
tisches Selbstmissverstindnis auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung. Die
Moglichkeit dieses praktischen Selbstmissverstindnisses hat sich in kritisch-
theoretischer Hinsicht systematisch durch alle vier Teile der Arbeit gezogen
und verweist auf die notwendigerweise mogliche Gefahr des Scheiterns in-
nerhalb unserer Freiheit. In einer ersten Fassung haben wir diese Moglichkeit
anhand des Kantischen Diktums vom Zusammenspiel von Anschauung und
Begriff expliziert. McDowell deutet das Scheitern dieses Zusammenspiels in
erkenntnistheoretischer Hinsicht als zwei Seiten einer Oszillation an: »I have
been considering the tendency to oscillate between two unpalatable positions:
a coherentism that loses the bearing of empirical thought on reality and a re-
coil into a vain appeal to the Given.«*® Wir haben diese beiden in der erkennt-
nistheoretischen Fassung angelegten Seiten als leere Reflexion (coherentism)
und blinde Gewohnheit (the Given) bezeichnet und als existenzielle Gefah-
ren des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit verstanden. Im Gesamtbild der
Zweiten Natur gibt es jedoch keine Gewohnheit ohne Reflexivitit sowie keine
Reflexivitit ohne Gewohnheit. Beides ist miteinander vermittelt. Diesbeziig-
lich hat sich herausgestellt, dass es sich sowohl bei leerer Reflexivitit als auch
bei blinder Gewohnheit um ein Selbstmissverstindnis praktischer Reflexivitit
handelt. Auf Ebene der reflexiven Selbstverstindigung (mit Hegel: auf Ebene
des absoluten Geistes) ist es in beiden Fillen so, dass sich Reflexivitit selbst
falsch versteht und damit die Freiheit (der reflexiven Kritik) der Praxis schei-
tert.

Im Fall des praktischen Selbstmissverstindnisses beziehen wir uns nicht
auf das Gesamtbild der Zweiten Natur, sondern auf eine defizitire Form un-
serer Freiheit in Abstraktion aus dem Gesamtbild. Man kann diesbeziiglich

40  McDowell 1996,108.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

241


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Freiheit der Kritik

die beiden Pole leere Reflexivitit und blinde Gewohnbheit als ein und den-
selben Fall beschreiben.* In beiden Fillen ist es das Moment von praktischer
Reflexivitit unseres Selbstverstindnisses, das sich selbst widerspricht: im Fall
blinder Gewohnheit, weil es auf die Normen der Ko-Konstitution von Subjekt
und Praxis als feststehend und alternativlos reflektiert und damit sich als re-
flektierend selbst widerspricht;** im Fall leerer Reflexivitit, weil es die Nor-
men der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis willkiirlich (ohne Bezug zur
Materialitit der Praxis) in Frage stellt und damit sich (im eigenen Anspruch)
selbst als praktisch wirksam widerspricht. Das heifit, in der Perspektive von
praktischer Reflexivitit fallen die beiden Pole der Oszillation zwischen lee-
rer Reflexivitit und blinder Gewohnbheit in eins. Binden wir das an die Ko-
Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis im Selbstverstindnis
zuriick, lisst sich sagen: Indem wir uns selbst missverstehen, scheitert die
Freiheit (der Reflexivitit) der Praxis, und indem die Freiheit (der Reflexivi-
tit) der Praxis scheitert, verstehen wir uns selbst falsch. Das beschreibt einen
Zirkel, in dem Freiheit der Kritik selbst der Maf3stab fiir Freiheit der Kri-
tik ist und somit die Kriterien fur realisierte Freiheit weder blof} subjektiv-
selbstbestimmt noch blof3 objektiv-fremdbestimmt sind. Als Fall eines prak-
tischen Selbstmissverstindnisses der Freiheit der Kritik selbst ist die Ebene
des Maf3stabes nicht objektiv-fremdbestimmt. Der Anspruch der Freiheit der
Kritik ist gleichzeitig interner Anspruch des Selbstverstindnisses der Zweiten
Natur. Dieser Anspruch ist nicht vom Subjekt gesetzt, sondern ergibt sich im
Begriff immanenter Kritik durch die intersubjektiv-zeitliche Ko-Konstitution
von Subjekt und Praxis. Als interner Anspruch der Ko-Konstitution ist die
Ebene des Mafstabes nicht subjektiv-willkiirlich. Der zirkulire Maistab der
Freiheit der Kritik antwortet damit auf beide Seiten des >Kantischen Parado-
xes« zweiter Stufe. Wir kénnen diesen Zirkel nicht auflésen, denn Freiheit ist
kein Zustand, sondern realisiert sich innerhalb eines Prozesses der reflexiven
Selbstverstindigung.

41 Die Trennung in beide Félle als analytische Abstraktion aus dem Gesamtbild bleibt
aufschlussreich, um das praktische Missverstindnis im Detail besser zu verstehen.

42 Deshalb kénnen wir Selbstbestimmung innerhalb unseres Selbstverstindnisses nur
verstehen, wenn die Moglichkeit des praktischen Missverstandnisses innerhalb die-
ses Selbstverstindnisses eingeschlossen ist. Im Fall blinder Gewohnheit (und leerer
Reflexivitit) ist ein Zustand ohne die Moglichkeit praktischer Widerspriiche gedacht.
Dieser Zustand ist aber selbstwiderspriichlich: Unsere Reflexivitat widersprichtsich in
diesem Fall selbst. Freiheit als Selbstbestimmung muss aus systematischen Griinden
auch die Freiheit zum Scheitern innerhalb dieser Selbstbestimmung offenlassen.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Eine andere Praxis Was Freiheit ist, kann sich retrospektiv zeigen, bleibt pro-
spektiv hingegen offen. Freiheit als Selbstbestimmung realisiert sich in einem
Prozess kritischer Selbstverstindigung. Immanente Kritik hat darin ihre the-
rapeutische Funktion, dass sie unser Selbstverstindnis problematisiert. Im
Rahmen des Beispiels der Psychoanalyse haben wir Ironie als einen paradig-
matischen Ausdruck kritischer Selbstverstindigung als praktische Reflexivi-
tit expliziert. Das Mittel der Ironie kann den Widerspruch zwischen Selbst-
anspruch und Realisierung der Freiheit der Kritik aufzeigen. Indem wir im
Moment der Ironie zu distanzierten Zuschauern unserer selbst werden, kén-
nen wir uns und kann sich somit die Praxis in Bezug auf den Anspruch der
Freiheit der Kritik durchsichtig werden. Im Ergebnis der Aufhebung prakti-
scher Selbstmissverstindnisse durch immanente Kritik als Selbstkritik kann
sich Freiheit als Selbstbestimmung realisieren. Damit ist keine Auflésung
der Gefahr des praktischen Selbstmissverstindnisses und des Scheiterns in-
nerhalb unserer Freiheit moglich, aber eine Anerkennung dieser spezifisch
menschlichen Endlichkeit beschrieben. Freiheit der Kritik bedeutet, im Pro-
zess einer unabgeschlossenen Arbeit des Selbstbestimmtwerdens zu stehen.
Als Prozess ist Freiheit der Kritik ein Freiheitsbegriff jenseits der Alternative
zwischen Autonomie und Heteronomie, da innerhalb dieses Prozesses Selbst-
und Fremdbestimmung vermittelt sind. Die Praxis der kritischen Selbstver-
stindigung bezieht sich einerseits selbstreflexiv-zirkulir auf das Selbstver-
stindnis des Subjekts und ist andererseits zugleich eine kritische Arbeit an
der intersubjektiven Praxis. Innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und
Praxis bedeutet Selbstkritik zugleich auch Kritik an den Normen der Praxis.
Hier zeigt sich die Produktivitit des praktischen Widerspruchs. Einerseits
besteht die Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit der Kritik durch ein
praktisches Selbstmissverstindnis, andererseits kann sich durch die Authe-
bung dieses praktischen Widerspruchs Freiheit (erneut) realisieren. Imma-
nente Kritik als Aufhebung solcher Widerspriiche im ko-konstitutiven Zu-
sammenhang von Subjekt und Praxis ist nicht so sehr eine philosophische
Aufgabe als vielmehr eine situativ-teilhabende Verantwortung jeder Praxis-
teilnehmerin. Durch Selbstkritik und die Aufhebung praktischer Selbstmiss-
verstindnisse kann unsere Praxis eine andere Praxis werden.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

243


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doLorg/10.14361/9783839455012 -

4. hitpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Siglen

Folgende abkiirzende Bezeichnungen werden fiir hiufig zitierte Werke ver-
wendet (vollstindige bibliographische Angaben in der Bibliographie):

PhG: Hegel 1986b, Phinomenologie des Geistes

SuZ: Heidegger 1996, Sein und Zeit

KrV: Kant 1974, Kritik der reinen Vernunft (Erliuterung zu den Seitenanga-
ben: A bezieht sich wie allgemein tiblich auf die erste Auflage von 1781 und
B auf die zweite, tiberarbeitete Auflage von 1787)

Bibliographie

Adorno, Theodor W. (1970a), Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Drei Studien zu
Hegel, Gesammelte Schriften Bd. 5, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1970b), Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit, Gesammelte Schriften
Bd. 6, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max (1988), Dialektik der Aufklirung, Frank-
furt a.M.: Fischer Verlag.

Barth, Christian/Lauer, David (Hg.) (2014), Die Philosophie John McDowells. Ein
Handbuch, Miinster: Mentis.

Baumgartner, Hans M. (2006), Kants Kritik der reinen Vernunft. Anleitung zur Lek-
tiire, Freiburg i.Br.: Verlag Karl Alber.

Berlin, Isaiah (2002), »Two Concepts of Libertyx, in: ders., Liberty, Oxford:
Oxford University Press.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Freiheit der Kritik

Bertram, Georg (2008), »Hegel und die Frage der Intersubjektivitit. Die Pha-
nomenologie des Geistes als Explikation der sozialen Strukturen der Ra-
tionalitit«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 56/6, 877-898.

— (2013), »Die Einheit des Selbst nach Heidegger, in: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 61/2, 197-213.

— (2017), Hegels Phianomenologie des Geistes. Ein systematischer Kommentar, Stutt-
gart: Reclam.

— (2018), »Absoluter Geist und sich selbst vollbringender Skeptizismus, in:
Thomas Oehl/Arthur Kok (Hg.), Objektiver und absoluter Geist nach Hegel,
Leiden/Boston: Brill, 389-410.

Bertram, Georg/Liptow, Jasper (2003), »John McDowells nicht-szientistische
Naturalisierung des Geistesx, in: Philosophische Rundschau 50/3, 220-241.

Butler, Judith (2000), Antigone’s Claim: Kinship between Life and Death. New York:
Columbia University Press.

— (2005), Giving an Account of Oneself , Oxford: Oxford University Press.

— (2011), »Paradoxien der Subjektivation. Zur Psyche der Macht, in: Thomas
Khurana/Christoph Menke (Hg.), Paradoxien der Autonomie, Berlin: August
Verlag, 113-148.

Brandom, Robert (1983), »Heidegger’s Categories in Being and Timex, in:
Monist 66/3, 387-409.

— (1997) »Heideggers Kategorien in >Sein und Zeit«, in: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 45/4, 531-549.

—(1999), »Some Pragmatist Themes in Hegel's Idealism: Negotiation and Ad-
ministration in Hegel’s Account of the Structure and Content of Concep-
tual Normsc, in: European Journal of Philosophy 7/2., 164-189.

— (2009), Reasons in Philosophy: Animating Ideas, Cambridge, MA/London: Har-
vard University Press.

— (2011), »Freiheit und Bestimmtheit durch Normen«, in: Thomas
Khurana/Christoph Menke (Hg.), Paradoxien der Autonomie, Berlin:
August Verlag, 61-90.

— (2014), A Spirit of Trust: A Semantic Reading of Hegel’s Phenomenology, online:
www.pitt.edu/~brandom/spirit_of_trust_2014.html.

Carl, Wolfgang (1992), Die Transzendentale Deduktion der Kategorien in der ersten
Auflage der Kritik der reinen Vernunft. Ein Kommentar, Frankfurt a.M.: Vitto-
rio Klostermann.

Carnap, Rudolf (1931), »Uberwindung der Metaphysik durch logische Analyse
der Sprachec, in: Erkenntnis 2., 219-241.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Cavell, Stanley (2015), Must We Mean What We Say?, Cambridge: Cambridge
University Press.

Celikates, Robin (2009), Kritik als soziale Praxis, Frankfurt a.M.: Campus.

Conant, James (2015), »Kants Kritik des Schichtenmodells des menschlichen
Geistes«, in: Andreas Speer (Hg.), Das Neue Bediirfnis nach Metaphysik,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 137-149.

Demmerling, Christoph (2014), »Philosophie als Therapie. Die Auflésung phi-
losophischer Dualismen, in: Barth/Lauer (Hg.), Die Philosophie John Mc-
Dowells, Miinster: Mentis, 19-36.

— (2016), »An den Grenzen der Sprache? Heideggers Zeuganalyse und die
Begrifflichkeitsthese«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 64/1, 1-19.

— (2017), »Mensch und Natur. Uberlegungen zu einem schwierigen Verhalt-
nis«, in: Jens Kertscher/Jan Miller (Hg.), Praxis und zweite Natur, Miinster:
Mentis, 17-30.

Dreyfus, Hubert (1991), Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger’s Being
and Time, Division I. Cambridge, MA: MIT Press.

— (2007), »The Return of the Myth of the Mental, in: Inquiry 50/4, 352-365.

Diittmann, Alexander Garcia (1997), Zwischen den Kulturen: Spannungen im
Kampf um Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Emundts, Dina (2015), »Hegel as a Pragmatist«, in: British Journal for the History
of Philosophy 23/4, 611-631.

— (2018), »Gewohnheit als zweite Natur. Hegels Fundierung einer anti-
ken Denkfigur in seiner Logike, bisher unveréffentlichtes Manuskript im
Nachgang des Internationalen Hegelkongresses 2017 in Stuttgart.

Engstrom, Steven (2009): The Form of Practical Knowledge: A Study of the Categor-
ical Imperative, Cambridge, MA/London: Harvard University Press.

Figal, Giinter (1988), Martin Heidegger. Phianomenologie der Freiheit, Tibingen:
Mohr Siebeck.

Foot, Philippa (2001), Natural Goodness, Oxford: Clarendon Press.

Forster, Eckart (2008), »Hegels Entdeckungsreisen. Entstehung und Aufbau
der Phinomenologie des Geistes«, in: Klaus Vieweg/Wolfgang Welsch
(Hg.), Hegel Phinomenologie. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schliissel-
werk der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 37-57.

— (2012), Die 25 Jahre der Philosophie: Eine systematische Rekonstruktion,
Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann.

Foucault, Michel (1993), Uberwachen und Strafen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel (2003), Umverteilung oder Anerkennung? Eine poli-
tisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

247


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Freiheit der Kritik

Freud, Sigmund (1914), »Erinnern, Wiederholen, Durcharbeitenc, in: ders.,
Studienausgabe, Erginzungsband: Schriften zur Behandlungstechnik,
Frankfurt a.M.: Fischer Verlag, 205-215.

—(1937), »Die endliche oder die unendliche Analysex, in: ders., Studienausga-
be, Erganzungsband: Schriften zur Behandlungstechnik, Frankfurt a.M.:
Fischer Verlag, 351-392.

Habermas, Jirgen (1993), »Anerkennungskimpfe im demokratischen Rechts-
staat«, in: Charles Taylor, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 123-163.

— (2009), Kritik der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Haugeland, John (1982), »Heidegger on Being a Person, in: Nous 16, 15-26.

— (1990), »Dasein’s Disclosedness«, in: Southern Journal of Philosophy 28, 51-73.

— (2013a), »Dasein Disclosed, in: Joseph Rouse (Hg.), Dasein Disclosed. John
Haugeland’s Heidegger, Cambridge, MA/London: Harvard University Press,
43-156.

— (2013b), »Truth and Finitude: Heidegger’s Transcendental Existentialism,
in: Rouse, Joseph (Hg.), Dasein Disclosed. John Haugeland’s Heidegger, Cam-
bridge, MA/London: Harvard University Press.

Heidegger, Martin (1980), Hegels Phinomenologie des Geistes, in: Gesamtausgabe
Bd. 32, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann.

— (1983), Die Grundbegriffe der Metaphysik, Gesamtausgabe Bd. 29/30, Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann.

— (1989), Die Grundprobleme der Phanomenologie, Gesamtausgabe Bd. 24, Frank-
furt a.M.: Vittorio Klostermann.

— (1995), Phdanomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft,
Gesamtausgabe Bd. 25, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann.

— (2006), Sein und Zeit, Tiibingen: Max Niemeyer Verlag.

— (2010), Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M.: Vittorio Klos-
termann.

Hegel, G. W. F. (1967), System der Sittlichkeit, Hamburg: Felix Meiner.

— (1969), Jenaer Realphilosophie, Hamburg: Felix Meiner.

— (1986a), Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, in: ders., Werke, Bd.
18, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1986b), Phinomenologie des Geistes, in: ders., Werke, Bd. 3, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

— (1986¢), Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie, in:
ders., Werke, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

— (1986d), Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle
in der praktischen Philosophie und sein Verhiltnis zu den positiven Rechtswissen-
schaften, in: ders., Werke, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1986e), Jenaer Systementwiirfe I Das System der spekulativen Philosophie, Ham-
burg: Felix Meiner.

— (1986f), Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, in: ders., Werke, Bd.
12, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1986g), Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, in:
ders., Werke, Bd. 8-10, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Henrich, Dieter (1989), »Kant’s Notion of a Deduction and the Methodological
Background of the First Critique, in: Eckart Forster (Hg.), Kant’s Transcen-
dental Deductions. The Three Critiques< and the >Opus postumums, Stanford, CA:
Stanford University Press, 29-46.

Honneth, Axel (1994), Kampfum Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2001), Leiden an Unbestimmtheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

—(2007), Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2010), Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

— (2011), Das Recht der Freiheit. Grundrif3 einer demokratischen Sittlichkeit, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Hosle, Vittorio (1988) Hegels System. Bd. 1: Systementwicklung und Logik. Bd. 2:
Philosophie der Natur und des Geistes, Hamburg: Felix Meiner.

Houlgate, Stephen (1995), »The Unity of Theoretical and Practical Spirit in
Hegel's Concept of Freedom« in: Review of Metaphysics 48/4, 859-881.

Jaeggi, Rahel (2013), Kritik von Lebensformen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2017), »Crisis, Contradiction, and the Task of a Critical Theoryx, in: Banu
Bargu/Chiara Bottici (Hg.), Feminism, Capitalism, and Critique: Essays in
Honor of Nancy Fraser, Basingstoke: Palgrave Macmillan, 209-224.

Jahraus, Oliver (2004): Martin Heidegger. Eine Einfiihrung, Stuttgart: Reclam.

Kant, Immanuel (1900ft.), Gesammelte Schriften/Akademieausgabe, Hg.: Bd. 1-
22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie
der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu
Gottingen.

— (1974), Kritik der reinen Vernunft, Werkausgabe Bde. III und IV, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

249


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Freiheit der Kritik

Khurana, Thomas (2011), »Paradoxien der Autonomie. Zur Einleitungc, in:
Thomas Khurana/Christoph Menke (Hg.), Paradoxien der Autonomie, Ber-
lin: August Verlag, 7-24.

— (2016), »Die Kunst der zweiten Natur. Zu einem modernen Kulturbegriff
nach Kant, Schiller und Hegelx, in: West-End. Neue Zeitschrift fiir Sozialfor-
schung 13/1, 35-55.

— (2017), Das Leben der Freiheit. Form und Wirklichkeit der Autonomie, Berlin:
Suhrkamp.

Kojeve, Alexander (1975), Hegel. Eine Vergegenwirtigung seines Denkens: Kommen-
tar zur »Phdanomenologie des Geistes«, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1980) Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the Phenomenology of
Spirit, Cornell: Cornell University Press.

Korsgaard, Christine (1996), The Sources of Normativity, Cambridge, MA/Lon-
don: Harvard University Press.

— (2009), Self-Constitution, Oxford: Oxford University Press.

Lear, Jonathan (2003), Therapeutic Action: An Earnest Plea for Irony, London/New
York: Karnac.

Luckner, Andreas (2007), »Wie ist es, selbst zu sein. Zum Begriff der Eigent-
lichkeit«, in: Thomas Rentsch (Hg.), Martin Heidegger: Sein und Zeit, Klassi-
ker Auslegen, Berlin: Akademie Verlag, 149-168.

Menke, Christoph (1996), Tragddie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach
Hegel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2000) »Genealogie und Kritik. Zwei Formen ethischer Moralbefragungx,
in: Nietzscheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft, Bd. 5/6, 209-225.

— (2010) »Autonomie und Befreiung«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
58/5, 675-694.

— (2012), »Zweite Natur. Kritik und Affirmationg, in Malte Volk u.a. (Hg.),
»... wenn die Stunde es zuldfSt«. Zur Traditionalitit und Aktualitit kritischer Theo-
rie, Miinster: Westfilisches Dampfboot, 154-171.

— (2015), Kritik der Rechte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

McDowell, John (1996), Mind and World, Cambridge, MA/London: Harvard Uni-
versity Press.

— (1998a) »Two Sorts of Naturalism, in: ders., Mind, Value, and Reality, Cam-
bridge, MA/London: Harvard University Press, 167-197.

— (1998b) »Wittgenstein on Following a Rulex, in: ders., Mind, Value, and Real-
ity, Cambridge, MA/London: Harvard University Press, 221-262.

— (1998c¢) »Virtue and Reasonc, in: ders., Mind, Value, and Reality, Cambridge,
Massachusetts und London, England: Harvard University Press, 50-76.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

— (2002) »Gadamer and Davidson on Understanding and Relativismg, in:
Malpas/Arnswald/Kertscher (Hg.), Gadamer’s Century: Essays in Honor of
Hans-Georg Gadamer, Cambridge, MA: The MIT Press, 173-194.

— (2008), »Zur Deutung von Hegels Handlungstheorie im Vernunftkapitel der
Phinomenologie des Geistes, in: Klaus Vieweg/Wolfgang Welsch (Hg.),
Hegel Phinomenologie. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schliisselwerk der
Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 369-393.

— (20093), »Self-Determining Subjectivity and External Constraint«, in:
ders., Having the World in View, Cambridge, MA/London: Harvard Univer-
sity Press, 90-107.

— (2009b), »Conceptual Capacities in Perception, in: ders., Having the World
in View, Cambridge, MA/London: Harvard University Press, 127-146.

— (2009¢), »Avoiding the Myth of the Givenc, in: ders., Having the World in
View, Cambridge, MA/London: Harvard University Press, 2009, 256-274.

— (2009d), »What Myth?«, in: ders., The Engaged Intellect, Cambridge, MA/Lon-
don: Harvard University Press, 2009, 308-323.

— (2009e), »The Logical Form of an Intuition, in: ders., Having the World in
View, Cambridge, MA/London: Harvard University Press, 23-43.

— (2009f), »Hegel’'s Idealism as Radicalization of Kant, in: ders., Having the
World in View, Cambridge, MA/London: Harvard University Press, 69-89.

— (2009g), »Intentionality as a Relation, in: ders., Having the World in View,
Cambridge, MA/London: Harvard University Press, 44-68.

— (2009h), »The Disjunctive Conception of Experience as Material for a
Transcendental Argument, in: ders., The Engaged Intellect, Cambridge,
MA/London: Harvard University Press, 225-242.

— (2009i), »Sensory Consciousness in Kant and Sellarsc, in: ders., Having the
World in View, Cambridge, MA/London: Harvard University Press, 108-126.

Moyar, Dean (2011), Hegel’s Conscience, Oxford: Oxford University Press.

Neuhouser; Frederick (2000), The Foundations of Hegel’s Social Theory, Cam-
bridge, MA/London: Harvard University Press.

Neurath, Otto (1932/33), Protokollsitze, in: Erkenntnis 3, 204-214.

Novakovic, Andreja (2017), Hegel on Second Nature in Ethical Life, Cambridge:
Cambridge University Press.

Pearl, Joel (2013), Question of Time: Freud in the Light of Heidegger’s Temporality,
Amsterdam und New York: Rodopi.

Peters, Julia (2018), »Hegels Begriff der Gewohnheit«, in: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 66/3, 325-338.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

251


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Freiheit der Kritik

Pettit, Philip (2015), Gerechte Freiheit. Ein moralischer Kompass fiir eine komplexe
Welt, Berlin: Suhrkamp.

Pinkard, Terry (1994), Hegel’s Phenomenology: The Sociality of Reason. Cambridge:
Cambridge University Press.

— (2011), »Das Paradox der Autonomie. Kants Problem und Hegels Losungx,
in: Thomas Khurana/Christoph Menke (Hg.), Paradoxien der Autonomie,
Berlin: August Verlag, 25-60.

— (2012) Hegel’s Naturalism: Mind, Nature, and the Final Ends of Life, Oxford: Ox-
ford University Press.

Pippin, Robert (1989), Hegel’s Idealism: The Satisfactions of Self-Consciousness,
Cambridge: Cambridge University Press.

— (2000), »Hegel’s Practical Philosophy: The Realization of Freedomc, in: Karl
Ameriks (Hg.), Cambridge Companion to German Idealism, Cambridge: Cam-
bridge University Press, 180-199.

— (2005), Die Verwirklichung der Freiheit, Frankfurt a.M.: Campus.

— (2006), »Brandom’s Hegel, in: European Journal of Philosophy 13/3, 381-408.

— (2008), Hegel’s Practical Philosophy: Rational Agency as Ethical Life, Cambridge:
Cambridge University Press.

Quante, Michael (2011), Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Redding Paul (2007), Analytic Philosophy and the Return of Hegelian Thought,
Cambridge: Cambridge University Press.

Rodl, Sebastian (2005), Sebastian: Kategorien des Zeitlichen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

— (20112), SelbstbewufStsein (translation of Self-Consciousness), Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

— (2011b), »Selbstgesetzgebung«, in: Thomas Khurana/Christoph Menke
(Hg.), Paradoxien der Autonomie, Berlin: August Verlag, 91-112..

— (2016), »Education and Autonomy, in: Journal of Philosophy of Education 50/1,
84-97.

— (2018), Self-Consciousness and Objectivity. An Introduction to Absolute Idealism,
Cambridge, MA/London: Harvard University Press.

Rouse, Joseph (Hg.) (2013), John Haugeland’s Heidegger, Cambridge, MA/Lon-
don: Harvard University Press.

Ruda, Frank (2011), Hegels Pobel: Eine Untersuchung der »Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts«, Konstanz: Konstanz University Press.

— (2016), Abolishing Freedom: A Plea for a Contemporary Use of Fatalism, Lincoln,
NE: University of Nebraska Press.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

— (2018), Indifferenz und Wiederholung: Freiheit in der Moderne, Konstanz: Kon-
stanz University Press.

Saar, Martin (2007), Genealogie als Kritik: Geschichte und Theorie des Subjekts nach
Nietzsche und Foucault, Frankfurt a.M.: Campus.

Schiirmann, Rainer (1987), Heidegger on Being and Acting: From Principles to An-
archy, Bloomington, IN: Indiana University Press.

Sedgwick, Sally (2012), Hegel’s Critique of Kant: From Dichotomy to Identity, Ox-
ford: Oxford University Press.

— (2016) »Remarks on History, Contingency and Necessity in Hegel's Logic«,
in: James Kreines/Rahel Zuckert (Hg.), Hegel on Philosophy in History, Cam-
bridge: Cambridge University Press, 33-49.

Shell, Susan Meld (2009), Kant and the Limits of Autonomy, Cambridge, MA/Lon-
don: Harvard University Press.

Slaby, Jan (2014), »Affectivity and Temporality in Heidegger«, in: Marta
Ubiali/Maren Wehrle (Hg.), Feeling and Value, Willing and Action. Phaeno-
menologica XX, Dordrecht: Springer, 183-206.

Stahl, Titus (2013), Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer Praktiken,
Frankfurt a.M.: Campus.

— (2014) »Welt der Griinde — Die Auflésung des Dualismus von Wert und Na-
tur«, in: Christian Barth/David Lauer (Hg.): Die Philosophie John McDowells:
Ein Handbuch, Miinster: Mentis, 137-156.

Stekeler-Weithofer, Pirmin (2005), Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels Sys-
tem als Formanalyse von Wissen und Autonomie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2014), Hegels Phinomenologie des Geistes. Ein dialogischer Kommentar. Bd. 1:
Gewissheit und Vernunft. Bd. 2: Geist und Religion, Hamburg: Felix Mei-
ner.

Stemmer, Peter (2008), Normativitit. Eine ontologische Untersuchung, Berlin: de
Gruyter.

— (2011) »Die Konstitution der normativen Wirklichkeit«, in: Rainer
Forst/Klaus Giinther (Hg.), Die Herausbildung normativer Ordnungen: Inter-
disziplindre Perspektiven, Normative Orders Bd. 1, Frankfurt a.M.: Campus,
57-70.

Stern, Robert (2002), Hegel and the Phenomenology of Spirit, New York: Rout-
ledge.

Theunissen, Michael (1980), Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen
Logik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1991), Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN

253


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Freiheit der Kritik

Thompson, Michael (2011), Leben und Handeln: Grundstrukturen der Praxis und
des praktischen Denkens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Tugendhat, Ernst (1979), SelbstbewufStsein und Selbstbestimmung, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Vetter, Barbara (2015), Potentiality: From Dispositions to Modality, Oxford:
Oxford University Press.

Vieweg, Klaus (2009), »Das geistige Tierreich oder das schlaue Fiichslein. Zur
Einheit von theoretischer und praktischer Vernunft in Hegels Phianome-
nologie des Geistes, in: Thomas Séren Hoffmann (Hg.), Hegel als Schliissel-
denker der modernen Welt. Beitrige zur Deutung der »Phdnomenologie des Geis-
tes« aus Anlaf3 ihres 200-Jahr-Jubildums, Hamburg: Felix Meiner, 206-218.

Wittgenstein, Ludwig (1984), Philosophische Untersuchungen, Werkausgabe
Bd. 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (2011), »Is it Still Possible to be a Hegelian Today?«, in: Levi
Bryant/Nick Srnicek/Graham Harman (Hg.), The Speculative Turn. Continen-
tal Materialism and Realism, Melbourne: re.press, S. 202-223.

Zupancic, Alenka (2000), »Ethics of the Real. Kant and Lacan«, London: Verso.

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Die konvivialistische Internationale
Das zweite konvivialistische Manifest
Fiir eine post-neoliberale Welt

September 2020, 144 S.

10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0

ISBN 978-3-7328-5365-6

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jiirgen Manemann

Demokratie und Emotion

Was ein demokratisches Wir

von einem identitaren Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.

17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6

E-Book:

PDF: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Harald Lemke

Szenarien der Ernahrungswende
Gastrosophische Essays
zur Transformation unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Asthetik

2019, 318 S., Kart.

34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8

E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Hilkje Charlotte Hanel
What is Rape?
Social Theory and Conceptual Analysis

2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839455012 - am 14.02.2026, 09:51:44, https://www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839455012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	1. Einleitung
	2. Exegetische und methodisch‐begriffliche Vorbemerkungen
	Teil I: Erkenntnistheoretische Hinsicht
	3. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie
	3.1. Besonderheiten der Philosophie John McDowells
	3.2. Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie
	3.2.1. Raum der Gründe und Raum der Natur
	3.2.2. Gefahren im Zusammenspiel von Begriff und Anschauung
	3.2.3. Der Mythos des Gegebenen im Zusammenspiel von Normativität und Natur
	3.2.4. Objektivität und Teilnehmerinnenperspektive
	3.2.5. Begriff der Zweiten Natur
	3.2.6. Zusammenspiel von praktischer und theoretischer Perspektive

	3.3. Therapie der Zweiten Natur
	3.4. Rekapitulation und Ausblick


	Teil II: Sozialphilosophische Erweiterung
	4. Freiheit und Intersubjektivität
	4.1. Hinführung zur Lektüre der Phänomenologie des Geistes
	4.1.1. Axel Honneths frühe Hegel-Rezeption
	4.1.2. Axel Honneths Anerkennungsbegriff
	4.1.3. Zur Methode der Phänomenologie des Geistes

	4.2. Momente der intersubjektiven Bewegung der Freiheit der Kritik
	4.2.1. Gewohnheit
	4.2.2. Entfremdung durch Widerspruch
	4.2.3. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik – I
	4.2.4. Reflexivität und Selbstverständnis
	4.2.5. Rekapitulation und Ausblick
	4.2.6. Aneignung als immanente Kritik
	4.2.7. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik – II



	Teil III: Existenzphilosophische Erweiterung
	5. Freiheit und Zeitlichkeit
	5.1. Hinführung zur Lektüre von Sein und Zeit
	5.1.1. Die Kritik der reinen Vernunft als impliziter Ausgangspunkt
	5.1.2. Das Projekt der Kritik der reinen Vernunft
	5.1.3. Prinzipien der Einheit in Sinnlichkeit und Verstand
	5.1.4. Die Einheit von Sinnlichkeit und Verstand (und deren Rückbindung an McDowell)
	5.1.5. Die transzendentale Einbildungskraft und die Zeit
	5.1.6. Freiheit innerhalb der zeitlichen Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis

	5.2. Momente der Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik
	5.2.1. Befindliche Geworfenheit und verstehender Entwurf
	5.2.2. Zeitlicher Ausstand
	5.2.3. Rekapitulation und Ausblick
	5.2.4. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik – III

	5.3. Exkurs
	5.3.1. Zusammenhang von theoretischer und praktischer Perspektive innerhalb der Zweiten Natur
	5.3.2. Zusammenhang von ontologischer Form und ontischem Inhalt der Momente der Zweiten Natur



	Teil IV: Kritisch‐theoretische Erweiterung
	6. Freiheit und Kritik
	6.1. Zusammenschau der bisherigen Hinsichten
	6.2. Psychoanalyse als veranschaulichendes Beispiel der Freiheit der Kritik
	6.2.1. Ziel der Analyse
	6.2.2. Prozess der Analyse
	6.2.3. Philosophie als Therapie?

	6.3. Gesamtbild: Freiheit der Kritik


	Literatur
	Siglen
	Bibliographie


