lll. Wie geht man richtig
mit dem Mittelalter um?

MITTELALTLER, m. verehrer
und nachbeter des mittelalters,
spottend’

Wer in Heidelberg Germanistik studiert oder am Germanistischen
Seminar der Heidelberger Universitit arbeitet, dem offenbart sich
ein besonderer Blick aus manchen Seminar- und Biiroriumen, nim-
lich der Blick auf das Heidelberger Schloss. Als eine der wichtigsten
touristischen Sehenswiirdigkeiten ist es tiberall in der Stadt prisent,
nicht zuletzt auf den allgegenwirtigen Hinweisschildern, die mit der
stilisierten Silhouette des Schlosses bereits dessen heutigen, speziellen
Zustand betonen: Es handelt sich nimlich um eine Ruine, »gewif} die
grofite u[nd] schonste Ruine Deutschlands«, wie Joseph von Eichen-
dorff 1807 anlisslich seiner Ankunft in Heidelberg in seinem Tagebuch
vermerkt hat.” Die wechselhafte Geschichte des Schlosses bis zu seiner
(wiederholten) Zerstérung muss an dieser Stelle nicht interessieren,
seine Geschichte als Ruine allerdings schon, denn als solche wurde
das Schloss zum Inbegriff einer romantischen, auf die Vergangenheit
gerichteten Sehnsucht — und zu »einem Gegenbild zu einer als dishar-
monisch erfahrenen Gegenwart«.> Das Heidelberger Schloss verweist
auf das Mittelalter zuriick, beschwort Bilder und Vorstellungen einer

1 Deutsches Worterbuch: s.v.>mitteléltler, m.<.
2 Joseph von Eichendorff: Tagebiicher, S. 286.
3 Herbert Uerlings: Einleitung, S. 30.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

vergangenen Zeit herauf, die von den Romantikern positiv besetzt wird.
Gleichzeitig verdeutlicht der Status als Ruine, dass diese Zeit vergangen
istund somit der eigenen Jetzt-Zeit gegeniibergestellt werden kann. Das
Schloss ist zugleich da und weg, zugleich sichtbar und verschwunden.
Die Ruine ist die paradigmatische Szene und Szenerie der zugleich
vergangenen und anwesenden Mittelalter.

Dass es iiberhaupt so weit kommen konnte, hingt auch mit der
Heidelberger Universitit zusammen. Anfang des 19. Jahrhunderts ver-
anlasste der badische Grofdherzog Karl Friedrich eine Neuorganisation
der 1386 gegriindeten Universitit im Geiste des Neuhumanismus und
mit berithmten Professoren wie dem Spitaufklirer Johann Heinrich
Vof3. Es gab daneben aber auch romantisch veranlagte Mitglieder der
Universitit, etwa Friedrich Creuzer, Professor fiir Philologie und alte
Geschichte. Frisch nach Heidelberg berufen schrieb Creuzer 1804 an
seinen Freund Clemens Brentano, »daf} diese Stadt ein Ort fiir Minner
sei, die das alte groRe Teutschland in ihrem Herzen tragen [...], die den
alten Romantischen Gesang in seiner Tiefe aufzufassen und auf eine
wiirdige Weise wieder zu beleben vermégen«.* Brentano folgte Creuzers
Stadtelob und zog schon bald nach Heidelberg, wo er zusammen mit
Achim von Arnim die sogenannte Heidelberger Romantik begriindete,
als deren bekanntestes Werk Des Knaben Wunderhorn hervorsticht. Diese
Liedersammlung in drei Binden, erschienen in den Jahren 1806 bis
1808, spiegelt die intensive Beschiftigung Brentanos und Arnims mit
dem Mittelalter, speziell mit dessen Poesie. Den Romantikern war das
Mittelalter wichtig, und sie hatten ein Interesse daran, ihr Bild und ihre
Vorstellung des Mittelalters zu popularisieren.

Das gilt tibrigens nicht nur fiir die Literatur: Die Briider Sulpiz
und Melchior Boisserée versammelten von 1810 bis 1819 in ihrem
Heidelberger Palais eine grofe Zahl von mittelalterlichen deutschen
und niederlindischen Gemailden. Die berithmte Sammlung, die spiter
den Grundstock der Alten Pinakothek in Miinchen bildete, wurde zum
Inbegriff eines deutschen kiinstlerischen Schaffens — und zugleich zum
Anlaufpunkt fir Kinstler, Gelehrte und Wiirdentrager, unter ihnen

4 Zitiert nach Friedrich Strack: Zukunft in der Vergangenheit?, S. 252.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

Johann Wolfgang von Goethe, der 1814 und 1815 mehrere Wochen bei den
Boisserées wohnte. Heute ist in dem Palais am Karlsplatz ausgerechnet
das Germanistische Seminar der Universitit Heidelberg untergebracht,
wo Tafeln an die romantische Geschichte des Hauses erinnern. Nimmt
man noch den bereits erwihnten Blick auf das Heidelberger Schloss
dazu, ist es also fiir Studierende und Lehrende der Germanistik schwer,
der Romantik zu entkommen — noch schwerer als an anderen Orten,
denn die Romantik prigt die Germanistik ja ohnehin.

Die Romantik wiederum ist ganz wesentlich durch ihre Beschif-
tigung mit dem Mittelalter geprigt. Heinrich Heine hat es in seiner
Abhandlung tber Die romantische Schule auf die — trotz der Polemik
des Textes oft zitierte — Formel gebracht, dass diese in Deutschland
nichts anderes gewesen sei »als die Wiedererweckung der Poesie des
Mittelalters, wie sie sich in dessen Liedern, Bild- und Bauwerken, in
Kunst und Leben manifestiert hatte.«* Darin steckt viel Kluges: erstens
die >sWiedererweckung:, denn der Romantik ging es, zumindest am
Anfang, nicht nur darum, mittelalterliche Literatur als etwas Abge-
schlossenes zu lesen oder zu beforschen — sie sollte vielmehr einen
Platz in der Gegenwart und fiir die Gegenwart bekommen. Zweitens
betont Heine die herausragende Bedeutung der Poesie, die hier nicht
nur als Dichtkunst verstanden wird, sondern sich als Geist der Zeit in
allen kulturellen Bereichen offenbart. Dass die Romantiker die Poesie
iiber andere Literaturformen stellen, haben wir bereits erwihnt, hier
geht es aber vor allem darum, dass die Romantiker die (mittelalterliche)
Poesie in allen Bereichen des (mittelalterlichen) Lebens finden — und
umgekehrt dieses Leben in der Poesie.®

Poesie hofischer Ritter

Im Mittelpunkt steht dabei das Rittertum, in dem die Romantiker nicht
einfach nur eine dltere Form der Kriegsfithrung, sondern vielmehr einen

5 Heinrich Heine: Die romantische Schule, S.126.
6 Giinter Schafer-Hartmann: Literaturgeschichte als wahre Geschichte, S. 69-74.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

4


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

wesentlichen Kulturtriger Europas sehen und das sie als Lebensform
und Geisteshaltung idealisieren. Diese Vorstellungen kommen uns auch
heute sehr bekanntvor, denn das Ritterbild der Romantik wurde, wie der
Germanist Joachim Bumbke im Jahr 1964 schrieb, »unversehrt in die Kul-
turgeschichte hiniibergerettet und dort von Generation zu Generation
weitergegeben, oft genug unberithrt vom scharfen Zugwind der Quel-
lenforschung«.” Bumke hat mit seinen Arbeiten allerdings durchaus
dazu beigetragen, dieses romantische Ritterbild am Leben zu erhalten,
vor allem mit seinem Buch tiber die Hfische Kultur, erstmals 1986 in zwei
Binden erschienen.® Sein Ansatz, die héfische Literatur konsequent
als Quellen historischer Mentalititen zu lesen (also von der Literatur
auf die Wertvorstellungen damaliger Menschen zu schliefien), war ein
interessantes und sehr erfolgreiches Konzept, das Bumke einen Platz
aufso ziemlich allen Literaturlisten von mittelaltergermanistischen Ein-
fithrungskursen verschafft hat. Trotz seines damaligen Hinweises, dass
es notig sein konnte, diese Engfithrung von Literatur und Geschichts-
wissenschaft durch Quellenstudien kritisch zu iiberpriifen, hat er damit
letztlich einer romantischen Mittelaltervorstellung zugearbeitet.

Aus Sicht der Romantiker besteht nimlich sowohl eine soziale
Bindung zwischen Rittertum und Poesie, denn das Rittertum wird als
Tragerschicht der Bildung verstanden, als auch eine ideelle Bindung,
denn der ritterliche Geist spiegele sich in der Poesie. Besonders die
Minnelyrik verkorpere den Geist des Rittertums in Reinform. Fried-
rich Schlegel stilisiert dann auch 1803/04 in seinen Vorlesungen die
mittelalterliche Poesie zum Inbegriff des Romantischen: »Unter der
Herrschaft der schwibischen Kaiser war in Deutschland die Zeit der
eigentiimlichen Bliite der romantischen Poesie, wenn man diese nicht
historisch, sondern nach ihrem wesentlichen Begriffe nimmt. Nie war
wohl die Poesie mit dem Leben so innig verwebt, so allgemein verbreitet
und so hoch geachtet.«’ In dem Zitat klingt zugleich eine Verkniipfung
von kultureller und politischer Entwicklung an, die Schlegel parallel

7 Zuletzt als: Joachim Bumke: Studien zum Ritterbegriff, S.12.
8 Zuletzt in einem Band als: Joachim Bumke: Hofische Kultur.
9 Friedrich von Schlegel: Die altdeutsche Literatur, S.181.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

setzt: »Die blithendste Zeit der deutschen Dichtkunst war auch die
glorreichste des deutschen Kaisertums.«'° Literatur- und Herrschafts-
geschichte gehen quasi Hand in Hand.

An diesem Beispiel sieht man, dass die Idealisierung der mittelal-
terlichen Dichtung fiir die Romantiker immer auch mit einer Idealisie-
rung der politischen Vergangenheit einhergeht. Bei aller reflexhaften
Kritik, mit der wir heute eine solche restaurative Tendenz bewerten,
erinnert uns der Germanist Gerhard Kosellek in einem lesenswerten
Uberblick iiber die romantische Mittelalterrezeption daran, dass etwa
das mittelalterliche Kaisertum von den Romantikern als — vermeintlich
harmonischer — Gegenentwurf zu dem als despotisch empfundenen
Absolutismus ihrer eigenen Gegenwart gesehen wurde." So ist die Apo-
logie des Mittelalters auch das affirmative Gegenstiick zu einer Kritik an
der Gegenwart, die dennoch hiufig genug — wenn auch nicht immer -
eine Kritik an den Idealen der Aufklirung ist. Zudem hat die Verehrung
des Mittelalters durch die Romantiker immer auch nationale oder
nationalistische Dimensionen, wenn aus der Konstruktion einer ge-
meinsamen Vergangenheit der Grundstein fiir eine patriotische Zukunft
werden soll. Dies gilt gerade vor dem Hintergrund der napoleonischen
Herrschaft, in deren Kontext auch die Ruine des Heidelberger Schlos-
ses einen anderen Erinnerungsraum erdffnete: Statt des poetischen
Verweises auf das zugleich an- und abwesende Mittelalter stand dabei
die historische Symbolik des von franzésischen Truppen zerstdrten
Bauwerks im Zentrum. Tatsichlich waren die Franzosen zwar nur fiir
einen Teil der Schiden verantwortlich, aber solche Details spielten im
antifranzésischen Furor keine grof3e Rolle. Schon 1773 schrieb Christian
Friedrich Daniel Schubart anlisslich seines Aufenthalts in Heidelberg:
»Wer von hier aus nicht einen Fluch nach Frankreich hineinschleudert, —
denn Franzosen haben das Schlof} verwiistet, — der kann ohnmdglich

10  Ebd.,S.183.

1 Gerard Kozietek: Einleitung, S.10. Der Name des 1928 in Ratibor geborenen
Gerhard Kosellek wurde 1950 an die polnische Schreibweise angepasst (Gerard
Kozietek), 1989 kehrte er zur urspriinglichen Namensform zuriick, die wir
dementsprechend im Text verwenden.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

43


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

ein bidrer Deutscher seyn.«"* Und noch heute lockt die Heidelberger
Schlossbeleuchtung scharenweise Tourist*innen in die Stadt, wenn ein
Feuerwerk tiber der Ruine abgebrannt wird; ein Spektakel, das bereits
1807 als romantisches Schauspiel inszeniert und im Jahr 1815 dann
antifranzésisch umgedeutet wurde.”

Auch die Romantiker schrieben gegen die napoleonische Herrschaft
an, darunter die Herausgeber von mittelalterlichen Texten, wie die
Vorrede der Briider Grimm zu ihrer Ausgabe des Armen Heinrich zeigt,
die wir im folgenden Kapitel niher kennenlernen werden. In beson-
derem Mafle war von der frankreichfeindlichen Nutzung mittelalter-
lichen Erzihlens aber die Edition und Ubersetzung des Nibelungen-
lieds betroffen, das zum nationalen Sammlungspunkt erklirt wurde.
Wie die Germanistin Edith Héltenschmidt in ihrem Buch iiber die
Mittelalterrezeption der Briider Schlegel selbst mit ein wenig Pathos
schreibt, »mischt sich in den Wunsch nach poetischer Erneuerung des
Epos die patriotische Hoffnung, sich an der einstigen Grofie und den
alten heroischen Tugenden wiederaufzurichten, die mit dem nationalen
Nibelungenmythos in Erinnerung gerufen wiirden«." Die nationalis-
tische Vereinnahmung eben dieses Nibelungenmythos im Kaiserreich
und unter den Nationalsozialisten — von der die Romantiker natiirlich
noch nichts wissen konnten - hinterldsst bei heutigen Leser*innen ein
ungutes Gefithl angesichts solcher Vorhaben. Aber schon das tragische
Ende des Nibelungenlieds — von dem die Romantiker durchaus etwas
wissen konnten — hitte Warnung genug sein konnen.

Ein Mittelalter fiir die Gegenwart

Nicht alle romantische Idealisierung der Vergangenheit musste auf
die Nationalstaatlichkeit Deutschlands abzielen, aber die Konstitution

12 Christian Friedrich Daniel Schubart: Leben und Gesinnung, S.193.
13 Heckmann: Schlof Heidelberg im Zeitalter der Romantik, S. 51f.
14 Edith Holtenschmidt: Die Mittelalter-Rezeption der Briider Schlegel, S. 48f.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

einer Gemeinschaft — die immer mit dem Ausschluss Anderer einher-
ging — ist doch prigend. Das gilt auch fiir den berithmten Aufsatz, in
dem Novalis die christliche Einheit Europas beschwor:

Es waren schone glianzende Zeiten, wo Europa ein christliches Land
war, wo Eine Christenheit diesen menschlich gestalteten Welttheil
bewohnte; Ein grofles gemeinschaftliches Interesse verband die ent-
legensten Provinzen dieses weiten geistlichen Reichs. — Ohne grofe
weltliche Besitzthiimer lenkte und vereinigte Ein Oberhaupt, die
politischen Krifte.”

Die Romantik ist in vielerlei Hinsicht nicht nur eine religiése, sondern
auch eine christliche Bewegung, und das Mittelalter, das entworfen
und propagiert wird, ist ein christliches — hier explizit katholisches —
Mittelalter.

Der Wunsch nach einer Erneuerung der eigenen Gegenwart auf
Grundlage der mittelalterlichen Poesie konnte also durchaus unter-
schiedlich konnotiert sein und sich dementsprechend in unterschied-
lichen Formen duflern. Die Forschungen der Briider Schlegel zum
Nibelungenlied waren beispielsweise primdr darauf ausgerichtet, dem
Epos einen Platz im Pantheon literarischer Werke zu sichern, neben
Cervantes, Shakespeare und - als Messlatte epischen Erzihlens — der
Ilias. Dafiir nutzten sie den Werkzeugkasten der Klassischen Philologie
und der Textkritik, um Ausgaben herzustellen, die den Anforderungen
an Wissenschaftlichkeit entsprachen. Diese richteten sich aber — damals
ebenso wie heute, wir haben das Problem angesprochen — an Gelehrte,
waren also eine recht elitire Angelegenheit.

Ganz anders dagegen das bereits erwihnte Wunderhorn, herausge-
geben von Clemens Brentano und Achim von Arnim. Auch hier sehen
die beiden in ihrer Arbeit eine nationale Aufgabe, aber sie betonen die
deutsche Volkskultur, die den Liedern zugrunde liege, und behaupten
damit gerade nicht, dass es sich bei den Liedern um eine singulire,

15 Novalis: Europa, S. 507.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

45


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

herausragende literarische Erscheinung handele. Es ist gar nicht not-
wendig, dass die Lieder iiber allen anderen Werken stehen, es reicht,
wenn sie fiir die deutsche Volkskultur stehen. Dieses Bewusstsein einer
nationalen Zusammengehorigkeit soll auch dafiir sorgen, wie Kosellek
schreibt, »die Kluft zwischen dem eigentlichen Volk und einem kleinen
Kreis von Gelehrten«*® zu iiberwinden und so zu einer Einheit zu fithren.
Dass Brentanos und Arnims Vorgehen auf Widerstand bei dem kleinen
Kreis von Gelehrten stief3, iiberrascht deshalb nicht. Vordergriindig
entziindete sich der Streit an den Editionsprinzipien, nach denen
die Lieder im Wunderhorn von den beiden Herausgebern ausgewihlt
und bearbeitet wurden. Im Hintergrund standen aber weniger die
philologischen Details als vielmehr die Tatsache, dass die Sammlung -
entgegen dem Untertitel, der »Alte deutsche Lieder« versprach — auch
zeitgendssische Texte enthielt, darunter eigene Lieder von Brentano
und Arnim. Dass mittelalterliche oder frithneuzeitliche Texte nicht von
der zeitgendssischen Dichtung unterschieden wurden, gehérte zum
Programm der Herausgeber, die sich prichtig dariiber amiisierten,
wenn ihre eigenen Werke fiir mittelalterlich gehalten wurden.”
Manche Rezensenten, darunter Goethe, nahmen die Eingriffe und
Hinzuftigungen der Herausgeber gerne in Kauf, andere waren weniger
gnidig. Die beiden frithen Germanisten Friedrich Heinrich von der
Hagen und Johann Gustav Biisching betonten in der Einleitung zu ihrer
Sammlung Deutscher Volkslieder von 1807 ihre eigenen Grundsitze und
riigten — ohne explizit Namen zu nennen - das Konkurrenzprodukt:

Ueberhaupt aber machten wir uns bei dem, was wir aus Schriften
aufnahmen, die gewissenhafteste Treue zur Pflicht; [...] Noch weniger
aber haben wir diese Lieder durch Auslassungen, Zusitze, Ueber-
arbeitung und Umbildung versetzen, Fragmente ergianzen, oder gar
ganz eigenes Machwerk dabei einschwirzen wollen; dies ist, auf’s

16  Kozietek: Einleitung, S. 28.
17 Armin Schlechter: Die Romantik in Heidelberg, S. 58.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

gelindeste eine poetische Falschmiinzerei, wofiir die Historie keinen
Dank weiR.®

Friedrich Schlegel griff diese Kritik in seiner Rezension der Sammlung
Deutscher Volkslieder auf; spater polemisierte der Heidelberger Professor
Johann Heinrich Vof3 gegen das Wunderhorn, wobei er sich wiederum auf
von der Hagen und Schlegel berief. Auch die Briider Grimm argumen-
tierten, dass der poetische Wert der Lieder durch die Eingriffe Brentanos
und Arnims verletzt worden sei. Besonders die Vermischung eigener
und iiberlieferter Werke erregte ihr Missfallen: »Historische Achtung vor
diesen Liedern hattet IThr nun wohl keiner recht«,” schrieb Jacob Grimm
1809 an Brentano.

Bei allen Debatten um die Editionsrichtlinien scheint es also gerade
die, um noch einmal Heine zu zitieren, »Wiedererweckung der Poesie
des Mittelalters« zu sein, die hier bei den frithen Germanisten auf
Kritik stof3t: Nicht das Sammeln und Herausgeben von mittelalterlichen
Liedern ist kritikwiirdig, sondern das Neudichten von Liedern; ein
Neudichten, das bewusst auf mittelalterliche Vorbilder zuriickgreift.
Brentano und Arnim sind damit natiirlich nicht allein. Heines Definition
der romantischen Schule liefRe sich insofern erweitern, dass die Poesie
des Mittelalters sich eben nicht nur in mittelalterlichen »Liedern, Bild-
und Bauwerken, in Kunst und Leben manifestirt hatte«, sondern auch in
zeitgendssischen. Denn die Romantiker beschrinkten sich nicht darauf,
ins Mittelalter zuriickzublicken und dessen Lieder, Bilder und Bauwerke
zu bewundern, sondern sie schufen ihrerseits neue Lieder, Bilder und
Bauwerke. Dieser Prozess, diese Neuschopfung unter Bezug auf das
Mittelalter, wird in der deutschen Forschung als Mittelalterrezeption
bezeichnet — und darum soll es im Folgenden gehen.

18  Johann Gustav Gottlieb Blsching/Friedrich Heinrich von der Hagen: Sammlung
deutscher Volkslieder, S. VIIIf.

19  Zitiert nach Oscar Fambach: Ein Jahrhundert deutscher Literaturkritik
(1750-1850), S. 40f.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

47


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Mittelalterrezeption und Mediavalismus

In der Germanistik hatte die Untersuchung von Zeugnissen einer sol-
chen Mittelalterrezeption in den 1980er-Jahren eine erste Hochphase.
Veranstaltet wurden grofde Symposien und anschliefSend wurden dicke
Sammelbinde gedruckt mit den Aufsitzen, die aus diesen Symposien
hervorgingen. Diese konzentrierten sich anfangs noch fast ausschlieRR-
lich auf kulturelle Erzeugnisse aus dem Bereich der sogenannten Hoch-
kultur, denn dariiber, iiber die Hochkultur, durfte man auch als Wissen-
schaftler*in reden und schreiben. Erst allmihlich kamen dann Beitrige
zur Mittelalterrezeption in Comics, Filmen oder Kinderbiichern hinzu -
und es ist bezeichnend, dass diese Beitriage hiufig am Schluss der Binde
abgedruckt wurden.

Diese Entwicklung lisst sich wunderbar an den fiunf Sammelbinden
nachvollziehen, die zwischen 1979 und 1996 als Ergebnisse der soge-
nannten Salzburger Symposien veréffentlicht wurden. Beginnt der erste
Band noch mit dem offentlichen Festvortrag des zu seiner Zeit sehr
bekannten Altgermanisten Peter Wapnewski tiber Richard Wagner und
sein Mittelalter — viel spopuldrer<wird es dann auch nicht mehr —, enthilt
der letzte Band unter anderem Beitrige zur Erfahrung des Fremden im
Mittelalter-Film (Hans-Jiirgen Bachorski), zum Hexenkult im feministischen
und esoterischen Kontext des New Age (Ingrid Bennewitz) und zur Artusrezep-
tion in Science-Fiction und Fantasy-Comics (Barbara Grisch von Ah). Mitte
der 9oer-Jahre endet die Reihe der Salzburger Symposien und mit ihr
die erste Welle der germanistischen Mittelalterrezeption.

Im Jahr 2008 warben dann Mathias Herweg und Stefan Keppler-
Tasaki in einem Aufsatz fiir einen offenen Arbeitskreis Mittelalterrezep-
tion, der »dem Thema eine stabile und bedarfsgerechte Aufmerksambkeit
sichern« sollte.*® Die beiden Germanisten verstehen unter dem Begriff
der Mittelalterrezeption erstens einen »Riickgang oder Riickgriff«,*
in dem Vergangenes mittels kiinstlerisch-produktiver, reproduktiver,

20  Mathias Herweg/Stefan Keppler-Tasaki: Neue Wege der Mittelalterrezeption,
S. 465.
21 Ebd., S. 466.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

wissenschaftlicher und politischer Aneignungsformen in die eigene
Gegenwart hineingestellt wird; zweitens das — von der gezielten An-
eignung oft nicht klar zu trennende - Fortleben des Mittelalters. Nicht
zuletzt durch die von Herweg und Keppler-Tasaki herausgegebenen
Sammelbinde hat die Mittelalterrezeption in den vergangenen Jah-
ren einen enormen Aufschwung erlebt.”” Das hingt sicherlich auch
mit der grofien Rolle zusammen, die dem Thema seit einigen Jahren
in der englischsprachigen Forschung zukommt - dazu gleich mehr.
Verglichen mit der englischsprachigen Forschung beschiftigt sich die
Germanistik aber trotz aller Anniherungen an populire Formen des
Umgangs mit dem Mittelalter auch weiterhin zu einem grof3en Teil mit
Mittelalterrezeptionszeugnissen, die auch jederzeit im Feuilleton be-
sprochen werden kénnen — und zum Teil auch besprochen werden. Fiir
die Mittelaltergermanistik findet Mittelalterrezeption auch zu Beginn
des neuen Jahrtausends im Wesentlichen im Rahmen ernstzunehmen-
der (Gegenwarts-)Literatur und auf ernstzunehmenden Theater- und
Opernbithnen statt. Fiir Computerspiele, Filme und Fernsehserien sind
praktischerweise sowieso andere Ficher zustindig, nimlich die Film-
und Medienwissenschaften.

Gewisse Berithrungsingste mit allzu populidren Gegenstinden blei-
ben alsovielfach bestehen, genauso wie der Begriff der>Rezeption«gerne
allzu wortlich ausgelegt wird, nimlich als ein einseitiges >Aufnehmen,
bei dem etwas aus den statsichlichen« Mittelaltern eingefangen und
dann neu bearbeitet wird. Dabei wird manchmal iibersehen, dass es
hiufig eher um Mittelalterbilder geht, die einander in einem wechselsei-
tigen Prozess gegenseitig beeinflussen — mit dem US-amerikanischen
Literaturwissenschaftler Stephen Greenblatt kénnte man von einer
>Verhandlung« sprechen. Bildhaft ausgedriickt, kénnte man sich unter
der typischen Mittelalter-Rezeption eine Hotel-Rezeption vorstellen,
bei der Giste ankommen, aufgenommen und auf ihre Zimmer verwie-
sen werden. Ein schonerer, lebhafterer Ort wire demgegeniiber aber
vielleicht die Hotel-Lobby, wo Menschen sich treffen, sich austauschen

22 Mathias Herweg/Stefan Keppler-Tasaki: Rezeptionskulturen. Mathias Herweg/
Stefan Keppler-Tasaki: Das Mittelalter des Historismus.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

49


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

und miteinander Kaffee trinken. Wir sollten einen Blick in diese Lobby
werfen!

In der englischsprachigen Forschung ist hierfiir — also fiir diese me-
taphorische Hotel-Lobby — der Begriff medievalism weit verbreitet. Weil
dieser Ansatz unserer Vorstellung einer Hotel-Lobby eher entspricht,
eignen wir uns diesen Begriff in seiner deutschen Entlehnung an, spre-
chen also im Folgenden von Mediivalismus oder, hiufiger, im Plural von
Mediivalismen. Richard Utz, ein deutscher Mediivist, der einen Grof3-
teil seiner Karriere in den USA verbracht hat, beschreibt Mediivalismen
als »die andauernde Rezeption der mittelalterlichen Kultur in postmit-
telalterlichen Zeiten«,*® wobei iiber die genaue Bedeutung des >post«
gleich noch nachzudenken sein wird. Natiirlich ist hier auch von >Rezep-
tion« die Rede, aber das Verstindnis des Begriffs ist sehr viel offener. Es
gibt innerhalb der verschiedenen mit den Mittelaltern befassten Ficher
sogar eine eigene Forschungsrichtung, die sich mit Mediivalismen
beschiftigt und die im englischsprachigen Raum >medievalism studies«
heift. Ihre Herausbildung und akademische Etablierung war dabei von
zahlreichen Widerstinden gepragt, wie es in der Einleitung zu einem
Handbuch zum Mediivalismus heifdt: Es gab »Spannungen zwischen
sFachleuten<und »>Amateuren<, Westeuropiern und »Anderenc; Debatten
dariiber, ob man sich an der Vergangenheit orientieren solle (pastism<)
oder an der Gegenwart (>presentism<); es gab Debatten iiber Erinnerung
und Subjektivitit; Dekonstruktionen der Konzepte von Authentizitit,
Autoritit und der akademischen Disziplinen und Institutionen, die sich
auf sie stiitzen«.*

23 »Medievalism, the continuing reception of medieval culture in post-medieval
times [...].« (Richard Utz: Coming to Terms with Medievalism, S.101)

24  Hier der vollstindige Kontext: »We begin this introduction to Medievalism: Key
Critical Terms with a tribute to Leslie Workman and Kathleen Verduin’s achieve-
ments because the struggles they faced in bringing academic recognition to
medievalism studies —tensions amongsprofessionals<and >amateurs,« Western
Europeans and>others debates about>pastism<andspresentism,cmemory and
subjectivity; deconstructions of the concepts of authenticity, authority, and the
academicdisciplinesand institutions reliant on them —reflect the development

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

Viele dieser Auseinandersetzungen werden uns in diesem Buch wie-
derbegegnen: Der Gegensatz zwischen >Fachleuten< und >Amateurenc
ist ein zentrales Argument bei der Etablierung einer akademischen
Mittelalterforschung, aus der eben alles ausgeschlossen wird, was nicht
strenge Wissenschaft ist. Uber die Spannungen zwischen westlichen
Deutungssystemen des Mittelalters und >Anderen< werden wir vor al-
lem im Kapitel itber die Potenziale einer postkolonialen Medidvistik
sprechen. Die schwer iibersetzbaren Begriffe >pastism«und >presentismc«
greifen wir direkt im Anschluss wieder auf; sie verhandeln die Frage, wie
sehr der Blick auf das Mittelalter mit der eigenen Gegenwart verkniipft
wird, und damit auch, inwiefern unsere heutige subjektive Position
Teil der Mediivalismen ist. Auch die Frage, wie in diesem Prozess die
Autoritits- und Beglaubigungssysteme akademischer Disziplinen und
Institutionen infrage gestellt werden, wird uns in diesem Buch noch
weiter beschiftigen.

Medidvalismen gibt es im Grunde, seit sich die Idee einer eigen-
stindigen und von der eigenen Gegenwart abgrenzbaren — und damit
tiberwundenen — Epoche namens Mittelalter etabliert hat, also ungefihr
seit dem 14. Jahrhundert mit dem Aufkommen des Humanismus. Und
natiirlich haben Mediivalismen auch nicht mit der Romantik geendet;
man kénnte im Gegenteil davon sprechen, dass das Mittelalter noch
heute allgegenwirtig ist. Schon die Romantiker sahen sich, wie gesagt,
einerseits von Spuren des Mittelalters umgeben, wenn sie beispielsweise
in der Ruine des Heidelberger Schlosses safien, und schufen anderer-
seits mit ihren Liedern, Bildern und wissenschaftlichen Abhandlun-
gen ihre eigenen Antworten auf diese Prisenz des Mittelalterlichen -
was natirlich das Mittelalter nur noch allgegenwirtiger machte. Die
romantische Idee eines allgegenwirtigen Mittelalters war dabei auch
eine Reaktion auf die Bemithungen aufklirerischer Stromungen, das
Mittelalter als erledigt und iiberwunden anzusehen, dhnlich wie das
Mittelalter schon in der Renaissance als Negativfolie fiir die (kulturellen
und politischen) Errungenschaften der Gegenwart herhalten musste.

of the field as a whole.« (Elizabeth Emery/Richard Utz: Making Medievalism,
S.1)

- am 13.02.2026, 20:08:2!

51


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Die Debatte iiber die Gegenwirtigkeit oder (als Gegenstiick dazu)
die Abgeschlossenheit des Mittelalters wurde und wird auch im wissen-
schaftlichen Kontext iiber die Frage gefiihrt, inwiefern die Gegenstinde,
mit denen die medidvistischen Ficher beschiftigt sind, einen Bezug zur
Gegenwart haben. Damit verkniipft sind die Schlagworte >pastism«und
spresentismy, also Vergangenheits- und Gegenwartsorientierung. Die
US-amerikanische Historikerin Kathleen Biddick beschreibt die beiden
Positionen mit der ihr eigenen spitzen Feder:

Vergangenheitsorientierung betrachtet die Vergangenheit und die
Cegenwart als abgegrenzte zeitliche Objekte, die aus Angst vor wis-
senschaftlicher Kontamination miteinander nichtin Kontakt kommen
diirfen. [..] Das andere Extrem besteht darin, dass [...] das Mittelalter
zu einem Spiegel wird. Gegenwartsorientierung blickt in den Spiegel
des Mittelalters und bittet ihn, die Geschichten modernistischer oder
postmodernistischer Identititen zuriickzuspiegeln.”

Die Idee eines allgegenwirtigen Mittelalters wurde durch das gleich-
namige, 1996 erschienene Buch des Historikers Horst Fuhrmann auf
eine griffige Formel gebracht: Uberall ist Mittelalter.*® Er sieht >Ge-
genwirtigkeiten< und >Riickerinnerungen< in den Kontinuititen von
Bauwerken, christlichem Ornat und alltiglichen Grufdformeln, aber
auch >Abwendungen« von einem tiberwundenen Mittelalter, bei dem
gerade der Gegensatz Kontur verleiht.”” In beiden Fillen allerdings ist
das Mittelalter etwas Vergangenes, Abgeschlossenes; auch wenn es als

25  »Pastism regards the past and the present as bounded temporal objects that
cannot come into contact for fear of scholarly contamination. [..] At the other
extreme [..] the Middle Ages becomes a mirror. Presentism looks into the
mirror of the Middle Ages and asks it to reflect back histories of modernist or
postmodernist identities.« (Kathleen Biddick: The Shock of Medievalism, S. 83)

26  Horst Fuhrmann: Uberall ist Mittelalter. Die Formelhaftigkeit seiner Aussage
zeigt sich auch daran, dass 2015 ein Sammelband erschien, der Fuhrmanns
Titel verwendet — allerdings in Anfithrungszeichen: Dorothea Klein: »Uberall
ist Mittelalter«.

27  Horst Fuhrmann: Uberall ist Mittelalter, S. 10.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

Vergleichsfolie dienen kann und sich seine Spuren in der Gegenwart
finden lassen. Fuhrmann hat dabei ein recht enges Verstindnis von
sitberall< und >Mittelalter<: »Wenn hier vom Mittelalter die Rede ist,
heifdt es bei ihm, »so ist unser europiisches Mittelalter gemeint: unsere
Landschaft, unsere Vorfahren, unsere Briuche.«*® Seine Art und Weise,
an das Mittelalter anzukniipfen, ist intim und unmittelbar. Er beschwort
eine Gemeinschaft, die sich iiber gemeinsame geografische, ethnische
und kulturelle Merkmale definiert. Zugleich schlieit er alle aus, die
sich nicht auf die gemeinsame Landschaft, die gemeinsamen Vorfahren,
die gemeinsamen Briuche berufen kénnen, die, kurz gesprochen, nicht
Anteil am seuropdischen«< Mittelalter haben - und das dirften doch
einige sein, nicht nur in einem Deutschland, das mittlerweile zweifellos
Einwanderungsland ist. Das Ganze klingt dann ziemlich nach Novalis
und dessen Vision einer christlichen Einheit Europas im Mittelalter: »Es
waren schone glinzende Zeiten, wo Europa ein christliches Land war,
wo Eine Christenheit diesen menschlich gestalteten Welttheil bewohnte«
und so weiter. Fuhrmann ist mit seiner Vorstellung, iitberall sei Mittelal-
ter — nur eben abgeschlossen und als Vergleichsfolie der Gegenwart —
ganz nah an der romantischen Position.

Eine andere Position, die man als postmodern oder gleich als
postromantisch bezeichnen konnte, vertritt der von uns schon erwihnte
Historiker Valentin Groebner, wenn er schreibt:

»Das Mittelalter wird also nicht weniger. Es verschwindet auch nicht.
Denn das einzige Mittelalter, das wir haben, ist dasjenige, das heute
um uns herum stattfindet, in akademischen Rekonstruktionen, in
literarischen und architektonischen Fiktionen und Artefakten, in be-
weglichen Bildern und medialen flashes. In unseren Képfen: Und das
heiRt, wir machen es selbst.«*°

Das fithrt uns zuriick zu der vorhin zitierten Definition von Mediivalis-
men als »die andauernde Rezeption der mittelalterlichen Kultur in post-

28 Ebd,S.1.
29  Valentin Groebner: Das Mittelalter hort nicht auf, S. 167.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

53


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

mittelalterlichen Zeiten«,*® denn wenn das Mittelalter nicht aufthért, es
also gar nicht vorbei ist, miissen wir auch das »post« so lesen, wie wir es
bei »postromantisch« tun: nicht als ein zeitliches Nacheinander, sondern
als Hinweis auf eine kritische Auseinandersetzung mit dem Mittelalter
und seiner andauernden Prisenz und bestindigen Wiederholung. Eben
dafiir brauchen wir auch im deutschsprachigen Raum den Begriff und
das Konzept des Mediivalismus.

Dieses Konzept hat mittlerweile auch seinerseits bereits eine Ge-
schichte. Der englische Begriff > medievalism«— oder in seiner urspriing-
lichen Schreibweise: >mediaevalism« — wurde zunichst genutzt, um
gegen riickwirtsgewandte Tendenzen innerhalb der englischen Kirche
zu polemisieren. Der ilteste Beleg in englischer Sprache datiert denn
auch von 1844. Der deutlich abwertende und ironische Gebrauch im
religiosen Kontext wurde bald um andere Bedeutungsebenen erweitert,
die von einer ebenfalls kritischen Verwendung in Bezug auf die Wieder-
belebung des Mittelalters in Kunst und Architektur bis zu einer weit-
gehend neutralen Beschworung der statsichlichen< mittelalterlichen
Vergangenheit reichen.* In diesem Sinne muss auch der erste Beleg des
Begriffs in deutscher Sprache verstanden werden. Er findet sich in einer
Ubersetzung des britischen Anthropologen Edward B. Tylor von 1873 —
interessanterweise wiederum in einem religiosen Kontext. Dort heifdt
es, dass die Ausrichtung nach Osten im christlichen Ritus in England seit
der Reformation zunichst aus der Mode gekommen sei, aber inzwischen
»durch den wiedererweckten Geist des Mittelalters (Mediaevalismus) in
unseren Tagen wieder eine gewisse Bedeutung erlangt« habe.?* Zwar
konnte >medievalism« auch als Synonym fiir das Mittelalter als solches

30 »Medievalism, the continuing reception of medieval culture in post-medieval
times [...].« (Richard Utz: Coming to Terms with Medievalism, S.101)

31 David Matthews: From Mediaeval to Mediaevalism.

32 Edward B. Tylor: Die Anfinge der Cultur, S. 430. Das englische Original lautet:
»[...] since then, however, they have been restored to a certain prominence by
the revived medizevalism of our own day.« (Edward B. Tylor: Primitive Culture,
S.388)

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

verwendet werden, es iiberwog aber der Gebrauch als Bezeichnung fiir
etwas Wiedererschaffenes, das sich nur auf das Mittelalter bezieht.

Mit dieser Verwendung im Hinterkopf hat sich in den Begriff auch
eine Abgrenzung populirer — und populirwissenschaftlicher — Formen
von den wissenschaftlichen Beschiftigungen mit dem Mittelalter einge-
schlichen. Wir haben oben von den Auseinandersetzungen um Brenta-
nos und Arnims Wunderhorn geschrieben, an denen sich diese Ab- und
Ausgrenzung gut zeigen lisst. Man konnte von einer Marginalisierung
Brentanos und Arnims durch die ordentlichen< Wissenschaftler wie
Schlegel, von der Hagen und Vof3 sprechen, wenn das Wunderhorn nicht
so viel erfolgreicher und bekannter wire als die Werke der anderen.
Der Begriff >medievalism« hatte damals noch keinen Eingang in die
deutsche Sprache gefunden, aber mit einem Wort Johann Wolfgang
von Goethes kénnte man die nichtwissenschaftlichen Mittelalterenthu-
siasten als >Mittelaltler< bezeichnen. Das klingt leicht spéttelnd, aber
Goethe hebt bei aller Kritik auch hervor, dass »durch ihre Liebhaberei
und Bemithung manches Unschitzbare ans Tageslicht« kommt.* Diese
>Liebhaberei« wird aber spitestens seit Ende des 18. Jahrhunderts im
Zuge der Herausbildung akademischer Disziplinen als Zeichen fiir
Unwissenschaftlichkeit und Dilettantismus verstanden — und moralisch
herabgesetzt. In der neu entstehenden Germanistik wurde, wie der
Mittelaltergermanist Werner Rocke schreibt,

diese Ausgrenzung des wissenschaftlichen Gegners im Riickgriff auf
biirgerliche Primartugenden wie Fleifd und Tichtigkeit besonders
nachdriicklich und besonders folgenreich betrieben. Sie fithrt dazu,

33 Soschreibt Goethe 1808 an Karl Ludwig von Knebel: »Ueberhaupt lasse ich mich
nicht irre machen, daf unsre modernen, religiésen Mitteldltler mancherlei
UngeniefRbares fordern und beférdern. Es kommt durch ihre Liebhaberei und
Bemiithung manches Unschitzbare ans Tageslicht, das der allerneusten Mittel-
maRigkeit doch einigermafien die Wage hilt.« (Briefwechsel zwischen Goethe
und Knebel (1774—832), S.339). Der Eintrag fir >mittelaltler< im Grimmschen
Worterbuch zitiert nur den ersten Satz, sodass die Definition des Begriffs als
»verehrer und nachbeter des mittelalters, spottend« harscher klingt, als es bei
Goethe der Fall ist (Deutsches Wérterbuch: s.v. smittelaltler, m.q).

- am 13.02.2026, 20:08:2!

55


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

dass nun als unwissenschaftlich angesehene Forschungsansitze und
Fachvertreter aus dem Konsens der Tiichtigen ausgegrenzt und mar-
ginalisiert werden. Das wiederum fiihrt zum engeren Zusammen-
schluss der wenigen Tiichtigen im neuen Fach und dessen verstarkter
Institutionalisierung und Konsolidierung 3*

Die Profis an den Universititen sind also tiichtig, weil sie Profis sind,
und Profis, weil sie tiichtig sind; und die anderen sind Faulpelze, weil sie
Amateure sind, und Amateure, weil sie Faulpelze sind. So einfach ist das.

Bei dem Begriff smedievalism« iiberwog die negative Konnotation
von »amateurhafter<, das heifdt nichtwissenschaftlicher Beschiftigung
mit dem Mittelalter zumindest bis in die 70er-Jahre des letzten Jahr-
hunderts. Zu dieser Zeit gab es grofiere theoretische Stromungen, die
den philologischen Positivismus und den historischen Objektivismus
infrage stellten - also die im 19. Jahrhundert virulente Idee, dass alles
Wissen auf tatsichliche Gegenstinde zu griinden sei, verbunden mit
dem Anspruch der Wissenschaft, neutral und objektiv zu sein. Im Zuge
dieser Auseinandersetzungen gelang es dem Privatgelehrten Leslie J.
Workman, sich den Begriff »medievalism« anzueignen und ihn positiv
umzudeuten — gegen viele Widerstinde in der anglophonen Mediavis-
tik; wir sind oben bereits auf einige der Kontroversen eingegangen.
Ihm und anderen Forscher*innen ist der Beginn einer Bewegung zu
verdanken, die in den folgenden Jahren langsam an Zulauf gewann
und sich heute im englischsprachigen Raum als >medievalism studies«
etabliert hat.

Dass die Etablierung von Medidvalismen als Forschungsfeld auch
auf die — zumindest englischsprachige — Mediavistik Einfluss genom-
men hat, wird nicht ernsthaft bestritten. Der Anglist David Matthews
hat diese Entwicklung mit dem Einfluss der Kulturwissenschaften auf
den traditionellen Literaturkanon verglichen: Der Effekt der Kulturwis-
senschaften auf die Mediivistik habe nidmlich darin bestanden, »ihre

34  WernerRocke: »Erneuung«des Mittelalters oder Dilettantismus?, S. 50 [Hervor-
hebungen getilgt].

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

Wertvorstellungen zu lockern oder zu sprengen und die vernachlis-
sigten Nebenwege der mittelalterlichen Kultur wiederzufinden, indem
man sie unter die Lupe der Genderforschung nimmt, indem man den
Stimmen der Armen, der Arbeiter*innen zuhért«.>* Dass dies nicht nur
Zustimmung findet, dass vielmehr die Beschiftigung mit Mediivalis-
men bei denjenigen auf Ablehnung st6R¢, »die in einem alteren, stabi-
leren Kanon und den damit verbundenen Ansitzen Sicherheit suchenc,
fasst Matthews in einem etwas polemischen, aber sehr anschaulichen
Bild zusammen: Gesucht werde von manchen das Mittelalter ihres
Grofvaters, »kurz gesagt, eine Zeit, die mit der Sicherheit eines liebens-
werten alten Mannes (nicht einer Frau) einhergeht, der vielleicht eine
Strickjacke tragt, Pfeife raucht und beruhigend vertraute Geschichten
erzihlt.«*

Ein Streitpunkt ist dabei weiterhin, ob die > medievalism studies« Teil
der >medieval studiess, also der Mediivistik sind, oder ob der Fall nicht
vielmehr umgekehrt liegt: Vertreter*innen der >medievalism studies<
betonen nimlich, dass gerade auch die wissenschaftliche Beschiftigung
zuden Medidvalismen z3hle, denn auch die Mediivist*innen rezipierten
auf ihre spezielle Art das Mittelalter und erschiifen damit — neben
durchaus wandelbaren Mittelalterbildern - ihre Biicher, Aufsitze und
Vortrige. Wir miissen die Frage nach der Vorrangstellung hier nicht
entscheiden, wir kénnen aber zumindest das Argument festhalten,
dass Medidvalismen in diesem Verstindnis also nicht das >Andere« der
Wissenschaft sind, kein populires Gegenstiick zu einer vermeintlich ob-
jektiven Wissenschaft. Das gilt auch deshalb, weil wir seit dem Anbruch

35 »Theeffectthat medievalism hason medieval studies—loosening up or explod-
ingits canons of value and retrieving the neglected by-ways of medieval culture,
by putting it under the lens of gender studies, by listening to the voices of the
poor, the workers — is exactly that which cultural studies aimed to have on the
traditional literary canon.« (David Matthews: Medievalism, S.178)

36  »This is why medievalism has attracted negative responses from those who
seek reassurance in an older, more stable canon and the approaches that go
with it: your grandfather’s Middle Ages, in short, a period which comes with
the reassurance of a loveable old man (not a woman), perhaps in a cardigan,
smoking a pipe, telling reassuringly familiar stories.« (Ebd.)

- am 13.02.2026, 20:08:2!

57


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

der Postmoderne (mdoglicherweise sogar schon linger) wissen, dass auch
Wissenschaftler*innen keine radikal objektive Position einnehmen und
somit auch nicht zum neutralen Sprachrohr werden konnen, durch
das sich ein »echtes< Mittelalter zu Wort meldet. Stattdessen erschaffen
auch Mediavist*innen ihre Formen von Mediivalismen, die genauso wie
bei Autor*innen von Historischen Romanen oder Darsteller*innen auf
Mittelaltermirkten geprigt sind durch ihre jeweiligen Interessen und
durch die gesellschaftlichen Verhiltnisse, in die sie eingebettet sind.
Fiur »die grofen Medidvist*innen des 20. Jahrhunderts« hat das
im Jahr 1991 der US-amerikanische Historiker Norman F. Cantor auf
eindriickliche Weise gezeigt, der in einem biografischen Buch iiber
Leben, Werk und Ideen von Medidvisten*innen persénliche und profes-
sionelle Stringe miteinander verwebt.” Ihn interessiert die Frage, wie
Forscher*innen von ihren Lebenserfahrungen und kulturellen Milieus
in ihrem Nachdenken iiber das Mittelalter beeinflusst wurden. Cantor
vergleicht dieses biografisch geprigte Nachdenken mit Operninszenie-
rungen, deren Interpretationen der jeweiligen Stiicke immer im Kleinen
und manchmal auch im Grofden voneinander abweichen: »So ist es auch
bei den Geisteswissenschaftler*innen, wenn sie versuchen, fiir uns ein
Bild der Vergangenheit zu konstruieren. Die von den groflen Medi-
dvist“innen formulierten Vorstellungen vom Mittelalter unterscheiden
sich erheblich voneinander. Das Libretto und die Partitur, von denen
sie ausgehen — die Daten der historischen Tatsachen — sind die selben.
Die Wahrheit liegt also letztlich nicht in den textlichen Details, sondern
in den Interpretationen.«*® Wihrend heute die Wahrnehmung von
Cantors Buch in der Forschung tiberwiegend positiv ausfillt, gab es auch
harsche Kritik an Cantors Werk, etwa von Richard W. Pfaff, der seine
im Jahr 1993 erschienene Rezension mit der Bemerkung beschliefit, dass

37 Norman F. Cantor: Inventing the Middle Ages.

38 »Soitiswith humanistic scholars when they try to construct for us an image of
the past. The ideas of the Middle Ages articulated by the master medievalists
vary substantially one from another. The libretto and score they are working
from — the data of historical fact — are the same. The truth, therefore, is
ultimately not in the textual details but in the interpretations.« (Ebd., S. 45)

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

»die weite Verbreitung dieses niedertrichtigen und tendenziésen Werks
ein schwerer Schlag fiir die Medivistik« sei.*

Und selbst wenn Forscher*innen die Zeitgebundenheit der eigenen
Forschung anerkennen, dann scheint es manchen von ihnen weiterhin
wichtig zu sein, sich gleichzeitig von populiren Formen abzugrenzen.
So schreibt der Historiker Hans-Werner Goetz in der Einfithrung
zu einem Sammelband iiber Medidvistik im 21. Jahrhundert zwar, dass
Mediivist*innen nicht das Mittelalter rekonstruierten, sondern viel-
mehr zeitgemifle Mittelalterbilder konstruierten. Er figt aber auch
hinzu: »Das freilich sind wissenschaftliche, aus Quellen begriindete,
methodisch reflektierte und im Kreise der Wissenschaft diskutierte Ge-
schichtsbilder und keine Romane.«*° Dass Mediivist*innen, die in der
Wissenschaft arbeiten, keine Romane verfassen — zumindest nicht wih-
rend ihrer Arbeitszeit —, versteht sich eigentlich von selbst, umso mehr
fallt die scheinbar reflexhafte Selbstvergewisserung ins Auge. Das hingt
vielleicht auch mit einem ungeklirten Verhiltnis der Forscher*innen
nicht nur zu ihren jeweiligen mittelalterlichen Gegenstinden, sondern
gerade auch zu Mediivalismen zusammen - einschlieflich eben der
Mittelalterbilder, die sie selbst als Teil ihrer Arbeit produzieren.

Sehr erhellend ist in diesem Zusammenhang ein oft zitierter, kur-
zer Beitrag aus dem Jahr 1986, in dem der Germanist Ulrich Miller
verschiedene Formen der Mittelalterrezeption und die Zustindigkeiten
von Mediivist*innen fiir diese Rezeptionsformen diskutiert.* Er unter-
scheidet dabei vier idealtypische Grundformen, die sich in der Praxis
hiufig vermischen: Erstens die produktive Mittelalterrezeption, bei der
mittelalterliche Themen, Werke oder Autoren »in einem schépferischen
Akt zu einem neuen Werk verarbeitet« werden. Zweitens die reproduk-
tive Mittelalterrezeption; hier werden originir mittelalterliche Werke

39  »The widespread circulation of this mean-spirited and tendentious work is a
grievous blow to medieval studies.« (Richard W. Pfaff: Rez. zu: Inventing the
Middle Ages, S.125)

40  Hans-Werner Goetz: Die Aktualitit des Mittelalters und die sModernitat« der
Mediavistik, S.11.

41 Ulrich Mdller: Formen der Mittelalter-Rezeption, S. 507-510.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

59


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

auf >authentische« Weise rekonstruiert, »etwa durch musikalische Auf-
fithrungen oder Renovierungen (z.B. von Gemalden oder Bauwerken)«.
Drittens die wissenschaftliche Mittelalterrezeption; entscheidend sind
hier die »Arbeitsmethoden der jeweiligen wissenschaftlichen Diszi-
plin«, mittels derer mittelalterliche Werke oder Ereignisse untersucht
und erklirt werden. Viertens und letztens die politisch-ideologische
Mittelalterrezeption, bei der mittelalterliche Werke, Personen, Ideen
(und so weiter) »fiir politische Zwecke im weitesten Sinn verwendet
und verarbeitet« werden; als Beispiel fithrt Miiller die Verwendung des
Begriffs sKreuzzug« an.

Uber diese vier Grundformen kann man sicherlich diskutieren,
spannend ist aber vor allem, welche Bewertungskategorien den vier For-
men zugewiesen werden, denn, so schreibt Miiller, eine Untersuchung
von >richtig« und >falsche sei idealiter nur bei dem zweiten und dritten
Rezeptionstypus moglich. Es sei also durchaus méglich, zu entscheiden,
ob beispielsweise die Renovierung einer aus dem Mittelalter stammen-
den Kirche srichtig« sei oder nicht; Gleiches gelte fiir die Auffithrung
mittelalterlicher Musik. Und auch bei einer wissenschaftlichen Untersu-
chung sei deren Ziel ja immer die >historische Wahrheit« — Miiller setzt
den Begriff in Anfithrungszeichen und figt sicherheitshalber noch das
Caveat hinzu: »ob man diese nun als wirklich erreichbar betrachtet oder
nicht«. Fiir diese Formen seien dann auch Medidvist*innen >zustindigs,
da sie tiber die notigen Fachkenntnisse verfiigten, »zwischen >richtig«
und >falsch« zu unterscheiden« — oder zumindest sollten sie, so Miiller
weiter, eine solche Unterscheidung anstreben, dies gehore zur »Pflicht
als Wissenschaftler«.

Bemerkenswert ist Milllers Beurteilung der politisch-ideologischen
Mittelalterrezeption: Diese stehe jenseits der Kategorien von srichtig:
und >falsch¢, doch sei jeder, »gemifl seinem weltanschaulichen und
wissenschaftlichen Standpunkt, zur historischen und ideologischen
Bewertung aufgerufen«. Am Ende wird Miiller noch deutlicher: Es
wire wohl »ein Ausdruck falsch verstandener Objektivitit, den eigenen
ideologischen Standpunkt zu unterdriicken oder — noch schlimmer -
zu verstecken«. Das ist eine erfrischend direkte Position, die man auch
einer postromantischen Mediavistik nur witnschen kann.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

Bei der produktiven Mittelalterrezeption, betont Miiller, miisse
das neue(re) Werk, das mittelalterliche Themen verarbeitet, in seinem
eigenen historischen Kontext und in seiner eigenen Qualitit beurteilt
werden: »[Hlier darf — zumindest in erster Linie — die zweifellos inter-
essante und natiirlich besonders den Mediivisten interessierende Frage
nach dem Verhiltnis zur mittelalterlichen Quelle keine Rolle spielen.«
Es seien zwar — im konkreten Fall germanistische — Mediivist*innen
ebenfalls angesprochen und »zumindest hinsichtlich der verwerteten
Vorlagen auch »fachzustindig«, aber sie miissten ihre Arbeitsmethoden
erginzen, um eine moglichst umfassende Erklirung des neuen Werks
zu liefern. Auch sollten sie, so Miiller weiter, vorsichtig damit sein,
»bevormundend in einen schépferischen ProzefR hineinzureden« — es
sei hochstens ihre Aufgabe zu informieren, wenn sie gefragt wiirden.
Erklirung und Bewertung des neuen Werks diirften nicht vermischt
werden: »[Dlie wissenschaftliche Untersuchung und das isthetische
Urteil miissen, so schwer es im einzelnen Fall auch sein mag, getrennt
bleiben.«

Ausgefithrt wird das, wenig iiberraschend, am Beispiel von Wagners
Parsifal, dessen Qualitit sich nicht anhand der Quellentreue oder der
>Mittelalter-Gemif3heit« beantworten lasse. Man mag einwenden, dass
Wagner hier eine Sonderrolle zukommt, denn hiufig werden produktive
Rezeptionszeugnisse ja genau an ihrer Nihe oder Ferne zum >echtenc
Mittelalter gemessen, man denke nur an Historische Romane. Richard
Utz hat darauf hingewiesen, dass selbst Umberto Ecos Der Name der
Rose in der deutschen Wissenschaftslandschaft weniger als postmo-
dernes Werk rezipiert wurde, das die Grenzen von Wissenschaft und
Literatur auslotet, sondern mehr auf seine historische Wahrheit ab-
gepriift wurde.* Insofern klingt Miillers Forderung, wissenschaftliche
Untersuchung und isthetisches Urteil getrennt zu halten, im ersten
Moment ganz sinnvoll. Was aber wire dann noch die Rolle der Medi-
jvist*innen? Zwar konnten sie Wissen liefern, wie sich ein Werk zum
Mittelalter verhilt, dieses Wissen diirfte aber nicht in die Beurteilung
einflieflen. Medidvist*innen dirften also iiber ein Werk sprechen, aber

42 Richard Utz: Resistance to (The New) Medievalism?, S. 165f.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

61


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

nicht als Medi4vist*innen — was nicht schlimm sein muss, sie kénnen ja
auch als Liebhaber*innen von Opern oder Computerspielen sprechen.
Trotzdem, im zweiten Moment klingt Miillers Forderung schon weniger
sinnvoll - oder zumindest erginzungsbediirftig: Denn warum sollte die
>Mittelalter-GemafSheit« nicht auch ein Kriterium unter vielen sein? Viel
wichtiger scheint uns ohnehin, die Einteilung in>richtig«< und >falsch« zu
hinterfragen und an den jeweiligen Gegenstand anzupassen.

Zustandigkeiten, Kompetenzen und Ko-Disziplinaritat

Warum das wichtig sein konnte, zeigt auch ein Blick svon auflens, also
aus nichtmediavistischer Perspektive. Anlisslich des 2004 erschienenen
Films King Arthur (Regie: Antoine Fuqua; Drehbuch: David Franzoni)
schrieb Anthony O. Scott, Filmkritiker und Professor fiir Filmwissen-
schaft an der US-amerikanischen Wesleyan University, in der New
York Times: »Historiker*innen indes werden den Wahrheitsgehalt des
Ganzen diskutieren, immer vorausgesetzt, dass sie nichts Besseres zu
tun haben.«* Dasist ein spannender Satz, der ziemlich viel aussagt iiber
die Erwartungshaltung des Rezensenten, sowohl in Bezug auf Filme als
auch auf Historiker*innen. Deren Aufgabe ist es nimlich offenbar nicht,
sich zum Wahrheitsgehalt von Filmen zu dufiern, oder zumindest nur
dann, wenn sie nichts Besseres zu tun haben. Was dieses >Bessere« sein
kénnte, dazu duflert sich der Rezensent nicht, mutmaflich hat es mit
dem echten« Mittelalter zu tun. Die Beschiftigung mit Filmen hingegen
gehort demnach nicht zu den Aufgaben von Historiker*innen, so wie
tibrigens auch der Rezensent kein wirkliches Interesse an den Ergebnis-
sen einer solchen Beschiftigung zu haben scheint. Das mag auch daran
liegen, dass der Rezensent von den Historiker*innen ausschlielich eine
Diskussion dariiber erwartet, inwiefern das Dargestellte >wahr« ist.

43 »Historians will debate the veracity of all this, assuming they have nothing
better to do.« (Anthony O. Scott: The Once and Future Fury). Man vergleiche
auch Hanna-Myriam Héger: Epigonalitdt im Artusfilm und in der Artusfilmfor-
schung?, S. 63-67.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

Dabei denkt man vielleicht zunichst an Fragen nach historischen
Details: Passen Kleidung und Waffen in die Zeit, die im Film prisentiert
wird? Wie sieht es mit gesellschaftlichen Systemen, geistigen Konzepten
oder Wertvorstellungen aus? Ein Film wie King Arthur, der »die nie
erzihlte wahre Geschichte hinter der Legende«** verspricht — so der
Werbeslogan — und Koénig Artus historisch zu verorten versucht, lisst
sich an solchen Mafistiben messen; andere Bearbeitungen des Artus-
Stofts — wie zuletzt The Green Knight von 2021 (Regie und Drehbuch:
David Lowery) — eher nicht. Tatsichlich bezieht sich der Rezensent hier
aber nicht auf solche Details, sondern vielmehr auf ein ganzes Biindel
an Themen: So sei Merlin in dem Film kein Zauberer, sondern der
Anfithrer einer keltischen Guerilla-Armee, die Gralssuche falle mangels
christlicher Ritter aus und auch das »mythische Dreieck«* aus Artus,
Ginover und Lancelot fehle hier. Das ist es, was der Rezensent nun
den Historiker*innen mit Blick auf den Wahrheitsgehalt zur Diskussion
tiberlidsst — natiirlich nur, wenn sie gerade nichts Besseres zu tun haben.

An dieser Stelle miissen wir allerdings auch aus literaturwissen-
schaftlicher Sicht einhaken. Es mag nach verletzter Eitelkeit des Li-
teraturwissenschaftlers klingen, aber die Tatsache, dass sich Histori-
ker*innen dazu duflern sollen (oder eben nicht), ob es nun eine Drei-
ecksbeziehung zwischen Artus, Ginover und Lancelot gab, irritiert. Die
Frage, ob es Konig Artus tatsichlich gegeben hat, mag noch in das Feld
der Geschichtswissenschaften fallen, aber spitestens die ménage a trois
mit Ginover und Lancelot ist Teil der hofisch-literarischen Welt, ebenso
wie die Suche nach dem Gral. Dennoch wird Mittelalterforschung in
der offentlichen Diskussion vor allem als Sache der Geschichtswis-
senschaften verstanden, die dann eben auch solche Themen bedienen
sollen. Mediavistische Literaturwissenschaften kommen hingegen eher
selten vor (oder sind vielleicht mit dem Etikett >Historiker« irgendwie
mitgemeint).

44  »The Untold True Story Behind The Legend« (man vergleiche Larisa Grol-
lemond/Bryan C. Keene: The Fantasy of the Middle Ages, S.10).
45  Scott schreibt tatsachlich »mythic triangle«.

- am 13.02.2026, 20:08:2!

63


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Auch hier kénnte es helfen, die >medievalism studies< ernst — oder
zumindest ernster — zu nehmen. Deren Gegenstinde beziehen sich
nimlich in vielen, wenn nicht den meisten Fillen auf Bilder vom
Mittelalter, nicht auf das Mittelalter selbst. Diese Bilder konnen dabei
durchaus selbst mittelalterlich sein, etwa das ritterlich-héfische Ideal
der Artusromane, das sich die adlige Gesellschaft um 1200 als safe space
erschuf, um die eigenen Triume und Wertvorstellungen in Form von
erzihlten Welten zu geniefien. Trotzdem bleiben die Artusromane eine
Projektion, ein Bild, auf das dann wiederum Filme wie King Arthur oder
The Green Knight zuriickgreifen, um ihrerseits ein Bild vom Mittelalter
zu prasentieren. Nimmt man diesen Gedanken ernst, dann braucht es
auf einmal nicht mehr Expert*innen fiir das >echte« Mittelalter, sondern
fiir Mittelalterbilder — in diesem speziellen Fall Literaturwissenschaft-
ler*innen.

Man entledigt sich dabei auch eines weiteren Problems, nimlich des
Anspruchs auf >Wahrheit, hier verstanden als historische Akkuratesse.
Ein Problem ist diese Kategorie aus zwei Griinden: Erstens ist sie nur
schwer greifbar. Natiirlich gibt esimmer wieder Mediavalismen, die sich
auf konkrete historische Kontexte beziehen, dann lisst sich beispiels-
weise wunderbar anhand archiologischer Funde dariiber diskutieren,
ob die in einem Film geschwungenen Schwerter nun dem technischen
Stand der dargestellten Zeit entsprechen oder nicht. King Arthur ist
so ein Fall, wo der Anspruch des Films auf historische Realititsnihe
dazu einlidt, Anachronismen und >Fehler< aufzuzeigen. Wenn es aber
mehr um Mittelalterbilder geht, die als Grundlage dienen, ob nun
literarische oder andere, dann wird es schnell sehr schwierig, iiber die
Nihe oder Ferne zur historischen >Wahrheit« zu urteilen. Spitestens bei
Fantasyliteratur funktioniert es eben nicht mehr, archiologische Funde
als Argument heranzuziehen.

Der zweite Grund, weshalb >Wahrheit< eine problematische Ka-
tegorie bildet, ist folgender: Sie ist langweilig. »Es hat schon etwas
Pedantisches an sich, wenn professionelle Mediivist*innen tiber die
Richtigkeit oder Unrichtigkeit von kommerziell produzierten Filmen

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

streiten«,*® schreibt der britische Mediivist Tom Shippey — und tut
es dann doch, mit der Begriindung, dass das lautstark vorgetragene
Versprechen der Produzenten von King Arthur, sich an die historische
Wahrheit zu halten, ihm die Erlaubnis erteilen wiirde. Man merkt: Die
Rolle von Medidvist*innen scheint sich hiufig darauf zu beschrinken,
den Wahrheitsgehalt des Dargestellten abzunicken oder zu verneinen.
Das gilt fiir Historiker*innen iibrigens genauso wie fiir Germanist*in-
nen, denn auch die kénnten sich bemiifigt fithlen, als Expert*innen
fiir die mittelalterlichen literarischen Texte iiber die >Wahrheit« eines
Films zu urteilen, getreu dem Motto: >In den Texten gibt es eine
Beziehung zwischen Ginover und Lancelot; im Film gibt es sie nicht;
ergo ist der Film nicht wahr.< Die Textbeobachtung mag zwar richtig
sein (wenn auch differenzierungsbediirftig), aber anstatt die Autoritit
des Textes absolut zu setzen, konnte es interessanter sein, sich auf
die Auseinandersetzung mit dem Film einzulassen. Das aber wiirde
voraussetzen, Positionen zu finden, von denen aus argumentiert wird;
Positionen, die anerkennen, dass >das Mittelalter< nicht ungefiltert aus
den Mediavist*innen spricht, sondern immer durch gesellschaftliche
Verhiltnisse und persénliche Standpunkte gebrochen ist; Positionen,
die den mittelalterlichen Text ebenso ernst nehmen wie den modernen
Film.

Letzteres bringt uns noch einmal zu der Frage von Zustindigkeiten,
die in Bezug auf Medidvalismen manchmal ziemlich unklar sind. Das
gilt nicht nur fiir die Historiker*innen und Literaturwissenschaftler*in-
nen, iiber die wir gerade gesprochen haben — wobei wir weitgehend
unerwihnt gelassen haben, dass natiirlich auch Filmwissenschaftler*in-
nen ihren Teil zur Diskussion iiber King Arthur beizutragen haben -,
sondern auch fiir die einzelnen Bereiche innerhalb der Germanistik.
Nehmen wir beispielsweise Felicitas Hoppe, geboren 1960, auf Deutsch

46  »There is something incipiently pedantic about professional medievalists
quibbling over the accuracy or otherwise of commercially produced movies, but
the strident claims of historical truth made by the producers of this one perhaps
license one to say, in reply, that its history is at best dubious, and its geography
frankly ludicrous.« (Tom Shippey: Fuqua’s King Arthur, S. 310)

- am 13.02.2026, 20:08:2!

65


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

publizierende Schriftstellerin — fraglos eine Kandidatin fiir eine wis-
senschaftliche Betitigung vonseiten jenes Teils der Germanistik, der
sich mit aktueller deutscher Literatur beschiftigt. Solange Hoppe sich
in ihren Werken mehr oder weniger in der Gegenwart aufhilt, ist das
auch vollig unproblematisch. Was aber, wenn sie iiber die Nibelungen
schreibt oder den Iwein Hartmanns von Aue fiir Kinder nacherzihlt? Ist
dann immer noch die >neuere Literatur« zustindig oder nicht doch eher
die Medidvistik? Oder im Fall von Iwein Lowenritter gar eine (Vorsicht:
Wortungetiim!) Kinder- und Jugendbuchliteraturwissenschaft? Fiir al-
les gibt es gute Argumente und tatsichlich haben sich Forscher*innen
verschiedener Abteilungen der Texte angenommen — in einem Fall sogar
gemeinsam, nimlich durch die Mediivistin Seraina Plotke und den Neu-
germanisten Christof Hamann.*” Das ist insofern hervorzuheben, als
sich die Trennung zwischen Mediavistik und Mediivalismen, zwischen
einer Beschiftigung mit dem >echten«< Mittelalter und Zeugnissen einer
Mittelalterrezeption, auch aus einer Konkurrenzsituation speist. Denn
die einzelnen Teilbereiche der Germanistik konkurrieren miteinander,
um Geld aus Uni-Topfen, um Studierende und auch um gesellschaftliche
Anerkennung.

Natiirlich geht es dabei ein Stiick weit auch um Kompetenzen, weil
eine wissenschaftliche Beschiftigung mit Medidvalismen immer min-
destens zwei Felder beriihrt (oder beriihren sollte): die Mediivalismen
an sich, seien es nun Biicher, Filme oder Mittelaltermirkte, und das
jeweilige Mittelalter, auf das sie sich beziehen. Dabei scheint es wichtig,
weder die Biicher, Filme und Mittelaltermirkte nur als Phinomene ihrer
Zeit zu untersuchen und das Mittelalter, auf das sie sich beziehen, zu
ignorieren, noch den umgekehrten Weg zu gehen und ausschliefilich
die Mittelalterbeziige zu untersuchen, ohne die Zeitgebundenheit zu
beachten. Konkret wiirde das bedeuten, Felicitas Hoppes Iwein Lowen-
ritter sowohl als Nacherzihlung von Hartmanns Iwein zu lesen, also
die Beziige zum Mittelalter herzustellen, als auch seine Stellung als an
Kinder gerichtetes Buch im Jahr 2007 zu beriicksichtigen. Diese beiden
Kompetenzen miissen Forscher*innen aber erst einmal mitbringen -

47  Christof Hamann/Seraina Plotke: lwein, der Lowenritter.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

oder, wie im oben genannten Beispiel, durch ein kooperatives Vorgehen
zusammenbringen.

Diese Forderungen bringt der US-amerikanische Anglist Jonathan
Hsy, Autor eines Buchs iiber antirassistische Mediivalismen,* auf den
schonen Begriff »Ko-Disziplinaritit«. Sein Ziel ist es, tiber gingige
Modelle von Inter- oder Transdisziplinaritit hinauszugehen und einen
»gemeinsamen intellektuellen und kreativen Raum« zu schaffen, »der
es einer Einzelperson oder einer Gruppe von Personen ermdglicht, die
Regeln der akademischen Disziplinen auf die Probe zu stellen und
mit verschiedenen Formen kiinstlerischer Produktion zu experimen-
tieren«.* Dieser Raum — man kénnte hier wieder an die Lobby neben
der Mittelalter-Rezeption denken — stiinde fiir die Zusammenarbeit
verschiedener Personen bereit, nicht zuletzt, um Liicken im Wissen oder
in den Kompetenzen einzelner Wissenschaftler*innen zu schlief}en. Die
Mediivistin miisste also nicht erst Filmwissenschaftlerin werden, der
Neugermanist nicht erst Historiker. Hsy fasst das in einer nur schlecht
tibersetzbaren Anapher zusammen: »Das ko- im Begriff >ko-disziplindr<
kann somit das reiche positive Potenzial von Kooperation, kollaborativer
Arbeit und Kollektivitit in den Vordergrund riicken.«*°

Der Raum konnte aber auch fiir jene Art von Ko-Disziplinaritit
dienen, die alle Forscher*innen bereits mitbringen, sei es, weil sie
mehrere verschiedene Ficher studiert haben oder weil sie Interesse und
Begeisterung fiir bestimmte Wissensbereiche oder bestimmte Medien
mitbringen. Dabei besteht allerdings, so warnt Hsy,

48  Jonathan Hsy: Antiracist Medievalisms.

49  »For this purpose co-disciplinarity entails a shared intellectual and creative
zone. Co-disciplinarity is a feature of any institutional, non-academic, or virtual
space thatallows an individual or a group of people to test the very conventions
of academic disciplines and to experiment across diverse modes of artistic
production.« (Jonathan Hsy: Co-disciplinarity, S. 43)

50 »When genuine gaps in knowledge or training pose a challenge to the scholar,
collaboration and cooperation among people with different specialized knowl-
edge domains and different analytical skills become tantamount. The co- in
the term co-disciplinary can thus foreground the rich positive potential of
cooperation, collaboration, and collectivity.« (Ebd., S. 48f.)

- am 13.02.2026, 20:08:2!

67


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

eine der grofRen Herausforderungen der Ko-Disziplinaritat fir je-
de*n Wissenschaftler*in im Bereich der Medidvalismen darin, die
Annahme von Dilettantismus zu bekdmpfen: die Vorstellung, dass
jede*reinzelne Wissenschaftler*in, der oder die versucht, disziplinire
Konventionen weit jenseits seiner oder ihrer wahrgenommenen dis-
ziplindren Heimat zu durchqueren, ein sHans Dampf in allen Gassenc«
sei.«

Hier geht es eigentlich zunichst einmal um die Wahrnehmung von
auflen, um eine Unterstellung. Von wem diese ausgeht, das benennt
Hsy nicht explizit, aber wenn die Unterstellung erst einmal im Raum
steht, funktioniert sie auch ohne eine konkrete Instanz, die unterstellt.
Wir kénnen vermuten, dass er hier an Vertreter*innen einer Mediavistik
alter Schule denkt, die dem Mediivalismus skeptisch gegeniiberstehen
— oder vermutlich eher an Vertreter ohne *innen, um David Matthews’
Bild vom Mittelalter des GrofRvaters wieder aufzugreifen.

Hsy geht dann direkt zu dem Fall iiber, dass die Unterstellung von
Dilettantismus gerechtfertigt ist; fiir uns aber kénnte es sich lohnen,
erst einmal bei der Unterstellung an sich zu bleiben. Dahinter scheinen
zwei Phinomene auf, die einen wichtigen Bestandteil der behaupteten
Trennung von Medidvistik und Medidvalismen ausmachen: erstens
eine zunehmende Spezialisierung von akademischer Beschiftigung, die
immer kleinere Fachgebiete hervorbringt, weite Streuungen von Wissen
fir potenziell verdichtig hilt und generell die Tiefe der Breite vorzieht.
Daran ist grundsitzlich nichts Verwerfliches, es ist nur schade, wenn es
dazu fithrt, dass andere Modelle der Wissensaneignung und -ordnung
in Misskredit geraten. Zweitens eine grundsitzliche Skepsis gegeniiber
allen Formen von Begeisterung, die nichts mit einer akademischen
Beschiftigung zu tun haben - und selbst im akademischen Bereich
sind sie einigermafien suspekt. Ausnahmen bestitigen auch hier die

51 »Despite all its rich possibilities, one of the significant challenges of co-disci-
plinarity for any scholar of medievalism is combatting perceptions of dilettan-
tism: the notion that any individual scholar who seeks to traverse disciplinary
conventions far beyond his or her perceived disciplinary home is a >Jack of all
trades, master of none.« (Ebd., S. 48)

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

Regel, etwa bei den inzwischen recht hiufig zitierten Wagner-Opern;
demgegeniiber gilt aber eine Leidenschaft fir Mittelalterfilme oder Fan-
tasyromane schnell als unprofessionell. Dasist bedauerlich, denn hiufig
waren es doch genau diese Interessen, die die Wissenschaftler*innen
erst zur Medidvistik gebracht haben. Richard Utz formuliert dieses
Dilemma folgendermafien:

Die meisten akademischen Medidvist*innen unterscheiden sich von
auflerakademischen Liebhaber*innen der mittelalterlichen Kultur
nur durch das MaR, in dem sie ihre Sehnsucht nach der Vergan-
genheit entpersonalisieren, diese Sehnsucht in wissenschaftliche und
wissenschaftsidhnliche Praktiken tberfithren und ihre Aktivitaten mit
anderen teilen.*

Postromantische Positionen

Um diese Selbstzensur, diese Unterdriickung von Begeisterung zu itber-
winden, kénnte man also eine Riickkehr zu den romantischen Praktiken
vorschlagen — genauer: zu jenen romanischen Praktiken, die, um noch
einmal Goethe zu zitieren, in der >Liebhaberei< der >Mitteliltler< nichts
Verwerfliches sehen, sondern vielmehr eine positive Bemithung, die
smanches Unschitzbare ans Tageslicht« bringt. Diese Prazisierung ist
wichtig, denn auch die Griilndungsviter der Germanistik, die jede nicht-
wissenschaftliche Beschiftigung mit dem Mittelalter abqualifizierten,
waren ja Romantiker. Der Soziologe Hans Freyer ist wegen seiner
Nazi-Vergangenheit grundsitzlich ein schwieriger Gewahrsmann, aber
seine Einschitzung ist trotzdem richtig, wenn er schreibt, dass sich

52 »Most academic medievalists distinguish themselves from extra academic
lovers of medieval culture only by the degree to which they depersonalize
their desire for the past, sublimate that desire into scientific and science-like
practices, and share their activities with others.« (Richard Utz: Medievalism,
S. 81f)

- am 13.02.2026, 20:08:2!

69


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

die deutsche Romantik nicht als Dichtung vollendet habe, sondern als
Wissenschaft.”

Eine Riickkehr zu romantischen Praktiken hief3e also hier, die Tren-
nung in >ernsthafte« Wissenschaft und Dilettantismus aufzuheben und
Liebhaberei zuzulassen, nicht nur fiir das Mittelalter und fiir seine Texte,
sondern gerade auch fiir moderne Interpretationen des Mittelalters.>*
Wenn die Grenzen zwischen Wissenschaft und Liebhaberei fielen — oder
zumindest durchlissiger wiirden —, dann kénnten die Medidvalismen,
die viele Mediivist*innen nur in ihrer Freizeit anschauen, lesen, spie-
len oder sonstwie betreiben, auch einen Platz in ihrem Berufsleben
bekommen und zum Gegenstand von Forschung und Lehre werden.
Die englischsprachige, vor allem US-amerikanische Mediivistik zeigt,
welche Moglichkeiten sich damit ergeben. Die >medievalism studies«
haben das Betitigungsfeld von Medidvist*innen erheblich erweitert,
Briicken zwischen mittelalterlichen Gegenstinden und ihren zeitge-
nossischen Interpretationen geschlagen und damit zugleich Beitrige
zu dringenden gesellschaftlichen Fragen geliefert, etwa zu Rassismus,
Okologie und (toxischer) Minnlichkeit. Auf einige dieser Themen gehen
wir ausfithrlicher in den folgenden Kapiteln ein.

Solche Briicken, die mittelalterliche Gegenstinde und Themen mit
neuzeitlichen Rezeptionen im weitesten Sinne verbinden, machen auch
noch einmal deutlich — und darin unterscheidet sich unsere postroman-
tische Position von der romantischen —, dass das Mittelalter nicht
aufgehort hat. Das Mittelalter ist nicht das Andere unserer Gegenwart,
egal, ob nun zum Guten oder zum Schlechten. Beide Deutungen, fiir die
der Historiker Otto Gerhard Oexle den Begriff des sentzweiten Mittelal-
ters geprigthat, finden sich nimlich recht hiufig. Dabeiistesletztlich
egal, ob es als dunkles Zeitalter imaginiert wird, das zugunsten einer
besseren, helleren, aufgeklirteren Gegenwart iberwunden wurde —

53  Hans Freyer: Diltheys System der Geisteswissenschaften, S. 494.

54  Alles, was wir zu Dilettantismus und Liebhaberei schreiben, hat (brigens
vor uns — und viel schéner — bereits die US-amerikanische Anglistin Carolyn
Dinshaw geschrieben (Carolyn Dinshaw: How Soon is Now?).

55  Otto Gerhard Oexle: Das entzweite Mittelalter.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um?

abgesehen natiirlich von den >mittelalterlichen Zustindens, von denen
immer dann die Rede ist, wenn es um religiése Unterdriickung, Folter
oder wiederholte Stromausfille geht —, oder als ein goldenes Zeitalter,
in das man sich zuriicksehnt. Dies war die Position vieler Romantiker,
von Novalis’ christlich-europdischer Einheitsfantasie bis zu Schlegels
Idealisierung — und Parallelisierung — von deutscher Dichtkunst und
deutschem Kaisertum, und dies ist auch die Position der Neuen Rechten,
die sich das Mittelalter als eine Zeit ethnischer und moralischer Reinheit
zusammenfabuliert, als Manner noch Minner, Frauen noch Frauen und
Deutsche noch Deutsche waren.

Aus postromantischer Sicht ist das gleich mehrfacher Unsinn; denn
erstens zeigt ein erweiterter Blick auf das Mittelalter, der nicht nur
die hofische Kultur und den ritterlichen Helden betrachtet, dass solche
Vorstellungen nicht haltbar sind; zweitens taugt das Mittelalter nun
einmal nicht als Gegensatz zur eigenen Gegenwart, dafiir sind beide
zu sehr miteinander verschlungen. Das bedeutet aber auch, dass das
Mittelalter kein Woanders und die Beschiftigung mit dem Mittelalter
kein Eskapismus sein kann. Wenn wir moderne Mediivalismen — gerade
auch die in der Forschung oft marginalisierten sogenannten populiren
Biicher, Filme und Spiele — ernst nehmen, miissen wir unsere eigenen
Positionen und unsere Zeitgebundenheit immer mitdenken. Das ist
eine Herausforderung und manchmal unbequem, gleichzeitig laden
uns Medidvalismen aber auch zu dieser Art der Auseinandersetzung
ein - eine Auseinandersetzung, die wir Medidvist*innen hiufig nicht
zu fithren gewohnt sind, wenn wir uns nur mit den mittelalterlichen
Texten, Kunstwerken (und so weiter) beschiftigen.

Diese Auseinandersetzung lieRRe sich, um ein vorerst letztes Mal das
Bild zu bemiihen, besser in der Mittelalter-Lobby als an der Mittelalter-
Rezeption fithren; an einem Ort, an dem man mit anderen Forscher*in-
nen ins Gesprich kommen und sich austauschen kann. Gemeinsam
konnte man Mediivalismen von unterschiedlichen Positionen aus be-
arbeiten, nicht nur, um Wissens- und Kompetenzliicken zu schliefien,
sondern auch, weil es manchmal einfach mehr Spafy macht, mit anderen
zusammenzuarbeiten. Es witrde zwar die Unterteilung der Universitit
inverschiedene Ficher und Disziplinen nicht von heute auf morgen auf-

- am 13.02.2026, 20:08:2!

N


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

16sen, aber es konnte helfen, mehr in Kategorien von unterschiedlichen
Kompetenzen zu denken als in Kategorien von Zustindigkeiten, die
verteidigt werden miissen. Und wenn wir gleichzeitig noch versuchen,
die Mauern der Wissenschaft ein wenig zu schleifen, dann kénnten diese
Auseinandersetzungen auch eine Offentlichkeit mit einbeziehen, die
unsere Begeisterung fiir das Mittelalter teilt, wie es sich uns heute in
Serien, Historischen Romanen und Mittelaltermirkten darstellt.

Eine solche Mediavistik, die also zur Romantik zuriick- und zugleich
tiber sie hinausgeht, kurz gesagt: eine postromantische Mediavistik,
wiirde einen Raum schaffen fiir eine offene, interessierte, ungeniert
begeisterte Auseinandersetzung — mit mittelalterlichen Texten, mit
zeitgendssischen Interpretationen, mit anderen Forscher*innen, mit
der eigenen Person und mit der eigenen Gegenwart.

- am 13.02.2026, 20:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

