
III. Wie geht man richtig

mit dem Mittelalter um?

MITTELÄLTLER, m. verehrer

und nachbeter des mittelalters,

spottend1

Wer in Heidelberg Germanistik studiert oder am Germanistischen

Seminar der Heidelberger Universität arbeitet, dem offenbart sich

ein besonderer Blick aus manchen Seminar- und Büroräumen, näm-

lich der Blick auf das Heidelberger Schloss. Als eine der wichtigsten

touristischen Sehenswürdigkeiten ist es überall in der Stadt präsent,

nicht zuletzt auf den allgegenwärtigen Hinweisschildern, die mit der

stilisierten Silhouette des Schlosses bereits dessen heutigen, speziellen

Zustand betonen: Es handelt sich nämlich um eine Ruine, »gewiß die

größte u[nd] schönste Ruine Deutschlands«, wie Joseph von Eichen-

dorff 1807 anlässlich seiner Ankunft in Heidelberg in seinem Tagebuch

vermerkt hat.2 Die wechselhafte Geschichte des Schlosses bis zu seiner

(wiederholten) Zerstörung muss an dieser Stelle nicht interessieren,

seine Geschichte als Ruine allerdings schon, denn als solche wurde

das Schloss zum Inbegriff einer romantischen, auf die Vergangenheit

gerichteten Sehnsucht – und zu »einem Gegenbild zu einer als dishar-

monisch erfahrenen Gegenwart«.3 Das Heidelberger Schloss verweist

auf das Mittelalter zurück, beschwört Bilder und Vorstellungen einer

1 Deutsches Wörterbuch: s.v. ›mittelältler, m.‹.

2 Joseph von Eichendorff: Tagebücher, S. 286.

3 Herbert Uerlings: Einleitung, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

vergangenen Zeit herauf, die von den Romantikern positiv besetzt wird.

Gleichzeitig verdeutlicht der Status als Ruine, dass diese Zeit vergangen

ist und somit der eigenen Jetzt-Zeit gegenübergestelltwerdenkann.Das

Schloss ist zugleich da und weg, zugleich sichtbar und verschwunden.

Die Ruine ist die paradigmatische Szene und Szenerie der zugleich

vergangenen und anwesendenMittelalter.

Dass es überhaupt so weit kommen konnte, hängt auch mit der

Heidelberger Universität zusammen. Anfang des 19. Jahrhunderts ver-

anlasste der badische Großherzog Karl Friedrich eine Neuorganisation

der 1386 gegründeten Universität im Geiste des Neuhumanismus und

mit berühmten Professoren wie dem Spätaufklärer Johann Heinrich

Voß. Es gab daneben aber auch romantisch veranlagte Mitglieder der

Universität, etwa Friedrich Creuzer, Professor für Philologie und alte

Geschichte. Frisch nach Heidelberg berufen schrieb Creuzer 1804 an

seinen Freund Clemens Brentano, »daß diese Stadt ein Ort für Männer

sei, die das alte große Teutschland in ihrem Herzen tragen […], die den

alten Romantischen Gesang in seiner Tiefe aufzufassen und auf eine

würdigeWeisewieder zu beleben vermögen«.4 Brentano folgteCreuzers

Städtelob und zog schon bald nach Heidelberg, wo er zusammen mit

Achim von Arnim die sogenannte Heidelberger Romantik begründete,

als deren bekanntestesWerkDes KnabenWunderhorn hervorsticht. Diese

Liedersammlung in drei Bänden, erschienen in den Jahren 1806 bis

1808, spiegelt die intensive Beschäftigung Brentanos und Arnims mit

dem Mittelalter, speziell mit dessen Poesie. Den Romantikern war das

Mittelalter wichtig, und sie hatten ein Interesse daran, ihr Bild und ihre

Vorstellung des Mittelalters zu popularisieren.

Das gilt übrigens nicht nur für die Literatur: Die Brüder Sulpiz

und Melchior Boisserée versammelten von 1810 bis 1819 in ihrem

Heidelberger Palais eine große Zahl von mittelalterlichen deutschen

und niederländischen Gemälden. Die berühmte Sammlung, die später

den Grundstock der Alten Pinakothek in München bildete, wurde zum

Inbegriff eines deutschen künstlerischen Schaffens – und zugleich zum

Anlaufpunkt für Künstler, Gelehrte und Würdenträger, unter ihnen

4 Zitiert nach Friedrich Strack: Zukunft in der Vergangenheit?, S. 252.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 41

JohannWolfgang vonGoethe, der 1814 und 1815mehrereWochen bei den

Boisserées wohnte. Heute ist in dem Palais am Karlsplatz ausgerechnet

das Germanistische Seminar der Universität Heidelberg untergebracht,

wo Tafeln an die romantische Geschichte des Hauses erinnern. Nimmt

man noch den bereits erwähnten Blick auf das Heidelberger Schloss

dazu, ist es also für Studierende und Lehrende der Germanistik schwer,

der Romantik zu entkommen – noch schwerer als an anderen Orten,

denn die Romantik prägt die Germanistik ja ohnehin.

Die Romantik wiederum ist ganz wesentlich durch ihre Beschäf-

tigung mit dem Mittelalter geprägt. Heinrich Heine hat es in seiner

Abhandlung über Die romantische Schule auf die – trotz der Polemik

des Textes oft zitierte – Formel gebracht, dass diese in Deutschland

nichts anderes gewesen sei »als die Wiedererweckung der Poesie des

Mittelalters, wie sie sich in dessen Liedern, Bild- und Bauwerken, in

Kunst und Leben manifestiert hatte.«5 Darin steckt viel Kluges: erstens

die ›Wiedererweckung‹, denn der Romantik ging es, zumindest am

Anfang, nicht nur darum, mittelalterliche Literatur als etwas Abge-

schlossenes zu lesen oder zu beforschen – sie sollte vielmehr einen

Platz in der Gegenwart und für die Gegenwart bekommen. Zweitens

betont Heine die herausragende Bedeutung der Poesie, die hier nicht

nur als Dichtkunst verstanden wird, sondern sich als Geist der Zeit in

allen kulturellen Bereichen offenbart. Dass die Romantiker die Poesie

über andere Literaturformen stellen, haben wir bereits erwähnt, hier

geht es aber vor allem darum, dass die Romantiker die (mittelalterliche)

Poesie in allen Bereichen des (mittelalterlichen) Lebens finden – und

umgekehrt dieses Leben in der Poesie.6

Poesie höfischer Ritter

ImMittelpunkt steht dabei das Rittertum, in dem die Romantiker nicht

einfachnur eine ältere FormderKriegsführung, sondern vielmehr einen

5 Heinrich Heine: Die romantische Schule, S. 126.

6 Günter Schäfer-Hartmann: Literaturgeschichte als wahre Geschichte, S. 69–74.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

wesentlichen Kulturträger Europas sehen und das sie als Lebensform

undGeisteshaltung idealisieren.Diese Vorstellungen kommenuns auch

heute sehr bekannt vor,denndasRitterbildderRomantikwurde,wieder

Germanist Joachim Bumke im Jahr 1964 schrieb, »unversehrt in die Kul-

turgeschichte hinübergerettet und dort von Generation zu Generation

weitergegeben, oft genug unberührt vom scharfen Zugwind der Quel-

lenforschung«.7 Bumke hat mit seinen Arbeiten allerdings durchaus

dazu beigetragen, dieses romantische Ritterbild am Leben zu erhalten,

vor allemmit seinemBuch über dieHöfischeKultur, erstmals 1986 in zwei

Bänden erschienen.8 Sein Ansatz, die höfische Literatur konsequent

als Quellen historischer Mentalitäten zu lesen (also von der Literatur

auf die Wertvorstellungen damaliger Menschen zu schließen), war ein

interessantes und sehr erfolgreiches Konzept, das Bumke einen Platz

auf soziemlichallenLiteraturlistenvonmittelaltergermanistischenEin-

führungskursen verschafft hat. Trotz seines damaligen Hinweises, dass

es nötig sein könnte, diese Engführung von Literatur und Geschichts-

wissenschaft durchQuellenstudien kritisch zu überprüfen, hat er damit

letztlich einer romantischenMittelaltervorstellung zugearbeitet.

Aus Sicht der Romantiker besteht nämlich sowohl eine soziale

Bindung zwischen Rittertum und Poesie, denn das Rittertum wird als

Trägerschicht der Bildung verstanden, als auch eine ideelle Bindung,

denn der ritterliche Geist spiegele sich in der Poesie. Besonders die

Minnelyrik verkörpere den Geist des Rittertums in Reinform. Fried-

rich Schlegel stilisiert dann auch 1803/04 in seinen Vorlesungen die

mittelalterliche Poesie zum Inbegriff des Romantischen: »Unter der

Herrschaft der schwäbischen Kaiser war in Deutschland die Zeit der

eigentümlichen Blüte der romantischen Poesie, wenn man diese nicht

historisch, sondern nach ihrem wesentlichen Begriffe nimmt. Nie war

wohl die Poesiemit dem Leben so innig verwebt, so allgemein verbreitet

und so hoch geachtet.«9 In dem Zitat klingt zugleich eine Verknüpfung

von kultureller und politischer Entwicklung an, die Schlegel parallel

7 Zuletzt als: Joachim Bumke: Studien zum Ritterbegriff, S. 12.

8 Zuletzt in einem Band als: Joachim Bumke: Höfische Kultur.

9 Friedrich von Schlegel: Die altdeutsche Literatur, S. 181.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 43

setzt: »Die blühendste Zeit der deutschen Dichtkunst war auch die

glorreichste des deutschen Kaisertums.«10 Literatur- und Herrschafts-

geschichte gehen quasi Hand in Hand.

An diesem Beispiel sieht man, dass die Idealisierung der mittelal-

terlichen Dichtung für die Romantiker immer auch mit einer Idealisie-

rung der politischen Vergangenheit einhergeht. Bei aller reflexhaften

Kritik, mit der wir heute eine solche restaurative Tendenz bewerten,

erinnert uns der Germanist Gerhard Kosellek in einem lesenswerten

Überblick über die romantische Mittelalterrezeption daran, dass etwa

das mittelalterliche Kaisertum von den Romantikern als – vermeintlich

harmonischer – Gegenentwurf zu dem als despotisch empfundenen

Absolutismus ihrer eigenen Gegenwart gesehen wurde.11 So ist die Apo-

logie desMittelalters auch das affirmative Gegenstück zu einer Kritik an

der Gegenwart, die dennoch häufig genug – wenn auch nicht immer –

eine Kritik an den Idealen der Aufklärung ist. Zudem hat die Verehrung

des Mittelalters durch die Romantiker immer auch nationale oder

nationalistische Dimensionen, wenn aus der Konstruktion einer ge-

meinsamenVergangenheitderGrundstein für einepatriotischeZukunft

werden soll. Dies gilt gerade vor dem Hintergrund der napoleonischen

Herrschaft, in deren Kontext auch die Ruine des Heidelberger Schlos-

ses einen anderen Erinnerungsraum eröffnete: Statt des poetischen

Verweises auf das zugleich an- und abwesende Mittelalter stand dabei

die historische Symbolik des von französischen Truppen zerstörten

Bauwerks im Zentrum. Tatsächlich waren die Franzosen zwar nur für

einen Teil der Schäden verantwortlich, aber solche Details spielten im

antifranzösischen Furor keine große Rolle. Schon 1773 schrieb Christian

Friedrich Daniel Schubart anlässlich seines Aufenthalts in Heidelberg:

»Wervonhier ausnicht einenFluchnachFrankreichhineinschleudert, –

denn Franzosen haben das Schloß verwüstet, – der kann ohnmöglich

10 Ebd., S. 183.

11 Gerard Koziełek: Einleitung, S. 10. Der Name des 1928 in Ratibor geborenen

Gerhard Kosellek wurde 1950 an die polnische Schreibweise angepasst (Gerard

Koziełek), 1989 kehrte er zur ursprünglichen Namensform zurück, die wir

dementsprechend im Text verwenden.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

ein bidrer Deutscher seyn.«12 Und noch heute lockt die Heidelberger

Schlossbeleuchtung scharenweise Tourist*innen in die Stadt, wenn ein

Feuerwerk über der Ruine abgebrannt wird; ein Spektakel, das bereits

1807 als romantisches Schauspiel inszeniert und im Jahr 1815 dann

antifranzösisch umgedeutet wurde.13

Auch die Romantiker schrieben gegen die napoleonischeHerrschaft

an, darunter die Herausgeber von mittelalterlichen Texten, wie die

Vorrede der Brüder Grimm zu ihrer Ausgabe des Armen Heinrich zeigt,

die wir im folgenden Kapitel näher kennenlernen werden. In beson-

derem Maße war von der frankreichfeindlichen Nutzung mittelalter-

lichen Erzählens aber die Edition und Übersetzung des Nibelungen-

lieds betroffen, das zum nationalen Sammlungspunkt erklärt wurde.

Wie die Germanistin Edith Höltenschmidt in ihrem Buch über die

Mittelalterrezeption der Brüder Schlegel selbst mit ein wenig Pathos

schreibt, »mischt sich in den Wunsch nach poetischer Erneuerung des

Epos die patriotische Hoffnung, sich an der einstigen Größe und den

alten heroischenTugendenwiederaufzurichten,diemit demnationalen

Nibelungenmythos in Erinnerung gerufen würden«.14 Die nationalis-

tische Vereinnahmung eben dieses Nibelungenmythos im Kaiserreich

und unter den Nationalsozialisten – von der die Romantiker natürlich

noch nichts wissen konnten – hinterlässt bei heutigen Leser*innen ein

ungutes Gefühl angesichts solcher Vorhaben. Aber schon das tragische

Ende des Nibelungenlieds – von dem die Romantiker durchaus etwas

wissen konnten – hätteWarnung genug sein können.

Ein Mittelalter für die Gegenwart

Nicht alle romantische Idealisierung der Vergangenheit musste auf

die Nationalstaatlichkeit Deutschlands abzielen, aber die Konstitution

12 Christian Friedrich Daniel Schubart: Leben und Gesinnung, S. 193.

13 Heckmann: Schloß Heidelberg im Zeitalter der Romantik, S. 51f.

14 Edith Höltenschmidt: Die Mittelalter-Rezeption der Brüder Schlegel, S. 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 45

einer Gemeinschaft – die immer mit dem Ausschluss Anderer einher-

ging – ist doch prägend. Das gilt auch für den berühmten Aufsatz, in

demNovalis die christliche Einheit Europas beschwor:

Es waren schöne glänzende Zeiten, wo Europa ein christliches Land

war, wo Eine Christenheit diesen menschlich gestalteten Welttheil

bewohnte; Ein großes gemeinschaftliches Interesse verband die ent-

legensten Provinzen dieses weiten geistlichen Reichs. – Ohne große

weltliche Besitzthümer lenkte und vereinigte Ein Oberhaupt, die

politischen Kräfte.15

Die Romantik ist in vielerlei Hinsicht nicht nur eine religiöse, sondern

auch eine christliche Bewegung, und das Mittelalter, das entworfen

und propagiert wird, ist ein christliches – hier explizit katholisches –

Mittelalter.

Der Wunsch nach einer Erneuerung der eigenen Gegenwart auf

Grundlage der mittelalterlichen Poesie konnte also durchaus unter-

schiedlich konnotiert sein und sich dementsprechend in unterschied-

lichen Formen äußern. Die Forschungen der Brüder Schlegel zum

Nibelungenlied waren beispielsweise primär darauf ausgerichtet, dem

Epos einen Platz im Pantheon literarischer Werke zu sichern, neben

Cervantes, Shakespeare und – als Messlatte epischen Erzählens – der

Ilias. Dafür nutzten sie denWerkzeugkasten der Klassischen Philologie

und der Textkritik, um Ausgaben herzustellen, die den Anforderungen

anWissenschaftlichkeit entsprachen.Diese richteten sich aber–damals

ebenso wie heute, wir haben das Problem angesprochen – an Gelehrte,

waren also eine recht elitäre Angelegenheit.

Ganz anders dagegen das bereits erwähnte Wunderhorn, herausge-

geben von Clemens Brentano und Achim von Arnim. Auch hier sehen

die beiden in ihrer Arbeit eine nationale Aufgabe, aber sie betonen die

deutsche Volkskultur, die den Liedern zugrunde liege, und behaupten

damit gerade nicht, dass es sich bei den Liedern um eine singuläre,

15 Novalis: Europa, S. 507.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

herausragende literarische Erscheinung handele. Es ist gar nicht not-

wendig, dass die Lieder über allen anderen Werken stehen, es reicht,

wenn sie für die deutsche Volkskultur stehen. Dieses Bewusstsein einer

nationalen Zusammengehörigkeit soll auch dafür sorgen, wie Kosellek

schreibt, »die Kluft zwischen dem eigentlichen Volk und einem kleinen

Kreis vonGelehrten«16 zuüberwindenund so zu einerEinheit zu führen.

Dass Brentanos und Arnims Vorgehen auf Widerstand bei dem kleinen

Kreis von Gelehrten stieß, überrascht deshalb nicht. Vordergründig

entzündete sich der Streit an den Editionsprinzipien, nach denen

die Lieder im Wunderhorn von den beiden Herausgebern ausgewählt

und bearbeitet wurden. Im Hintergrund standen aber weniger die

philologischen Details als vielmehr die Tatsache, dass die Sammlung –

entgegen dem Untertitel, der »Alte deutsche Lieder« versprach – auch

zeitgenössische Texte enthielt, darunter eigene Lieder von Brentano

und Arnim. Dass mittelalterliche oder frühneuzeitliche Texte nicht von

der zeitgenössischen Dichtung unterschieden wurden, gehörte zum

Programm der Herausgeber, die sich prächtig darüber amüsierten,

wenn ihre eigenenWerke für mittelalterlich gehalten wurden.17

Manche Rezensenten, darunter Goethe, nahmen die Eingriffe und

Hinzufügungen der Herausgeber gerne in Kauf, andere waren weniger

gnädig. Die beiden frühen Germanisten Friedrich Heinrich von der

Hagen und Johann Gustav Büsching betonten in der Einleitung zu ihrer

Sammlung Deutscher Volkslieder von 1807 ihre eigenen Grundsätze und

rügten – ohne explizit Namen zu nennen – das Konkurrenzprodukt:

Ueberhaupt aber machten wir uns bei dem, was wir aus Schriften

aufnahmen, die gewissenhafteste Treue zur Pflicht; […] Noch weniger

aber haben wir diese Lieder durch Auslassungen, Zusätze, Ueber-

arbeitung und Umbildung versetzen, Fragmente ergänzen, oder gar

ganz eigenes Machwerk dabei einschwärzen wollen; dies ist, auf’s

16 Koziełek: Einleitung, S. 28.

17 Armin Schlechter: Die Romantik in Heidelberg, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 47

gelindeste eine poetische Falschmünzerei, wofür die Historie keinen

Dank weiß.18

Friedrich Schlegel griff diese Kritik in seiner Rezension der Sammlung

Deutscher Volkslieder auf; später polemisierte der Heidelberger Professor

JohannHeinrichVoßgegendasWunderhorn,wobei er sichwiederumauf

von der Hagen und Schlegel berief. Auch die Brüder Grimm argumen-

tierten,dassderpoetischeWertderLiederdurchdieEingriffeBrentanos

und Arnims verletzt worden sei. Besonders die Vermischung eigener

undüberlieferterWerkeerregte ihrMissfallen: »HistorischeAchtungvor

diesen Liedern hattet Ihr nunwohl keiner recht«,19 schrieb JacobGrimm

1809 an Brentano.

Bei allen Debatten um die Editionsrichtlinien scheint es also gerade

die, um noch einmal Heine zu zitieren, »Wiedererweckung der Poesie

des Mittelalters« zu sein, die hier bei den frühen Germanisten auf

Kritik stößt: Nicht das Sammeln undHerausgeben vonmittelalterlichen

Liedern ist kritikwürdig, sondern das Neudichten von Liedern; ein

Neudichten, das bewusst auf mittelalterliche Vorbilder zurückgreift.

BrentanoundArnimsinddamitnatürlichnicht allein.HeinesDefinition

der romantischen Schule ließe sich insofern erweitern, dass die Poesie

des Mittelalters sich eben nicht nur in mittelalterlichen »Liedern, Bild-

undBauwerken, inKunst undLebenmanifestirt hatte«, sondern auch in

zeitgenössischen.Denndie Romantiker beschränkten sich nicht darauf,

insMittelalter zurückzublickenunddessen Lieder,Bilder undBauwerke

zu bewundern, sondern sie schufen ihrerseits neue Lieder, Bilder und

Bauwerke. Dieser Prozess, diese Neuschöpfung unter Bezug auf das

Mittelalter, wird in der deutschen Forschung als Mittelalterrezeption

bezeichnet – und darum soll es im Folgenden gehen.

18 JohannGustav Gottlieb Büsching/FriedrichHeinrich von derHagen: Sammlung

deutscher Volkslieder, S. VIIIf.

19 Zitiert nach Oscar Fambach: Ein Jahrhundert deutscher Literaturkritik

(1750–1850), S. 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Mittelalterrezeption und Mediävalismus

In der Germanistik hatte die Untersuchung von Zeugnissen einer sol-

chen Mittelalterrezeption in den 1980er-Jahren eine erste Hochphase.

Veranstaltet wurden große Symposien und anschließend wurden dicke

Sammelbände gedruckt mit den Aufsätzen, die aus diesen Symposien

hervorgingen. Diese konzentrierten sich anfangs noch fast ausschließ-

lich auf kulturelle Erzeugnisse aus dem Bereich der sogenannten Hoch-

kultur, denn darüber, über die Hochkultur, durfteman auch alsWissen-

schaftler*in reden und schreiben. Erst allmählich kamen dann Beiträge

zurMittelalterrezeption inComics, Filmen oder Kinderbüchern hinzu–

und es ist bezeichnend,dass diese Beiträge häufig amSchluss der Bände

abgedruckt wurden.

Diese Entwicklung lässt sichwunderbar an den fünf Sammelbänden

nachvollziehen, die zwischen 1979 und 1996 als Ergebnisse der soge-

nanntenSalzburger Symposien veröffentlichtwurden.Beginnt der erste

Band noch mit dem öffentlichen Festvortrag des zu seiner Zeit sehr

bekannten Altgermanisten Peter Wapnewski über Richard Wagner und

seinMittelalter –viel ›populärer‹ wird es dann auch nichtmehr –, enthält

der letzte Band unter anderem Beiträge zur Erfahrung des Fremden im

Mittelalter-Film (Hans-JürgenBachorski), zumHexenkult im feministischen

undesoterischenKontext desNewAge (IngridBennewitz) undzurArtusrezep-

tion in Science-Fiction und Fantasy-Comics (Barbara Grisch von Ah). Mitte

der 90er-Jahre endet die Reihe der Salzburger Symposien und mit ihr

die ersteWelle der germanistischenMittelalterrezeption.

Im Jahr 2008 warben dann Mathias Herweg und Stefan Keppler-

Tasaki in einemAufsatz für einen offenen ArbeitskreisMittelalterrezep-

tion,der »demThemaeine stabile undbedarfsgerechte Aufmerksamkeit

sichern« sollte.20 Die beiden Germanisten verstehen unter dem Begriff

der Mittelalterrezeption erstens einen »Rückgang oder Rückgriff«,21

in dem Vergangenes mittels künstlerisch-produktiver, reproduktiver,

20 Mathias Herweg/Stefan Keppler-Tasaki: Neue Wege der Mittelalterrezeption,

S. 465.

21 Ebd., S. 466.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 49

wissenschaftlicher und politischer Aneignungsformen in die eigene

Gegenwart hineingestellt wird; zweitens das – von der gezielten An-

eignung oft nicht klar zu trennende – Fortleben des Mittelalters. Nicht

zuletzt durch die von Herweg und Keppler-Tasaki herausgegebenen

Sammelbände hat die Mittelalterrezeption in den vergangenen Jah-

ren einen enormen Aufschwung erlebt.22 Das hängt sicherlich auch

mit der großen Rolle zusammen, die dem Thema seit einigen Jahren

in der englischsprachigen Forschung zukommt – dazu gleich mehr.

Verglichen mit der englischsprachigen Forschung beschäftigt sich die

Germanistik aber trotz aller Annäherungen an populäre Formen des

Umgangs mit demMittelalter auch weiterhin zu einem großen Teil mit

Mittelalterrezeptionszeugnissen, die auch jederzeit im Feuilleton be-

sprochen werden können – und zum Teil auch besprochen werden. Für

die Mittelaltergermanistik findet Mittelalterrezeption auch zu Beginn

des neuen Jahrtausends im Wesentlichen im Rahmen ernstzunehmen-

der (Gegenwarts-)Literatur und auf ernstzunehmenden Theater- und

Opernbühnen statt. Für Computerspiele, Filme und Fernsehserien sind

praktischerweise sowieso andere Fächer zuständig, nämlich die Film-

undMedienwissenschaften.

Gewisse Berührungsängste mit allzu populären Gegenständen blei-

benalso vielfachbestehen,genausowiederBegriff der ›Rezeption‹ gerne

allzu wörtlich ausgelegt wird, nämlich als ein einseitiges ›Aufnehmen‹,

bei dem etwas aus den ›tatsächlichen‹ Mittelaltern eingefangen und

dann neu bearbeitet wird. Dabei wird manchmal übersehen, dass es

häufigeherumMittelalterbilder geht,die einander in einemwechselsei-

tigen Prozess gegenseitig beeinflussen – mit dem US-amerikanischen

Literaturwissenschaftler Stephen Greenblatt könnte man von einer

›Verhandlung‹ sprechen. Bildhaft ausgedrückt, könnte man sich unter

der typischen Mittelalter-Rezeption eine Hotel-Rezeption vorstellen,

bei der Gäste ankommen, aufgenommen und auf ihre Zimmer verwie-

sen werden. Ein schönerer, lebhafterer Ort wäre demgegenüber aber

vielleicht die Hotel-Lobby, wo Menschen sich treffen, sich austauschen

22 Mathias Herweg/Stefan Keppler-Tasaki: Rezeptionskulturen. Mathias Herweg/

Stefan Keppler-Tasaki: Das Mittelalter des Historismus.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

und miteinander Kaffee trinken. Wir sollten einen Blick in diese Lobby

werfen!

In der englischsprachigen Forschung ist hierfür – also für dieseme-

taphorische Hotel-Lobby – der Begriff medievalismweit verbreitet. Weil

dieser Ansatz unserer Vorstellung einer Hotel-Lobby eher entspricht,

eignen wir uns diesen Begriff in seiner deutschen Entlehnung an, spre-

chen also im Folgenden vonMediävalismus oder, häufiger, im Plural von

Mediävalismen. Richard Utz, ein deutscher Mediävist, der einen Groß-

teil seiner Karriere in den USA verbracht hat, beschreibtMediävalismen

als »die andauernde Rezeption der mittelalterlichen Kultur in postmit-

telalterlichen Zeiten«,23 wobei über die genaue Bedeutung des ›post‹

gleich noch nachzudenken seinwird.Natürlich ist hier auch von ›Rezep-

tion‹ die Rede, aber das Verständnis des Begriffs ist sehr viel offener. Es

gibt innerhalb der verschiedenen mit den Mittelaltern befassten Fächer

sogar eine eigene Forschungsrichtung, die sich mit Mediävalismen

beschäftigt und die im englischsprachigen Raum ›medievalism studies‹

heißt. Ihre Herausbildung und akademische Etablierung war dabei von

zahlreichen Widerständen geprägt, wie es in der Einleitung zu einem

Handbuch zum Mediävalismus heißt: Es gab »Spannungen zwischen

›Fachleuten‹ und ›Amateuren‹,Westeuropäern und ›Anderen‹; Debatten

darüber, ob man sich an der Vergangenheit orientieren solle (›pastism‹)

oder an der Gegenwart (›presentism‹); es gab Debatten über Erinnerung

und Subjektivität; Dekonstruktionen der Konzepte von Authentizität,

Autorität und der akademischenDisziplinen und Institutionen, die sich

auf sie stützen«.24

23 »Medievalism, the continuing reception of medieval culture in post-medieval

times […].« (Richard Utz: Coming to Terms with Medievalism, S. 101)

24 Hier der vollständige Kontext: »We begin this introduction toMedievalism: Key

Critical Termswith a tribute to LeslieWorkman and Kathleen Verduin’s achieve-

ments because the struggles they faced in bringing academic recognition to

medievalism studies – tensions among ›professionals‹ and ›amateurs,‹Western

Europeans and ›others‹; debates about ›pastism‹ and ›presentism,‹memory and

subjectivity; deconstructions of the concepts of authenticity, authority, and the

academic disciplines and institutions reliant on them– reflect the development

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 51

Viele dieser Auseinandersetzungenwerden uns in diesemBuchwie-

derbegegnen: Der Gegensatz zwischen ›Fachleuten‹ und ›Amateuren‹

ist ein zentrales Argument bei der Etablierung einer akademischen

Mittelalterforschung, aus der eben alles ausgeschlossen wird, was nicht

strenge Wissenschaft ist. Über die Spannungen zwischen westlichen

Deutungssystemen des Mittelalters und ›Anderen‹ werden wir vor al-

lem im Kapitel über die Potenziale einer postkolonialen Mediävistik

sprechen.Die schwer übersetzbarenBegriffe ›pastism‹ und ›presentism‹

greifenwir direkt imAnschlusswieder auf; sie verhandeln die Frage,wie

sehr der Blick auf das Mittelalter mit der eigenen Gegenwart verknüpft

wird, und damit auch, inwiefern unsere heutige subjektive Position

Teil der Mediävalismen ist. Auch die Frage, wie in diesem Prozess die

Autoritäts- und Beglaubigungssysteme akademischer Disziplinen und

Institutionen infrage gestellt werden, wird uns in diesem Buch noch

weiter beschäftigen.

Mediävalismen gibt es im Grunde, seit sich die Idee einer eigen-

ständigen und von der eigenen Gegenwart abgrenzbaren – und damit

überwundenen–EpochenamensMittelalter etabliert hat, alsoungefähr

seit dem 14. Jahrhundert mit dem Aufkommen des Humanismus. Und

natürlich haben Mediävalismen auch nicht mit der Romantik geendet;

man könnte im Gegenteil davon sprechen, dass das Mittelalter noch

heute allgegenwärtig ist. Schon die Romantiker sahen sich, wie gesagt,

einerseits vonSpurendesMittelalters umgeben,wenn sie beispielsweise

in der Ruine des Heidelberger Schlosses saßen, und schufen anderer-

seits mit ihren Liedern, Bildern und wissenschaftlichen Abhandlun-

gen ihre eigenen Antworten auf diese Präsenz des Mittelalterlichen –

was natürlich das Mittelalter nur noch allgegenwärtiger machte. Die

romantische Idee eines allgegenwärtigen Mittelalters war dabei auch

eine Reaktion auf die Bemühungen aufklärerischer Strömungen, das

Mittelalter als erledigt und überwunden anzusehen, ähnlich wie das

Mittelalter schon in der Renaissance als Negativfolie für die (kulturellen

und politischen) Errungenschaften der Gegenwart herhalten musste.

of the field as a whole.« (Elizabeth Emery/Richard Utz: Making Medievalism,

S. 1)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Die Debatte über die Gegenwärtigkeit oder (als Gegenstück dazu)

die Abgeschlossenheit desMittelalters wurde und wird auch imwissen-

schaftlichenKontext über die Frage geführt, inwiefern dieGegenstände,

mit denen diemediävistischen Fächer beschäftigt sind, einen Bezug zur

Gegenwart haben. Damit verknüpft sind die Schlagworte ›pastism‹ und

›presentism‹, also Vergangenheits- und Gegenwartsorientierung. Die

US-amerikanische Historikerin Kathleen Biddick beschreibt die beiden

Positionenmit der ihr eigenen spitzen Feder:

Vergangenheitsorientierung betrachtet die Vergangenheit und die

Gegenwart als abgegrenzte zeitliche Objekte, die aus Angst vor wis-

senschaftlicher Kontaminationmiteinander nicht in Kontakt kommen

dürfen. […] Das andere Extrem besteht darin, dass […] das Mittelalter

zu einem Spiegel wird. Gegenwartsorientierung blickt in den Spiegel

des Mittelalters und bittet ihn, die Geschichten modernistischer oder

postmodernistischer Identitäten zurückzuspiegeln.25

Die Idee eines allgegenwärtigen Mittelalters wurde durch das gleich-

namige, 1996 erschienene Buch des Historikers Horst Fuhrmann auf

eine griffige Formel gebracht: Überall ist Mittelalter.26 Er sieht ›Ge-

genwärtigkeiten‹ und ›Rückerinnerungen‹ in den Kontinuitäten von

Bauwerken, christlichem Ornat und alltäglichen Grußformeln, aber

auch ›Abwendungen‹ von einem überwundenen Mittelalter, bei dem

gerade der Gegensatz Kontur verleiht.27 In beiden Fällen allerdings ist

das Mittelalter etwas Vergangenes, Abgeschlossenes; auch wenn es als

25 »Pastism regards the past and the present as bounded temporal objects that

cannot come into contact for fear of scholarly contamination. […] At the other

extreme […] the Middle Ages becomes a mirror. Presentism looks into the

mirror of the Middle Ages and asks it to reflect back histories of modernist or

postmodernist identities.« (Kathleen Biddick: The Shock of Medievalism, S. 83)

26 Horst Fuhrmann: Überall ist Mittelalter. Die Formelhaftigkeit seiner Aussage

zeigt sich auch daran, dass 2015 ein Sammelband erschien, der Fuhrmanns

Titel verwendet – allerdings in Anführungszeichen: Dorothea Klein: »Überall

ist Mittelalter«.

27 Horst Fuhrmann: Überall ist Mittelalter, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 53

Vergleichsfolie dienen kann und sich seine Spuren in der Gegenwart

finden lassen. Fuhrmann hat dabei ein recht enges Verständnis von

›überall‹ und ›Mittelalter‹: »Wenn hier vom Mittelalter die Rede ist«,

heißt es bei ihm, »so ist unser europäisches Mittelalter gemeint: unsere

Landschaft, unsere Vorfahren, unsere Bräuche.«28 Seine Art undWeise,

andasMittelalter anzuknüpfen, ist intimundunmittelbar.Er beschwört

eine Gemeinschaft, die sich über gemeinsame geografische, ethnische

und kulturelle Merkmale definiert. Zugleich schließt er alle aus, die

sichnicht auf die gemeinsameLandschaft,die gemeinsamenVorfahren,

die gemeinsamen Bräuche berufen können, die, kurz gesprochen, nicht

Anteil am ›europäischen‹ Mittelalter haben – und das dürften doch

einige sein, nicht nur in einemDeutschland, dasmittlerweile zweifellos

Einwanderungsland ist. Das Ganze klingt dann ziemlich nach Novalis

und dessen Vision einer christlichen Einheit Europas imMittelalter: »Es

waren schöne glänzende Zeiten, wo Europa ein christliches Land war,

woEineChristenheit diesenmenschlich gestaltetenWelttheil bewohnte«

und so weiter. Fuhrmann ist mit seiner Vorstellung, überall sei Mittelal-

ter – nur eben abgeschlossen und als Vergleichsfolie der Gegenwart –

ganz nah an der romantischen Position.

Eine andere Position, die man als postmodern oder gleich als

postromantisch bezeichnen könnte, vertritt der von uns schon erwähnte

Historiker Valentin Groebner, wenn er schreibt:

»Das Mittelalter wird also nicht weniger. Es verschwindet auch nicht.

Denn das einzige Mittelalter, das wir haben, ist dasjenige, das heute

um uns herum stattfindet, in akademischen Rekonstruktionen, in

literarischen und architektonischen Fiktionen und Artefakten, in be-

weglichen Bildern und medialen flashes. In unseren Köpfen: Und das

heißt, wir machen es selbst.«29

Das führt uns zurück zu der vorhin zitierten Definition vonMediävalis-

men als »die andauernde Rezeption dermittelalterlichenKultur in post-

28 Ebd., S. 11.

29 Valentin Groebner: Das Mittelalter hört nicht auf, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

mittelalterlichen Zeiten«,30 denn wenn das Mittelalter nicht aufhört, es

also gar nicht vorbei ist, müssen wir auch das ›post‹ so lesen, wie wir es

bei ›postromantisch‹ tun: nicht als ein zeitliches Nacheinander, sondern

als Hinweis auf eine kritische Auseinandersetzung mit dem Mittelalter

und seiner andauernden Präsenz und beständigenWiederholung. Eben

dafür brauchen wir auch im deutschsprachigen Raum den Begriff und

das Konzept des Mediävalismus.

Dieses Konzept hat mittlerweile auch seinerseits bereits eine Ge-

schichte.Der englischeBegriff ›medievalism‹ –oder in seiner ursprüng-

lichen Schreibweise: ›mediaevalism‹ – wurde zunächst genutzt, um

gegen rückwärtsgewandte Tendenzen innerhalb der englischen Kirche

zu polemisieren. Der älteste Beleg in englischer Sprache datiert denn

auch von 1844. Der deutlich abwertende und ironische Gebrauch im

religiösen Kontext wurde bald um andere Bedeutungsebenen erweitert,

die von einer ebenfalls kritischen Verwendung in Bezug auf dieWieder-

belebung des Mittelalters in Kunst und Architektur bis zu einer weit-

gehend neutralen Beschwörung der ›tatsächlichen‹ mittelalterlichen

Vergangenheit reichen.31 In diesemSinnemuss auch der erste Beleg des

Begriffs in deutscher Sprache verstandenwerden. Er findet sich in einer

Übersetzung des britischen Anthropologen Edward B. Tylor von 1873 –

interessanterweise wiederum in einem religiösen Kontext. Dort heißt

es,dassdieAusrichtungnachOsten imchristlichenRitus inEngland seit

derReformationzunächst ausderModegekommensei,aber inzwischen

»durch den wiedererweckten Geist des Mittelalters (Mediaevalismus) in

unseren Tagen wieder eine gewisse Bedeutung erlangt« habe.32 Zwar

konnte ›medievalism‹ auch als Synonym für das Mittelalter als solches

30 »Medievalism, the continuing reception of medieval culture in post-medieval

times […].« (Richard Utz: Coming to Terms with Medievalism, S. 101)

31 David Matthews: FromMediaeval to Mediaevalism.

32 Edward B. Tylor: Die Anfänge der Cultur, S. 430. Das englische Original lautet:

»[…] since then, however, they have been restored to a certain prominence by

the revived mediævalism of our own day.« (Edward B. Tylor: Primitive Culture,

S. 388)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 55

verwendet werden, es überwog aber der Gebrauch als Bezeichnung für

etwasWiedererschaffenes, das sich nur auf das Mittelalter bezieht.

Mit dieser Verwendung im Hinterkopf hat sich in den Begriff auch

eine Abgrenzung populärer – und populärwissenschaftlicher – Formen

von denwissenschaftlichenBeschäftigungenmit demMittelalter einge-

schlichen. Wir haben oben von den Auseinandersetzungen um Brenta-

nos und ArnimsWunderhorn geschrieben, an denen sich diese Ab- und

Ausgrenzung gut zeigen lässt. Man könnte von einer Marginalisierung

Brentanos und Arnims durch die ›ordentlichen‹ Wissenschaftler wie

Schlegel, von der Hagen und Voß sprechen, wenn dasWunderhorn nicht

so viel erfolgreicher und bekannter wäre als die Werke der anderen.

Der Begriff ›medievalism‹ hatte damals noch keinen Eingang in die

deutsche Sprache gefunden, aber mit einem Wort Johann Wolfgang

von Goethes könnte man die nichtwissenschaftlichen Mittelalterenthu-

siasten als ›Mittelältler‹ bezeichnen. Das klingt leicht spöttelnd, aber

Goethe hebt bei aller Kritik auch hervor, dass »durch ihre Liebhaberei

und Bemühungmanches Unschätzbare ans Tageslicht« kommt.33 Diese

›Liebhaberei‹ wird aber spätestens seit Ende des 18. Jahrhunderts im

Zuge der Herausbildung akademischer Disziplinen als Zeichen für

Unwissenschaftlichkeit undDilettantismus verstanden –undmoralisch

herabgesetzt. In der neu entstehenden Germanistik wurde, wie der

Mittelaltergermanist Werner Röcke schreibt,

diese Ausgrenzung des wissenschaftlichen Gegners im Rückgriff auf

bürgerliche Primärtugenden wie Fleiß und Tüchtigkeit besonders

nachdrücklich und besonders folgenreich betrieben. Sie führt dazu,

33 So schreibt Goethe 1808 anKarl Ludwig vonKnebel: »Ueberhaupt lasse ichmich

nicht irre machen, daß unsre modernen, religiösen Mittelältler mancherlei

Ungenießbares fördern und befördern. Es kommt durch ihre Liebhaberei und

Bemühungmanches Unschätzbare ans Tageslicht, das der allerneustenMittel-

mäßigkeit doch einigermaßen die Wage hält.« (Briefwechsel zwischen Goethe

und Knebel (1774–1832), S. 339). Der Eintrag für ›mittelältler‹ im Grimmschen

Wörterbuch zitiert nur den ersten Satz, sodass die Definition des Begriffs als

»verehrer und nachbeter des mittelalters, spottend« harscher klingt, als es bei

Goethe der Fall ist (Deutsches Wörterbuch: s.v. ›mittelältler, m.‹).

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

dass nun als unwissenschaftlich angesehene Forschungsansätze und

Fachvertreter aus dem Konsens der Tüchtigen ausgegrenzt und mar-

ginalisiert werden. Das wiederum führt zum engeren Zusammen-

schluss der wenigen Tüchtigen im neuen Fach und dessen verstärkter

Institutionalisierung und Konsolidierung.34

Die Profis an den Universitäten sind also tüchtig, weil sie Profis sind,

und Profis,weil sie tüchtig sind; und die anderen sind Faulpelze,weil sie

Amateure sind,undAmateure,weil sie Faulpelze sind.So einfach ist das.

Bei dem Begriff ›medievalism‹ überwog die negative Konnotation

von ›amateurhafter‹, das heißt nichtwissenschaftlicher Beschäftigung

mit dem Mittelalter zumindest bis in die 70er-Jahre des letzten Jahr-

hunderts. Zu dieser Zeit gab es größere theoretische Strömungen, die

den philologischen Positivismus und den historischen Objektivismus

infrage stellten – also die im 19. Jahrhundert virulente Idee, dass alles

Wissen auf tatsächliche Gegenstände zu gründen sei, verbunden mit

dem Anspruch der Wissenschaft, neutral und objektiv zu sein. Im Zuge

dieser Auseinandersetzungen gelang es dem Privatgelehrten Leslie J.

Workman, sich den Begriff ›medievalism‹ anzueignen und ihn positiv

umzudeuten – gegen viele Widerstände in der anglophonen Mediävis-

tik; wir sind oben bereits auf einige der Kontroversen eingegangen.

Ihm und anderen Forscher*innen ist der Beginn einer Bewegung zu

verdanken, die in den folgenden Jahren langsam an Zulauf gewann

und sich heute im englischsprachigen Raum als ›medievalism studies‹

etabliert hat.

Dass die Etablierung von Mediävalismen als Forschungsfeld auch

auf die – zumindest englischsprachige – Mediävistik Einfluss genom-

men hat, wird nicht ernsthaft bestritten. Der Anglist David Matthews

hat diese Entwicklung mit dem Einfluss der Kulturwissenschaften auf

den traditionellen Literaturkanon verglichen: Der Effekt der Kulturwis-

senschaften auf die Mediävistik habe nämlich darin bestanden, »ihre

34 Werner Röcke: »Erneuung«desMittelalters oderDilettantismus?, S. 50 [Hervor-

hebungen getilgt].

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 57

Wertvorstellungen zu lockern oder zu sprengen und die vernachläs-

sigten Nebenwege der mittelalterlichen Kultur wiederzufinden, indem

man sie unter die Lupe der Genderforschung nimmt, indem man den

Stimmen der Armen, der Arbeiter*innen zuhört«.35 Dass dies nicht nur

Zustimmung findet, dass vielmehr die Beschäftigung mit Mediävalis-

men bei denjenigen auf Ablehnung stößt, »die in einem älteren, stabi-

leren Kanon und den damit verbundenen Ansätzen Sicherheit suchen«,

fasst Matthews in einem etwas polemischen, aber sehr anschaulichen

Bild zusammen: Gesucht werde von manchen das Mittelalter ihres

Großvaters, »kurz gesagt, eine Zeit, diemit der Sicherheit eines liebens-

werten alten Mannes (nicht einer Frau) einhergeht, der vielleicht eine

Strickjacke trägt, Pfeife raucht und beruhigend vertraute Geschichten

erzählt.«36

Ein Streitpunkt ist dabeiweiterhin, ob die ›medievalism studies‹ Teil

der ›medieval studies‹, also der Mediävistik sind, oder ob der Fall nicht

vielmehr umgekehrt liegt: Vertreter*innen der ›medievalism studies‹

betonen nämlich, dass gerade auch diewissenschaftliche Beschäftigung

zudenMediävalismenzähle,dennauchdieMediävist*innen rezipierten

auf ihre spezielle Art das Mittelalter und erschüfen damit – neben

durchaus wandelbaren Mittelalterbildern – ihre Bücher, Aufsätze und

Vorträge. Wir müssen die Frage nach der Vorrangstellung hier nicht

entscheiden, wir können aber zumindest das Argument festhalten,

dass Mediävalismen in diesem Verständnis also nicht das ›Andere‹ der

Wissenschaft sind, kein populäresGegenstück zu einer vermeintlich ob-

jektivenWissenschaft. Das gilt auch deshalb, weil wir seit dem Anbruch

35 »The effect thatmedievalismhas onmedieval studies – loosening up or explod-

ing its canons of value and retrieving the neglectedby-ways ofmedieval culture,

by putting it under the lens of gender studies, by listening to the voices of the

poor, the workers – is exactly that which cultural studies aimed to have on the

traditional literary canon.« (David Matthews: Medievalism, S. 178)

36 »This is why medievalism has attracted negative responses from those who

seek reassurance in an older, more stable canon and the approaches that go

with it: your grandfather’s Middle Ages, in short, a period which comes with

the reassurance of a loveable old man (not a woman), perhaps in a cardigan,

smoking a pipe, telling reassuringly familiar stories.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

37 Norman F. Cantor: Inventing the Middle Ages.

38 »So it is with humanistic scholars when they try to construct for us an image of

the past. The ideas of the Middle Ages articulated by the master medievalists

vary substantially one from another. The libretto and score they are working

from – the data of historical fact – are the same. The truth, therefore, is

ultimately not in the textual details but in the interpretations.« (Ebd., S. 45)

Für »die großen Mediävist*innen des 20. Jahrhunderts« hat das

im Jahr 1991 der US-amerikanische Historiker Norman F. Cantor auf

eindrückliche Weise gezeigt, der in einem biografischen Buch über

Leben,Werk und Ideen vonMediävisten*innen persönliche und profes-

sionelle Stränge miteinander verwebt.37 Ihn interessiert die Frage, wie

Forscher*innen von ihren Lebenserfahrungen und kulturellen Milieus

in ihrem Nachdenken über das Mittelalter beeinflusst wurden. Cantor

vergleicht dieses biografisch geprägte Nachdenken mit Operninszenie-

rungen,deren Interpretationender jeweiligenStücke immer imKleinen

undmanchmal auch imGroßen voneinander abweichen: »So ist es auch

bei den Geisteswissenschaftler*innen, wenn sie versuchen, für uns ein

Bild der Vergangenheit zu konstruieren. Die von den großen Medi-

ävist*innen formulierten Vorstellungen vom Mittelalter unterscheiden

sich erheblich voneinander. Das Libretto und die Partitur, von denen

sie ausgehen – die Daten der historischen Tatsachen – sind die selben.

DieWahrheit liegt also letztlich nicht in den textlichen Details, sondern

in den Interpretationen.«38 Während heute die Wahrnehmung von

CantorsBuch inder Forschungüberwiegendpositiv ausfällt, gab es auch

harsche Kritik an Cantors Werk, etwa von Richard W. Pfaff, der seine

im Jahr 1993 erschienene Rezensionmit der Bemerkung beschließt, dass

derPostmoderne (möglicherweise sogar schon länger)wissen,dass auch

Wissenschaftler*innen keine radikal objektive Position einnehmen und

somit auch nicht zum neutralen Sprachrohr werden können, durch

das sich ein ›echtes‹ Mittelalter zu Wort meldet. Stattdessen erschaffen

auchMediävist*innen ihre Formen vonMediävalismen,die genausowie

bei Autor*innen von Historischen Romanen oder Darsteller*innen auf

Mittelaltermärkten geprägt sind durch ihre jeweiligen Interessen und

durch die gesellschaftlichen Verhältnisse, in die sie eingebettet sind.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 59

»dieweiteVerbreitungdieses niederträchtigenund tendenziösenWerks

ein schwerer Schlag für die Mediävistik« sei.39

Und selbst wenn Forscher*innen die Zeitgebundenheit der eigenen

Forschung anerkennen, dann scheint es manchen von ihnen weiterhin

wichtig zu sein, sich gleichzeitig von populären Formen abzugrenzen.

So schreibt der Historiker Hans-Werner Goetz in der Einführung

zu einem Sammelband über Mediävistik im 21. Jahrhundert zwar, dass

Mediävist*innen nicht das Mittelalter rekonstruierten, sondern viel-

mehr zeitgemäße Mittelalterbilder konstruierten. Er fügt aber auch

hinzu: »Das freilich sind wissenschaftliche, aus Quellen begründete,

methodisch reflektierte und imKreise derWissenschaft diskutierte Ge-

schichtsbilder und keine Romane.«40 Dass Mediävist*innen, die in der

Wissenschaft arbeiten, keineRomane verfassen–zumindest nichtwäh-

rend ihrer Arbeitszeit –, versteht sich eigentlich von selbst, umso mehr

fällt die scheinbar reflexhafte Selbstvergewisserung ins Auge.Das hängt

vielleicht auch mit einem ungeklärten Verhältnis der Forscher*innen

nicht nur zu ihren jeweiligen mittelalterlichen Gegenständen, sondern

gerade auch zu Mediävalismen zusammen – einschließlich eben der

Mittelalterbilder, die sie selbst als Teil ihrer Arbeit produzieren.

Sehr erhellend ist in diesem Zusammenhang ein oft zitierter, kur-

zer Beitrag aus dem Jahr 1986, in dem der Germanist Ulrich Müller

verschiedene Formen der Mittelalterrezeption und die Zuständigkeiten

vonMediävist*innen für diese Rezeptionsformen diskutiert.41 Er unter-

scheidet dabei vier idealtypische Grundformen, die sich in der Praxis

häufig vermischen: Erstens die produktive Mittelalterrezeption, bei der

mittelalterlicheThemen,Werke oder Autoren »in einem schöpferischen

Akt zu einem neuen Werk verarbeitet« werden. Zweitens die reproduk-

tive Mittelalterrezeption; hier werden originär mittelalterliche Werke

39 »The widespread circulation of this mean-spirited and tendentious work is a

grievous blow to medieval studies.« (Richard W. Pfaff: Rez. zu: Inventing the

Middle Ages, S. 125)

40 Hans-Werner Goetz: Die Aktualität des Mittelalters und die ›Modernität‹ der

Mediävistik, S. 11.

41 Ulrich Müller: Formen der Mittelalter-Rezeption, S. 507–510.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

auf ›authentische‹ Weise rekonstruiert, »etwa durch musikalische Auf-

führungen oder Renovierungen (z.B. von Gemälden oder Bauwerken)«.

Drittens die wissenschaftliche Mittelalterrezeption; entscheidend sind

hier die »Arbeitsmethoden der jeweiligen wissenschaftlichen Diszi-

plin«, mittels derer mittelalterliche Werke oder Ereignisse untersucht

und erklärt werden. Viertens und letztens die politisch-ideologische

Mittelalterrezeption, bei der mittelalterliche Werke, Personen, Ideen

(und so weiter) »für politische Zwecke im weitesten Sinn verwendet

und verarbeitet« werden; als Beispiel führt Müller die Verwendung des

Begriffs ›Kreuzzug‹ an.

Über diese vier Grundformen kann man sicherlich diskutieren,

spannend ist aber vor allem,welche Bewertungskategorien den vier For-

men zugewiesen werden, denn, so schreibt Müller, eine Untersuchung

von ›richtig‹ und ›falsch‹ sei idealiter nur bei dem zweiten und dritten

Rezeptionstypusmöglich.Es sei also durchausmöglich, zu entscheiden,

ob beispielsweise die Renovierung einer aus demMittelalter stammen-

den Kirche ›richtig‹ sei oder nicht; Gleiches gelte für die Aufführung

mittelalterlicherMusik.Undauchbei einerwissenschaftlichenUntersu-

chung sei deren Ziel ja immer die ›historische Wahrheit‹ – Müller setzt

den Begriff in Anführungszeichen und fügt sicherheitshalber noch das

Caveat hinzu: »obman diese nun als wirklich erreichbar betrachtet oder

nicht«. Für diese Formen seien dann auchMediävist*innen ›zuständig‹,

da sie über die nötigen Fachkenntnisse verfügten, »zwischen ›richtig‹

und ›falsch‹ zu unterscheiden« – oder zumindest sollten sie, so Müller

weiter, eine solche Unterscheidung anstreben, dies gehöre zur »Pflicht

als Wissenschaftler«.

Bemerkenswert ist Müllers Beurteilung der politisch-ideologischen

Mittelalterrezeption: Diese stehe jenseits der Kategorien von ›richtig‹

und ›falsch‹, doch sei jeder, »gemäß seinem weltanschaulichen und

wissenschaftlichen Standpunkt, zur historischen und ideologischen

Bewertung aufgerufen«. Am Ende wird Müller noch deutlicher: Es

wäre wohl »ein Ausdruck falsch verstandener Objektivität, den eigenen

ideologischen Standpunkt zu unterdrücken oder – noch schlimmer –

zu verstecken«. Das ist eine erfrischend direkte Position, die man auch

einer postromantischenMediävistik nur wünschen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 61

Bei der produktiven Mittelalterrezeption, betont Müller, müsse

das neue(re) Werk, das mittelalterliche Themen verarbeitet, in seinem

eigenen historischen Kontext und in seiner eigenen Qualität beurteilt

werden: »[H]ier darf – zumindest in erster Linie – die zweifellos inter-

essante und natürlich besonders denMediävisten interessierende Frage

nach dem Verhältnis zur mittelalterlichen Quelle keine Rolle spielen.«

Es seien zwar – im konkreten Fall germanistische – Mediävist*innen

ebenfalls angesprochen und »zumindest hinsichtlich der verwerteten

Vorlagen auch ›fachzuständig‹«, aber siemüssten ihre Arbeitsmethoden

ergänzen, um eine möglichst umfassende Erklärung des neuen Werks

zu liefern. Auch sollten sie, so Müller weiter, vorsichtig damit sein,

»bevormundend in einen schöpferischen Prozeß hineinzureden« – es

sei höchstens ihre Aufgabe zu informieren, wenn sie gefragt würden.

Erklärung und Bewertung des neuen Werks dürften nicht vermischt

werden: »[D]ie wissenschaftliche Untersuchung und das ästhetische

Urteil müssen, so schwer es im einzelnen Fall auch sein mag, getrennt

bleiben.«

Ausgeführt wird das,wenig überraschend, amBeispiel vonWagners

Parsifal, dessen Qualität sich nicht anhand der Quellentreue oder der

›Mittelalter-Gemäßheit‹ beantworten lasse. Man mag einwenden, dass

Wagner hier eine Sonderrolle zukommt,dennhäufigwerdenproduktive

Rezeptionszeugnisse ja genau an ihrer Nähe oder Ferne zum ›echten‹

Mittelalter gemessen, man denke nur an Historische Romane. Richard

Utz hat darauf hingewiesen, dass selbst Umberto Ecos Der Name der

Rose in der deutschen Wissenschaftslandschaft weniger als postmo-

dernes Werk rezipiert wurde, das die Grenzen von Wissenschaft und

Literatur auslotet, sondern mehr auf seine historische Wahrheit ab-

geprüft wurde.42 Insofern klingt Müllers Forderung, wissenschaftliche

Untersuchung und ästhetisches Urteil getrennt zu halten, im ersten

Moment ganz sinnvoll. Was aber wäre dann noch die Rolle der Medi-

ävist*innen? Zwar könnten sie Wissen liefern, wie sich ein Werk zum

Mittelalter verhält, dieses Wissen dürfte aber nicht in die Beurteilung

einfließen. Mediävist*innen dürften also über ein Werk sprechen, aber

42 Richard Utz: Resistance to (The New) Medievalism?, S. 165f.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

nicht als Mediävist*innen –was nicht schlimm seinmuss, sie können ja

auch als Liebhaber*innen von Opern oder Computerspielen sprechen.

Trotzdem, im zweitenMoment klingtMüllers Forderung schonweniger

sinnvoll – oder zumindest ergänzungsbedürftig: Denn warum sollte die

›Mittelalter-Gemäßheit‹ nicht auch ein Kriterium unter vielen sein? Viel

wichtiger scheint uns ohnehin, die Einteilung in ›richtig‹ und ›falsch‹ zu

hinterfragen und an den jeweiligen Gegenstand anzupassen.

Zuständigkeiten, Kompetenzen und Ko-Disziplinarität

Warum das wichtig sein könnte, zeigt auch ein Blick ›von außen‹, also

aus nichtmediävistischer Perspektive. Anlässlich des 2004 erschienenen

Films King Arthur (Regie: Antoine Fuqua; Drehbuch: David Franzoni)

schrieb Anthony O. Scott, Filmkritiker und Professor für Filmwissen-

schaft an der US-amerikanischen Wesleyan University, in der New

York Times: »Historiker*innen indes werden den Wahrheitsgehalt des

Ganzen diskutieren, immer vorausgesetzt, dass sie nichts Besseres zu

tunhaben.«43Das ist ein spannender Satz,der ziemlich viel aussagt über

die Erwartungshaltung des Rezensenten, sowohl in Bezug auf Filme als

auch aufHistoriker*innen.DerenAufgabe ist es nämlich offenbar nicht,

sich zum Wahrheitsgehalt von Filmen zu äußern, oder zumindest nur

dann, wenn sie nichts Besseres zu tun haben. Was dieses ›Bessere‹ sein

könnte, dazu äußert sich der Rezensent nicht, mutmaßlich hat es mit

dem ›echten‹Mittelalter zu tun.Die Beschäftigungmit Filmenhingegen

gehört demnach nicht zu den Aufgaben von Historiker*innen, so wie

übrigens auch der Rezensent keinwirkliches Interesse an den Ergebnis-

sen einer solchen Beschäftigung zu haben scheint. Das mag auch daran

liegen,dass derRezensent vondenHistoriker*innen ausschließlich eine

Diskussion darüber erwartet, inwiefern das Dargestellte ›wahr‹ ist.

43 »Historians will debate the veracity of all this, assuming they have nothing

better to do.« (Anthony O. Scott: The Once and Future Fury). Man vergleiche

auch Hanna-Myriam Häger: Epigonalität im Artusfilm und in der Artusfilmfor-

schung?, S. 63–67.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 63

Dabei denkt man vielleicht zunächst an Fragen nach historischen

Details: Passen Kleidung undWaffen in die Zeit, die im Film präsentiert

wird?Wie sieht esmit gesellschaftlichenSystemen,geistigenKonzepten

oder Wertvorstellungen aus? Ein Film wie King Arthur, der »die nie

erzählte wahre Geschichte hinter der Legende«44 verspricht – so der

Werbeslogan – und König Artus historisch zu verorten versucht, lässt

sich an solchen Maßstäben messen; andere Bearbeitungen des Artus-

Stoffs – wie zuletzt The Green Knight von 2021 (Regie und Drehbuch:

David Lowery) – eher nicht. Tatsächlich bezieht sich der Rezensent hier

aber nicht auf solche Details, sondern vielmehr auf ein ganzes Bündel

an Themen: So sei Merlin in dem Film kein Zauberer, sondern der

Anführer einer keltischen Guerilla-Armee, die Gralssuche falle mangels

christlicher Ritter aus und auch das »mythische Dreieck«45 aus Artus,

Ginover und Lancelot fehle hier. Das ist es, was der Rezensent nun

denHistoriker*innenmit Blick auf denWahrheitsgehalt zurDiskussion

überlässt –natürlich nur,wenn sie gerade nichts Besseres zu tun haben.

An dieser Stelle müssen wir allerdings auch aus literaturwissen-

schaftlicher Sicht einhaken. Es mag nach verletzter Eitelkeit des Li-

teraturwissenschaftlers klingen, aber die Tatsache, dass sich Histori-

ker*innen dazu äußern sollen (oder eben nicht), ob es nun eine Drei-

ecksbeziehung zwischen Artus, Ginover und Lancelot gab, irritiert. Die

Frage, ob es König Artus tatsächlich gegeben hat, mag noch in das Feld

der Geschichtswissenschaften fallen, aber spätestens die ménage à trois

mit Ginover und Lancelot ist Teil der höfisch-literarischenWelt, ebenso

wie die Suche nach dem Gral. Dennoch wird Mittelalterforschung in

der öffentlichen Diskussion vor allem als Sache der Geschichtswis-

senschaften verstanden, die dann eben auch solche Themen bedienen

sollen.Mediävistische Literaturwissenschaften kommen hingegen eher

selten vor (oder sind vielleicht mit dem Etikett ›Historiker‹ irgendwie

mitgemeint).

44 »The Untold True Story Behind The Legend« (man vergleiche Larisa Grol-

lemond/Bryan C. Keene: The Fantasy of the Middle Ages, S. 10).

45 Scott schreibt tatsächlich »mythic triangle«.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Auch hier könnte es helfen, die ›medievalism studies‹ ernst – oder

zumindest ernster – zu nehmen. Deren Gegenstände beziehen sich

nämlich in vielen, wenn nicht den meisten Fällen auf Bilder vom

Mittelalter, nicht auf das Mittelalter selbst. Diese Bilder können dabei

durchaus selbst mittelalterlich sein, etwa das ritterlich-höfische Ideal

der Artusromane, das sich die adlige Gesellschaft um 1200 als safe space

erschuf, um die eigenen Träume und Wertvorstellungen in Form von

erzählten Welten zu genießen. Trotzdem bleiben die Artusromane eine

Projektion, ein Bild, auf das dann wiederum Filme wie King Arthur oder

The Green Knight zurückgreifen, um ihrerseits ein Bild vom Mittelalter

zu präsentieren. Nimmt man diesen Gedanken ernst, dann braucht es

auf einmal nichtmehr Expert*innen für das ›echte‹ Mittelalter, sondern

für Mittelalterbilder – in diesem speziellen Fall Literaturwissenschaft-

ler*innen.

Man entledigt sich dabei auch eines weiteren Problems, nämlich des

Anspruchs auf ›Wahrheit‹, hier verstanden als historische Akkuratesse.

Ein Problem ist diese Kategorie aus zwei Gründen: Erstens ist sie nur

schwergreifbar.Natürlichgibt es immerwiederMediävalismen,die sich

auf konkrete historische Kontexte beziehen, dann lässt sich beispiels-

weise wunderbar anhand archäologischer Funde darüber diskutieren,

ob die in einem Film geschwungenen Schwerter nun dem technischen

Stand der dargestellten Zeit entsprechen oder nicht. King Arthur ist

so ein Fall, wo der Anspruch des Films auf historische Realitätsnähe

dazu einlädt, Anachronismen und ›Fehler‹ aufzuzeigen. Wenn es aber

mehr um Mittelalterbilder geht, die als Grundlage dienen, ob nun

literarische oder andere, dann wird es schnell sehr schwierig, über die

Nähe oder Ferne zur historischen ›Wahrheit‹ zu urteilen. Spätestens bei

Fantasyliteratur funktioniert es eben nicht mehr, archäologische Funde

als Argument heranzuziehen.

Der zweite Grund, weshalb ›Wahrheit‹ eine problematische Ka-

tegorie bildet, ist folgender: Sie ist langweilig. »Es hat schon etwas

Pedantisches an sich, wenn professionelle Mediävist*innen über die

Richtigkeit oder Unrichtigkeit von kommerziell produzierten Filmen

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 65

streiten«,46 schreibt der britische Mediävist Tom Shippey – und tut

es dann doch, mit der Begründung, dass das lautstark vorgetragene

Versprechen der Produzenten von King Arthur, sich an die historische

Wahrheit zu halten, ihm die Erlaubnis erteilen würde. Man merkt: Die

Rolle von Mediävist*innen scheint sich häufig darauf zu beschränken,

den Wahrheitsgehalt des Dargestellten abzunicken oder zu verneinen.

Das gilt für Historiker*innen übrigens genauso wie für Germanist*in-

nen, denn auch die könnten sich bemüßigt fühlen, als Expert*innen

für die mittelalterlichen literarischen Texte über die ›Wahrheit‹ eines

Films zu urteilen, getreu dem Motto: ›In den Texten gibt es eine

Beziehung zwischen Ginover und Lancelot; im Film gibt es sie nicht;

ergo ist der Film nicht wahr.‹ Die Textbeobachtung mag zwar richtig

sein (wenn auch differenzierungsbedürftig), aber anstatt die Autorität

des Textes absolut zu setzen, könnte es interessanter sein, sich auf

die Auseinandersetzung mit dem Film einzulassen. Das aber würde

voraussetzen, Positionen zu finden, von denen aus argumentiert wird;

Positionen, die anerkennen, dass ›das Mittelalter‹ nicht ungefiltert aus

den Mediävist*innen spricht, sondern immer durch gesellschaftliche

Verhältnisse und persönliche Standpunkte gebrochen ist; Positionen,

die den mittelalterlichen Text ebenso ernst nehmen wie den modernen

Film.

Letzteres bringt uns noch einmal zu der Frage von Zuständigkeiten,

die in Bezug auf Mediävalismen manchmal ziemlich unklar sind. Das

gilt nicht nur für dieHistoriker*innen und Literaturwissenschaftler*in-

nen, über die wir gerade gesprochen haben – wobei wir weitgehend

unerwähnt gelassenhaben,dassnatürlich auchFilmwissenschaftler*in-

nen ihren Teil zur Diskussion über King Arthur beizutragen haben –,

sondern auch für die einzelnen Bereiche innerhalb der Germanistik.

Nehmen wir beispielsweise Felicitas Hoppe, geboren 1960, auf Deutsch

46 »There is something incipiently pedantic about professional medievalists

quibbling over the accuracy or otherwise of commercially producedmovies, but

the strident claims of historical truthmadeby the producers of this one perhaps

license one to say, in reply, that its history is at best dubious, and its geography

frankly ludicrous.« (Tom Shippey: Fuqua’s King Arthur, S. 310)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

publizierende Schriftstellerin – fraglos eine Kandidatin für eine wis-

senschaftliche Betätigung vonseiten jenes Teils der Germanistik, der

sich mit aktueller deutscher Literatur beschäftigt. Solange Hoppe sich

in ihren Werken mehr oder weniger in der Gegenwart aufhält, ist das

auch völlig unproblematisch. Was aber, wenn sie über die Nibelungen

schreibt oder den IweinHartmanns von Aue für Kinder nacherzählt? Ist

dann immer noch die ›neuere Literatur‹ zuständig oder nicht doch eher

die Mediävistik? Oder im Fall von Iwein Löwenritter gar eine (Vorsicht:

Wortungetüm!) Kinder- und Jugendbuchliteraturwissenschaft? Für al-

les gibt es gute Argumente und tatsächlich haben sich Forscher*innen

verschiedener Abteilungen der Texte angenommen– in einemFall sogar

gemeinsam,nämlichdurchdieMediävistinSerainaPlotkeunddenNeu-

germanisten Christof Hamann.47 Das ist insofern hervorzuheben, als

sich die Trennung zwischen Mediävistik und Mediävalismen, zwischen

einer Beschäftigung mit dem ›echten‹ Mittelalter und Zeugnissen einer

Mittelalterrezeption, auch aus einer Konkurrenzsituation speist. Denn

die einzelnen Teilbereiche der Germanistik konkurrieren miteinander,

umGeld ausUni-Töpfen,umStudierendeundauchumgesellschaftliche

Anerkennung.

Natürlich geht es dabei ein Stück weit auch um Kompetenzen, weil

eine wissenschaftliche Beschäftigung mit Mediävalismen immer min-

destens zwei Felder berührt (oder berühren sollte): die Mediävalismen

an sich, seien es nun Bücher, Filme oder Mittelaltermärkte, und das

jeweiligeMittelalter, auf das sie sich beziehen.Dabei scheint es wichtig,

weder die Bücher,FilmeundMittelaltermärkte nur als Phänomene ihrer

Zeit zu untersuchen und das Mittelalter, auf das sie sich beziehen, zu

ignorieren, noch den umgekehrten Weg zu gehen und ausschließlich

die Mittelalterbezüge zu untersuchen, ohne die Zeitgebundenheit zu

beachten. Konkret würde das bedeuten, Felicitas Hoppes Iwein Löwen-

ritter sowohl als Nacherzählung von Hartmanns Iwein zu lesen, also

die Bezüge zum Mittelalter herzustellen, als auch seine Stellung als an

Kinder gerichtetes Buch im Jahr 2007 zu berücksichtigen. Diese beiden

Kompetenzen müssen Forscher*innen aber erst einmal mitbringen –

47 Christof Hamann/Seraina Plotke: Iwein, der Löwenritter.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 67

oder, wie im oben genannten Beispiel, durch ein kooperatives Vorgehen

zusammenbringen.

Diese Forderungen bringt der US-amerikanische Anglist Jonathan

Hsy, Autor eines Buchs über antirassistische Mediävalismen,48 auf den

schönen Begriff ›Ko-Disziplinarität‹. Sein Ziel ist es, über gängige

Modelle von Inter- oder Transdisziplinarität hinauszugehen und einen

»gemeinsamen intellektuellen und kreativen Raum« zu schaffen, »der

es einer Einzelperson oder einer Gruppe von Personen ermöglicht, die

Regeln der akademischen Disziplinen auf die Probe zu stellen und

mit verschiedenen Formen künstlerischer Produktion zu experimen-

tieren«.49 Dieser Raum – man könnte hier wieder an die Lobby neben

der Mittelalter-Rezeption denken – stünde für die Zusammenarbeit

verschiedenerPersonenbereit,nicht zuletzt,umLücken imWissenoder

in denKompetenzen einzelnerWissenschaftler*innen zu schließen.Die

Mediävistin müsste also nicht erst Filmwissenschaftlerin werden, der

Neugermanist nicht erst Historiker. Hsy fasst das in einer nur schlecht

übersetzbaren Anapher zusammen: »Das ko- im Begriff ›ko-disziplinär‹

kann somit das reiche positive Potenzial vonKooperation,kollaborativer

Arbeit und Kollektivität in den Vordergrund rücken.«50

Der Raum könnte aber auch für jene Art von Ko-Disziplinarität

dienen, die alle Forscher*innen bereits mitbringen, sei es, weil sie

mehrere verschiedene Fächer studiert haben oder weil sie Interesse und

Begeisterung für bestimmte Wissensbereiche oder bestimmte Medien

mitbringen. Dabei besteht allerdings, so warnt Hsy,

48 Jonathan Hsy: Antiracist Medievalisms.

49 »For this purpose co-disciplinarity entails a shared intellectual and creative

zone. Co-disciplinarity is a feature of any institutional, non-academic, or virtual

space that allows an individual or a group of people to test the very conventions

of academic disciplines and to experiment across diverse modes of artistic

production.« (Jonathan Hsy: Co-disciplinarity, S. 43)

50 »When genuine gaps in knowledge or training pose a challenge to the scholar,

collaboration and cooperation among people with different specialized knowl-

edge domains and different analytical skills become tantamount. The co- in

the term co-disciplinary can thus foreground the rich positive potential of

cooperation, collaboration, and collectivity.« (Ebd., S. 48f.)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

eine der großen Herausforderungen der Ko-Disziplinarität für je-

de*n Wissenschaftler*in im Bereich der Mediävalismen darin, die

Annahme von Dilettantismus zu bekämpfen: die Vorstellung, dass

jede*r einzelneWissenschaftler*in, der oder die versucht, disziplinäre

Konventionen weit jenseits seiner oder ihrer wahrgenommenen dis-

ziplinären Heimat zu durchqueren, ein ›Hans Dampf in allen Gassen‹

sei.«51

Hier geht es eigentlich zunächst einmal um die Wahrnehmung von

außen, um eine Unterstellung. Von wem diese ausgeht, das benennt

Hsy nicht explizit, aber wenn die Unterstellung erst einmal im Raum

steht, funktioniert sie auch ohne eine konkrete Instanz, die unterstellt.

Wir können vermuten,dass er hier anVertreter*innen einerMediävistik

alter Schule denkt, die dem Mediävalismus skeptisch gegenüberstehen

– oder vermutlich eher an Vertreter ohne *innen, um David Matthews’

Bild vomMittelalter des Großvaters wieder aufzugreifen.

Hsy geht dann direkt zu dem Fall über, dass die Unterstellung von

Dilettantismus gerechtfertigt ist; für uns aber könnte es sich lohnen,

erst einmal bei der Unterstellung an sich zu bleiben. Dahinter scheinen

zwei Phänomene auf, die einen wichtigen Bestandteil der behaupteten

Trennung von Mediävistik und Mediävalismen ausmachen: erstens

eine zunehmende Spezialisierung von akademischer Beschäftigung,die

immer kleinere Fachgebiete hervorbringt,weite Streuungen vonWissen

für potenziell verdächtig hält und generell die Tiefe der Breite vorzieht.

Daran ist grundsätzlich nichts Verwerfliches, es ist nur schade, wenn es

dazu führt, dass andere Modelle der Wissensaneignung und -ordnung

in Misskredit geraten. Zweitens eine grundsätzliche Skepsis gegenüber

allen Formen von Begeisterung, die nichts mit einer akademischen

Beschäftigung zu tun haben – und selbst im akademischen Bereich

sind sie einigermaßen suspekt. Ausnahmen bestätigen auch hier die

51 »Despite all its rich possibilities, one of the significant challenges of co-disci-

plinarity for any scholar of medievalism is combatting perceptions of dilettan-

tism: the notion that any individual scholar who seeks to traverse disciplinary

conventions far beyond his or her perceived disciplinary home is a ›Jack of all

trades, master of none.‹« (Ebd., S. 48)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 69

Regel, etwa bei den inzwischen recht häufig zitierten Wagner-Opern;

demgegenüber gilt aber eine Leidenschaft fürMittelalterfilme oder Fan-

tasyromane schnell als unprofessionell.Das ist bedauerlich,dennhäufig

waren es doch genau diese Interessen, die die Wissenschaftler*innen

erst zur Mediävistik gebracht haben. Richard Utz formuliert dieses

Dilemma folgendermaßen:

Die meisten akademischen Mediävist*innen unterscheiden sich von

außerakademischen Liebhaber*innen der mittelalterlichen Kultur

nur durch das Maß, in dem sie ihre Sehnsucht nach der Vergan-

genheit entpersonalisieren, diese Sehnsucht in wissenschaftliche und

wissenschaftsähnliche Praktiken überführen und ihre Aktivitäten mit

anderen teilen.52

Postromantische Positionen

Umdiese Selbstzensur, diese Unterdrückung von Begeisterung zu über-

winden, könnteman also eine Rückkehr zu den romantischen Praktiken

vorschlagen – genauer: zu jenen romanischen Praktiken, die, um noch

einmal Goethe zu zitieren, in der ›Liebhaberei‹ der ›Mittelältler‹ nichts

Verwerfliches sehen, sondern vielmehr eine positive Bemühung, die

›manches Unschätzbare ans Tageslicht‹ bringt. Diese Präzisierung ist

wichtig, denn auch dieGründungsväter derGermanistik, die jede nicht-

wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Mittelalter abqualifizierten,

waren ja Romantiker. Der Soziologe Hans Freyer ist wegen seiner

Nazi-Vergangenheit grundsätzlich ein schwieriger Gewährsmann, aber

seine Einschätzung ist trotzdem richtig, wenn er schreibt, dass sich

52 »Most academic medievalists distinguish themselves from extra academic

lovers of medieval culture only by the degree to which they depersonalize

their desire for the past, sublimate that desire into scientific and science-like

practices, and share their activities with others.« (Richard Utz: Medievalism,

S. 81f.)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

die deutsche Romantik nicht als Dichtung vollendet habe, sondern als

Wissenschaft.53

Eine Rückkehr zu romantischen Praktiken hieße also hier, die Tren-

nung in ›ernsthafte‹ Wissenschaft und Dilettantismus aufzuheben und

Liebhaberei zuzulassen,nichtnur fürdasMittelalterund für seineTexte,

sondern gerade auch für moderne Interpretationen des Mittelalters.54

WenndieGrenzen zwischenWissenschaft undLiebhaberei fielen –oder

zumindest durchlässiger würden –, dann könnten die Mediävalismen,

die viele Mediävist*innen nur in ihrer Freizeit anschauen, lesen, spie-

len oder sonstwie betreiben, auch einen Platz in ihrem Berufsleben

bekommen und zum Gegenstand von Forschung und Lehre werden.

Die englischsprachige, vor allem US-amerikanische Mediävistik zeigt,

welche Möglichkeiten sich damit ergeben. Die ›medievalism studies‹

haben das Betätigungsfeld von Mediävist*innen erheblich erweitert,

Brücken zwischen mittelalterlichen Gegenständen und ihren zeitge-

nössischen Interpretationen geschlagen und damit zugleich Beiträge

zu drängenden gesellschaftlichen Fragen geliefert, etwa zu Rassismus,

Ökologie und (toxischer) Männlichkeit. Auf einige dieserThemen gehen

wir ausführlicher in den folgenden Kapiteln ein.

Solche Brücken, die mittelalterliche Gegenstände und Themen mit

neuzeitlichen Rezeptionen imweitesten Sinne verbinden,machen auch

noch einmal deutlich –und darin unterscheidet sich unsere postroman-

tische Position von der romantischen –, dass das Mittelalter nicht

aufgehört hat. Das Mittelalter ist nicht das Andere unserer Gegenwart,

egal, ob nun zumGuten oder zumSchlechten. Beide Deutungen, für die

der Historiker Otto Gerhard Oexle den Begriff des ›entzweitenMittelal-

ters‹55 geprägthat,findensichnämlich rechthäufig.Dabei ist es letztlich

egal, ob es als dunkles Zeitalter imaginiert wird, das zugunsten einer

besseren, helleren, aufgeklärteren Gegenwart überwunden wurde –

53 Hans Freyer: Diltheys System der Geisteswissenschaften, S. 494.

54 Alles, was wir zu Dilettantismus und Liebhaberei schreiben, hat übrigens

vor uns – und viel schöner – bereits die US-amerikanische Anglistin Carolyn

Dinshaw geschrieben (Carolyn Dinshaw: How Soon is Now?).

55 Otto Gerhard Oexle: Das entzweite Mittelalter.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Wie geht man richtig mit dem Mittelalter um? 71

abgesehen natürlich von den ›mittelalterlichen Zuständen‹, von denen

immer dann die Rede ist, wenn es um religiöse Unterdrückung, Folter

oder wiederholte Stromausfälle geht –, oder als ein goldenes Zeitalter,

in das man sich zurücksehnt. Dies war die Position vieler Romantiker,

von Novalis’ christlich-europäischer Einheitsfantasie bis zu Schlegels

Idealisierung – und Parallelisierung – von deutscher Dichtkunst und

deutschemKaisertum,unddies ist auchdiePositionderNeuenRechten,

die sich dasMittelalter als eine Zeit ethnischer undmoralischer Reinheit

zusammenfabuliert, als Männer nochMänner, Frauen noch Frauen und

Deutsche noch Deutsche waren.

Aus postromantischer Sicht ist das gleich mehrfacher Unsinn; denn

erstens zeigt ein erweiterter Blick auf das Mittelalter, der nicht nur

die höfische Kultur und den ritterlichen Helden betrachtet, dass solche

Vorstellungen nicht haltbar sind; zweitens taugt das Mittelalter nun

einmal nicht als Gegensatz zur eigenen Gegenwart, dafür sind beide

zu sehr miteinander verschlungen. Das bedeutet aber auch, dass das

Mittelalter kein Woanders und die Beschäftigung mit dem Mittelalter

keinEskapismus seinkann.WennwirmoderneMediävalismen–gerade

auch die in der Forschung oft marginalisierten sogenannten populären

Bücher, Filme und Spiele – ernst nehmen, müssen wir unsere eigenen

Positionen und unsere Zeitgebundenheit immer mitdenken. Das ist

eine Herausforderung und manchmal unbequem, gleichzeitig laden

uns Mediävalismen aber auch zu dieser Art der Auseinandersetzung

ein – eine Auseinandersetzung, die wir Mediävist*innen häufig nicht

zu führen gewohnt sind, wenn wir uns nur mit den mittelalterlichen

Texten, Kunstwerken (und so weiter) beschäftigen.

Diese Auseinandersetzung ließe sich, um ein vorerst letztes Mal das

Bild zu bemühen, besser in der Mittelalter-Lobby als an der Mittelalter-

Rezeption führen; an einemOrt, an demmanmit anderen Forscher*in-

nen ins Gespräch kommen und sich austauschen kann. Gemeinsam

könnte man Mediävalismen von unterschiedlichen Positionen aus be-

arbeiten, nicht nur, um Wissens- und Kompetenzlücken zu schließen,

sondern auch,weil esmanchmal einfachmehr Spaßmacht,mit anderen

zusammenzuarbeiten. Es würde zwar die Unterteilung der Universität

in verschiedene Fächer undDisziplinen nicht vonheute aufmorgen auf-

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

lösen, aber es könnte helfen, mehr in Kategorien von unterschiedlichen

Kompetenzen zu denken als in Kategorien von Zuständigkeiten, die

verteidigt werden müssen. Und wenn wir gleichzeitig noch versuchen,

dieMauernderWissenschaft einwenigzu schleifen,dannkönntendiese

Auseinandersetzungen auch eine Öffentlichkeit mit einbeziehen, die

unsere Begeisterung für das Mittelalter teilt, wie es sich uns heute in

Serien, Historischen Romanen undMittelaltermärkten darstellt.

Eine solcheMediävistik, die also zurRomantik zurück- und zugleich

über sie hinausgeht, kurz gesagt: eine postromantische Mediävistik,

würde einen Raum schaffen für eine offene, interessierte, ungeniert

begeisterte Auseinandersetzung – mit mittelalterlichen Texten, mit

zeitgenössischen Interpretationen, mit anderen Forscher*innen, mit

der eigenen Person undmit der eigenen Gegenwart.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003 - am 13.02.2026, 20:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

