Eva-Maria Houben

Musikalische
Praxis als
Lebensform

Sinnfindung und
Wirklichkeitserfahrung ,
beim Musizieren. |

VUsIkKiUnd Klangkultur

6, 10:51:12. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ IREEE


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Eva-Maria Houben
Musikalische Praxis als Lebensform

Musik und Klangkultur | Band 27

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Eva-Maria Houben (Prof. Dr. phil.), geb. 1955, lehrt Musikwissenschaft mit dem
Schwerpunkt Musiktheorie an der TU Dortmund. Sie ist auch als Komponis-
tin, Organistin und Pianistin titig.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Eva-MARIA HOUBEN

Musikalische Praxis als Lebensform

Sinnfindung und Wirklichkeitserfahrung heim Musizieren

[transcript]

13.02.2026, 10:51:12. per



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die frei zugdngliche digitale Publikation wurde erméglicht mit Mitteln des
BMBFEF-Projektes OGeSoMo der Universititsbibliothek Duisburg-Essen. In die-
sem Projekt wird Open Access fiir geistes- und sozialwissenschaftliche Mono-
grafien gefordert und untersucht. Informationen und Ergebnisse finden Sie
unter https://www.uni-due.de/ogesomo.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0
Lizenz (BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des
Urhebers die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem
Format oder Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu ent-
standene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text:
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2018 im transcript Verlag, Bielefeld

© Eva-Maria Houben

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: mekcar / fotolia.com

Satz: Justine Buri, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4199-8

PDF-ISBN 978-3-8394-4199-2

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

Vorwort | 9

ERSTER TEIL
1. Zugénge |5

11
1.2
13
1.4
15

Eine musikalische Situation: Tun und Geschehen-Lassen | 15
Musik — wozu? Angesichts | 17

(Er-)Finden von Praktiken | 20

Uben: Exercises | 27

Brauchbar? Notation und Wirklichkeit der Ausfithrung | 33

2. Musikalische Praxis | 37

2.1

Anniherung an den Begriff. Brennpunkte, Schnittmengen | 37

2.2 Sinn und Bedeutung | 47

2.3

Wirklichkeiten? — Welten? | Go

2.4 Sprechen, Rede, Redeweise | 66

3. Sprachfindungen |73

3.1

3.2
33

Intersubjektive Sinngebungen —
Sinnzusammenhinge (Alfred Schiitz) | 73
Verkorperungen (Simone Mahrenholz) | 86
Grenzen, Schwellen — und Uberginge | 98

ZWEITER TEIL

1. Tasten |

1.1

1.2

13

Ludwig van Beethoven: Klaviersonate Nr. 32 c-moll op. 111,

1. Satz (Maestoso. Allegro con brio ed appassionato) (1821/22).
Einzelereignisse — Desorientierung. Neuorientierung? | 113

Johann Sebastian Bach: Fantasia in g fiir Orgel BWV 542 (um 1720).
Historische Positionierung: handgreiflich | 11y

Frédéric Chopin: Prélude Nr. 2 a-moll, aus: 24 Préludes op. 28

(publ. 1839).

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.4

15

1.6

Zartliche Verbindungen in verstérendem Kontext:

der zweihidndige Pianist | 123

Aurele Stroé: 3 Sonate pour Piano (en palimpseste)
(1947/1957/1990-1991).

Briiche — das Klavier als Trommel. Raumgreifende Bewegungen | 125
Robert Schumann: Kreisleriana. Fantasien fiir Piano-Forte op. 16
(1838; rev. 1850).

Praxis korperlichen Zeigens: Alles auf einmal | 133

Luigi Nono: .....sofferte onde serene... per pianoforte

e nastro magnetico (1970).

Pulsationen: Lebenszeichen. Tasten als Verlingerungen des Korpers,
der Finger | 137

2. Viele | 139

2.1

23

2.4

Anton Webern: Fiinf Stiicke fiir Orchester op. 10, I (1911-1913) —
Christian Wolff: For 1, 2 or 3 people (1964).

Allein, zu zweit, zu mehreren im Gruppenverbund (1) | 140
Wolfgang Amadeus Mozart: Serenade in B (»Gran Partita«) (KV 361),
Largo/Molto allegro — Adagio (vermutlich 1783-84).

Allein, zu zweit, zu mehreren im Gruppenverbund (2) | 145

Ludwig van Beethoven: Symphonie Nr. 5 c-moll op. 67

(UA 22.12.1808).

Einzelner und Gruppenverbund: das Recht, in Erscheinung zu treten
— die Verheiffung und die Herausforderung des Wir | 149

John Cage: Music for (1984-87).

Koinzidenz. Gemeinsame Erfahrung eines Wir

als Auch-da-Sein | 159

3. Solo |163

3.1

33

Claude Debussy: Syrinx pour fliite seule (1913) —

Anastassis Philippakopoulos: song 6 for bass flute

or alto flute or flute (2010).

Sich-selbst-Zuhoren — Atembogen — das abwesende Du | 164
Johann Jacob Froberger: Lamentation (Partita in C; FbWV 612)
(1654) — Meditation (Partita in D; FbWV 620) (1660).
Nachhoren — »avec discrétion« | 168

Istvan Zelenka: »The trumpet shall sound!« —

Stillstiick fiir einen Violoncellisten, mit gleichzeitigen
Umweltklingen und ohne Publikum (1990).

Beschiftigung »per se« — im offenen Raum | 174

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.4 Antoine Beuger: pour étre seul(e), sans réserve fiir klavier (2009).
Allein-Sein: sich verlieren, sich verloren geben | 177

. Duo | 179

4.1 Federico Mompou: Cantar del Alma. Pour Piano et Chant (1951).
Text: Saint Jean de la Croix.
Getrennt-Sein in der Liebe | 180

4.2 Jurg Frey: Buch der Raume und Zeiten fiir zwei Ausfiithrende (1999) —
Jurg Frey: Ohne Titel (Zwei Violinen) (1995/90).
Auch-da-Sein — nicht identifizierbare Differenz | 183

4.3 Ludwig van Beethoven: Violinsonate Nr. 10 G-Dur op. 96, 2.
Satz (Adagio espressivo) (1812).
Aufeinander-zu-Gehen. Niherungen | 188

. Trio | 191

5.1 Franz Schubert: Trio in Es D 929 op. 100, 2. Satz
(Andante con moto) (1827).
Unterschiedliche Schicksale — gemeinsam | 191

5.2 Arnold Schonberg: Streichtrio op. 45 (1940).
Trio-Korper in Pulsation: drei Korper sein, ein Kérper werden.
Ein Korper bleiben? | 196

5.3 Mathias Spahlinger: 128 erfiillte augenblicke. systematisch geordnet,
variabel zu spielen. fiir stimme, klarinette und violoncello (1975).
Kontinuitit als Utopie. Werden von (je eigenen) Ordnungen | 198

. Quartett | 203

6.1 Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74
(»Harfenquartett«), 1. Satz, Einleitung Poco Adagio (1809).
Aufeinander-angewiesen-Sein in Freiheit | 204

6.2 Helmut Lachenmann: Gran Torso. Musik fiir Streichquartett
(1971/72; rev. 1978).
In-Erscheinung-Treten im Freien | 208

. Uber Grenzen hinaus | 213

7.1 Risiko? Hans-Joachim Hespos: seiltanz.
szenisches abenteuer (1982) | 214

7.2 Virtuositit? Franz Liszt: Etudes d’exécution transcendante
(1826, 1838, 1851) | 217

7.3 Unvorhersehbarkeit? Karlheinz Stockhausen:
Spiral fir einen Solisten (1968) | 221

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Inder »Arche des Augenblicks« | 223
Werkeverzeichnis | 225

Literatur | 231

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Musik — wozu?

»Es wird Klang gegeben. Es gibt Klang, es gibt Klange. Es wird still.
Das ist alles, was ich auf die Frage nach dem Wozu von Komposition zu sagen weif.«*

Mit der Frage nach der »Musikalischen Praxis als Lebensform« wird der Ak-
zent auf das Tun der Ausfithrenden verlagert; es sind weniger die Komponis-
ten, auch weniger die Zuhorer, als vielmehr die Ausfithrenden, die in diese
Situation des Horens hineingestellt werden: eine Situation des Tuns und Ge-
schehen-Lassens.? Als Ausfithrender bin ich zugleich auch Hérer; und Héren
kann einerseits ein (aktives) Tun sein, widerfihrt einem aber auch, stofit einem
auch zu. Wenn vom Musizieren oder von der Ausfithrung gesprochen wird,
kommt leicht das Tun der Ausfiithrenden allein in den Blick. Sobald aber Stille
mit ins Spiel kommt (und nicht nur dann — aber in stillen Momenten wird es
womoglich ofter offensichtlich), spitzt sich die Situation des Miteinander-Da-
Seins, des Fiir-Sich-Da-Seins zu. Ich kann mich als Ausfiithrender zwischen
Tun und Geschehen-Lassen begeben; kann die Erfahrung machen, dass ich
nicht alles im Griff haben muss — und es auch nicht kann. Die Situation 6ffnet
sich fiir Geschehen und Teilhabe.

Die Ausfiithrenden spielen nicht nur ein Instrument oder singen nicht nur,
sie setzen sich zugleich auch einer Situation aus — einer Situation in einem be-
stimmten Raum, an einem bestimmten Ort, in einer bestimmten Beziehung
zu anderen Mitspielern, zu Personen auch, die an- oder abwesend sein kénnen.

Istvan Zelenka macht eine spezifische Haltung der Ausfithrenden aus:
»Der >Musiker< soll mit der gleichen Intensitit sein Instrument zum Klin-
gen bringen und seiner Umwelt zuhoren, sie betrachten. Diese Aktionsfolge
(Komposition) soll das aufmerksame Betrachten, das intensive Zuhéren und

1| E.-M. Houben: Hector Berlioz, S. 188.
2 | Im folgenden Text wird weitgehend die maskuline grammatische Form verwendet.
Das geschieht aus Griinden der besseren Lesbarkeit.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Musikalische Praxis als Lebensform

die unermiidlich Fragen stellende Reflexion friedlich férdern.«® Ausfithrung
umfasst hier vielerlei Arten von Aktivititen.

Nicht-Handeln wird ebenso wichtig wie hérbares und/oder sichtbares Han-
deln. Stille (und mit Stille den verschwindenden Klang) einzulassen, bedeutet,
sich auch dem auszusetzen, was jetzt und hier, in dieser Situation, geschehen
oder passieren kann. Antoine Beuger verweist auf den Zusammenhang zwi-
schen Stille und Ereignis: Stille als Ruhe vor dem Sturm oder auch nach dem
Sturm.* Er unterscheidet zwischen »Sein« und »Stattfinden«: Ein Ereignis fin-
det statt — danach sind die Dinge anders als zuvor: »such a difference can be life
changing or of historical significance.« Diese Andersheit kann grofse Resonan-
zen auslosen: kann ein individuelles Leben dndern oder auch von historischer
Tragweite sein. Ein Still-Werden: »there is silence: speechlessness; absence of
images; vanishing of any representations, that might have been effective befo-
re, but suddenly obsolete now; loss of concept.«®

In Stille erfahren wir unsere Korperlichkeit. Auch beim Spielen des Instru-
ments und beim Singen — aber in Stille vielleicht noch konzentrierter. Hier
ist jeder ganz da und nur da, in seiner je eigenen korperlichen Existenz. Die
existentielle Erfahrung des Verschwindens erfihrt jeder, der es mit Musik zu
tun bekommt, am eigenen Leib. Musikmachen, Horen, Komponieren verbrau-
chen Lebenszeit: Und im eigenen Da-Sein erfihrt jeder, wie er nicht allein,
sondern immer zugleich auch da ist, gemeinsam mit anderen in der Welt ist.
Jede musikalische Praxis bedeutet die Erfahrung: Wir. Selbst die Praxis des
Fiir-Sich-Allein-Seins im Solo (per se) ist eingebettet in Gemeinsamkeit. Mu-
sik — wozu? Wenn ich diese Frage stelle, kann es nicht um weniger gehen als
um existentielle Erfahrung.

Beuger spricht nicht nur mehr oder weniger lange Pausen innerhalb eines
Stiicks an, sondern auch Stille vor und nach der Ausfithrung.® Sobald ich den
Musikraum verlasse, gelange ich mehr und mebhr ins tigliche Leben hinein:
Wann ist eine musikalische Situation zu Ende? Diese Frage ist gar nicht leicht
zu beantworten, ist vielleicht ebenso vertrackt wie die Frage: Wo geht Musik,
wo geht Klang hin — nach dem Aufhéren? Jeder, der sich auf Musik einlas-
sen will, kann dem Stiick begegnen; aber eine Begegnung gibt es nur im Vor-
iibergehen. Wir konnen die in musikalischer Praxis gemachten Erfahrungen
ins Leben hineintragen, konnen, umgekehrt, von in musikalischer Praxis ge-
machten Erfahrungen so bertihrt werden, dass das Leben widerhallt. Wo ist die
Schwelle zwischen Musikpraxis und (Alltags-)Leben?

3 | E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu, S. 216.

4 | A. Beuger/S. Vriezen: Asking questions, trying answers, S. 36; die folgenden Zitate
ebd.

5 | Ebd.

6 | Vgl. E.-M. Houben: Hector Berlioz, S. 123-134.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Musik — wozu?

Vielleicht lisst sich die Frage spezifizieren: Wozu Musik als Lebensform?
Wir tun gemeinsam oder allein etwas fiir uns Sinnvolles mit Klingen; dies
mochten wir dann wiederholen. Der Sinn erschliefét sich tiber die Handlungen
und Geschehnisse in ihrer Korperlichkeit und Sinnlichkeit und muss nicht
verbalisiert werden. Wir verstehen Welt und verstehen einander auf nicht-
sprachliche Weise — im sinnhaften Tun, das auf Wiederholung ausgerichtet ist.

Musik — wozu? Diese Fragestellung kann auf Transparenz zwischen Musik
und Leben vertrauen: Musik wird Lebensform und gibt etwas tiber das Leben
zu erfahren, gibt etwas zu verstehen — im (fiir uns) sinnhaften Tun.

Wie wirklich sind musikalische Aktivitit und musikalisches Geschehen?
Gibt es zwei Welten, eine Welt des Alltags, des Lebens und eine Welt der Kunst,
der Musik? Vollzieht sich musikalische Ausfithrung in einem abgeschlossenen
isthetischen Bereich? Oder agieren wir, mit Blick auf die Méglichkeit »kiinst-
lerischer Lebensform«’, einmal diesseits, einmal jenseits einer mehr oder we-
niger hohen Grenze zwischen Musik und Leben? Wie wirklich ist Musik?

Musik — wozu? Diese Frage fithrt schlieRlich zu Musik als »Musik selbst«?,
die nicht durch Zeichen oder konkrete Klinge, nicht durch ihr Material oder
ihre Strukturen, nicht durch Programmatik und verbale Verweisung Bezug
nimmt, sondern durch Da-Sein der Menschen, Dinge und Klinge, durch Be-
ziehung und Geschehen — an einem Ort, zu einer Zeit.

Die Zuginge im »Ersten Teil« zeichnen Wege nach, die zum Thema und
zu den Untersuchungen gefithrt haben. Komponieren als Komponieren von
Praktiken? Musizieren als Wahrnehmung einer bestimmten Praxis, die eine
Komposition zum Angebot macht? Danach der Versuch, den Begriff der Mu-
sikalischen Praxis einzukreisen: Welche Schnittmengen, welche Brennpunk-
te wiren zu nennen? Wie konnte die Frage nach der Grenze oder Schwelle
zwischen Musizieren und Alltags- oder Lebenswelt (vorldufig) gestellt werden?
Wie lisst sich Giber Erfahrungen, Erinnerungen und Hoffnungen, tiber Begeg-
nungen und Beziehungen, die einem mitten im Musizieren, mitten in einer
musikalischen Situation zufallen kénnen, sprechen? Muss man iiberhaupt
sprechen? Hier beginnt ein Weg der Sprachfindung: Zum Thema intersub-
jektiver Sinngebung eroffnen Alfred Schiitz’ Darstellungen zur Lebenswelt
und zur sinnhaften Erfahrung sowie seine Unterscheidung »geschlossener
Sinnbereiche« Moglichkeiten des Briickenschlags zwischen den Welten — zu-
mal Schiitz sich als Philosoph und Soziologe auch dem Thema »gemeinsamen

7 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.
8 | W. Rihm: ... zu wissen, S. 147.

13.02.2026, 10:51:12.

1


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12

Musikalische Praxis als Lebensform

Musizierens« (Schiitz) gewidmet hat. Vor dem Hintergrund des Ansatzes von
Simone Mahrenholz wird metaphorische Redeweise vorgestellt und reflektiert.
Obgleich Mahrenholz nicht explizit die Ausfithrenden in den Blick nimmt,
tragt ihr Ansatz doch dazu bei, die Transparenz zwischen Musik- und Lebens-
welt zur Sprache zu bringen.

Das Kapitel »Tasten« zu Beginn des »Zweiten Teils« fiithrt tiber eine Be-
schreibung des kérperlichen Zugangs zum Instrument zur Unterscheidung
heterogener Spielsituationen. Im Anschluss daran werden weitere unter-
schiedliche Situationen musikalischer Praxis vorgestellt: das Musizieren allein
(fur sich, per se), im Duo, im Trio, im Quartett, das Musizieren im Ensemble
von mehreren Spielern, von vielen Spielern, im Orchester. Es sind verschiede-
ne Situationen, in die ich mich als Musiker hineinbegebe, in denen ich mich
wiederfinde. Die beiden letzten Kapitel (»Uber Grenzen hinaus« sowie »In der
>Arche des Augenblicks«) verstehen sich als Ausblick.

Dieses Buch entstand auf der Grundlage langjihriger Gespriche mit Freun-
dinnen und Freunden. Ihnen allen méchte ich an dieser Stelle fiir die An-
regungen danken. Auch den Mitarbeitern an der TU Dortmund (Institut fiir
Musik und Musikwissenschaft), die das Manuskript gelesen und bei der Er-
stellung der Abbildungen mitgewirkt haben, sei herzlich gedankt: Andreas
Feilen, Gabriel Vishchers und Lucas Badouin. Aus dem Kreis der Freunde, die
mich unterstiitzt haben, seien besonders Antoine Beuger und Istvan Zelen-
ka genannt: Antoine Beuger hat die Publikation durch kritische Nachfragen,
Gespriche und wertvolle Hinweise auf Literatur und Musik gefordert, Istvan
Zelenka durch einen jahrelangen regen Gedankenaustausch und durch seine
Komplizenschaft als Co-Autor bei den Publikationen »1 Milieu — ein Buch nicht
nur zum Lesen« sowie »und/oder —1 Sammlung«.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erster Teil



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugange

1.1 EINE MUSIKALISCHE SITUATION:
TUuN UND GESCHEHEN-LASSEN

Eine Situation wie in einer stillen Bibliothek, jeder arbeitet so vor sich hin —
still, beschiftigt, ins Tun versunken. Eine musikalische Situation, Auffithrung
der Komposition Stones (1968) (aus Prose Collection) von Christian Wolff:

»KI&nge mit Steinen, aus Steinen erzeugen, dabei verschiedene Gréfen und Arten (und
Farben) verwenden, meist fiir sich allein stehend, manchmal aber auch in schneller Ab-
folge. Zumeist Stein auf Stein schlagen, aber auch Stein auf andere Oberfladchen (zum
Beispiel im Inneren einer offenen Trommel) oder anders als geschlagen (zum Beispiel
gestrichen oder verstérkt). Nichts zerbrechen.«!

Jeder Einzelne ist fiir sich und zugleich inmitten der anderen Ausfiihrenden.
Der Ort: ein Platz, an dem man sich aufhilt. Ein Ort zum Handeln — aber auch
ein Ort, der zum Da-Sein, zum Still-Werden einlidt. Die Beteiligten begeben
sich in eine Situation und einen Prozess hinein, durchleben gemeinsam eine
gewisse Zeit: iiben eine Praxis aus, in der sie Sinn erfahren und die sie wieder-
holen moéchten. Die Praxis diesmal: Jemand mitten unter vielen anderen zu
sein, die auch da sind, und dieses Auch-Da-Sein klanglich zum Ausdruck zu
bringen. Mehr als durch Kommunikation ist diese Situation von Koinzidenz
geprigt. Die Situation: Man lisst einander Raum — und sucht eben nicht den
Kontakt. Hingabe an eine stille Tatigkeit, Sensibilitit fiir die stille Situation —
inmitten (vieler) anderer, die einer dhnlichen Beschiftigung nachgehen. Nicht
nur die Titigkeit, »mit Steinen, aus Steinen [Klinge] zu erzeugen, prigt diese
Situation und dieses Miteinander der Teilnehmenden, sondern auch das Still-
Werden. Diejenigen, die gerade nichts tun, sind einbezogen durch ihr kérper-
liches Da-Sein. Interaktionsprozesse werden seitens der Partitur nicht nahege-
legt. Dass hier eine bindende Kommunikationsstruktur fehlt, charakterisiert
speziell diese Praxis.

1 | Chr. Wolff: Stones, aus: Prose Collection, in: Ders., Cues, S. 464-481, hier S. 471.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Erster Teil

Die Sammlung von verbalen Auffithrungsanweisungen Prose Collection,
zu der Stones gehort, entstand in den Jahren 1968 bis 1974, zur Zeit der Ent-
stehung des Ensembles Scratch Orchestra, und hatte zunichst den Zweck,
dass auch Personen ohne spezielle Ausbildung an einer Auffithrung teilhaben
konnten.? Das Scratch Orchestra wurde von Cornelius Cardew zusammen mit
Howard Skempton und Michael Parson initiiert (1969): ein Orchester, das sich
aus Komponisten und Kiinstlern unterschiedlicher Sparten, auch aus Ama-
teuren und Laien zusammensetzte. »Es waren musikalische >Randfigurenc<
sozusagen (ich benutze diesen Ausdruck nicht so gerne), ausgefallene Leute,
die nicht in das sogenannte normale Musikleben passten, fiir die das nicht das
Wichtigste war.«*

Wolff hatte die Idee zu Stones bei einem Strandspaziergang:

»Der Ursprung von »Stones« war aber einfach der, da ich eines Tages an einem steini-
gen Strand ausprobierte, wie verschiedene Steine klingen, wenn man sie gegeneinan-
der schlagt, und entdeckte, daf sie (die Kldnge) hinsichtlich ihrer Resonanzqualitaten
erstaunlich vielseitig, charakteristisch (und schdn) sind. In Erinnerung daran schrieb
ich dieses Stiick ein halbes Jahr spater und zeigte es Cornelius Cardew, der mir darauf-
hin schmunzelnd den Paragraph | von »The Great Learning: zeigte, an dem er gerade
arbeitete. In diesem Stiick sollen die Choristen Steine benutzen, um Klanggesten nach
chinesischen Schriftzeichen des Textes von Konfuzius zu improvisieren, die erin seinem
Stiick vertont hatte. Auf diese Idee war er durch den Gebrauch gestimmter Steinplatten
in der klassischen chinesischen Musik gekommen.«*

Eine Auffithrung von Stones kann den Ausfithrenden die Erfahrung vermit-
teln, einer unter vielen, einer inmitten vieler anderer zu sein. Die Praxis wird
gekennzeichnet durch einen Ort des gemeinsamen Tuns und durch eine ge-
meinsam durchlebte Zeit, in der Erfahrungen gemacht werden, die sich mit
den Lebenserfahrungen jedes Einzelnen verbinden.

In einer musikalischen Situation wie dieser wird eine Welt erschaffen, die
zu uns gehort und Teil unseres Lebens werden kann. Es wird also nicht die
eine oder andere Interpretation einer Komposition erarbeitet, sondern eine
Komposition wird daraufhin befragt, zu welcher Praxis sie Gelegenheit bietet.

2 | Chr. Wolff: Stones (1968), Werknotiz, in: Ders., Cues, S. 494-497, hier S. 497.

3 | Chr. Wolff, zitiertin: E.-M. Houben: immer wieder anders, S. 27.

4 | Chr. Wolff: Stones (1968), Werknotiz, S. 497; vgl. Chr. Wolff: What Is Our Work? On
experimental music now, in: Ders., Cues, S. 210-231, hier S. 213.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

1.2 MusIK - wozu? ANGESICHTS

WARUM AUCH?

Als nun ein solcher klarer

Tag hastig wieder kam,

sprach ervoll ruhiger, wahrer
Entschlossenheit langsam:

Nun soll es anders sein,

ich stiirze mich in den Kampf hinein;
ich will gleich so vielen andern

aus der Welt tragen helfen das Leid,
will leiden und wandern,

bis das Volk befreit.

Will nie mehr miide mich niederlegen;
es soll etwas

geschehen; da liberkam ihn ein Erwégen,
ein Schlummer: ach, laf doch das.

Musik — wozu? Warum auch? Diese Frage bestimmt den Ausgangspunkt al-
ler nachfolgenden Uberlegungen. »Warum auch?« Dieses Gedicht von Robert
Walser® beriithrt das Umfeld, in dem sich eine Beschiftigung mit der Frage
nach dem Stellenwert und dem Charakter musikalischer Praxis lohnt. Mit der
Offenheit des Schlusses ist eine Verlingerung des letzten Satzes angedeutet:
»ach, lass doch das (werden)«®, »ach, lass doch das (geschehen)«. Nicht um-
sonst wurde das Wort »geschehen« isoliert und als erstes Wort fiir sich in
die vorletzte Zeile gestellt. Es gibt immer Grund genug, einzugreifen, etwas
zu tun, »voll Entschlossenheit« — und es gibt immer wieder das Lassen, das
Vertrauen auch ins (Geschehen-)Lassen. Das Gedicht bewegt sich zwischen
Veridnderung-Bewirken und »(Geschehen-)Lassen«. Ein Sich-Bescheiden ist
herauszuhéren, ein Sich-Gemeinsam-Bescheiden. Das Gedicht ist kein Auf-
ruf zum Nichts-Tun, es sagt keinesfalls: Lass davon ab, irgendetwas zu tun.
Es laviert vielmehr zwischen einem Verinderungswillen und einem Lassen,
das nicht nur passivisch auftritt, sondern ein Sehnen und Hoffen weitertrigt:
Hoffnung darauf, dass eine Praxis Verinderung bewirkt.

Das Gedicht steht dazwischen: zwischen dem Willen zur Verinderung
aus dem Verlangen heraus, dass etwas passiert (angesichts des Leides, des Un-
rechts in der Welt), und der Hoffnung auf Wandel. So beschreitet das Gedicht
den schmalen Grat zwischen Tun und Geschehen-Lassen: Ach, lass doch das
(geschehen/werden).

5 | R. Walser: Gedichte und Dramolette, S. 9.
6 | Vgl. E.-M. Houben/I. Zelenka: und/oder - 1 Sammlung, S. 118.

13.02.2026, 10:51:12.

17


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18

Erster Teil

Immer angesichts dessen, was ist, treibt es die Titigen zum Handeln. Sie
sagen: Wir tun dies angesichts existentieller Grundsituationen, angesichts
des Zustands der Welt, angesichts der Kriege und Hungersnote, angesichts
konkreter Angste. Was war? Ein Feld von Katastrophen. Walter Benjamin hat,
angeregt durch ein Bild von Paul Klee (Angelus Novus), den »Engel der Ge-
schichte« beschrieben, einen Engel, der mit dem Riicken zur Zukunft hin
geht, also riickwirts, und, das Gesicht der Vergangenheit zugewandt, auf eine
Geschichte von Katastrophen blickt. Er kann die Trimmer nicht kitten, die
Wunden nicht heilen, auf die er blickt, ein Sturm weht vom Paradiese her und
treibt ihn unerbittlich voran:

»Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heifit. Ein Engel ist darauf dargestellt,
der aussieht als ware er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine
Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Fliigel sind ausgespannt. Der
Engel der Geschichte mufl so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zugewen-
det. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katas-
trophe, die unabldssig Trimmer auf Trimmer hauft und sie ihm vor die Fiie schleudert.
Ermdchte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagne zusammenfiigen. Aber
ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigeln verfangen hat und so stark
ist, daf® der Engel sie nicht mehr schlieen kann. Dieser Sturm treibt ihn unaufhaltsam
in die Zukunft, der er den Riicken kehrt, wahrend der Trimmerhaufe vor ihm zu Himmel
wachst. Das, was wir den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.«’

Musik? Warum auch?

Das Gedicht regt denjenigen, der von hier aus auf die musikalische Praxis
blickt, zum Weiterfragen an. Denn Fragen nach dem Wie oder Was einer Kom-
position, nach der Art und Qualitit einer Interpretation, nach einem wie auch
immer gearteten Verstehen gehen nicht weit genug, wenn es um musikalische
Praxis geht.

Wer »Musik als existentielle Erfahrung« (Lachenmann) betrachten méch-
te, fragt immer auch nach der musikalischen Praxis, die empfinglich machen
kénnte fiir Sehnsiichte und Hoffnungen, fiir all die kostbaren Augenblicke
auch, in denen der Blick hinaus auf Wirklichkeiten und Méglichkeiten ge-
lingt, die auch Teil unseres Lebens sind: So sind wir auch; so kénnte es auch
zugehen. Helmut Lachenmann macht den Sinn von Musik an der Kraft zur
Hinausweisung fest: »Musik hat Sinn doch nur, insofern sie tiber die eigene
Struktur hinausweist auf Strukturen, Zusammenhinge, das heifdt: auf Wirk-
lichkeiten und Maglichkeiten um uns und in uns selbst.«® »Ich sehe keinen
anderen Sinn der Musik als den, tibers klingende Erlebnis, tiber die eigene

7 | W. Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte, S. 9, 19-20; Herv. i.0.
8 | H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhdrens, S. 62.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

Struktur hinauszuweisen auf Strukturen, das heiflt auf Wirklichkeiten, und
das heiflt: auf Moglichkeiten um uns und in uns selbst.«’

Doch: Aufstinde gegen Diktaturen, Revolutionen, weltweiter Klimaschutz,
Eindimmung des Hungers in der Welt, Sensibilisierung gegeniiber Unrecht
— tiber musikalische Praxis? »Dass Komponisten sich so etwas zutrauen, ist
ein Relikt des unbewiltigten neunzehnten Jahrhunderts, wo dem Kiinstler als
Propheten im Sinne des Wagnerschen Genie- und Ausdruckskults so etwas
zugesprochen wurde.«® Lachenmann findet hier klare Worte. »Karl Kraus, der
etwas davon verstand, nannte derlei Unternehmungen in Bezug auf Hitlers
Machtergreifung »in den Krater spucken<.« So schrieb Karl Kraus in »Die Drit-
te Walpurgisnacht«, entstanden 1933:

»Wenn es das Element nun insbesondere auf die Offenbarung unfreundlichen Denkens
abgesehen hétte, ja auf den Anschein des Denkens iiberhaupt, so wére der nicht feig-
herzig, dersich der Mahnung fligte, nichtin den Krater zu spucken, um sich andere Pléne
vorzubehalten.«!!

Vielleicht ldsst sich die Frage anders stellen: Welchen Sinn ergibt eine musi-
kalische Praxis fiir uns angesichts einer bestimmten Weltsituation? Fiir was
will sie (uns) begeistern? — wofiir eintreten? — was bejahen? — an was erinnern?
— auf was hoffen?

In seiner Auseinandersetzung mit John Cage schreibt Hans Heinrich
Eggebrecht: »[B]leibt Kunst als Utopie einer Gleichsetzung von Leben und
Kunst nicht gerade deshalb vom Leben getrennt, weil das Leben so noch nicht
ist?«'? Die Frage nach dem Wozu impliziert die Frage nach einer niheren Be-
stimmung des Verhiltnisses von Lebens- bzw. Alltagswelt (auch Weltgesche-
hen) und Welt der musikalischen Praxis. Lasst auch die Frage nach Macht
und Machtlosigkeit musikalischer Praxis nicht aus. Trennung der Welten» —
Gleichsetzung? — Hinausweisung (aus der einen auf die andere)? — also doch
Moglichkeiten der Bezugnahme? Diese Fragen werden die Beschiftigung mit
musikalischer Praxis begleiten. Deutlich wird aber an dieser Stelle schon: Die
Frage nach dem Wozu einer musikalischen Praxis kann nicht die Frage nach
ihrer Zweckdienlichkeit sein. Die Praxis ist kein Tun auf etwas hinaus, son-
dern eines, das ohne definitiven Abschluss bleibt, von daher immer neu auf
Zukiinftiges aus ist.

9 | H. Lachenmann: Nono, Webern, Mozart, Boulez, S. 278.

10 | H. Lachenmann: Komponieren am Krater, S. 3; das folgende Zitat ebd.
11 | K. Kraus: Die Dritte Walpurgisnacht, S. 10.

12 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 208.

13.02.2026, 10:51:12.

19


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Erster Teil

1.3 (ER-)FINDEN VON PRAKTIKEN
Cornelius Cardew: Sextet - The Tiger’s Mind (1967)

Cornelius Cardew ist an sozialen Situationen interessiert, verfolgt die Fragen:
Was passiert unter Menschen? Was wird getan, ist zu tun? Er erzihlt eine Ge-
schichte, die unterschiedliche Rollen aufgreift; diese kénnen in bestimmten
sozialen Strukturen eingenommen werden. Cardew gibt mit dieser Komposi-
tion den Anstof3, die Vorlage in unterschiedliche mégliche Richtungen weiter
zu entwickeln.

»Daypiece

The tiger fights the mind that loves the circle that traps the tiger. The circle is perfect and
outside time. The wind blows dust in tiger's eyes. Amy reflects, relaxes with her mind,
which puts out buds (emulates the tree). Amy jumps through the circle and comforts the
tiger. The tiger sleeps in the tree. High wind. Amy climbs the tree, which groans in the
wind and succumbs. The tiger burns.

Nightpiece

The tiger burns and sniffs the wind for news. He storms at the circle; if inside to get out,
if outside to getin. Amy sleeps while the tiger hunts. She dreams of the wind, which then
comes and wakes her. The tree trips Amy in the dark and in her fall she recognizes her
mind. The mind, rocked by the wind tittering in the leaves of the tree, and strangled by
the circle, goes on the nod. The circle is trying to teach its secrets to the tree. The tree
laughs at the mind and at the tiger fighting it.«!®

Die Partitur trigt die Hoffnung auf Ausfithrung als »kontinuierlichen Pro-
zess« weiter: »Interpretation of this piece is to be viewed hopefully as a conti-
nuous process.«* Damit ist die Praxis der Ausfithrenden in den Mittelpunkt
geriickt, die sich verschiedenen Situationen aussetzen. Auch eine Transparenz
zwischen dsthetischer Welt und Alltagswelt ist in den Blick gekommen. Weite-
re Hinweise: Die beiden Teile »Daypiece« und »Nightpiece« sollten bei wech-
selnden Gelegenheiten aufgefithrt werden, den Ausfithrenden wird empfoh-
len, sich den Text einzuprigen; neue, nicht ausdriicklich genannte Aktionen
und Situationen konnen hinzukommen; sogar neue Texte konnten — nach eini-
ger Erfahrung mit der Ausfiihrung — entstehen; selbst die Anzahl der Mitma-
chenden (im Sextett sind es Amy als Person, The tiger als Tier, The tree, Wind,
The circle und The mind) kann sich vergréflern oder verkleinern. Die Anmer-
kungen beziiglich der Charakteristik der Sechs sind laut Partitur lose zu ver-

13 | C. Cardew: Sextet - The Tiger’s Mind, Partitur, S. 1, © Peters Edition Ltd, London.
Abdruck mit freundlicher Genehmigung C.F. Peters Ltd & Co. KG, Leipzig.
14 | Ebd., S. 2; das Folgende ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

stehen: »The following notes on the six characters are not limiting or definitive.
They are intended primarily to encourage and assist prospective performers in
the assumption of their roles.« Eine Komposition also, die sich selbst als un-
abgeschlossen versteht und Prozesse in Gang setzen will; die dazu ermuntert,
in einer Auffithrung bestimmte Beziehungen zueinander zu leben.”

Die wohl bekannteste Komposition Cardews sind die sieben »Paragraphen«
The Great Learning, die zwischen 1968 und 19770 entstanden. Jeder ist fiir eine
spezifische Besetzung geschrieben, immer handelt es sich um eine relativ gro-
e Gruppe von Ausfiihrenden, zum Teil von unausgebildeten Musikern. Mu-
sikstiick und soziales Geschehen sind eins geworden.

Istvan Zelenka: »und an 5 frei gewéhlten aufeinander
folgenden Tagen« - fiir 1 Pianistinten (2008)

Istvan Zelenka schligt mit jeder neuen Komposition eine bestimme Praxis
vor — flir einen »per se« Agierenden, fiir zwei, drei usw. — fiir viele. Mit dieser
Komposition — der Titel in voller Linge lautet: und an § frei gewdhlten aufeinan-
der folgenden Tagen, zu § unterschiedlichen, eigenstindig bestimmten Tageszeiten
zwischen Friithmorgen und Spitabend, spielen Sie per se pro Tag je eine der § Se-
quenzen dieser Komposition mit beliebiger Reihenfolge der einzelnen Seiten« — wird
die Beschiftigung ganz in den Lebensalltag des Ausfithrenden hereingeholt.'s

Die fiinf Sequenzen, die an fiinf Tagen in freier Reihenfolge gespielt wer-
den kénnen, dauern jeweils 20 Minuten und 20 Sekunden und sind mit Stopp-
uhr zu spielen. Die Anzahl der zu spielenden Klinge schwankt erheblich: Eine
Sequenz enthilt sieben Klinge, eine fiinf, eine enthilt drei Klinge, eine zwei,
und eine enthilt nur einen einzigen Klang (vgl. Abb. o1).

Wer dies praktiziert, widmet sich einem Tun, bezweckt nicht die Einstudie-
rung einer zum Vortrag bestimmten Komposition. Die Wiederholung ist der
Ausfithrungsanweisung, die hier bereits in den Titel eingeflossen ist, einge-
schrieben: Man pflegt diese Praxis »an 5 frei gewihlten aufeinander folgenden
Tagen, zu 5 unterschiedlichen, eigenstindig bestimmten Tageszeiten zwischen
Frihmorgen und Spitabend«. Durch die Wiederholung entsteht Kontinuitét.
Die »Beschiftigung«Y mit dieser Komposition wird durch allerhand (Alltags-)
Geschifte unterbrochen, aber nicht empfindlich gestort oder gar beendet. Der
Lebensalltag 6ffnet sich fiir die musikalische Praxis. Und: Man spielt ein jedes

15 | Wie offen die Partitur sich verstehen l1&sst, zeigt auch ein Filmprojekt von Beatrice
Gibson.

16 | Vgl. E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu, S. 225-230; Herv. i.0.

17 | I. Zelenka: »Beschaftigung mit: JA«; »Produktion von: NEIN«; E.-M. Houben/I. Ze-
lenka: und/oder, S. 128, 133.

13.02.2026, 10:51:12.

21


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Erster Teil

Mal fiir sich allein und widmet sich in diesen Minuten der ausgewihlten Se-
quenz, gibt sich ganz dieser Beschiftigung hin.

Abbildung o1: Istvan Zelenka: »und an § frei gewdhlten aufeinander
folgenden Tagen ...« fiir 1 Pianistinten (2008) (Ausschnitt)

Manuskript; mit freundlicher Genehmigung des Komponisten

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

Antoine Beuger: gentle traces of transient being
for 10 players (2016)

Antoine Beuger hat bislang vier Kompositionen geschrieben, die von einem
Text begleitet werden, der eine bestimmte Praxis beschreibt; Autor dieser Tex-
te ist eine fiktive Person namens RN. Diese Texte sind fiir die Ausfithrenden
bestimmt, ein Publikum wird nicht notwendigerweise mit ihnen bekannt
gemacht. Die vier Stiicke in chronologischer Reihenfolge: desert into dwelling
place for seven players (2014); modes of dispossession, levels of affinity for string
quartet (2014); ... of being numerous for a number of players (2015); gentle traces
of transient being for 10 players (2016). Auch die Partitur von gentle traces of
transient being verweist auf die fiktive Quelle: »this piece is strongly inspired by
(if not an attempt to reconstruct) a musical practice called GENTLE TRACES
OF TRANSIENT BEING, hitherto unknown, but documented in >The memories
of RN«.«®

»The memories of RN«: ein Text, der zur Partitur gehort und den Aus-
fuhrenden Hinweise zur Auffithrungspraxis gibt, die sich in einer herk6mm-
lichen Ausfiihrungsanweisung kaum unterbringen lassen, werden doch mehr
Haltungen des Spielens und Hoérens, Situationen, Interaktionen beschrieben.
In gentle traces of transient being wird die Praxis verfolgt, kleine, unscheinbare
Phrasen zu singen, zu spielen. Zu Beginn waren es — dem fiktiven Text aus
»The memories« of RN« folgend — nur wenige, die mitmachten (von dreien ist
die Rede), im Laufe der Zeit beteiligten sich immer mehr (bis zu zehn).

»Qur phrases were nothing special, not at all meant to be surprising orimpressive.

Just a few tones, just occurring, just little moments, disappearing as gently as they
appeared.

Humble phrases, nothing grand or deliberately novel.

The charm, the beauty, the grace of these ephemeral moments, of these modest phra-
ses, was only in their transient being, in their passing.

Their beauty was in their humility: the less they would insist on permanence, the more
their passing would be touching.

A non-insisting, short-lived existence, diffusing grace, bestowing beauty, only by pas-
sing through our garden.«

Die Ausfiihrenden, in einem stillen und ruhigen Raum sitzend, sind die meis-
te Zeit Uiber still und werden zu Hoérern: »Each of us would most of the time
just be silent and listen.« Die Partitur enthilt mehrere Seiten, die in freier An-
zahl gespielt werden konnen. Eine Seite besteht jeweils aus fiinf Phrasen, jede
Phrase gibt entweder einem oder zwei oder drei Spielern Gelegenheit, einen

18 | A. Beuger: gentle traces, Partitur; die folgenden Zitate ebd.; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

23


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Erster Teil

oder zwei oder drei oder vier T6ne (nicht mehr) zu singen oder zu spielen.
Die Tonhohen, Tondauern und Einsitze der Tone sind frei. Bei zehn Ausfiih-
renden, die singen oder ein Instrument spielen, bleiben demnach pro Phrase
sieben, acht oder neun still.

Die Abbildung zeigt, dass hier die erste Phrase Spieler 5 Gelegenheit gibt,
einen Ton zu spielen; in der zweiten Phrase iibernehmen Spieler 1 drei Téne,
Spieler 2 einen Ton, Spieler 3 vier Tone; in der dritten Phrase treten Spieler 6,
9 und 10 mit einem Ton, wiederum mit einem Ton, mit drei Ténen auf — und
so fort (vgl. Abb. o2).

Abbildung o2: Antoine Beuger: gentle traces of transient being
for 10 players (2016), S. 5

ew01.177; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 2016

Diese Komposition ist eine Einiibung in Aufmerksambkeit fiir Vergingliches
und Unscheinbares — eine Friedenspraxis, wie sie Gisela Nauck beschreibt:

»Eine Musik an den Randern der Wahrnehmung zeigt den Wert solcherkleinen, unschein-
baren demitigen Dinge [...]. Durch solche grundsétzlich anderen kompositorischen
Herangehens- und Handlungsweisen verdndert sich entscheidend das, was Musik sein
- und bewirken kann. Gesten von Aggression, Bedrohung, Gewalt oder Herrschaft sind
iiberhaupt nicht erst moglich.«!®

19 | G. Nauck: »Es darf keine Siege mehr geben ...«, S. 118.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

Eine Ausfithrung von gentle traces of transient being ist fiir die Zeit der Auffiih-
rungsdauer eine Wirklichkeit, in der »kleine, unscheinbare demiitige Dinge«
ihren Platz haben diirfen (»just a few tones, just occurring, just little moments«
— wie es in den »memories of RN« heifdt). Diese musikalische Wirklichkeit
kann immer wieder neu entstehen — denn Praxis heifdt ja: etwas immer wieder
tun. Die Wiederholung entwickelt eine Praxis.

Brian Ferneyhough: Time and Motion Study Il
for Solo 'Cello and Electronics (1973-1976)

Die Entscheidung, diese Komposition zu spielen, ist die Entscheidung fiir eine
ganz bestimmte Praxis. Der Ausfithrende weif3, dass er sich selbst in eine Ecke
treiben lassen will, in der ein Gewinn, ein Uberschuss erzielt werden soll. Er
setzt sich diesem Prozess aus — mit Lust daran, eine Subjektivitit aufzubauen,
die sich den Zumutungen des Stiickes stellt, diesen standhilt.

Ferneyhough weist darauf hin, wie wichtig ihm der Titel einer Komposi-
tion ist.?’ Hier bezieht sich der Titel auf Forschungen zur Effizienz von Fabrik-
arbeit. Untersucht wurden Arbeitsprozesse und Bewegungen, um die Effizienz
zu steigern und Arbeitsabliufe zu optimieren. Detaillierte Studien von Pro-
duktionsabldufen zwecks Optimierung der Produktion gehen auf Frederick
Winslow Taylor (1856-1915) zurtick (Taylorismus).

»Electric chair music«: Der inoffizielle Untertitel der Komposition ist ein
erster Hinweis auf den auflerordentlichen Druck, dem sich der Ausfithrende
aussetzt. Der Spieler ist von Mikrofonen umgeben, eines ist sogar an einem
Band um den Hals befestigt. Es gibt einen genauen Plan fiir die Aufstellung
der elektronischen Gerite (»Electric Circuit Plan«): »At least two assistants are
required for the electronics, preferably in the direct field of vision of soloist. A
third assistant could be useful for the regulation of overall balance.«?!

Absichtlich ist die Partitur mit Anweisungen iiberladen, denen nie ginz-
lich gerecht zu werden ist; verbale Hinweise machen ein zusitzliches Angebot:
»schizophrenic: L. H. [left hand — linke Hand] hysterical. R. H. [right hand
— rechte Hand] as though sleepwalking«; »suddenly withdrawn, childlike:
becoming increasingly reflective«; »like exploding fireworks«; »suddenly ex-
tremely aggressive«, »like machine-gun fire«.?? Gegen Schluss (vgl. Abb. 03)
heiflt es: »with the utmost imaginable degree of violence«.

20 | Optic Nerve_Music_Ferneyhough_2 Electric Chair Music. A documentary on Brian
Ferneyhough’s avant-garde composition Time & Motion Study I« for cello & electronics.
https://www.youtube.com/watch?v=sykB4znEk2Q vom 21.11.2016. Der Untertitel und
die folgende Beschreibung nach dieser Aufnahme.

21 | B. Ferneyhough, Time and Motion Study Il, Partitur.

22 | Ebd., S. 4,7, 8, 9; das folgende Zitat ebd., S. 19.

13.02.2026, 10:51:12.

25


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Erster Teil

Abbildung o3: Brian Ferneyhough: Time and Motion Study II
for Solo "Cello and Electronics (1973-1976), S. 19

© C.F. Peters Edition Ltd, London. Abdruck mit freundlicher Genehmigung C.F. Peters
Ltd & Co. KG, Leipzig

Am Ende kollabiert der Spieler:

»After suddenly ceasing his frenetic playing activity the cellist should »freeze« - com-
pletely motionless - in his final playing position. This is held for the entire length of the
pause. In a live performance the electronic equipment is turned off at the end of the
pause with an audibleclick<in the loudspeakers. This is the signal for the cellist to»col-
lapse« from his rigid posture, as though also »switched off«. In a recorded performance
the 8''-pause is retained, but the click omitted.«?

Der Ausfithrende soll nach dem hérbaren Ausschalten der elektronischen Ge-
rite in sich zusammenfallen — »als ob er auch >ausgeschaltet« worden wire«.
Eine »Etude d’exécution transcendante«?* also als Exekution? Ein Als-Ob-Kol-
laps? — oder ein wirklicher? Nach der Ausfithrung wird der Spieler ohne Scha-
den das Podium verlassen. Was also ist geschehen?

Und warum? Im letzten Viertel etwa gibt es ein weit gespanntes Adagio:
»Gran Adagio« with passionate dedication and self-transcendence«.” Dieser
Hinweis auf »Selbst-Uberschreitung« steht fiir viele Handlungen ein und gibt
deren Zielrichtung an. Nahezu alle Kompositionen Ferneyhoughs schlagen
Praktiken vor, die zur Uberschreitung (der je eigenen Grenzen, der bislang
bekannten Méglichkeiten) fithren kénnen, sie sind Einladungen zum Uber-

schreiten (transcendere).?®

23 | Ebd., S. 19.

24 | Etudes d’exécution transcendante: Titel eines Klavierwerks von Franz Liszt.

25 | B. Ferneyhough, Time and Motion Study Il, Partitur, S. 16.

26 | Ferneyhoughs Komposition Etudes Transcendantales for soprano and chamber
ensemble (1982-1985) fiihrt den Hinweis auf eine solche Praxis im Titel.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

Die Notation ist ein »Labyrinth«, ein »Kampfplatz« (»area of struggle«),
will eine Herausforderung sein (»enormous challenge«); der Ausfiithrende
wird aufgefordert, immer noch hirter zu arbeiten (»to work harder«).” Ferney-
hough spricht in der Dokumentation sogar von »einer Art von berauschender
Versenkung in totale Negation, welche eine Art von Erhabenheit« hervorrufe
(»a sort of exhilarating emersion in total negation which produces a sort of
sublimity«).

Wenn diese »totale Negation« nicht wirklich, sondern, offenbar weniger
ernst zu nehmen, nur in der Musik stattfindet, wenn die Aufforderung zu fast
unvorstellbarer »Gewalt« (»with the utmost imaginable degree of violence«)
nicht wirklich, sondern (unernst und eher ironisch) lediglich musikalisch ge-
meint ist, wenn dieser Tod auf der Biithne (»as though also >switched off«)
nicht wirklich geschieht, sondern gemimt wird: Ist dann eine Uberschreitung,
so sie denn zufiele, auch nicht wirklich — bloff musikalisch?

1.4 UBEN: EXERCISES

Um die Erfahrung von »Sinn« geht es Helmut Lachenmann — und um ein
»Hinausweisen« der Musik von eigenen, musikimmanenten Strukturen »auf
Wirklichkeiten und Méglichkeiten um uns und in uns selbst.«?® Ein Schliissel-
begriff fiir eine Beschreibung dessen, was »Musik als existentielle Erfahrung«
bedeuten und verheiflen konnte, ist der Begriff der »Struktur«, der »Klang-
struktur«, des »Strukturklangs«. Im »Hinausweisen« liegt die verindernde
Kraft.

Lachenmann erldutert anhand unterschiedlicher musikalischer Beispie-
le aus verschiedenen kulturhistorischen Zusammenhingen, was er unter
»Struktur, »Strukturklang« versteht. Der »Strukturklang« entfaltet sich als
Klangprozess im Laufe einer gewissen Zeit, wobei sogar eine ganze Komposi-
tion oder ein ganzer Satz als ein grofler Strukturklang wahrgenommen werden
kann, der vom Horer mit den Ohren »abgetastet« wird; Lachenmann greift auf
diese Metapher des »Abtastens« mit dem Ohr zuriick, wodurch deutlich wird,
wie bei dieser Art von Horen Klang und Form vermittelt sind:

»Jener Terminus Strukturklang [...] geht von einer Klangvorstellung aus, die - eben als
mehrdimensionales Geflige von Anordnungen - sich nicht als platter akustischer Reiz
schnell mitteilt, sondern sich vielmehr erst alimahlich erschliefit in einem vielschichti-

27 | Optic Nerve_Music_Ferneyhough_2 Electric Chair Music, a.a.0.; das folgende Zi-
tat ebd.
28 | H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhdrens, S. 62.

13.02.2026, 10:51:12.

27


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Erster Teil

gen, vieldeutigen Abtastprozess an der voriiberziehenden Konstruktion mit ihren cha-
rakteristisch aufeinander bezogenen Klangkomponenten.«?®

In diesem Zusammenhang geht er auch auf den ersten Satz aus Beethovens
Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74, das sogenannte »Harfenquartett« ein,
wobei seine Analyse nicht mit der langsamen Einleitung, sondern mit dem
Allegro (Takt 25ff.) beginnt.’® Lachenmann riickt an dieser Stelle eine ihm ver-
traute Perspektive in den Vordergrund, wodurch der Quartettsatz neu beleuch-
tet wird: Klidnge bestimmen sich selbst neu in der Wahrnehmung durch den
Zusammenhang, in den sie gestellt wurden. Mit den Worten Lachenmanns:

»Als strukturelle Erfahrung aber orientiert sich Horen nicht allein positivistisch an der
Beschaffenheit des klingenden Objekts, sondern prazisiert sich an der Zuordnung die-
ses Objekts in seiner Umgebung. Die Wahrnehmung des Klingenden verengt und erwei-
tert sich zugleich durch die Beziehungen, die sich zwischen ihm und seiner ndheren und
ferneren Umgebung in Zeit und Raum entfalten, anders gesagt: Horen nimmt - bewuf3t
und unbewuft - anhand des Klingenden zugleich Zusammenhénge wahr«3!

»Zusammenhinge« und »Beziehungen«: Lachenmann zeichnet die Struktu-
ren der Musik nach, wie sie sich in einer Partitur niederschlagen und vom
Horer »abgetastet« werden.

Eine andere Perspektive auf dasselbe Stiick eréffnet sich, wenn man das
Tun der Ausfithrenden in den Blick nimmt. Die Ausfithrenden sind es schlief3-
lich, die Beziehungen stiften, musikalischen Zusammenhang in etwas Klin-
gendes verwandeln. Zusammenhang entsteht — verginglich zwar, doch von
grofRer Resonanz. Musik wird »existentielle Erfahrung« (Lachenmann) zuerst
fur die Spieler.

In Beethovens Quartettsatz sind viele Orte der Interaktion und Tatigkei-
ten zu entdecken. Unterschiedliche Orte im Quartett kénnten spezielle Ubun-
gen aus den »Exercises for String Quartet« von Mogens Heimann zugeordnet
werden. Heimann konzentriert sich in diesem Ubungsbuch auf das Streich-
quartett, die Akzente in seinen Ubungsvorschligen liegen auf Intonation (im
Zusammenspiel bei Akkorden, bei Leittonen und Modulation), rhythmischer
Prizision/Zusammenspiel, dynamischen Abstufungen, Rhythmus in Bezug
auf die Notation der Tondauern (bei Kontrasten etwa), Phrasierung, Tonbil-
dung und Tempo.

29 | H. Lachenmann: Klangtypen der Neuen Musik, S. 123.

30 | Vgl. H. Lachenmann: Horen ist wehrlos - ohne Héren, S. 118-121; hier auch Ana-
lysen zum vierten aus Anton Weberns Fiinf Stiicken fiir Orchester op. 10 und zu eigenen
Werken: Air, Fassade, Tanzsuite mit Deutschlandlied.

31| Ebd,, S. 118.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

Aus diesem Blickwinkel kann der Ubergang zur Reprise in Beethovens
»Harfenquartett« (vgl. Abb. 04a), isoliert fiir sich betrachtet, fiir Violine 1, Viola
und Violoncello eine Ubung im Zusammenspiel werden — als spiele ein ein-
ziges Instrument (vgl. Abb. o4b) (»Unity of Execution«): »no break, should be
played as one instrument«*?, »Continuity«*.

Abbildung o4a: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74,
1. Satz, Takte 125-138

32 | M. Heimann: Exercises for String Quartet, S. 16-17.
33 | Ebd., S. 18.

13.02.2026, 10:51:12.

29


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 Erster Teil

Abbildung o4b: Mogens Heimann: Exercises for String Quartet, S. 16

Ein anderer Ort: Die Sforzato-Akzente in der Durchfithrung, welche die in
Sechzehnteln vibrierende Bewegung (2. Violine, Viola) zusammen mit den Ak-
zenten im Violoncello anders gliedern als die Sforzato-Akzente in der 1. Violine
(vgl. Abb. osa). Eine entsprechende Ubung aus Heimanns »Exercises«: Einzel-
ne Klinge treten dynamisch hervor (vgl. Abb. osb).

Abbildung osa: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74,
1. Satz, Takte 94-95

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

Abbildung osb: Mogens Heimann: Exercises for String Quartet, S. 23

Ein wiederum anderer Ort: Die Tonrepetition mit augmentierten Dauern am
Schluss der Exposition (vgl. Abb. 06a). Viertel-Puls gab es auch schon gleich
zu Beginn im Hauptsatz: hier nun die Verlangsamung der Repetitionsfigur in
den Halbe- und Ganze-Puls. Auch fiir solche und dhnliche Formen der Koor-
dination bietet Heimann Ubungen an: zum Beispiel eine Repetitionskette, die
zuerst mit Metronom, dann ohne zu tiben ist (vgl. Abb. oGb):

Abbildung o6a: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74,
1. Satz, Takte 74-77

Abbildung o6b: Mogens Heimann: Exercises for String Quartet, S. 24

13.02.2026, 10:51:12.

31


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Erster Teil

Kénnte jede Ubung eine Komposition sein? Umgekehrt: Es ist vielleicht eine
Uberlegung wert, Beethovens Streichquartettsatz als eine Zusammenstellung
subtilster Ubungen zu betrachten.

Mogens Heimanns Ubungsbuch wurde von Hans Erik Deckert herausge-
geben, der sich, selbst Cellist, speziell fiir die Ausiibung von Kammermusik
einsetzt und entsprechend Seminare zur Erarbeitung kammermusikalischer
Literatur (vom Duo bis zum groéferen Ensemble) anbietet. Diese Seminare
wenden sich nicht nur an professionelle Musiker, sondern auch an Laien und
Studierende; Zuhorer sind willkommen. Deckerts Publikation »Mensch und
Musik« enthilt Aufsitze und Vortrige aus den Jahren 1981 bis 2015 und gibt
einen Einblick darin, wie der Autor Kammermusik als »Teamwork auf musi-
kalischer Grundlage«** vermittelt und auch Musikworkshops in Wirtschafts-
unternehmen durchfiihrt - fiir interessierte musikalische Laien, die ihre mu-
sikalisch gewonnenen Erfahrungen in den Berufsalltag tragen wollen. Am
Beispiel des Oktettsin F D 803 op. posthum 166 (1824) von Franz Schubert zeigt
er, wie bei der Einstudierung und Auffithrung verschiedene Weisen des »Zu-
sammenwirkens« getibt werden. »Mir ging es diesmal [bei der Einstudierung
des Oktetts] darum, die gemeinschaftsbildende Kraft der Musik [...] an einem
Meisterwerk der Kammermusik zur Erfahrung werden zu lassen.«*® Zu einer
Stelle zu Beginn des Allegro-Satzes (Takte 19-31) heifdt es: »Ein Geben und Neh-
men in einem kontinuierlichen Strom — ein >Pingpong< auf musikalischer Ebe-
ne!l Wiederum ein charakteristisches Spiegelbild menschlichen Zusammen-
wirkens.« Deckert ist daran interessiert, dass Ausfithrende wie Teilnehmer im
Vollzug des Probens die Entstehung sozialer Beziehungen erfahren kénnen;
auch die Zuhorer sind als Teilnehmende einbezogen, sie kénnen ebenfalls, wie
Deckert es formuliert, »erleben, dass [und wie] an der sozialen Dimension der
Musik gearbeitet« wird. Gemeinschaften entstehen nicht trotz, sondern gerade
durch die Unterschiedlichkeit aller Einzelnen: »Erlebte Differenzierung in der
Bildung menschlicher Gemeinschaften!«

Vor diesem Ansatz Deckerts riickblickend auf Heimanns Ubungsbuch
noch einmal und etwas zugespitzt die Frage: Konnte Beethovens Quartettsatz
als Sammlung verschiedenster Ubungen Gelegenheiten zu einer verheilungs-
vollen Praxis geben?

34 | H. E. Deckert: Mensch und Musik, S. 109-117; die folgenden Zitate ebd.
35 | Ebd., S. 109; die folgenden Zitate ebd., S. 114, 116.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

1.5 BRAUCHBAR? NOTATION UND WIRKLICHKEIT
DER AUSFUHRUNG

Zu welcher Praxis gibt eine Komposition Anlass oder Gelegenheit? Musik
kann, wie zum Beispiel die Arie Sei stille dem Herrn aus Felix Mendelssohns
Oratorium Elias, weniger Konzertdarbietung, sondern eher Teil einer Glau-
benspraxis, einer Glaubensiibung werden — ein nachdenkliches, demiitiges,
singendes Beten. Hier wie dort tun die Ausfithrenden etwas anderes, ein Ver-
gleich unterschiedlicher Ausfithrungen zeigt dies sogleich. Das Tun der Aus-
fuhrenden teilt sich visuell, aber auch tiber das Klanggeschehen mit. Praxis
und Ubung sind eng aufeinander bezogen: Praxis ist dabei keine Einiibung,
sondern eine Ausiibung.

Ein Vergleich der musikalischen Praxis mit der Interpretation: Zu héren
ist der Satz Dona nobis pacem (aus der Missa pro Pace) von Wojciech Kilar. Es
singt der Chor OMNIA & Zilina Mixed Choir unter der Leitung von Moni-
ka Bazikova.*® Die Auffithrung erschafft eine besondere Situation; die Art der
Aufmerksamkeit und Zuwendung seitens der Horer veridndert sich. Das, was
jetzt bei der Bitte um Frieden geschieht, betriftt alle, unabhingig von personli-
chen FEinstellungen zu Fragen des Glaubens. Die werden hier nicht verhandelt.
Auch Qualitit oder Komplexitit oder Modernitit der Komposition nicht, eben-
so wenig Art oder Qualitit der Interpretation. Was zihlt?

Bei der Bitte um Frieden zeigt sich hier die Sehnsucht einer »ganz gleich
bediirftigen Gemeinsamkeit«.”’ Im Prozess der Auffithrung verindern sich
die beteiligten Menschen, Ausfithrende wie Horer. Sie werden nachdenkli-
cher, stiller. Ein Wandel ist zu beobachten. Dieser Verinderungsprozess ist
nicht Ergebnis einer besonderen Interpretation der Komposition, sondern Teil
der musikalischen Praxis. Die Notation ist nicht die Musik: Dieser Satz lisst
sich oft hoéren. Doch: Auch die Auffithrung allein ist vielleicht (noch) nicht die
Musik. Moglicherweise ist erst die Praxis, zu der dieses oder jenes Musikstiick
einladt, die Musik. Eine Auffithrung wird dann ein Eintreten fiir diese Praxis.

36 | Doctorate Concert of Monika BaZikova. 3th March 2011, Bytéa - Wedding Pa-
lace. Choir: OMNIA & Zilina Mixed Choir. Conductor: Monika BaZikova. Camera: Pa-
vol Sestrenek, Branislav Valko. Sound: Miroslav Valovi¢. https://www.youtube.com/
watch?v=tCD5xalfEvQ vom 03.11.2016.

37 | Formulierung nach R. Wagner: Oper und Drama. Dritter Theil, S. 103. »Die christ-
lich religidse Lyrik erfand diese [polyphonische] Symphonie: in ihr erschien die Viel-
menschlichkeit zu einem Geflihlsausdrucke geeinigt, dessen Gegenstand nicht das
individuelle Verlangen als Kundgebung einer Persdnlichkeit, sondern das individuelle
Verlangen der Personlichkeit als unendlich verstarkt durch die Kundgebung genau des-
selben Verlangens von einer ganz gleich bedirftigen Gemeinsamkeit war.« Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

33


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Erster Teil

Wie steht es um das Publikum, wenn der Akzent bei solcher Betrachtungs-
weise so entschieden auf die Ausfithrenden verlagert wird? Publikum kann bei
der Praxis mit dabei sein, ist aber nicht der Adressat. Praxis hat keinen Adres-
saten, sondern Teilnehmer, Mitmachende. Die Perspektive von der Praxis her
entwickelt eine ganz andere Einschitzung der (Zu-)Hoérerschaft. Nicht ein
Publikum wird angesprochen, sondern eine Teilnehmerschaft; diese Gemein-
schaft ist auch mit dabei, wenn diese oder jene Komposition ausgefiihrt wird.
Es ist deutlich zu héren und zu spiiren, ob und wie ein Ausfithrender bzw.
mehrere Ausfithrende sich an ein Publikum wenden. Die musikalische Ver-
handlung ohne Hinwendung an ein Publikum klingt ganz anders, als wenn
ein Publikum zum Adressaten gemacht wird.

Hoérer konnen durch Empathie Teilnehmer werden: Sie nehmen teil an
den Fragestellungen: Was bestitigen wir durch diese Praxis? Wofiir treten wir
durch diese Praxis ein? Warum ist uns diese Praxis wichtig? Es sind Fragen
wie diese, wodurch Komponisten, Ausfithrende und Hérer zur verschworenen
Gemeinschaft werden, wodurch sich auch die »Brauchbarkeit«*® einer Kom-
position bestimmt. Diese »Brauchbarkeit« erweist sich so als Potential einer
Komposition. Im Sinne der musikalischen Praxis wird dieses Potential bei der
Ausfiihrung aktiviert, eine Komposition wird also nicht eingetibt, sondern aus-
gelibt.

Heinrich Besseler bezeichnet in seinem Vortrag »Grundfragen des musi-
kalischen Hérens« Musik, die fest im Leben ihren Platz hatte und zu verschie-
denen Anlissen gespielt wurde, als »Gebrauchsmusik«.* Dieser Musik, einge-
bettet in (alltigliche) Lebensvollziige, stellt er die etwa mit der Renaissance
aufkommende Konzertmusik gegeniiber, die ein »Publikum« einfordere, das
eher in »Passivitdt« verharre.** Konzertmusik, so Besseler hier, halte am »Voll-
kommenheitsideal der Auffithrung« und am Autonomieanspruch fest.

Mit der Verlagerung des Akzents von der Einiibung auf die Ausiibung
und mit der Frage nach der Brauchbarkeit einer Komposition, ein bestimm-
tes Potential zu entfalten, wird die von Besseler gezogene Grenze zwischen
»Gebrauchsmusik« und »Konzertmusik« relativiert. Die Unterscheidung mag
musikgeschichtlich, musiksoziologisch, kulturhistorisch relevant bleiben: Fiir
Fragen aus der musikalischen Praxis heraus verliert die Trennung ihre Bedeu-
tung. Hier kann eine jede Komposition jeder Gattung, jeder Besetzung und
jeder musikhistorischen Epoche ihre Brauchbarkeit erweisen, indem das ihr
innewohnende Praxispotential aktualisiert wird.

38 | Der Begriff der »Brauchbarkeit« nach einem Gesprach mit Jirg Frey, Krefeld,
10.10.2001.

39 | H. Besseler: Grundfragen des musikalischen Hérens, S. 52; Herv. i.0.

40 | Ebd., S. 50; das folgende Zitat ebd.; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zugénge

Hier ein Beispiel: Jiirg Freys klavierstiick 2 (2001). Diese Komposition fiir
Klavier ist eine Ubung darin, etwas zu tun, ohne genau zu wissen, was dabei
herauskommt. Notation und Klangwirklichkeit sind nicht so ohne Weiteres in
Einklang zu bringen. Wie langsam geht es zu Beginn vorwirts? Die Terzen im
zweiten Tempo-Abschnitt sind in dieser Tiefe kaum als solche zu erkennen.
Diese tiefen Tone brauchen sehr lange, um zu verklingen. Fiir den Ausfiihren-
den stellt sich die Frage, wie zart bzw. kriftig der Anschlag sein darf, um den
Klang (noch) so lange zu halten, bis der nichste zu spielen ist. Es ist duflerst
schwierig, die genaue Anschlagsstirke zu treffen; fraglich ist, ob es diese Ge-
nauigkeit iiberhaupt gibt (vgl. Abb. o).

Abbildung o7: Jiirg Frey: klavierstiick 2, Beginn

ew02.069; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 2001

Fiir den Ausfithrenden ist das, was er hort, anders als das Notierte. Er tibt eine
Praxis des Fragens aus. Er setzt sich dem Entrinnen der Klinge aus. Die Aus-
fuhrung von Musik wird ein Zelebrieren von Verginglichkeit.

Eine paradoxe Situation: Ich beabsichtige, einen bestimmten Klang zu spie-
len, kann aber nicht entscheiden, ob der sich ergebende Klang derjenige ist,
den ich zu spielen beabsichtige. Diese existentielle Situation zu ermdglichen,
macht die Brauchbarkeit dieses Klavierstiicks aus.

Auch eine Klaviersonate Beethovens oder Schuberts kann Anlass zur Aus-
iibung einer bestimmten Praxis, vielleicht sogar speziell dieser Praxis des Fra-
gens werden, kann ebenfalls ihre Brauchbarkeit in dem hier entfalteten Sinn
erweisen. Epochengrenzen, kulturelle Differenzen verlieren bei dieser Fra-

13.02.2026, 10:51:12.

35


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Erster Teil

gestellung an Bedeutung. Es geht um Angebote fiir eine Praxis jeweils jetzt.
Eine Komposition wird dann nicht (nur) daraufhin untersucht, welches Bezie-
hungsgefiige die Klinge bilden, welcher kulturhistorische Kontext zugrunde
gelegt werden kann, welche Rezeption ihr zugefallen ist, welche Interpretation
angemessen zu sein scheint, sondern sie wird daraufhin befragt, in welche
Situationen die Ausfithrenden gestellt sind, welchen Prozessen sie ausgesetzt
sind, welche Beziehungen sie zueinander entwickeln. Ausfithrende und Horer
geben sich einer Praxis hin, der sie vertrauen und die ihrem Leben Sinn gibt.
Kern der Musik wird das, was mit und zwischen den Ausfithrenden geschieht.
Das wiederum kann Empathie bei den Hoérern wecken, die sich beriithren, in
das Geschehen hereinziehen lassen.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

2.1 ANNAHERUNG AN DEN BEGRIFF.
BRENNPUNKTE, SCHNITTMENGEN

»Magische« Momente! (Vladimir Jankélévitch)

Vladimir Jankélévitch stellt dem »Sagen« das »Tun« gegeniiber. Und »Tun«
kann vieles umfassen: Komponieren, Interpretieren/Ausfithren/Auffithren/
Spielen/Singen wie auch Hoéren, Zuhoren. Wenn Jankélévitch von »Sagen«
spricht, meint er: Sprechen der Musik selbst, aber auch Sprechen tiber Mu-
sik. In Sprachlosigkeit entfaltet sich der Zauber des Musizierens und Hérens.
Wichtig ist ihm die Prozesshaftigkeit des Musikalischen: Musik entsteht im-
mer erst im Vollzug des Musikmachens. Fliichtigkeit macht das Wesen der
Musik aus, begriindet ihre ephemere Existenz im »magischen Vorgang« je-
weils neu jetzt:

»Die Zauberwirkung, die von dem ausdruckslosen Espressivo ausgeht, ist kein Sagen,
sondern ein Tun [...]. Das Tun gehort zu einer ganz anderen Ordnung als das Sagen!
Wenn man Musik komponiert, wenn man sie spielt und dabei interpretiert, wenn man
sie singt, oder selbst wenn man ihrzuhért und sie dabei neu schafft - sind das nicht drei
Wirkungsweisen, drei weitaus eher drastische als gnostische Haltungen? Der Schopfer,
der Ausfiihrende, der ein aktiver Neuschdpfer ist, und der Horer, der ein fiktiver Neu-
schopferist, alle drei beteiligen sich gewissermafien an einem magischen Vorgang: Der
Ausfiihrende wirkt mit dem ersten Schopfer zusammen, weil er das Werk wahrend eines
bestimmten Zeitraums tatsachlich in der vibrierenden Luft existieren lasst, und der Ho-
rer, der dritte Neuschdpfer, wirkt mit den beiden ersten durch seine Phantasie oder all-
méhliche Gesten zusammen.«t

Jankélévitch lasst hier mit der Nennung von Komponisten, Ausfithrenden und
Horern, die am »magischen Vorgang« Musik beteiligt sind, vor dem Auge des

1| V. Jankélévitch: Die Musik und das Unaussprechliche, S. 112.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Erster Teil

Lesers das Bild einer verschworenen Gemeinschaft entstehen. Die am Prozess
Beteiligten werden als »Schopfer« bezeichnet, alle erschaffen »neux.

Kein Sagen, vielmehr ein Tun: »[Die Musik] ist nicht dafiir geschaffen, dass
man uber sie spricht, sie ist dafiir geschaffen, dass man sie ausfiihrt; sie ist
nicht dafiir geschaffen, dass man etwas von ihr sagt, sondern dass man sie
>spielt<«.2

»Musicking«? (Christopher Small)

Was ist Musik? Folgt man Christopher Small auf dem Weg durch sein inspi-
rierendes Buch Musicking, lisst sich diese Frage so beantworten: »There is no
such thing as music. Music is not a thing at all but an activity, something that
people do.«* Auch nach Small ist Musik nur als Titigkeit existent.

Small erklirt, eine einseitige Betrachtung westlicher Kunstmusik habe —im
Verein mit der Etablierung des Werkbegriffs — dazu gefiithrt, die Komposition
mit Musik gleichzusetzen und nach deren Bedeutung zu fragen.* Die Auffiih-
rung sei, vor allem im Umbkreis von Historikern und Musikwissenschaftlern
der 8oer Jahre (hier bezieht sich Small dezidiert auf Carl Dahlhaus®), ledig-
lich »Medium« geworden, durch welches das Werk zu den Hérern vordringe:
je unaufdringlicher und durchsichtiger das Medium, desto besser (»the more
tranparent the medium the better«).® Einige hielten sogar die Notation fiir das
eigentlich Kostbare, da jede Auffithrung ohnehin nur Anniherungswerte er-
reichen konne. Die Zuschreibung einer bestimmten Funktion verindere den
Charakter von Ausfithrung; an dieser Stelle wird die Unterscheidung von
Interpretation und Praxis deutlich: »[Plerformance does not exist in order to
present musical works, but rather, musical works exist in order to give perfor-
mers something to perform.«

Die Frage nach der Bedeutung von Musik verkniipft Small mit dem Werk-
begriff und der damit verbundenen Verschriftlichung von Musik: Im musika-
lischen Tun eriibrige sich diese Frage, da hier kein bestimmtes Objekt (Werk)
zur Diskussion stehe, sondern eine sinnerfiillte Tétigkeit ausgetibt werde:

»The fundamental nature and meaning of music lie not in objects, not in musical works
atall, butin action, in what people do. Itis only by understanding what people do as they

2 | Ebd., S. 114; Herv. i.0.

3 | Chr. Small: Musicking, S. 2.

4 | Ebd., S. 3.

5 | C. Dahlhaus: Grundlagen der Musikgeschichte; hier in der Ubersetzung von J. B.
Robinson, J. B.: Foundations of Music History, Cambridge and London: Cambridge Uni-
versity Press 1983.

6 | Chr. Small: Musicking, S. 4f.; das folgende Zitat ebd., S. 8.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

take part in a musical act that we can hope to understand its nature and the function
it fulfills in human life. Whatever that function may be, | am certain, first, that to take
part in a music act is of central importance to our very humaneness, as important as
taking partin the act of speech, which it so resembles (but from which it also differs in
important ways), and second, that everyone, every normally endowed human being, is
born with the gift of music no less than with the gift of speech.«”

Zum Teilnehmenden zu werden: Das ist nach Small (iiber-)lebenswichtig, ist
ganz eng mit dem menschlichen Leben verkniipft, ja Teil unserer Menschlich-
keit — wie das Sprechen, von dem das Musikmachen aber deutlich zu unter-
scheiden ist.

Small geht nun so weit, vom Substantiv »music« herkommend das im
Englischen mégliche Verbum »to music« zu priferieren, welches ihm aber im
Allgemeinen zu schwach ist, um dann zur Partizip- oder Gerundium-Form
zu kommen: »musicking«. Auch das Verb »to music« driickt fiir ihn mehr
als Musik-Machen, Musizieren aus; es stellt, so wie er es verstehen will, einen
umfassenden Zusammenhang in Aussicht: »To music is to take part, in any
capacity, in a musical performance, whether by performing, by listening, by
rehearsing or practicing, by providing material for performance (what is called
composing), or by dancing.«® Small erweitert die Gemeinschaft der am »Mu-
sicking« beteiligten Personen vom Kreis Komponisten — Ausfithrende — Horer
auf viele weitere Menschen, die an einer Auffithrung beteiligt sind, bezieht
Kartenverkiufer, Tiiroffner, Putzkolonnen ein. In diesem Sinne wird »Musi-
cking« ein Politikum als 6ffentliches Ereignis,® werden Ort, Zeit, Umstinde
der Auffithrung wichtig fur die Titigkeiten der Menschen: »What does it mean
when this performance (of this work) takes place at this time, in this place, with these
participants? Or to put it more simply, we can ask of the performance, any per-
formance anywhere and at any time: What’s really going on here?«!°

Mit diesen Hinweisen auf Ausfithrung an einem bestimmten Ort, zu einer
bestimmten Zeit, mit diesen und keinen anderen Teilnehmenden spricht Small
implizit auch die besondere Art von Korperlichkeit an, die mit der Praxis ver-
bunden ist. »What’s really going on here?« Was passiert hier eigentlich? — was
geschieht hier tiberhaupt? Ein weiterer wichtiger Aspekt: Jeder Teilnehmende
ist nicht nur titig, er ist auch in ein Geschehen involviert, selbst dann, wenn er
blof} anwesend ist und (fast) nichts (duflerlich Sichtbares oder Horbares) bei-
steuert. Tun und Da-Sein, Tun und Geschehen-Lassen durchdringen einander,

7 | Ebd.

8 | Ebd., S. 9.

9 | Vgl. P. Uhden: Musik als Praxis, S. 94.
10 | Chr. Small: Musicking, S. 10; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

39


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Erster Teil

kénnen nur unzureichend tiber ein dualistisch aufgefasstes Begriffspaar (Ak-
tivitit — Passivitit) umschrieben werden.

»Wirklichkeitscharakter« (Erika Fischer-Lichte, Judith Butler)

Erika Fischer-Lichte hebt den Wirklichkeitsbezug hervor, den performative
Akte herstellen:

»Nun traten die bisher weitgehend libersehenen performativen Ziige von Kultur in den
Blick, die eine eigenstandige Weise der (praktischen) Bezugnahme auf bereits existie-
rende oder fiir moglich gehaltene Wirklichkeiten begriinden und den erzeugten kultu-
rellen Handlungen und Ereignissen einen spezifischen, vom traditionellen Text-Modell
nicht erfaBten Wirklichkeitscharakter verleihen.«*

»Bezugnahme« auf Wirklichkeiten? »Wirklichkeitscharakter« performativer
Akte selbst?

Anders als Fischer-Lichte, die sich deutlich auf dsthetische performative
Prozesse bezieht, konzentriert sich Judith Butler auf eher alltigliches Gesche-
hen in der Lebenswelt. Fischer-Lichtes Einschitzung, Butler »[beziehe] sich
kaum je auf im engeren Sinne isthetische Vorginge, sondern auf Alltagshan-
deln«, wird durch Studien Butlers wie »Anmerkungen zu einer performativen
Theorie der Versammlung« bestitigt. Durch einen Vergleich beider Ansitze
kommt auf neue Weise eine Transparenz zwischen Kunst und Leben, zwischen
musikalischer Auffithrung und performativem Akt im Alltag in den Blick.

Jennifer Gebske hat Bertihrungspunkte der »Performativititskonzepte«
von Erika Fischer-Lichte und Judith Butler herausgearbeitet, aber auch deren
deutliche Differenzen dargestellt. Butler setze, so Gebske, einen Akzent auf
den »soziale[n] Prozess der gender performance«,'? den sie auferhalb istheti-
scher Akte ansiedelt. Sie nutze allerdings wie Fischer-Lichte auch die »Begrif-
fe der Ausfithrung, Performance, Herstellung und Handlung in Verbindung
mit Performativitit.«'® Weitere Parallelen der Konzepte nach Gebske: »Beide
gehen von gemeinschaftlich produzierten Prozessen aus. Sie betrachten kei-
ne Zustinde, sondern Entwicklungen. IThnen geht es nicht um ein >Seins,
sondern um ein >Werden«« Erginzend sei hinzugefiigt, dass Fischer-Lichte
durchaus auch Prozesse einzelner Performer beispielhaft auffithrt, wihrend
Butler sich vielleicht entschiedener noch an gemeinschaftlichen Handlungen
im Lebensalltag orientiert. Am stirksten differenzierend: »Fischer-Lichte geht
es im Gegensatz zu Butler nicht um alltigliche, soziale Vorginge [...], sondern

11 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 36; das folgende Zitat ebd.
12 | J. Gebske: Performativitt zwischen Zitation und Ereignis, S. 48.
13 | Ebd., S. 49; die folgenden Zitate ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

um Auffithrungen, die als dsthetische und kreative Vorginge gekennzeichnet
werden konnen. [...] Hier liegt ein Reibungspunkt zu Butlers Theorie«. Gerade
dieser »Reibungspunkt« aber konnte die Diskussion einer Grenze zwischen
Theater, Kunst, Auffithrung, Musik einerseits und Lebensalltag andererseits
beleben.

Korperlichkeit? (Wolfgang Riidiger)

Die Besonderheit von Zeit und Ort, die Bezogenheit auf spezifische Prozesse
und Situationen sowie die enge Beziehung von Tun und Geschehen(-Lassen)
verweisen auf eine Art von Korperlichkeit, wie sie auch in Cages Komposition
433" durchlebt und erlebt werden kann.** Wolfgang Riidiger beschreibt 4'33”
als »ein Stiick intensivster Kérpermusike«:

»Was erféhrt der Spieler - und mit ihm der Hérer - beim Exerzitium des stillen Stiicks?
Zunéchst einmal ist er véllig auf sich selbst zuriickgeworfen. Das blofe Dasein, der
eigene Korper in all seiner Schwere und Wé&rme, die »innere Musik« seiner vegetativen
Funktionen (Atem, Herzschlag, Blutkreislauf etc.) und die »duBere Musik« seiner Hal-
tung und Bewegung treten ins Zentrum der Aufmerksamkeit - ein Durchflutetwerden
des gesamten Korpers mit Bewusstheit, gesteigerter Kindsthesie. [...] Denn dies ist es,
was aus dem Quellgrund der Stille aufsteigt: zu sich selbst gekommener Korperklang,
sich selbst begegnende, ihrer selbst bewusst werdende musikalische Kérperlichkeit im
erfiillten Augenblick«.t3

Dieser Augenblick (dieser einen Ausfithrung an diesem Ort zu dieser Zeit)
ist singulidr und zugleich auf Wiederholung ausgerichtet. Die Intensitit des
korperlichen Da-Seins, sogar die mogliche Abwesenheit eines Teilnehmenden,
bestimmt die Praxis mit."® Eine Ausfithrung von Cages 4'33” modifiziert auch
den Charakter von Beziehungen: Beziehung muss sich nicht in einer Hand-
lung niederschlagen, lisst sich auch im Stillen, ohne sichtbares oder hérbares
Tun, durchleben und erleben: in der Gemeinsambkeit der Teilnehmenden, die
Nehmende und Gebende? zugleich werden. Kommunikation? Eine mogliche
Antwort darauf, was Kommunikation in musikalischer Praxis sein kann, gibt
an dieser Stelle ebenfalls Cages stilles Stiick: Uber den eigenen Kérper ist jeder
Einzelne, allein oder in der Gemeinschaft der Ausfithrenden, mit der Welt und
mit allen verbunden.

14 | Vgl. M. Zenck/T. Fichte/K.-U. Kirchert: Gestisches Tempo, S. 353ff.
15 | W. Ridiger: organische identitat?, S. 30.

16 | Vgl. E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 58ff.

17 | Vgl. H. E. Deckert: Mensch und Musik, S. 93ff.

13.02.2026, 10:51:12.

41


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Erster Teil

»Lebensformen«?
(John Cage, Karlheinz Stockhausen, Istvan Zelenka)

Wiederholungsstrukturen entwickeln Zeithorizonte mit differenzierten Wirk-
lichkeits- und Méglichkeitsfeldern — im alltidglichen Leben, aber auch in musi-
kalischer Praxis. Kann musikalische Praxis durch ihre Wiederholungsstruktur
Lebensform werden?*®

Mit John Cage, Karlheinz Stockhausen und Istvan Zelenka kommen Kom-
ponisten zu Wort, die musikalische Praxis als »Lebensform« kennen, wobei
Cage und Stockhausen ausdriicklich auch diesen Begriff verwenden. Cage
meint:

»Kunst ist eine Lebensform. Sie ist durchaus mit dergleichen wie einen Bus nehmen,
Blumen pfliicken, lieben, den Boden fegen, von einem Affen gebissen werden, ein Buch
lesen usw. ad infinitum vergleichbar [...]. Kunst, wenn sie Kunst ist, wie Satie sie gelebt
und gemacht hat, ist nicht vom Leben isoliert (ebensowenig das Tellerwaschen, so es in
diesem Geiste ausgeiibt wird).«*®

Die Moglichkeit »kiinstlerischer Lebensform« spricht Karlheinz Stockhausen
mit Blick auf die Auffithrungspraxis von Spiral fiir einen Solisten (1968) an:

»Waére es nicht fiir jeden eine kiinstlerische Lebensform, das Unvorhergesehene, das
man aus einem Kurzwellenradio empfangen kann, in neue Musik zu verwandeln, das
heifit, in einen bewuft gestalteten Klangprozef, der alle intuitiven, denkerischen, sen-
siblen und gestalterischen Fahigkeiten wachruft und schopferisch werden 1&8t, auf daf®
sich dieses BewuRtsein und diese Fahigkeiten spiralférmig steigern?1«2°

Stockhausen lisst mit dieser Frage Lebenswelt und kiinstlerische Praxis ver-
schwimmen. Wiederholte Auffithrungen, mehrmals tiglich im Kugelaudito-
rium Osaka, integrieren diese Praxis in den Lebensalltag der Ausfithrenden:
werden Lebensform. Deutlich werden deren Prozesscharakter und Unabge-
schlossenheit.

18 | Georg W. Bertram kennt den Begriff der »Lebensform« innerhalb philosophisch-
asthetischer Auseinandersetzung. Er bezieht sich angesichts des Pluralismus in der
zeitgendssischen Kunst nicht speziell auf Musik, sondern eher auf Kunst allgemein und
sucht die Diskussion von Kunst als »reflexive« und »kritische Praxis«. In diesen Diskurs
einbezogen sind alle Teilnehmenden: Kunstkann in diesem Sinne »menschliche Lebens-
form«werden; vgl. G. W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis.

19 | J. Cage: Noch mehr Gber Satie, S. 122f.

20 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

Istvan Zelenka zieht sich nicht explizit auf den Begriff »Lebensform« zu-
riick. Samtliche seiner Kompositionen sind aber Praktiken, die in den Alltag
zu integrieren sind. Sie laden Musiker und Laien gleichermafien zur Teilhabe,
zur Begegnung, zum friedlichen Tun ein. Sie werden bei ihrer Einbindung in
den Lebensalltag Lebensform. Nicht selten kann sich die Ausfithrungstitigkeit
tiber mehrere Tage, sogar Wochen erstrecken, ohne ein Ergebnis anzustreben:

»Die Perfektion, Wunschbild einer klassischen Tradition, entspricht einer »Handlungs,
die als eine unvergleichbare, allerbeste, eigentlich einzige bezeichnet wird. Daran kann
nichts verandert werden, ohne die Perfektion zu verletzen, sie zum primus inter pares zu
verwandeln, sie zu degradieren.«?*

Praxis, wie sie hier verstanden wird, bewahrt den offenen Zeithorizont des Zu-
kiinftigen, wihrend bei der Perfektion das Perfekte als abgeschlossen ad acta
gelegt wird. Ein Ideal angestrebter Vollkommenheit wiirde diese befreiende
Offenheit zerstoren.

»Grenzen«, »Schwellen«? (Erika Fischer-Lichte)

Eine »Asthetik des Performativen« (Fischer-Lichte) wird — je nach Fragestel-
lung — nicht auf Aktionen, Performances, Happenings beschrinkt bleiben. Sie
findet immer dann Eingang in die musikalische Praxis, wenn danach gefragt
wird, zu welchem Tun eine Komposition Anlass, Gelegenheit gibt; zu welcher
Gelegenheit (an welchem Ort, zu welcher Zeit, mit welchen Teilnehmern) die
Ausfithrung stattfindet. Diese Uberlegungen betreffen durchaus nicht nur
Kompositionen der zeitgenossischen Musik, klammern Werke nicht aus. Die
Fragen, die von der Praxisperspektive ausgehen, richten sich an die Kompo-
sition selbst: Was tut man beim Einstudieren, beim Uben, beim Ausfiihren?
Wie tut man es — und vor allem wozu? Nicht die Partitur ist Gegenstand der
Betrachtung, sondern das Tun derjenigen, die sich mit diesem Angebot einer
Partitur beschiftigen, auseinandersetzen.

Uberlegungen zu einer Asthetik des Performativen kénnen Eingang finden
in solche Auseinandersetzung, das Tun der Ausfithrenden trigt performative
Ziige, kann als performativ angesehen werden. Eine Asthetik des Performa-
tiven hat ihre Geburtsstunde im 20. Jahrhundert. Musikalische Praxis kann
jede Komposition jeder historischen Epoche auf die ihr innewohnende Gele-
genheit zum Tun der beteiligten Ausfithrenden heute befragen, kann auf diese
Weise jede Komposition in die unmittelbare Zeitgenossenschaft holen — mit
Fragen wie: Warum wollen wir diese Praxis (der Ausfithrung dieses Stiicks)
pflegen? Welchen Sinn ergibt es fiir uns, dieses Stiick in unser Leben herein-

21 | I. Zelenka, in: E.-M. Houben/I. Zelenka: und/oder, S. 283.

13.02.2026, 10:51:12.

43


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Erster Teil

zuholen und uns wiederholt zu treffen, dieser Praxis willen? Die Fragen nach
musikalischer Praxis beriihren eine »Asthetik des Performativenx.

Die musikalische Praxis hat mit performativen Akten die Transparenz zwi-
schen Kunst und Leben gemeinsam. Fischer-Lichte zieht es vor, statt von »Gren-
zen« von »Schwellen« zu sprechen??: »Die Grenze wird zur Schwelle, die nicht
voneinander trennt, sondern miteinander verbindet.« Mit der Rede von einer
»Wiederverzauberung der Welt, die sich in dieser Verkniipfung von Kunst und
Leben vollzieht und auf die eine Asthetik des Performativen abzielt«?, rithrt
Fischer-Lichte an eben dies Charakteristikum musikalischer Praxis, das mit
Hilfe von Metaphern im Umbkreis des Stichworts »Magie« eingekreist werden
kénnte. Mit diesem Bild schweifen die Gedanken zum (musikalischen) Ritual,
mit dem die musikalische Praxis sich wohl auch eine Schnittmenge teilt.

Noch einmal: Magie. - Ritual?
(Helmut Lachenmann, Christopher Small)

»Irgendwo in Adornos >Minima Moralia« steht die Definition: >Kunst ist Magie,
befreit von der Liige, Wahrheit zu sein.< Was ist der Sinn von Kunst heute?« Auf
diese Frage Heinz-Klaus Metzgers antwortet Helmut Lachenmann: »Der ist
vielleicht der, den Menschen an sich zu erinnern, an Krifte in ihm, die unge-
nutzt sind, wihrend er verschlissen wird.«* Besser lasst sich der Sinn musika-
lischer Praxis kaum umschreiben: Erinnerung an unsere Krifte. Mit anderen
Worten: Beschwérung von Wirklichkeiten und Méglichkeiten; Vergegenwirti-
gung dessen, was ist und geschieht; Ausgriff, Ubergriff auf Zukiinftiges — iiber
ein Tun, das durch seine Wiederholungsstruktur an ein magisches Ritual er-
innern mag. Lachenmann nennt mehrere Beispiele fiir Augenblicke des Still-
stands und Innehaltens aus unterschiedlichen Kompositionen, Augenblicke,
die er auch als »magischen Zustand« beschreibt.”

Erinnerung an unsere Krifte — etwas andere, aber ebenso treffende Worte
findet Small, wenn er das Ritual als soziales Geschehen und Verhalten dar-
stellt:

»Ritual is a form of organized behavior in which humans use the language of gesture, or
paralanguage, to affirm, to explore and to celebrate theirideas of how the relationships
of the cosmos (or of a part of it), operate, and thus of how they themselves should relate
to it and to one another. Through their gestures, those taking part in the ritual act ar-

22 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356ff.; das folgende Zitat ebd.,
S. 356.

23 | Ebd., S. 360.

24 | H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 201.

25 | Ebd., S. 199.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

ticulate relationships among themselves that model the relationships of their world as
they imagine them to be and as they think (or feel) that they ought to be. As the anthro-
pologist Clifford Geerts (1973) putsitin a resounding formulation, when we take partin
a ritual act the lived-in order merges with the dreamed-of order.«?®

Im Ritual zeigt sich utopische Kraft, sobald die Grenze zwischen den Bezie-
hungen, wie sie sind und wie sie (erfiithlt) sein kénnten, zwischen der erlebten
und der ertriumten Ordnung zur »Schwelle« (Fischer-Lichte) wird. Die Bezie-
hungen — Small spricht von »relationships« — zwischen Menschen erfassen alle
Dimensionen: Mit der Zweierbeziehung die Liebe, mit den zwischenmensch-
lichen Beziehungen innerhalb einer gréferen Gruppe Politik und Offentlich-
keit.

»[Those relationships] may involve only one or two people, as in the rituals of courtship
and lovemaking; a small and possibly exclusive group, as in rituals of family and of clubs
and associations; or entire nations and even empires and major religious and secular
faiths spanning or claiming to span the whole globe.«?”

Musik kann auf musikalische Weise und ohne Worte politisch wirksam wer-
den. Fuir Small ist die korperliche Erfahrung entscheidend: Die besondere Art
von Kérperlichkeit, bei der gelernt und erfahren wird, enthebt die Teilnehmen-
den der Notwendigkeit von Versprachlichung. Im Ritual werden Beziehungen
bestitigt, erforscht und gefeiert — auf eine Weise, die nicht verbalisiert werden
muss. Es geht um Lernen und Erfahren iiber den Korper:

»In this way the participants not only learn about those relationships but actually expe-
rience themin their bodies. They explore the relationships, they affirm and they celebra-
te them, without having to articulate them in words; indeed, no words can adequately
express the relationships as they are felt at that time.«2®

In ihrem Aufsatz »Ritualitit und Grenze« kommt Erika Fischer-Lichte auf eine
denkwiirdige »Darstellung der Elektra« durch Gertrud Eysoldt (Hugo von Hof-
mannsthal, Elektra, Inszenierung von Max Reinhardt, Kleines Theater Berlin,
30. Oktober 1903) zu sprechen: Ginzlich irritierend sei die »[Uberschreitung
der] Grenze zwischen dem semiotischen und dem phinomenalen Korper«
gewesen.” »Uberschreitung« meint hier in Fischer-Lichtes Text nicht Aufhe-
bung. Die »Grenze« bleibe — doch lasse sich wohl sagen, dass »Eysoldts Kor-

26 | Chr. Small: Musicking, S. 95.

27 | Ebd.

28 | Ebd., S. 96; Herv. i.0.

29 | E. Fischer-Lichte: Ritualitdt und Grenze, S. 14; die folgenden Zitate ebd.

13.02.2026, 10:51:12.

45


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Erster Teil

perverwendung oszillierend zwischen dem semiotischen Kérper und ihrem
phinomenalen Leib hin- und herglitt, so daft sich der eine nicht vom anderen
abgrenzen und unterscheiden lief.« Konsequenz dieser Art von Darstellung
war ein Verlust von Distanz, sodass »sich bei den Zuschauern keine Illusion
mehr einstellen mochte«. Fischer-Lichte stellt drei »Phasen« dar, in denen es
zu Grenziberschreitungen kommt: die »Trennungsphase« (Ablésung vom
Alltag, von gewohnten Mustern), die »Schwellen- oder Transformationspha-
se« (Ermoglichung neuer Erfahrungen), »Inkorporationsphase« (Riickkehr in
die erste »Gesellschaft«, aber verwandelt): »In allen drei Phasen kommt offen-
sichtlich Grenzen — dem Uberschreiten bestehender Grenzen und dem Ziehen
neuer Grenzen — eine grofle Bedeutung zu.«*°

Diese Ausfithrungen zum Ritual sind auf die musikalische Praxis iiber-
tragbar. Cornelius Cardews Komposition The Great Learning lisst sich zum
Beispiel als ein komponiertes Ritual, eine ritualisierte Komposition betrach-
ten. Bei der Erarbeitung wird gelernt und erfahren, auch gefeiert — aber nicht
notwendigerweise gesprochen. Es geht nicht (nur) um eine Auffithrung als
Abschluss einer Phase der Arbeit und Auseinandersetzung mit dem Stiick,
sondern diese Phase der Auseinandersetzung selbst ist »Learning«, auch und
gerade dann, wenn sie nicht auf ein mehr oder weniger perfektes Resultat aus-
gerichtet ist. Bei der Beschiftigung mit dem Stiick verlassen wir als Musiker
die gewohnte Welt, wir tauchen in eine andere ein, die vielfiltige Erfahrungen
und Uberraschungen erméglicht. Irgendwann erscheinen wir wieder im All-
tag — verwandelt?

Die Rede von Ritual hinsichtlich musikalischer Praxis ist eine Metapher.
Ein Bild allerdings, mit dem sich arbeiten lisst: Bei der Ausfithrung des Solo-
stiicks, der Komposition fiir Duo, Trio, Quartett, dann fiir kleinere und grofie-
re Ensembles, schlieflich fiir Orchester usw. sind verschiedene Beziehungen
zur Welt und zu anderen zu erleben und zu erfahren, sind politische Krifte zu
entdecken und zu erproben — auf musikalische Weise.

Erhalten bleibt in musikalischer Praxis die gemeinsame Erinnerung an
das, was wir immer auch sind. Diese Erinnerung teilen wir; sie wiederholt zu
beschworen, ist sicherlich eine Antwort auf die Frage: Was ist der Sinn von
Musik heute?

Mit trdumerischer Sicherheit berithrt Dieter Schnebel diese Frage. Er er-
fasst gleich jede Art von Musik als Ritual: »Ritual [...] ist beschwérend. Tatsédch-
lich ist Musik ihrem Wesen nach Ritual, freilich ein abstraktes.«*!

30 | Ebd., S. 17.
31 | D. Schnebel: Ritual - Musik, S. 17.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

2.2 SINN UND BEDEUTUNG
Synonyme? Komplementire Begriffe? (Vladimir Karbusicky)

Sinn und Bedeutung: Synonyme? Vladimir Karbusicky weist auf das »kaum
noch durchschaubare terminologische Chaos« hin, das in der Nachfolge der
Definition des Unterschiedes zwischen Sinn und Bedeutung durch Gottlob
Frege (»Uber Sinn und Bedeutung, 1892) entstanden ist.>? In der Nachfol-
ge Freges sei eine »verbindliche Ubereinstimmung« dariiber, wie die Termini
voneinander abzugrenzen seien, in Vergessenheit geraten. Zudem: Bringe man
zusitzlich den englischen Begriff »meaning« in die Diskussion ein, werde eine
terminologische Klirung nicht eben erleichtert; »meaning« entspriche dem
Frege’schen »Sinn«, werde aber »ins Deutsche als >Bedeutung« iibersetzt«.
»Dagegen werden im musikisthetischen Sprachgebrauch gerade die Termini
»Sinng, >Sinngehalt< und >Sinnzusammenhang« bevorzugt«.

Karbusickys Vorschlag, die Begriffe in ihrer »Komplementaritit«** zuein-
ander in Beziehung zu setzen, tritt der Verwirrung entgegen. Der Terminus
»Sinn« wire dann auf die Strukturebene eines Musikstiicks zu beziehen; die-
sem kime dann Sinn durch formale Prozesse, Beziehungsebenen, thematisch-
motivische Querverweise, harmonische Entwicklungen und Beziige zu. Der
Terminus »Bedeutung« hingegen bliebe an ein »auf etwas verweisendes Zei-
chensystem« gebunden:

»J. S. Bachs Praludium C-Dur Nr. 1 aus dem »Wohltemperierten Klavier« hat vornehmlich
einen »Sinn« als Struktur, als Fortspinnung harmonischer Spannungen, Modulationen
und Losungen, aber kaum eine »Bedeutung« im Sinne eines auf etwas verweisenden
Zeichensystems. Charles Gounod hat zu dieser Konstruktion nachtraglich eine iberaus
geflihlvolle Melodie komponiert. Das Ganze unter dem Titel »Meditation« hat jetzt eine
vorher vermifte »Bedeutung:, aber der originelle »Sinn« wurde - dies ist der Effekt der
Komplementaritdt - in einen geringeren Anteil zusammengedrangt: das Bachsche Ge-
webe wird zur»Begleitung: der Melodie, ihres »Ausdrucks«.«34

In komplementirer Beziehung konnten also die Gewichtungen von »Sinn«
und »Bedeutung« wechseln. Auch kénnten demnach unterschiedlichen Kom-
positionen verschieden grofe Anteile beider Elemente der komplementiren
Beziehung zugesprochen werden.

32 | V. Karbusicky, zitiert in: P. Faltin: Musikalische Syntax, S. 152, Anm. 1 (Erg. durch
den Hg.); die folgenden Zitate ebd.

33 | V. Karbusicky: Einleitung: Sinn und Bedeutung in der Musik, S. 13; das Folgende
ebd.

34 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.

47


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Erster Teil

Sinnzusammenhange (Carl Dahlhaus, Hans Heinrich Eggebrecht)

Fiir eine Analyse als Nachvollzug von Denkvorgingen® und fiir die Begriin-
dung der Qualitit einer Komposition aus der »Notwendigkeit« der gelungenen
Verkntipfungen heraus steht als einer der prominentesten Musikwissenschaft-
ler Carl Dahlhaus ein, der 1969 zur Verteidigung des »Kunstwerks in der neu-
esten Musik« schreibt:

»Analyse ist der niemals ganz gelingende Versuch zu begreifen und zu demonstrieren,
dafd sdmtliche Teile eines Werkes sinnvoll aufeinander und auf das Ganze bezogen sind
und dafd jeder von ihnen in der Funktion aufgeht, die er erfillt. Der Triumph der Analyse
besteht in dem Nachweis, dafd ein Werk, mindestens ein gegliicktes, nicht anders sein
kann, als es ist. Wo ein Komponist Méglichkeiten sieht, realisierte neben unterdriick-
ten, sucht der Analysierende nach Notwendigkeit. Von Zufall oder UberschuR spricht er
nur widerstrebend.«3®

»Sinn« ist hier durch den Strukturzusammenhang einer Komposition ge-
geben. Die Aufdeckung dieser strukturellen Beziehungen ist Aufgabe der
musikalischen Analyse. In »Analyse und Werturteil« zieht Dahlhaus sich
dementsprechend vornehmlich auf die Partituranalyse zuriick; in mehreren
kritischen Analysen dienen die Zuschreibungen von »Zwiespiltigkeit« und
»Widerspriichlichkeit« der Diskussionsbewegung, der Argumentationslogik.

Die »Gattungs- und Formtradition«*

einer Komposition sind wesentliche
Grundlage einer kritischen Anniherung. Vollendetheit, Einheit und »Aus-
gleich« sind in der kritischen Partituranalyse wichtige Denkkategorien?®: »Der
erste Satz der ¢-moll-Sonate [Franz Schubert, Klaviersonate c-moll, D 958] ist
in sich zwiespiltig. Ziige, die an Beethoven erinnern, sind mit Eigenem ver-
schrinkt, ohne daf der Ausgleich restlos gelinge.«* Die Diskussion besteht
darauf, dass »Ausgleich« zu »gelingen« habe. Eine dhnliche Denkkategorie ist

die der Einheit oder des Ganzen. Dahlhaus’ Analysen sind dem Ideal der is-

35 | Dieser Begriff geht auf Wolfgang Rihm zuriick, der den »Ort« eines Klanges als die-
sem unmittelbar zugehdrig beschreibt: »Fir das Handwerk hat das die Konsequenz, daf
Klédnge nicht mehr als hingenommene Folge von Denkvorgéngen stehen kdnnen, worin
man ja lange das besonders Intelligente an einer Musik ausmachen zu kénnen glaubte.
Die Klédnge miissen »wie fiir sich« entstanden sein, unverwechselbar, unauswechselbar.«
W. Rihm: Spur, Faden, S. 74; Herv. i.0.

36 | C. Dahlhaus: Pladoyer fiir eine romantische Kategorie, S. 277; Untertitel: »Der Be-
griff des Kunstwerks in der neuesten Musik«.

37 | C. Dahlhaus: Analyse und Werturteil, S. 92; vgl. ebd., S. 70.

38 | Ebd., S. 92, 82.

39 | Ebd., S. 81f.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

thetischen Autonomie, verbunden mit dem Werkbegriff, verpflichtet. Die Auf-
schliisselung einer »sinnvollen Bezogenheit« der einzelnen »Teile« »aufeinan-
der und auf das Ganze«*® bezieht sich auf einen Denkvorgang, festgehalten in
der Partitur, und stellt ihrerseits wieder einen Denkvorgang dar. Beide Denk-
vorginge sind nicht kongruent, konnen sich aber einander annihern:

»Begreift man das Komponieren, das »Arbeiten des Geistes in geistfahigem Material«
[Hanslick, 6, 35], als musikalisches »Denken¢, so erscheint das Verstehen von Musik,
der hérende und lesend-hdrende Nachvollzug, als »Denken des Gedachten«.«**

Analyse, sofern sie gelungen ist, folgt den Denkvorgingen des Komponisten
und deckt die durch Denkvorginge hergestellten Beziehungsgefiige auf. Spra-
che muss nicht problematisiert werden, da die Analyse einerseits zwar dem
hohen Anspruch eines sachgerechten (hier reflexiven) »Nachvollzugs« unter-
liegt, andererseits aber auch sich damit bescheidet: Sinn erfiillt sich als Bezie-
hungsnetz, in dem die Teile einander zugeordnet sind und sich dabei an der
tibergeordneten Ganzheit ausrichten.

Der Partitur als zu entschliisselndes »Sinngefiige« versucht auch Hans
Heinrich Eggebrecht Sinn zu entnehmen:

»Zum Beispiel: Wir héren eine Musik von Bach. Daf’ diese Musik einen Sinn hat, ist voll-
kommen klar; es ist analytisch nachweisbar, zu erkennen und zu benennen, daf sie in
ihren Bestandteilen, ihren Konstituenten, ein Sinngefiige ist, das sich als solches dem
sinnlichen Wahrnehmen zu verstehen geben will. Und wir als Horer sind hierfiir pradispo-
niert: Wir haben - vornehmlich in Prozessen der dsthetischen Erfahrung - die Fahigkeit
erworben und tragen sie in uns, Bachs Musik zu verstehen, das heifit sie als Sinngefiige
zu erfassen, auch wenn der Sinn unbenannt und der Prozef des Erfassens uns unbe-
wuft bleibt.«*?

Das Verstehen des Horers geschieht durchaus auch ohne Fachtermini, auch
ohne verbale Be- und Umschreibungen des Gehorten, es griindet sich auf Er-
fahrung mit einer bestimmten Art von Musik. »Wie aber, so sei nun weiterhin
gefragt, kommt der Sinn in die Musik hinein?«* Wenig spiter die Antwort:

40 | C. Dahlhaus: Pladoyer, S. 277.

41 | C. Dahlhaus: Das »Verstehen« von Musik, S. 46; Dahlhaus bezieht sich hier auf
Hanslick, Eduard: Vom Musikalisch-Schénen. Reprographischer Nachdruck der 1. Auf-
lage (Leipzig 1854), Darmstadt 1965, S. 6, 35.

42 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 26.

43 | Ebd., S. 27.

13.02.2026, 10:51:12.

49


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Erster Teil

»Der Sinn einer Musik liegt in ihrer Formung beschlossen. Unter Formung verstehe ich
das Formsein der Musik insgesamt, das Gefiige aus den die Musik konstituierenden
Substanzen, angefangen von der ersten Ton- und Klangfolge bis hin zur Form des Gan-
zen. [...] Das Sinngefiige einer Musik ist inr Formgefiige und umgekehrt.«*4

Das »Sinngefiige« ist die Bezogenheit der einzelnen Klangverbindungen auf-
einander und auf das Ganze hin. Der Musikwissenschaftler kann dieses Gefii-
ge beschreiben, dem (mehr oder weniger erfahrenen) Hérer erschliefit es sich
auch ohne Worte: »unbewuf3t«.

Sinn ist eher an einer nachvollziehbaren Formung festzumachen, wihrend
Bedeutung innerhalb eines subjektiven Spielraums die Briicke zum Auflermu-
sikalischen schligt. Der Nachvollzug des »Formgefiiges« ist der erste Schritt,
von hier aus kann sich dann die Deutung vollziehen: »[W]eitrdumig sind die
Moglichkeiten des von dem Formsinn ausgelosten Bedeutungsverstehens, bei
dem die subjektive Disposition des Horers mitspielt.«* Die verbale Beschrei-
bung der Komposition nimmt vom »Formgefiige« ihren Ausgang: »Zugleich
bringt unser analytisches Beschreiben des Formsinns auch das ihm innewoh-
nende Bedeuten der Musik zur Sprache (ihren Gehalt)«. Der »Sinn« ist ange-
bunden an das »Formgefiige«, das »Bedeuten« geht dariiber hinaus. So lautet
eine Empfehlung zur Analyse: »Unterscheide Sinn und Gehalt: Analyse des
Formsinns und Interpretation der Aussage einer Musik.«

In der gemeinsam verfassten Publikation »Was ist Musik?« behandeln
Dahlhaus und Eggebrecht verschiedene Themen zum Teil in abwechselnden
Beitrigen, zum Teil im verschriftlichten Dialog. Im Dialog »Musikalischer
Gehalt« kommt Eggebrechts Standpunkt zur Trennung der Form, welche er
mit dem musikalischen »Sinn« verkniipft, vom musikalischen »Gehalt« zur
Sprache:

»Wann immer ich Musik betrachte, versuche ich, indem ich ihre Form erkunde, zugleich
ihren Gehalt zu erkennen und anzusprechen. In der Form, der Formung im weitesten
Sinn, liegt der musikalische Sinn beschlossen, und ohne ihn ist musikalisch nichts. Der
musikalische Sinn ist das spezifisch Musikalische; es gibt ihn nur als Musik, sonst nir-
gends. Der Gehalt indessen ist etwas, das stets auch auferhalb der Musik existiert. Er
erscheint als Musik, indem er dem musikalischen Sinn innewohnt, ohne mit ihm iden-
tisch zu sein.«*®

Dahlhaus folgt ihm nicht in dieser Entschiedenheit, er weicht einer Gegen-
uberstellung von Form und »Gehalt« aus, will sich eher vom »Denkzwang«

44 | Ebd., S. 28.
45 | Ebd., S. 131; die folgenden Zitate ebd., S. 131, 135.
46 | C. Dahlhaus/H. H. Eggebrecht: Was ist Musik?, S. 139.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

l6sen, »der von Dichotomien wie »Form und Gehalt< ausgeht«.” Er vertritt den
Anspruch des Werks, im Hinblick sowohl auf »Form« als auch auf »Gehalt«
dsthetische Autonomie zu behaupten:

»Die »musikalische Logik¢, die ein Streichquartett von Brahms realisiert, bildet ebenso
eine Legitimation des Autonomiepostulats wie Liszts Ehrgeiz, in Symphonischen Dich-
tungen an der Weltliteratur musikalisch interpretierend gleichsam weiterzudichten«.«4®

Diese Debatte in den Goer, 7oer und 8oer Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts geschah vor dem Hintergrund einer ganz bestimmten dsthetischen und
kunsttheoretischen Ausrichtung: der Orientierung am autonomen Kunstwerk.
»Die Idee der absoluten Musik« — selbst Titel einer grundlegenden Schrift von
Dahlhaus — bestimmte mit und seit der romantischen Musikisthetik musik-
philosophisches und -isthetisches Denken. Diese spezielle Ausrichtung muss
keinen Mangel bedeuten, kann aber leicht die Ausblendung anderer Perspek-
tiven mit sich fithren.

Lebensvollziige - (Uber-)Lebensformen (John Blacking)

Etwa zeitgleich zu Dahlhaus’ Publikation »Analyse und Werturteil« oder zu
dessen Aufsatz »Plidoyer fiir eine romantische Kategorie« erschienen anth-
ropologische und ethnowissenschaftliche Untersuchungen wie Allan P. Mer-
riams »The Anthropology of Music« oder John Blackings »How musical is
manr«.

»How musical is man?« In dieser 1973 verdffentlichten Studie setzt Bla-
cking sich auch mit westlicher »Konzertmusik« (Besseler), so mit Werken von
Gustav Mahler und Benjamin Britten (War Requiem), auseinander. Weil er kei-
ne distinkte Trennungslinie zwischen »Art Music« und »Folk Music« zieht,
gewinnt er eine eigene Sicht auch auf Werke der europiischen Kunstmusik
und widmet seine Forschung der Entstehung sozialer Krifte beim Musizie-
ren. Worin sieht Blacking Sinn oder Bedeutung? Vor dem Hintergrund einer
eigenen klassischen musikalischen Ausbildung brachte ihn die Beschiftigung
mit der Musik der Venda in Stidafrika zu einer neuen Einschitzung der Musik
Afrikas.® Fiir ihn 16ste sich die Entgegensetzung von »folk< and »art« music«
auf, alle Arten von Musik wurde fiir ihn »folk music, in the sense that music
cannot be transmitted or have meaning without associations between people.«
Diese Einsicht brachte fiir ihn auch eine ganz neue Einschitzung der eigenen

47 | Ebd., S. 145f.
48 | Ebd., S. 150; vgl. C. Dahlhaus: Die Idee der absoluten Musik, S. 105ff.
49 | J. Blacking: How musical is man?, S. IX; das folgende Zitat ebd., S. X.

13.02.2026, 10:51:12.

51


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Erster Teil

westlichen Musik mit sich. Sinn (»meaning«) bleibt fiir ihn an die Begegnung
zwischen Menschen gebunden.

Blacking spricht tiber Musik als »Humanly Organized Sound« (so der Titel
des ersten der vier Kapitel). Was ist Musik? Diese Frage beantworten unter-
schiedliche Kulturen und unterschiedliche soziale Gruppen unterschiedlich:
»More important than any arbitrary, ethnocentric divisions between Music and
Ethnic Music, or between Art Music and Folk Music, are the distinctions that
different cultures and social groups make between music and nonmusic.«*°
Nicht eine Gegeniiberstellung von Kunst- und Volksmusik ist also fiir ihn ent-
scheidend; er setzt vielmehr auf Unterscheidungen, die verschiedene Kulturen
und soziale Gruppen zwischen Musik und Nicht-Musik (»between music and
nonmusic) treffen. Thm kommt es auf das Tun, auf die musikalische Aktivitit
der Musiker an: »[I]t is the activities of Man the Music Maker that are of more
interest and consequence to humanity than the particular musical achieve-
ments of Western man.«>' Diese Aktivititen sind bezogen auf eine musikali-
sche »Situation« bzw. auf eine musikalische »Gelegenheit«:

»[I]f we take a world view of music, and if we consider social situations in musical tradi-
tions that have no notation, itis clear that the creation and performance of most music
is generated first and foremost by the human capacity to discover patterns of sound and
to identify them on subsequent occasions.«52

Wiederholt kommt Blacking auf diese musikalische »Gelegenheit« (»occa-
sion«) zu sprechen, durch die das Tun in direkte Lebensvollziige eingebunden
wird: »Much Venda music is occasional, and its performance is a sign of the ac-
tivity of social groups.«** »(Musikalische) Situation« und »(Musikalische) Ge-
legenheit« sind Termini, die sich in die Diskussion der musikalischen Praxis
transferieren lassen; grundlegend fiir die Praxis ist schliefllich auch die von
Blacking im vierten und letzten Kapitel aufgeworfene Frage nach dem Wozu
musikalischer Tatigkeit. Im zweiten Kapitel »Music in Society and Culture«
geht Blacking auf verschiedene Funktionen des Musizierens in unterschied-
lichen Situationen, zu unterschiedlichen Anlissen ein, wihrend er im dritten
(»Culture and Society in Music«) tiber musikalische Analysen den umgekehr-
ten Weg von der Musik zur Praxis einschligt. Das letzte Kapitel trifft die Es-
senz des Denkens iiber Musik als musikalische Praxis:

50 | Ebd., S. 3f.; das folgende Zitat ebd., S. 4.
51 | Ebd., S. 9.

52 | Ebd.

53 | Ebd., S. 38.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»In a world in which authoritarian power is maintained by means of superior techno-
logy, and the superior technology is supposed to indicate a monopoly of intellect, it is
necessary to show that the real sources of technology, of all culture, are to be found in
the human body and in cooperative interaction between human bodies.«%

In einer Welt der tiberlegenen, dominierenden Technik sei es nétig, die wahren
Quellen fiir Technik und Kultur in der Kérperlichkeit und im Beziehungsge-
schehen zwischen Menschen aufzudecken. Musikalische Praxis wird vor die-
sem Hintergrund Uber-Lebensform:

»In a world such as ours, in this world of cruelty and exploitation in which the tawdry and
the mediocre are proliferated endlessly for the sake of financial profit, it is necessary
to understand why a madrigal by Gesualdo or a Bach Passion, a sitar melody from India
or a song from Africa, Berg’'s Wozzeck or Britten’s War Requiem, a Balinese gamelan or
a Cantonese opera, or a symphony by Mozart, Beethoven, or Mahler, may be profoundly
necessary for human survival, quite apart from any merit they may have as examples of
creativity and technical progress.«5®

Menschen tiberleben mit Musik. Der Sinn von Musik? Musik ist notwendig
fiir menschliches Uberleben (»necessary for human survival«). Eine ganz an-
dere Perspektive 6ffnet sich hier. Musik zum Uberleben, um Verbindungen
mit anderen einzugehen, zu Begegnungen zu finden. In musikalischer Praxis
agieren wir als Korper — und wir tun es gemeinsam; auch bei der Ausfithrung
eines Solostiicks per se sind wir mit anderen verbunden. Angesichts einer Welt
wie der unseren (»In a world such as ours«, wie Blacking sagt) mochten wir et-
was tun, wobei dieses Tun in musikalischer Praxis uns in ein Geschehen zieht,
das auf Zukiinftiges aus ist, Hoffnung macht. Blacking spricht dieses Potential
an (aus anthropologischer, ethnowissenschaftlicher Perspektive) und ermég-
licht so den Einstieg in einen neu und anders gefassten Sinnbegriff, der sich
gleichwohl auch fiir Werke der europiischen Tradition geltend machen lisst.

Im Folgenden werden die Ansitze von Lawrence Kramer und Nicholas
Cook vorgestellt. Beide Wissenschaftler widmen sich den Aktivititen und der
Koérperlichkeit der Ausfithrenden, beide untersuchen das Spannungsverhilt-
nis zwischen Partitur und Ausfithrung, beide arbeiten mit ihren Forschungen
der Auseinandersetzung mit musikalischer Praxis zu. Der sich anschlieRende
Exkurs zum »Sichzeigen« (Dieter Mersch) lisst sich als Anstof$ zur Sprach-
findung lesen.

54 | Ebd., S. 116.
55 | Ebd., Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

53


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Erster Teil

»Text« und »Kontext« (Lawrence Kramer)

»Meaning, whether in music, image, or text, is a product of action rather than
of structure.«*® Bedeutung ist nicht gegeben, sondern entsteht in den »Kontex-
ten« einer bestimmten Interpretation, ist Ergebnis einer »Verhandlung« (»ne-
gotiation«) zwischen »Text« und »Kontext« der Interpretation. In »Interpreting
Music« geht Lawrence Kramer der Frage nach, inwiefern die Ausfithrung von
Musik deren Bedeutungsebene mitbestimmt — {iber die Partitur hinaus. Be-
deutung (»meaning«) ist nicht von vornherein gegeben, ist nicht in der Partitur
verschliisselt, die dann entsprechend zu dechiffrieren wire, sondern entsteht;
erscheint mit der Interpretation, mit deren »Kontext«: »It thrives, or not, on
what might be termed the contexture of interpretation.« Die Anbindung an die
Praxis und die Berticksichtigung der Fragen, inwiefern Situation, Umgebung,
Publikum zur Interpretation von Musik beitragen, machen Kramers Ausfiih-
rungen offen; Bedeutung ist nicht festgelegt: »The best justification for the
critical interpretation of music is that music simply does make sense in this
way as a practical fact. It is widely felt to be integrated with, not remote from,
the general atmosphere of meaning in daily life.« Sinn der musikalischen Pra-
xis und Sinn des alltiglichen Lebensvollzugs gehen ineinander iiber. Kramer
besteht auf einer groflen Vielfalt musikalischer Erfahrungen, die einer Kom-
position und deren Auffithrungen anhingen.”” Er geht darum von einer engen
Bezogenheit von »musical meaning« und »musical performance« aufeinander
aus, wobei die Auffithrung mit Lebenssituationen, mit lebensweltlichen Zu-
sammenhingen verbunden ist.

Dies wird auch in »Why Classical Music Still Matters« angesprochen, vor
allem im dritten Kapitel »Score and Performance«: Kramer berichtet iiber ein
grundlegendes Erlebnis anlisslich einer Auffithrung von Beethovens Streich-
quartett Nr. 12 Es-Dur op. 127 durch das Juilliard String Quartet. Er gesteht,
dass er all das, was er bei dieser Auffithrung in der Musik horte, nicht eigent-
lich in der Musik horte, sondern in der einen einzigen Auffithrung an jenem
Tag: »So what touched me more, the music or the performance?«>® Angespro-
chen werden hier situationsbedingte, personlich-individuelle Kontexte, welche
die Bedeutung einer Komposition fiir den Einzelnen grundlegend prigen, be-
einflussen, verindern.

In »Musical Meaning. Toward a Critical History« behandelt Kramer »mea-
ning« in kulturhistorischen Kontexten, er bewegt sich dabei zwischen theo-
retischen Ausfithrungen und Fallstudien. In der Beispielsammlung werden
vorwiegend Kompositionen des 19. Jahrhunderts berticksichtigt, ferner Mu-

56 | L. Kramer: Interpreting Music, S. 68; die folgenden Zitate ebd.; Herv. i.0.
57 | Ebd., S. 260; die folgenden Termini ebd., S. 261.
58 | L. Kramer: Why Classical Music Still Matters, S. 73.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

sik der Marx Brothers, »Jazz and the Blues in Modern Concert Music« und
Kompositionen von Weill und Schostakowitsch, schliefflich Musik bis ins 2o0.
Jahrhundert hinein (John Coltrane). Das Kapitel »Hands On, Lights Off. The
>Moonlight« Sonata and the Birth of Sex at the Piano« zeigt exemplarisch, wie
Kramer auch den Ausfithrenden in die Betrachtung einbezieht. Zum ersten
Satz der Sonate cis-moll op. 277, 2 (Sonata quasi una fantasia) Beethovens (1801)
gibt es den Ausfuhrungshinweis: »delicatissimamente e senza sordino«, sehr
zart und ohne Dimpfer, mit Pedal also. Kramer bringt diesen Hinweis mit der
Kérperlichkeit des Ausfithrenden in Verbindung:

»He [Beethoven] adds a headnote stating that the Adagio must be played throughout
with the greatest delicacy and »without damperse, that is, with the pedal in continu-
ous use. (Performers on modern pianos cannot take this instruction literally, but the
spirit is clear: sustain with the pedal.) The result is to foreground the sensibility of the
performer’s body, its receptiveness to the slightest sensation. The instruction combi-
nes delicacy, which must be produced by touch, with the continuity of sound produced
by piano technology. The player’s body becomes perceptible as the medium, a kind of
rising channel from foot (or, with a fortepiano, knee) to hand, in which mechanically
produced sound becomes feeling. To give this process both a tactile and a visual focal
point, Beethoven sets the upper and middle voices within the compass of a ninth in the
right hand, so that they emerge continuously from a kind of intimate, delicate touch.
The hand moves in fluid, rhythmic strokes as if it were caressing the keys. It is at least
possible that this way of engaging the body links the Adagio with the expressivity of
the lover’s serenade, and more generally with the sensitivity of the romantic body. The
pianistic effects involved would have been reasonably apparentin an era that knew the
music as much, if not more, by playing as by hearing it.«5°

Bezeichnenderweise schreibt Kramer diese Art von Koérperlichkeit, die sich im
Tasten und Beriihren niederschligt, einer Epoche zu, deren Zeitgenossen mit
Musik eher tiber die Praxis als {iber das Horen Bekanntschaft machten. Solche
Fallstudien, wie sie hier vorgelegt werden, fragen danach, was Ausfithrende
tun und warum sie es tun. Kramer beschreibt nicht strukturelle Aspekte der
Partitur, sondern antwortet mit seiner Beschreibung auf das, was sich ihm
durch Beobachtung einer Ausfiihrung (oder durch eigenes Spiel) gezeigt hat.

Kein Wunder, dass in Kramers Vorstellung Sinn (»sense«) und Bedeutung
(»meaning«) in der Musik ohne Umweg an Sinn und Bedeutung im Leben an-
gebunden werden: Die Schwelle zwischen Musik und Leben ist leichtfiiig zu
iiberschreiten. Mit Bezug auf »mixed media« fragt er, was tiber musikalische
Bedeutung zu lernen sei, und kommt zu dem Ergebnis:

59 | L. Kramer: Musical Meaning, S. 48.

13.02.2026, 10:51:12.

55


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Erster Teil

»First of all that musical meaning is continuous with meaning in general [...]. We make
sense of music as we make sense of life. And since we make sense of life only amid
a dense network of social, cultural, and historical forces, musical meaning inevitably
bears the traces, and sometimes the blazons, of those forces.«°

Wir finden demnach musikalischen Sinn, wie wir auch Sinn in Lebensvoll-
ziigen finden. Und da alle Lebensvollziige in sozialen, kulturellen und histo-
rischen Kontexten eingebunden sind, trigt das, was wir als musikalische Be-
deutung erfahren, diese Spuren. Musik und Lebensform(en) sind ganz nah
beieinander angesiedelt. Sinn in der Musik und Sinn im Leben: Beide Welten
sind aufeinander bezogen, miteinander verkntipft.

»Beyond the score« (Nicholas Cook)

Mit der Betrachtung von Musik als Ausfithrung selbst kommt wiederum eine
neue Bewegung in die Debatte. Nicholas Cook wihlt den Titel eines seiner
Beitrige »Music as Performance« mit Bedacht: Wenn man von Ausfithrung
rede, so meine man in der Regel »etwas ausfithren; dies impliziere, mehr
oder weniger gewollt oder nicht, die Vorstellung von zwei Bestandteilen, der
Ausfithrung auf der einen Seite, der Musik auf der anderen Seite.

»You can just play, butit’s odd to speak of »just performing¢, because the basic gram-
mar of performance is that you perform something, you give a performance »ofc some-
thing. In other words, language - and especially musicological language - leads us to
construct the process of performance as supplementary to the product that occasions
it, and itis this that leads us to talk quite naturally about musicand«its performance«.%*

Nicht der Musik und ihrer Ausfithrung also gilt Cooks Forschungsinteresse,
sondern der Musik als Ausfithrung. Er akzentuiert die Frage nach den sozia-
len Beziehungen der Ausfithrenden und fasst Musik als »soziales Phanomen«:
»To understand music as performance, then, means to see it as an irreduci-
bly social phenomenon, even when only a single individual is involved.«®? In
diesem Zusammenhang verweist er auf die Nihe zum Ritual. Wichtig wird
dann eine begriffliche Differenzierung: Die Rede von der Partitur als »text«
fuhrt, so Cook, immer noch die strukturelle Dimension der Komposition mit
sich, die auf Realisierung wartet, wihrend die Rede von »script« (als einer Art
Choreographie) die Interaktionen der Ausfithrenden bereits anklingen lisst:
»Thinking of music as >script« rather than >text< implies a reorientation of the

60 | Ebd., S. 163.
61 | N. Cook: Music as Performance, S. 204; Herv. i.0.
62 | Ebd., S. 206.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

relationship between notation and performance.«*® Eine der zentralen Fragen
bleibt die nach der Moglichkeit, soziale Interaktion (= soziale Bedeutung) ana-
lytisch zu dekodieren. »Music [...] becomes a resource for understanding socie-
ty.«®* Aber wie dariiber reden?

»[T]he problem disappears if instead of seeing musical works as texts within which soci-
al structures are encoded, we see them as scripts in response to which social relation-
ships are enacted: The object of analysis is now present and self-evident in the inter-
actions between performers, and in the acoustic trace that they leave. To call music a
performing art, then, is not just to say that we perform it; it is to say that through it we
perform social meaning.«%°

An die Stelle von Versuchen, Partituren als Texte zu dekodieren, tritt die Ent-
schliisselung der Interaktionen der Ausfiithrenden, welche »akustische Spu-
ren« (»acoustic traces«) hinterlassen. Bedeutung (»meaning«) erschlief’t sich
als »soziale Bedeutung« iiber eine Analyse der Interaktion.

»Beyond the Score. Music as Performance« (2013) ist die wohl umfang-
reichste inmitten einer Reihe von Veréffentlichungen, die Cooks Anliegen ver-
treten: Abkehr von textzentrierter Forschung, Hinwendung zur Analyse der
Auf- und Ausfithrung. Bedeutung (»meaning«) wird im Vollzug der Ausfiih-
rung geschaffen, sie entsteht im Prozess, wird hervorgebracht, ist also nicht a
priori gegeben. Cook will beschreiben, »how performances afford the produc-
tion of meaning«.®® »Beyond the Score« widmet sich in den ersten Kapiteln
der Analyse von Tonaufnahmen (zu einem groferen Teil von Klaviermusik);
anschliefend werden Ausfithrungen verglichen und einer kulturhistorischen
Untersuchung unterzogen (anhand einer breit gestreuten Beispielsammlung);
sodann wird die bereits angesprochene Frage nach den sozialen Interaktionen
der Musiker in den Vordergrund geriickt. Die Frage lautet, wie Partituren dazu
dienen, diese aufzuzeichnen (»how scores serve to script them«¥). Die nichs-
ten Kapitel behandeln die Rolle des Korpers, konzentrieren sich auf Kérper-
geste, Kérperbewegung beim Spiel. Cook gibt die Anbindung an die Partitur
nicht auf, er definiert deren Rolle aber neu und sucht Bedeutung nicht in der
Partitur als Text, sondern in der »real-time activity«. Auffithrung: »a real-time
activity through which meanings emerge that are not already deposited in the
score«.®® Bedeutungen (Sinnhaftigkeiten auch) sind also nicht (in einer Parti-

63 | Ebd.

64 | Ebd., S. 213.

65 | Ebd.

66 | N. Cook: Beyond the Score, S. 1.
67 | Ebd., S. 6.

68 | Ebd., S. 23.

13.02.2026, 10:51:12.

57


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Erster Teil

tur verschliisselt) gegeben, um als solche aufgespiirt und sprachlich gefasst zu
werden, sondern sie treten im Ausfithrungsprozess (live) zutage: Sie tauchen
auf, entstehen, treten hervor, stellen sich heraus. Beobachtet wird ein prozess-
haftes Geschehen.

In seinem Beitrag »Musikalische Bedeutung und Theorie« duflert Cook
sich explizit zum Prozess der Bedeutungsgenese und zieht das Bild einer Rei-
he von »Spuren« heran, um seine Rede anschaulicher zu machen: »Was wir
als »ein Musikstiicke betrachten, sollte daher als eine unendliche Reihe von
Spuren aufgefaflt werden.«® Wichtig wird in diesem Zusammenhang Cooks
Terminus der Emergenz: im Deutschen als Substantiv gefasst fiir diesen Zu-
sammenhang vielleicht weniger zutreffend. Im Englischen heifit es: »mea-
nings emerge«, Bedeutungen erscheinen, scheinen auf. »[Bedeutung] wird
nicht produziert, sondern durch den Akt der Auffithrung hervorgebracht.«”
Bedeutung ist nicht festgeschrieben, sie verindert sich, schillert je nach histo-
rischem Kontext, unterschiedlichen Traditionslinien oder Auffithrungsbedin-
gungen: »Es ist demnach falsch zu sagen, daff Musik bestimmte Bedeutung
hat; vielmehr hat sie das Potential dafiir, dafl bestimmte Bedeutungen unter
bestimmten Umstinden emergieren.« Diese Erweiterung um ein der musi-
kalischen Ausfithrung (und auch der Partitur als »Skript«) innewohnendes
»Potential« befreit von festen Zuschreibungen von Bedeutung.

Aufschlussreich ist Cooks Unterscheidung zwischen »potentieller« und
»aktualisierter« Bedeutung: »[M]usikalische Werke sind, betrachtet man sie
als Urheber von Bedeutung, instabile Aggregate potentieller Bedeutung.«”* —
»Interpretieren heiflt, potentielle Bedeutung in aktualisierte Bedeutung zu
uberfithren.« — »Musik ist von musikkritischer Interpretation abhingig, um
Bedeutung zu haben, und gleichzeitig unaussprechlich«. »Potentielle« Bedeus-
tung soll als ein Strang, als utopischer Ausblick, erhalten bleiben; in diesem
Sinne gelingt es Cook, den romantischen Topos des Unaussprechlichen zu
retten.”” »Aktualisierte« Bedeutung ist weniger stark, dafiir variabel, abhin-
gig von Kontexten und ldsst sich, als Provisorium gedacht, auch verbalisieren.
Ein Kompromiss? Wie dem auch sei: Sinn und Bedeutung sind nicht gegeben,
sondern erscheinen, werden gegeben im Erscheinen (»meanings emerge«’).

69 | N. Cook: Musikalische Bedeutung und Theorie, S. 98.

70 | Ebd., S. 99; das folgende Zitat ebd., S. 101; Herv. i.0.

71 | Ebd., S. 114; die folgenden Zitate ebd., S. 101, 113.

72 | Vgl. ebd., S. 108ff.: »Die Rehabilitierung des Unaussprechlichen«.
73 | N. Cook: Beyond the score, S. 23.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»nSichzeigen« (Dieter Mersch)

»Uberall regiert so ein Primat des Hermeneutischen, dominiert das Bedeu-
tungsproblem, die Frage nach dem Sinn, nicht aber nach etwas, was sich selbst
ausstellen oder prisentieren mufl, um erscheinen zu kénnen oder vernehmbar zu
werden.«’* Die Befreiung, die hier anklingt, betrifft musikalische Praxis un-
mittelbar: Nicht einmal mehr muss noch etwas gezeigt werden, Dieter Mersch
geht es direkt um ein »Sichzeigen«. Er konzentriert die Rede {iber das, »was
sich zeigt«, indem das Zeigen nicht linger als ein Zeigen auf etwas verstanden
wird, sondern als ein »Sichzeigen«.”> Damit ist eine Dichotomie zwischen Sa-
gen und Zeigen iiberwunden, denn das »Sichzeigen« tritt nicht in Konkurrenz
zum Sagen; ihm kommt ein Mehrwert zu, der sich nicht sagen ldsst:

»Das Sichzeigen geht dem Sagen voraus, iiberformt es, lenkt es in ein anderes um. Kein
Zeichen vermag sich zu artikulieren oder vor dem Hintergrund anderer Zeichen abzu-
zeichnen, ohne selbst etwas zu »sein¢; ein »Ereignis¢, das unbeherrschbar bleibt und be-
harrlich die Bedeutungsprozesse irritiert. Man kénnte sagen: Jedes Zeichen ist stets
mehr als es sagt, zeigend birgt es einen UberschuB, der nicht bedeutet und darum auch
nicht wieder signifizierbar wére.«’®

»Was sich zeigt«: Im ersten Teil geht Mersch auf Kérpersprache, Kunst, Per-
formativitit der Stimme ein. Der zweite Teil setzt sich mit dem Zeichen in
unterschiedlichen Zeichentheorien auseinander. Kernbegriffe sind Ereignis,
Materialitit, Prisenz. Als eine Grundlage wird Wittgensteins Sprachphilo-
sophie genannt, wie sie im »Tractatus logico-philosophicus« dargelegt ist; sie
»begriinde«, so Mersch, die von ihm weiter ausgefiihrte » Duplizitit von Sagen
und Zeigen«: »Ihre spezifische Radikalitit bildet die >Mystik« des Sichzeigens,
deren einzige Korrespondenz im Schweigen liegt«.”” Im Weiteren wird das Er-
eignishafte entfaltet, dessen Begriff die gesamte Schrift prigt. »Wie aber davon
uiberhaupt sprechen?« Mersch sieht einen Weg im »Antworten«, im Antworten
auf das, was »widerfihrt«: »Denken heifit weder bezeichnen noch unterschei-
den oder bestimmen, sondern »antworten<. Das Antworten sucht dem Ereignis
als Widerfahrnis zu entsprechen. Denken, oder auch Schreiben, Sprechen und
Be-deuten, wird dann in die >Aufgabe« einer Responsivitit gestellt«.”®

74 | D. Mersch: Was sich zeigt, S. 16; Herv. i.0.

75 | Vgl. D. Mersch: Kérper zeigen, S. 85f.

76 | D. Mersch: Was sich zeigt, S. 24; Herv. i.0.

77 | Ebd., das folgende Zitat ebd.; Herv. i.0.

78 | Ebd., S. 38; das folgende Zitat ebd.; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

59


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6o

Erster Teil

Reden wird ein Antworten auf die Ansprache, die von dem, was sich zeigt,
ausgeht. In metaphorischer Rede kann das Sich-Zeigende im Redevollzug um-
kreist werden:

»Metaphern sind Wege, sie beschreiben Anndherungen ans Ungesagte. Darum verblei-
ben sie stets im Vorldufigen. An ihnen stellt sich weder die Frage nach ihrer Richtigkeit
noch nach ihrem Zutreffen, ihrer Addquanz: Ihre Redeform ist das Weisen, die »Zeige-.
Dann handelt es sich um ein Sprechen, das nicht im strikten Sinne begrifflich verfahrt,
das vielmehr seine Analogien oder Ubertragungen (meta-phoré) erzeugt, um anderes,
Unbegriffliches anzudeuten.«”®

2.3 WIRKLICHKEITEN? - WELTEN?
nZwei-Welten-Modell« (Hans Heinrich Eggebrecht)

Musikalisches Handeln, Da-Sein in einer musikalischen Situation, Tun und
Geschehen-Lassen als Lebensform? — als Uber-Lebensform sogar? Ist die mu-
sikalische Praxis leider (oder gliicklicherweise?) lediglich Musik? Wird auf
existentielle Fragen verwiesen, auf Wirklichkeiten und Moglichkeiten hinaus-
gewiesen? — oder finden wir uns inmitten aller erdenklichen Méglichkeiten
und Wirklichkeiten wieder?

»...das Leben mit der Kunst gleichzusetzen...« John Cage«: In dem so be-
titelten und als »Intermezzo Ill« ausgewiesenen Kapitel aus »Musik verste-
hen«® bezieht sich Hans Heinrich Eggebrecht auf ein Gesprich zwischen
John Cage und Richard Kostelanetz. Cage erklirt hier: »Der Begriff der Flucht
erscheint mir witzlos, wie mir auch der Begriff einer Kunst als Flucht vor dem
Leben witzlos erscheinen wiirde.«®! Mit Bezug auf das »I Ging« fiihrt er weiter
aus, die Kunst koénne die wirklich »wichtigen Fragen« nicht beantworten, »weil
diese wichtigen Fragen in jenem Dunkel gestellt werden, in das die Kunst
nicht mehr vordringt.« An dieser Stelle wirft Kostelanetz ein: »Heif3t das, dafy
Sie von der Kunst wegzukommen suchen?«® Und Cage antwortet: »Nein, das
heifdt, dafl wir das Leben mit der Kunst gleichzusetzen suchen, und damit
beginnen wir in der Dunkelheit.«*

An eben dieser Stelle hakt Eggebrecht ein:

79 | Ebd., S. 40; Herv. i.0.

80 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 183-208.

81 | J. Cage: Gesprach mit John Cage. Richard Kostelanetz, S. 36; die folgenden Zitate
ebd.

82 | Ebd.

83 | Ebd., S. 37.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»Diese Maxime [von John Cage] trifft dasjenige ins Herz, was ich an anderer Stelle das
»Zwei-Welten-Modell« genannt habe. Mit diesem Modell-Begriff ist gemeint, dafl die
wirkliche Welt, die Welt als Lebenswirklichkeit einerseits, und die Kunst, insbesondere
die Musik andererseits, antithetisch sich gegeniiberstehen: Die Welt als Wirklichkeit
ist negativ gesetzt und erzeugt als Zuflucht, Ventil, Uberlebenschance, Erlésung die
Gegenwelt der Kunst - ein Fungieren der Kunst, das in der deutschen Romantik seit Wil-
helm Heinrich Wackenroder dominierend in Erscheinung trat, das aber weit iiber jeden
historischen Rahmen hinaus eine fiir das Verhaltnis von Kunst und Leben fundamentale
Bedeutung hat.«®4

Eggebrecht tritt eindringlich fiir Trennschirfe der »Welten« ein: Auf der einen
Seite die »Lebenswirklichkeit«, auf der anderen Seite die »Gegenwelt« Kunst,
speziell Musik, die zum Uberleben verhelfen, »Uberlebenschancen« bieten
kann. Er verweist auf Cages Replik, in Cages »Silence« heifdt es namlich:

»Er [der Komponist] muf es besser tun, eindrucksvoller, schéner usw. als irgendwer
sonst Und was hat, genaugenommen, dies, dieses schéne tiefe Objekt, dieses Meister-
werk, mit dem Leben zu tun? Es hat dies mit dem Leben zu tun: daf es davon getrennt
ist. Jetzt sehn wir es und jetzt nicht. Wenn wir es sehn fiihlen wir uns besser, und wenn
wir fern davon sind, fithlen wir uns nicht so gut Das Leben scheint schébig und chao-
tisch, in Unordnung, haglich im Gegensatz dazu.«5°

Eggebrecht stellt in »Musik verstehen« die »Welt als Lebenswirklichkeit« neben
die »Gegenwelt« der Kunst: ein antithetisches Verhiltnis. Cage misstraut dem
»Meisterwerk« und beruft sich mit einem Zitat aus dem »I Ging« auf Gedan-
ken des Buddhismus.

Irritierend ist Eggebrechts Pliadoyer fiir ein »Zwei-Welten-Modell«, dem er,
es verabsolutierend, »weit tiber jeden historischen Rahmen hinaus eine fiir
das Verhiltnis von Kunst und Leben fundamentale Bedeutung« zuweist.?¢ In
»Die Musik und das Schone« beschreibt er, ausgehend von Liedern Schuberts
und Mabhlers, die romantische Asthetik als eine Asthetik der Antithese. Le-
benswirklichkeit und schéne Welt der Kunst, des Traums, der Phantasie treten
einander unverséhnlich gegentiber: »Die Lebenssicht der deutschen Romantik
ist gekennzeichnet durch eine Auffassung der Welt als Weltendualitit.«*” Die-
se »Zwei-Welten-Sicht«, die hier als genuin »romantische« Sicht klassifiziert
wird, kann christlich orientiert sein, muss es aber nicht. Sie findet ihren Nie-

84 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 203.

85 | J. Cage: Silence, S. 40; vgl. H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 204.

86 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 203.

87 | H. H. Eggebrecht: Die Musik und das Schone, S. 162; das folgende Zitat ebd.,
S. 168.

13.02.2026, 10:51:12.

61


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Erster Teil

derschlag in Dualitdt, Spaltung, Trennung der Welten. Dem stellt Eggebrecht
die christliche Sichtweise gegentiber: Auch hier gebe es zwei Welten, die irdi-
sche und die himmlische, aber sie seien nicht unverséhnlich nebeneinander
gestellt, sondern, wie es Johann Sebastian Bachs Kantate Weinen, Klagen, Sor-
gen, Zagen zeige, in Christus miteinander verséhnt.®®

Die Einbindung des »Zwei-Welten-Modells« in einen musikhistorischen
Zusammenhang macht es als Erklirungsmodell fir eine bestimmte istheti-
sche Orientierung in einer bestimmten historischen Epoche plausibel. Umso
unverstindlicher tritt indes zunichst die Verabsolutierung des Modells auf.
Sobald jedoch die Ausfithrenden mit ins Spiel kommen, erfihrt die Grenze
zwischen den Welten eine neue Deutung, die den Transfer des »Zwei-Wel-
ten-Modells« in die Gegenwart wiederum erklirlich macht. Eggebrecht fithrt
nimlich die fiir ihn entschiedene Trennung der Welten auf den Spielcharakter
der Musik zuriick; Komponisten, Spieler und Horer konnen es »genieflen, in
dieses Spiel, indem sie es spielen und mitspielen, hineingezogen und das heifdt
ihrer Wirklichkeitswelt enthoben zu werden.«* Das Festhalten an der Grenze
zwischen den Welten, die Eggebrecht ausdriicklich thematisiert, indem er die
Notwendigkeit eines »Rahmens« fiir die Ausfithrung, nimlich »Raum, Garde-
robe und Programmbheft, das Hingehen und wieder Weggehen und so weiterx,
anspricht, wird vor dem Hintergrund des notwendigen Ubergangs von der
einen Welt in die andere und wieder zurtick verstindlich. Unausgesprochen
bleibt allerdings, ob der »Gegenwelt« der Musik in diesem Modell auch Wirk-
lichkeitscharakter zukommt; unausgesprochen bleibt ferner, ob und inwieweit
beide Welten in Kontakt zueinander treten, welcher Art das Miteinander-zu-
tun-Haben (Cage) sein konnte, das tiber blole Trennung hinausgehen kénnte.

Performativitat (Erika Fischer-Lichte)

Vom »Performativen« ist die Rede, wenn zu beschreiben ist, dass und wie
Handlungen Wirklichkeit(en) entstehen lassen, hervorbringen, erschaffen
konnen. Erika Fischer-Lichte bestimmt den »Begriff des Performativen« dem-
entsprechend so:

»Der Begriff bezeichnet bestimmte symbolische Handlungen, die nicht etwas Vorgege-
benes ausdriicken oder reprasentieren, sondern diejenige Wirklichkeit, auf die sie ver-
weisen, erst hervorbringen. Sie entsteht, indem die Handlung vollzogen wird. Ein per-
formativer Akt ist ausschlieflich als ein verkérperter zu denken.«°©

88 | Ebd., S. 168ff.
89 | Ebd., S. 205; das folgende Zitat ebd., S. 207.
90 | E. Fischer-Lichte: Performativitat, S. 44.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

Der Begriff der Performance, abgeleitet aus dem englischen Verb »to performe«
(auffithren, ausfiihren, erfiillen, leisten, verrichten, ausiiben, spielen, vollzie-
hen, vollbringen, vorfithren, vollfithren, darbieten, wiedergeben), lisst sich
differenziert auffassen: als »Auffithrung« oder als »Ausfithrung/Leistung«.”
Fischer-Lichte unterscheidet zwischen »Auffiihrung« und »Ausfithrung, in-
dem sie »Ausfithrung« an »Leistung« bindet, »Auffithrung« ist stirker als
»Ausfithrung«. Dies wird daran deutlich, dass, so Fischer-Lichte, »sowohl Aus-
tin als auch Butler davon ausgehen, dass Sprechakte und performative korper-
liche Handlungen nicht nur ausgefiihrt, sondern auch aufgefithrt werden.«
Das »Performative« wiire ein Oberbegriff: »Auffithrungen sind immer perfor-
mativ, wihrend nicht alles, was wir als performativ begreifen, in einer Auffiih-
rung in Erscheinung treten muss.«

Fischer-Lichte beschreibt Aspekte des Performativen vor dem Hintergrund
der Entwicklungen, die seit etwa 1900 von der »Ritualforschung« und der
»Theaterwissenschaft« ausgingen; im Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhundert
vollzogen sich, so Fischer-Lichte, in den Kulturwissenschaften eine Abkehr
vom »Text« und eine Hinwendung zu Koérper, Verkoérperung, Wirklichkeit auf
der Biihne selbst (anstelle einer Als-ob-Wirklichkeit, in die sich die Zuschauer
iiber eine Phantasieleistung hineinzuversetzen hatten).’?

Die im Folgenden von Fischer-Lichte beschriebenen fiir Performativitit
wichtigen Aspekte sind gerade auch fiir musikalische Praxis konstitutiv: a)
»Leibliche Ko-Prisenz«: Auffithrung entspringt einer »Begegnung oder Kon-
frontation der Beteiligten«®; wesentlich ist der Prozesscharakter. b) »Rium-
lichkeit«: Damit ist weniger der architektonische Raum gemeint, sondern eine
ephemere Riumlichkeit, die erst »durch die Auffithrung hervorgebrachtx,
»performativ erzeugt« wird.** ¢) »Kérperlichkeit«: Hier betont Fischer-Lich-
te das Werden, akzentuiert das Werden viel stirker als das Sein, denn der
menschliche Korper »[befinde] sich bestindig im Werden befindet, im Prozess
einer permanenten Transformation«.”> Das Werden widersetze sich »vehement
jeglicher Vorstellung von einem Werk«. d) »Lautlichkeit«: »paradigmatisch fiir
die Fliichtigkeit von Auffithrungen« — »Raumgefiihl« erzeugend.’® €) »Rhyth-
mus«: nicht als Takt oder Metrum verstanden, sondern als »dynamisches Prin-
zip, das >unterwegs ist und bleibt«.” f) »Wahrnehmung/Erzeugung von Bedeu-
tung«: Bedeutung entsteht prozesshaft; Wahrnehmung »erscheint [...] selbst

91 | Ebd., S. 53; die folgenden Zitate ebd.

92 | Ebd., S. 13.
93 | Ebd., S. 54.
94 | Ebd., S. 58.
95 | Ebd., S. 60; das folgende Zitat ebd.
96 | Ebd., S. 62.

97 | Ebd., S. 64; Herv. i.0.; Fischer-Lichte bezieht sich hier auf James J. Sheehan: Ge-

13.02.2026, 10:51:12.

63


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Erster Teil

als ein performativer Prozess«.”® g) »Ereignishaftigkeit von Auffithrungen«:
Der Auffithrung wesentlich sind Singularitit und Unwiederholbarkeit. Die
Auffuhrung ist durch ein »Zusammenfallen von Gegensitzen« gekennzeich-
net, »dichotomische Begriffspaare« werden aufler Kraft gesetzt; »Sowohl-als-
auchc tritt an die Stelle eines »Entweder-oder«.”

Der zuletzt genannte Hinweis ldsst sich geradezu als Charakterisierung
einer Situation musikalischer Praxis lesen, in der sich Ausfiithrende zwischen
Tun und Geschehen-Lassen wiederfinden, in einer Situation, in der sie selbst
bestimmen, wie es weitergeht, in der ihnen aber auch etwas geschieht, etwas
zufillt. Zum Aspekt der Unwiederholbarkeit sei erginzt: Mit Blick auf die
musikalische Praxis sind Ausfithrungen auf Wiederholung angelegt; unwie-
derholbar sind sie allerdings in ihrer jeweiligen singuliren Ausprigung. An
dieser Stelle bietet sich noch einmal ein Vergleich zwischen Fischer-Lichtes
und Butlers Performativititskonzept an. Butlers Konzept geht, so Gebske,
von der »Zitation« aus, welche das Alltagsleben und alltigliche soziale Pro-
zesse kennzeichnet. Uber die Wiederholung von bestimmten »Normen« und
»Konventionen«!%’ werden diese bestitigt oder auch destabilisiert; der Wieder-
holungsprozess ist unanfinglich und unendlich: »Der andauernde Prozess
der Zitation, den Butler als performativ bezeichnet, hat keinen Anfang und
wird nie abgeschlossen sein.«! Fischer-Lichte hingegen bindet, wie Gebske
es sieht, Performativitit an »Transitorik und Augenblickhaftigkeit«, ihr geht es
um »Auffithrungen, die sie als Ereignisse auffasst und die sich durch Fliichtig-
keit auszeichnen.«

Die musikalische Praxis bewahrt die Unabgeschlossenheit des wieder-
holten Tuns und liefert sich zugleich — und vielleicht gerade dadurch — dem
ephemeren Charakter der Aktionen und Aktivititen aus. Wiederholung zeigt
dann immer wieder neu, dass und auf welch vielfiltige Weise es keine Wieder-
holung geben kann. Erneut hervorzuheben und fiir eine Studie zur musikali-
schen Praxis zu gewinnen seien Fischer-Lichtes Gedanken an die Fliichtigkeit
der Ausfiihrung, an deren Prozesscharakter sowie an die Oszillation zwischen
Tun und Geschehen (auch: Geschehen-Lassen). Des Weiteren soll ein Aspekt
nicht unerwihnt bleiben, der in musikalischer Praxis eine Antwort (von meh-
reren) auf die Frage »Warum auch?« geben kann, nimlich die Ausrichtung auf
Zukiinftiges:

schichte der deutschen Kunstmuseen. von der fiirstlichen Kunstkammer zur modernen
Sammlung, Miinchen: C. H. Beck 2002.

98 | Ebd., S. 65-67.

99 | Ebd., S. 67-68.

100 | J. Gebske: Performativitat, S. 52.

101 | Ebd., S. 53; das folgende Zitat ebd., S. 54.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»[P]erformative Prozesse [sind] per definitionem auf die Zukunft bezogen: Ganz gleich,
ob es sich um Sprechakte, andere symbolische Praktiken, Rituale, Feste, Sportwett-
kdmpfe, Gerichtsverhandlungen, politische Veranstaltungen, kiinstlerische Auffiihrun-
gen u.a. handelt, verweisen sie alle uniiberhdrbar auf eben die Zukunft, die durch ihren
Vollzug hervorgebracht wird. Aus ihnen geht Zukiinftiges hervor, das hdufig weder so
intendiert und geplant noch vollsténdig dem Zufall iiberlassen ist.«192

Skepsis an der »Minimaldefinition«!®® des Performativen, dass nimlich
»Handlungen, die nicht etwas Vorgegebenes ausdriicken oder reprisentieren,
[...] diejenige Wirklichkeit, auf die sie verweisen, erst hervorbringen«'™, dufert
Jorg Volbers: »Was heifét hier >hervorbringen<® Was heifét hier >Wirklichkeit<?
Und wie nehmen Akte >Bezug<? Drei Fragen, die Grundprobleme der Sprach-
philosophie, der Ontologie und der Metaphysik aufwerfen.«'% Volbers schreckt
vor dem Begriff der Wirklichkeit zuriick, sofern damit eine Art Neuschoépfung
von Wirklichkeit bzw. die Entstehung einer parallelen Wirklichkeit gemeint
wire. Aufmerken ldsst an dieser Stelle sein Hinweis auf den Charakter des
Performativen als »Wandel«:

»Die durch [performative Vollziige] geschaffenen Wirklichkeiten - oder schwécher for-
muliert: die durch sie hervorgebrachten neuen Verstdndnisse - sind demnach nicht
vollstandig durch bereits gegebene Strukturen, Prinzipien oder Akteure zu erklaren. Die
Voliziige selbst, die konkreten Ereignisse und Handlungen, bleiben unverzichtbar zur
Erklarung des gesuchten Phanomens. Das »Performative« steht auf diese Weise fiir den
Gedanken eines produktiven Wandels, der sich nicht einfach unter allgemeinen Prinzi-
pien subsumieren lasst. Es bedarf immer auch des einzelnen, konkreten Vollzuges, der
sich selbst die Wirklichkeit schafft, auf die er sich bezieht.«1®

Lisst sich diese Perspektive auf die musikalische Praxis iibertragen? Fithrt
auch eine Violinsonate Beethovens, ein Klaviertrio Schuberts Hoffnung auf
»Wandel« mit sich?

Die Vorstellung von »Wandel«, der zu erhoffen ist, weil das Tun der Aus-
fuhrenden nach Volbers »sich selbst die Wirklichkeit schafft, auf die es sich
bezieht«, konnte von dichotomen Denkstrukturen befreien, in die man sich
leicht verstrickt.

Unterschiedliche Formulierungen sind nach Fischer-Lichtes und Volbers’
Ausfithrungen denkbar:

102 | E. Fischer-Lichte: Performativitat, S. 85; Herv. i.0.

103 | J. Volbers: Performative Kultur, S. 1.

104 | E. Fischer-Lichte: Performativitat, S. 44.

105 | J. Volbers: Performative Kultur, S. 1; das folgende Zitat ebd.
106 | Ebd., S. 2f,; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

65


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Erster Teil

a. Eine Studie zur musikalischen Praxis begibt sich dazwischen: zwischen
eine durch das Tun der Ausfiihrenden erschaffene Wirklichkeit und eine
»Hinausweisung auf Wirklichkeiten und Méglichkeiten«!?’.

b. Eine Studie zur musikalischen Praxis begibt sich mitten hinein in durch
das Tun der Ausfiithrenden erschaffene Wirklichkeiten und Méglichkeiten.

Muss eine Entscheidung getroffen werden?

2.4 SPRECHEN, REDE, REDEWEISE
Leihnahmen

Verzauberung hat mit Verwandlung zu tun. Auch mit Geheimnis, Unerklir-
lichkeit, Magie: Sprachlosigkeit. Was bedeutet es, wenn (in musikalischer Pra-
xis) eine Begegnung stattfindet, die, wie die Liebe es tut, das personliche Leben
von heute auf morgen auf den Kopf stellt und umkrempelt: »Being so deeply
touched by the other person, that it changes one’s life forever«?'*®® Was bedeutet
es, wenn eine »Erinnerung an ungenutzte Krifte in uns«'® auftaucht? Wenn
also individuelle und politische Verwandlungen méglich werden? Wir gehen

dann aus einer Praxis des »Lernens und Erfahrens«!°

anders heraus, als wir
hineingegangen sind; es gab Verwandlung, die alle Beteiligten, Ausfithrende
wie auch Horer, betrifft.

Ein Zauberer beriithrt — und etwas wird anders. Die Zauberwirkung ent-
steht durch die Bertthrung. Indem ich beriihrt werde, spiire ich, dass das, was
ich gerade erlebe, etwas mit meinem Leben zu tun hat. Aber ich finde keine
Worte, die Berithrung ldsst mich sprachlos zuriick. Eben diese Uberschreitung
der »Schwelle« (Fischer-Lichte) zwischen Kunst und Leben und diese Sprach-
losigkeit verfithren Jankélévitch dazu, auf die »Zauberwirkung, die von dem
ausdruckslosen Espressivo ausgeht«'", hinzuweisen, ermutigen Erika Fischer-
Lichte, eine »Wiederverzauberung der Welt, die sich in [der] Verkniipfung von
Kunst und Leben vollzieht«!?, ins Gesprich zu bringen.

Wie aber zum Sprechen gelangen? Eine Moglichkeit, sich dieser Magie an-
zunihern, ist die metaphorische Rede. Der Weg zur Sprache iiber die Meta-

pher fiithrt iiber ein Sich-Fallen-Lassen mitten hinein in die Praxis, fithrt tiber

107 | Nach H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhérens, S. 62.
108 | A. Beuger/S. Vriezen: Asking questions, trying answers, S. 37.

109 | Nach H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 201.

110 | Nach Chr. Small: Musicking, S. 96.

111 | V. Jankélévitch: Die Musik und das Unaussprechliche, S. 112.

112 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 360.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

immer dieselben Fragen, die sich aber immer neu stellen: Was tun die Teil-
nehmenden jetzt? Wie tun sie es? Wozu tun sie es? Diese Fragen nach dem
konkreten Tun fithren weg von einem Denken in rein strukturellen Zusam-
menhingen. Notwendig wird dabei ein Fall: ein Sich-fallen-Lassen in Sprach-
losigkeit. Erst dann geht es weiter: Versuche, wieder neu Sprache zu finden
— vorsichtig und mutig tiber die Metapher. Und iiber die Sprache der anderen.
»Warum auch?« Dieses Gedicht von Robert Walser macht Angebote, iiber »Ge-
schehen« (auch tiber Werden) neu nachzudenken. Die Metapher »Arche des
Augenblicks«'? (Nelly Sachs) ist dazu angetan, Abschiede und (immer wieder
neu provisorische, d.h. auf Zukiinftiges ausgerichtete) Rettungen an sich her-
ankommen zu lassen. Ich finde kein schoneres Wort und leihe es aus.

Die Moglichkeiten zur Beschreibung einer Praxis werden hiufig aus Pub-
likationen abgeleitet, die mit dem betreffenden Werk in keinerlei Zusammen-
hang stehen, sich aber fiir das Sprechen und Schreiben als brauchbar erwei-
sen. So ist der Begriff des »In-Erscheinung-Tretens« der Darstellung von Judith
Butler »Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung«
entnommen, ebenso der Begriff des »Aufeinander-Angewiesen-Seins«. »Para-
diese auf Zeit«": Mit diesem Bild beschreibt Helmut Lachenmann Situationen
des Stillstands, der »Nicht-Musik«!> in seinen Werken. Ich versuche, dieses
Bild aufzugreifen und damit umzugehen.

Ich leihe Worter aus. Von Erika Fischer-Lichte das Wort »Schwelle«"®,
von Mogens Heimann das Wort »Ubung« — »Exercises«, von Alfred Schiitz
das ins Substantiv verwandelte Pronomen »Wir«'V, von John Blacking das
Substantiv »(musikalische) Gelegenheit«®®, von Jiirg Frey das Wort »Brauch-
barkeit«, von Hans-Joachim Hespos die Wortkombinationen »SO IST« — »SO
GESCHIEHT«™ und andere Worter mehr. Solche Lethnahmen helfen zu spre-
chen.

Suche nach Orten
Zusammenhinge meiden. Stattdessen an einzelne Orte einer Partitur gehen,

sich dort aufhalten. Die Partitur wird als »Skript« (Cook) gelesen, nicht als
Strukturzusammenhang, nicht als Niederschlag von »Denkvorgingen«'®.

113 | N. Sachs: Fahrt ins Staublose, S. 50-51.

114 | H. Lachenmann: Paradiese auf Zeit, S. 205ff.

115 | H. Lachenmann: Musik als existentielle Erfahrung, S. 219.
116 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356.
117 | A. Schiitz: Mozart und die Philosophen, S. 172.

118 | J. Blacking: How musical is man, S. 9.

119 | H.-J. Hespos: AUGEN DER WORTER, Partitur.

120 | W. Rihm: Offene Enden, S. 81.

13.02.2026, 10:51:12.

67


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Erster Teil

Der Vergleich von einzelnen Orten aus der Partitur des »Harfenquartetts« von
Beethoven mit Ubungen aus Heimanns »Exercises« zeigt diese Arbeitsweise.

Ein Ortin der Partitur l4sst sich befragen: Was tut man hier, wenn man das
spielt? An Orte im Ausfithrungsraum gehen: Es ist beim Spiel eines Streich-
trios wichtig, wo der Cellist, die Cellistin sitzt, mit dem Ort verdndern sich die
Stabilitatsverhiltnisse. Es ist fiir die Ausfiihrung eines bestimmten Streich-
quartetts iiberlegenswert, wie die Ausfithrenden einander zugeordnet werden.
Eine Anordnung, die an ein vierblittriges Kleeblatt erinnert, ermoglicht ginz-
lich andere Gesten, Spielhaltungen, Kérperhaltungen, Positionen und Zuwen-
dungen als eine Sitzordnung, die eine gekriimmte Linie nachzeichnet. Eine
Ausfithrung der 5. Symphonie Beethovens im Stehen, wobei vielleicht auch das
Publikum steht, ist eine andere Aktivitit als eine in gewohnter Sitzordnung.

Christopher Smalls Darstellung »Musicking« eréffnet neue Sichtweisen
auch auf musikalische Strukturzusammenhinge. Er schligt die Briicke zwi-
schen klanglichen Strukturen und den Beziehungen zwischen den Ausfiih-
renden. Von der Analyse einer Partitur fithrt dieser Gedanke hin zum Ent-
decken von Handlungszusammenhingen, von Praktiken, von Beziehungen
zwischen Titigen, die diese Kldnge ins Leben rufen. Zu finden sind Orte einer
gelebten Beziehung. Small traut dabei dem »Musicking« den Entwurf »idea-
ler Beziehungen« und Ermoglichung von »Welterkenntnis«'* zu — ein guter
Grund auch fiir die Analyse der Partitur. Ausgangspunkt fiir ihn ist »a set of
relationships, also eine Reihe von Beziehungen, welche tiber die musikalische
Tatigkeit durchlebt, ausgetestet und gefeiert werden, wobei Wirklichkeiten und
auch Méglichkeiten erkannt werden.'”? Musik als Erkenntnis also: als Erkennt-
nis, was ist, war, sein konnte.

Hilfreich dafiir, Beziehungsgeschehen in Partituren aufzufinden und
dann in der Praxis wiederzuentdecken, ist Smalls Unterscheidung von Bezie-
hungen zwischen den Klingen, die von den Musikern gespielt werden, und
solchen zwischen den Musikern selbst. Diese »Spirale« von Beziehungen sei
zu komplex, als dass sie in Worte gefasst werden kénne:

»The relationships that are created in a musical performance are of two kinds: first,
those among the sounds that the musicians are making, whether on their own initiative
or following directions, and second, those among the people who are taking part. As we
shall see, these two sets of relationships themselves relate in an ever more complex
spiral of relationships, which become too complex for words to articulate but which the
musical performance itself is able to articulate clearly and precisely.«123

121 | P. Uhden: Musik als Praxis, S. 94.
122 | Chr. Small: Musicking, S. 50.
123 | Ebd., S. 184.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

Wenn die Sprache versagt, die Komplexitit der Beziehungsgefiige zu erfassen
— die Ausfithrung selbst kann nach Small diese Beziehungen klar und deutlich
»artikulieren«, nimlich stattfinden lassen.

Die kiinstlerische Praxis als eine »kiinstlerische Lebensform« (Stockhau-
sen) stiftet Sinn, baut auf Erfahrungen auf und ist auf Wiederholung angelegt.
Klinge transportieren diese Praxis, transportieren damit bestimmte Lebens-
formen, Formen der Beschiftigung von Einzelnen, Formen des Zusammen-
wirkens, Zusammenlebens. Sie tragen die Art ihrer Hervorbringung, den
Sinn, den die Ausfiithrenden ihrer Praxis abgewonnen haben, die Situation der
Ausfithrung, das besondere Miteinander der Ausfithrenden bei sich und geben
Kunde davon - auf unbegriffliche Weise. Deshalb kann auch eine zugrunde-
liegende Praxis von einem Horer, der sich beriihren ldsst, beim Hoéren einer
CD (ohne Kenntnis der Partitur, ohne Kenntnis der Ausfithrungsmodalititen)
erlebt und erfahren werden. Die Betrachtung einer Partitur fithrt deshalb vor-
rangig zur Entdeckung von Orten der Interaktion, von Praktiken, Situationen,
Handlungszusammenhingen, von Beziehungen zwischen den Teilnehmen-
den — und bleibt stets an der Frage orientiert: Wozu tun sie das? — tun wir das?

Noch einmal: Brauchbarkeit

Uber eine »Schwelle, die nicht voneinander trennt, sondern miteinander ver-
bindet«'?*, werden musikalische Praxis und Leben transparent. Kénnte eine
musikalische Praxis, die in den Lebensalltag integriert wird, so etwas wie eine
durchlissige Membran zwischen musikalischer Aktivitit und alltiglicher
Handlung entstehen lassen?

Ist ein solcher Umgang mit Musik ausschliefilich mit musikalischen An-
geboten, die den Werkbegriff preisgegeben haben, oder ausschliefllich mit
musikalischen Angeboten, die zeitlich nach der Formulierung einer Asthetik
des Performativen im weitesten Sinne entstanden sind, moglich? Die vorlie-
gende Studie verneint beide Fragen und fragt nach der Brauchbarkeit einer
Partita von Froberger, nach der Brauchbarkeit einer Symphonie von Beetho-
ven, eines Streichquartetts von Lachenmann, eines Fl6tenstiicks von Debussy,
eines Streichtrios von Schénberg und vieler anderer Kompositionen. Die her-
angezogenen Beispiele sind entweder als am traditionellen Werkbegriff orien-
tierte Kompositionen zu bezeichnen oder als solche, die die Frage nach dem
Werkbegrift gar nicht stellen. Auch Epochengrenzen hindern nicht: Ein Werk
der Tradition lisst sich durch eine Befragung auf seine Brauchbarkeit hin in
Zeitgenossenschaft hereinholen. Die hier aufgeworfenen Fragen lauten darum
auch ganz anders. Wenn es sich lohnt, Mozarts »Gran Partita« auszufiithren:
Wozu tun wir das? Welche Angebote zu welcher Praxis entnehmen wir der

124 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356.

13.02.2026, 10:51:12.

69


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Erster Teil

Partitur? Was kénnen wir damit tun? Wie befinden wir uns im Auffithrungs-
raum? Zu welcher Gelegenheit kénnte man das tun? Warum ergibt das fiir
uns Sinn? Warum méchten wir dieses Tun wiederholen? Kénnte eine solche
Komposition tiber die Schwelle in unser Leben gleiten? — die Praxis so in den
Lebensalltag eingehen?

»Geschlossene Sinnbereiche« (Alfred Schiitz)

Nach dem Hiniibergleiten iiber die »Schwelle« vom Lebensalltag in die mu-
sikalische Praxis hinein: In welcher Wirklichkeit befinde ich mich dann? Die
Frage, ob (performatives) Tun Wirklichkeit erschafft'® oder »sich selbst die
Wirklichkeit schafft, auf die [es] sich bezieht«!?, bleibt als offene im Raum.

Eine Perspektive entwickelt Alfred Schiitz, der in engem Dialog mit Max
Weber dessen Gedanken zur sozialen Handlung aufgreift und weiterfithrt und
sich der Entstehung von Intersubjektivitit im Alltagshandeln zuwendet. Er er-
offnet mit seiner Vorstellung unterschiedlicher »Sinnbereiche« die Méglich-
keit, sich von ontologischen Fragestellungen zu lésen. Der vorrangige Sinnbe-
reich ist die Alltagswelt, daneben kénnen weitere Sinnbereiche voriibergehend
Prioritit erlangen und verschiedene Welten erschliefen. In Anlehnung an
William James, der »Subuniversa« unterschied, spricht Schiitz von »geschlos-
senen Sinnbereichen«. Vom »Sinn unserer Erfahrungen«'?” ausgehend findet
er unterschiedliche Wirklichkeitsbereiche; einer davon lisst sich als derjenige
musikalischer Praxis betrachten. Es ist sicher kein Zufall, dass Schiitz sich
dem Thema des »Gemeinsamen Musizierens« widmet.

Metapherntheoretischer Ansatz (Simone Mahrenholz)

Die vorliegende Studie behandelt nicht die musikalische Praxis der Impro-
visation, klammert auch — abgesehen von der Komposition Cantar del Alma
von Federico Mompou - Vokalmusik aus. Ebenfalls fehlen Beispiele aus der
populdren Musik (Jazz, Rock, Pop, Schlager). Die Konzentration auf Instru-
mentalmusik erlaubt die Ablésung von sprachlich vermittelten Bedeutungs-
feldern und damit — bei breiter Streuung der Beispiele, die unterschiedlichen
historischen Epochen, auch unterschiedlichen Gattungen entnommen sind —
die Probe aufs Exempel, ob und inwiefern ein Zugang von der musikalischen
Praxis her Perspektiven auf Kompositionen verindern kénnte.

Worauf nimmt ein Priludium oder eine Fuge von Johann Sebastian Bach
oder eine Klaviersonate Mozarts Bezug? Die Frage nach einer méglichen Be-

125 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 49.
126 | J. Volbers: Performative Kultur, S. 2f.; Herv. i.0.
127 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 264,

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

zugnahme einer Komposition auf Lebenswelt, auf (Alltags-)Wirklichkeit in der
Praxis und durch die Praxis lisst sich durch den voriibergehenden Verzicht auf
Text, Programmatik oder Zitat vielleicht zuspitzen. Simone Mahrenholz erwei-
tert die Moglichkeiten der Bezugnahme (in Anlehnung an die Symboltheorie
Nelson Goodmans) durch Bezugnahme iiber Exemplifikation, wodurch genau
dieses Problem zur Diskussion gestellt wird: »Worauf und wie nimmt Beetho-
vens Klaviersonate op. 111 Bezug [...]>«!*® Thr metapherntheoretischer Ansatz
und ihre Darstellung einer (mdglichen) Bezugnahme von Musik auf (Lebens-)
Wirklichkeit und umgekehrt zeigt Perspektiven fiir die metaphorische Rede
auf.

Dass die Korperlichkeit der Ausfithrenden, ferner der Kérper eines Trios,
Quartetts, eines Ensemblekorpers allgemein fiir die Fragestellungen wich-
tig werden, verwundert nicht. Im Kapitel »Tasten« beispielsweise werden die
Finger und Fingerspitzen, Hinde und Arme als Verlingerungen des Korpers
beim Klavierspiel betrachtet: unmittelbarer Kontakt des Ausfithrenden mit
dem Instrument. Wenn ich das Trommeln auf dem Klavier in einer Klavier-
sonate Aurele Stroés als »Hinken« eines »Geretteten« beschreibe, entleihe ich
ein Bild aus der Literatur'®, das, wie Mahrenholz sagen wiirde, »fragil« und
»alternativehaltig«® ist, das aber dem Sprechen auf die Spriinge hilft und sich
als niitzlich erweist, eine musikalische Praxis zu umschreiben. Bei solchem
Reden geht es also darum, tiber die Metapher zu sprachlichen Wendungen
zu kommen, die im jeweiligen Kontext brauchbar sind und dabei mehr oder
weniger zutreffend sein mogen.

Vorlaufiges Fazit
In dieser Studie versuche ich,
« den etablierten Sinn von Musik als »hingenommene Folge von Denkvor-

Blaufzugeben — und dabei doch und gerade an Sinn festzuhalten;
«  Musik als »existentielle Erfahrung« (Lachenmann), als Begegnung und

gangen«

Teilhabe ernst zu nehmen — ohne notwendigerweise das Werk preiszuge-
ben;

« die Sprachlosigkeit der Musik als Potential zu begreifen — und dabei der
Musik zuzutrauen, auf musikalische Weise individuell und gesellschafts-
politisch wirksam zu werden;

128 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 48.

129 | U. Bail: »Die verzogene Sehnsucht hinkt an ihren Ort«, S. 136.
130 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen jenseits der Sprache, S. 219.
131 | W. Rihm: Offene Enden, S. 81.

13.02.2026, 10:51:12.

71


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 Erster Teil

. traditionelle und neue Musik als ein umfassendes Angebot zu musikali-
scher Praxis anzunehmen — dabei auf Zeitgenossenschaft zu bestehen:
Zeitgenossenschaft verstanden als Teilhabe an einem sinnvollen Handeln,
einer Praxis;

- mich darauf einzulassen, was sich uns in Musik zeigt — und dabei die
Chance wahrzunehmen, so lange wie nur irgend moglich die Ablésung
von der Wortsprache zu wagen.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

3.1 INTERSUBJEKTIVE SINNGEBUNGEN -
SINNZUSAMMENHANGE (ALFRED SCHUTZ)

Gemeinsam als »Wir«

Das bertihmte erste Finale am Ende des zweiten Akts aus Mozarts Oper Le
nozze di Figaro. Opera buffa in vier Akten (KV 492), Nr. 16, beginnend mit
der sechsten Szene: Der Graf und die Grifin allein, zwei Personen. Nach dem
Gestindnis der Grifin befiehlt der Graf dem Pagen Cherubino, aus dem Ka-
binett herauszutreten, damit die Wahrheit ans Licht komme. Als sich die Tiir
offnet, tritt Susanna hervor, woriiber die Grifin ebenso erstaunt ist wie der
Graf: drei Personen. Nun erscheint Figaro, berichtet, dass die Hochzeitsgiste
versammelt seien. Er bedringt den Grafen, die Einwilligung zur Hochzeit zu
geben — vier Personen. Sogleich tritt der Girtner Antonio auf, empért iiber die
zertretenen Blumen vor dem Fenster: fiinf Personen. Endlich eilen Marcellina,
Bartolo und Basilio herbei, um den Einspruch gegen die Hochzeit zu erheben.
Acht Personen auf der Biihne.

Wie Alfred Schiitz es beschreibt, handeln diese unterschiedlichen Personen
auf der Biithne »als ein Wir«: »[Mozart] verwendet dieses besondere Mittel der
Opernform [die simultane Darstellung], um die intersubjektiven Beziehungen
unmittelbar hervortreten zu lassen, in die seine Charaktere verwickelt sind.«!
Bei aller Verschiedenheit der »Reaktionen auf die gemeinsame Situation«, bei
allen »individuellen Charakteristiken« der handelnden Personen »handeln sie
gemeinsam, fithlen sie gemeinsam, wollen sie gemeinsam als Gemeinschaft,
als ein Wir.« Schiitz weiter:

»Das heiit natiirlich nicht, daf} sie dasselbe mit der gleichen Intensitat tun, fiihlen oder
wollen. Im Gegenteil, Ensembles, wie das im bewunderten ersten Finale des Figaro,
zeigen deutlich die vielfaltigen Gruppierungen im Miteinander und Gegeneinander der

1 | A. Schiitz: Mozart und die Philosophen, S. 172; das folgende Zitat ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Erster Teil

Personae dramatis. Aber selbst im Gegeneinander sind sie in einer gemeinsamen inter-
subjektiven Situation, in einem Wir, einander verbunden.«?

Alfred Schiitz (geb. 1899 in Wien, gest. 1959 in New York) bewegte sich als
Wissenschaftler »an der Grenze zwischen Philosophie und Soziologie«®; sein
erstes grofles Werk war »Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt« (1932).
»Strukturen der Lebenswelt« (zwei Binde) konnte er nicht mehr vollenden;
das Werk wurde von seinem Schiiler Thomas Luckmann weitergefithrt und
vervollstindigt. Nach der Versffentlichung seines ersten Buches begegnete er
Edmund Husserl, von dem er in seinem weiteren Leben stark geprigt werden
sollte. 1939 emigrierte Schiitz in die USA; dort begann er in New York zu leh-
ren, und zwar an der Graduate Faculty der New School for Social Research,
wo er ab 1952 eine Professur innehatte. Von grofRem Einfluss auf Schiitz war
neben der Forschung Husserls auch diejenige Max Webers.

Fiir die Diskussion der musikalischen Praxis sind vor allem Schiitz’ Aus-
fuhrungen tiber »geschlossene Sinnbereiche« sowie seine Aufsitze »Gemein-
sam musizieren« und »Mozart und die Philosophen« weiterfiihrend. Zudem
stehen die Begriffe Sinn, Erfahrung, Handlung, Wirklichkeit, die bei der Er-
orterung musikalischer Praxis wiederkehren, in Schiitz’ Schriften in einem
Bedeutungskontext, der eine Ubertragung auf Beschreibungen musikalischer
Praxis erlaubt.

Sinn und Erfahrung
Schiitz’ Ausgangsfrage ist die Frage nach der »alltiglichen Lebenswelt«:

»Unter alltéglicher Lebenswelt soll jener Wirklichkeitsbereich verstanden werden, den
derwache und normale Erwachsene in der Einstellung des gesunden Menschenverstan-
des als schlicht gegeben vorfindet. Mit schlicht gegeben bezeichnen wir alles, was wir
als fraglos erleben, jeden Sachverhalt, der uns bis auf weiteres unproblematisch ist.«*

Er bestreitet nicht, dass das »Fraglose in Frage gestellt werden kann«; dennoch
gilt fiir ihn: »In der natirlichen Einstellung finde ich mich immer in einer
Welt, die fiir mich fraglos und selbstverstindlich >wirklich«ist.« In dieser Welt
gibt es Probleme, die zu lésen sind, hier leben andere Menschen — »mit einem
Bewusstsein begabt, das im wesentlichen dem meinen gleich ist. So ist meine

2 | Ebd.; Herv. i.0.

3 | Die kurzen biografischen Notizen an dieser Stelle nach Th. Luckmann: Vorwort, in: A.
Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt|, S. 11-22.

4 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 25; die folgenden Zitate
ebd., S. 26.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Lebenswelt von Anfang an nicht meine Privatwelt, sondern intersubjektiv; die
Grundstruktur ihrer Wirklichkeit ist uns gemeinsam.« Von hier aus gelangt
Schiitz zur Frage nach Intersubjektivitit, die er nicht phinomenologisch be-
griindet, sondern von der »natiirlichen Einstellung des Alltags« her entwickelt;
»Natur« wie auch »Sozial- bzw. Kulturwelt« sind in die »alltdgliche Wirklich-
keit der Lebenswelt« integriert’:

»Da wir auf das phdnomenologische Problem der Konstitution der Intersubjektivitat hier
nicht eingehen kdnnen, missen wir uns mit der Feststellung begniigen, daf ich in der
natiirlichen Einstellung des Alltags folgendes als fraglos gegeben hinnehme: a) die kor-
perliche Existenz von anderen Menschen; b) dafl diese Korper mit einem Bewuftsein
ausgestattet sind, das dem meinen prinzipiell &hnlich ist; c) dafl die AuRenweltdinge in
meiner Umwelt und der meiner Mitmenschen fiir uns die gleichen sind und grundsétzlich
die gleiche Bedeutung haben; d) dafs ich mit meinen Mitmenschen in Wechselbeziehung
und Wechselwirkung treten kann; e) da ich mich - dies folgt aus den vorangegangenen
Annahmen - mitihnen verstandigen kann; f) daf eine gegliederte Sozial- und Kulturwelt
als Bezugsrahmen fiir mich und meinen Mitmenschen historisch vorgegeben ist, und
zwar in einer ebenso fraglosen Weise wie die »Naturwelt; g) daf also die Situation, in
der ich mich jeweils befinde, nur zu einem geringen Teil eine rein von mir geschaffene
ist.«®

Wichtig ist Schiitz das »Tun« in der Alltagswelt, die von ihm als selbstverstind-
lich und fraglos hingenommene »Lebenswelt« angenommen wird:

»Die Lebenswelt ist der Inbegriff einer Wirklichkeit, die erlebt, erfahren und erlitten
wird. Sie ist aber auch eine Wirklichkeit, die im Tun bewaltigt wird, und die Wirklichkeit,
in welcher - und an welcher - unser Tun scheitert.«”

Von hier aus, vom Tun in der Lebenswelt, kommt Schiitz zu einer Unterschei-
dung zwischen Erlebnis, Erfahrung und Handlung, eine Unterscheidung, die
eine genauere Bestimmung des Sinnbegriffs und des Begriffs der Wirklichkeit
erlaubt. Erlebnisse, denen keine weitere »Aufmerksamkeit« geschenkt wird,
»[treten] scheinbar schlicht im Erlebnisablauf [auf]«; aber es gibt andere Erleb-
nisse, »denen das Ich seine Aufmerksamkeit zuwendet«. »Solche Erlebnisse,
in denen sich das Ich sozusagen fest engagiert, wollen wir Erfahrungen nen-
nen. Kurz: Erlebnisse heben sich im Bewuftseinsstrom ab; Erfahrungen sind
durch Aufmerksambkeit ausgezeichnete Erlebnisse.« Und von der Erfahrung

5 | Ebd., S. 27.

6 | Ebd.; vgl. A. Schiitz: Symbol, Wirklichkeit und Gesellschaft, S. 361.

7 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt Il, S. 11; die folgenden Zitate
ebd., S. 12, 13; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

75


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Erster Teil

her findet Schiitz einen Sinnbegriff, der auch musikalische Erfahrung fassen
kann:

»Als aktuelle Bewuftseinsvorgédnge haben Erfahrungen von sich aus noch keinen
eigentlichen Sinn. Den erhalten sie erst in reflexiven, nachtréglichen Bewuftseinsleis-
tungen. [...] Erst wenn ich wohlumschriebene Erlebnisse, also Erfahrungen, tber ihre
Aktualitat hinaus reflexiv erfasse, werden sie erinnerungsfahig, auf ihre Konstitution
hin befragbar, sinnvoll. Wenn das Ich auf seine eigenen Erfahrungen hinblickt, genauer:
zuriickblickt, hebt es sie aus der schlichten Aktualitat des urspringlichen Erfahrungs-
ablaufs heraus und setzt sie in einen {iber diesen Ablauf hinausgehenden Zusammen-
hang. Dieser weist notwendig iiber das schlichte Engagement des Ich in seinen Erfah-
rungen hinaus. Ein solcher Zusammenhang ist ein Sinnzusammenhang; Sinn ist eine im
BewuRtsein gestiftete Bezugsgrofe, nicht eine besondere Erfahrung oder eine der Er-
fahrung selbst zukommende Eigenschaft. Es geht vielmehr um die Beziehung zwischen
einer Erfahrung und etwas anderem. Im einfachsten Fall ist dieses andere eine andere
als die aktuelle, so z.B. eine erinnerte Erfahrung.«®

Schiitz’ Erfahrungsbegriff ist die Grundlage fiir seine Erschliefung unter-
schiedlicher Wirklichkeitsbereiche, Schiitz spricht auch von »Wirklichkeits-
ordnungen«’, zu denen neben der fiir ihn vorrangigen der Alltagswelt auch die
Wirklichkeit dsthetischer Erfahrung zihlt.

Die ausgezeichnete Wirklichkeit

Schiitz nennt die »alltigliche Lebenswelt« auch »ausgezeichnete Wirklich-
keit«; es ist die Welt des »schlicht Gegebenenc, »fraglos« Hingenommenen.
Was heifdt »schlicht gegeben«? — »fraglos« hingenommen? Schiitz fithrt die-
se zunichst fraglose Annahme der Lebenswelt des Alltags auf die allen ge-
meinsame Korperlichkeit, auf das allen gemeinsame, mit dieser Korperlich-
keit verbundene »Bewufitsein«, auf die mit anderen geteilte »Bedeutung« der
»Auflendinge«, auf die moéglichen »Wechselbeziehungen« zwischen den Men-
schen, auf die Mdglichkeit von Verstindigung, auf die Funktion einer fiir alle
»gegliederte[n] Sozial- und Kulturwelt« als »Bezugsrahmen« (vergleichbar der
Funktion der »Naturwelt« als Rahmen) sowie auf die Einlassung eines jeden
auf die nicht personlich herbeigefiihrte, sondern eher vorgefundene »Situa-
tion, in der sich alle befinden, zuriick.™

8 | Ebd., S. 13; Herv. i.0.

9 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 49.
10 | Ebd., S. 25.

11 | Ebd., S. 27.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

»Die Aufienwelt des Alltags ist eine ausgezeichnete Wirklichkeit: a) Weil wirimmer durch
unseren Leib, der selbst ein Gegenstand der Aufienwelt ist, an ihr teilnehmen, sogar
wahrend wir tradumen; b) Weil Gegenstande der AuRenwelt die Mdglichkeiten unseres
freien Handelns einschranken, indem sie Widerstand leisten, der nur durch besondere
Anstrengung oder gar nicht iberwunden werden kann; c) Weil es der Bereich ist, in den
wiruns durch unsere korperlichen Tatigkeiten einschalten kdnnen und den wir somit ver-
andern oder umgestalten kénnen; d) Weil wir uns mit unseren Mitmenschen innerhalb
dieses Bereichs - und nur da - verstandigen [...] kénnen.«?

Wenn Schiitz von »Gegeben[heiten]« spricht, so heiflt das nicht, dass es kein
Verstehen, kein Handeln, keine Modifikation des Handelns gibt:

»Die Lebensweltist[...] eine Wirklichkeit, die wir durch unsere Handlungen modifizieren
und die andererseits unsere Handlungen modifiziert. [...] [Schon] in der natirlichen Ein-
stellung ist mirdie Weltzur Auslegung aufgegeben. Ich muss meine Lebenswelt zu jenem
Grad verstehen, der nétig ist, um in ihr handeln und auf sie wirken zu kénnen.«'3

Mannigfaltige Wirklichkeiten

Schiitz’ Aufsatz »Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten« zeigt nun auf Wel-
ten und Wirklichkeiten neben der alltiglichen Lebenswelt. Gleich zu Beginn
schligt er eine Briicke zur Philosophie von William James:

»Wirklichkeit, stellt [James] fest, bedeutet ganz einfach ein Verhaltnis zu unserem emo-
tionalen und tatigen Leben. Der Ursprung aller Wirklichkeit ist subjektiv; was immer
unser Interesse erweckt und anregt, ist wirklich. Ein Ding als wirklich zu bezeichnen
bedeutet, daR dieses Ding in einer bestimmten Beziehung zu uns steht.«**

Und er zitiert James: »Das Wort >wirklich< ist kurzum ein Sinnhorizont.«!
Ausgehend von einem solchen Sinn konstituierenden »Sinnhorizont« wird ein
Gegenstand oder ein Sachverhalt wirklich durch das Interesse, das ihm ent-
gegengebracht wird.

Schiitz veranschaulicht die Fantasiewelt in seinem Aufsatz »Don Quixote
und das Problem der Realitit«, ausgehend von »verschiedenen Realititsberei-
chen, jede [Realitit] mit ihrem eigenen speziellen und besonderen Existenz-
stil, welche [William] James >Subuniversa< nennt«.'® Vor diesem Hintergrund

12 | A. Schitz: Symbol, Wirklichkeit und Gesellschaft, S. 395.

13 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 28.
14 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 238.

15 | Ebd.; vgl. W. James: The Principles of Psychology Il, S. 320.

16 | A. Schiitz: Don Quixote, S. 102; das folgende Zitat ebd., S. 103.

13.02.2026, 10:51:12.

77


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Erster Teil

untersucht er die Abenteuer des Don Quixote, der sich in eine Ritterwelt hin-
eingetrdumt hat: »ein Subuniversum der Wirklichkeit, das mit der ausgezeich-
neten Wirklichkeit des Alltagslebens unvereinbar ist«. In dieser Wirklich-
keitsordnung gerdt Don Quixote mit der Wirklichkeit des Alltags stindig in
Konflikt. Don Quixote erteilt der Fantasiewelt (und eben nicht der Alltagswelt)
den »Wirklichkeitsakzent«!” oder »Realititsakzent«'®, sodass die Wirklichkeit
der Fantasie die Oberhand gewinnt, was zu den bekannten Verwirrungen
fuhrt.

Schiitz zieht es vor, statt von »Subuniversa« von »geschlossenen Sinnberei-
chen (finite provinces of meaning)« (auch: »Sinngebieten«) zu sprechen:

»Einem jeden dieser Bereiche kénnen wir den Wirklichkeitsakzent erteilen. Wir sprechen
von Sinnbereichen und nicht von »sub-universa¢, weil nicht die ontologische Struktur der
Gegensténde, sondern der Sinn unserer Erfahrungen die Wirklichkeit konstituiert.«*®

Die Alltagswelt ist die ausgezeichnete Wirklichkeit. Andere »geschlossene
Sinnbereiche«: die »verschiedenen Welten der Phantasievorstellungen«, die
»Traumwelt«, die »Welt der wissenschaftlichen Theorie«, auch Kunst und
Spiel, das Theater, viele Bereiche mehr. Jeder dieser »Sinnbereiche« hat einen
eigenen »Erlebnis- bzw. Erkenntnisstil«, der fiir sich einheitlich ist, aber nicht
so ohne Weiteres auf einen anderen Bereich iibertragen werden kann:

»Die Geschlossenheit eines Sinngebietes - der alltédglichen Lebenswelt, der Traumwelt,
der Welt der Wissenschaft, der Welt religioser Erfahrung - beruht auf der Einheitlichkeit
des ihm eigenen Erlebnis- bzw. Erkenntnisstils. Einstimmigkeit und Vertréglichkeit hin-
sichtlich dieses Stils sind demnach auf ein gegebenes Sinngebiet beschrénkt.«2°

Ein Wechsel zwischen einem und einem anderen »Sinnbereich« kann nur im
»Sprung« geschehen, wird als »Schock« erfahren:

»[Die] Geschlossenheit bedeutet, daf es an Transformationsregeln fehlt, mit denen man
die verschiedenen Sinnbereiche in wechselseitigen Bezug setzen kdnnte. Der Ubergang
von einem zum anderen kann nur durch einen»Sprung, wie Kierkegaard es nennt, ge-
leistet werden. Dieser offenbart sich in der subjektiven Erfahrung als ein Schock.«2*

17 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 264.

18 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt|, S. 48.

19 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 264; Herv. i.0.; die Ausfiih-
rungen zu den genannten Sinnbereichen ebd., S. 169ff., 276ff., 281ff.

20 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 49.

21 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 267.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Ein solcher »Schock« kann sich beim Erwachen einstellen, wenn man aus dem
Traum in die Alltagswelt zuriickkehrt und dann, nach einem Albtraum etwa,
mit Erleichterung feststellt, dass man getrdumt hat. Auch der »Sinnbereich«
des Witzes kann einladen, fiir eine gewisse Zeit aus der Alltagswelt in die
Wirklichkeit des Witzes und des erlosten Lachens zu fallen, bis, schockhaft,
der Alltag sich wieder geltend macht. Peter Berger macht am Beispiel des Wit-
zes klar, wie Grenzen zwischen »Wirklichkeitsbereichen« tiberschritten wer-
den konnen. Wenn ein Witz verletzend war und die Person getroffen hat, die
dann empért reagiert, macht die Einlassung, es sei doch nur Spaf gewesen,
gerade deutlich, dass hier eine Schwelle zur Alltagswelt tiberschritten wurde.
»Der Witz, mit dem man >zu weit gegangen ists, hat eine sehr empfindliche
Realitit berithrt und ist deshalb weit mehr als >snur< ein Witz.«*

Was sagt vor diesem Hintergrund die Rede aus, eine bestimmte musikali-
sche Ausfithrung sei schlieflich nur Musik?

Exkurs: William James’ »sub-universes«

»Any object which remains uncontradicted is ipso facto believed and posited as ab-
solute reality.«** Auch das gefliigelte Pferd im Traum behauptet sich so lange in
einer (Traum-)Wirklichkeit, bis ihm nicht widersprochen wird. William James
geht von einer Unterscheidung von Riumen aus: Ein Objekt im selben Raum
wie andere Realien muss sich der Priifung stellen, ob es hier seinen Platz fin-
den kann.?* Er unterscheidet Sub-Universen (»sub-universes«), die alle eigene
Wirklichkeitsbereiche oder -riume ausmachen sowie eine je eigene Existenz-
form ermdglichen (»each with its own special and separate style of existen-
ce«): die Welt der Sinne, die physikalischen Dinge (mit bestimmten Qualititen
wie Hitze, Farbe etc.) und die Welt der Krifte (Elektrizitit); die Welt der Wis-
senschaften; die Welt der idealen Beziehungen oder abstrakten Wahrheiten
(etwa Mathematik); die Welt der Goétzen (»idols of the tribe«), Illusionen und
Vorurteile; die verschiedenen {ibernatiirlichen Welten (zu ihnen zihlt er den
christlichen Himmel und die Hélle, die Hindu-Mythologie, Swedenborgs Welt
etc.); die Welt der individuellen Meinung (so vielfiltig wie Menschen sind);
die Welt der Verriickheit (»sheer madness«) — seiner Meinung nach in vielen
Facetten vertreten.”

James selbst betrachtet diese Liste nicht als abgeschlossen und umfassend.
All diese »Welten« sind die vielen Welten (»The Many Worlds«). Davon zu
unterscheiden ist die Welt praktischer Belange, James spricht von »the world

22 | P. L. Berger: Erldsendes Lachen, S. 8.

23 | W. James: The Principles of Psychology II, S. 918; Herv. i.0.
24 | Ebd., S. 919.

25 | Ebd., S. 921-922; die folgenden Zitate ebd., S. 924; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

79


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8o

Erster Teil

of >practical« realities«. In dieser Welt erwirbt sich ein Ding, ein Gegenstand
Wirklichkeits-Qualitit durch die Bedeutung fiir uns, durch das Interesse, das
in uns geweckt wird: »[A]n object must not only appear, but it must appear both
interesting and important. The worlds whose objects are neither interesting nor
important we treat simply negatively, we brand them as unreal.« Was wirklich
ist, bestimmen wir durch Interesse, Aufmerksambkeit und Zuwendung:

»[R]eality means simply relation to our emotional and active life. This is the only sense
which the word ever has in the mouths of practical men. In this sense, whatever excites
and stimulates our interest is real; whenever an object so appeals to us that we turn to
it, acceptit, fill our mind with it, or practically take account of it, so far it is real for us,
and we believe it.«2®

»Gemeinsam musizieren«

Der Untertitel zu Schiitz’” Aufsatz »Gemeinsam musizieren« lautet: »Die Stu-
die einer sozialen Beziehung«. Schiitz stellt mit diesen Gedanken eine direkte
Verbindung zur Alltagswelt her:

»Das Hauptinteresse unserer Analyse richtet sich auf den besonderen Charakter aller
sozialen Interaktionen, die sich mit dem Musikprozef verbinden: Zweifellos sind sie fir
den Handelnden ebenso wie fiir den Adressaten sinnvoll, aber diese Sinnstruktur kann
nichtin der Begriffssprache ausgedriickt werden; sie griinden sich auf Kommunikation,
aber primar nicht auf ein semantisches System, das vom Kommunikator als Ausdrucks-
und von seinem Partner als Auslegungsschema verwendet wird.«%7

Mit Rekurs auf Max Weber: »Handlungen miissen sich in ihrem Verlauf durch
Bezug aufeinander orientieren.«?® Uber die (offen gelassene) Frage nach dem
Stellenwert von »sozialer Interaktion« und »Kommunikation« kommt Schiitz
zu seiner Grundannahme, dass sich Kommunikation auf das »Sich-aufeinan-
der-Einstimmen« griindet: »Es ist genau diese wechselseitige Beziehung des
Sich-aufeinander-Einstimmens, durch die das >Ich< und das >Du< von beiden,
die an der Beziehung teilhaben, als ein >Wir« in lebendiger Gegenwart erlebt
werden.«?’ Mit der Erwihnung der sinnhaften Handlung, des »Sich-aufeinan-
der-Einstimmens« an einem bestimmten Ort, mit der Verwirklichung einer
Beziehung und dem Durchleben einer gemeinsamen Zeit charakterisiert
Schiitz musikalische Praxis. Etwas spiter kommt er darauf zu sprechen, dass

26 | Ebd., S. 924; Herv. i.0.

27 | A. Schiitz: Gemeinsam musizieren, S. 129.
28 | Ebd., S. 130.

29 | Ebd., S. 132; das folgende Zitat ebd., S. 146.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

alle, Ausfithrende wie Horer, »miteinander ilter« werden, »solange der Musik-
prozefl dauert«. Das gemeinsame Da-Sein an einem bestimmten Ort und das
gemeinsame Durchleben dieser Zeit lassen aus den Beteiligten eine Gemein-
schaft werden. Die Verbindung zur Alltagswelt ist nicht die Sprache, sondern
die »Wir-Beziehungx, die sowohl die Alltagswelt als auch die musikalische Si-
tuation pragt:

»Wir miissen jetzt in Betracht ziehen, dafd jenes Phdnomen in der Aufienwelt, ndmlich
die Rede des Mitteilenden, wéhrend ihres Ablaufs ein gemeinsames Element seiner und
meiner lebendigen Gegenwart ist, die somit miteinander gleichzeitig sind. Gleichzeitig
nehme ich am Ablauf der Mitteilung des Anderen teil und so wird eine neue Zeitdimen-
sion konstituiert. Erund ich, wir teilen wahrend der Dauer des Kommunikationsprozes-
ses eine gemeinsame lebendige Gegenwart, ndmlich unsere lebendige Gegenwart, die
uns gestattet zu sagen: »Wir haben diesen Vorgang gemeinsam erlebt.« In der Wir-Be-
ziehung, die hiermit konstituiert wurde, leben wir beide in unserer gegenseitigen leben-
digen Gegenwart - er, indem er mich anspricht, und ich, indem ich ihm zuhére. Wir sind
dabei auf jenen Gedanken ausgerichtet, derin und durch den Kommunikationsprozess
verwirklicht werden soll. Wir altern zusammen.«3°

Ein solches »gemeinsames Erleben« verbindet die »Alltagswelt« und die Welt
der musikalischen Praxis. Dort, in der Alltagswelt, entsteht die »Wir-Bezie-
hung« vorrangig iiber die gemeinsam »erlebte« oder durchlebte Rede (oder
durch die erlebten Gesten), beim Musizieren durch Klinge, Gesten, Korper-
haltungen, Positionen im Raum, Ortsbestimmungen, Beziehungen der einzel-
nen Beteiligten zueinander.

»Gemeinsam musizieren«: In einem ersten Schritt erértert Schiitz das
»Gewebe sozialer Beziehungeny, in dem sich selbst ein einsamer Musiker be-
wegt, der fiir sich eine ihm fremde Komposition studiert: Dass dieser iiber-
haupt in der Lage ist, sich mit diesem bestimmten Musikstiick zu befassen,
verdankt er unzihligen »Erfahrungenc, die er in seinem individuellen Leben
sowie in seiner eigenen singuliren »Musikkultur« machen konnte. Musika-
lisches »Wissens, so Schiitz, ist wie ein jedes »sozial abgeleitet«.’! Mit einem
Hinweis auf Edmund Husserls Untersuchungen zur »Struktur unserer Erfah-
rungen« im Allgemeinen verkniipft Schiitz an dieser Stelle seine Darlegung
zur Situation des ausiibenden Musikers fast wie von selbst mit der alltdglichen
Lebenswelt.

30 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 252; Herv.i.0.; vgl. A. Schiitz:
Mozart und die Philosophen, S. 172.

31 | A. Schitz: Gemeinsam musizieren, S. 139; die folgenden Zitate ebd., S. 144, 145,
148.

13.02.2026, 10:51:12.

81


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Erster Teil

Eine weitere Analyse widmet Schiitz der Beziehung zwischen Ausfiithren-
den, Horern und Komponisten. Eine Briicke sucht er iiber die »innere Zeit«,
bei Henri Bergson »temps durée«, zu finden. Alle Beteiligten durchleben, so
Schiitz, beim Verfolgen »gegliederter Schritt-fiir-Schritt-Ereignisse in der in-
neren Zeit«*? eine »gemeinsame lebendige Gegenwart«.

Hinzu kommt ein Ausgreifen jedes Einzelnen in den dufleren Raum, eine
Orientierung an den nicht nur hérbaren, sondern auch sichtbaren Handlungen
der anderen Mitspieler, eine, wie Schiitz es nennt, »Gesichtsfeldbeziehung«®.

An dieser Stelle ldsst sich erneut ein direkter Bezug zum Handeln in der
Alltagswelt herstellen: Auch hier sind nach aufen hin sichtbar werdende Kor-
perbewegungen sowohl Ereignisse, die sich, wie ein Steinwurf, chronomet-
risch messen lassen und der sogenannten objektiven Zeit unterliegen, als auch
spontane Auferungen, die sich auf den Fluss der »inneren Zeit« zuriickfiih-
ren lassen.*

»Den Ubergang von unserer durée [inneren Zeit] zur rdumlichen oder kosmischen Zeit
vollziehen wir in und durch unsere Kérperbewegungen. Unser Wirken vollzieht sich in
beiden Zeitdimensionen. Wir erfahren unser Wirken gleichzeitig als eine Reihe von Er-
eignissen in der duBeren und in der inneren Zeit: beide Dimensionen werden so in einen
einzigen Strom gefafit, den wir lebendige Gegenwart (vivid present) nennen.«35

Potentialitat

Uber Schiitz’ Beitrag hinausgehend wire eine weitere Verbindung zwischen
der Alltagswelt und der Welt des »Gemeinsamen Musizierens« zu berticksich-
tigen, nimlich die Wiederholungsstruktur des Musikmachens. Musikalische
Praxis ist auf Wiederholung ausgelegt, auch und gerade ohne eine wie auch
immer geartete Perfektion zu erstreben. Die Sinnhaftigkeit der Praxis begriin-
det ihren Ruf nach Wiederholung. Gerade die Wiederholungsstruktur macht
Schiitz fur die Alltagswelt geltend: Er unterscheidet eine bestimmte »Schicht
der Wirklichkeit, die das Individuum als Kern seiner Wirklichkeit erfihrt«,
niamlich »die Welt in seiner Reichweite«, eine Welt, die »wesentlich zur Zeitform
der Gegenwart gehort«®, von anderen Welten mit anderen Zeithorizonten,
nimlich Welten mit »Potentialitit«. Die erste, »die Welt in wiederherstellbarer
Reichweite«, blickt auf die Vergangenheit, die andere, »die Welt in erlangbarer

32 | Ebd., S. 144; das folgende Zitat ebd., S. 145.

33 | Ebd., S. 148.

34 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 247.
35 | Ebd., Herv. i.0.

36 | Ebd., S. 257; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Reichweite«, auf die Zukunft.”” Durch die »Idealisierungen des >und so weiter«
und des >Ich kann immer wieder«*® werden diese Welten erreichbar.*

Solche »Idealisierungen« sind aber auch der musikalischen Praxis einge-
schrieben, die damit lebensweltliche Ziige gewinnt und sich ihrer Potentiali-
tit bewusstwird. Vor allem, wenn die musikalische Praxis die ausschliefRliche
Bindung an den Musik-Kunst-Charakter lockert und sich einer Lebenspraxis
annihert (eine »Lebensform« wird), wird ihre Wiederholungsstruktur ein Tun
mit bestimmten Zeithorizonten.

»Das wichtigste Beispiel dieser zweiten Potentialitatszone [auf die Zukunft gerichtet,
also der»Welt in erlangbarer Reichweite] ist die Welt in der gegenwartigen Reichweite
meines Zeitgenossen. So deckt sich z.B. sein Handhabungsbereich nicht - oder zumin-
dest nicht ganz - mit dem meinigen, weil jener nur fiir ihn ein Handhabungsbereich im
Modus des hic, fiir mich aber ein Handhabungsbereich im Modus des illic ist. Trotzdem
ist er aber mein erreichbarer Handhabungsbereich, der mein tatséchlicher Handha-
bungsbereich wére, wenn ich mich an Stelle meines Mitmenschen befinden wiirde, was
ja auch durch entsprechende Ortsveranderungen eintreten kann.«*°

Eine Handlung, die fiir mich gegenwirtig nicht moglich ist, einem anderen
Beteiligten aber schon, kann fiir mich dennoch méglich werden, wenn ich
die Stelle des anderen einnehmen wiirde (oder der andere diese Handlung fiir
mich ausfiihrt). Ein wichtiger Aspekt fiir die musikalische Praxis.

Apprasentation
Apprisentation bedeutet »Mit-Vergegenwirtigung«:

»Anzeichen, Merkzeichen, Zeichen und Symbole ermitteln Nachrichten tiber die Grenzen
der unmittelbaren Erfahrung hinweg, indem sie alles, was fiir die jeweils gegenwartige
Erfahrung thematisch, interpretativ und motivationsmégig relevantist, jedoch den Kern
der Erfahrung in irgendeiner Weise lberschreitet, in der Erfahrung mit-vergegenwarti-
gen. [...] Zeichen, obwohl wesentlich »Nachrichteniiberbringers, helfen - in der wechsel-
seitigen Verstandigung mit anderen Menschen - auch im Uberschreiten der Grenze zu
ihnen; Symbole, obwohl wesentlich Verkdrperungen einer anderen Wirklichkeit in der
alltaglichen, kdnnen in Verbindung mit bestimmten (ndmlich ritualisierten) Handlun-

37 | Ebd., S. 257f,; Herv. i.0.; vgl. A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt
I, S. 63ff.

38 | Ebd., S. 258.

39 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt|, S. 63-69.

40 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 258f.; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

33


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Erster Teil

gen im Uberschreiten der Grenzen zu anderen Wirklichkeiten, einschlieflich der letzten
Grenze, in Anspruch genommen werden.«4*

»Grenzen der Erfahrung« kénnen iiberschritten werden: durch Mit-Vergegen-
wirtigung, Apprisentation. Uberschreitungen von Grenzen nennt Schiitz
»Iranszendenzen« — und unterscheidet »kleine«, »mittlere« und »grofle«
Transzendenzen. »Die >kleinen«< Transzendenzen der Alltagswirklichkeit wer-
den typisch als ein Aufler-Reichweite-Sein von Erfahrungsgegenstinden erlebt,
die einmal in Reichweite gewesen sind.«* Die »kleine« Transzendenz gehort
der Alltagswirklichkeit an. Ein Beispiel, das Schiitz anfiihrt: ein vergessenes
Buch, das zu Hause auf dem Tisch liegengeblieben ist. Man weif3, dass man es
jederzeit wieder in Reichweite bringen kann, dass die Erfahrung sich neu ak-
tivieren lisst. Mit dem Ort, an dem das Buch vergessen liegenblieb, verindern
sich die »Chancen der Wiederherstellbarkeit«.” »Mittlere« Transzendenzen er-
geben sich in der Begegnung: Mit dem »Ko6rper« eines anderen Mitmenschen
ist zugleich auch »ein Innen« dieses anderen »mit-gegenwirtig«, das sich
aber meiner unmittelbaren Erfahrung entzieht: »In dem Wahrnehmungskern
der Erfahrung ist mir der Andere von auflen gegeben, aber eben nicht als ein
bloRRes Auflen; in der vollen Erfahrung ist mir sein Innen mit-gegeben. Das
andere, dessen Kérper ich wahrnehme, ist in der Erfahrung von vornherein
meinesgleichen.«** Die Mit-Vergegenwirtigung beruht auf der Erfahrung
»Meinesgleichenq, es geschieht, so Schiitz, eine »Sinniibertragung«: »[E]inem
Aufen wird ein Innen zugesprochen.«* Diese Gegenwart des Mitmenschen,
des Mitspielers auf derselben Biihne, riickt den Aspekt der Apprisentation mit
ins Zentrum der Diskussion iiber musikalische Praxis:

»Es ist [der] Kérper [des anderen] in lebendiger Gegenwart, der mir sein Fiihlen, Wollen
und Denken »unmittelbar« vermittelt. Der Mitmensch verkdrpert sich in meiner Gegen-
wart. Dieser Umstand, seine Gegenwart fiir mich und meine Gegenwart fiir ihn, die ich
an meiner Erfahrung von ihm ablese, gibt uns die Berechtigung, von unmittelbaren Er-
fahrungen eines Mitmenschen in der Wir-Beziehung zu sprechen.«*®

Die »groRen« Transzendenzen sind Uberschreitungen der Grenzen der All-
tagswelt in »andere Wirklichkeiten« hinein: durch »Abkehr vom Alltag in
Schlaf und Traum, in »Halbwachheit und Tagtraumc, in »Ekstasenc, in »Kri-

41 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt Il, S. 178f.; Herv. i.0.
42 | Ebd., S. 149.

43 | Ebd., S. 151.
44 | Ebd., S. 153.
45 | Ebd., S. 155.

46 | Ebd., S. 156.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

sen und Tod«.” Die Apprisentation, die Mit-Vergegenwirtigung also, ermdg-
licht es, Grenzen innerhalb eines Sinnbereichs zu transzendieren oder auch
Sinnbereiche miteinander in Beziehung zu bringen.

Lebenswelt und musikalische Praxis:
eine erste Diskussion der Schwelle

Schiitz besteht demnach auf Trennung der Sinnbereiche. Seiner Darstellung
ist der Rat zu entnehmen, bei allen Arten von Verweisungen die Grenzen der
»geschlossenen Sinnbereiche« zu respektieren. Es gibt zwar Briickenschlige
zwischen Sinnbereichen sowie schockhaften oder sprunghaften Wechsel*®
beim Ubergang von einem Wirklichkeitsbereich in einen anderen — etwa durch
einen Knall, der einen aus der Betrachtung eines Bildes herausreifdt. Dennoch
bleibt die »Geschlossenheit« der Sinnbereiche erhalten; vor dem Hintergrund
dieser Geschlossenheit lassen sich Briickenschlige, Wechsel und Transparen-
zen tiberhaupt erst denken und darstellen.

Aufschlussreich sind die Parallelen zwischen dem geschlossenen Sinnbe-
reich musikalischer Praxis und der Alltagswelt. Hier ein kurzer Riickblick auf
Schiitz’ Mozart-Studie und seinen Aufsatz »Gemeinsam musizieren. Die Stu-
die einer sozialen Beziehung«. Als verbindende Elemente zwischen der hier
geschilderten musikalischen Praxis und der »ausgezeichneten Wirklichkeit«
des Alltags sind zu nennen:

« die Orientierung am Tun der Beteiligten;

«+ die Sinngebung;

« das Werden eines »Wir;

« das gemeinsame Durchlaufen eines (Alterungs-)Prozesses;

« die soziale Struktur von Erfahrungen;

« die soziale Ableitung von (musikalischem) »Wissen«;

« die Teilhabe an einer gemeinsamen Gegenwart;

« die Orientierung an Handlungen des Anderen (»Gesichtsfeldbeziehung«);
« Intersubjektivitit.

Uber diese Studien hinaus sind weitere Parallelen auszumachen, die musika-
lische Praxis und Alltagswelt miteinander verbinden.

a. Wiederholungsstrukturen sind sowohl fiir den Alltag als auch in musika-
lischer Praxis bestimmend — wie auch die mit der Wiederholungsstruktur
verbundene »Potentialitit«. Durch die »Idealisierungen des >und so weiter<

47 | Ebd., S. 161ff.
48 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 267.

13.02.2026, 10:51:12.

85


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Erster Teil

und des >Ich kann immer wieder«* werden die Welt in »erlangbarer Reich-
weite« und diejenige in »wiederherstellbarer Reichweite« erreichbar.*

b. Weiterfiithrend auch die Bestimmung des »Sinnhorizonts«: Ausgehend von
einem solchen »Sinnhorizont«, der Wirklichkeit — oder besser gesagt: eine
ganz bestimmte Wirklichkeit unter mehreren — konstituiert, wird es deut-
lich, warum beispielsweise die Ausfithrung einer Sonate Wirklichkeit wer-
den kann. Die Sonate wird wirklich, sobald sie Aufmerksamkeit auf sich
zieht: Wenn man sich mit ihr beschiftigt, wenn sie getibt, gespielt, vorge-
tragen, also ausgefiihrt wird.

c. Schlieflich greift die Alltagswelt auf den Sinnbereich musikalischer Praxis
iiber, sobald der Leib in Erscheinung tritt: Uber den Leib sind wir immer
mit der »Auflenwelt des Alltags« verbunden, selbst, so Schiitz, wenn wir
»triumenc.”! Uber die Leiblichkeit der Beteiligten wird zugleich eine »Ap-
prisentation, eine Mit-Vergegenwirtigung des »Inneren«, moglich.

3.2 VERKORPERUNGEN (SIMONE MAHRENHOLZ)
Musik und Welt: Bezugnahmen »via Horen«

Wir finden eine ganze Reihe von Woértern fiir das, was da jetzt passiert: Das
semantische Feld kann grof sein. Und schon treten Zweifel an der Tragfihig-
keit solcher und dhnlicher Sprachfindungen auf. Erst recht, wenn es darum
gehen soll, Erfahrungen von Sinn oder von Beziehungen in Worte zu fassen.

»Musik mit Worten beschreiben heifit immer, so etwas wie eine Wunde schlagen, eine
Kluft bilden. Dies riihrt her aus einem Verlust, einem Verletzen: aus jenem Rif3, der mit
dem Uber-Setzen zwischen einem vorweisenden und einem verweisenden Symbolsys-
tem einhergeht, zwischen einem, das zeigt, und einem, das spricht. Jede Verbindung
zwischen dieser Klangstruktur und diesem beschreibenden Wort ist fragil, alternative-
haltig [...]. In dem Moment, wo wir in musikalischen Strukturen auch einen Welt- und
Selbstbezug ausmachen - so abstrakt der im Fall der»absoluten« Musik auch sein mag
- entstehen Fragen, die sich um das Verhaltnis von Musik und Wort drehen bzw. um das
Phanomen des metaphorisch-iibertragenden Denkens.«52

49 | Ebd., S. 258.

50 | Vgl. A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 63-69.
51 | A. Schiitz: Symbol, Wirklichkeit und Gesellschaft, S. 395.

52 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen jenseits der Sprache, S. 219; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Simone Mahrenholz setzt an diesem Punkt ihrer Sprachfindung an, versucht,
sich dem Anspruch zu stellen, das »Hinausweisen«** (Lachenmann) von Mu-
sik auf Welt und Wirklichkeit und, umgekehrt, die Auswirkung der Lebens-
welt auf Musik {iber Sprache, aber nicht nur tiber Sprache, einzukreisen — mit-
tels der Metapher. Sie beschreibt in Ankniipfung an die Symboltheorie Nelson
Goodmans® das »Phinomen des metaphorisch-iibertragenden Denkens«.>
»[Ein] Verstehen von Musik [kann] gerade im Verstehen durch Musik bestehen,
ohne involvierte Begriffe: ein Realisieren, Auffassen innerer oder dufierer Welt,
Wirklichkeit, Moglichkeit.« So spricht sie eine Wechselwirkung zwischen mu-
sikalischer Wirklichkeit und Lebenswelt an:

»Damit ist Lachenmanns Position reformuliert, dafl musikalische Strukturen »hinaus-
weisen« nicht nur auf potentiell andere musikalische Strukturen, sondern auf Aufer-
musikalisches - auf Welt, auf Selbst, auf Wirklichkeit (im Werk und/oder der Welt) oder
Mdéglichkeit (in der Welt oder im Selbst). [...] So kann ein neues Wahrnehmungsvokabu-
lar, das Musik bereitstellt, neue Erfahrungsweisen der Welt mit sich bringen.«5®

Dabei verweist sie auch auf George Steiner, der diesen Zugewinn an Erfahrung
so beschrieben hat:

»Die Strafen unserer Stédte sind nach Balzac und Dickens andere geworden. Sommer-
ndchte, vor allem gen Siiden hin, haben sich mit van Gogh gewandelt. Es ist faszinie-
rend, wie aleatorische und elektronische Musik vielen der stadtischen, technischen
»Gerdusches, die uns umgeben, einen neuen formalen Charakter und neue »Horbarkeite
verleiht.«57

Mahrenholz widmet sich im Anschluss an Goodmans Symboltheorie, welche
sich auf Malerei und musikalische Notationsformen konzentriert, vorrangig
der Auffihrung, der klanglichen Erscheinung von Musik. Sie kritisiert die ein-
seitige Betrachtung der Notation und tritt fiir eine stirkere Beriicksichtigung
des Klingenden ein: Dem Prozesscharakter des musikalischen Geschehens sei
durch eine Analyse der Partitur allein nicht gerecht zu werden.*® Dabei spricht

53 | H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhdrens, S. 62; H. Lachen-
mann: Nono, Webern, Mozart, Boulez, S. 278.

54 | Goodman, Nelson: Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols, India-
napolis: The Bobbs-Merrill Company 1968.

55 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 219; das folgende Zitat ebd., S. 220; Herv. i.0.
56 | Ebd., S. 226; Herv. i.0.

57 | G. Steiner: Von realer Gegenwart, S. 217; Herv. i.0.; vgl. S. Mahrenholz: Musik-Ver-
stehen, S. 226f.

58 | S. Mahrenholz, Musik und Erkenntnis, S. 5.

13.02.2026, 10:51:12.

87


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Erster Teil

sie allerdings, sieht man von Beitrigen zur Leiblichkeit des Komponierens*
(und Ausfithrens) ab, nicht explizit die musikalische Praxis des Ausfithrens
an, sondern orientiert sich am Horen bzw. am Hérer: Das Beriithrt-Werden ge-
schieht »via Horen«*®. Héren von Musik ist auf die Ausfithrung angewiesen,
auch ein auf Tontriger gebanntes Musikstiick musste zuvor ausgefithrt wer-
den. So kommt Mahrenholz wiederholt auf die Notwendigkeit der Auffithrung
zu sprechen — nihert sich dabei aber nicht dem konkreten Tun der Ausfihren-
den. Die Distanz von einer ausschlieRlichen Orientierung am musikalischen
Schriftbild ist ihr wichtig: »Es geht [...] im musikalischen Ausdruck nicht um
das, was die Partitur ausdriickt — ihre Funktion liegt nicht im Expressiven, sie
ist zum Denotieren konstruiert — sondern um dasjenige, was die partiturkom-
patiblen Auffiihrungen ausdriicken«.®!

Mahrenholz’ Ansatz weitet den Blick auf die musikalische Praxis, obwohl
eine solche Akzentuierung nicht vordergriindig in ihrem Forschungsinteresse
liegt. Er stellt ein Vokabular bereit und hilft bei der Sprachfindung, wenn es
gilt, auch musikalische Praxis zu beschreiben. Er ermoglicht groflere Genauig-
keit der eigenen Rede, vor allem bei der Unterscheidung von metaphorischen
und buchstiblichen Eigenschaften. Vor allem die Unterscheidung von »Sa-
gen« und »Zeigen«® (resp. Verkorpern) fiithrt die Diskussion der Frage weiter,
was musikalische Praxis sein kann.

Exemplifikation

Mahrenholz bringt das Dilemma zur Sprache, dass einerseits eine Beschrei-
bung musikalischer Strukturen mit musikwissenschaftlich prizisen Termini
in der bloRen (buchstiblichen) Beschreibung stecken bleibt, dass aber ande-
rerseits, beim »Ubergang«® in eine an Metaphern reiche Sprache, die Frage
nach dem »Sinn« der Analyse dem Vorwurf der Beliebigkeit und Subjektivitit
begegnet. Eine andere Rede als blofRe »Beschreibung« struktureller Details sei
»ebenso ndtig wie schwierig«. Schwierig aufgrund des latenten Vorwurfs man-
gelnder Objektivitit, nétig, »weil ohne eine solche sinnhafte Verbalisierung die
phinomenologische (zuweilen auch >hermeneutisch« genannte) Dimension
des Gehorten nicht erfafdt scheint — nicht dasjenige, was wir als die musikali-
sche Bedeutung, Bedeutsamkeit ansehen.«

59 | Vgl. S. Mahrenholz: Der Kérper des Komponisten.

60 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 169; Herv. i.0.

61 | Ebd., S. 83f.; Herv.i.0.

62 | Vgl. S. Mahrenholz: Der Korper des Komponisten, S. 31.

63 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 221; die folgenden Zitate ebd.; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Mahrenholz’ Entwurf unterscheidet sich zunichst von demjenigen Good-
mans, als sie sich auf Musik »als klangliches Phinomen«® bezieht. Ein Grund
fur die Ankniipfung an Goodmans Theorie ist fiir sie dessen »Neuerung, die
seine Erweiterung des Konzepts der Bezugnahme (reference) um die Exemplifi-
kation bedeutet.« Zu unterscheiden seien zwei unterschiedliche Weisen der
Bezugnahme: Denotation und Exemplifikation. Denotation: Eine Beziehung
zwischen einem Zeichen und einem Bezugsobjekt wird hergestellt: » Denota-
tion ist Bezugnahme im Sinne des Stehens-fiir, des Bezeichnens, auf etwas
Zutreffens. Sie ist eine zweistellige semantische Relation zwischen einem
Zeichen und demjenigen, worauf es sich bezieht«.®® Formen der Denotation
sind »Beschreibung (>description<« und »Darstellung (>representation<)«. In der
gegenstindlichen Malerei sei Denotation die geldufige Art der Bezugnahme,
in der Musik allerdings nur in Sonderfillen méglich: beim »musikalischen
Zitat«, bei »Leitmotivike, in der »Programmusike«.%

Im Hinblick auf die sogenannte absolute Musik komme man, so Mahren-
holz, mit Denotation als alleiniger Form der Bezugnahme nicht aus. Eben an
dieser Stelle hilft ihr Goodmans Erweiterung der Bezugnahme-Mdglichkeiten
um die Exemplifikation weiter, Mahrenholz bezeichnet Goodmans »Konzep-
tion der Exemplifikation [als] eine weitreichende Losung von auffallender Ele-
ganz und Einfachheit« und fithrt aus:

»Ist die Denotation ein Verweis vom Symbolgefiige aus auf anderes - auf Menschen,
Gegenstédnde, Ereignisse - so nimmt die Exemplifikation Bezug auf Ziige des Symbol-
gefliges selber. Ein Kunstwerk (und potentiell jedes andere symbolisierende Objekt)
zeigt vor, stellt aus, referiert buchstéblich auf Eigenschaften seiner selbst: auf interne
Strukturen und Relationen, auf Farben, Formen, Klangeigenschaften - und metapho-
risch zudem auf eine Fille von Eigenschaften, die das eigene Medium transzendieren,
einschlieflich des Bereichs menschlicher Gefiihle und Emotionen.«57

Zur Bezeichnung dieser »Eigenschaften« {ibernimmt sie von Goodman den
Begriff »Label«.®® Es sind diese Labels (Eigenschaften), die exemplifiziert wer-
den. Was genau kann in Musik ein Label sein?

»Eine Musikpassage kann ihren speziellen Rhythmus exemplifizieren, ihre Instrumen-
tierung bzw. Klangfarbe, ihre Architektur, Aspekte von Harmoniegebung, Melodie und

64 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 5; das folgende Zitat ebd., S. 6; Herv. i.0.
65 | Ebd., S. 40; das folgende Zitat ebd., S. 41; Herv. i.0.

66 | Ebd., S. 41f.

67 | Ebd., S. 49; Herv. i.0.

68 | In der deutschen Ubersetzung von »Languages of Art«, »Sprachen der Kunstx, ist
von »Eigenschaften« die Rede.

13.02.2026, 10:51:12.

89


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Erster Teil

vieles mehr. Sie ist fiir diese Eigenschaften ein sample, ein Muster. Und diese exempli-
fizierten Eigenschaften heien in Goodmans Terminologie label, libersetzbar mit Etiket-
ten (unter die etwas fallt).«5°

Es ist ein Unterschied, ob ein Musikstiick bestimmte Eigenschaften nur be-
sitzt oder sie ausstellt. Mahrenholz greift auf Goodmans Beispiel der Stoff-
probe zuriick, die als »Probe«, »Muster«, »Exemplar« oder »sample« fungieren
kann: Abhingig vom jeweiligen Kontext besitzt dieses Muster verschiedene
Eigenschaften (beispielsweise einen Geruch, eine bestimmte Grofe), die aber
nicht exemplifiziert werden, wenn sie in diesem Kontext nicht gezeigt werden
sollen. Die Eigenschaften, die gezeigt werden, kénnten abhingig vom Kontext
Farbe oder Stoffart sein. Was ein Label ist und was nicht, ist also nicht generell
zu bestimmen, ist vielmehr abhingig von der Art der Bezugnahme und vom
Kontext.”” Mit Bezug auf die Auffithrungssituation von Musik formuliert: »Die
musikalische Auffithrung exemplifiziert buchstiblich diejenigen Eigenschaf-
ten, die sie a) als klangliches Symbol besitzt und auf die sie sich b) in einem
isthetischen Kontext bezieht.«’! Label sind nicht nur sprachlicher oder musi-
kalischer Art (wie harmonische Wendungen, Rhythmen etc.): Der Charakter
des »Unaussprechlichen«’? hafte dem Exemplifizierten vielmehr deshalb an,
weil Label »einer Fiille anderer dichter und voller Sphiren, einschlieflich dem
[Bereich] der Gefiithle« entstammen konnten und weil die »Dichte und Fiille«
der Label niemals ginzlich erschlossen werden kénnten.”

Exkurs: Der Sprung in die Metapher vor dem Hintergrund
der Theorie Nelson Goodmans

Goodman veranschaulicht Exemplifikation so:

»Nehmen wir die Kollektion kleiner Stoffmuster eines Schneiders. Diese funktionieren
als Proben, als Symbole, die bestimmte Eigenschaften exemplifizieren. Aber ein Stoff-
muster exemplifiziert nicht alle seine Eigenschaften; es ist eine Probe der Farbe, der
Webart, der Textur und des Musters, aber nicht der Gréfe, der Form, des absoluten
Gewichts oder des Wertes. Es exemplifiziert nicht einmal alle die Eigenschaften - etwa
die, an einem Dienstag fertiggestellt worden zu sein -, die es mit dem gegebenen Bal-
len oder der Bahn des Materials teilt. Exemplifikation ist Besitz plus Bezugnahme. [...]

69 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 224; Herv. i.0.

70 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 49.

71 | Ebd., S. 64.

72 | Mahrenholz, ebd., S. 53, spricht auch von der »tendenzielle[n] »Ineffabilitatc des
Exemplifizierten«.

73 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Das Stoffmuster exemplifiziert nur die Eigenschaften, die es hat und auf die es zugleich
Bezug nimmt.«™

Von der Exemplifikation her lisst sich verstehen, was »Ausdruck« ist, wie »Aus-
druck« zustande kommt. Ausdruck ist, so Goodman, eine besondere Art der
Exemplifikation, ndmlich die »metaphorische« Exemplifikation, die sich von
der »buchstiblichen« unterscheidet; diese »buchstibliche« weist nimlich rein
materiale Eigenschaften vor. Bei der »metaphorischen« Exemplifikation hin-
gegen findet ein Sprung in eine andere Referenzebene statt, Goodman wihlt
als Beispiel ein graues, diisteres Bild: Ein Bild »in diisteren Grautonen [...] mit
Biumen und Klippen am Meer, das tiefe Traurigkeit ausdriickt« — so die Be-
schreibung — kann selbst nicht traurig sein, wohl aber die besagten Grauschat-
tierungen aufweisen.”” Es ist im buchstiblichen Sinne grau, doch stellt sich
die Frage:

»[l]stes auch in derselben Weise traurig, in der es grau ist? Ein bemerkenswerter Unter-
schied besteht darin: Da strenggenommen nur empfindende Wesen oder Ereignisse
traurig sein konnen, ist ein Bild nur im Ubertragenen Sinne traurig. Ein Bild besitzt eine
graue Farbe buchstéblich und gehort wirklich zur Klasse der grauen Dinge; aber nur
metaphorisch besitzt es Traurigkeit oder gehort es zur Klasse der Dinge, die sich traurig
fihlen.«’®

Analog zu Goodmans Beispiel der Stoffprobe wihlt Mahrenholz eines aus der
Musik: Chopins Etiide fur Klavier op. 25, Nr. 7 — »eine Passage in cis-moll mit
langsamen, gleichmifligen Achtelnoten in der Mittelstimme, tiber und unter
denen sich jeweils eine Melodie in engen, zunichst abfallenden Tonabstinden
entwickelt.«”” Wichtig ist Mahrenholz, dass die Expression von der Emotion
getrennt wird: »Wir charakterisieren diese Musik als traurig — genauer: wir ver-
leihen ihr ein nonverbales Label, das in etwa koextensiv ist mit »traurig< — und
zwar unabhingig davon, ob die Musik das Gefiihl in uns hervorruft [...] oder
ob wir es gleichsam an der Musik wahrnehmen.« Die harmonischen, rhythmi-
schen und melodischen Eigenschaften besitzt die Passage buchstiblich und
sie verweist auch darauf; der Sprung in die Ebene der Metapher vollzieht sich
mit der Zuschreibung des Labels »traurig«.

74 | N. Goodman: Sprachen der Kunst, S. 59f.

75 | Ebd., S. 57.

76 | Ebd., S. 57f.

77 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 85; das folgende Zitat ebd., S. 86.

13.02.2026, 10:51:12.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Erster Teil

Hinausweisung

Diese Studie kann — und diesbeziiglich fiihrt sie die Diskussion auch der mu-
sikalischen Praxis weiter, wenngleich dies nicht ausdriicklich ihr Thema ist
— die Schwelle zwischen Musik und Auflermusikalischem transparent werden
lassen. Um noch einmal auf Chopins Etiide cis-moll als Beispiel zuriickzu-
kommen:

»Wir erfahren in dem einen Akt der Denotierung einer Musikpassage durch das Label
»traurig« nicht nur etwas liber diese Musik, sondern komplementar etwas tber das La-
bel »traurig«. Wir erfahren, genauer, sogar weit mehr lber »traurig« (und potentiell iiber
uns und die Welt) als iiber die Musik. Denn wahrend das relativ unspezifische Label
»traurig« die Musik u.a. denotiert, weil es so unspezifisch ist, so ist es die im Gegensatz
dazu duferst nuancierte, differenziert symbolisierende Musik, die darin umgekehrt das
Label »traurig« charakterisiert und ihm in diesem Passen hochst spezifische Konturen
verleiht.«"®

Musik und Aufermusikalisches nehmen aufeinander Einfluss; diese Beein-
flussungen ereignen sich nicht einseitig, sondern wechselseitig, es kommt zu
einer Art Fluktuation. Unter Hinweis auf Lachenmann ist Mahrenholz der Be-
griff des »Hinausweisens« wichtig; Musik ist geeignet, »Wirklichkeiten und
Moglichkeiten« auferhalb ihrer selbst zu »erschlieRen« und zugleich auf diese
zu »verweisenc, auf diese »Bezug zu nehmen«:

wHinausweisen auf Strukturen, auf Wirklichkeiten und Mdglichkeiten um uns und in
uns selbste Diese Sicht enthdlt fir unseren Zusammenhang vor allem zweierlei: ers-
tens etwas, das man die erkenntnistheoretische Dimension nennen kdnnte - Musik
erschliefft etwas an Wirklichkeiten und Moglichkeiten jener Seinsbereiche, denen wir
selbst angehdren; zweitens eine Prézisierung dessen: Musik verweist auf etwas jenseits
ihrer selbst, genauer, auf etwas um sie herum, etwas, dessen Bestandteil sie ist. Musik
nimmt Bezug.«"®

Der Transfer zwischen Musik und Auflermusikalischem gelingt Mahrenholz
tiber das Horen. Die klingende Erscheinung steht im Mittelpunkt der Betrach-
tung, nicht das Notierte. Doch dabei erfihrt das Horen eines Zuhdrers die
Akzentsetzung, nicht das Tun eines Ausfiihrenden. Thre Thesen umreifen
den Prozess der »Hinausweisung« als eine Ubertragungsleistung des Horers.

Die erste These: »Musik weist beim Héren tiber ihre buchstiblich beses-
senen Strukturen hinaus, zugleich liegt dieses Hinausweisen in ihren Struk-

78 | Ebd., S. 88; Herv. i.0.
79 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 220f.; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

turen. Musik verstehen heifdt unter anderem, ihre Strukturen anderswo wie-
derzuerkennen oder auf anderes zu iibertragen.«®® Dies meint erstens das
»Wiedererkennen« von »Labels« im innermusikalischen Bereich (eines Werks
beispielsweise), zweitens ein Wiedererkennen von einem Werk in einem ande-
ren (beispielsweise einer anderen Epoche), drittens eine Bezugnahme von mu-
sikalischen Strukturen zu Auflermusikalischem (Bewegung, Bild, Architektur
etc.). Mit der zweiten These erldutert Mahrenholz die Moglichkeit non-verbaler
metaphorischer Ubertragung: Fiir die Ubertragung generell mache es keinen
Unterschied, ob ein bestimmter Ausdruck durch ein Wort oder etwa durch ein
Bild mit einer bestimmten Farbtonung bestimmt werde: »Das Verstehen von
Musik, sofern es auch im Erkennen und Wiederfinden musikalischer Struk-
turen in Auflermusikalischem besteht, ist ein Akt metaphorischer Ubertra-
gung. Dieser muf nicht notwendig in Sprache stattfinden.«®! Die dritte These
schlieRlich verdeutlicht die Wechselseitigkeit des Ubertragungsprozesses, zu-
gleich auch das Verwandlungspotential, das der metaphorischen Ubertragung
innewohnen kann. Die metaphorische Ubertragung von Musik auf Auermu-
sikalisches verdndert dieses Auflermusikalische, was wiederum Auswirkun-
gen auf die Musik hat:

»Der Akt metaphorischer Ubertragung auf Anderes, der mit dem &sthetischen und ver-
stehenden Erleben von Musik einhergeht, bedeutet eine Umstrukturierung dieses An-
deren. Musikalische Strukturen werden analog zu nonverbalen Pradikaten auf anderes
projiziert. Sie re-organisieren dieses andere - und dieses andere re-organisiert poten-
tiell umgekehrt auch wieder die Musik. Das Verstehen/Erleben von Musik fallt damit
partiell zusammen mit dem Verstehen/Erleben durch Musik.«82

Die Kraft der Sprache

Mahrenholz lehnt den Verzicht auf Sprache, Rede, verbale Beschreibung ab:
Wenngleich jedes Wort durch ein anderes, ebenso passendes zu ersetzen ist, so
ist fiir sie doch iiber die Metapher die Méglichkeit einer Ubertragung gegeben.
Metaphorisches Sprechen bleibt fiir sie notwendig, damit die Rede iiber Musik
sich nicht in einer bloRen Aufzihlung von Strukturmerkmalen erschopft. An
dieser Stelle ein Beispiel der sprachlichen Annidherung an Franz Schuberts
Sonate op. posth. cmoll, D 958 (1828), Takt 117-159 (Durchfithrung):

»Das allmahliche Verschwinden des Zeitmetrums, die Orientierung hin in eine nicht-ar-
tikulierte, entdifferenzierte Tiefe und zugleich entlegene Héhe 186t sich so etwa mit der

80 | Ebd., S. 221; Herv. i.0.
81 | Ebd., S. 223.
82 | Ebd.; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

93


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Erster Teil

Bedrohung und dem gleichzeitigen Sog des Todes in Verbindung bringen: der allméh-
lichen Aufldsung »objektiver« Zeitlichkeit ineins mit der Zeitlichkeit des Selbst. Damit
macht dieses Zeitlabel eine Erfahrung von Welt und Selbst zugénglich(er), die liber das
Innermusikalische hinausgehend kognitiv wirksam ist. Artikuliert wird die Empfindung
einer Situation, die fiir Jeden jederzeit Realitat hat und die zugleich kaum bewuftseins-
fahig ist [Anmerkung Mahrenholz: »Der Tod ist kein Ereignis des Lebens. Den Tod erlebt
man nicht.cLudwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, 6.4311«]: der notwen-
dig kommende Tod bzw. das kommende Sterben samt der Moglichkeit des Einnehmens
einer Haltung dazu. Natiirlich muf3 die Passage keineswegs mit Tod«in Verbindung ge-
bracht werden, ganz andere Sinnbereiche sind mit demselben musikalischen Material
zu erschlieRen moglich.«83

Wire eine Beschreibung musikalischer Praxis {iber die Metapher eine prozess-
hafte »Anniherung«® an das, »was sich zeigt« — im Prozess der Ausfithrung?
Anders gefragt: Lisst sich metaphorisch sagen, was jemand tut, der die besagte
Stelle aus der Sonate Schuberts ausfiihrt?

Ich erfahre beim Spielen, dass und wie das Thema in weite Ferne rtickt,
ich spiele einige Tone des Themas gar nicht mehr; sie fehlen, Phrasen werden
zusammengezogen. Ich spiire, dass und wie ich in verschiedenen Registern
des Klaviers (mit beiden Hinden an unterschiedlichen Stellen) spiele, ein Zu-
sammenhang geht mir verloren. Ich mache mit der linken Hand etwas anderes
als mit der rechten, habe verschiedene Schichten gleichzeitig zu bewiltigen. Es
entsteht in meinem Kérper eine Art »floating«®, das Almut RéRler mit Blick
auf Olivier Messiaens »valeurs irrationelles« folgendermaflen beschreibt:
»Man begibt sich [...] als Spieler in ein stark dialektisches Spannungsfeld:
selbst die aufeinander geschichteten Zeitabfolgen, die ich genau wiederzuge-
ben vermag, produzieren in ihrer Komplexheit den Eindruck einer irrationalen
Zeitaufgliederung, eines Schwebens im Zeitraum«.2® Die besagte Stelle aus
der Schubert-Sonate versetzt mich als Spieler in Orientierungslosigkeit, mir
rutscht der Boden unter den Fiilen weg. Wie kann man das spielen? Man wird
es vielleicht zunichst fast mechanisch, vielleicht auch beide Hinde einzeln,
iiben, bis die Bewegungsablaufe im Kopf und im Korper sind, sodass das Spiel
losgelassen werden kann. Spielen wird ein Lassen, ein Loslassen, Verlust von
Kontrolle. Ich begebe mich als Spieler auf schwankenden Boden, in ein nebli-
ges Feld, in Dimmerung und Zwielicht.

Dies eben verheifét die wechselseitige Bezogenheit der Welten aufeinander:
Die an Metaphern reiche Sprache hilft mir zu sagen, wie es mir beim Spielen

83 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 146; Herv. i.0.
84 | D. Mersch: Was sich zeigt, S. 40.

85 | A. RoRler: Zur rhythmischen Freiheit, S. 158.

86 | Ebd., S. 159.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

ergeht. Dabei finde ich nicht nur zum Sprechen iiber die Musik, sondern die
Musik selbst prizisiert auf ihre Weise zugleich das Loslassen, lisst mich am
eigenen Leib spiiren, wie es wirklich ist, wenn ich alles dahingebe, mich ver-
liere und in Orientierungslosigkeit falle.

Verkorperungen:
Auseinandersetzung mit dem Schaffen Wolfgang Rihms

»Musik - indem sie vor-begrifflich, d.h. (auch) physisch-sinnlich rezipiert [...] wird - fiihrt
in eine Form der Beriihrung mit [...] nicht»wif-baren«Inhalten, die das Subjekt iiber die
Sinne und deren komplexe physisch-intellektuelle Einheit im musikalischen Geschehen
gleichsam leiblich-existentiell verankert. In dem Moment, wo man etwa die Zyklizitat
der balinesischen Musik und ihre interne Erfilltheit wahrhaft sinnlich zuganglich be-
kommt, sie im Horen selber ver-kdrpert und perpetuiert, ist sie zugleich nicht nur erfafit
und verstanden, sondern fiir diesen Moment auch bejaht. Die Musik samt dieses Inhalts
bejaht sich im Akt der umfassenden sinnlichen Aufnahme selbst (wohlgemerkt: nicht
schon im Akt des Horens, die Musik kann einen auch uninteressiert lassen oder ab-
stoflen). Auch hier [...] ermdglicht Musik den kognitiv aufschlieBenden Zugang zu einer
Wahrheit der Realitat und der Existenz, die mittels anderer Symbolisationsformen, wie
derim gegenwartigen Akt des Schreibens und Lesens verwendeten sprachlichen, nicht
zugénglich gemacht werden kann.«87

Mahrenholz beschreibt hier ein Héren mit allen Sinnen, das Zuginge zu exis-
tentiellen Erfahrungen erméglicht. Solche Erfahrungen aber sind potentiell
nicht nur Horern zuginglich, sondern auch (vielleicht mehr noch) den Aus-
fithrenden.

Aus der Praxis des Komponierens heraus hat sich Wolfgang Rihm mehr-
fach zur Korperlichkeit des Komponierens geduflert: »Handwerk ist >Korper-
werks, Sich-Eindriicken des Korpers in eine andere plastische Dimension, Ne-
gativform, aus Druck. Handwerk gelangt als Artikulationsform nach auflen,
und dort setzt es den Korper, dem es entstammt, wieder zusammen.«® In
seinem Aufsatz »Musikalische Freiheit« geht er auf die Situation um 1910 ein,
als Schonberg noch nicht eigenen »Gesetzen« gefolgt sei, sondern »im chro-
matischen Total ohne Tonartbindung« gearbeitet habe:

wFreie Prosa«meint hier: Musik, die sich in jedem Augenblick selbst erneuert, eigentlich
Debussys Ideal, Musik, deren Verlauf in ihrer eigenen Verlaufsenergie begriindet liegt,
die der Komponist in den Klangobjekten aufspirt und freisetzt. »Triebleben der Kldnge«

87 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 149f.; Herv. i.0.
88 | W. Rihm: Spur, Faden, S. 71.

13.02.2026, 10:51:12.

95


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Erster Teil

wurde dies einmal genannt. Vegetatives Komponieren kann man es auch nennen, muf}
es aber nicht.«8°

Debussy: Mit diesem Namen weckt Rihm nicht nur Assoziationen an Natur-
und Korperhaftes oder an Vegetationsprozesse, sondern auch solche an gespro-
chene Rede. Fiir ihn ist Debussy ein »Erforscher« des musikalischen Redens,
des musikalischen Sprechens im Vollzug: »Fiir Debussy war Komponieren
stets das Erforschen der musikalischen Sprache selbst. Debussy war ganz Mu-
siker: In der puren Entsprechung syntaktischer Konstellationen sah er keine
Musik. Fiir ihn war Sprache untrennbar vom Sprechen, vom Gesprochenwer-
den, vom Tonfall.«*® Wichtig wird an dieser Stelle die Unterscheidung von Syn-
tax und »Ton«. Hier, auf der Suche nach dem »Ton« und bei dessen Auffinden
beginnt das Tun des Ausfiithrenden:

»Der Interpret erféhrt Giber die Art, wie die Klangsprache gesetzt ist, wie sie ihn durch
ihren Text zum Nachsprechen auffordert, also schon auf haptischer Ebene, Grundsétz-
liches liber diese Sprache. Er»sprichtc bereits im Ton der Musik, wenn er deren Griff an
sich selbst verspiirt, indem er diesen Griff »in seine Hand« nimmt, die Hand dem Griff
nachbildet, anbildet, um durch das Greifen dem Instrument die Sprache erst zu ent-
locken. [...] [B]ei Debussy ist spiirbar, wie sehr diese qualitativen Spracheinheiten beim
Komponieren schon mitgedacht, bei der Sprachfindung beriicksichtigt sind, wie sehr
das Sprechen selbst eine eigene Sprache ist.«®!

Von der Betrachtung des »Tons« aus geht es weiter zum musikalischen Einzel-
ereignis, zum einzelnen Ort, der das Tun des Komponisten und des Ausfiih-
renden auf eine ganz eigene Weise herausfordert:

»DerVersuch, diese Sprachfindung genauer zu verstehen, kdnnte uns auf unserer Suche
nach dem musikalischen Einzelereignis und dessen Freiheitspotential auf neue Wege
bringen. Fir Debussy scheinen Abgeschlossenheit und Definition des Einzelereignisses
gleich wichtig wie das Wachstum der Ereignisse. Das erlaubt uns, das Einzelereignis als
Zelle zu verstehen. Durchaus in der doppelten Bedeutung: als abgeschlossene, ent-
wicklungsfremde Einheit und als Wachstumskern, als Keim. Stellen wir uns eine andere
doppelbedeutende Aktion vor: das Freisetzen! Etwas frei, unverbunden in den Raum
setzen; oder etwas entfesseln, freisetzen. Versuchen wir die gedankliche Verbindung
zum doppeldeutigen Zellbegriff. So ist das musikalische Einzelereignis von zwei Seiten
her beleuchtet: erstens ein unverbundenes, nicht auf Entwicklung hin Gesetztes, das

89 | W. Rihm: Musikalische Freiheit, S. 26.
90 | Ebd., S. 35.
91 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

frei in den Zusammenhang - also ohne diesen - gesetzt ist; zweitens eine gerichtete
Einheit, die Wachstum provoziert, Entwicklung freisetzt.«%2

Diese Worte beschreiben nicht nur die Perspektive des Komponierenden, son-
dern auch das Vorgehen aus der musikalischen Praxis heraus: sich an einzelne
Orte begeben.

Eben hier liegt der Ansatzpunkt fiir Mahrenholz’ Auseinandersetzung mit
dem Schaffen Wolfgang Rihms:

»Ein Skandalon wie zugleich ein Faszinosum von Wolfgang Rihm als Komponist wie als
Autor liegt darin, dass er in seinem Werk fiir einen anderen Logos pladiert, fiir andere
Verlaufsformen bzw. eine andere Struktur des Kiinstlerischen. Eine, die hier vorlaufig
und zugespitzt als Logos des Korpers, des Materialen oder Ausgedehnten bezeich-
net wird - im Unterschied zum Logos der Sprache, des Geistes, der Kausalitat und
Folgerichtigkeit.«®3

Ein Affront gegen das »an Logik und Widerspruchsfreiheit ausgerichtete dis-
kursive und mathematisch-lineare Denken — das als wissenschaftliches nach
wie vor die offizielle Domine von Erkenntnissen bildet.« In diesem Sinne ver-
gleicht sie ein »Modell«, das Musik als Sprache begreift und von daher an lo-
gisch nachvollziehbaren Zusammenhingen interessiert ist, und ein »Modell,
das sich eher an »Natur-Metaphern« ausrichtet.”* Rihms Werk »sei gerade nicht
an der Idee von Musik als Sprache orientiert«. Diese Abkehr von der Vorstel-
lung von Musik als Sprache sucht Mahrenholz »positiv« zu bestimmen, indem
sie, ausgehend von schriftlichen AuRerungen des Komponisten, die einzigarti-
ge Bindung eines Klanges an einen bestimmten Ort der Komposition (seine
Unverwechselbarkeit, seine, so Rihm, »Unauswechselbarkeit«®) und Rihms
Riickgriff auf Metaphern des Vegetativen und Koérperlichen geltend macht.
Sie kniipft dabei an Dahlhaus’ Konzept des Verstehens an, das hier unter-
laufen werde. Dahlhaus habe das »Verstehen« von Musik (als einer Sprache)
auf die »Einsicht in einen Zusammenhang zwischen T6nen« zuriickgefithrt:
»Verhandelt wird dieses Thema unter der Unteriiberschrift >Sinnzusammen-
hang«.«*® Quer zu eben diesem »Sinnzusammenhang« stehe aber eine Korper-
lichkeit des »Materials« mit eigenen Anspriichen, wobei Verstehen nicht ab-,

92 | Ebd.

93 | S. Mahrenholz: Der Kérper des Komponisten, S. 24; das folgende Zitat ebd.; Herv.
i.0.

94 | Ebd., S. 28; das folgende Zitat ebd., S. 26.

95 | Vgl. W. Rihm: Spur, Faden, S. 74f,; Herv. i.0.

96 | S. Mahrenholz: Der Kdorper des Komponisten, S. 29f.; das folgende Zitat ebd.,
S. 30.

13.02.2026, 10:51:12.

97


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Erster Teil

sondern umgewertet werde. Aus einem Brief der Komponistin Isabel Mundry:
Die Frage nach dem Verstehen in der Musik habe Mundry dahingehend be-
antwortet, sie schreibe nicht Musik, »um verstanden werden zu wollen, sondern
um zu verstehen.«”’ So bringt Mahrenholz die metaphorische Ubertragung ins
Gesprdch. Doch: Wie steht es um die Gefahr, in eine, wie sie sagt, »Privatspra-
chenfalle«, in ein »privatistische[s] Abseits« zu geraten?®® Thre Antwort: durch
Hinwendung zu Musik, »die fiir sich selber steht«; hierbei werde Musik nicht
»Bild fiir eine Wirklichkeit«, sondern »selbst Wirklichkeit«.”> Mahrenholz:
»Was ist dieses »>Selbst«? Rihm bindet es an den Kérper.« Rihm: »Das Verhilt-
nis zur Bewegung ist fiir mich dadurch gegeben, daf ich die Musik als Koérper
sehe, dessen Bewegungen und Bewegtheiten sie selbst sind, also die Musik
selbst ist.«'° Es geht Rihm offensichtlich um ein Selbst-Sein der Kérperbewe-
gungen, um ein Selbst-Sein der »Musik als Kérper« auch.

Musik wird sie selbst — durch die Anbindung an den Kérper. In diesem
Zusammenhang erinnert Schiitz daran, dass »in der natiirlichen Einstellung
des Alltags« die »kérperliche Existenz von anderen Menschen« und eine Aus-
stattung der anderen Korper mit einem »Bewufitsein [...], das dem meinen
prinzipiell dhnlich ist«, gegeben sind.'”! »Musik selbst« (Rihm) — diese For-
mulierung wirft einmal mehr Fragen auf wie diese: Hinausweisung auf Wirk-
lichkeiten und Moglichkeiten und/oder Selbst-Sein? Musik: Als-ob-Geschehen
oder Wirklichkeit sui generis? Grenzen/Schwellen zwischen Musikwelt und
Lebenswelt? — und Uberginge?

3.3 GRENZEN, SCHWELLEN - uND UBERGANGE
Lebenswelt und Musikwelt: Trennung - Verbindung

Schiitz’ Ausfithrungen lassen deutlich werden, dass er die verschiedenen
»Sinnbereiche« als »Welten«!*? betrachtet, die jeweils durch einen eigenen »Er-
lebnis- bzw. Erkenntnisstil«!® geprigt sind. Zu diesen Sinnbereichen zihlt er
auch das »Gemeinsame Musizieren«. Er betrachtet die Sinnbereiche als »ge-

schlossenc, weil aus seiner Sicht »Transformationsregeln«'* fiir eine wechsel-

97 | I. Mundry, zitiert ebd., S. 30; Herv. i.0.

98 | Ebd., S. 32.

99 | Ebd., S. 33; das folgende Zitat ebd.

100 | W. Rihm: ... zu wissen, S. 147.

101 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 27.

102 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 269f., 276f., 281.

103 | A. Schitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt 1, S. 49.

104 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 267; das folgende Zitat ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

seitige Bezugnahme fehlen; so wird fiir ihn ein Wechsel von einem Bereich zu
einem anderen nur im »Sprung« maéglich.

Von Schiitz’ Darstellung unterschiedlicher »Sinnbereiche« ausgehend und
diese weiterfiithrend liefe sich mit Blick auf eine musikalische Situation wohl
auch bildhaft von einer Art Schleier zwischen musikalischer Welt und Lebens-
bzw. Alltagswelt sprechen, auch von einer (durchsichtigen) Membran, die zu-
gleich trennt und verbindet.

Performative Akte verleihen Grenzen zwischen Alltagswelt und performa-
tivem Geschehen Transparenz. Erika Fischer-Lichte spricht von daher eher von
»Schwellen« als von »Grenzen« zwischen den Welten.'®

»An der Garderobe bringt das Publikum die Ohren in Ordnung und gibt
das Gehor ab.«' An der Garderobe scheiden sich die Welten? Auf der einen
Seite erdffnet die Musikwelt im Konzerthaus oder in der Oper beispielsweise
die Moglichkeit, Alltagswelt eine Zeitlang zu verlassen; auf der anderen Seite
gibt die Alltagswelt das Publikum fiir eine gewisse Zeit frei. Das Publikum
begibt sich aus der einen in die andere Welt, richtet sich dort zeitweise ein —
und begibt sich wieder zuriick."”” Diese Vorstellung entspricht wiederum eher
einer Geschlossenheit der Bereiche.

Wie die Musikwelt eine Art Refugium oder Zeitinsel werden kann, zeigen
Frobergers Lamentations und Méditations. Der Spieler begibt sich hinein in
diese verschlungene Welt der Klinge, die Schritt fiir Schritt ertastet werden,
und kann sich vergessen, verlieren im Spiel. Jeder Ton konnte der letzte sein:
So geht es (eine Zeitlang) immer weiter. Am Ende begibt man sich wieder zu-
riick in den Lebensalltag, der vom Ticken der Uhr bestimmt wird, der man
sich nun wieder unterwirft. Die Zeitinsel wird aufgesucht, man begibt sich
hinein, wohl wissend, dass das Verweilen dort begrenzt ist. Der Ubergang von
der einen in die andere Welt wird vollzogen: Ein Spieler betritt (bewusst) die
Musikwelt — und verlisst diese wieder.

Transparenz zwischen Musik- und Alltagswelt zeigt sich in vielfiltiger
Weise mit Blick auf Kompositionen des 20. und 21. Jahrhunderts: Karlheinz
Stockhausen wiinscht sich die wiederholte Ausfithrung von Spiral fiir einen
Solisten als »kiinstlerische Lebensform«!%; Istvan Zelenka entwirft Praktiken,
die vollkommen in den Lebensalltag integriert werden konnen und sollten
(beispielsweise mit der Komposition Und an § frei gewdhlten Tagen...); Hans-
Joachim Hespos formuliert als Ideal fiir eine Ausfithrung seiner Kompositio-
nen »Fast-Identifikationen« der Ausfithrenden und »Distanzverringerung«.'®

105 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356ff.

106 | I. Bachmann: Die wunderliche Musik, S. 46.

107 | Vgl. E.-M. Houben: Wie wunderlich ist die neue Musik?, S. 299.
108 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.

109 | H.-J. Hespos: ..redezeichen.., S. 130.

13.02.2026, 10:51:12.

99


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Erster Teil

Musik- und Alltagswelt konnen, so zeigt es sich, mehr oder weniger eng auf-
einander bezogen werden.

Einige Kompositionen sind fiir eine selbstverstindliche Integration in den
Lebensalltag bestimmt. Dazu gehoren auch The Tiger’s Mind oder The Great
Learning von Cornelius Cardew oder Kompositionen von Istvan Zelenka. Letz-
tere sind zum Teil ausdriicklich auch fur musikalische Laien konzipiert, ver-
stehen sich als Finladungen zu bestimmten »Beschiftigungen«'?, die den
Lebensalltag unterbrechen. Die Unterbrechung des Alltagsgeschifts durch die
»Beschiftigung« mit der Komposition und, umgekehrt, das Verlassen dieses
Raumes, verbunden mit erneuter Zuwendung zum Lebensalltag, markieren
wiederum Schwellen.

Erst durch die Uberginge, d.h. durch die Uberschreitungen der Schwellen
hin und wieder zuriick, wird die musikalische Situation in den Lebensalltag
integriert. Die trennende Schwelle scheint notwendig zu sein, damit die Uber-
schreitung moglich wird.

Aufkiindigung eines Als-ob-Geschehens

Dort, wo uns die Schwellen zwischen Sinnbereichen beriihren, wo wir uns
als Musiker Ubergingen von einer Welt in die andere aussetzen, begegnen
wir einander in der musikalischen Situation. Wir simulieren diese Begegnung
nicht. Sie ereignet sich tatsichlich im Sinnbereich »gemeinsamen Musizie-
rens« (Schiitz), wobei gar nicht einmal ununterbrochen deutlich sein muss, in
welchem Sinnbereich wir uns gerade aufhalten, ob in der Welt der Musik oder
in der Welt des Alltags. Durch den zeitweiligen (bewussten) Ubergang in den
Sinnbereich der Musik, in dem wir alle in unserer Verschiedenheit und bei
aller Geschiedenheit voneinander zusammentreffen diirfen, finden wir uns
(zwar) in einer anderen Welt, aber nicht in einem Als-ob-Geschehen wieder.
Wir betreten als Ausfithrende einen anderen Bereich als den der alltiglichen
Lebenswelt mit eigenem wirklichem Geschehen selbst. Diese Gedanken be-
statigt Schiitz in seiner »Studie« (»Gemeinsam musizieren«). Eine Schliissel-
stellung in Schiitz’ Ausfithrungen nimmt die Idee des »Sich-aufeinander-Ein-
stimmens« ein, wodurch eine lebendige »Beziehung« wihrend dieser Zeit des
gemeinsamen Musizierens entsteht.'! Dieses »Sich-Einstimmen« geschieht
an einem bestimmten Ort. Alle am Geschehen Beteiligten durchleben ge-
meinsam eine bestimmte Zeit, sie werden gemeinsam ilter."" Dies ist und ge-
schieht wirklich so — in der Welt des Musizierens. In dieser Welt mit eigener

110 | E.-M. Houben/I. Zelenka: und/oder, S. 20, 21, 22, 27, 314.
111 | A. Schiitz: Gemeinsam musizieren, S. 132.
112 | Ebd., S. 146.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Wirklichkeit, eigenen Dingen, Orten und Lebenszeiten, zeigt sich dann kein
Als-ob-Geschehen, sondern tatsichliches »SO IST«, »SO GESCHIEHT«'?,

Beim Spielen der Méditation »sur ma mort future« von Johann Jacob Fro-
berger tue ich nicht so, als ob ich meditieren wiirde, sondern ich falle in ech-
te Meditation; beim Spielen des Klavierstiicks pour étre seul(e) sans réserve von
Antoine Beuger tue ich nicht so, als ob ich mich verlieren wiirde, sondern ich
gehe tatsichlich verloren: erfahre, dass und wie ich mich vertrauensvoll verlo-
ren geben darf. Dabei kann beim Aufenthalt im Sinnbereich des Musizierens
durchaus die andere Welt des Alltags einbrechen, sodass ich mir beim Spielen
selbst nicht immer sicher sein kann, in welcher Welt ich mich gerade befinde.

Der Umgang mit einer Vielfalt von »Sinnbereichen« kann in musikalischer
Praxis verhandelt werden, weil sie zwar sinnhaft, aber nicht zweckgebunden
ist. In musikalischer Praxis ist man frei, die »Schwelle« (Fischer-Lichte) bzw.
die Membran zwischen Musikwelt und Alltagswelt zu thematisieren. Das ist
die grundsitzliche Orientierungsfrage im Alltagsleben und in musikalischer
Praxis: Welches Spiel wird hier eigentlich gespielt? In welchem Sinnbereich
halte ich mich jetzt auf? In musikalischer Praxis lisst sich diese Frage zuge-
spitzt formulieren, denn hier geht es um die Entstehung von Sinn und nicht
um das Erreichen eines bestimmten Zwecks.

Don Quixote

Was geschieht beim Springen zwischen den Sinnbereichen des Musizierens
und der Welt des Alltags (Schiitz)? Gerade der »Schock« beim Wechsel von
der einen in die andere Welt und zuriick (und wieder neu in die andere Welt
ust.) birgt konfliktreiches Spannungspotential. Hier, beim Wechsel, tut sich
die Moglichkeit auf, nicht genau zu wissen, wo man jetzt eigentlich ist. Beim
Ubergang iiber Schwellen kénnen diese Schwellen auch unscharf werden. Was
jetzt? Wo bin ich? Wie geht es jetzt weiter? Solche Fragen wachsen aus Konflik-
ten von Sinnbereichen: Was ist Traum? Was ist Alltagswelt? Was ist Fantasie-
welt? Wo ist die Welt des Musizierens? Bin ich schon da angelangt? — oder noch
nicht (ganz)?

In seinem Aufsatz »Don Quixote und das Problem der Realitit« kntipft
Schiitz an William James’ »Principles of Psychology« an: Jeder Realititsbe-
reich, James spricht von »Subuniversa«, hat seinen »eigenen speziellen und
besonderen Existenzstil«." Neben der »Welt der Sinne oder der physischen
Dinge« zihlen ebenso die Wissenschaftswelt, die Welten der Triume und
Fantasien, die Welten religitser Uberzeugungen und viele mehr zu den »Sub-

113 | H.-J. Hespos: AUGEN DER WORTER, Partitur.
114 | A. Schitz: Don Quixote, S. 102.

13.02.2026, 10:51:12.

101


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Erster Teil

universa« (James), die Schiitz »mannigfaltige Wirklichkeiten«, »geschlossene
Sinnbereiche« nennt. Und Schiitz’ Aufsatz »Don Quixote«?

»Die These, die wir aufstellen wollen, ist, da sich Cervantes’ Roman systematisch mit
dem Problem der mannigfachen Wirklichkeiten befafit, das von William James gestellt
wurde, und dafd die verschiedenen Phasen in Don Quixotes Abenteuern sorgfaltig aus-
gearbeitete Variationen des Hauptthemas sind, ndmlich wie wir Realitét erfahren.«*%

Des Protagonisten Kampf gegen die Windmiihlen: fiir seinen beobachtenden
Begleiter kein Streit gegen eine michtige militdrische Bedrohung, sondern ein
ohnmichtiges Einschlagen auf lebloses Material; des Protagonisten Bewunde-
rung fiir die Schonste aller Damen, deren Bildung alles bislang Erlebte iiber-
steigt: fiir seinen verstindnislosen Begleiter Bewunderung fiir eine alltiglich
zu sehende Marktfrau, die ihrer gewohnten Titigkeit nachgeht.

Was hat Don Quixotes Lebensform (denn eine solche ist seine fahrende
Ritterschaft zweifellos) mit der Lebensform eines Musikers zu tun? Ich méch-
te in diesem Zusammenhang noch einmal auf die Magie, auf die Zauberkraft
der Musik eingehen. Don Quixotes Subuniversum der fahrenden Ritterschaft,
dem er, um mit Schiitz zu sprechen, den »Realititsakzent« verliehen hat, wird
von Zauberern regiert, denen es sogar gelingt, Sinnbereiche miteinander zu
versbhnen und Widerspriiche oder Paradoxa aufzul6sen. Sie iibernehmen in
Don Quixotes Welt die »Rolle der Kausalitit und Motivation«.""® Thnen, den
Zauberern, wird die Aufgabe zugewiesen, »die Koexistenz und Kompatibilitit
von bestimmten Sinnbereichen zu gewihrleisten [...] und sicherzustellen, daf}
der Wirklichkeitsakzent, der einem jener Subuniversa erteilt wurde, erhalten
bleibt.«'” Versshnung der Sinnbereiche durch Zauberhand!

Der Konflikt zwischen Don Quixotes Fantasiewelt und der Lebenswelt sei-
ner Umgebung spitzt sich zu, als die Wohlmeinenden unter seinen Mitmen-
schen ihm dadurch entgegenzukommen suchen, dass sie zeitweilig in eine
Als-ob-Welt einziehen — im Spiel, im Witz —, der sie aber niemals den »Wirk-
lichkeitsakzent« zu verleihen bereit sind. Damit, so Schiitz, gelingt es ihnen
aber nicht, in eine »echte soziale Beziehung« zu Don Quixote zu treten, was
zu dessen »persénlicher Tragédie« beitrigt; ein weiterer die Situation verschir-
fender Punkt ist der, dass Don Quixote mit der Zeit selbst »immer weniger« an
seine Welt »glaubt« und in Unsicherheit verfillt."'®

Don Quixote: Inbegriff des Musikers, der Musikerin — aller Spieler! Wie
wirklich ist das Spiel, das hier gespielt wird? Nur Musik? Nur ein Spiel? (Ge-

115 | Ebd., S. 103.
116 | Ebd., S. 107.
117 | Ebd.

118 | Ebd., S. 114f.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

meinsam) Musizieren! Wie ernst ist es uns mit dieser Praxis? Ist es eine Pra-
xis, an die wir glauben (glauben mochten, glauben kénnen)? So, wie es jetzt
aussieht, ist die Beantwortung dieser Frage auch von einer Entscheidung des
einzelnen Musikers abhingig. Die Frage lautet also auch: Will ich mich als
Spieler so weit ins Spiel hineinbegeben, dass ich die Ausstrahlung der einen
Welt (der Musizier- und Spielwelt) auf die andere gestatte, ja mehr noch: her-
aufbeschwore?

Schiitz zitiert einen Satz Don Quixotes, einen Satz, den er als »Kern« des
Problems identifiziert: »[I|ch bilde mir ein, dafl alles, was ich sage, wahr ist,
weder mehr noch weniger.«'? Hier ankniipfend: Die Don Quixotes als Aus-
fithrende von Musik, die fiir eine bestimmte Praxis eintreten und von daher
dieser Welt den »Wirklichkeitsakzent« verliehen haben, begeben sich mit ihren
Handlungen und ihrem Mit-Dabei-Sein (ihrem In-Erscheinung-Treten) in eine
»Wahrheitsprozedur«'® — ein hoher und bescheidener Anspruch zugleich. Fiir
was treten wir ein? Wozu tun wir das?

Vom Ereignis beriihrt, begibt man sich, so Alain Badiou, in eine »Wahr-
heitsprozedur«: Nach dem »Ereignis« gibt es die Mdglichkeit, dieses Ereignis
anzuerkennen, dafiir einzutreten; erst dann wird das Ereignis fur diejenigen,
die dafiir eintreten, zum Ereignis; fiir sie hat sich die Welt gedndert. Es sind
nicht die Philosophen (und Musikwissenschaftler), die ein Ereignis an den
Anfang einer »Wahrheitsprozedur« stellen, sondern die Kiinstler, die fiir das
Ereignis eintreten und sich damit in die »Wahrheitsprozedur« begeben — mit
ihrem Schaffen, ihrem Tun.!”!

Fiir was engagieren wir uns mit der Praxis? Was affirmieren wir? Versu-
chen wir, die Welt des (gemeinsamen) Musizierens mit der Welt der alltig-
lichen Lebenswirklichkeit zu verbinden, wobei wir eine jede von ihnen als in
sich »geschlossenen Sinnbereich« annehmen: Welche Chancen und Méglich-
keiten ergeben sich aus den »Spriingen, aus den Schockerfahrungen, aus den
»Transzendenzen« (Schiitz) bei der Uberschreitung der Schwellen zwischen
den Welten? Keine der beiden Welten wird unbehelligt davonkommen: Die
Spuren der Erfahrungen und Erinnerungen, der Hoffnungen und Sehnstichte
folgen den Spielern, die den Sprung gewagt haben bzw. denen der Fall in die
ganz andere Welt passiert ist. Die Ausrichtung auf Zukiinftiges, verbunden
mit einem Sich-Einrichten in einem wie auch immer gearteten Provisorium
hier wie dort (im Lebensalltag wie in der Musizierwelt), macht frei und lisst
sich nicht nach einem Passieren der Schwelle hin und wieder zuriick abschiit-

119 | Ebd,, S. 115.

120 | A. Badiou, zitiertin: J. de Bloois/E. van den Hemel: Kunst creéert altijd, S. 50.
121 | Ebd.; vgl. A. Badiou: Das Sein und das Ereignis; A. Badiou: Paulus. Die Begriin-
dung des Universalismus.

13.02.2026, 10:51:12.

103


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Erster Teil

teln. Musikalische Praxis als Lebensform verheifdt Wandel — gerade weil die
Sinnbereiche in Bewegung geraten.

Desorientiertheit im Sprung hinaus

Was jetzt? Wo bin ich? Wie geht es jetzt weiter?

Ich frage, wenn ich nicht weiterweif3: wenn ich desorientiert bin. Was ist
eigentlich Desorientiertheit in musikalischer Praxis? Wie gehen wir hier mit
Desorientiertheit um? Desorientiertheit scheint einem Konflikt zwischen
Sinnbereichen zu entspringen. Desorientiertheit prigt die Musizierwelt wie
die Alltagswelt, in der Desorientiertheit treffen sich beide Welten. In beiden
Welten kann man sich nicht sicher sein.

Der philosophischen Frage nach »Orientierung«'?? geht die Erfahrung
von Desorientiertheit voraus. Fiir die musikalische Situation ist es gerade die
Desorientiertheit, die das spezifisch Musikalische dieser Situation ausmacht.
Nicht die Erfahrung, zu wissen, wo man ist, sondern die Erfahrung, nicht oder
nicht genau oder nicht mit Sicherheit zu wissen, wo man ist, charakterisiert
musikalische Praxis wie alltidgliche Lebenswelt. Eben der Umstand, dass wir
als Musiker nicht immer wissen, in welchem Sinnbereich wir gerade sind, er-
moglicht Hinausweisung als Geschehen. Von Orientierung zu sprechen, bietet
sich hinsichtlich der Welt des (gemeinsamen) Musizierens erst von der musi-
kalischen Situation der Desorientiertheit aus an.'® Die musikalische Situation
lebt von der Desorientiertheit. Und die Desorientiertheit ist nur zu gewinnen,
wenn ich als Musiker, als Musikerin zeitweise nicht weif, in welchem Bereich
ich jetzt bin. Dann kommt die Frage nach (musikalischer) Orientierung auf.
Sobald wir die Situation der Desorientiertheit auflésen, finden wir Orientie-
rung. Orientierung (immer wieder neu) zu finden: Dieser Prozess ist grund-
satzlich verschieden von einem Prozess des Sich-Orientierens.

Nach Andreas Luckner beinhaltet Orientierung immer auch Desorientie-
rung — und umgekehrt: »Um [von Orientiertheit] eine positive Bestimmung
geben zu kénnen, empfiehlt es sich, zunichst einmal danach zu fragen, was
uns eigentlich fehlt, wenn wir desorientiert sind.«!?* Luckner unterscheidet zwi-
schen »Desorientiertheit« und »Orientierungslosigkeit«:

mDesorientiert« ist dabei nicht einfach dasselbe wie »orientierungslos«. Denn wahrend
man entweder orientierungslos ist oder nicht, gibt es in der Desorientierung offensicht-

122 | Vgl. W. Stegmaier (Hg.): Orientierung.

123 | Anders Stefan Berg, der beim Entwurf einer »Hermeneutik musikalischer Orien-
tierung«, Spielwerk, entschieden von der »Orientierung« ausgeht; vgl. S. Berg: Was
heift: sich in Musik orientieren?; S. Berg: Orientierung in Klangrdumen.

124 | A. Luckner: Drei Arten, nicht weiterzuwissen, S. 227; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

lich Grade. Terminologisch kénnen wir hier so verfahren, dafs »Orientierungslosigkeit«
das Extrem groRter Desorientiertheit ist.«12%

Vielleicht lisst sich das Verhiltnis von Orientierung und Desorientiertheit hin-
sichtlich der musikalischen Praxis noch stirker von der Desorientiertheit aus-
gehend beschreiben: Man kann nur Orientierung finden, wenn man von der
Erfahrung der Desorientiertheit ausgeht. Desorientiertheit im Anschluss an
Schiitz und in der Weiterfithrung seiner Darstellung: In der musikalischen Si-
tuation wie auch in der Lebenswelt fehlt die Gewissheit, welchem Sinnbereich
jetzt der »Wirklichkeitsakzent« (Alfred Schiitz) zukommt. Wie Desorientiert-
heit sich auflst, wenn man (als Spieler) wieder Orientierung findet? Diese
Frage lieRRe sich mit Schiitz dahingehend beantworten, dass fiir eine gewisse
Zeit Orientierung neu durch eine klare Zuweisung des »Wirklichkeitsakzents«
oder »Realititsakzents« zu einem ganz bestimmten Sinnbereich gefunden
wird.

Uberschreiten: im Sich-Hineinbegeben und im Sich-Wiederfinden

Die »Grenze« resp. die »Schwelle« zwischen musikalischer Situation und Le-
bensalltag, zwischen Musikwelt und Alltagswelt kann tiberschritten werden.
In dieser Beschreibung schwingt ein bewusster Vollzug mit: Ich begebe mich
in eine musikalische Situation hinein. Ebenso entschieden verlasse ich sie wie-
der. Eine solche Akzentuierung von Aktivitit oder Aktion sagt noch nichts aus
iiber die Klarheit der Schwelle. Diese kann eine Zeitlang unscharf bleiben,
aber schliefllich besteht kein Zweifel mehr daran: Das Spiel hat begonnen.

Beim Wechsel (beim Sprung) von einem Sinnbereich in einen anderen,
von der jeweiligen musikalischen Praxis in die Alltagswelt und zuriick (und
wieder hin und wieder her usf.) kann es aber auch geschehen, dass ich mich
(eher unverhofft) in einer jeweils neuen Situation wiederfinde. Ubergang wird
nicht nur vollzogen, Ubergang passiert mir auch, widerfihrt mir. Beides ist
moglich beim Wechsel: das bewusste Sich-Hineinbegeben in einen anderen
Sinnbereich wie der schockhafte Wechsel, der einem widerfihrt.

Immer wieder Ubergiinge: Ich begebe mich als Musiker in den anderen Be-
reich des (gemeinsamen) Musizierens. Und dieses Sich-Hineinbegeben ist ein
notwendiger Schritt, der die Transparenz der Membran bewahrt. Ohne Schei-
dung ist der andere Bereich nicht zu haben. Auch wenn mir der Ubergang pas-
siert: Die Trennung der Bereiche bleibt bestehen. Beide Arten des Wechsels,
der aktive wie der passive, ermoglichen das lebendige Konfliktpotential.

Die bereits angesprochene Nihe der musikalischen Praxis zum Ritual ldsst
an dieser Stelle an »Zwischenriume« denken, welche die unterschiedlichen

125 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.

105


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Erster Teil

Welten voneinander trennen und sie zugleich verbinden; notwendig wird
Ubergang als Geschehen. Klaus-Peter Képping und Ursula Rao widmen sich
eben dieser Erfahrung von »Zwischenraum« in der Praxis des Rituals:

»[Wir stellen fest], dass die Grenze, die durch das Ritual errichtet wird, nicht als Zeit-
punkt zu verstehen ist und auch rdumlich nicht klar abgegrenzt werden kann. Vielmehr
handelt es sich bei dem Ubergang zwischen den Sphéren - von der Alltagswelt zur rituel-
len und zuriick - um einen ausgedehnten Prozess, der die Regeln des gesellschaftlichen
Ideals neu aushandelt.«12®

Eben dies liefle sich auch fiir die Wanderungen zwischen Alltagswelt und mu-
sikalischer Situation (und wieder zurtick) sagen: Zeitpunkte fiir den Wechsel
sind kaum auszumachen; die (metaphorische) Rede von »Zwischenriaumenc
zwischen den Welten hebt die rdumliche Unschirfe bei den Ubergingen her-
vor.

Die Frage nach der Art der mehr oder weniger durchsichtigen Membran
zwischen Lebenswelt und Musikwelt ist auch eine Frage nach Anfang und
Ende eines Musikstiicks. Stockhausen unterscheidet zwischen Anfang und
Beginn sowie zwischen Ende und Schluss:

»Wenn ich sage Anfang, so denke ich an einen Vorgang, etwas hebt an, spielt sich ein;
wenn ich sage Ende, so denke ich an etwas, das zu Ende geht, ausklingt, verldscht. Hin-
gegen verbinde ich mit den Worten Beginn und Schluf die Vorstellung von Zasuren, die
eine Dauer als Ausschnitt aus einem Kontinuum heraus begrenzen.«*27

Nicht immer sind Beginn und Schluss, Anfang und Ende klar zu bestimmen.
Zwar legt die Rede von »Beginn« und »Schluss« die Vorstellung eines scharfen
Schnitts nahe, doch ein (gedachter) Punkt im Kontinuum der Zeit erweist sich
beim tatsichlichen Wechsel als Uber-Gang.'® Hinsichtlich der Komposition
4’33” von John Cage sprach Herbert Henck vom (zeitlichen) »Rahmen«'?, den
das Stiick benétige: Der »Rahmen« trennt die Welt der Komposition von der
alltiglichen Lebenswelt und erméglicht so deren Verbindung; Ubergang wird
vollzogen oder geschieht (vielleicht wie im Traum). Die prizise Zeitangabe
433", die den »Rahmen« abbildet, ermoglicht einen Wechsel von der alltig-
lichen Lebenswelt in die Musikwelt und wieder zuriick, einen Wechsel, der
als Ubergang immer unscharf bleibt. Es sind oftmals gerade die Prozesse des

126 | K.-P. Képping/U. Rao: Zwischenrdume, S. 248.

127 | K. Stockhausen: Momentform, S. 207.

128 | »Indem ich jetzt« sage, ist jetzt schon nicht mehr jetzt.« B. A. Zimmermann: Die
Notwendigkeit, eine Invektive zu verfassen, S. 130.

129 | Begriff hier nach H. Henck: Vom Klang der Stille, S. 83.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Verschwindens, die den unscharfen Wechsel von der einen in die andere Welt
als Ubergang erfahren lassen:

»Musik ist verschwunden: in der fast zu langen Generalpause mitten im Stiick, in der Zeit
zwischen zwei Sétzen eines Werks von mehreren Sdtzen, in der Zeit vor und nach einem
Konzert. Musik ist nicht mehr und noch nicht wieder da. Die Situation, in derich erlebe,
dass Musik verschwunden ist, kann nicht ohne Musik wahrgenommen werden.«*3°

Eine klare Bestimmung dessen, was Musik, was, im Unterschied dazu, Nicht-
Musik (innerhalb von Alltagswelt) sei, mag kulturellem Wandel unterworfen
sein, muss hier aber kaum getroffen werden. In musikalischer Praxis geht es
um ein Sich-Hinein-Begeben in eine musikalische Situation wie auch um ein
Sich-Wiederfinden in einer bestimmten Situation. Diese Bewegung ist un-
scharfer Ubergang in den je anderen (Sinn-)Bereich. Viele Hervorhebungen
des »Rahmens« in Cages stillem Stiick waren wohl iibertrieben deutlich, allzu
sehr pochend auf Einschnitt, Zasur: »Schliefllich geht es nicht darum, einen
genauen Punkt zu markieren (>jetzt fingt es an«), sondern irgendwie aufschei-
nen zu lassen, dass »es angefangen hat«. Ein einfaches innerliches Stillwerden
ist eigentlich schon genug.«™!

Musik — wozu? Damit es still werden kann? Vielleicht reicht diese Antwort
wirklich schon.

130 | E.-M. Houben: Hector Berlioz, S. 123.

131 | Antoine Beuger, zitiert nach einem der Autorin zur Verfiigung gestellten Manu-
skript einer Email-Korrespondenz zwischen Antoine Beuger und Nikolaus Gerszewski
vom 19.02.2017.

13.02.2026, 10:51:12.

107


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

»Ich mag die Worte >Taste< und »tasten< sehr. Genau ist da eingefangen, was
Komponieren auch sein kann: versuchen. Zumindest in einem Stadium, wo
es aufs Finden ankommt. Das Klavier scheint ebendies zu verkérpern.«! Am
hier von Rihm angesprochenen Doppelsinn Tasten — tasten kniipft Martin
Zenck an und spricht von zwei »Kérperng, die einander begegnen, die sich
»beriihren«.? Aus dieser Perspektive erscheint das Tasteninstrument wie ein
Geliebter, eine Geliebte fast, die Zirtlichkeit des Berithrens und Beriithrt-Wer-
dens schwingt bei solcher Rede mit. Der Titel »L'art de toucher le clave¢in« des
Unterrichtswerks von Francois Couperin fithre die Bedeutung »der erotischen
Berithrung« mit sich.?

Begegnung von zwei Kérpern: Nicht nur das Tasteninstrument, bei dem
eine oder mehrere Tasten auf einer Klaviatur niedergedriickt werden, erméglicht
diese »Beriihrung, alle anderen Arten von Instrumenten natiirlich auch. Der
korperliche Kontakt des Spielers zum Instrument ist beim Spielen des Horns
oder der Trompete vielleicht sogar direkter, unmittelbarer, wird ohne Umweg
iiber Tastaturen moglich. Beispielhaft soll hier dennoch das Tasten betrachtet
werden, gerade wegen der komplizierteren Ubertragung der Energie vom Kérper
des Spielers auf den Kérper des Instruments. Dabei werden Kompositionen fiir
Klavier, Cembalo und Orgel beriicksichtigt. Beim Klavier werden iiber die Tasten
Saiten angeschlagen, beim Cembalo gezupft. Als Orgelspieler wird man nicht
vergessen, dass die Orgel auch und vor allem ein Blasinstrument ist: Variabler
Tastendruck und variable Schleifenstellung — ganz feine, nuancierte Bewegun-

1 | W. Rihm: Tasten, S. 422.

2 | M. Zenck: tasten - tasten, S. 47.

3 | Ebd.; vgl. M. Zenck: Vom Beriihren der Klaviertasten und vom Beriihrtwerden von
Musik. Zenck widmet sich hier vor allem drei Aspekten des Tastens: der »taktile[n] Uber-
tragung der Bewegungsempfindung« (ebd., S. 120ff.), dem »Finger als Fortsetzung des
Mundes« (ebd., S. 123ff.) und dem Finger, der Hand als »Expressionsorgan« (ebd.,
S. 126). Doch nicht das Tun des Ausfilhrenden wird eigens beleuchtet, Zenck bleibt
beim Klang, der die je spezifische Art der (kérperhaften) Hervorbringung transportiert
und Ubermittelt. Vgl. M. Zenck/T. Fichte/K.-U. Kirchert: Gestisches Tempo, S. 348ff.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12

Zweiter Teil

gen und Einstellungen also — kénnen bei mechanischen Instrumenten eine Viel-
falt von unterschiedlich gefirbten Luftstromen freisetzen. Uber die Taste und
die Registereinstellung wird der Weg frei fiir einstrémende Luft.

Es geht im Folgenden um Suche, auch um »Finden« (Rihm); um zirtliches
»Bertihren« (Zenck), aber auch um Schlagen. Das Klavier kann sogar zur Trom-
mel werden. Ganz empfinglich wird die Taste, wenn feinste Bebungen und
Vibrationen des Korpers vom Instrumentenkorper aufgefangen, verstarkt und
horbar gemacht werden.

Tasten und Ertasten kénnen auch zum Begreifen fithren: Wiederum bietet
sich ein doppelsinniger Begriff an, den Lachenmann nutzt. Die Korperlichkeit
des »Greifens und Begreifens« zeigt er am Beispiel seines Zyklus' Ein Kinderspiel
fiir Klavier (1980). Es ist eine Art korperlichen Begreifens nahe an den Tasten
gemeint, ein »Abtastvorgang, ein »Abtasten« diesmal nicht nur mit den Ohren,
sondern auch mit den Hinden, Fingern, Fiilen (auch der Einsatz der Klavier-
pedale ist genau bezeichnet):

»Ich habe Horen immer wieder gern bezeichnet als Abtastvorgang, welcher Riickschliis-
se auf die im Werk wirkenden Bauprinzipien und dariiber hinaus auf die zugrunde liegen-
de expressive und &sthetische Haltung erméglicht [...]. Jener Gedanke des Abtastens
von Bauprinzipien wurde in diesen Stiicken einmal ganz wértlich genommen.«*

Lachenmann fasst Be-Greifen im wortlichen Sinne auf, bezeichnet die Klavier-
stiicke so als »leicht zu greifende und zu begreifende Modelle«.®> Nicht nur der
Horer ist involviert, der die Struktur einer Komposition wihrend des Horens
mit den Ohren »abtastet«, sondern auch und diesmal vor allem der Spieler, der
mit Hinden und Fiifen tastet und ertastet, greift und begreift.

4 | H. Lachenmann: Vom Greifen und Begreifen, S. 164.

5 | Ebd., S. 163; vgl. E.-M. Houben: alte Musik mit neuen Ohren, S. 162-178; hier auch
Hinweise zu Franz Liszts Klavierstiicken R. W. - Venezia, La lugubre gondola No. 1, Il
penseroso, aus: Années de pélerinage. Deuxiéme année - Italie.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

1.1 LupwiG VAN BEETHOVEN: KLAVIERSONATE NR. 32
c-moLL op. 111, 1. Satz (MAESTOSO.
ALLEGRO CON BRIO ED APPASSIONATO) (1821/22)

Einzelereignisse - Desorientierung. Neuorientierung?

I

»Arietta. Adagio molto semplice e cantabile«: So ist der zweite Satz dieser zwei-
sitzigen Sonate iiberschrieben.® Beethoven stellt den zweiten Satz Arietta unter
das Vorzeichen der Bescheidenheit: »molto semplice«. Eine Ubung in Beschei-
denheit: diesen Satz bescheiden anzufangen und bescheiden zu bleiben.

Ganz anders der erste Satz: »Maestoso« —so ist die Einleitung iiberschrieben;
es folgt »Allegro con brio ed appassionato«. Aber ist das ein Maestoso, das einen
wiirdevollen, majestitischen Auftritt prisentiert, vielleicht in der Art eines pom-
posen Marsches? Im Gegenteil finde ich mich beim Spielen immer wieder im
Stillstand wieder. Unentwegt neue Ortlosigkeiten: Und jetzt? Was nun?

Narration wird durch Zisuren gestort: Viele Interpreten iiberspielen die
zahlreichen Zisuren, wohl um vermeintlichen Zusammenhang zu wahren.
Aber wer sich tatsichlich in diese Unterbrechungen fallen lisst, findet einen
neuen Ton.

Ich begebe mich an einzelne Orte der Partitur. Gleich zu Beginn gibt es
einen offenen Satz (Takte 1-2), der in Einzelteile zerfillt (vgl. Abb. 08). Der
Spieler spielt hier Klinge, die — wie Wolfgang Rihm es in anderem Zusam-
menhang formuliert hat — »wie fiir sich< entstanden« sind: »Ihr Ort gehort zu
ihnen. Sie sind »unverwechselbar, unauswechselbar«.”

Abbildung o8: Ludwig van Beethoven: Klaviersonate Nr. 32 cmoll op. 111, 1.
Satz, Takte 1-2

Ich gebe nicht eine »hingenommene Folge von Denkvorgingen«® wieder, son-
dern begebe mich beim Spielen in einen Prozess der Desorientierung hinein.

6 | Zur Besonderheit der Zweisatzigkeit dieser und anderer Sonaten Beethovens vgl. L.
Kramer: Music as Cultural Practice, S. 21ff.

7 | W. Rihm: Spur, Faden, S. 74; Herv. i.0.

8 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.

13


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114

Zweiter Teil

Fiir mich als Spieler besteht die Ubung darin, mich in der Ortlosigkeit zu-
rechtzufinden.

Der Stillstand zu Beginn des zweiten Taktes ist nicht der erste, es ist der
erste groflere: Der gegriffene Halbschluss (Takt 2, auf der ersten Zihlzeit) ist
vorldufig. Wie beildufig taucht die Tonika auf unbetonter Zihlzeit auf, um
gleich darauf wieder durch ein Arpeggio in Frage gestellt zu werden: erneutes
Stehen-Bleiben. Aber auch vorher schon, bis ich als Spieler iiberhaupt so weit
gekommen bin, zerfillt mir die Struktur unter den Hinden: Es erscheinen
Akzente mit Zweiunddreifigstel-Vorschligen, Klangverbindungen von jeweils
zwei Klingen, die fiir sich stehen.

Ich wiederhole diesen Vorgang, variiert, mit anderen Klingen (Takte 3-4).
Und dies konnte schon eine ganze Komposition sein. Eine Reihe von Vor-
schlagsakzenten mit abschlieRendem Arpeggio — nur diese Folge von Suchvor-
gingen: Musik, die einen Weg sucht. Eine erneute Wiederholung kiindigt sich
an; so konnte es immer weitergehen. Beim dritten Mal schlieft sich ein wei-
terer Suchprozess an, ein Vorantasten auf engem Raum. Doppelpunktierung
und Vorschlagscharakter der ZweiunddreifRigstel sind erhalten geblieben, aber
jetzt verandern sich allmihlich die harmonischen Farben beim Spiel dieser
Kette. In dieser Bewegung konnte man die ganze Klaviatur abtasten und im-
mer neue Farben entdecken (vgl. Abb. og).

Abbildung 09: Ludwig van Beethoven: Klaviersonate Nr. 32 ¢:moll op. 111,
1. Satz, Takte 6-11

Ich nehme beim Spielen teil an einem Entstehungsprozess, an einem Werden:
ein Handeln, nicht ein Herstellen. Wohin das fithrt? Wenn ich spiele, was die
Musik hier anbietet, nehme ich teil an einem Werden auf ein Unbekanntes
hin. Ich muss immer wieder stehenbleiben und mich den Fragen aussetzen:
Und jetzt? Was jetzt? Wie weiter? Genau das macht das Spielen dieses Stiicks
aus; das ist die Chance, welche die Musik mir gibt.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

Was jetzt kommt (Takte 11-18), bis zum Beginn des Allegros, ist ein ein-
ziges Stehenbleiben. Es gibt Variationen iiber eine Tonrepetition auf g — eine
verkorperte Fermate. Wenn es dann endlich weitergehen soll, spiele ich einen
einzigen Ton (Takt 19). Ein erneuter Anlauf: Und wieder Stehenbleiben unter
einer Fermate (Takt 20). Ein dritter Anlauf: Es geht weiter (vgl. Abb. 10).

Abbildung 10: Ludwig van Beethoven: Klaviersonate Nr. 32 c-moll op. 111,
1. Satz, Takte 19-21

Wolfgang Rihm spricht das »musikalische Einzelereignis« an, das bei solcher
Suche sein »Freiheitspotential« zeige. Verstehe ich das Einzelereignis als »Zel-
le«, dann ist es einerseits in sich abgeschlossen, steht es an seinem Ort fiir
sich, dann ist es aber auch fihig, etwas anzustoflen, »Entwicklungen freizuset-
zen«.” Eben solche Zellen spiele ich hier bei der Ausfithrung von Beethovens
Sonate. Formungen ergeben sich, entstehen unter den Hinden. Man begibt
sich von Ort zu Ort, in einem Prozess des Werdens, der nicht zielgerichtet ist

(vgl. Abb. 1).

Abbildung 11: Ludwig van Beethoven: Klaviersonate Nr. 32 ¢:moll op. 111,
1. Satz, Takte 50-55

Hier spielt man schon gleich nach den Vorhaltsauflssungen Pausen (Takt 51);
Sechzehntelpausen zwar nur, aber die geniigen vollauf, um immer neu Klang-

9 | W. Rihm: Musikalische Freiheit, S. 35.

13.02.2026, 10:51:12.

115


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

u6

Zweiter Teil

verbindungen zu isolieren, »Zellen« zu bilden. Der Vorgang wiederholt sich
—und nun vollziehe ich als Spieler diese kleinen Stillstinde im grofRen Adagio-
Stillstand (Takt 55) nach: eine Art Zuriickdenken. Das kann doch noch nicht
alles gewesen sein?

1

Und jetzt? Was jetzt? Wie weiter? Dies sind Fragen, die ich in Desorientierung
stelle. Beim Spielen dieses Satzes wird es mdglich, Desorientierung wirklich
zu durchleben. Desorientierung stellt sich beim Spielen als befreiende Essenz
der musikalischen Praxis heraus. Es entsteht ein offener Raum von Mdoglich-
keiten.

Diesen Satz zu spielen, verheifdt Verlust von Orientierung, Orientierungs-
suche. Wenn in musikalischer Praxis »Wirklichkeiten und Moglichkeiten«
(Helmut Lachenmann) verhandelt werden, kann Konzeptlosigkeit eine Chan-
ce, Desorientiertheit eine Offnung hin auf Unbekanntes werden.

Der Prozess des ersten Satzes der angesprochenen Sonate Beethovens lisst
den Musiker Desorientiertheit erfahren. Diese Desorientierung wird nicht
abgeschwicht durch schnelle Angebote von Neuorientierung oder Umorien-
tierung. Man begegnet beim Spielen iiberraschend einsetzender Neuorientie-
rung. Aber die Desorientiertheit (bis hin zur Orientierungslosigkeit) hat eine
eigene Kraft, will ganz durchlebt werden. Sie ist nicht nur Chance zur Um-
oder Neuorientierung, sondern behauptet sich als eigener Wert.

Walter Brueggemann zeigt den Klagepsalm als Sprache von Desorientiert-
heit (»Lament as Speeches of Disorientation«).”’ »The Psalter knows that life is
dislocated.« »Psalms of lament are powerful expressions of the experience of
disorientation.« Die Klage hat hier ihren Platz; Desorientiertheit wird anhal-
tend als dauerhafter Prozess durchlebt. Dass Desorientiertheit als eigener Sinn
erfahren wird: Dies haben Sonatensatz und Klagepsalm vielleicht gemeinsam.

Beim Spielen dieses Sonatensatzes tue ich nicht so, als wire ich desorien-
tiert, sondern ich begebe mich mitten hinein in ein musikalisches wirkliches
Geschehen, wechsle in den Sinnbereich der musikalischen Praxis und erfahre
hier etwas dariiber, wie Desorientiertheit wirklich sein kann, lasse mich in
einen solchen Zustand fallen.

Der Sonatensatz lisst mich als Ausfiihrenden teilhaben an einem Werden.
Dies gelingt, wenn ich darauf vertraue, dass ich mich in immer neue Desorien-
tierung hineinbegeben kann.

Was Adorno in seiner Beethoven-Studie zur Musik Beethovens allgemein
sagt, gilt sicherlich auch fiir diesen Sonatensatz, in dem sich zeigt: »Das ein-

10 | W. Brueggemann: Praying the Psalms, S. 20ff.; die folgenden Zitate ebd., S. 21,
29.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.Tasten 1y

zigartige Wesen der Musik, nicht Bild, nicht fiir eine andere Wirklichkeit, son-
dern eine Wirklichkeit sui generis zu sein.«"

1.2 JoHANN SEBASTIAN BACH: FANTASIA IN G
FUR ORGEL BWV 542 (um 1720)

Historische Positionierung: handgreiflich

I
Uben - Exercises: Die Clavier-Uebung Johann Sebastian Bachs ist eine Samm-
lung von Werken fiir Tasteninstrumente. Der erste Teil umfasst die Sechs Parti-
ten (BWV 825-830); der zweite Teil besteht aus der Ouvertiire h-moll (BWV 831)
und dem Italienischen Konzert F-Dur (BWV 971); den dritten Teil machen 21
Choralbearbeitungen (BWV 669-689) und Vier Duette (BWV 802-805) aus, um-
rahmt von Priludium und Fuge Es-Dur fiir Orgel (BWV 552); und der vierte Teil
schliellich: Das sind die bertihmten Goldberg-Variationen fiir Cembalo (BWV
988), ein Zyklus von 30 Variationen. »Ubung«: ein Bestandteil des Titels fiir
das gesamte mehrteilige Werk. Ubung wird hier verstanden als Eini{ibung in
Spieltechniken, in Variations- und Bearbeitungstechniken, als Reflexion {iber
Traditionen des Musizierens, als theologische Reflexion, als meditative Hal-
tung beim Spielen.

Eine solche Ubung im umfassenden Sinne ist auch Bachs Orgelbiichlein,
eine Sammlung von Choralvorspielen (BWV 599-644). Auf der Titelseite des
Autographs heifit es entsprechend:

»Worinnen einem anfahenden Organisten Anleitung gegeben wird, auff allerhand Arth
einen Choral durchzufiihren, anbei auch sich im Pedal studio zu habilitiren, indem in
solchen darinnen befindlichen Choralen das Pedal gantz obligat tractiret wird. Dem
héchsten Gott allein zu Ehren, dem Néachsten, draus sich zu belehren.«*?

Ubungen, Exercises sind fast alle Kompositionen Bachs, die dem Spieler etwas
zum Be-Greifen geben. Gleich das erste Stiick, Praeludium 1 C-Dur (BWV 840)
aus dem Wohltemperierten Klavier I, zeichnet mit seinen Figurationen wech-
selnder Akkorde Handgriffe, Handstellungen nach, scheint fast ein Ergebnis
solchen Greifens zu sein. Der Ausfithrende iibt sich auch im musiktheoreti-
schen Wissen, welches er sich iiber die Bewegungen der tastenden Hinde an-
eignet (vgl. Abb. 12).

11 | Th. W. Adorno: Beethoven, S. 235; Herv. i.0.
12 | J. S. Bach: Orgelbiichlein, S. XXV.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

u8  Zweiter Teil

Abbildung 12: Johann Sebastian Bach: Praeludium 1 C-Dur WK I, Takte 1-4

Ganz anders erfolgt korperlicher Zugriff auf das Instrument im Preludio 12
t-moll (BWV 881) aus dem Wohltemperierten Klavier II: Durch die Entfernung
der beiden Hinde voneinander, dann aber auch durch das Ineinander-Greifen
der Hinde wird der jeweils entstehende Akkord als ein zusammengesetzter
kérperlich erfahren. Die Brechung des Dreiklangs erscheint in einem beson-
deren Licht: Welcher Akkordton wird isoliert? Man tibt Griffe, zugleich begreift
man mit der Hand den speziellen Akkord (vgl. Abb. 13).

Abbildung 13: Johann Sebastian Bach: Preludio 12 f-moll WK II, Takte 1-8

Aber nicht nur mit den Hinden wird getastet. Der Orgelspieler tastet auch mit
den Fuflen. Wer, wenn nicht Bach, hitte diese Gelegenheit wahrgenommen.
Bach hat als herausragender Orgelspieler diese Praxis, harmonische Sachver-
halte mit Hinden und Fiilen zu greifen, zu begreifen und an andere weiterzu-
geben, ausgiebig gepflegt. Der zweite Teil der Toccata F-Dur fiir Orgel (BWV
540), der Teil nach den Orgelpunkten und den ausgiebigen Pedalsoli, ist, nach-
dem zuerst das Spiel mit Hand und Fuf} getrennt geiibt wurde, ein gutes Bei-
spiel fiir deren Zusammenwirken. Man findet sich beim Spielen mit wechseln-
den harmonischen Ergebnissen konfrontiert. Fiir den Spieler buchstablich zu

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.Tasten 19

ertasten ist, wie unterschiedliche harmonische Wendungen méglich werden.
Bach ertastet sich als Spieler das Klangangebot seiner Zeit (vgl. Abb. 14, 15).

Abbildung 14: Johann Sebastian Bach: Toccata F-Dur, Takte 188-192

Abbildung 15: Johann Sebastian Bach: Toccata F-Dur, Takte 238-242

Auch die »Dorische Toccata« (Toccata et Fuga in d) (BWV 538) kann — neben
vielen anderen Orgelwerken — als Beispiel herangezogen werden, wie es iiber
koérperliche Aktivitit mit Hinden und Fiilen zu einem Be-Greifen musikali-
scher (hier vornehmlich harmonischer) Zusammenhinge kommt (vgl. Abb. 16).

Abbildung 16: Johann Sebastian Bach: Toccata in d, Takte 7-10

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Zweiter Teil

1

Ein spezieller Ort in der Fantasia in g fur Orgel (BWV 542): Der lange Tonlei-
ter-Abstieg, der gar kein Ende nehmen will. Als Spieler hat man das Gefiihl: Es
geht immer weiter abwirts — »Schritt fiir Schritt«®. Die Tastatur des Pedals ist
zu kurz fiir diesen Abstieg, wird eigentlich tiberschritten. Denn die Oktavver-
setzungen immer wieder nach oben haben den Zweck, einen Ausgleich fiir die
zu kurze Pedaltastatur und fiir die zu kurzen Beine des Spielers zu schaffen
(vgl. Abb. 17).

Abbildung 17: Johann Sebastian Bach: Fantasia in g, Takte 31-36

Gesetzt den Fall, der Spieler wiirde den ersten Abstieg nicht auf 16-Basis, wie
es iiblich wire, sondern eine Oktave hoher auf 8’-Basis registrieren: Dann
kénnte nach der ersten Oktavversetzung auf 16’-Basis, nach der zweiten Verset-
zung auf 32’-Basis, nach der dritten auf 64’-Basis weitergespielt werden. Doch
utopisch, denn eine Orgel mit so tiefen Registern gibt es nicht. Schon 32’-Bis-
se sind selten." Ein Abstieg, der es in sich hat — und der vom Ausfithrenden
»Schritt fiir Schritt« (Stibler) durchwandert wird. Ohne Oktavversetzungen
wiirde die Horgrenze unterschritten: Man wiirde als Spieler ohne die Verset-
zungen auf dem Sub-Subkontra B landen.”® Hinde und Fiile exerzieren ge-
meinsam durch, was Quintfall bedeuten kann: D’ —g- G’ -c-C' - f-F - b
- B’—es - Es’—as — As’ — des — Des’. Jetzt miisste ges-moll erscheinen, mit den
Ténen heses (im Pedal) und ges — heses — des im Manual. Mit ges-moll wiren
neun b -Vorzeichen erreicht. Der Spieler greift stattdessen den verminderten

13 | G. Stabler: »Um verlorene Schliissel zu suchen...«, S. 1.

14 | Gerd Zacherschlagtvor, die letzte Oktave dann auf 32’-Basis (Takt 34) »eine Okta-
ve tiefer als notiert« zu spielen, falls man die Tiefe horbar machen wolle; vgl. G. Zacher:
Die Form der g-moll-Fantasie, S. 27.

15 | = 14,6 Hz; vgl. G. Stébler: »Um verlorene Schlissel zu suchen...«, S. 1.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

Septakkord — und fillt in eine »Schreckpause«'®. In dieser Schreckpause wird
die Notbremse gezogen.

Der Ton fes ist vor der Pause Mollterz des Akkords des-moll; nach der Pause
ist e zuerst die Septime im Fis”-Akkord, dann der Quartvorhalt im Vorhalts-
quartsextakkord. Man ertastet beim Spielen verschiedene Téne mit derselben
Taste und hort sie auch als verschiedene.

»Bach mit seinem Wohltemperierten Klavier kann geradezu als der Toten-
griber der Vielténigkeit gesehen werden.«”” Und: »Bach kannte meines Wis-
sens keine vielténigen Orgeln.«*® Gleichwohl gab es im 16. und 17. Jahrhundert
vieltonige Instrumente.” Die Orgeln, auf der die Fantasia in der Folgezeit nach
ihrer Entstehung getibt und ausgefithrt wurde, waren nicht vielténig, davon ist
wohl auszugehen. Doch in der »Schreckpause« (Takt 35) ist Vieltonigkeit zu
ertasten und auch zu héren.

Ein solches Tasten ist zugleich »historische Positionsbestimmung«*. Was
gab es? Was gibt es jetzt? Solchen und dhnlichen Fragen wird nachgespiirt
beim Durchspielen der Wirklichkeiten und Moglichkeiten. Tasten, Er-Tasten
wird ein Fiithlen und Begreifen der eigenen musikalischen »Erfahrungskate-
gorien«?, bindet die Zeitgenossenschaft in einen historischen Erfahrungsho-
rizont ein.

Hinsichtlich Bachs denkwiirdigen zweistiindigen Bewerbungskonzerts
an der Orgel in der Hamburger Katharinenkirche, an dem wohl auch Johann
Adam Reincken teilnahm, vermutet Christoph Wolff, dass es am 16.11.1720
stattfand und »dafl Bach [u.a.] die Fantasie und Fuge in g-Moll BWV 542 [...]
spielte, nicht als improvisiertes Werk, sondern [...] als eine sorgfiltig aufge-
zeichnete Komposition«, wobei »die Fuge von BWV 542 bereits vor 1720 kom-
poniert wurde«.?

il

Es ist eine Zeit heftiger musiktheoretischer Diskussion und Auseinanderset-
zung mit Worten und auch mit Kompositionen. Im zeitlichen Umfeld entste-
hen zum Beispiel der erste Teil des Wohltemperierten Klaviers (BWV 846-869),
die Chromatische Fantasie und Fuge d-Moll (BWV 9o03). Werke wie diese treten
wie eine kompositorische Antwort auf Johann Matthesons Beschwerde auf,

16 | G. Zacher: Die Form der g-moll-Fantasie, S. 27.

17 | B. Haas: Uber Mikrotonalitat und Vieltonigkeit, S. 138; Herv. i.0.

18 | Ebd., S. 140.

19 | Vgl. M. Kirnbauer: Vieltonigkeit statt Mikrotonalitat.

20 | E.-M. Houben: Das Alte ist vergangen, S. 60.

21 | H. Lachenmann: Zum Verhé&ltnis Kompositionstechnik - Gesellschaftlicher Stand-
ort, S. 95.

22 | Chr. Wolff: Johann Sebastian Bach, S. 234.

13.02.2026, 10:51:12.

121


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Zweiter Teil

dass, obwohl »alle Claves nunmehr per Temperaturam so eingerichtet werden
kénnen, daf man sie diatonice, chromaticé & enharmonice sehr wohl gebrau-
chen mag, eine wahrhaftige demonstratio fehlt.«* Johann David Heinichen bil-
det in seiner 1711 verdffentlichen Schrift »Neu erfundene und griindliche An-
weisung...« in der »Zweiten Abtheilung« (»Capitel IV: Von der vollkommenen
Wissenschafft des General-Basses«) einen Quintenzirkel ab: »Von einem Musi-
calischen Circul, vermittelst welchen aller Tone Eigenschafft/Verwandtschaft/
Ausschweiffung und Verinderung gar leicht zu erkennen/und sonderlich in
Clavier und Composition niitzlich zu gebrauchen.«** In der Praxis erweist sich
dessen Brauchbarkeit. Man ertastet sich auch musiktheoretisches Wissen, das
dann in der Praxis (all-)tiglichen Musizierens auf den Priifstein gehoben wird.

Wolff wiirdigt die Fantasie: »[E]ine Fantasie von ungewohnlicher rhetori-
scher Kraft und einmaliger harmonischer Spannweite, deren chromatische
Akkorde sich auftiirmen tiber einer absteigenden Pedaltonleiter und die Illu-
sion eines endlosen Raums wecken«.”® Der Ausfithrende allerdings gibt sich
hier nicht einer »Illusion« hin, sondern macht handgreiflich Bekanntschaft
mit Uberfiille. Der Raum, den es zu erfahren gibt, ist tatsichlich grenzenlos,
man tut nicht so, als ob es so sei. Die konkrete Erfahrung beim Tasten mit
Hinden und Fufen wird durch die Begegnung mit Grenzen geprigt: Die Hor-
schwelle wird tatsidchlich unterschritten, die Pedaltastatur ist wirklich zu kurz,
die Beine reichen einfach nicht weit genug — wiirden die Schritte nicht immer
wieder eine Septime héher neu ansetzen; die Tasten des Manuals sind eigent-
lich nicht differenziert genug eingeteilt. Konkret zu ertasten sind all diese Be-
grenzungen — und dadurch tritt die Uberfiille ans Licht. Dem Ausfiithrenden
zeigt sich: Es istimmer noch mehr da, immer noch mehr, als du denkst, als du
ertasten kannst. Die Grenzen zeigen die Grenzenlosigkeit. Hier, bei solchem
Fall in die Tiefe, gerate ich beim Spielen ins Fliegen.

Dies wirklich zu tun, ist ethebend und fiithrt uns tiber uns hinaus. Notwen-
dig wird es jetzt, diese Fantasia Bachs hereinzuholen in Zeitgenossenschaft.
Wozu? Sind wir doch alle lingst an diatonische, chromatische, enharmonische
»Verwandtschaften«, »Verinderungen« und »Ausschweifungen« (Heinichen)
gewohnt, kennen wir doch Vierteltonigkeit, Vieltonigkeit, Mikrotonalititen,
Spektralkompositionen und vieles mehr. Wozu also?

Im Tun des Ausfithrenden erwacht aktuell auch heute wieder neu die Aus-
einandersetzung mit den Bedingungen und Moglichkeiten, die zu dieser Art
von Komposition damals gefiithrt haben. Der Kérper ist involviert. Teilnehmen-
de horen die Verkérperungen des Klangs, héren den begrenzten Kérper des

23 | Johann Mattheson: Das beschitzte Orchestre, Hamburg 1717, S. 437; zitiert in:
Chr. Wolff: Johann Sebastian Bach, S. 250; Herv. i.0.

24 | J. D. Heinichen: Neu erfundene und griindliche Anweisung, S. 261.

25 | Chr. Wolff: Johann Sebastian Bach, S. 234.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten 123

Instruments Orgel, héren den begrenzten Korper des Ausfithrenden, wenn
er fillt, wenn er sich fallen lisst — kénnen nachvollziehen, mitempfinden. Im
Tun des Spielers zeigt sich Fiille: dem Spieler, aber auch denjenigen, die mit
dabei sind.

1.3 FREDERIC CHOPIN: PRELUDE NR. 2 A-moOLL,
AUS: 24 PRELUDES op. 28 (puBL. 1839)

Zartliche Verbindungen in verstorendem Kontext:
der zweihdndige Pianist

Was macht man als Spieler hier? Man spielt einen Ton — und einen weiteren
dazu. Zwei Tone, die nicht weit auseinander liegen, hier und dort eine Neben-
note (vgl. Abb. 18).

Abbildung 18: Frédéric Chopin: Prélude Nr. 2 a-moll, Takte 1-7

Welche innere Haltung konnte damit verbunden sein? — welche Art von Kor-
perlichkeit? Warum kénnte man es als sinnvoll empfinden, dies zwei oder drei
Mal am Tag allein, ohne Publikum, zu tun?

Man spielt einen ersten Ton, und dann geht es behutsam weiter zum ande-
ren hin. Zwei Téne werden zueinander in Beziehung gebracht. Die Behutsam-
keit, mit der ich hier als Spieler von Ton zu Ton gehe, innehalte, um wiederum
von Ton zu Ton zu gehen, wird woméglich noch durch die Hinzufiigung der
Achtelnote gesteigert.

Das gesamte Prélude konnte als wiederholte Bewegung zwischen zwei T6-
nen aufgefasst werden, die nicht weiter als eine Sekunde oder eine Terz von-
einander entfernt sind (vgl. Abb. 19).

Abbildung 19: von Ton zu Ton - ein Uberblick iiber das gesamte Prélude

Man kénnte dieses Spiel als eine Ubung in Zirtlichkeit auffassen: Zwei Téne
miteinander in Bertithrung zu bringen. Die Tonrepetition am Ende einer Phra-
se gibt auch dem Ankommen etwas Behutsames. Die Punktierung hat nichts
Marschmifiges, eher bewirkt sie eine Verzégerung. Auch die Einfirbung des

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Zweiter Teil

Tones fis' in den Ton f! (Takt 16) wirkt wie ein Angebot zu zarter Anniherung.
Das Spiel in der rechten Hand erméglicht Verbindung, Anniherung, Begeg-
nung zweier Korper.?®

Mit der Bewegung in der linken Hand wird dieses Tun in einen verstoren-
den Kontext gestellt. »Die Kargheit der Melodie korrespondiert mit der spar-
samen Begleitung oder konkreter gesagt: mit dem Part der linken Hand, denn
von Begleitung kann man hier schwerlich sprechen.«¥ Diese Bewegung ruft
einen Puls hervor, welcher der Melodie in der rechten Hand ginzlich fremd ist.
Hinzu kommt, dass diese Bewegung auch kaum harmonische Riicksichten auf
die liedhaften Phrasen der rechten Hand nimmt.

Chopins Prélude setzt den Spieler dieser zerrissenen Situation aus. Die
Bewegung in der linken Hand fordert in langen Phrasen ein Legato, das mit
einer Hand allein stellenweise schwer zu bewerkstelligen ist. Wie ist es mog-
lich, gleichzeitig das eine und das andere zu tun? Die Komposition hilft dem
Spieler, indem die rechte Hand unsystematisch einsetzt, mal auf der ersten
Zihlzeit, mal auf der dritten, dann auf der zweiten. So kann sie sich der Un-
erbittlichkeit des Pulses einigermafien entziehen. Wahrend der Puls zwei Tak-
te frither als die Melodie anfingt, geht am Schluss die Melodie alleine weiter,
wihrend der Puls zuerst unterbrochen wird (Takte 17-18), dann ganz aufhort.
Die Kadenz am Schluss wirkt daraufhin fast wie ein Zitieren.

Die Bewegung in der linken Hand bietet keinerlei Schutz — im Gegenteil.
Die Praxis: den Fortgang der liedhaften Melodie weiterhin zu erméglichen,
trotz der Beeintrichtigung; die Behutsamkeit zu wahren, trotz der Behinde-
rung. Da geht ein Riss durch den Kérper, und diesen Riss gilt es auszuhalten.

Die Melodie ist iberaus verletzlich: Die Klinge der ganzen Note sind iiber
einen Takt hinweg gerade noch zu héren; die Uberbindung von einer punktier-
ten Halben zu einer doppelt punktierten Halben (Takte 14-15) ist kaum mdog-
lich, der Klang in Takt 15 ist eigentlich verklungen, bevor die rettende Achtel-
note als Briicke zum nichsten Ton ergriffen werden kann (vgl. Abb. 20).

Abbildung 20: Frédéric Chopin: Prélude Nr. 2 a-moll, Takte 13-16

Die Figurationen mildern diese Verletzlichkeiten ab. Hier aber entsteht eine
Unterbrechung, die sich kaum vermeiden lisst, will man beim Spielen nicht
entscheidend lauter oder schneller werden, was ja nicht vorgesehen ist. Der

26 | Vgl. M. Zenck: tasten - tasten, S. 47.
27 | T. A. Zielinski: Chopin, S. 586.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

mutige Spieler lisst es darauf ankommen und begibt sich in einen Bereich
zwischen Tun und Geschehen-Lassen.

Die der Komposition innewohnende Dialektik wird von Lawrence Kramer
angesprochen, der bereits den Rahmen des Klavierstiicks (Beginn mit der schwe-
ren Bewegung in der linken Hand, Schluss mit der Melodie in der rechten) als
eine Form von »dialektischer Umkehrung« (»dialectical reversal«) beschreibt:

»Taking this framework as a hermeneutic window, we might try to understand the prelu-
de itself as a study in reversal or, more precisely, as a study in dialectic, conceived of
in nineteenth-century terms as a series of dynamic oppositions that lead to reversals
of meaning or value.«28

Die Beziehung zwischen Melodie und Begleitung sei mehr als blofle Unstim-
migkeit (»incongruity«), es handele sich hierbei vielmehr um einen vielschich-
tigen Prozess von Dissoziation (»a many-sided process of dissociation«).

»Is pure songfulness a consolation or a lie?«* Diese Frage Kramers lieRe
sich von der Praxis her auch so stellen: Ist das zirtliche, Beziehung stiftende
Tun der rechten Hand angesichts der Bedrohung in sich selbst schon legitim?
— oder miisste ihm in der Reflexion etwas entgegengesetzt werden? Das Stiick
bietet dem Spieler die Moglichkeit, ein Tun angesichts einer Bedrohung durch-
zustehen, ohne diese zu negieren.

Es gilt, das Verschwinden der langen Melodietdne, deren Schweben wie
iiber einem Abgrund, deren Verletzlichkeit und Bedrohtheit wie auch die im-
mer neu gefihrdete Verbindung zwischen den Ténen auszuhalten.

1.4 AURELE STROE: 3= SONATE POUR PiaNO
(EN PALIMPSESTE) (1947/1957/1990-1991)

Briiche - das Klavier als Trommel. Raumgreifende Bewegungen

I
Es ist gerade die Unterbrechung, die Aurele Stroé kompositorisch fasziniert.
Zu seiner ersten Klaviersonate fiithrt er aus:

»Der erste Teil der Sonate ist auf einem bestimmten Niveau, dann war er pldtzlich zer-
brochen, und ich habe versucht, die unterschiedlichen Einfliisse zusammenzubringen.
Plétzlich gibt es einen Bruch - und es fangt neu an, auf einem ganz anderen Niveau.

28 | L. Kramer: Music as Cultural Practice, S. 73; das folgende Zitat ebd., S. 77.
29 | Ebd., S. 76.

13.02.2026, 10:51:12.

125


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Zweiter Teil

Eine Grammatik wird durch eine neue ersetzt. Man komponiert, kommt zu einem neuen,
anderen Element - und findet ein drittes, das beide verbindet.«3°

Ausdriicklich zieht Stroé den Begriff des »Bruchs« heran, um iiber seine Mu-
sik zu sprechen: »Welche Art von Bruch ereignet sich? Wie grof soll der Kon-
trast sein zwischen den Elementen rechts vom Bruch und links vom Bruch?
Dies sind die Fragen, die mich interessieren.«*' Gustav Mahler ist fiir ihn ein
Komponist der Briiche:

»Ich denke jetzt auch an die lange Pause zwischen dem ersten und dem zweiten Satz
in der 2. Symphonie c-Moll: Der Schock ist so grof3, dass wirklich eine Tragddie statt-
findet, zu hdren ist nicht nur ein Symbol fiir eine Tragddie. Nicht nur verschiedene Stile,
auch verschiedene Arten von Werten und von Wertungen kommen zusammen. Was Wert
hat im ersten Teil, hat keinen Wert im zweiten - und umgekehrt. Was sich ereignet, das
ist die Tragodie der Form selbst. Die Form stirbt. Die Symphonie existiert, sie hat eine
eigene Ontologie. Ihre Tragddie wird nicht dargestellt, sondern die Tragddie ereignet
sich wirklich als Tragddie der Form selbst.«3?

Aurele Stroé wurde 1932 in Bukarest geboren, wo er neben Komposition auch
Mathematik studierte. Nach dem Kompositionsstudium unterrichtete er an der
Musikhochschule Bukarest zuerst Orchestration und Instrumentenkunde, spi-
ter auch Komposition (1974-1985). In den Goer Jahren war er hiufig Gast bei den
Darmstidter Ferienkursen fiir neue Musik, auch arbeitete er in den USA lingere
Zeit an verschiedenen Zentren fiir Elektronische Musik; als Gastprofessor lehrte
er von 1985 bis 1986 in Illinois. Von 1986 an lebte er als freischaffender Kompo-
nist und Musikwissenschaftler in Mannheim, wo er 2008 starb.?

]
Da es sich bei der dritten Klaviersonate, der 3% Sonate pour Piano (en palimp-
seste), um ein eher unbekanntes Stiick handelt, hier ein Uberblick.

Gleich beim ersten Héren fallen die Pausen auf, die von Stroé exakt ausno-
tiert wurden: differenzierte Pausen und genaue Zeitangaben (in Sekunden) fiir
den Ubergang von einem Satzteil zum nichsten in jeweils einem Satz, genaue
Zeitangaben auch fiir den Ubergang von einem Satz zum nichsten. Die Sonate
gliedert sich in drei Sitze:

30 | A. Stroé, zitiert in: E.-M. Houben (Hg.): immer wieder anders, S. 31.
31 | Ebd.

32 | Ebd., S. 32f.

33 | Die biografische Notiz ebd., S. 70.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

« Scherzando, »Schattenhaft« — Colinda (1947): Andantino narrante

« Tranquillo (doppio canone) (... hommage a Pierre de la Rue) — Quasi Colin-
da (1957): Contemplativo ma rigorosamente in tempo

« Vivace brillante — Allegro — Colinda (1947, rev. 1991): Lo stesso tempo — Dé-
veloppement sur deux accords et un cluster: Allegro con gioia — Coda (lo
stesso tempo)

Die von Stroé eingetragenen Jahreszahlen weisen darauf hin, dass diese Sonate
ihn tiber 44 Jahre hin beschiftigte. Die Sonate ist, so Stroé in der Anmerkung
zur Partitur, ein »Palimpsest in drei Schichten«, wobei jede »Schicht« »ein oder
mehrere Fragmente« unterschiedlicher zeitlicher Entstehung enthilt.?* Die
»Schichten« datieren aus verschiedenen Jahren. Die ilteste ist aus dem Jahr1947;
es handelt sich um die beiden »Colinda« betitelten Segmente (1. und 3. Satz), die
Stroé »aus dem Gedichtnis« niedergeschrieben hat (»réecrites de mémoires«):

»Das Manuskript war Idngere Zeit verschollen, ich war gezwungen, eine neue Nieder-
schrift nach vierzig Jahren zu unternehmen. Der Erfolg war nur ein teilweiser: Wahrend
die erste dieser Miniaturen fast ganzlich wiederhergestellt werden konnte (1. Satz,
S. 7), so konnte, im Unterschied dazu, die zweite (S. 17) nur zu 50 % vervollstandigt
werden.«38

Colinda: ein Weihnachtslied alter Tradition, das in mehreren Varianten iiber-
liefert sein kann. Die zweite Schicht: Die Quasi Colinda aus dem Jahre 1957
(2. Satz, S. 14-15), die unter Verwendung des Materials der alten Lieder kompo-
niert wurde. Die dritte und jiingste Schicht wird durch Scherzando (1. Satz),
Hommage a Pierre de la Rue (Canon) (2. Satz) und Allegro con gioia (3. Satz)
gebildet und stammt aus den Jahren 1990-1991. Diese Schicht ist die umfang-
reichste und beansprucht bei einer Auffithrung etwa drei Viertel der gesamten
Auffihrungszeit.

Wegweisend fiir eine Untersuchung dessen, was in dieser dritten Sonate
mit Briichen gemeint sein kénnte, ist wohl Stroés Hinweis: »Une écoute non-
linéaire est indispensable!«*® »Ein nicht-lineares Horen ist unverzichtbarl« An
welchen Stellen sind im Hinblick auf die gesamte Komposition (die Klavierso-
nate mit allen drei Sitzen und Formteilen) und innerhalb eines Satzes Briiche
auszumachen?

Im ersten Satz Scherzando, »Schattenhaft«, der letzten »Schicht« von
1990/1991 zugehdrig, fallen die zahlreichen Pausen auf, aber auch vollig unver-

34 | A. Stroé: 3°™ Sonate pour Piano (en palimpseste), Partitur, Note (Ubersetzung aus
dem Franzdsischen: E.-M. Houben).

35 | Ebd.

36 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.

127


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Zweiter Teil

mittelte Uberginge. Pause und plétzlicher Kontrast konnen gleichermafRen ab-
brechen, unterbrechen. Von grofler Heftigkeit ist zum Beispiel ein plétzlicher
Ausbruch (»explosion«), dem gleich eine duflerst zarte, hiufig wiederkehrende
Phrase (»en résonance«) folgt (vgl. Abb. 21).

Abbildung 21: Aurele Stroé: 3% Sonate pour Piano, 1. Satz, Seite 3, Zeilen 5-6

Manuskript; mit freundlicher Genehmigung der Tochter, Raluca Brumariu

Diesem Satzabschnitt folgt die erste Colinda (1947), ein Bestandteil der tiefs-
ten, dltesten »Schicht«. Als »Andantino narrante«, so im Untertitel bezeichnet
und mit den Vortragsanweisungen »cantabile«, »un poco marcato«, »espressi-
vo« versehen, fillt ihr die Aufgabe zu, zu berichten, zu erzihlen, ein Geheim-
nis weiterzugeben. Die Tonrepetition unterstreicht dies (Anklinge an ein Re-
zitieren, Psalmodieren), zugleich weist sie zuriick auf den vorhergegangenen
Abschnitt Scherzando, »Schattenhaft«, der ebenfalls stark von Tonrepetitionen
gepragt war; die Cluster kénnten als ungenaue, klanglich und farblich variierte
Repetitionen gehort werden.

Der erste Teil des zweiten Satzes, Tranquillo (doppio canone), soll als
»...hommage a Pierre de la Rue« verstanden werden (1957). Der zweite Satz tritt
als langsamer inmitten zweier schneller Sitze auf, verweist dabei zugleich —
durch die kompositorische Auseinandersetzung mit der alten Colinda — auf die
iltere Schicht der Lieder. Gleichsam auf den Spuren Pierre de la Rues werden
auf komplexe Weise mehrere »Schichten« vereint: Dem anfinglichen Kanon,
wiederum sehr gesanglich, »cantabile« gehalten, gesellen sich weitere Riume
hinzu, zunichst in Gestalt einer entfernten Trompetenstimme (»quasi una
tromba lontana«, »un poco nervoso«)¥, die an den Erzihlton der ersten Colin-
da im ersten Satz ankniipft, dann in Gestalt eines Scherzando-Motivs (»f un

37 | A. Stroé: 3°™ Sonate pour Piano (en palimpseste), Partitur, S. 9.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

poco scherzando, moqueur«)*®, das auf den ersten Teil des ersten Satzes Scher-
zando, »Schattenhaft« zuriickweist. Nach einer Pausenzisur schliefét sich die
Quasi Colinda an, aus der mittleren »Schicht« (1957) stammend. Die tiefe und
sehr tiefe Lage der Liegeklinge in der linken Hand mag auf Pierre de la Rue
verweisen, der tiefe Stimmlagen bevorzugte. Deren Aufbau als Cluster und
deren Klangbild in der sehr tiefen Lage erinnern an den ersten Abschnitt des
ersten Satzes Scherzando.

Der erste Teil des dritten und letzten Satzes kntipft deutlich durch die Mo-
tivik (Clusterbildung, Art der Bewegung der Cluster, Quintolen- bzw. Sextolen-
bewegung abwirts, Thema »résonance«) an den ersten Teil des ersten Satzes an.
Unmittelbar schlieft sich die Colinda an (ilteste Schicht; 1947, allerdings revi-
diert1990/91); es folgt sogleich der letzte Abschnitt des Satzes Allegro con gioia,
niher spezifiziert als » Développement sur deux accords et un cluster » (Entwick-
lung iiber zwei Akkorde und einen Cluster). Hier eine abschlieRende Ubersicht
iiber die Art der Uberginge mit Pausen zwischen Satzteilen und Sétzen:

1. Satz
Scherzando, »Schattenhaft« 10 Sek. Pause
Colinda (1947): Andantino narrante 10 Sek. Pause - attacca
2. Satz
Tranquillo (doppio canone) (...hommage a Pierre de la Rue) 5 Sek. Pause
Quasi Colinda (1957): Contemplativo, ma rigorosamente in tempo 5 Sek. Pause
3. Satz
Vivace brillante
Allegro attacca
Colinda (1947, rev. 1991): Lo stesso tempo Pause lunga - attacca
Développement sur deux accords et un cluster: Allegro con gioia Pause - attacca
Coda Pause

Die ausdriickliche Einbeziehung der Ubergangs-Pausen in die Komposition
durch entsprechende Vermerke sind nicht nur in der von Stroé erwihnten 2.
Symphonie Mahlers, sondern auch in anderen Werken, etwa in Arnold Schén-
bergs Pierrot lunaire oder in Alban Bergs 4 Stiicken fir Klarinette und Klavier
op. 5 zu finden. Neben explizit bestimmter Dauer gewinnt die unbestimm-
te Pause zwischen zwei Sitzen eine spezifische Charakteristik, eine eigene
Fiarbung: In ihr hallt das Vergangene nach, sie 6ffnet zugleich den Raum fiir
das Kommende. Stroé stellt die Vorschriften »ca. 10 Sek. Pause« und »attac-
ca« nebeneinander: Die Pause gehért demnach noch zum Ende des vergange-
nen Abschnitts (erst nach der Pause gilt die Anweisung »attacca«, so sie denn
angegeben wird); die Pause ist der Nachschwing-, Nachhall-, Nachhor-Raum,

38 | Ebd., S. 10.

13.02.2026, 10:51:12.

129


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

zugleich Raum der Zuwendung zum Kommenden. Beides, der unvermittelte
Ubergang ohne Pause (attacca) und der Ubergang im Pausen-Raum, durch den
Pausen-Raum hindurch, zeigt einen ganz bewussten Umgang mit Ubergang.

Alle Elemente sind zugleich da: Sowohl durch den Bruch als auch durch die
Schichtung, bei der Fragmente aus unterschiedlichen Formteilen einander tiber-
lagert werden (wie in Hommage a Pierre de la Rue), entstehen Verbindungen. Ein
Palimpsest ist eine antike oder mittelalterliche Manuskriptseite aus Pergament,
die nach dem Beschreiben durch Abschaben oder Waschen gereinigt wird, um
frei fiir eine neue Schrift zu werden. Der Untertitel »en palimpseste« meint: Wie
ein Palimpsest nach mehrfachem Gebrauch oft unterschiedliche Schichten aus
unterschiedlichen Zeiten bergen kann, die alle gleichzeitig da, nur mehr oder
weniger leserlich sind, so tritt diese Sonate auf, die nicht nur heterogenes mu-
sikalisches Material, sondern auch unterschiedliche individuelle Lebensalter der
Zuwendung, der Beschiftigung, des Komponierens, aber auch unterschiedliche
Traditionslinien, damit Zeitrdume/Epochen (Colinda, Pierre de la Rue) mit sich
tithrt.

Stroés Klaviersonate zeigt ein Alles-auf-einmal, ein Zugleich-da-Sein hete-
rogener Materialien, die unterschiedlichen Zusammenhingen entstammen.
Wihrend die Storung eines kontinuierlichen Ablaufs eher als ein Eingriff in
den horizontalen Verlauf der Sonate in der Zeit gelten kann, zeigt die Schich-
tung unterschiedlicher Materialien eine »Verrdumlichung«* in der vertikalen
Dimension.

1l

Wie zeigen sich »Bruch« und »Katastrophe« in der kérperlich zu erlebenden
Praxis des Spiels — hier am Beispiel des dritten und letzten Satzes (Schluss)?
Wo kénnte die Nahtstelle zwischen der (alltiglichen) Lebenswirklichkeit und
der Wirklichkeit, die von Stroé als eigene Wirklichkeit der Komposition be-
schworen wird, zu finden sein?

Der Schlussteil im dritten und letzten Satz nach dem Riickblick auf den Be-
ginn der Sonate und nach der letzten Colinda trigt die Uberschrift: »Dévelop-
pement sur deux accords et un cluster« (Entwicklung tiber zwei Akkorde und
einen Cluster) — Allegro con gioia. Die Rhythmik ist nicht das Problem beim
Uben, das kann man »mit Freude« (»con gioia«) schaffen. Man iibt ein pul-
sierendes Sich-Bewegen, wie man sich sonst im Alltag nicht bewegt. »sempre
martellato« (eine Spielanweisung im weiteren Verlauf): Himmern, Klopfen,
Trommeln. Das Klavier wird ein Schlagwerk. Hier geschieht das Trommeln,
Himmern mit Freude, frei von Druck: »con gioia«. Die Akkorde sind so weit
voneinander entfernt, dass die Spielbewegungen sehr grofl werden. Mit beiden

39 | Zum Begriff der Verrdumlichung vgl. Chr. M. Schmidt: Brennpunkte der Neuen Mu-
sik, S. 69-114.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

Hinden wird getrommelt, der Spieler ist korperlich ganz involviert — intensiv,
nahezu tinzerisch (vgl. Abb. 22).

Abbildung 22: Aurele Stroé: 3™ Sonate pour Piano, 3. Satz, Seite 18, Zeilen 1-2

Manuskript; mit freundlicher Genehmigung der Tochter, Raluca Brumariu

Der Tanz der beiden Akkorde wird immer wieder von Pausen unterbrochen.
Ein Schlagen: »f secco, quasi gran casse africane (sans nuances)«.*’ Ein Trom-
meln auf dem Klavier also, wie auf einer afrikanischen Trommel. Ohne Nu-
ancen her und hin, hin und her. In diesen Tanz mischt sich mehr und mehr
der Cluster an der unteren Tongrenze des Klaviers ein; der Tanz wird immer
wilder, immer vertrackter, bis er am Schluss abreifdt. Einer Generalpause folgt
attacca die Coda, die mit einer Pause schliefit.

Die Abschnitte werden von Mal zu Mal immer linger. Es fingt mit kiirzeren
Phasen an; nach einer Pause (Atemholen) folgt ein lingerer Trommelabschnitt;
nach erneuter Pause ein wiederum lingerer Trommelabschnitt — so geht es wei-
ter. Immer mehr rhythmische Elemente treten hinzu (Viertel, Achtel, Achtel in
Tongruppen, Triolen etc.). Das Trommeln wird immer differenzierter, die Bewe-
gungen immer intensiver. Nach und nach hiufen sich auch die Cluster. Unsyste-
matisch treten Elemente hinzu: Pausen, Cluster, Wiederholungen (vgl. Abb. 23).

Abbildung 23: Aurele Stroé: 3™ Sonate pour Piano, 3. Satz, Seite 22, Zeilen 2-3

Manuskript; mit freundlicher Genehmigung der Tochter, Raluca Brumariu

40 | A. Stroé: 3°™ Sonate pour Piano (en palimpseste), Partitur, S. 18.

13.02.2026, 10:51:12.

131


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Zweiter Teil

Die Musik ist hier zunichst ein rein korperliches Tun. Der Spieler trommelt
sich in eine Lebensenergie hinein. Neben die kérperliche Aktion tritt eine
geistige Aktivitit, die sich auf die Zerrupftheit der rhythmischen Bewegung
griindet: Nicht in blofler Motorik, sondern in der immer wieder stockenden
Motorik vergewissert sich der Spieler seiner selbst. Briiche sind allerorts zu
finden, man begibt sich beim Spielen in eine Welt der Briiche hinein. Nicht
nur die Pausen sind die Briiche, sondern auch innerhalb einer Trommelpartie
gibt es unentwegt Briiche. Die lingeren Abschnitte werden ja nicht gleichfor-
mig gespielt, sondern sie werden in sich stindig variativ umgeformt. Der Aus-
fithrende kann an keiner Stelle die Bewegung abspulen lassen, er ist in einem
Prozess stindigen Agierens und Reagierens (vgl. Abb. 24).

Abbildung 24: Auréle Stroé: 3™ Sonate pour Piano, 3. Satz, Seite 24,
Zeilen 4-5

Manuskript; mit freundlicher Genehmigung der Tochter, Raluca Brumariu

Warum hat man das Gefiihl, dass hier nicht nur ein ausgelassener Tanz getanzt
wird? Hat das mit den Briichen zu tun? Die Kontinuitit wird stindig gestort. Bei
aller kraft- und lustvollen Motorik finden wir hier eine Art hinkender Bewegung.

Ein Versuch, dieser Korperlichkeit tiber die Metapher beizukommen: Wenn
man dieses Stiick iibt und spielt, erlernt man das Hinken. Ein selbstbewusstes
Hinken. »Wer hinkt, kann nicht im militirischen Gleichschritt gehen.«* So
hinkt man als Geretteter, als Uberlebender, der die Katastrophe noch in sich
trigt; so hinkt man, wenn man die ganze Sonate hinter sich hat. »con gioia«:
Da ist die Katastrophe noch prisent in der Diskontinuitit. Das ist eine Froh-
lichkeit der Uberlebenden.

»Développement sur deux accords et un cluster«: Hier entwickelt sich et-
was im Vollzug der Ausfithrung »wie ein Stiick Natur, das sich entwickelt«
— um mit Stroés Worten zu sprechen.* Diese Entwicklung gewinnt ein Eigen-
leben, parallel zur Alltagswelt.

41 | U. Bail: »Die verzogene Sehnsucht hinkt an ihren Orte, S. 136.

42 | Auréle Stroé, film de Bernard Cavanna et Laurence Pietrzak. Production des Films
d’ici. Version allemande sous-titrée. Auréle Stroé 5e partie (derniére partie). 12:14 -
12:40. https://www.youtube.com/watch?v=4k5S0f6Y7cM vom 27.10.2016.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

1.5 ROBERT SCHUMANN: KREISLERIANA.
FANTASIEN FUR PIANO-FORTE OP. 16 (1838; REV. 1850)

Praxis korperlichen Sich-Zeigens: Alles auf einmal

[

Als Fantasien kommen diese Klavierstiicke daher — und reihen sich so in eine
grofle Zahl von Fantasie-Stiicken ein, die Schumann im Laufe seines Lebens
geschrieben hat, nicht nur fiir Klavier. Tatsichlich wirken gerade diese Fantasie-
Stiicke wie eine aufs Papier hingeworfene Improvisation. Die Uberfiille an Ein-
fillen, an Gedanken und Bildern, Erinnerungen und Visionen sind hier leicht
und flussig aufs Notenblatt geflossen. Ein Alles-Auf-Einmal fiigt sich in einen
Verlauf von einem Anfang bis an ein Ende. Kreisleriana: Diese Komposition wird
im Prozess der Ausfithrung eine Welt fiir sich. Musik aus dem Bauch heraus?

»In den Kreisleriana von Schumann hére ich eigentlich keine einzige Note, kein Motiv,
kein Thema, keine Grammatik, keinen Sinn, nichts, was eine irgendwie geartete intel-
ligible Struktur des Werks wiederherzustellen erlauben wiirde. Nein, was ich hore, sind
Schldge: ich hore das, was im Korper schldgt, was den Kdrper schldgt, oder besser:
Diesen Korper, der schlagt.«*3

Barthes weif}, wie er spricht, hier hat herkémmliche Wissenschaft ein Ende:

»Wenn das Schreiben triumphiert, 16st es die Wissenschaft ab, die unfahig ist, den Kor-
perwiedereinzusetzen: allein die Metapherist genau; und es wiirde ausreichen, Schrift-
steller zu sein, um von diesen musikalischen Wesen, diesen kdrperlichen Schiméaren auf
eine vollkommen wissenschaftliche Weise berichten zu kénnen.«*4

Der »Sinn« (Barthes) erschliefst sich durch eine Einlassung auf diese Art von
Korperlichkeit, durch die die Klaviertaste eine Verlingerung der Extremitdten
des Spielers wird.® Die Taste ist verlingerter Arm, verlingerter Finger. Die
wiederum gehorchen den Zuckungen des Gehirns, folgen dem brain-storming

43 | R. Barthes: Rasch, S. 264.

44 | Ebd., S. 271; Herv. i.0.; vgl. M. Heinemann: Chopins Fragilitat, S. 94. Heinemann
schléagt, ebd., ausgehend von Barthes’ Beitrag eine »Textpragmatik im Sinne einer his-
torischen Semantik« vor: »[D]enn der Text selbst vermag als Instanz hinlangliche Infor-
mation auch ber das biographische Subjekt zu er6ffnen. Dies bedeutete den Versuch,
Barthes’ Beobachtungen und Erfahrungen zu kontextualisieren, zu objektivieren, mithin
nichts anderes als hermeneutisch zu integrieren.«

45 | Vgl. E.-M. Houben: gelb, S. 66: »Das Instrument wird Verlangerung, Erweiterung
des Atems, der Stimme, des Korpers.«

13.02.2026, 10:51:12.

133


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Zweiter Teil

im Kopf (oder folgt dieses den Zuckungen der Gliedmafen?). Alles tritt simul-
tan in Erscheinung: nicht zu bandigen.

1

Dissoziation: »Schlige«, von denen Barthes spricht, in der einen Hand, Uber-
bindungen, Verschleierungen gleichmifiger metrischer Akzente in der ande-
ren. Gleich im ersten Klavierstiick tun beide Hinde Verschiedenes, sie sind
unabhingig voneinander (vgl. Abb. 25).

Abbildung 25: Robert Schumann: Kreisleriana 1, Takte 1-2

Hore ich im zweiten Klavierstiick Stimmen, wenn ich spiele? Stimmen tau-
chen auf und verschwinden. Vorschlige und Arpeggien hiillen die Stimmen
in einen Nebel. Eine Stimm-Fithrung gibt es nicht. Im dritten Stiick (»Etwas
langsamer«, Takt 33ff.) fithren Tonleitern auf- und abwirts. Sie tauchen auf
und enden irgendwo, erscheinen in der Hohe, in der Mittellage, in der Tiefe.
Auch hier die Frage nach einer sogenannten Fithrung der Stimmen, die ein
Eigenleben beanspruchen: Welche Stimme gerade beteiligt ist, bleibt im Un-
klaren. Tonleitern versanden irgendwo, oft iibernimmt eine andere Stimme,
eine andere Hand den Tonleiterverlauf, auch iiberschneiden sich Anfang der
einen und Ende einer anderen Leiter.

Kliange werden von der Hand tastend so tief gefiihrt, dass sie fast nur noch
als Farbtriger wirken. Dies ist zum Beispiel im vierten Klavierstiick der Fall.
Die Oktav- und Terzparallelen (Takt 3) in Verbindung mit dem Vorschlag, der
zusitzlich chromatische Einfirbungen mit sich bringt, sind ganz dem Farb-
klang geweiht: farbige Tiefe (vgl. Abb. 20).

Abbildung 26: Robert Schumann: Kreisleriana 4, Takte 1-3

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

Pausen schlagen Locher — wie im fiinften Klavierstiick. Linien werden immer
wieder durch Pausen unterbrochen, Motivpartikel und einzelne Akkorde durch
Pausen isoliert. Quere rhythmische Akzente, stellenweise auf jedem Viertel:
Schlige wiederum, hier in zuriickgenommener Dynamik. Im sechsten Stiick
wandert die schlichte Melodie aus dem Alt in den Tenor, in ein Unisono von
Sopran und Tenor, um schlieflich im Bass in Form einer Tonrepetition auf-
gegriffen zu werden (vgl. Abb. 27).

Abbildung 27: Robert Schumann: Kreisleriana 6, Takte 1-5

Verzicht auf Diastematik, Riickzug ins pure Klopfen. AuRerste Ent-Riickung
einer Melodie. Ganz in die Ferne geriickt scheint die Melodie auf. Im weiteren
Verlauf setzen sich die Wanderungen der Melodien durch die Stimmen fort.
Imitationen sind Schumann als Erinnerung an Fugentechniken in die Finger
geflossen. Das vorletzte, siebte Klavierstiick ist eine Musik der Atemlosigkeit.
»Sehr rasch« beginnt es — und diesmal setzen die Schlige tatsichlich auf den
Hauptzihlzeiten im Forte ein. Dann soll es noch schneller werden: fast nur
noch Schlige. Das letzte Stiick schliellich schwebt tiber lang ausgehaltenen
Bissen, die immer mal wieder unvorhersehbar »ver-riickt« werden.*® Spiter
treten Arpeggien an die Stelle der ausgehaltenen Bisse: Alles schwebt.

Einige Klavierstiicke reiffen am Schluss abrupt ab: Was nun? Wie geht es
weiter?

Man kénnte den gesamten Zyklus durchaus wie ein einziges grofles Kla-
viersttick spielen. Schumann hat hier viele kleinere Klavierstiicke komponiert,
die zusammen ein grofles ergeben, welches dann, aus dieser Perspektive be-

46 | D. Schnebel: Riickungen - Ver-riickungen, S. 43-54.

13.02.2026, 10:51:12.

135


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

trachtet, eigener Verschachtelung folgt — nach den Bewegungen des Ausfiih-
renden, des Spielers, des Tasten-Schlagenden. Dieses Stiick spielen, das be-
deutet: Schumann zu werden. Dessen Kérper wird lebendig im Korper des
Spielers.

Hinzu kommen die Intermezzi. Das Intermezzo unterbricht. Warum? Da-
mit es danach weitergehen kann. Womit? Mit etwas Neuem? Mit einem Alten,
das verindert wurde? Der Unterbrechung haftet der Fortgang an: Das Inter-
mezzo taucht auf — und die erste, hier unterbrochene Bewegung liuft weiter,
wird nur eine Zeitlang unhérbar. Wer so hort und spielt, nihert sich dem Zu-
gleich-Da-Sein der Schichten an. Hort und spielt: Wir sind zwar alle an die
Sukzession gebunden beim Héren und Spielen, aber die hier unterbrochene
andere Schicht klingt auch weiter. Es ist alles da. Aus dieser Perspektive er-
scheinen die aufblitzenden Wiederholungen in einem neuen Licht. Aus dem
Strom der Fantasie taucht unvermittelt ein Vergangenes wieder (manchmal
nur ganz kurz) auf, um erneut unterzugehen, aber unterschwellig weiterzu-
laufen.

Wenn ich Schumanns Kreisleriana spiele, zeigt sich Alles-auf-Einmal: Al-
les, was da ist.

1

Schumann pflegte in diesem Sinne eine Praxis, bei der alles Mogliche zutage
treten durfte — durch den Kérper. So entlastete er sich”, so machte er sich frei
von Engen, Verfestigungen, Erstarrungen. Musik: eine Praxis zum Uberleben.
Praxis Kreisleriana: Warum, wozu auch? Vielleicht, um ganz Korper zu sein,
die eigene Lebendigkeit zu spiiren und zu leben, sich ins Menschliche und
Verletzliche fallen zu lassen und diese Verletzlichkeit zu einer Lebensform zu
machen.

47 | Vgl. Schnebel, ebd., S. 84: »Die Arbeit ist der Versuch einer vorsichtigen psycho-
analytischen Deutung von Schumanns Leben und Werk, wobei die musikanalytischen
Befunde einbezogen werden. Die analytische Interpretation insgesamt ergibt, wie
Schumanns Bewaltigung seines Innenlebens zu auferordentlichen Neuerungen in der
Musik fiihrte, und wie ihr Scheitern sich ebenfalls musikalisch auswirkte, so daf} sich
mannigfache Wechselwirkungen von Leben und Werk zeigen. Allerdings kann und will
die Arbeit keine psychiatrische Beurteilung von Schumanns Lebenskrankheit geben.«

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Tasten

1.6 LuiGi NONO: .....SOFFERTE ONDE SERENE...
PER PIANOFORTE E NASTRO MAGNETICO (1976)

Pulsationen: Lebenszeichen. Tasten als Verlangerungen des
Korpers, der Finger

Die Partitur fordert zu einer Praxis kontinuierlicher Bewegung, kontinuier-
licher Aufmerksambkeit heraus. Jede Bertithrung der Tasten, jedes Ertasten ein-
gespielter Klinge mit den Ohren erfordert sogleich wieder ein Loslassen, ein
Abschied-Nehmen. Es geht immer weiter. Der Klavierklang, der eingespielte
wie der live ausgefiihrte, bebt und vibriert. Durch das Beben, durch die Bewe-
gung und Vibration, wird er gehalten.

»What’s about the sound of piano?

The sound of the piano decays.

It cannot be sustained. | let it loose time and again.

It appears by disappearing; starting to disappear just after the attack.

In disappearing it begins to live, to change.

The piano: an instrument, that allows me to hear how many ways sound can disappear.
There seems to be no end to disappearance.

The sound of piano!

I can hear, how listening becomes the awareness of fading sound.«*8

Klavierklang zerfillt, verschwindet, lisst sich nicht festhalten. Er erscheint im
Verschwinden, verschwindet bereits wieder kurz nach dem Anschlag; firbt
sich im Verklingen durch das Hervortreten bestimmter Partialténe, gewinnt
so im Verklingen neue Firbungen, neue Schattierungen.

Hier, beim Spielen von .....sofferte onde serene..., erfihrt der Klavierklang
immer wieder neue Fortsetzungen in den Tonrepetitionen: Bebungen, Vibra-
tionen. Das Klavier wird hier weniger Kérper, der sich beriihren lassen will,
im Sinne von »toucher«®, sondern eher Schlagwerk, das auch ganz zart und
behutsam beklopft wird: »Die Finger/Die Hand als Expressionsorgan des Kor-
pers«®°,

..... sofferte onde serene... ist Nonos einziges Werk fiir Klavier allein (mit Ton-
band-Einspielung allerdings). Der schwer ins Deutsche zu iibersetzende Titel
kénnte in etwa heiflen: ».....durchlittene Wellen heitere...«*!. Widmungstriger
der Komposition sind Maurizio und Marilisa Pollini, Maurizio Pollini spielte

48 | E.-M. Houben: Presence - Silence - Disappearance, S. 1.

49 | M. Zenck: Vom Beriihren der Klaviertasten, S. 130.

50 | Ebd., S. 126.

51 | J. Stenzl: Luigi Nono, S. 91; vgl. Doris Dopke: Booklet zur CD: »[D]ie ungewisse,

13.02.2026, 10:51:12.

137


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

die Urauffithrung (17. April 1977, Mailand). Das Werk ist eng mit personlichen
Schicksalsschligen in Nonos und Pollinis Familien verbunden (die Eltern No-
nos und ein Kind in der Familie Pollini waren 1975/76 innerhalb kurzer Zeit
verstorben)®, was eine Erklirung fiir den Titel sein kann, der auf Nonos Hei-
mat Venedig anspielt:

»In mein Heim auf der Giudecca in Venedig dringen fortwéhrend Klange verschiedener
Glocken, sie kommen mit unterschiedlicher Resonanz, unterschiedlichen Bedeutungen,
Tag und Nacht, durch den Nebel und in der Sonne. Es sind Lebenszeichen iiber der Lagu-
ne, ber dem Meer. Aufforderungen zur Arbeit, zum Nachdenken, Warnungen. Und das
Leben geht dabei weiter in der durchlittenen und heiteren Notwendigkeit des »Gleich-
gewichts im tiefen Inneren¢, wie Kafka sagt.«®3

Ein- und Ausschwingungen als »Lebenszeichen«? Praxis eines immer wieder
neuen Loslassens und Fortsetzens als Uber-Lebensform? Nono hat mit diesem
Klavierstiick ein Trauerstiick fiir Pollini geschrieben, welches zu spielen der
Trauer helfen kann, eine Form, ja, eine Fortsetzung zu finden. Das Stiick zu
spielen, kann helfen, weiter zu trauern: die Trauer und damit die Beziehung
zum Verlorenen nicht aufzugeben. Das Zittern und Beben auf den Tasten wird
zur Annahme und Anerkennung des inneren Bebens und Zitterns. Das Ton-
band, zugespielt von einem zweiten Auffithrenden, trigt und unterstiitzt so
die Aufrechterhaltung der Beziehung in der Trauer.

Wie kann man dieses Klavierstiick nutzen? Dies ist wieder die Frage nach
seiner Brauchbarkeit. Man iibt dieses Stiick nicht nur fiir einen Konzertauf-
tritt, man iibt vielmehr eine Praxis aus und nimmt die vom Klavierstiick an-
gebotene Gelegenheit wahr zu trauern, wenn man dies mochte.

schwebende Nuance, die die ungewdhnliche Wortstellung dem italienischen Original-
titel verleiht, ist nicht libersetzbar.«

52 | Vgl. J. Stenzl: Luigi Nono, S. 91.

53 | D. Dépke: Booklet zur CD.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

Wenn Paul Bekker von der »gesellschaftbildende[n] Fihigkeit«' der Symphonie
Beethovens sprach, so hatte er die Ausfithrung der Vielen fiir Viele im Sinn.
Der Raum der Symphonie ist der groRe Konzertsaal, ein Raum der Offentlich-
keit.

Viele: Das sind im Folgenden die vielen Ausfithrenden einer Symphonie,
die solistisch auftretenden Ensemblemitglieder eines Kammerorchesters, das
groflere Bliserensemble, Einzelne im mehr oder weniger groflen Gruppenver-
bund.

Es gibt immer eine »gemeinsame Situation«? der Beteiligten, kraft der
individuellen Unterschiede. Um mit Schiitz weiter zu sprechen: Im Mit- und
»selbst im Gegeneinander sind sie in einer gemeinsamen intersubjektiven Si-
tuation, in einem Wir, einander verbunden«. Zu beobachten sind Interaktion
und Kommunikation, aber auch das Fehlen intendierter Bezugnahme auf-
einander. Sinn entsteht in der gemeinsamen, miteinander geteilten Auffiih-
rungssituation, durch die Teilhabe am »Wir«. Die »Gesichtsfeldbeziehung«®
ermdglicht Teilhabe an den hérbaren und sichtbaren Handlungen der anderen
Ensemblemitglieder.

1 | P. Bekker: Die Sinfonie von Beethoven bis Mahler, S. 11; Herv. i.0.
2 | A. Schiitz: Mozart und die Philosophen, S. 172; das folgende Zitat ebd.
3 | A. Schiitz: Gemeinsam musizieren, S. 129.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Zweiter Teil

2.1 ANTON WEBERN: FiNF STUCKE FUR ORCHESTER oP. 10,
1(1911-1913) - CHRISTIAN WOLFF: ForR 1, 2 0r 3
PEOPLE (1964)

Allein, zu zweit, zu mehreren im Gruppenverbund (1)

|

Mit einer Untersuchung der Besetzung ist anzufangen, mit der Frage: Wie
setzt sich die Gruppe zusammen, die diese fiinf Orchesterstiicke spielt? Wal-
ter Kolneder ging in seinen kurzen Einfithrungen zum Werk Anton Weberns,
hervorgegangen aus diversen Vortrigen (1961), gleich zur Besonderheit der Be-
setzung iiber:

»Den Schliissel zum Verstandnis dieser Sétze [...] gewinnt man vielleicht von der Be-
setzung her, die deutlich in drei Gruppen gegliedert ist:

| Vier Streichinstrumente, d.i. Solo-Geige, Solo-Bratsche, Solo-Violoncello, Solo-
Kontrabaf.

Il Eine Blasergruppe: Fldte (auch kleine FIote), Oboe, Klarinette in B (auch BafRklarinette
in B), Klarinette in Es, Horn in F, Trompete in B, Posaune.

IIl Eine Gruppe von Klangfarbeninstrumenten« Harmonium, Celesta, Mandoline, Gitar-
re, Harfe, Schlagwerk (Glockenspiel, Xylophon, Herdenglocken, tiefe Glocken, Triangel,
Becken, kleine Trommel, grofle Trommel).

Es mag liberraschen, die Schlaginstrumente in diese Gruppe einbezogen zu sehen, aber
fiir Webern sind sie in diesem Werk kaum Rhythmusinstrumente, sondern [...] vorwie-
gend Klangfarbentrdger. In gleicher Art sind auch die dbrigen Instrumente dieser Grup-
pe verwendet. Der Einsatz dieser reichen Farbmittel erfolgt sehr sparsam: die sieben
Blaser haben nurin Nr. Il zu tun und auch da nie gleichzeitig, in Nr. | spielen vier Blaser,
in Nr. 11l drei. Die Gitarre ist nurin Nr. [ll und V beschéftigt; das Harmonium schweigt in
zwei Stiicken und hatin Nr. [ll nurzwei Zweiklange zu spielen; in Nr. 1V ist das Schlagwerk
ausgespart und nur die kleine Trommel beteiligt sich mit drei ppp-Schlagen.«*

Jeder Ausfithrende spielt insgesamt wenige Klinge. Nicht-Spielen wird eben-
so wichtig wie Spielen. In manchen Stiicken schweigen einige Spieler ginz-
lich. Die Bezeichnungen »Solo-Geige«, »Solo-Bratsche«, »Solo-Violoncello«
und »Solo-Kontrabafl« weisen darauf hin, dass je Einzelne in verschiedenen
Konstellationen auftreten.

Im ersten Takt (mit Auftakt) des ersten Stiickes gibt es ein fein struktu-
riertes Zusammenspiel von fiinf Ausfithrenden. Die Harfe spielt die Téne h’
— ¢'= h', Trompete in B mit Ddmpfer, Celesta, Bratsche und Fléte spielen mit
— alle agieren auf unterschiedliche Weise. Wenn die Harfe mit dem letzten

4 | W. Kolneder: Anton Webern, S. 62f.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

Ton verklingt, fillt die Flote mit Flatterzunge kurz ins Crescendo, fingt damit
das Verklingen des Harfentons auf. Die Flote iibernimmt hier eine Aufgabe,
welche die Harfe als verklingendes Instrument nicht erfiillen kann, nimlich
ein Crescendo auf einem Ton zu spielen. Durch die Flatterzunge kommt un-
regelmiflige Energie ins Spiel, auch diese Akzentuierung bleibt der Harfe ver-
schlossen. Die Trompete hilft der Harfe beim Einsatz. Harfe und Bratsche ha-
ben dann ein gemeinsames Flageolett. Die Ausfithrenden widmen sich nicht
nur diesem speziellen Klang, sondern vor allem diesem Zusammenspiel (vgl.

Abb. 28).

Abbildung 28: Anton Webern: Fiinf Stiicke fiir Orchester op. 10, I, Takt1

Anton Webern, 5 Stiicke op. 10, fiir Orchester, op. 10/1
© Copyright 1923, 1951 by Universal Edition A.G., Wien/PH449

Im nichsten Takt ist das Glockenspiel allein — und fingt, »dolcissimo« und
im Decrescendo, die Bewegung auf. In den Takten 5 bis 6 (mit Auftakt) spie-
len Geige und Bratsche, beide mit Dimpfer, zusammen mit der Harfe. Das
Violoncello fingt diesmal die Bewegung auf wie vorher das Glockenspiel. Da-
zwischen sind andere titig: Der Ton b' in der Flotentriole bertihrt kurz Geige,
Bratsche und Harfe, die Flote gehort aber zum Duo, das sie zusammen mit
der Klarinette bildet. In den Takten 7 und 8 verbindet sich die Geige mit dem
Violoncello zu einem Duo. Seinen vierten Ton in diesem ersten Stiick spielt das
Glockenspiel in Takt g im Oktavunisono mit der Geige. Das Glockenspiel kann

13.02.2026, 10:51:12.

141


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Zweiter Teil

den Ton nicht halten, es verklingt. Aber die Solo-Geige kann den Ton halten,
kann das Verklingen hinauszégern und immer leiser werden (vgl. Abb. 29).

Abbildung 29: Anton Webern: Fiinf Stiicke fiir Orchester op. 10, I, Takte 9-10

Anton Webern, 5 Stiicke op. 10, fiir Orchester, op. 10/1
© Copyright 1923, 1951 by Universal Edition A.G., Wien/PH449

Dem Glockenspiel kommen demnach zwei unterschiedliche Tdtigkeiten zu:
einmal die ersten drei Tone zeitlich relativ frei allein, dann den vierten Ton
genau mit der Geige zusammen zu spielen.

In Takt 9 sind Harfe und Trompete zusammen, am Schluss bilden Flote,
Trompete und Celesta ein Trio; derselbe Ton wandert von der Flote zur Trom-
pete, diese gibt weiter an die Celesta: ein gemeinsam erzeugtes Verklingen

(vgl. Abb. 30).

Abbildung 30: Anton Webern: Fiinf Stiicke fiir Orchester op. 10, I, Takt 12

Anton Webern, 5 Stiicke op. 10, fiir Orchester, op. 10/1
© Copyright 1923, 1951 by Universal Edition A.G., Wien/PH449

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

Der Celesta kommt ab Takt 3 eine Aufgabe zu, die sonst nicht gefordert wird,
nimlich eine Trillerbewegung auszufiihren.

Dieses erste Orchesterstiick kann, wie alle anderen aus diesem Zyklus, aus
der Funktion eines einzigen Instruments, also aus der Perspektive eines Aus-
fuhrenden gehort werden. Je nachdem, welches Instrument ich gerade iiber-
nehme, orientiere ich mich anders. Die Klarinette kommt hier nur zu Beginn
vor, als Duo-Partner der Flote. Ab dann ist sie horend mit dabei. Die ganze
Aufmerksambkeit des Glockenspiels richtet sich auf das Zusammenspiel mit
der Geige, wenn beide gemeinsam den gleichen Ton spielen.

So hat Webern unterschiedliche Orte und unterschiedliche Weisen der
Kommunikation zusammengefiigt, dabei werden alle Mitspieler in diesem
Stiick gleichermaflen, aber verschiedenartig berticksichtigt.

Wie verhilt sich diese Gesellschaft im Stiick zu der Lebenswelt auferhalb
der Komposition, jenseits der Schwelle zur alltiglichen Lebenswelt? Kann
dieses Stiick fiir unser Leben miteinander jetzt einen Ort anbieten und eine
Perspektive er6ffnen? — kann es mithin fiir uns heute brauchbar sein?

]

In einem Gesprich mit Gerald Gable (»I can’t shake Webern’s influence« —»Ich
kann Weberns Einfluf® nicht abschiitteln«) berichtet Christian Wolff iiber die
frithen 50er Jahre: »Ich traf Cage 1950, als ich sechzehn Jahre alt war. Tatsdch-
lich war er mein erster und eigentlich einziger richtiger Lehrer. [...] Wir analy-
sierten Webern.«® Auch die Bekanntschaft mit Morton Feldman, der bei Stefan
Wolpe studiert hatte®, trug zur Webern-Begeisterung bei; spiter traten David
Tudor und Earle Brown hinzu. Wolff: »Das Denken und die Musik von Cage
iibten einen sehr starken Einflufl auf mich aus. Die Webern-Erfahrung ging
sehr tief. Ich fuhr mit dem Studium fast aller seiner Werke fort und schrieb
auch dartiber. Ich kann Weberns Einfluf nicht abschiitteln.«’

Die Komposition For 1, 2 or 3 people ist zehnteilig, ein Teil ist auf je einer
Seite notiert. Es ist eine Komposition nicht fiir bestimmte Instrumente, son-
dern ausdriicklich fiir Spieler. Das auf einer Seite angegebene Material ist in
freier Reihenfolge zu spielen, nichts soll wiederholt werden (Ausnahme: Teil
IX). Die Spieler sind frei hinsichtlich des Tempos und der Klangdauern, in
der Partitur ist vermerkt, dass schwarze Noten kurze Klangdauern bedeuten
(mit Hilsen und Sechzehntel-Fihnchen sogar sehr kurze), weifle Noten eher
lange. Falls zwei oder drei spielen, teilen sie das Material jeweils einer Seite
auf. Bei einem besonderen Zeichen ist ein Spieler zur Koordination mit dem

5 | Chr. Wolff: »l can’t shake Webern’s influence«. Interview by Gerald Gable, in: Ders.,
Cues, S. 156-175, hier S. 165.

6 | Ebd.

7 | Ebd., S. 167.

13.02.2026, 10:51:12.

143


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144

Zweiter Teil

Klang oder dem Geridusch eines anderen Spielers aufgerufen. Wird das Stiick
von einem Spieler allein aufgefiihrt, tritt er in Koordination zu einem Klang
oder Geriusch in der Umgebung oder zu einem Klang, den er unabsichtlich
selbst hervorgebracht hat.® »Diese Musik entsteht aus den wechselseitigen Be-
ziehungen der Musiker, die sie spielen.«’ Eine Auffithrung verlangt von den
Musikern ein hohes Maf an Entscheidungsfihigkeit und Reaktionsvermdogen.

Im folgenden Beispiel aus Teil II (vgl. Abb. 31) beginnt ein Spieler zu spie-
len, nachdem ein vorhergehender Klang begonnen hat, hilt dann seinen Klang
weiter iiber das Ende des vorherigen Klangs hinaus, so lange, bis ein anderer

Klang beginnt, und endet, bevor dieser andere nachfolgende Klang endet."

Abbildung 31: Christian Wolff: For 1, 2 or 3 people, Teil II (Ausschnitt)

© C.F. Peters Corp, New York. Abdruck mit freundlicher Genehmigung C.F. Peters Ltd &
Co. KG, Leipzig

Ist dies eine Musik nur fir die Ausfithrenden? Sicherlich bleiben Entschei-
dungsprozesse und Gedanken eines Ausfithrenden dem Hérer verborgen, die-
ser hort die entstehenden Klangverbindungen. Diese aber transportieren die
Kommunikationsprozesse, fithren diese implizit mit sich. Der Horer mag so
schnell keine sprachlichen Umschreibungen (etwa im Sinne von »demokrati-
scher gegenseitiger Abhingigkeit«!) finden: Der Prozess, der zu dieser oder
jener spezifischen Klangkonstellation gefithrt hat, bleibt ihm dennoch nicht
verborgen.

8 | Chr. Wolff: For 1, 2 or 3 people, Partitur, Instructions.

9 | Chr. Wolff: For One, Two or Three People (1964), Werknotiz, in: Ders., Cues, S. 493.
10 | Vgl. Chr. Wolff: For 1, 2 or 3 people, Partitur, Instructions.

11 | Chr. Wolff: For One, Two or Three People (1964), Werknotiz, in: Ders., Cues, S. 493.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.Viele 145

2.2 WoLFGANG AMADEUS Mo0ZART: SERENADE IN B
(»GRAN PARTITA«) (KV 361), LARGO/MOLTO ALLEGRO -
ADAGI0 (VERMUTLICH 1783-842)

Allein, zu zweit, zu mehreren im Gruppenverbund (2)

I
Mit oder ohne Dirigent?

»Gran Partita«, 3. Satz Adagio®: Das Ensemble (University of Michigan
Symphony Band Chamber Winds) wirkt sehr homogen, die dreizehn En-
semblemitglieder (zwei Oboen, zwei Klarinetten, zwei Bassetthorner, vier Hor-
ner, zwei Fagotte und Kontrabass) sind insgesamt auf den Dirigenten (Michael
Haithcock) ausgerichtet. Die Ausfithrenden sitzen.

»Gran Partita, 1. Satz Largo/Molto allegro™: Die Koordination kommt iiber
den Dirigenten Ivan Meylemans zustande. Der Klang des Ensembles (Dan-
marks Radio Symfoni Orkestret) wird vereinheitlicht.

»Gran Partita«, 1. Satz Largo/Molto allegro, ausgefiihrt vom Ensemble Ze-
firo’: Alle spielen stehend, ohne Dirigent. Der Kontrabass ist in der Mitte auf-
gestellt, rechts und links von ihm stehen die Bliserpaare: Oboen I und II ganz
links, Bassetthérner I und II daneben; dann, auf der rechten Seite (vom Zuho-
rer aus) die Fagotte I und II, daneben, noch weiter rechts, die Klarinetten I und
I1. Die Horner verteilen sich auf zwei Paare, stehen hinter den Bliserpaaren
rechts und links vom Kontrabass. Sie spielen auf Originalinstrumenten.

Es fillt sofort auf, dass das Ensemble Zefiro eine andere Praxis als die bei-
den anderen verfolgt. Ohne zentrale Ausrichtung auf einen Dirigenten sind
die Musiker aufeinander bezogen. Beim Spiel des Ensembles Zefiro gibt es
korperliche Hinwendungen und Zuwendungen zueinander, Kommunika-
tionsstrukturen; die Phrasen der Musik finden Entsprechungen in den Bewe-
gungen der Korper.

12 | W. A. Mozart: Serenade in B, Partitur, S. 141.

13 | University of Michigan Symphony Band Chamber Winds. Conductor: Michael
Haithcock. February 17, 2012. https://www.youtube.com/watch?v=LLpBkIhI02c vom
15.11.2016.

14 | Danmarks Radio Symfoni Orkestret - Ivan Meylemans. https://www.youtube.com/
watch?v=3ES0Sc84RSwvom 15.11.2016.

15 | Zefiro Ensemble Mozart Gran Partita. W.A. Mozart Gran Partita KV 361/370a - 1:
Largo, Molto allegro - Amsterdam - November 2011. https://www.youtube.com/watch
?v=HFf5W1VjJvQ&list=PLDBB1EC5701C8FF7D vom 15.11.2016.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

1

Largo/Molto allegro: Der Einsatz in Takt 1 ist hier kein Dirigenteneinsatz, son-
dern Ergebnis eines Kommunikationsvorgangs. In den ausgehaltenen ersten
Klang tritt die Klarinette I ein — und kommt dann solistisch hervor (Takt 1,
dann wieder Takte 2-3). Die anderen Ensemblemitglieder haben die Aufgabe,
dem Solisten die Tiir zu 6ffnen. Zu héren (und zu sehen) ist eine Art Zuriick-
weichen; auf diese Weise tritt der Solist in Erscheinung, ohne hervorzutreten
(vgl. AbD. 32).

Abbildung 32: Wolfgang Amadeus Mozart, Serenade in B, 1. Satz, Takte 1-3

Die Gruppe schenkt dem Einzelnen Raum. Nach dem dritten Auftreten (Takt
3) folgen dem Solisten (Klarinette I) Klarinette IT und Fagott [; jetzt zeigen sich
weitere Beziehungen.

Bei der Synkopenbewegung zwischen Oboe I und Bassetthorn I (Takte 5-6)
sind die beiden Musiker in der Ausfithrung des Ensembles Zefiro intensiv auf-
einander bezogen (vgl. Abb. 33).

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

Abbildung 33: Wolfgang Amadeus Mozart, Serenade in B, 1. Satz, Takte 5-6

Sie bilden ein Duo, das auf eine bestimmte Weise in ein Kommunikations-
geschehen eingetreten ist. Die Partitur bietet viele dhnliche Gelegenheiten fiir
Begegnungen, die sich beim Spielen tatsichlich ereignen und sich dann auch
einem Zuhorenden mitteilen. Wir horen Ausfithrende spielen.

Dem ersten Duo folgen unterschiedliche Gruppen- und Paarbildungen

(vgl. AbD. 34).

Abbildung 34: Wolfgang Amadeus Mozart, Serenade in B, 1. Satz, Takte 23-27

Die beiden Oboisten bilden ein Duo, wihrenddessen spielen die beiden Hor-
nisten (IIT und IV) einen Liegeklang, Fagott I eine Tonrepetition (Takte 23-24).
Sehr bald iibernimmt Bassetthorn I die Figur der Oboe I, wihrend Oboe II die
Tonrepetition spielt. Der Rollenwechsel kiindigt sich mit dem Liegeklang des
Bassetthorns I fiir alle merkbar an.

Im weiteren Verlauf gibt es Varianten solcher Kommunikationen. Die Kom-
munikation der Spieler wird tiber Atemenergien moglich; alle sind ja Bliser,

13.02.2026, 10:51:12.

147


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

aufler dem Kontrabass, dem eine ganz eigene Rolle in dieser Gemeinschaft zu-
kommt. So entsteht ein differenziertes, dynamisches Netz von Beziehungen.
Die vier Horner haben, anders als die Duos, stiitzende Funktion. Sie wir-
ken als bindende Kraft, setzen Akzente. Der Kontrabass in der Mitte gibt der
ganzen Gruppe in ihrer Dynamik Halt. Dieser reiche Beziehungsschatz dient
also nicht nur der Entstehung eines klanglichen Geschehens, sondern lisst
erleben, wie die Spieler dort einander begegnen. Zu horen ist, was zwischen
(diesen) Menschen passiert, was zwischen Menschen méglich ist: Praxis.

1

Adagio (3. Satz, Es-Dur): Aus jedem der vier Paare (zwei Oboen, zwei Bassett-
horner, zwei Fagotte, zwei Klarinetten) tritt einer im Solo auf, der andere ist an
der Pulsation beteiligt (vgl. Abb. 35).

Abbildung 35: Wolfgang Amadeus Mozart, Serenade in B, 3. Satz (Es-Dur),
Takte 1-5

Diese Pulsation durchdringt den gesamten Satz, wird fortlaufend aufrecht-
erhalten. Selbst gegen Schluss (Takt 42), wenn die Holzbliser die Pulsation
unterbrechen, wird diese von den Hornern aufgegriffen und weitergefithrt. So

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

gibt es zwei Zeitschichten, einmal die gemeinsame Pulsation, dann die solisti-
schen Partien. Zuerst tritt Oboe I in Erscheinung, Oboe II beteiligt sich an der
Pulsation. Dann iibernimmt Klarinette I das Solo, ihr folgt Bassetthorn I; dann
wieder tritt Klarinette I solo auf, ihr folgt Oboe I solo (Takte 4-11). Es folgt ein
Trio zwischen Bassetthorn I, Klarinette I, Oboe I, grundiert von der Pulsation
und der stiitzenden Achtelbewegung (Fagott II, Kontrabass). Die Horner ste-
hen dem Geschehen beobachtend und begleitend zur Seite, ihm Stabilitdt und
Bindekraft verleihend.

Zu erleben ist bei dieser Praxis, wie man als Duo, als Paar in einer Gemein-
schaft mitwirken kann. Ein Paar muss sich nicht erst von der Gruppe trennen,
um ganz Paar zu sein. Im Gegenteil: Das Paar findet zu sich selbst gerade erst
in dieser Gemeinschaft. Auch der Einzelne fiir sich findet Raum — alle héren
zu. In Erscheinung tritt, wie sich Begegnungen ereignen.

2.3 LubwiG VAN BEETHOVEN: SYMPHONIE NR. 5 c-MoLL OP.
67 (UA22.12.1808)

Einzelner und Gruppenverbund: das Recht, in Erscheinung
zu treten - die Verheiffung und die Herausforderung des Wir

I

An der Ausfithrung durch das Orchestre Révolutionnaire et Romantique unter
der Leitung von John Eliot Gardiner fillt zuerst auf: Sie stehen.'® Die meisten
Musiker sind ungewohnt engagiert. Eine Art Atemlosigkeit begleitet das Spiel
von Anfang bis Ende, bis es sich in iiberschiumendem Jubel im letzten Satz
nahezu tiberschligt. Den Musikern passiert etwas — und auch dem Publikum,
das vielleicht ebenfalls stehen miisste. Es sind so viele da: Eine Orientierung
wie im (mehr oder weniger groflen) Ensemble gelingt hier nicht. Viele Strei-
cher sind beteiligt, Blaser treten oft als Einzelne hervor: Wie kann hier Zusam-
menhalt zustande kommen? Die Funktion des Dirigenten? Dieser verschwin-
det fast, wenn alle stehen. Er findet einen Platz fast inmitten der Musiker, ist
einer von ihnen. Wucht geht von der uniiberschaubaren Gemeinschaft aus,
die auf der Suche nach neuem Zusammenhalt ist. Diese Gruppe schafft eine
Vermittlung zwischen dem Einzelnen und den Vielen. Hier und jetzt entsteht
neue Wirklichkeit. Die Symphonie ist fast zu Ende, doch wachsen immer noch
Paare und Einzelne aus dem Gruppenverbund heraus (4. Satz, ab Takt 318):
Fagotte zu zweit, Horner zu zweit, dann Flote allein, Klarinette, Fagott allein;
dann Fl6te, Oboe, Klarinette, Fagott im Quartett mit den Streichern (und den

16 | John Eliot Gardiner conducts Orchestre Révolutionnaire et Romantique. https://
www.youtube.com/watch?v=zk01dTrEtRc vom 16.11.2016.

13.02.2026, 10:51:12.

149


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

Hornern); schlieflich die vier im Quintett mit der Piccoloflote. Die Symphonie
ist ein soziales Geschehen, eine gemeinsame Selbst-Vergewisserung. Diese
Praxis schliefit das Publikum mit ein: die Vielen.

]

Uniiberhorbar die Anklinge an die Franzosische Revolution! Abgesehen von
der Instrumentation des Finales (Verstirkung des Orchesters durch drei
Posaunen, Piccolofléte und Kontrafagott): Thematisch-motivische Verflech-
tungen mit Revolutionsthemen stellen Beziige her.” Aufschlussreicher als
analytische Details scheint mit Blick auf Praxis der Hinweis Martin Gecks auf
den Versammlungscharakter einer Symphonie-Auffithrung zu sein:

»Paul Bekker vertritt die Auffassung, daf} seit Beethoven »die Auffiihrung einer Sinfonie
gleichbedeutend mit einer musikalischen Volksversammlung«sei -»einer Versammilung,
in der ein durch die Musik zum Ausdruck gelangendes Gemeingefiihl lebendig und tatig:
werde.«!8

Theodor W. Adorno machte fiir die Symphonien Beethovens den jeweiligen
Redecharakter geltend:

»Die Beethovenschen Symphonien waren, objektiv, Volksreden an die Menschheit, die,
indem sie ihr das Gesetz ihres Lebens vorfiihrten, sie zum unbewufiten Bewuftsein je-
ner Einheit bringen wollten, die den Individuen sonstin ihrer diffusen Existenz verborgen
ist.«1®

Er war offensichtlich beeindruckt von Paul Bekkers Beschreibung der Sympho-
nie Beethovens als »Rede«.?® In seinem Aufsatz »Was Symphonien vom Beet-
hovenschen Typus im Lautsprecher widerfihrt« setzte Adorno sich mit Bek-
kers These hinsichtlich der »gesellschaftsbildenden Kraft« der Symphonie
auseinander, wenn er diese These auch angreift, weil aus seiner Sicht »Musik,
seit sie irgend rationalisiert und geplant ward, kein unmittelbarer Laut mehr
ist, sondern in gesellschaftliche Zustinde eingepafst sich findet und in ihnen
fungiert.«*

17 | Vgl. M. Geck: Von Beethoven bis Mahler, S. 38f.

18 | Ebd., S. 40; vgl. P. Bekker: Die Sinfonie von Beethoven bis Mahler, S. 15.

19 | Th. W. Adorno: Einleitung in die Musiksoziologie, S. 281.

20 | Vgl. P. Bekker: Beethoven, S. 201.

21 | Th. W. Adorno: Beethoven, S. 174-179, hier S. 175. Auszug aus: Ders.: Uber die
musikalische Verwendung des Radios, in: Der getreue Korrepetitor. Lehrschriften zur
musikalischen Praxis. Gesammelte Schriften Bd. 15, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1997, S. 369-401, hier S. 376.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

Bekker sprach in seinem Vortrag »Die Sinfonie von Beethoven bis Mahler«
(1917) von der »gesellschaftbildende[n] Fihigkeit des Kunstwerks«, von der »ge-
sellschaftbildende[n] [sic!] Kraft«?*:

»[Dlie sinfonische Gattung ist fiir den schaffenden Musiker das Mittel, sich durch die
Instrumentalmusik einem grofRen Horerkreise mitzuteilen. Aus der Vorstellung dieses
Horerkreises heraus konzipiert er das Werk und gestaltet er es im einzelnen. Er kompo-
niert also nicht nur das, was in der Partitur deutlich zu lesen steht, er komponiert auch
gleichzeitig ein ideales Bild des Raumes und der Hérerschaft.«?

Von hier aus sind Bekkers Ausfithrungen zur Gemeinschaft zu verstehen, die
im Vollzug der Ausfithrung eine solche wird:

»[Im] Gemeinschaftserlebnis, nicht in dem sogenannten musikalischen Reiz dieses
oder jenes Themas liegt der Zauber und die Bedeutung seiner [Beethovens] Kunst. [...]
Das Kriterium der grofien sinfonischen Kunst liegt [...] nicht in der nach fachlichen Be-
griffen festzustellenden »Schénheit« der Faktur oder der Erfindung, es liegt Giberhaupt
nichtin irgendeiner Eigenschaft dessen, was wir als das »Kunstwerk«im engeren Sinne
zu bezeichnen pflegen. Es ist die besondere Art und das Mafd der Kraft, in der dieses
Kunstwerk Geflihlsgemeinschaften zu bilden vermag, also seine Fahigkeit, aus der
chaotischen Publikumsmasse ein einheitliches, bestimmt individualisiertes Wesen zu
schaffen, das sich im Augenblick des Horens, des Kunsterlebens als unteilbare, von
gleichen Empfindungen bewegte, gleichen Zielen zustrebende Einheit erkennt. Erst
diese gesellschaftbildende [sic!] Fahigkeit des Kunstwerks bestimmt seine Bedeutung
und seinen Wert. Die Kraft des Gesellschaftbildens also bezeichne ich als die héchste
Eigenschaft des sinfonischen Kunstwerks.«?*

»Reden an die Nation, Reden an die Menschheit kénnte man die Symphonien
[Beethovens] nennen.«* Wulf Konold kniipft an diese Thesen an:

»Beethovens 5. Sinfonie ist [...] beides zugleich: sie ist autonomes Kunstwerk, und sie
ist>fait social, ist historische Stellungnahme, hat Appelicharakter, und sie ist - und das
hebt sie iiber die anderen Werke hinaus - das eine durch das andere. Gerade in ihrer
Autonomie, in ihrem Verzicht auf aktuelle Stellungnahme in politischem Sinn liegt ihre
gesellschaftliche Aktualitdte.28

22 | P. Bekker: Die Sinfonie von Beethoven bis Mahler, S. 11; Herv. i.0.

23 | Ebd., S. 8; Herv. i.0.

24 | Ebd., S. 11; Herv. i.0.

25 | P. Bekker: Beethoven, S. 201.

26 | W. Konold: Einfihrung und Analyse, S. 191f.; vgl. Th. W. Adorno: Asthetische Theo-

13.02.2026, 10:51:12.

151


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Zweiter Teil

»Historische Stellungnahme« ist dieses Werk auch durch die entschiedene
Reflexion der Bedingungen und Moglichkeiten des Komponierens selbst. Das
Spannungsfeld zwischen individueller Setzung und historisch sowie gesell-
schaftlich praformiertem Material kann nur aufgebaut werden durch eine »his-
torische Positionsbestimmung«?, wie sie Beethoven getroffen hat. Beethoven
stellt selbstbewusst die Frage nach seinem Platz im »Koordinatensystem der Ge-
schichte«?, reflektiert so die eigenen »asthetischen Mittel und Erfahrungskate-
gorien«®, die sich wihrend des Kompositionsprozesses als verinderbare zeigen.

Musik kann gesellschaftliche Kraft auf musikalische Weise entwickeln,
ohne Programm, ohne Text, ohne Titel — kraft ihres Da-Seins als Praxis. Musik
ist nur unter Menschen existent, wenn diese sie in Atemlosigkeit und Sprach-
losigkeit, mit Staunen und Begeisterung ausfithren und erleben. Eben diese
Handlungsvollziige, die sich wiederholen lassen, und das lebendige Gesche-
hen selbst erméglichen »gesellschaftliche Aktualitit« (Konold). Die kultu-
rellen Kontexte dndern sich wie die Rezeptionsweisen. Eine Komposition in
Zeitgenossenschaft hereinzuziehen, heifét: deren Brauchbarkeit immer wieder
aufs Neue zu entdecken und ihr Angebot zu einer aktuellen Praxis anzuneh-
men, die Sinn ergibt und zu Wiederholungen einladt.

1

Beethoven behauptet mit dieser Symphonie Individualitit als Komponist, in-
dem er von innen her das Regelwerk angeht; er bleibt in der Form, aber geht
gegen die Form vor; er kann sich auf ein etabliertes System stiitzen, aber treibt
es bis an die Grenze, wo es zerbrechen wiirde, und wird dort zum Subjekt.
Dennoch bewahrt die Symphonie ihren Charakter als Rede fur alle, als An-
sprache und »Appell«:

»lhre Bedeutung liegt vielmehr in zwei Momenten: zum einen in der radikalen Individua-
lisierung des tradierten Formschemas, das nurmehr die Hille fir einen unverwechsel-
baren Gehalt bildet; zum anderen im Einsatz der Instrumentalmusik als Sprache, als
Appell an die biirgerliche Offentlichkeit als Trdger und Adressat dieser sich bewuft als
offentlich verstehenden Gattung Sinfonie.«3°

rie, S. 335: »Ist Kunst, ihrer einen Seite nach, als Produkt gesellschaftlicher Arbeit des
Geistes stets fait social, so wird sie es mitihrer Verbiirgerlichung ausdriicklich.«

27 | E.-M. Houben: Das Alte ist vergangen, S. 60.

28 | Ebd.

29 | H. Lachenmann: Zum Verhdltnis Kompositionstechnik - Gesellschaftlicher Stand-
ort, S. 95.

30 | W. Konold: Einfiihrung und Analyse, S. 193.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

In den Jahren nach den ersten beiden Symphonien setzt Beethoven sich in-
tensiv mit der Gattung der Symphonie auseinander, auch durch die Arbeit an
mehreren Werken gleichzeitig, und versucht, ganz neu zu bestimmen, wie es
kompositorisch weitergehen konnte. Geck spricht von dem Unterfangen, »das
Wesen des Symphonischen neu [zu] definieren«: »Es geht um die Dialektik von
Konventionen und Originalitit, Form und Inhalt, kompositorischer Struktur
und poetischer Idee, Durchgeistigung und orchestraler Klangvorstellung.«*!
Die Konventionen und tradierten Formen bieten den notwendigen Wider-
stand, sodass das Individuelle aufscheinen kann.

Auf dieser Grundlage kann die Symphonie in ihrem Vollzug Ereignis fiir
jeden Einzelnen werden, der sich in der Emanzipation des Ichs wiederfinden
kann. Im festlichen Konzertsaal, der den Prunk hofischer Umgebung nachbil-
det, kann das Individuum seine neu entdeckte Subjektivitit feiern.

Dass sich jetzt ein Orchester dieser Dialektik stellt und die Symphonie aus-
fuhrt, bedeutet Verkérperung des Spannungsverhiltnisses von Besonderem
und Allgemeinem, denn dies wird im Zuge der Ausfithrung wirklich ausgetra-
gen. Und die Klinge, die auf diese Weise zustande kommen, in solcher Atem-
losigkeit und mit solchem Esprit, haben diese Spannung in sich aufgenommen
und tragen sie weiter.

Abbildung 36: Ludwig van Beethoven: Symphonie Nr. 5 c-moll op. 67, 1. Satz,
Takte 1-5

31 | M. Geck: V. Symphonie in c-Moll, op. 67, S. 152f.

13.02.2026, 10:51:12.

153


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Zweiter Teil

v

Geck spricht von »Wahrzeichen« des ersten Satzes, aus denen sich dieser Satz
»erschliefit«: aus »dem berithmten Motto zu Anfang und dem zunichst weni-
ger auffilligen, jedoch nicht minder markanten Oboen-Adagio in den ersten
Takten der Reprise«*? nimlich. »Daf diese gleichsam extraterritorialen Wahr-
zeichen jeweils von einer Fermate abgeschlossen werden, macht deutlich, daf3
sie ihre eigene Zeit haben, die iiber den Sonatensatz hereinbricht, um sein
selbstbeziigliches Wesen zu erschiittern.«

Leicht lisst sich auch von Fragezeichen-Situationen (mit Fermate) spre-
chen (vgl. Abb. 36). Es sind dies Situationen des Zum-Stillstand-Kommens, in
denen die Frage auftaucht: Und jetzt?

Das Oboen-Adagio zu Beginn der Reprise exponiert einen Einzelnen, der
nun aus der Gemeinschaft hervortritt. Aber auch die Streicher, die vornehm-
lich als Gruppe auftreten, entlassen sehr frith schon einen Einzelnen: Am
Ende des ersten Themas (Takt 21) hingt ein Klang (das g2 in den ersten Vio-
linen) merkwiirdig {iber, sodass der Eindruck entstehen kann, das Orchester
habe die Fermate nicht sauber ausgehalten.

Gleich darauf wieder ein Innehalten, ein Aufenthalt unter einer Fermate
(Takte 23-24). Diese Fragezeichen-Situationen (Was jetzt?) provozieren gera-
dezu das Fortstiirmen danach. Auch wenn zeitweise Stillstand herrscht: Es
geht weiter. Die von Geck angesprochene »eigene Zeit« der Fermaten kann
nur gegen den Widerstand des heftigen Fortlaufs (»con brio«) ihre volle Kraft
entfalten. Das erneute Losstiirmen der gesamten Gruppe wird nach der Zeit
der Fermate noch reicher an Energie. Und was es heiflen kann, eine Exposition
zu wiederholen, wird ganz neu durchlebt. Bis zu den beiden die Exposition
abschlieRenden Pausen verliuft die Bewegung nach der dynamischen Steige-
rung im Anschluss an den Seitensatz tiber die Schlussgruppe hinweg unge-
stort. Und nun, bei der Wiederholung, zurtick in die Fragezeichen-Situationen
des Beginns. Wieder bleibt alles stehen, wieder die Frage: Und jetzt? Eine wie-
derum neue Orientierung wird notwendig. Auch wenn zeitweise Sicherheit ge-
geben ist, wenn es Bestitigung gab, so wird doch wieder neu die Frage gestellt
(Wie jetzt?), wird der unbeschwerte Fortlauf gehemmt. Die Wiederholung als
Wiederholung wird so von jedem Schematismus befreit: Aufgabe von Struktur,
Gewinn an Prozess.

Ritselhaft die blockweise Ablésung von Bliser- und Streicherakkorden
gegen Ende der Durchfithrung, kurz vor dem Ubergang zur Reprise: Zuerst
erfolgt der Wechsel nach jeweils zwei Takten, dann taktweise (ab Takt196) (vgl.
AbD. 37).

32 | Ebd., S. 155; das folgende Zitat ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

Abbildung 37: Ludwig van Beethoven: Symphonie Nr. 5 c-moll op. 67, 1. Satz,
Takte 210-217

Blockweiser Wechsel (bis Takt 239, mit Unterbrechung durch das Motto): Hier
werden die grofle Gruppe der Streicher und die Gruppe der Einzelnen aus der
Blisergruppe einander gegeniibergestellt.

Isoliert fiir sich betrachtet gewinnt diese Passage groRe Ahnlichkeit mit
der Komposition Hoketus fiir zwei Gruppen von jeweils fiinf Instrumentalisten
(1976) von Louis Andriessen.** Andriessen unterzog Verfahren der amerikani-
schen Minimal-Kunst einem praktischen Test, und zwar durch die Konzentra-
tion auf einen einzigen musikalischen Aspekt, in diesem Fall den Hoketus.
Hierbei wechseln zwei Stimmen in schnellem Tempo einander ab, sodass sie
nie gleichzeitig spielen, einander aber komplementir erginzen.**

Die angesprochene Passage aus der Durchfithrung der Symphonie wird
vergleichbar mit einer Komposition wie dieser, in der ebenfalls zwei Gruppen
das Tun der jeweils anderen spiegeln: ein nicht nur musikalisches, sondern vor
allem auch soziales Geschehen.

33 | 2 Panfl., 2 Klaviere, 2 E-Pianos, 2 E-Gitarren, 2 Perkussionen [congas], 2 Saxo-
phone ad lib.

34 | Ensemble Offspring: Louis Andriessen - Hoketus. https://www.youtube.com/
watch?v=73L2Mbi86HU vom 16.11.20186.

13.02.2026, 10:51:12.

155


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

v

Fragezeichen-Situationen zuhauf auch im dritten Satz Allegro; wiederum Ver-
einzelungen. Gleich zu Beginn die tiefen Streicher allein, ein Antworten der
hoheren Streicher und einiger Blaser — und schon ein Innehalten: Wohin jetzt?
Der Vorgang wiederholt sich (Takte 9-18). Und nun treten die zwei Hoérner
allein mit dem Motto auf und kntipfen an, setzen fort, finden Unterstiitzung
durch die anderen. Doch gleich nach dem Tutti-Einsatz wird die Bewegung
erneut unterbrochen, es kommt erneut zum Stillstand (Takt 52). Wieder eine
Situation der Ortlosigkeit, in der die Beteiligten sich wieder neu vergewissern
miissen, was denn nun sei, wie es nun weitergehe. Dies alles sind Fragezei-
chen: Wo sind wir jetzt? Entstehen diese Fragen tatsichlich in der Auseinan-
dersetzung der Musiker mit der musikalischen Situation, dann ist das Innehal-
ten kein Als-ob-Innehalten, sondern wirkliche Ratlosigkeit und Ortlosigkeit:
Praxis.

Das missgliickte Fugenthema zu Beginn des Trios wird im weiteren Verlauf
fragmentiert. Wiederholt (Takt 162ff., Violoncelli und Kontrabisse; Takt 198ff.,
Violoncelli und Kontrabisse) bleibt die Bewegung stecken, weil das Thema ab-
bricht. Einzelne (aus der Gruppe der Bliser), die mit thematischer Substanz
aus dem Scherzo und dem Fugenthema in den Vordergrund treten, fiihren
zur Uberleitung mit dem Motto aus dem ersten Satz, das nunmehr einzelnen
Stimmen anvertraut wird. Bliser treten in Vereinzelung auf: Klarinette (Motto,
Takt 255ff.), Fagott (Takt 259ff.), Oboe (Motto, Takt 263ff.), wiederum Fagott
(Takt 267ft., dann Thema des Scherzos zusammen mit Vc. Takt 281ff.), Horn
(Takt 286ft.), Oboe (Motto, Takt 287ft.), Fagott (Takt 293), Horn (Motto, Takt
295ft.). Dieses In-Erscheinung-Treten von Einzelnen inmitten des Gruppen-
verbandes ist das Thema der gesamten Symphonie geworden. Solche Vereinze-
lung zeigt sich noch einmal im Paukensolo der Uberleitung zum vierten Satz.
Aus dem Motto, wie es aus dem ersten Satz vertraut ist, entwickelt die Pauke
eine Tonrepetition, wihrend das Thema des Scherzos in den ersten Violinen
fragmentiert wird. Wieder eine Situation des Innehaltens, aber ganz anders als
die Fragezeichen-Situationen, die eine Art Ortlosigkeit spiiren lieRen. Dieser
Stillstand entwickelt allméhlich einen Sog, der unaufhaltsam zum »attacca«
fihrt und die Gruppe in den Jubel des letzten Satzes hineinstiirzen lisst.

Die Symphonie entwickelt diese Energie vor allem durch zwei Momente:
durch das Spannungsverhiltnis von Stillstand/Innehalten/Verweilen und
Fortlauf/Bewegung sowie durch das Beziehungsgeschehen zwischen einem
oder mehreren Einzelnen (vornehmlich aus der Gruppe der Bliser) und der
Gemeinschaft des Orchesters. Beide Momente sind bereits von Anfang an da:
beim ersten Erscheinen des »Mottos« (Geck), im tiberhidngenden Violinen-
klang (1. Satz, Takt 21), der in die Pause hineinragt. Manifest werden sie im
Adagio der Oboe in der Reprise (1. Satz, Takt 268). Ab da sind sie stindig pri-
sent.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

Die Praxis: Diese Verhandlungen, Infragestellungen, Stérungen zu iiben
und zu (durch-)leben, auszuhalten. Auch wenn immer wieder eine Zeit des
Stillstands einbricht, auch wenn Bewegungen ins Stocken geraten, Stérun-
gen den Fortlauf hemmen: Es gibt ein unzerstérbares und unvorhersehbares
Potential, aus dem wir schopfen. Dies untereinander und miteinander auszu-
handeln, macht die Praxis dieser Symphonie aus.

Vi
Nicht nur die Symphonie als autonomes Kunstwerk war gesellschaftlich
»durch ihr bloRes Dasein«, wie Adorno es formulierte.®® Auch die Ausfiithren-
den, auch die Zuhorer zur Zeit Beethovens behaupteten ihr Da-Sein, sie traten
durch die gemeinsame Auffiihrung der Symphonie im 6ffentlichen Raum in
Erscheinung. Thre Lebensform ist auf diese Weise offentlich verhandelt wor-
den. Durch die Ausfithrung sagten sie: Wir sind da. Wir sind in Freiheit da.
Heute kann eine solche &ffentliche Verhandlung gemeinsamer Anliegen
wieder geschehen, wenn auch unter anderen historischen Bedingungen. Die
Ausfithrung derselben Symphonie heute kann aufs Neue das Da-Sein aller Be-
teiligten affirmieren:

»Wenn Kdrper sich versammeln, um ihrer Empérung Ausdruck zu verleihen oder um ihre
plurale Existenz im offentlichen Raum zu inszenieren, dann stellen sie zugleich auch
weiter reichende Forderungen: Sie verlangen, anerkannt und wertgeschétzt zu werden,
sie machen das Recht geltend, zu erscheinen und ihre Freiheit auszuiiben, und sie for-
dern ein lebbares Leben.«36

Das In-Erscheinung-Treten hat politische Kraft. Das »Recht zu erscheinen« ist
eine politische Forderung. »Fiir diejenigen, die durch die Norm, die sie verkor-
pern sollen, in den Hintergrund gedringt oder herabgewtiirdigt werden, wird
der Kampf zu einem verkérperten Kampf um Anerkennung, zum 6ffentlichen
Beharren auf der eigenen Existenz und Geltung.« Judith Butler untersucht
Moglichkeiten von Versammlungen, wobei sie die korperliche Prisenz der Be-
teiligten in der Offentlichkeit hervorhebt: Vom »Recht zu erscheinen« hingen
Menschlichkeit und Zusammenleben ab. Und ist nicht auch die Auffithrung
einer Symphonie eine Versammlung? Das Konzert wird die 6ffentliche Ver-
sammlung, hier wird »Anspruch auf die 6ffentliche Sphire« geltend gemacht.
Hier konnen alle ihr »Recht zu erscheinen« wahrnehmen, die Freiheit feiern
durch ihr In-Erscheinung-Treten.

35 | Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 335.
36 | J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 39;
die folgenden Zitate ebd., S. 41, 53, 58.

13.02.2026, 10:51:12.

157


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

An dieser Stelle noch einmal zuriick zu den Ausfithrungen von Small
zur Bedeutung von Ort, Zeit und Art der Teilnehmerschar (Ausfithrende wie
Hérer) fiir das musikalische Geschehen der Ausfithrung; seine Frage lautete:
»What’s really going on here?«¥” Was passiert hier eigentlich (wirklich)?

»Like any other building, a concert hall is a social construction, designed and built by
social beings in accordance with certain assumptions about desirable human behavior
and relationships. These assumptions concern not only what takes place in the building
but go deep into the nature of human relationships themselves.«38

Ein Ort, verbunden mit Hoffnungen und Sehnsiichten: So sind wir auch! Das
geht auch! Das Wesen menschlicher Beziehungen selbst wird tangiert. Und
jeder andere neue Ort zu einer anderen Zeit ermdglicht neues Sich-Zeigen:
So kann es gehen! Anders als 1808, aber mit ebensolcher Kraft zur Hinaus-
weisung.

Die Ausfiihrung dieser Symphonie lisst sich als ein politischer Akt begrei-
fen. Kann sie dies jederzeit tiberall neu werden, auch unter verdnderten politi-
schen Bedingungen? Hieran duflert Adorno Zweifel:

»Bekkers These von der»gemeinschaftsbildenden Kraftc der Symphonie ware umzufor-
men. Die Symphonie ist die dsthetisch gewordene (und bereits neutralisierte) Volks-
versammlung. Deren Kategorien wéaren aufzusuchen wie Rede, Debatte, Beschluf} (die
entscheidende) und Feier. Wahrheit und Unwahrheit der Symphonie liegen in der Agora
beschlossen. Was der spate Beethoven abstdfit, ist genau der Schein der Volksver-
sammlung, das biirgerliche Ritual.«3°

Diese »Neutralisierung« lasst sich aber aufheben: Es ist méglich, die Sympho-
nie aktuell fiir eine performative Verhandlung des Rechts, »in Erscheinung
zu treten« (Butler), politisch in Anspruch zu nehmen. Auf diese Weise ldsst
sich die Sprengkraft der dieser Symphonie innewohnenden Handlungszusam-
menhinge in Zeitgenossenschaft hereinholen. Politische Kraft der Sympho-
nie kann sich neu auf musikalische Weise zeigen: durch die Kérperlichkeit
und das Da-Sein der Ausfiihrenden, die sich gemeinsam an ihr Potential er-
innern, an »Krifte, die ihnen innewohnen und die noch ungenutzt sind, wih-
rend sie verschlissen werden.«** Dieses Potential zeigt sich, wenn man diese
Symphonie so ausfiihrt: mit dieser Begeisterung, diesen Verzégerungen und

37 | Chr. Small: Musicking, S. 10; Herv. i.0.

38 | Ebd., S. 29.

39 | Th. W. Adorno: Beethoven, S. 71; Herv. i.0.
40 | H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 201.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.Viele 159

Storungen, diesem Stehenbleiben und Vorwirtsstiirmen, mit dem Risiko des
Stockens, dem Wagnis zeitweiliger Desorientiertheit.

2.4 JoHN CAGE: Music FOR (1984-87)
Koinzidenz. Gemeinsame Erfahrung eines Wir als Auch-da-Sein

|

Es gibt 17 Stimmen (Fléte, Oboe, Klarinette, Trompete, Horn, Posaune, 4-mal
Schlagwerk, 2 Klaviere, 2 Violinen, Viola, Violoncello und Stimme), die einzeln
gespielt, aber auch im Ensemble variabler Grofle variabel zusammengestellt
werden konnen. Vorgesehen ist eine Auffithrungsdauer von 30 Minuten, Auf-
fithrungen mit kiirzerer Auffithrungszeit sind erlaubt.* Der Titel wird vervoll-
stindigt, indem ihm bei einer Auffithrung die Anzahl der Spieler hinzugefiigt
wird, die tatsidchlich spielen. Die Stimmen sind einzeln notiert: »Parts for voice
and instruments without score (no fixed relation), title to be completed by add-
ing to >Music for< — the number of players performing.« Es kann und sollte
demnach keine geplanten Zusammenklinge, keine geplanten Korresponden-
zen und Interaktionen geben. Cage wiinschte ausdriicklich Vereinzelung des
Spielers:

»Each player should prepare his part by himself and learn to play it with his own chro-
nometer. There should be no joint rehearsal until all the parts have been carefully pre-
pared. They are then to be played as though from multiple centres in space. The play-
ers may sit anywhere within the auditorium with respect to the audience and to each
other.«*?

Im November 2000 wurde im Kunstraum Diisseldorf die Komposition als Mu-
sic for Ten aufgefithrt.® Im Laufe des Jahres gab es vorher zehn Auffithrungen
von Music for One, also Auffiihrungen aller beteiligten Stimmen einzeln, ab-
schliefend im November dann Music for Ten: Auffithrung aller zehn Stimmen
gleichzeitig.

Cage unterscheidet »zwei Arten von Musik« (»two kinds of music«) in jeder
Stimme: einen einzelnen, ausgehaltenen Ton (piano), dem eine Pause voraus-

41 | J. Cage: Music for, voice, Partitur, Auffihrungshinweise; das folgende Zitat ebd.
42 | Ebd.

43 | Joanna Becker, Violine; Joep Dorren, Stimme; Rebecca Dunne, Horn; Julia Eck-
hardt, Viola; Marcus Kaiser, Violoncello; Jirg Frey, Klarinette; Roman Marreck, Trom-
pete; Tobias Liebezeit, Schlagwerk; Normisa Pereira da Silva, Flote; Craig Shepard,
Posaune.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Zweiter Teil

geht und folgt und der einige Male wiederholt wird, und eine gewisse Menge
von Klingen, die in Proportions-Notation notiert sind. Proportions-Notation
bedeutet hier: Die Abstinde zwischen Klangen geben proportional die Dauern
an. Die Einteilung in »zwei Arten von Musik« gilt fiir alle Stimmen:

»It [each »piece(] begins and ends at any time within the time brackets given. Itis made
up of one or the other or of both of two kinds of music: a) a single held ton p, preceded
and followed by silence, repeated any number of times, and b) a number of tones in
proportional notation (space = time), not to be repeated, characterized by a variety of
pitches, dynamics, timbres and durations within a limited range.«**

Music for geh6rt zu den Kompositionen Cages, in denen er mit »time brackets«
gearbeitet hat: Einzelne Phrasen der Stimme stehen in einer solchen Zeit-
Klammer, die an den Enden entweder feste Zeitangaben verzeichnet (wie 145"
am Beginn und 1’s5” am Schluss)® oder einen variablen Spielraum fiirs Begin-
nen und Schliefen angibt (wie irgendwann zwischen 1's5” und 2’40” anfangen
und irgendwann zwischen 2’25 und 3"10” schlieen).*® Die feste Angabe sieht
also einen »Zeitpunkt«, die flexiblere Angabe eine »Zeitspanne« vor:

»Danach gibt eine feste Klammer einen Zeitpunkt fiir den friihestmdglichen Anfang und
einen Zeitpunkt fiir das spatestmégliche Ende einer Passage an [...]. Eine flexible Klam-
mer hingegen gibt eine Zeitspanne an, innerhalb derer man [...] beginnen muf}, und eine
Zeitspanne, innerhalb derer man enden mugR.«*

Fir die Praxis bedeutet dies, dass die Koordination der Ausfithrenden ganz
flexibel gegeben ist; dass eine Interaktion in Grenzen wohl méglich, aber nicht
eigentlich intendiert ist. Zusammenklang ergibt sich, passiert weitgehend.
Zumal bei einer gréfleren Anzahl an Ausfithrenden und einer gewissen Ver-
teilung im Raum jeder einzelne Spieler fiir sich inmitten all der anderen ist.
Cage sieht, wie bereits erwihnt, eine Spielweise vor, bei der jeder Spieler einen
eigenen Ort findet.

Die Praxis: Jeder Mitspieler iibt sich darin, Vertrauen in Koinzidenz zu
haben. Koinzidenz hier verstanden als Zusammenfallen von Klangereignis-
sen an verschiedenen Orten im Raum, ein Aufeinandertreffen, das so nicht
geplant sein kann. Es ist nicht vorauszusehen, welche Begegnungen sich er-
geben. Eine Auffiihrung mit mehreren Beteiligten trigt ein Ausfithrender

44 | ). Cage: Music for, piano |, Partitur, Auffiihrungshinweise.

45 | Dies gilt etwa flir die zweite Klavierphrase von piano |; vgl. J. Cage: Music for, piano
I, Partitur, S. 1.

46 | ). Cage: Music for, piano |, Partitur, dritte Klavierphrase.

47 | M. Erdmann: Il silenzio ritrovato, S. 187f.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Viele

mit, wenn er auf Koinzidenz vertraut. Man kann es nicht auf Koinzidenz ab-
gesehen haben, es nicht darauf anlegen. Koinzidenz geschieht, lisst sich nicht
wiederholen.

1

Welches Gewicht kommt den Pausen zwischen den Klingen und zwischen
den einzelnen »Arten von Musik« (Cage) von Music for zu? Es gibt unterschied-
liche Arten von Pausen. Die Trompetenstimme beginnt mit der von Cage so
bezeichneten ersten Art von Musik, einem linger ausgehaltenen einzelnen
Klang, dem eine Pause vorausgeht und eine Pause folgt. Diese gesamte Phrase
wird etliche Male wiederholt. Die dem Klang vorausgehende Pause kann inner-
halb der »Zeitspanne« 0’'00” und 0’45” einsetzen. Eine Stille, die dieser Pause
vorausgehen kann, kann den Beginn der Stimme iiberhaupt ausmachen. Die
sich an den zu wiederholenden Klang anschliefende zweite Art von Musik
(Klange in Proportions-Notation) endet frithestens bei 0’30” und spitestens
bei 1'15”. Der Spieler setzt mit wiederum einer Phrase aus der ersten Art von
Musik (Einzelklang, umrahmt von Pausen) fort, welche friithestens bei 1'00”
und spitestens bei 2'15” beginnt. Es liegt also im Ermessen des Ausfiithrenden,
wie er die beiden Arten von Musik miteinander verbindet.

Auf Pausenlingen zwischen Phrasen kann ein Ausfithrender selbst einwir-
ken. Einzig die Pausen in der ersten »Art von Musik« (Cage) vor und nach dem
lang auszuhaltenden Klang sind verbindlich. Neben der traditionell notierten
Pause gibt es also immer auch vom Spieler selbst zu bestimmende Freirdume
des Still-Bleibens. Nicht zu vergessen die Zisuren: Atemzisuren innerhalb
einer Phrase der zweiten Art von Musik.

Die Einzelstimme ist radikal einzeln: Der Einzelne spielt frei von Gesten,
indem er sich jedem Klang einzeln zuwendet, auch wenn die Klinge manch-
mal sehr schnell aufeinander folgen. Der einzelne Spieler beabsichtigt keiner-
lei Integration in ein Ensemble — und die einzelnen Klinge sind wie die Spieler
isoliert voneinander.

11

Erika Fischer-Lichte berichtet von einer Auffithrung von Untitled Event, die
Cage 1952 »wihrend der Sommerschule des Black Mountain Colleges« initiier-
te: In dieser Komposition arbeitete Cage auch mit time brackets.*® Fischer-Lich-
te spricht vom »Prinzip der Zusammenhangslosigkeit« und zitiert Cage: »Alles
ist getrennt, tiberhaupt alles von allem. Die Szene ist ja nicht so angelegt, dafd
die verschiedenen theatralischen Elemente einander stiitzen oder tragen oder
sich auch nur aufeinander beziehen, sondern jedes hat seinen eigenen Status,

48 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 228ff.; das folgende Zitat ebd.

13.02.2026, 10:51:12.

161


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Zweiter Teil

seine vollig unabhingigen Zustinde von Aktivitit.«* Diese AuRerung Cages
iber Untitled Event wirft ein Licht auf Music for, denn auch hier sind alle Spieler
und alle Klinge voneinander getrennt, es gibt keine Partitur, in deren Schrift-
bild die einzelnen Stimmen tibereinander angeordnet wiren (lediglich »Parts
for voice and instruments«*°), und keine komponierten Zusammenhinge zwi-
schen den Klingen. Zu erleben ist, wie diese Trennung aller voneinander eine
Offnung aller zueinander bewirkt. Alles Tun der Beteiligten, alle Prozesse, alle
Orte im Raum werden transparent durch die Trennung.

Die Musik 6ffnet sich fiir Geschehnis und fiir ein Zugleich, das sich jedem
Zugriff sofort entzoge, das nur eingeladen werden kann. Fiir die Praxis heifdt
das aber auch, sich diesem Schwebezustand zwischen Tun und Geschehen-
Lassen auszusetzen.

49 | J. Cage, zitiert in: E. Fischer-Lichte, ebd.; Herv. i.0.; vgl.: Die Opernzeitung Frank-
furt, Oktober/November 1987, Nr. 1/2, Frankfurt a.M. 1987, S. 11.
50 | J. Cage: Music for, voice, Partitur, Auffiihrungshinweise.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

Violine allein — oder: fiir Stimme solo (unbegleitet); oder: fiir einen Pianisten.
Auch: fur Orgel. Hier fehlt iiblicherweise ein Zusatz fiir Orgel allein bzw. fir
Orgel solo. Vor allem Klavier und Orgel sind die Instrumente, die eher solis-
tisch auftreten, wenn sie nicht Begleitungsfunktionen oder im Klavier- bzw.
Orgelkonzert ihren Part {ibernehmen. Der Kontrabass hingegen ist erst in der
zeitgendssischen Musik als Solo-Instrument auf die Bithne getreten.

Unterscheidungen wie »fiir Klavier« oder »fiir einen Pianisten« (nach der
Nennung des Titels) oder spezifische Titel wie »klavierstiick« oder »klavier«
zeigen, dass die Aufgabe des Solisten, dessen Situation beim Spielen und des-
sen Beziehung zum Publikum sowie die jeweilige Funktion des Instruments
in die Angaben zu Titel und Besetzung eingehen konnen.

Solo: Man ist als Ausfithrender allein. Dies ist eine Herausforderung. Da
ist kein Mitspieler — sofern das Publikum nicht in irgendeiner Weise mit ein-
bezogen wird.

Beim Vergleich unterschiedlicher Solo-Kompositionen tritt eine grofle
Vielfalt auf. Ein Ausfiihrender kann im Zuge der Ausfithrung einen Weg
gehen, das Stiick fithrt ihn dann einen Weg. Er kann an einem bestimmten
Ort verweilen, kann sich auch, beim Wechsel zu einem anderen Abschnitt im
Musikstiick, an einem anderen Ort wiederfinden, ohne dahin im Verlauf des
Spiels gelangt zu sein. Kann in sich verschlossen, eher nach innen gewandt
bleiben, kann sich aber auch 6ffnen. Kann sich allein als Einzelner an ein Pub-
likum wenden oder fiir sich bleiben, fiir sich spielen, wobei in diesem Fall ein
Publikum wihrend der Auffithrung zugegen sein konnte, ohne Adressat zu
werden. Alleinsein kann mit Verzicht auf Kommunikation einhergehen, kann
aber auch Offnung eines Leerraums fiir ein (vielleicht ersehntes) Gegeniiber
bedeuten.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

3.1 CLAuDE DEBUSSY: SYRINX POUR FLOTE SEULE (1913) -
ANASTASSIS PHILIPPAKOPOULOS: SONG 6 FOR BASS FLUTE
OR ALTO FLUTE OR FLUTE (2010)

Sich-selbst-Zuhoren - Atembogen - das abwesende Du

|
Als »Geburtsstitte der Musik« bezeichnete Ernst Bloch den Klang der Panflo-
te. Nach Ovids Metamorphosen erzihlt er folgendes »Mirchen«:

»Pan jagte sich mit Nymphen, stellt einer dieser, der Baumnymphe Syrinx, nach. Sie
flieht vor ihm, sieht sich durch einen Flufl gehemmt, fleht die Wellen an, ihre »liquidas
sororess, sie zu verwandeln, Pan greift nach ihr, da halt er nur Schilfrohr in Handen.
Wahrend seiner Klagen um die verlorene Geliebte erzeugt der Windhauch im Réhricht
Téne, deren Wohlklang den Gott ergreift. Pan bricht das Schilf, hier langere, dort kiirzere
Rohre, verbindet die wohlabgestuften mit Wachs und spielt die ersten Téne, gleich dem
Windhauch, doch mit lebendigem Atem und als Klage. [...] Ovid hat, mit der Einheit von
Syrinx und Nymphe, das Ziel bezeichnet, auf das die Tonreihe, seit je ein Linienziehen im
Unsichtbaren, sich zubewegt. Es ist ein widerspruchsvoll-utopisches: dies Fldtenspiel
ist das Vorhandensein eines Verschwundenen; was liber die Grenze hinaus ist, wird von
dieser Klage eingeholt, in diesem Trost gefafdt. Als Klang ist die verschwundene Nymphe
geblieben«.t

Syrinx von Claude Debussy: Allein-Sein, Sich-Selbst-Zuhéren? — noch iiber den
Schluss hinaus (»perdendosi, »Trés retenux) (vgl. Abb. 38).

Abbildung 38: Claude Debussy: Syrinx pour flite seule, Takte 33-35

Wirklich allein sein, ohne Ausrichtung auf ein Publikum: Etliche Ausfiihren-
de scheinen es zu riskieren. Bei einigen wird ganz deutlich, wie der Spieler, die
Spielerin sich selbst zuhort. Andere wiederum spielen einem Publikum ein

1 | E. Bloch: Das Prinzip Hoffnung, 3. Band, S. 1245.

2 | Begriff nach Istvan Zelenka. »The trumpet shall sound!«: »Diese Komposition ist
eine unter den Stiicken des (Sich-Selbst-)Zuhérens«. E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu,
S. 351

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

Stiick vor, das Publikum ist ausdriicklich Adressat. Unterschiedliches Tun ist
zu beobachten und zu héren.

Die weiten Bogen der Melodie werden vom Atem getragen. Der Atem be-
stimmt die Linge der Phrasen, die ganz dem Korper gehoren. Der Titel »Sy-
rinx« bezieht sich so nicht nur auf den Namen der Nymphe oder die besondere
Flote aus Schilfrohr oder generell auf die Flote als Objekt, sondern verheifdt
auch Verkérperung von Ruf, von Anruf.

Innehalten am Ende eines Atembogens: Der Atmende kann sich des Fort-
gangs wieder neu vergewissern. So tastet sich der Ausfiithrende in der groflen
Atmung des Stiicks voran: Atembogen fiir Atembogen. Im stillen Verweilen
ereignet sich das Staunen iiber den Fortgang. Keine Atemzisur ist wie eine an-
dere: Mal gibt es kiirzere Atemzisuren, mal ein lingeres Innehalten (Fermate)
— so nach zwei aufeinander folgenden Trillern (vgl. Abb. 39).

Abbildung 39: Claude Debussy: Syrinx pour fliite seule, Takte 23-25

Eher kurz die Zisuren im Umfeld der Orte »Cédez«, »Rubato« (Takt 14ff.).
Hier dreht sich die Melodik im Kreise, man kniipft an etwas an, das gerade
eben erst war, als wiirde ein Faden fortgesponnen. So geschieht Formung aus
den Atembdgen heraus, von der Korperlichkeit des Atmenden her. Die Atem-
bogen sind Einzelereignisse. Einer reiht sich an den anderen.

Und so schreite ich als Ausfithrender voran: Schritt fiir Schritt, Atembo-
gen fiir Atembogen — an einzelnen Orten verweilend. Der Handlungsraum
des Ausfiihrenden erschliefit sich beim Durchmessen der Komposition, deren
Werden man hier beobachten kann. Die Zeit vergeht natiirlich, eine unabweis-
liche Tatsache. Mit jedem Atemzug werden wir ilter, verstrémen wir unser
Leben. Diese Leiblichkeit zeigt sich von Atembogen zu Atembogen, zugleich
zeigt sich die Begrenztheit des Korpers wie des Lebens. Musik wirft auf den
eigenen Korper zurtick.

Gerhard Rithms Atemstudie so lange wie mdglich (1962) lisst einen Atem-
bogen ginzlich versiegen, zeigt so den Verwandlungsprozess, den dieser durch-
lauft:

»s0 lange wie moglich ist eine letzte sprachliche reduktionsstufe. nur ein einziger laut,
das »a¢, wird wohlklingend artikuliert und so lange wie mdglich (bis zum vélligen versie-

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Zweiter Teil

gen des atems) gehalten. eine elementare demonstration des verbrauchs von »schén-
heitc und »frische« durch dauer, durch die zeit.«3

So setzt die Ausfithrung von Syrinx neben einem Werden auch einen Prozess
des Verbrauchs, der Abnutzung frei. Der Verschleif ist Teil der Erinnerung.*

Abbildung 40: Anastassis Philippakopoulos: song 6 for bass flute or alto flute
or flute

ew17.014; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 2010

3 | G. Riihm: botschaft an die zukunft, S. 56; vgl. E.-M. Houben: Alte Musik mit neuen
Ohren, S. 86.
4 | Vgl. H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 201.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

]

Ein Sich-Selbst-Zuhoren wiederum, aber diesmal mit sehr langen Phasen der
Stille, welche die Linge einer Pausenzisur (zum Atmen) bei weitem tiber-
schreiten: song 6 for bass flute or alto flute or flute (2010) von Anastassis Philip-
pakopoulos (vgl. Abb. 40). Die runde Fermate gibt ungefihr die doppelte Linge
eines Tons, einer Pause an, die eckige etwa die dreifache oder vierfache Linge.’
Insgesamt gilt: »poco rubato. tranquillo sehr zart. poco espressivo«.

Unterbricht Stille die Phrasen? — oder stromen die Atmungen in die weite
Stille hinein? Jedem Ruf folgt Stille; der Wechsel Ruf - Stille — Ruf — Stille setzt
sich beharrlich fort. Stille entfaltet einen eigenen Raum des Hoérens, eines Ho-
rens, das in die Weite geht.

Ruf - Stille — Ruf - Stille: »each phrase a call, an address, a reaching out.
each silence an intense listening, an opening up to be addressed in turn. in
this music the deepest and most paradoxical sense of human solitude finds its
purest expression: being alone in the awareness of one’s not being alone.«® Jede
Phrase Ruf, jede Stille Raum fiir ein Hinaus-Hoéren, fiir ein Warten auf eine
Antwort: Beuger spricht hier von einer paradoxen Situation, die im Hin und
Her von Ruf und Stille entsteht. Im Allein-Sein in Stille ist die Méglichkeit
des Rufes gegeben, die Moglichkeit auch, weiter zu héren, tiber die Grenze des
eigenen Rufes hinaus — um eben auch angesprochen zu werden (»to be addres-
sed in turn«): Allein-Sein in Ausrichtung auf ein Gegeniiber. Ich rufe — und
hore im Allein-Sein, wie ich nicht allein bin. Ich hore in der Stille einen Anruf
an mich: So wird mein erneuter Ruf eine Antwort und so weiter.

Dies ist keine Kommunikation, es ist ein Fiir-sich-Sein (per se) in Bezie-
hung auf jemanden hin. Bei der Ausfithrung zeigt sich, wie wichtig der Raum
der Stille ist, den die Komposition 6ffnet. Hier, in diesem offenen Raum, wird
horbar, dass und wie der Klang die Leere fiir ein Du hervorbringt. Ausfiih-
rung als ein Sich-selbst-Zuhoren bringt die notwendige Leere zum Vorschein.
Wenn er nicht ruft, ist der Ausfithrende hérend anwesend. Das Nicht-Spielen
ist ebenso wichtig wie das Spielen und Rufen. Ausrichtung auf'ein Du: Rufend
héren, horend rufen.

5 | A. Philippakopoulos: song 6, Partitur; das folgende Zitat ebd.
6 | A. Beuger: Booklet zur CD; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Zweiter Teil

3.2 JoHANN JAcoB FROBERGER: LAMENTATION
(PARrTITA IN C; FBWV 612) (1654) -
MEepiTATION (PARTITA IN D; FBWV 620) (1660)

Nachhodren - »avec discrétion«

— Allemande — »faite sur I'Election et Couronnement de Sa Majesté Ferdi-
nand le Quatriéme Roy des Romains se joiie lentement a la discretion« —
der erste Satz aus der Partita FbWV 6117

— Lamentation — »faite sur la tres douloreuse Mort de sa Majeste, Ferdinand
le Quatriesme Roy des Romains 1654, et se jotie lentement avec discretion«
— der erste Satz aus der Partita FBWV 612

— Meditation — »faite sur ma mort future, la quelle se joiie lentement avec Di-
scretion 4 Paris 1 May Anno 1660 — der erste Satz aus der Partita FboWV 620

— Lamentation — »faite sur la tres douloreuse mort de Sa Majeste Imperiale,
Ferdinand le Troisiesme, et se joiie lentement avec discretion« FbWV 633

Kompositionen Johann Jacob Frobergers zur Erinnerung, zur Feier besonderer
Begebenheiten: Wahl und Krénung Ferdinands des Vierten, Tod Ferdinands
des Vierten, eigener zukiinftiger Tod, Tod Ferdinands des Dritten. Alle ver-
bindet die Anweisung zur Ausfithrung »lentement avec (2 la) discretion«— zu-
riickhaltend, je nach Empfinden. Der eigene zukiinftige Tod kann als Ereignis
noch nicht beklagt, aber nachdenklich, besonnen reflektiert werden. Nicht alle
Kompositionen, die »lentement avec discretion« zu spielen sind, geben Anlass
zur Trauer, was die Allemande aus der Partita FbWV 61 (siche oben) zeigt,
wie auch die Allemande der Partita FbWV 617 mit der Widmung: »faite en
honneur de Madame la Duchesse de Wirtemberg, la quelle se jotie lentement et
a discretion«.® Froberger versah nicht nur Todesklagen und musikalische Kom-
mentare zu Offentlichen Ereignissen sowie Widmungen mit der Anweisung
»lentement avec discretion«. Auch etwa eine Klage tiber seinen bedauernswer-
ten Zustand in London, nachdem er ausgeraubt und dann von einem Organis-
ten wegen unkonzentrierten Balgtretens entlassen wurde, findet Niederschlag
in einem Einleitungsstiick zu einer Partita: Plaincte — »faite 4 Londres pour
passer la Melancholie la quelle se jotie lentement avec discretion«. Ebenso eine
Allemande als Einleitung zur Partita FbWV 627, die er aus Anlass einer tur-

7 | Dieserund die folgenden Titel nach J. ). Froberger: Neue Ausgabe samtlicher Werke
VI.2.

8 | Dieserund die folgenden Titel nach J. J. Froberger: Neue Ausgabe sdmtlicher Werke
VI.1. Unterschiedliche Schreibweisen des Auffiilhrungshinweises »a (la) (avec) discré-
tion«in den vorliegenden Kompositionen.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

bulenten und fiir ihn personlich sehr aufregenden und gefahrvollen Rhein-
fahrt komponierte: »faite en passant le Rhin dans un barque en grand peril, la
quelle se joiie lentement a la discretion«. Offenbar fithrte Froberger iiber die
Zuschreibung von Kompositionen zu 6ffentlichen, aber auch zu persénlichen
Ereignissen eine Art musikalisches Tagebuch. Es war ihm wichtig, mit der
Komposition eine historische Wegmarke zu setzen.

Ubrigens bleibt die Ausfiihrungsanweisung »a discretion« nicht auf Klage,
Lamentation, Meditation, Allemande (als Er6ffnung einer Partita) beschrinkt.
Auch in Toccaten werden einzelne Passagen »a (avec) discretion«, »lentement
avec discretion, »lentement et a discretion« gespielt: Abschnitte der Selbstver-
gessenheit, der Nachdenklichkeit.’

Eine weitere Klage, neben derjenigen iiber den eigenen Tod, fillt als Be-
sonderheit auf: die Klage iiber einen Raub. Es handelt sich um die Lamen-
tation »sur ce que j'ay esté volé, et se joiie fort lentement, a la discretion sans
obserueur aulcune mesure«, den ersten Satz aus der Partita FbWV 614. Nicht
nur langsam, sondern sehr langsam ist diese Lamentation zu spielen, »a la dis-
cretion« — aber noch verstirkt: ohne irgendein Metrum zu beachten, zeitlich
also ganz bindungslos und frei. Solche Ungebundenheit kennzeichnet auch
die anderen langsamen Stiicke »a la discretion«.!” An dieser besonderen An-
weisung zeigt sich auch, wie wichtig Froberger diese Freiheit im Spiel und die
Ablésung von metrischer Bindung waren.

Aus einem Brief von Sibylla von Wiirttemberg an Constantin Huygens geht
hervor, dass die subtilen Verzégerungen und Accelerandi (molto rubato) nicht
ohne Ubung und Unterricht auszufithren waren. Froberger war ihr Lehrer, sie
schreibt:

»Wolte gern das>Memento mori Frobergerbey ihme schlagen, so guet mir miglich were.
Der Organist zu Caollen, Caspar Grieffgens, schlagt selbiges Stiick auch, und hat es von
seiner Handt gelernt, Grif vor Grif. Ist schwer aus den Notten zu finden. Habe es mit
sonderlichem Fleis darum betracht, wiewol es deutlich geschriben. Und bleibe auch des
Hern Grieffgens seiner Meinung, das wer die Sachen nitvon ihme Hern Froberger seliger
gelernet, unmiiglich mit rechter Discretion zuschlagen, wie er sie geschlagen hat. Der
liebe Gott gebe das wir alle Music liebhabende uns bey ihme im himlischen Musenchor
ergdtzen megen, Amen.«11

9 | Vgl. auch Toccata FbWV 102, Toccata FbWV 114, Toccata FbWV 118, Toccata FbWB
113, Toccata FbWV 101, Toccata FbWV 115. ). J. Froberger: Neue Ausgabe. VI.1.

10 | Die Ausfiihrungsanweisung »a (avec) discretion« bedeutet vielleicht am ehesten
Zuriickhaltung, Zuriicknahme, auch Entscheidung in Freiheit.

11 | S. von Wiirttemberg, zitiert in R. Rasch: Duizend Brieven over Muziek, Nr. 6626,
23.10.1667.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Zweiter Teil

1

Die Partitain C (FbWV 612) beginnt, wie gesagt, mit einer Lamentation — »faite
sur la tres douloreuse Mort de sa Majeste, Ferdinand le Quatriesme Roy des
Romains 1654, et se joiie lentement avec discretion«. Ich bin als Spieler allein.

Hére mir beim Spielen zu. »Sich-selbst-Zuhéren«: Dieser Begriff geht auf
Istvan Zelenka zuriick, der etliche seiner Kompositionen so konzipiert hat. Er
nennt sie »pieces de s’écoute«'?, Kompositionen, die ihren Sinn primir darin
finden, dass der Spieler sich selbst hort. Man fiihrt sie »per se« auf, fur sich
allein. Ein Publikum kann anwesend sein, muss aber nicht dabei sein.

Hier, in Frobergers Lamentation: Ein Vorantasten von Ton zu Ton. Ein ho-
rendes Spielen, ohne genau zu wissen, welcher Ort im nichsten Takt aufzu-
finden sein wird. Als Ausfiithrender ist man, so fiihlt es sich an, kaum titig.
Ausfithrende lassen sich von der Musik mitnehmen, manche beobachten ihre
Hinde und scheinen iiberrascht iiber den Weg zu sein, den diese sie fithren.
Immer wieder Stehenbleiben, Stocken, Zogern: Auch das bietet die Partitur an.
Im Spiel tastet sich der Ausfiihrende vor, es ist ein von Moment zu Moment ho-
rendes und greifendes Spielen, ein nachdenkliches, nachhérendes. Ein Klang
wird in die Resonanz des letzten hineingesetzt (vgl. Abb. 41).

Abbildung 41: Johann Jacob Froberger: Lamentation (Partita in C; FbWV 612),
Takt1

Der Musiker geht immer wieder in neue Richtungen, um sogleich erneut ste-
hen zu bleiben, innezuhalten. Immer neue Facetten von Behutsamkeit, Auf-
merksambkeit sind zu entdecken. Das Tempo ist langsam, sehr frei. Hier dringt
niemand, zu bemerken ist die Umsichtigkeit, mit der gespielt wird. Auf dem
Grund einer sehr feinen Zuriickhaltung — »avec discrétion« — reicht dem Aus-
fithrenden die Partitur als Landkarte, um sich hier zu orientieren, um in dieser
oder jener Landschaft immer wieder zu pausieren, zu warten, zu héren, um
immer neu an einem anderen Ort auf besondere Weise alleine zu sein. Akkor-
de sind ausgefaltet als Arpeggio notiert, aber auch in vertikaler Anordnung der
Einzelklinge, wobei bei dieser notierten Simultaneitit ein arpeggiertes Einset-
zen der Einzelklinge gleichwohl intendiert ist. Aber auch ein solches Arpeggio
folgt am jeweils eigenen Ort dem eigenen Tempo, bleibt immer fiir sich, bleibt
ein isolierter Ort auf der Karte der Partitur. Die Akkorde liegen in der Hand,

12 | E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu, S. 37; das Folgende ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

der Spieler lisst sich auf eine Praxis ein: Eintibung von Handbewegungen, von
spielerischen Gesten, Ausbildung haptischer Fahigkeiten, Sensibilisierung des
Tast(en)gefiihls.

Die Lamentation ist metrisch ungebunden, frei, sodass eine feste Pulsation
verschwimmt, gleichwohl metrisch subtil notiert. Man spielt inspiriert von der
Notation, findet die Musik aber jenseits der Notation. Alle Stimmen sind betei-
ligt, Leittone treten in allen Stimmen auf, allerdings ohne Zielstrebigkeit, denn
die musikalische Entwicklung bleibt bei dieser Art des Vortastens in jedem
Augenblick offen. Die Harmonik nimmt tiberraschende Wendungen. Peter
Schleuning stellt Frobergers Klagen »iiber die Melancholie, den Tod Blanche-
roches und des Kaisers Ferdinand Ill« in die Tradition der Tombeau-Kompo-
sition: »[S]o tiberraschend und aufergewohnlich in ihrer Harmonik wie sonst
in dieser Schirfe nur die englischen Ensemble-Fantasien der Zeit.«!* Mit dem
Hinweis auf »Melancholie« wird auch das zeitweilige Stehen-Bleiben des Spie-
lers angesprochen: Verzicht auf ziigiges Weitergehen und Zielgerichtetheit.
Eher verweilt man in der Resonanz dessen, was hier passiert. Metrische Un-
gebundenheit, aber auch freies harmonisches Schweifen zeichnen die Lamen-
tation der Partita in C aus.

Eine Auffihrung dieses Satzes bedeutet Nachhoéren, Nachsinnen, Nach-
denken. Klinge verhallen — und in dieser Resonanz finde ich mich als Aus-
fuhrender wieder, um zdgerlich meinen Weg zu finden. Ein Publikum kann
beim Nachdenken und Nachsinnen mit dabei sein, kann dieses Nachdenken
miterleben.

1!

Ferdinand IV, geb. 1633 in Wien, starb sehr frith im Alter von 21 Jahren in
Wien. Kurz vor seinem Tod, 1653, wurde er zum romischen Kénig gekront.
Wihrend die Klage iiber den Tod Ferdinands, welche die Partita in C (FbWV
612) einleitet, den Tod eines Menschen betrauert, stellt Frobergers Meditation
aus der Partita in D (FbWV 620) ein Nachsinnen iiber den eigenen zukunfti-
gen Tod vor: Meditation »faite sur ma mort future, la quelle se jotie lentement
avec Discretion a Paris 1 May Anno 1660«.

Wie Rebecca Cypess ausfiihrt, ist dieses Stiick Teil einer Traditionslinie
von Kompositionen, die, wie das Tombeau, wie die soeben angesprochene La-
mentation auch, Trauer und Schmerz ausdriickten.” Cypess charakterisiert
diese Art der Klage auf besondere Weise, indem sie die metrische Ungebun-
denheit mit einer Art Aufhebung der Zeit in Zusammenhang bringt. Eine sol-
che »Aufhebung der Zeit« (»suspension of time«) geschieht hier also — eine

13 | P. Schleuning: Die Freie Fantasie, S. 69.
14 | R. Cypess:*Memento mori Froberger?, S. 1.

13.02.2026, 10:51:12.

171


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Zweiter Teil

gewisse Zeitlang, so lange die Ausfithrung eben dauert. Ein Hinaustreten aus
der Alltagswelt:

»Froberger’s harpsichord idiom is closely related to the unmeasured preludes fashiona-
ble in France in the second half of the 17th century; although these preludes generally
lack definitive programmes and descriptive titles, it is noteworthy that their execution,
like the piece for which Froberger prescribes discrétion, involves a general suspension
of time.«*®

Das Besondere an Frobergers Komposition ist, dass in dieser Meditation ein
musikalisches Nachdenken iiber den eigenen Tod zelebriert wird.'® Gegen-
stand der Meditation ist nicht ein vergangenes Ereignis, sondern ein zukiinfti-
ges. Die Tatsache, dass diese Meditation ausdriicklich mit Ort und Datum der
Entstehung versehen ist, verleihe, so Cypess, dieser Komposition den Charak-
ter eines Tagebuchs, das zu Frobergers Zeit als Autobiografie und Zeitdoku-
ment beliebt war. Nicht umsonst war seine Zeit eine Epoche wachsenden Zeit-
bewusstseins, in der historische Ereignisse sorgfiltig dokumentiert wurden
und Uhren sich grofRer Beliebtheit erfreuten. Cypess verweist auf die peniblen
Tagebucheintragungen von Constantin Huygens, auf die mechanischen Erfin-
dungen von dessen Sohn Christiaan, der 1659 die Pendel-Uhr erfand und 1675
die Taschenuhr revolutionierte, auf die Arbeiten mit Sonnenuhren.”

Froberger spricht mit Datierung und Lokalisierung einer Komposition sein
Interesse an Autobiografie und zeitgendssischer Dokumentation eigenen und
offentlichen Lebens aus, er positioniert sich im Lauf der Geschichte. Zugleich
tritt die musikalische Meditation in Parallele zur literarischen Form der Medi-
tation (im Frankreich des ausgehenden 17. Jahrhunderts), eben aufgrund des
besonderen Verhiltnisses zur Zeit, das Cypess als »paradox«'® beschreibt: Die
literarische Meditation fiihre einerseits das Bild der Uhr als Sinnbild fiir die
Fliichtigkeit der Zeit vor Augen, gleichzeitig erlaube sie, sich aus dem Gleich-
maf der Uhr zuriickzuziehen in einen ungebundenen, zeitlich freien Raum,
der dem Leser Freiheit zur Konzentration und Sammlung gab. Ahnlich Fro-
bergers Meditation:

»Froberger’s piece, too, embraces an aesthetic of suspended time to allow for concen-
trated meditation and removal from worldly considerations, especially in calling for exe-

15 | Ebd.

16 | Ebd., S. 7; das Folgende ebd., S. 3f.

17 | Ebd., S. 4; vgl. Carlo M. Cipolla: Gez&hlte Zeit. Wie die mechanische Uhr das Leben
verdnderte. Aus dem lItalienischen v. Friederike Hausmann, Berlin: Klaus Wagenbach
1997.

18 | R. Cypess:Memento mori Froberger?, S. 3.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

cution with discrétion. At the same time, by dating his composition, Froberger showed
an interest in time-bound autobiography - in placing himself in the passage of time.«*®

Paradox ist dieses Verstindnis von Zeit also wegen der denkwiirdigen Doppe-
lung: Auf der einen Seite das Streben nach akkurater Messung, genauer Doku-
mentation, nach Ein- und Zuordnungen von Zeitliufen, auf der anderen Seite
das Streben nach Riickzug, nach einer Aufhebung der Zeit, einem Sich-Ver-
lieren in der Zeit, bei dem der Chronometer keine Rolle mehr spielt.

Frobergers Meditation iiber den eigenen Tod erlaubt (ihm selbst schlieRlich
auch) einen kurzen Riickzug aus den alltiglichen Aktivititen und Beschifti-
gungen, die tiglich in den Strudel der Zeit reiflen. Eine Zeitlang wird die Zeit
suspendiert, »eingefroren« gleichsam, wie Cypess sagt:

»Froberger’s Meditation«requires only a brief removal of the player from day-to-day ac-
tivities - those activities commonly marked by the passage of time.« - »By suspending
time through performance »with discretion, he closed himself off - if only briefly - from
the notion of time as a regular, predictable progression, governed and symbolized by
the clock. The work enables the contemplation of death - repeatable in every perfor-
mance - through the dreamlike state of devotional meditation. It served the player as a
tool to situate himself in the present instant, freezing time long enough to understand
his place in it.«2°

Die Komposition erméglicht dem Spieler, den eigenen Tod zu betrachten. Das
Stiick wird zum Werkzeug fiir eine bestimmte Praxis: Memento mori.

v

Cypess beschreibt hier eine musikalische Praxis, die jeder jederzeit fiir sich
wiederholen kann. Mit und bei dieser Beschiftigung verschaffe ich mir eine
Auszeit. Ich ziehe mich auf eine Zeitinsel zurfiick, auf der ich eine Zeitlang frei
verweilen kann, geschiitzt vor dem unerbittlichen Ticken der Uhr. Die Partitur
ist ein Angebot, bietet mir als Ausfithrendem Gelegenheit, mich im Bewusst-
sein der Zeitlichkeit in der Zeit zu verlieren. Jeder Ton konnte der letzte sein,
die ihm folgende Stille voriibergehende Unterbrechung oder endgiiltiges An-
kommen.

Paradox bleibt es nach wie vor, dass ich mich in der Zeit verlieren kann
beim gleichzeitigen Héren auf Verfluchtigungsprozesse. Ich spiele immer in
Resonanz, ins Nachhallen, Nachschwingen, Nachklingen der letzten Klinge
hinein, wenn ich weiterspiele. Eigentlich hére ich bei diesem Mir-Selbst-Zu-
héren, das ein Nach-Hoéren wird, sehr wohl das Verrinnen von Lebenszeit. Ich

19 | Ebd.
20 | Ebd., S. 7.

13.02.2026, 10:51:12.

173


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Zweiter Teil

kann hoéren, wie ich ilter werde. Hore unentwegtes Verschwinden der Klinge
— aber auch Erscheinen der nichsten. Auf diese Weise hére ich auch meinen
eigenen zukiinftigen Tod, wie Froberger den seinen heraushéren konnte, auch
wenn ich es mir nicht mit Worten sage. Man muss es nicht sagen, denn die
Musik zeigt es. Die Ausfithrung wird so auch eine Ubung darin, mich und
mein Leben (so wie es ist, mit der Einschreibung des Sterbens) und das Leben
der anderen anzunehmen in Demut; sie wird eine Ubung in Affirmation.

3.3 ISTVAN ZELENKA: »THE TRUMPET SHALL SOUND!«
- STILLSTUCK FUR EINEN VIOLONCELLISTEN,
MIT GLEICHZEITIGEN UMWELTKLANGEN UND
OHNE PuBLIKUM (1990)

Beschéaftigung »per se« - im offenen Raum

I

»Etwa 20" vor dem Beginn [...] 6ffnet der Violoncellist ein Fenster oder eine Tiir
und spielt seine Partie in der Mitte der hereinstromenden gleichzeitigen Um-
weltklinge. Um 15'00” [nach 15 Minuten] schlief3t der Violoncellist das Fenster
oder die Tiir.«* Die Auffithrungszeit betrigt also exakt 15 Minuten, es wird mit
Stoppuhr gespielt. Einzelklinge und zwei- bis fiinfténige Klangfolgen werden
zu bestimmten Zeiten gespielt. Zwischen den Klingen bzw. Klangfolgen bleibt
es still (vgl. Abb. 42).

Abbildung 42: Istvan Zelenka: »The trumpet shall soundl« —

Stillstiick fiir einen Violoncellisten, mit gleichzeitigen Umweltklingen
und ohne Publikum, Beginn

Manuskript; mit freundlicher Genehmigung des Komponisten

21 | |. Zelenka: »the trumpet shall sound!«, Partitur, Ausfiihrungsanweisungen.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

Ein »Stillstiick«? Sicherlich gibt es lange und sehr lange Pausen, eine halbe
Minute Pause ist nicht ungewohnlich. Hinzu kommt, dass das Spiel selbst
stark zuriickgenommen wird, man spielt sehr leise: »sotto voce, senza vibrato,
molto semplice ad eguale, legato ma non portamente — sempre«.?? Sofern er
diese Spielanweisung befolgt, wird der Spieler leicht von den »hereinstrémen-
den« Umweltklingen verdeckt, falls er zum Beispiel an einer verkehrsreichen
Strafle das Fenster 6ffnet. Aber wer sollte einen auch héren, da doch ohnehin
»ohne Publikum« gespielt wird? Der Ausfithrende hort sich selbst — damit ge-
hort diese Komposition zu den »piéces de s’écoute«: Kompositionen, »bei deren
Ausfithrung der Spieler sich selbst zuhort, gleichsam »>fiir sich spielt« — >per
se«.«”® Beim Spielen {ibt man, ganz still zu werden in der Beschiftigung, wobei
die Musikkldnge nicht einmal tiberwiegen oder in den Vordergrund treten.

Es ist auch nicht so, dass nach Ablauf der Auffithrungszeit, nach 15 Mi-
nuten also, irgendetwas Bestimmtes erreicht sein sollte. Fiir »The trumpet
shall soundl« gilt, was fiir alle Kompositionen Zelenkas bestimmend bleibt:
»Produktion von: NEIN« — »Beschiftigung mit: JA«.?* Das Tun ist das Ent-
scheidende, und zwar ohne definitiven Abschluss, ohne antizipiertes und
anzustrebendes Ergebnis. Wie Zelenka es an anderer Stelle formuliert hat:
»[N]icht immer >besser< interpretierte Wiederholungen des Gleichen, sondern
eine unermiidliche Beschiftigung innerhalb eines Kontextes oder im Rahmen
von Variationen dieses Kontextes wird angestrebt«.® Man {ibt aus, fithrt aus,
tut (es), nach Moglichkeit wiederholt und immer (mal) wieder, ohne abschlie-
Rende Konklusion. So wird dieses Tun zu einer Lebensaufgabe, die Platz im
alltidglichen Leben findet. Zelenka hat mit dieser Komposition »The trumpet
shall sound!« eine Praxis formuliert: das Angebot zu einer friedfertigen, friedli-
chen, dabei aufmerksamen und behutsamen Beschiftigung gemacht. Dies vor
allem zeichnet die Komposition als »Stillstiick« aus, gerade deshalb geht so viel
Energie und Lebenskraft von ihr aus. Sie macht das Angebot, konkret etwas zu
tun, zugleich (still und aufmerksam) zu sein.

Wozu? »Wir Komponisten, also kreativ zusammensetzende Akteure und
Zeugen unserer Zeit/Welt, kénnten/sollten uns tiber das Was, Wie und be-
sonders Warum unseres Tuns unermiidlich befragen.«*® »Ist die sorgfiltige
Beachtung der &sthetischen Aspekte [einer] Komposition ausreichend, um
Klinge und Stillen, Worter, Bewegungen/Gesten und Immobilitit/Postierung
wie auch Formen und Farben usw. usf. in einen inhaltsreich inspirierenden
Kontext zu verwandeln?« Komponisten, Ausfithrende und Horer bilden fiir

22 | Ebd., S. 1.

23 | E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu, S. 37.

24 | E.-M. Houben/I. Zelenka: und/oder, S. 133, 128.
25 | Ebd., S. 20.

26 | Ebd., S. 17; das folgende Zitat ebd., S. 18.

13.02.2026, 10:51:12.

175


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

ihn eine Gemeinschaft; sie alle sind Teilnehmer an der Praxis, sind gleicher-
mafen Mitmachende; sie alle stellen sich gemeinsam diesen Fragen.

»Doch wo bleibt die Kommunikation, wo der Wunsch, etwas Ausdruckswertes mit dem
Publikum zu teilen, Menschen zu bewegen? Der Hinweis, »per se«zu spielen, zu agieren:
zeugt er nicht fiir eine egozentrische Grundhaltung eines der Welt seinen Riicken zukeh-
renden Kiinstlers? Ich hore schon diese Einwénde.«?”

Zelenka komponiert gerade fiir musikalische Laien, um eine Komposition zu
einem Anstof werden zu lassen, »sich mit (m)einer Folge von Aktionsvorschli-
gen eigenstindig personlich zu beschiftigen.«

»The trumpet shall sound!« fiir einen Violoncellisten ist zwar keine Kompo-
sition, die auch ein Laie ausfithren konnte, denn sie verlangt Fahigkeiten eines
ausgebildeten Cellisten. Aber Zelenkas Sicht auf das Spiel »per se« im Allge-
meinen sagt doch viel iiber den Hintergrund aus, vor dem auch »The trumpet
shall sound!« erscheint. Das Spiel »per se« ist absolut nicht als eine Téatigkeit
in volliger Isolation von Mitmenschen und Umwelt zu verstehen. In Zelenkas
Werkverzeichnis »1 Auswahl von Kompositionen« werden fiir eine Auffithrung
von »The trumpet shall sound!« unterschiedliche Auffithrungsorte und -mdég-
lichkeiten genannt:

»Diese Komposition ist eine unter den Stiicken des (Sich-Selbst-)Zuhdrens; sie konnte
interpretiert werden:

a/in einem intimen/privaten Raum mit Fenster oder Tiire in die Aussenwelt, ohne Publi-
kum, oder in Anwesenheit von einigen nahestehenden Personen;

b/an einem 6ffentlichen offenen Ort/Platz in der Stadt oder in der Natur, ohne ein dazu
speziell eingeladenes Publikum;

c/integriertin ein Konzertprogramm oder Spektakel, simultan zu anderen, voneinander
rdumlich entfernten Produktionen;

d/eventuell im Rahmen eines etwas besonderen« Konzertprogrammes.«22

Das »Stillstiick« fiir einen allein ohne Publikum wire demnach unter mehre-
ren Auffithrungsvarianten diejenige grofitmoglicher Zuriickgezogenheit. Und
ist der Ausfiihrende selbst im geschlossenen Raum ohne Kommunikation? —
weltabgewandt agierend?

27 | |. Zelenka, zitiert in: E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu, S. 55; das folgende Zitat
ebd.
28 | Ebd., S. 345ff.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Solo

An dieser Stelle vielleicht der Hinweis auf einen Vergleich, den Zelenka
zwischen dem Musik-Machen und dem Lesen zieht; in einer Email an Mark
So schreibt er:

»lch mochte Dir noch davon berichten, dass ich mich - fast wie an einer Nabelschnur
héngend - mit dem Lesen verbunden fihle. Die Beziehung, die ein Leser zu einem Buch
aufbauen kann, scheint mir eine tiberaus vielféltige und facettenreiche zu sein; der Le-
ser verbringt Wochen oder Monate mit seinem«Buch, das ein Teil seines taglichen Le-
bens wird; der Leser wahlt jederzeit den Umfang seines téglichen Lesepensums selbst
aus, das Lesetempo, den Ausdruck, und kdnnte zu bereits gelesenen Passagen zuriick-
kehren, kdnnte so seine eigene personliche Interpretation ausbilden. Diese vielfaltig
aktive Beziehung zwischen Leser und Buch ist fiir mich irgendwie ein Modell auch fiir
musikalische, klangliche, kérperliche oder geistige Prozesse.«2°

Die Praxis, die »Beschiftigung« (Zelenka), wird Teil des Alltags, des tiglichen
Lebens. Auch bei der stillen Titigkeit allein zu Hause oder irgendwo in der
Welt bin ich mit der Welt verbunden. Diese Teilhabe ist zu spiiren und zu er-
leben — durch die Praxis, die Teil des (alltiglichen) Lebens wird.

3.4 ANTOINE BEUGER: POUR ETRE SEUL(E), SANS RESERVE
FUR KLAVIER (2009)

Allein-Sein: sich verlieren, sich verloren geben

Das Klavierstiick pour étre seul(e), sans réserve lisst bereits im Titel die besonde-
re Art des Alleinseins anklingen: »sans réserve«, riickhaltlos.*® Zehn Zeilen:
zehn Pfade, sich zu verlieren (vgl. Abb. 43).

In der Partitur ist vermerkt: »immer langsam bis sehr langsam. leise bis
sehr leise. manche klinge (vielleicht) (etwas) lauter. pedal: gelegentlich, poe-
tisch. phrasierung: innigstes rubato.«*! Beziiglich der Tondauern gibt es die
Unterscheidung zwischen »(nicht zu) kurzen« (schwarzer Notenkopf) und
»langen bis sehr langen« (weifler Notenkopf) Dauern. Einzelne Phrasen inner-
halb einer Zeile werden durch »atempausens, die immer »auch (viel) linger«
sein konnen, gegliedert; ab und zu findet sich der Hinweis: »(usw)«, der bedeu-
tet: »so (noch eine weile, noch lange) weitermachen (wenn man will)«.

29 | I. Zelenka: Fragment aus einer Email an den Komponisten Mark So, 17.02.2008,
zitiertin: E.-M. Houben/I. Zelenka: 1 Milieu, S. 47.

30 | A. Beuger: pour étre seul(e), sans réserve, Partitur.

31 | Ebd.; die folgenden Zitate ebd.

13.02.2026, 10:51:12.

177


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Zweiter Teil

Abbildung 43: Antoine Beuger: pour étre seul(e), sans réserve fur klavier,
Zeilen 1-5

ew01.142; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 2009

Ich gebe mich als Spieler jeder Zeile einzeln hin, folge ihrer Spur eine Zeit-
lang. Ich verliere mich beim Spielen in den Wiederholungen, die mehr pas-
sieren, als dass ich sie bestimmen wiirde. Klavierspielen geschieht mir. Beim
Spielen bleibe ich mir selbst iiberlassen.*

Fiir diese Handlung des Wiederholens, bei dem ich mich mehr und mehr
verliere, brauche ich als Spieler keine Adressaten. Ich bin wirklich ganz fiir
mich allein — »sans réserve«.

Ich gehe durch mein Tun verloren, zugleich gebe ich mich (irgendwann)
auch verloren; weifd auch gar nicht, wie lange ich schon spiele, wann etwa ich
aufhoéren werde zu spielen. Solche Zeithorizonte verschwimmen. Das Stiick
macht mir das Angebot, mich verloren zu geben und die Zeit, die Ausfiihrung,
eventuell anwesende Zuhorer zu vergessen. Wozu?

Erfahrung von Verloren-Gehen, von Verloren-Geben zugleich. Ich mache
durch das Tun diese Erfahrung und gewinne Vertrauen: Ich darf mich (in der
Zeit) verlieren, ich darf verloren gehen. Erfahre Affirmation als ein Loslassen
in Vertrauen.

32 | Eine erste Auseinandersetzung mit diesem Stick in: E.-M. Houben: Jirg Frey,
S.98-106.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Duo

Wie begegnet die Kunst der Liebe — und umgekehrt?

»und was ist mit der kunst?

was hat sie mit der liebe zu tun?

ist die liebe etwas anderes als der einbruch der zwei in die kontinuitat der eins?

was ist die liebesbegegnung, wenn nicht die emporhebung zweier menschen, zweier ah-
nungslos in ihrer existenz verweilender und um deren ungestdrte fortsetzung sich mii-
hender lebewesen, in das ihre angelernten fahigkeiten riicksichtslos Uberschreitende
spiel der spaltung?

mitnichten macht die liebe aus zwei eins. sie macht aus dem einen, der ich bin, zwei,
indem sie mich auf immer von meiner geliebten trennt.«!

Zu-zweit-Sein heif’t vor dem Hintergrund dieser Liebeserklirung an die Kunst
und an die Liebe von Antoine Beuger: beisammen und getrennt sein zugleich;
getrennt beisammen sein. Im Duo fragen beide: Wo bist Du? Und antworten:
Ich bin hier. Wir sind nicht eins. Wir sind zusammen in der Zweiheit. Wir
sind beieinander, indem wir nicht am gleichen Ort sind. Alain Badiou hebt die
Trennung als wesentlichen Aspekt von Zweiheit hervor:

»Die Liebe hat zuerst mit einer Unterscheidung oder einer Trennung zu tun, die der
schlichte Unterschied zwischen zwei Personen mit ihrer unendlichen Subjektivitat sein
kann. [...] Sie haben in der Liebe ein erstes Element, ndmlich die Unterscheidung, eine
Trennung, einen Unterschied, eine Zwei. Die Liebe behandelt zuerst eine Zwei. Der zwei-
te Punkt ist: Eben weil die Liebe eine Trennung behandelt, kann sie in dem Moment, in
dem sich die Zwei zeigt, als solche die Biihne betritt und uns die Welt in neuer Weise
erfahren l4sst, nur eine zuféllige oder kontingente Form annehmen.«2

Gibt es eine musikalische Praxis, in der dieses radikale Zu-zweit-Sein existen-
tielle Erfahrung werden kann?

1 | A. Beuger: die kunst, die liebe, S. 142.
2 | A. Badiou: Lob der Liebe, S. 31; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Zweiter Teil

4.1 Feperico Mompou: CANTAR DEL ALMA.

Pour PIANO ET CHANT (1951).
TeXT: SAINT JEAN DE LA CROIX

Getrennt-Sein in der Liebe

Das Gedicht von Johannes vom Kreuz trigt den Titel »Cantar del alma que se
huelga de conocer a Dios por fe« (»Lied der Seele, die sich freut, Gott im Glau-
ben zu erkennen«). Federico Mompou hat nicht alle zwolf Strophen vertont.

Hier der Text, wie er in Partitur wiedergegeben ist, sowie die Ubersetzung ins

Deutsche von Antoine Beuger:
Aquella eterna fuente esta escondida
que bien sé yo do tiene su manida
Aunque es de noche

Su origen no lo sé pues no le tiene
mas sé que todo origen de ella viene
Aunque es de noche

Sé que no puede ser cosa tan bella

y que cielos y tierra beben de ella
Aunque es de noche

Sé sertan caudalosas sus corrientes
que infiernos cielos riegan y las gentes

Aunque es de noche
El corriente que nace de esta fuente
bien sé que es tan capazy tan potente

Aunque es de noche

Sie liegt verborgen, jene Allzeitquelle,
doch weif ich wohl, wo sie zuhause ist,
wenn es auch Nacht ist.

Ihren Ursprung weif ich nicht, sie hat ja
keinen,

ich weifl aber, dass jeder Ursprung ihr
entspringt,

wenn es auch Nacht ist.

Ich weiB, dass nichts von solcher Schon-
heit sein kann,

Himmel und Erde laben sich an ihr,
wenn es auch Nacht ist.

IchweiB:soreichsindihre Wasserstrome,
dass sie bewéassern Héllen, Himmel, Vol-
ker,

wenn es auch Nacht ist.

Der Strom, zur Welt gebracht von dieser
Quelle,

ich wei, gleich weit und allgewaltig
ister,

wenn es auch Nacht ist.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Duo

Aquesta viva fuente que yo deseo Die wilde Quelle, nach derich mich sehne,
en este pan de vida yo la veo in diesem Brot des Lebens seh’ ich sie,
Aunque es de noche> wenn es auch Nacht ist.*

]

Ein Klavierlied? Klavier und Stimme kommen nie zusammen, spielen niemals
gleichzeitig. Das Klavier setzt alleine ein: Der langsame, metrisch gebundene
Klaviergesang, der sich von Note zu Note vorwirtsbewegt, ist als Vorspiel un-
gewohnlich lang. Die Sidngerin wartet, hort zu. Das Klavier spielt einen vier-
stimmigen Satz, der an einen Choral erinnert, wobei die Vierstimmigkeit stel-
lenweise zur Funf- und zur Sechsstimmigkeit ausgeweitet, aber auch bis zur
Zweistimmigkeit zuriickgenommen wird. Der Pianist verliert die Fiden nach
einem vielstimmigen Akkord, tastet manchmal (an Stellen der Zweistimmig-
keit) mit nur einer Stimme in einer Hand im luftleeren Raum.

Spitestens beim Einsatz der Stimme wird fiir beide das Getrennt-Sein of-
fenbar. Frei und unbegleitet schwebt die Stimme, nur an Kiirzen und Lingen
sowie an Zisuren orientiert: »dans le style grégorien«.’ Drei der insgesamt
sechs von Mompou ausgewihlten Strophen werden beim ersten Erscheinen
der Stimme zusammengefasst.

Danach ereignet sich ein Schnitt, der die ginzliche Trennung der beiden
zutage treten lisst: Das Klavier wiederholt den choralartigen Satz des Beginns
— allein. Es gibt kein Zugleich. Die Wiederholung des Eigenen offenbart die
innige Trennung der beiden, die in diesem Liebeslied wirklich Zwei sind.

Auch die Stimme wiederholt, weiterhin allein, den Gesang »dans le style
grégorien« (die zweite Hilfte des vertonten Ausschnitts); und wiederum wie-
derholt sich auch das Klavier. Stirker kann die Trennung nicht sein.

Diese zwei sind beisammen getrennt voneinander; sind beieinander, dabei
nicht am gleichen Ort: sind Liebende. Dies Klavierlied als Duo lisst viel Frei-
raum, dieser Liebesbeziehung nachzuspiiren — in Stille, die Musik geworden
ist.

il

»Federico Mompou — nach Meinung von Olivier Messiaen einer der anregends-
ten zeitgendssischen Komponisten fiir Klavier — hat einen seiner Klavierzy-
klen Muisica callada (Verschwiegene Musik) genannt — eine Huldigung an den
spanischen mystischen Dichter San Juan de la Cruz.«® Mauricio Rosenmann

3 | F. Mompou: Cantar del Alma, Partitur, S. 2ff.
4 | A. Beuger: Cantar del Alma, Ms.

5 | F. Mompou: Cantar del Alma, Partitur, S. 2.
6 | M. Rosenmann: Lieder ohne Ton, S. 3.

13.02.2026, 10:51:12.

181


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Zweiter Teil

weist auf die wichtige Quelle der Anregungen fiir Mompou hin: Johannes vom
Kreuz.
Dem Zyklus Miisica callada hat Mompou folgenden Vermerk hinzugefiigt:

»ll est assez difficile de traduire et d’exprimer le vrai sens de »Msica Callada« dans une
langue autre que I'espagnole. Le grand poéte mystique, San Juan de la Cruz, chante
dans une de ses belles poésies: »La Musica Callada, la Soledad Sonora« cherchant a
exprimer ainsi I'idée d’une musique qui serait la voix méme du silence. La musique gar-
dant pour soi sa voix »Calladas, c’est a dire »qui se tait pendant que la solitude se fait
musique.«”’

Mompou beschreibt die Schwierigkeit, den Titel »Musica callada« zu {iberset-
zen und in einer anderen als der spanischen Sprache den Sinn zu finden. Und
er verweist auf den »Geistlichen Gesang« (»Céntico espiritual«) des Johannes
vom Kreuz, in dem eine »Msica callada«, eine ganz stille Musik, als »Stimme
des Schweigens selbst« angesprochen werde (dies ist direkt in der 14. Strophe
der Fall). »Musica callada«: eine Musik, die schweige, wihrend die Einsamkeit,
das Alleinsein zu Musik werde. Die 14. Strophe des »Geistlichen Gesangs«
lautet:

»la noche sosegada,

en par de los levantes de la aurora,
la musica callada,

la soledad sonora,

la cena que recrea y enamora;

die Nachtin tiefer Ruhe,

beinahe schon der Morgenrdte weichend,

Musik ganz still und lautlos,

das tonende Alleinsein,

das Abendbrot, das gut tut und verliebt macht.«®

Cantar del alma: Stilles Alleinsein als Duo.

7 | F. Mompou: Musica Callada, Partitur, S. 2; vgl. H. Henck: Programmnotiz.
8 | A. Beuger: San Juan de la Cruz. El cantico espiritual, S. 164, 165.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Duo

4.2 JURG FREY: BucH DER RAUME UND ZEITEN FUR ZWEI
AUSFUHRENDE (1999) - JURG FREY: OHNE TITEL
(ZwWE1 VIOLINEN) (1995/96)

Auch-da-Sein - nicht identifizierbare Differenz

I

In der Gleichzeitigkeit bleibt jeder fiir sich. Es gibt keine Kommunikation, kein
Aufeinander-Hin zwischen den Ausfiithrenden. Jeder ist in einer eigenen Welt
—in einem eigenen Raum, in einer eigenen Zeit:

»Jede Auffiihrung dauert 55’. An jeder Auffilhrung sind zwei Ausfiihrende beteiligt. Aus
den folgenden Stimmen werden zwei ausgewahlt: Flote, Bassklarinette, Trompete,
Posaune, Stimme, Schlagzeug 1, Schlagzeug 2, Schlagzeug 3, Schlagzeug 4, Klavier
1, Klavier 2, Klavier 3, Klavier 4, Akkordeon, Violine, Viola, Violoncello, Tonband 1, Ton-
band 2. Die beiden Stimmen werden simultan gespielt. Die Dynamik ist leise.«®

Wenn ich hier iibe, meine Stimme zu spielen bzw. zu singen, wihrend zu-
gleich jemand anders seine Stimme spielt oder singt, tibe und erlebe ich weni-
ger ein Getrennt-Sein als vielmehr ein Auch-da-Sein.

Die Partitur bietet einem Spieler die einzelnen Zeiten und Riume auf ganz
unterschiedliche Weise an. Mal verliere ich mich als Spieler (hier als Pianist)
fast, wenn die Tondauern als Halbe und (iibergebundene) punktierte Sech-
zehntel notiert sind (mit der Tempoangabe Viertel = 44), wihrend aber keine
Taktgliederung, kein Puls vorliegt (vgl. Abb. 44).

Abbildung 44: Jurg Frey: Buch der Riume und Zeiten fiir zwei Ausfiithrende,
Klavier 3, S. 1 (Ausschnitt)

ew02.043; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1999

Im selben Stiick sehe ich mich spiter mit einer ganz anderen Ordnung der
Tondauern konfrontiert: Ganze sind hier zu bestimmten Zeiten (Spiel mit
Stoppuhr) zu spielen, wobei die Tempoangabe Viertel = 60 fiir die Ganzen gilt.

9 | J. Frey: Buch der RGume und Zeiten, Partitur.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

Bis zum Einsatz einer nichsten Ganzen, die bei dieser Tempoangabe 4 Sekun-
den dauert, bleibt es still (vgl. Abb. 45).

Abbildung 45: Jiirg Frey: Buch der Raume und Zeiten fiir zwei Ausfiithrende,
Klavier 3, S. 3 (Ausschnitt)

ew02.043; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1999

Schlagzeug 4 macht das Angebot verschiedener Klang- und Stille-Phasen an
den Spieler; diese Phasen werden mit der Stoppuhr voneinander abgegrenzt,
sodass ich zwischen kontinuierlichem, auch linger anhaltendem Spielen
(Streichen) und Nicht-Spielen (mit einer Ausnahme bei 17:00) wechsle (Abb.

406).

Abbildung 46: Jiirg Frey: Buch der Raume und Zeiten fiir zwei Ausfithrende,
Schlagzeug 4, S. 2

ew02.043; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1999

Als Bassklarinettist bin ich fast ganz im Stillen versunken, wenn ich meine
Stimme spiele (die Bassklarinette ist klingend notiert) (vgl. Abb. 47).

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Duo

Abbildung 47: Jiirg Frey: Buch der Riume und Zeiten fiir zwei Ausfithrende,
Bassklarinette, S. 1 (Ausschnitt)

ew02.043; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1999

Erst zum Schluss hin, nach 41 Minuten, finde ich mehr Halt durch die Regel-
miRigkeit der tiefen Impulse (vgl. Abb. 48).

Abbildung 48: Jurg Frey: Buch der Riume und Zeiten fiir zwei Ausfithrende,
Bassklarinette, S. 4 (Ausschnitt)

ew02.043; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1999

Zu erleben und zu erlernen ist, was es heiflen kann, im Beisein des anderen
Spielers ganz allein zu sein. Nur in Versunkenheit — anders kann man das
nicht spielen.

Ein weiteres Beispiel: die Posaunenstimme. Die Stoppuhr gibt den jeweili-
gen Einsatz eines Klanges an, aber ich habe als Spieler die Aufgabe, von Klang
zu Klang das Tempo zu wechseln, werde also in der Stille zwischen den Klin-
gen das jeweils neue Tempo innerlich vorbereiten (vgl. Abb. 49).

Abbildung 49: Jiirg Frey: Buch der Raume und Zeiten fiir zwei Ausfithrende,
Posaune (Ausschnitt)

ew02.043; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1999

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Zweiter Teil

Ganz eigen auch die Viola, ein letztes Beispiel: Hingabe an sehr lange, aus-
gehaltene Klinge und Pausen, 55 Minuten lang — und nur das (vgl. Abb. 50).

Abbildung so: Jiirg Frey: Buch der Riume und Zeiten fiir zwei Ausfiithrende,
Viola, S. 1 (Ausschnitt)

ew02.043; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1999

So bleibt jeder fiir sich.

Es durchdringen sich die zwei jeweiligen »Riume und Zeiten« auf unter-
schiedliche Weise. Immer nur zwei Spieler zugleich — jeder fiir sich: Was ent-
steht? Im Ineinander-Wirken und Aufeinander-Einwirken entsteht eine Art
mobiler Plastik: keine blofRe Addition der jeweiligen zwei Riume und Zeiten,
sondern eine wechselseitige Durchdringung — bei ausdriicklicher Trennung
voneinander. Dazu ist das Tun des jeweils anderen Spielers notig, der im Ver-
lauf der Ausfithrung seinen Raum erbaut. Die Spieler sind als Architekten be-
schiftigt, sie erschaffen ihren je eigenen Raum. Dies unterscheidet diese Be-
ziehung von einer Liebesbeziehung.

]

Ohne Titel (Zwei Violinen): Die beiden durchwandern gemeinsam verschiede-
ne klangliche Landschaften. Zunichst spielen sie beide Flageolett-Klinge, mal
beide denselben, mal, leicht abweichend, nicht denselben (vgl. Abb. 51).

Abbildung s1: Jiirg Frey: Ohne Titel (Zwei Violinen), S. 1 (Ausschnitt)

ew02.028; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1996

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Duo

Danach eine neue Landschaft: Beide iiben sich darin, zugleich dasselbe zu
spielen (vgl. Abb. 52): »[k]ein Flageolett, der eine Finger driickt die Saite ganz,
der andere dimpft den Klang. Es entsteht eine Mischung aus Ton und Rau-
schen. Unabhingige Bogenwechsel der beiden Ausfiithrenden.«!°

Abbildung 52: Jiirg Frey: Ohne Titel (Zwei Violinen), S. 2 (Ausschnitt)

ew02.028; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1996

Eine feine Differenz, die man nicht identifizieren kann, die aber da ist, weil
es eben zwei Ausfiihrende sind. Hier werden nicht identifizierbare Differen-
zen gespielt, sondern im Gegenteil dieselben notierten Klinge — aber von zwei
Spielern.

In der nichsten Landschaft spielen beide arco (mit dem Bogen) und pizzi-
cato (gezupft), auch col legno battuto (mit dem Holz geschlagen) (vgl. Abb. 53).
Fiir die gestrichenen Klinge gilt: »[AJuf einem Bogenstrich (es wird ein ganz
leicht perforierter Klang entstehen).«

Abbildung 53: Jiirg Frey: Ohne Titel (Zwei Violinen), S. 3 (Ausschnitt)

ew02.028; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1996
Es folgt ein Raum, in dem beide Spieler wiederum dasselbe spielen (»non di-
v[isi]«): Klinge, die im Glissando den jeweils nichsten im Vierteltonabstand

erreichen (vgl. Abb. 54).

Abbildung 54: Jirg Frey: Ohne Titel (Zwei Violinen), S. 4 (Ausschnitt)

ew02.028; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1996

10 | J. Frey: Ohne Titel, Partitur, S. 1; das folgende Zitat ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Zweiter Teil

Zuletzt spielen beide Repetitionen, bei minimalen Temposchwankungen. Die
Klanggruppen zu je fiinf Klingen im Sechzehntel-Zeitmaf (/ ; Viertel = 58
und Viertel = 54) werden jeweils von einer Viertel-Pause, die einen 4/ -Takt
ausfiillt, getrennt (vgl. Abb. 55).

Abbildung s55: Jiirg Frey: Ohne Titel (Zwei Violinen), S. 5 (Ausschnitt)

ew02.028; mit freundlicher Genehmigung der Edition Wandelweiser, Haan 1996

In (fast) all diesen Rdumen tun beide dasselbe. Nicht ihr Tun unterscheidet sie,
sondern allein die Tatsache, dass sie nicht Eins sind. Je mehr sie sich im Spie-
len einig sind, je weniger sie sich im Spielen unterscheiden, desto tiefer wird
das Nicht-eins-Sein, das Zwei-Sein der beiden zu spiiren sein.

4.3 LupwiGg VAN BEETHOVEN: VioLINSONATE NR. 10 G-Dur
OP. 96, 2. SATZ (ADAGIO ESPRESSIVO) (1812)
Aufeinander-zu-Gehen. Naherungen

Das Klavier, zu Beginn allein, bereitet nicht nur vor, es singt. Sehr schlicht
fingt es mit einer Bewegung an, die spiter fiir beide gilt (vgl. Abb. 56).

Abbildung 56: Ludwig van Beethoven: Violinsonate Nr. 10 G-Dur op. 96, 2.
Satz (Es-Dur), Takte 1-8

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Duo

Ohne Sechzehntelbewegung wiirde dieser Gesang des Klaviers choralhaft auf-
treten, die Sechzehntel aber sind jedes Mal eine Hinfiithrung zum je nichsten
Ton. Ebenso fithrt der Bass in Achteln sanft jeweils von der unbetonten zur
betonten Achtel. Die Violinistin hért dem Pianisten zu.

Sie nimmt (Takt 9) genau die Schlusswendung (die Tone g' — f' — es’; dann
die Bewegung in Sechzehnteln, die vorher Begleitung war) auf, bestitigt da-
mit, das Lied gehort zu haben. Nun singt das Klavier noch einmal die Phrase,
eine Oktave hoher. An dieser Stelle (Takt 1) kommt eine erste Kommunikation
zu einem bertihrenden Abschluss: Ich habe Dich gehért, wie Du mir Dein Lied
zugesungen hast (vgl. Abb. 57).

Abbildung 57: Ludwig van Beethoven: Violinsonate Nr. 10 G-Dur op. 96,
2. Satz (Es-Dur), Takte 9-11

Es ist schwer auszudriicken, warum dieses Zusammenspiel einen als Horer
bertihrt. Es istja nicht damit getan zu sagen, dass sie so wunderbar zusammen
musizieren, sondern es geht darum, den Ton zu finden fiir eine Beschreibung,
wie die beiden hier beisammen sind.

Die thythmische Figur ab Takt 12 im Klavier, von der Violine (Auftakt zur
Melodie, Takt 11) tibernommen (beim ersten Auftreten auch als melodisches
Zitat mit den ersten Ténen g und es, nur eine Oktave tiefer), stiitzt jetzt die Vio-
line, ist reine Begleitung geworden. Es ist eine ganz andere Kommunikations-
situation als vorher entstanden, eine neue Welt wurde betreten. Die Violine
singt hier eine neue Melodie, das Klavier begleitet mit einer zarten Figur. Es
ist wie eine Bertthrung. Die Rollen sind also vertauscht worden, jetzt singt die
Violine, das Klavier begleitet (vgl. Abb. 58).

Bei der nachfolgenden Akkord-Progression (ab Takt 21), welche eine Modu-
lation in Gang setzt, hat sich die Art des Zusammenspiels wiederum gewan-
delt. Beide zusammen widmen sich jetzt der Progression. Das Klavier kann die
To6ne nicht halten, weil der Klavierklang naturgemif nach dem Anschlagen
verschwindet, deshalb werden jetzt ZweiunddreiRigstel gespielt, um den Klang
zu halten, ihm dieselbe Intensitit zu verleihen, die der Violinklang leicht durch
den Bogen zuwege bringt. Die Violine iibernimmt eine Aufgabe, die das Kla-
vier nicht erfiillen kann.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 Zweiter Teil

Abbildung 58: Ludwig van Beethoven: Violinsonate Nr. 10 G-Dur op. 90,
2. Satz (Es-Dur), Takte 12-15

Uberleitung zur Reprise (Takte 32-36; 36-37): Wie unter einer Fermate fiihrt
die Violine, auf dem Ton a insistierend, einen Stillstand herbei, um endlich,
nach immer weiter ausgreifenden Figurationen, mit der hervorgehobenen Sep-
time as zum deutlichen gemeinsamen Einschwenken in die Reprise iiberzu-
leiten (vgl. Abb. 59).

Abbildung 59: Ludwig van Beethoven: Violinsonate Nr. 10 G-Dur op. 90,
2. Satz (Es-Dur), Takte 34-36

Diese Einfithrung des Tones as ist ein kurzer Schock. Der Violinton hingt
einen Augenblick lang in der Luft, das Klavier hat keinerlei Einfluss auf das
Geschehen. Die beiden spiiren eine Zeitlang, wie sie in der Schwebe bleiben.
In der Reprise werden die Rollen vertauscht. Wer vorher gesungen hat, beglei-
tet nun — und umgekehrt.

An verschiedenen Orten der Komposition ereignen sich unterschiedliche
Begegnungen, unterschiedliche Formen des Beisammen-Seins. Die Schluss-
akkorde etwa erfordern iiber sieben Takte hinweg ein gleichzeitiges Einsetzen,
die Figurationen (zuerst in der Violine, dann im Klavier) erleichtern den Weg
von einem Akkord zum nichsten. Hier ist man beisammen wie bei einer ge-
meinsamen Atmung.

Dieses Adagio bietet auf subtile Weise eine Praxis des Zu-zweit-Seins an,
wobei jeder fiir sich ist und bleibt. Es zeigt, wie man als voneinander Geschie-
dene beisammen sein kann.

Jeder ist ganz fiir sich — und ganz auf den anderen ausgerichtet.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Trio

Beim Zu-dritt-Sein dominiert nicht mehr, wie beim Duo, das Getrennt-Sein;
die Gemeinsambkeit beginnt. Drei miissen sich einen Raum teilen. Fiir eine
Erzihlung braucht es drei, wissen Theatermacher.

Ein Dritter kommt hinzu — und schon ist der Verbund der zwei gestort, es
kann etwas passieren. Wihrend die Trennung das grofle Thema des Duos ist,
thematisiert das Trio die Instabilitit. Das Trio ist ein gefdhrdeter Korper. Kol-
lisionen, Reibungen, aber auch Ausgleich und Schutz vor Gefihrdung werden
im Trio aktuell.

Die drei sind radikal aufeinander angewiesen.

5.1 FRANZ ScHUBERT: Tri0o IN Es D 929 or. 100,
2. SATZ (ANDANTE CON MOTO) (1827)

Unterschiedliche Schicksale - gemeinsam

Ein Melodieton im Violoncello, noch einer — jeder Ton muss sehen, wie er wei-
terkommt. Der zihe Fortlauf dieses Themas, das auf das schwedische Volks-
lied »Se solen sjunker« (»Sieh die Sonne sinken«) zuriickgehen soll’, findet
einen Widerhall in den Tonrepetitionen des begleitenden Klaviers, die nicht
unbedingt staccato, wie notiert, sondern auch non legato gespielt werden.? Der
Vortrag des Liedes im Violoncello verliduft hier zu Beginn mit Klavierbeglei-
tung (Takte 1-20). Ein Duo tibt sich in Einigkeit. Das auftaktige Motiv des Ok-
tavsprungs abwirts (Takte 15-16) bremst den Fortgang; wie eine Fermate wirkt
hier der Wechsel des Motivs vom Cello zum Klavier, zuriick zum Cello, erneut
zuriick zum Klavier. Die Achtelnote ist auftaktig und dennoch mit einem Ak-
zent versehen. Beide atmen hier: Ein- und Ausatmen, Ein- und Ausatmen (vgl.

Abb. 60).

1| A. Feil: Kammermusik, S. 256.
2 | Schubert Moscow Trio Piano Piano Trio op 100 ii andante con moto MockoBckoe
Tpwo. https://www.youtube.com/watch?v=800dHh0JYSQ vom 07.04.2017.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Zweiter Teil

Abbildung Go: Franz Schubert: Trio in Es D 929 op. 100, 2. Satz (c¢moll),
Takte 1-20

Nach dem Auftritt des Duos wechselt die Begleitung in die beiden Streicher,
die sich nun zum Duo verbinden. In der Praxis zeigt sich: Begleiten ist keine
untergeordnete Titigkeit. Vielmehr tragen die Streicher jetzt das Lied mit Re-
petitionsketten, die Ton fiir Ton erscheinen und in denen jeder Einzelklang
zum Leben kommen muss. Die beiden Streicher zitieren also den Klavierklang
vom Beginn des Satzes; aber dieser wird unter ihren Hinden etwas vollig ande-
res, wird das Spiegelbild vom Anfang. Auch die schwedische Melodie ist jetzt,
vom Klavier im Oktavunisono vorgetragen, ganz anders geworden. So wie vor-
her auf dem Violoncello ist die Melodie auf dem Klavier nie zu spielen. Das Kla-
vier tritt kithl auf, die Begleitung sehr intensiv und eindringlich. Die Streicher
sind hier zu zweit. Einer, das Klavier, ist allein.

Mit dem Beginn des zweiten Themas (Takt 41ff.) gehen Violine und Klavier
eine enge Verbindung ein. Die Violine und der Bass im Klavier sind komple-
mentir aufeinander bezogen, jetzt sind diese beiden zusammen. Das Cello ist

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Trio

frei, es konnte auch nicht spielen. Aber es verstirkt die Akzente zusammen mit
der Violine, Akzente, welche auftaktig sind (als Achtel), aber auch auf voller
Zihlzeit gespielt werden. Das Cello ist hier nicht so eng mit der Violine verbun-
den wie bei der Begleitung der schwedischen Melodie zuvor, es steht zwischen
Violine und Klavier, fiigt sich hier ein — Akzente verstirkend, kommentierend,
Farben gebend.

Wenig spiter (Takt 52ff.) gesellt sich das Cello ausdriicklich der Violine
und dem Klavier zu, sie sind jetzt zu dritt. Dieses Spiel dndert sich bald wie-
der, Violine und Cello gehen in eine komplementire Bewegung, wihrend das
Klavier begleitet (Takt 571f.). Ab hier gibt es unterschiedlichste Konstellationen
auf engstem Raum: Duo Violine und Klavier (Bass) komplementir, Cello Trio-
lenbewegung (Takt 68fT.); kurze Begegnung Cello und Klavier (Bass) (Takt77);
Cello und Violine im Unisono — komplementir zum Klavier (Takt 78-80).

Die nun folgende Pause und der Pianissimo-Ubergang zum neuen Ansatz
(Takte 81-84), ein Ubergang, in dem jede Stimme eine andere Rolle {ibernimmt
(Harfenarpeggios im Klavier, absteigende Tonleiter im Cello, Liegeklang in der
Violine), sind Atemzasuren vor der groflen Steigerung. Zum ersten Mal iiber-
nimmt das Klavier beide Aufgaben, den Vortrag des Liedes und dessen Be-
gleitung, wihrend die Streicher zusammen einen Kontrapunkt spielen (Takt
86fT.), der hier zum ersten Mal erscheint.

Die drei betreten jetzt einen Raum, in dem jeder befreit eigene Wege geht,
das Klavier sogar zwei Wege auf einmal. Zunichst (Takt 106) stimmen Violine
und Violoncello gemeinsam das Lied an, wihrend das Klavier mit einem atmo-
sphirischen Klangfeld grundiert:

»[Dl]ie beiden Streichinstrumente sind parallel gefiihrt, und das Klavier begleitet in tre-
molierenden Akkorden. Die sentimentale Melodie des schwedischen Volksliedes wirkt
in solch nervdser Sphére wie Sprechgesang. Als ob sie sich nimmer halten liefe, setzt
sie sich in scharf skandierten Quartolen fort. Das Klavier kontrapunktiert mit gehackten
Triolen, welche aus dem Tremolo entwickelt sind. Die Diffusion steigert sich zu einem
AuRersten, wenn alle Instrumente eigene Zeitverlaufe spielen und selbst der Klavierpart
noch geteilt wird: die Oberstimme enthélt die Quartolenmelodie, die Unterstimme die
Triolenbegleitung. Die Geige fligt dem noch einen Dialog von roh staccatierten Zwei-
klangen, ebenfalls in Triolenbewegung, zu, und das Cello setzt aufgeregte Tremolo-Fi-
guren dagegen. In dermaRen wirrer Polyphonie der Zeit ist das Lied génzlich zersetzt.«®

Dieter Schnebel hat in zwei »Versuchen iiber Schubert« — »Auf der Suche nach
der befreiten Zeit« und »Klangriume — Zeitklinge« — Kompositionen Schu-
berts auf deren besondere Art der Strukturierung unterschiedlicher Zeitver-
laufe hin untersucht. In diesem Zusammenhang spricht er auch Stillstand von

3 | D. Schnebel: Auf der Suche nach der befreiten Zeit, S. 78.

13.02.2026, 10:51:12.

193


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Zweiter Teil

Zeit an, Zonen, in denen Zeit gleichsam suspendiert wird: »Zeitstrukturen
der Art, wie sie in der letzten Klaviersonate beinahe dominieren, verdiinnen
gewissermafien die Zeit, durchléchern, ja kupieren sie, so daf} gihnende Stille
hervortritt: Leere als Wesen von unartikulierter Zeit.«* Die soeben erwihnte
Stelle aus Schuberts Andante-Satz (in »wirrer Polyphonie der Zeit«) zieht er als
Beispiel fiir das »andere Extrem« heran (vgl. Abb. 61): »die konzentrierte [Zeit],
indem heterogene Verliufe sich zu chaotischer Komplexion verdichteten, bis
Zeit fast selbst zerfiithre.«

Abbildung 61: Franz Schubert: Trio in Es D 929 op. 100, 2. Satz (cmoll),
Takte 119-121

Das schwedische Lied tritt im weiteren Verlauf nicht wieder auf, abgesehen
von Fragmenten in der Coda (Takt 196ft.), wohl aber erscheinen die bisher er-
probten Formen des Zusammenspiels wieder. Klavier und Cello gehen kom-
plementir zusammen (Takt 129ff.) wie zuvor Klavier und Violine; das Klavier
begleitet das komplementir zueinander spielende Duo Violine und Cello (Takt
145ff.) wie vordem.

Was Schnebel als »Diffusion« und »wirre Polyphonie der Zeit« beschreibt,
ist ein Extrem des Zusammenspiels, eine Aufspaltung des Trios in drei Ein-
zelne, genau genommen sogar in vier Einzelne, wenn man die Aufspaltung
der Klavierstimme in zwei Schichten berticksichtigt. In beruhigter und still
dahinflieRender Zeit ist Individualisierung vor allem bei den Ubergingen zu

4 | Ebd., S. 77f.; das folgende Zitat ebd., S. 78.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Trio

finden, in denen jeder der drei Spieler die zufallende Aufgabe des Uberleitens
fiir sich 16st (Takte 82-84; 193-195) (vgl. Abb. 62a, 62b).

Abbildung 62a: Franz Schubert: Trio in Es D 929 op. 100, 2. Satz (cmoll),
Takte 82-83

Abbildung 62b: Franz Schubert: Trio in Es D 929 op. 100, 2. Satz (cmoll),
Takte 193-195

Das Trio kann voriibergehend ein Duo werden, mit und ohne Begleitung, mit
verschiedener Art von Begleitung; ein Einzelner kann sich in unterschiedli-
cher Weise einem Duo zugesellen; drei kénnen als drei Einzelne auftreten,
die ginzlich unterschiedliche Wege gehen. Verschiedene Orientierungen in
diesem Dreierverbund ermoglichen unterschiedliche Farbgebungen, Akzen-
tuierungen, Entwicklungen, Atmosphiren, bewirken auch Mobilitit der the-
matischen Gestaltungen, die mehr oder weniger hervortreten oder sich ver-
hiillen kénnen. Das schwedische Lied zum Beispiel ist auf dem von Schnebel
beschriebenen Hoéhepunkt zunichst gut herauszuhdren, verschwindet aber
dann mehr und mehr im Trubel der sehr eigen agierenden Stimmen.

13.02.2026, 10:51:12.

195


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

Das vielgestaltige Zusammenleben der drei Spieler treibt eine Geschichte
hervor, der aufgrund der Transparenz des Trios bis ins kleinste Detail hinein
zu folgen ist.

5.2 ARNOLD SCHONBERG: STREICHTRIO OP. 45 (1946)

Trio-Korper in Pulsation: drei Korper sein, ein Korper werden.
Ein Korper bleiben?

|

Hier ist der Puls Garant dafiir, dass die duferst instabile Situation trotz allem
gerade noch aufrechterhalten werden kann. Es ist der gemeinsame Puls, der
den Trio-Korper zusammenhilt. Immer wieder scheren einzelne Korperteile
aus und ziehen sich wieder zurtick in den Trio-Kérper. Jeder ist zugleich einer
und drei. Jeder kann jederzeit die Gruppe verlassen und wieder in den Verbund
eintreten: fiir jeden ein Geschehen auf engstem Raum.

Gleich zu Beginn bilden Violine und Viola mit der Trillerbewegung (»qua-
si trill«) ein Duo, das Cello setzt sich mit einem weitrdumig aufgeficherten,
durch Flageoletts aufgelosten Thema dagegen (Takt 1). Im nichsten Takt wan-
dert die weit gespreizte Gestalt in die Viola, wobei das Cello aber nur zum Teil
eine Duo-Bindung zur Violine eingeht (Takt 2) (vgl. Abb. 63).

Abbildung 63: Arnold Schénberg: Streichtrio op. 45, Takte 1-2

Schonberg STRING TRIO, OP. 45, Copyright © 1946 by Boelke-Bomart, Inc.
Copyright © renewed. All Rights Reserved. Used by permission of Boelke-Bomart, Inc.

Bei intensiver Bindung der drei Spieler aneinander gibt es immer wieder Indi-
vidualisierungen (zum Beispiel die Alleinginge der Violine, Takte 8-11). Selten
sind alle zusammen (wie in den Takten 37-40), dies sind ganz spezielle Mo-
mente (vgl. Abb. 64).

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Trio

Abbildung 64: Arnold Schonberg: Streichtrio op. 45, Takte 37-40

Schonberg STRING TRIO, OP. 45, Copyright © 1946 by Boelke-Bomart, Inc.
Copyright © renewed. All Rights Reserved. Used by permission of Boelke-Bomart, Inc.

Die nachfolgende Phrase (Takte 41-44) zeigt, wie schnell die Orientierungen
wechseln, damit das Spiel am Puls entlang méglich bleibt: Duo Viola und Cello
(Takt 41), Duo Violine und Viola (Takt 42), Duo Violine und Cello (Takt 43),
Duo Viola und Cello (Takt 44).

Augenblicke der Individualisierung und stets wechselnde Duo-Bildungen
fuhren zu einem Geschehen zwischen Aufspaltung und Zusammensein. Da-
bei dndert sich die Pulsation stindig (Taktwechsel, Tempowechsel). Auch tre-
ten vielfiltige Spielweisen (wie »col legno battuto« [mit dem Holz geschlagen],
»col legno tratto ponticello« [mit dem Holz auf dem Steg — hier mit dem aus-
driicklichen Hinweis, wirklich auf dem Steg und nicht nahe dem Steg zu spie-
len], pizzicato [gezupft] und viele mehr), Flageoletts und dynamische Gegen-
sitze auf. Ohne den durchgehenden Puls wire dieses aufregende Wechselspiel
nicht moglich. Oft spielt man gegen den Puls. Die Pulsation driickt sich auch
in der Kérpersprache der Spieler aus.

Wie positionieren sich die Spieler im Raum? Gewinnt das Trio an Kraft
durch gréflere Entfernung der Spieler voneinander? — durch eine Positionie-
rung des Cellos in der Mitte?® Von der riumlichen Entfernung der Ausfiihren-
den voneinander hingt vieles ab. Je weiter sie auseinander sitzen, desto mehr
konnte diese Distanz der Auffithrung zugutekommen, eben weil sie wie ein
einziger Korper miteinander verbunden sind. Keiner kann diesen Verbund fiir
lingere Zeit verlassen.

5 | Vgl. Schoenberg String Trio by Trio Battuto. Natsuki Kumagai, violin, Hannah Ni-
cholas, viola, and Alexander Hersh, cello at New England Conservatory’s Jordan Hall,
Chamber Music Gala 12/10/2012. https://www.youtube.com/watch?v=L_yCNIXjlGo
vom 07.04.2017.

13.02.2026, 10:51:12.

197


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil

1

Schonberg soll Hanns Eisler auf eine enthusiastische Bemerkung beziiglich
des Trios geantwortet haben: »Wissen Sie, ich war so schwach, ich weify gar
nicht, wie ich das geschrieben hab. Ich hab irgendwas zsammgeschrieben.«®
Hans Heinz Stuckenschmidt, Biograf Schonbergs, erginzt: »Und er zeigte Eis-
ler, wie Akkorde Injektionen schildern.«’ Das Streichtrio entstand 1946 unmit-
telbar nach einer schweren Erkrankung Schoénbergs: »Puls und Atem setzten
aus. Der Arzt machte eine Injektion in das Herz selbst und brachte Schonberg
zum Leben zuriick.«

Die Rede von der das gesamte Trio beherrschenden Pulsation dringt wie-
derum die Frage auf: Was tun die drei Ausfithrenden hier? Wozu? Sie bilden
einen dreifachen Korper: einen amorphen Korper, der stindig gefihrdet ist;
einen Korper, der auseinanderzubrechen droht. Die drei Spieler haben die Ent-
scheidung getroffen, sich zu einem solch fragilen, instabilen Kérper zusam-
menzufinden. Was sie zusammenhilt, ist der Puls.

Sie bilden als Trio-Kérper weniger Kommunikationsstrukturen aus, tiber-
nehmen vielmehr Korperfunktionen unterschiedlicher Art. Das Trio stellt die
Ausfithrenden vor grofie Herausforderungen: Wie kommt man damit zurecht,
dass das Subjekt zerfillt, dass es im Leben stindig neue Wendungen nehmen
kann, dass man (sich) nie sicher sein kann? Es fithrt die Ausfithrenden in Si-
tuationen der Instabilitit und Unvorhersehbarkeit, in denen unvermittelt ver-
schiedene Regungen und Impulse auftauchen kénnen.

Was tun in einer Welt des Risikos, der Gefihrdung, der krisenhaften Exis-
tenz? Mit der Ausfithrung dieses Trios begibt sich jeder Einzelne in eine ge-
wagte Unternehmung — vollig auf die anderen angewiesen.

5.3 MATHIAS SPAHLINGER: 128 ERFULLTE AUGENBLICKE.
SYSTEMATISCH GEORDNET, VARIABEL ZU SPIELEN.
FUR STIMME, KLARINETTE UND VIOLONCELLO (1975)

Kontinuitat als Utopie. Werden von (je eigenen) Ordnungen

128 erfiillte augenblicke: Der Titel dieses Trios ist ein Versprechen, formuliert
eine Utopie. Sagt, was das Trio-Spiel in der Praxis werden kénnte, wenn man
das Angebot ernst nimmt. Vielleicht findet ein Trio-Ensemble dann gemein-
sam einen ganz besonderen Zugang, bereitet nicht eine bestimmte Version
fur einen Programmpunkt in einem Konzert vor. Denn das Angebot geht viel
weiter: Die Partitur macht das Angebot zu einer intensiven und dauerhaften

6 | A. Schénberg, zitiertin: H. H. Stuckenschmidt: Schonberg, S. 435f.
7 | Ebd., S. 436; das folgende Zitat ebd., S. 435.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Trio

Beschiftigung mit diesen vielen losen Seiten und fordert dazu heraus, sich
deren Anspruch zu stellen. Wie lassen sich die »128 Augenblicke« ins Leben
hereinholen? Wie kann aus diesem Stiick eine Praxis werden?

Die Partitur: 128 lose Seiten. Eine jede prisentiert die Notation eines be-
stimmten Augenblicks; diese Augenblicke konnen von sehr kurzer Dauer sein
oder sich linger ausdehnen (die Dauer schwankt zwischen 2” und 420"). In
der Vorbemerkung zur Partitur wird das Zustandekommen der 128 augenblicke
erldutert: Aus einem »gedachten kontinuum« zwischen a) weniger und mehr
verschiedenen Tonhdhen, b) lingeren und kiirzeren Dauern, c¢) Tonhéhen und
Geriuschen werden einzelne Stationen, und zwar fiir jede der hier genannten
Dimensionen jeweils vier, herauskristallisiert.®? Da diese Kristallisationspunk-
te einmal mit zunehmender, einmal mit abnehmender Tendenz auftreten, er-
geben sich insgesamt 4 x 4 x 4 x 2 =128 Augenblicke. Ein Wiirfel veranschau-
licht die Dimensionen: weniger — mehr verschiedene Tonhéhen werden in der
Hohe, lingere — kiirzere Dauern in der Breite, bestimmte Tonhéhen — Geriu-
sche in der Tiefe dargestellt. So ldsst sich jeder Augenblick mit einer dreistelli-
gen Zahl (beispielsweise .134 oder .223) bezeichnen — hinzugefiigt wird jeweils
noch das Zeichen fiir zu- oder abnehmende Tendenz: < und > (vgl. Abb. 65).

Abbildung 65: Mathias Spahlinger: 128 erfiillte augenblicke. systematisch
geordnet, variabel zu spielen. fiir stimme, klarinette und violoncello (.213<)

Spahlinger »128 erfiillte augenblicke«, KM 2403, © 1989 by Breitkopf & Hartel,
Wiesbaden, Abdruck mit freundlicher Genehmigung

Ein Kontinuum zwischen Extremwerten lisst sich nicht darstellen. Jeder
Punkt im dreidimensionalen Wiirfel ist nur ein Schnitt im vorgestellten Kon-
tinuum. Wir haben es also bei dieser Partitur mit Partikeln, Ausschnitten zu
tun, die auch nichts anderes sein wollen. Nur indem diese Partikel isoliert (aus

8 | M. Spahlinger: 128 erfiillte augenblicke, Partitur, vorbemerkung.

13.02.2026, 10:51:12.

199


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Zweiter Teil

dem gedachten Kontinuum herausgeschnitten) werden, kénnen sie tiberhaupt
dargestellt und dann gegebenenfalls zu »erfiillten« werden:

»daB sich diese dreidimensionale form nicht im musikalischen verlauf darstellen 1afit,
trennt die augenblicke, als einander ausschliefen wollende, voneinander und 6ffnet sie
zugleich - in einer traurigen freiheit - fireinander. sie sind in jeder beliebigen, von den
spielern zu wahlenden reihenfolge und anzahl, auch wiederholt, zu spielen.«®

Die einzelnen Augenblicke wenden sich einander zu: Aber dies kann nur
durch ihre Trennung voneinander gelingen, anders ist diese Offnung nicht zu
haben. In diesem Sinne spricht Spahlinger auch von einer »traurigen freiheit«.

Die Anlage der Komposition lidt dazu ein, Augenblicke zu konstituieren,
die Augenblicke (und sonst nichts) sein diirfen. Es geht darum, Orte aufzu-
suchen, Ortlosigkeiten gemeinsam auszuhalten. Blittern: Hier sind wir jetzt.
Man ist immer nur dort, wo man gerade immer neu jetzt ist: auf diesem einen
Blatt. Die Notation empfiehlt diese Haltung auch. Mit Ausnahme der lingeren
Augenblicke ist jeder Augenblick auf einem weifsen Notenblatt von einem gro-
fen Rand umgeben, der aussieht wie ein Passepartout. Hier wird die Isolation
optisch sichtbar. Diese Isolation wirklich leben: Das ist die Praxis hier.

Praxis konkret: Begutachtung, Erproben aller Seiten, Auswahl von Seiten,
Einigung auf ausgewihlte Seiten, Einigung beziiglich Reihenfolge, Wiederho-
lungen, Gesamtdauer vielleicht; auch Einigung hinsichtlich der Frage, ob die
Entscheidung beziiglich der Wiederholung von Augenblicken vor oder wih-
rend des Spielens erfolgen soll.

Jeder Augenblick steht fiir sich. Was passiert zwischen einem Augenblick
und seiner Wiederholung, zwischen einem Augenblick und dem nichsten an-
deren? Spahlinger sagt in den Vorbemerkungen etwas dazu, wenn er von der
»Trennung« der Augenblicke spricht. Durch die Trennung erst kommt die Off-
nung zustande.

Kontinuitit und einzelner (gedachter) Punkt in der Kontinuitit treten in
ein Spannungsverhiltnis zueinander. Spahlinger setzt sich mit dieser (in die-
sem musikalischen Sinne eben auch politischen) Komposition fiir ein Denken
und ein Leben ein, die nicht dem Geteilt-Sein nachgeben. Die Teilung wird
vollzogen, um die Utopie von Kontinuitit zu entwickeln. Um ein produktives
Verhiltnis zwischen Kontinuitit und Diskontinuitit zu entwickeln.

»traurige freiheit«: In diesem Augenblick jetzt bin ich frei, bin ich nicht in
eine Struktur eingebunden; aber der Preis, den ich bezahle, ist die Isolation.
Die Trennung der Augenblicke macht deren Beziehung zueinander iiberhaupt
erst moglich. Das Trennende ist das Verbindende.

9 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Trio

Das Befreiende: All diese Seiten haben nicht den Anspruch, etwas anderes
zu sein als Schnitte in einem Kontinuum. Kein Augenblick will hervorstechen,
etwas Besonderes sein. Details sind sogar unwichtig: »daf} alles ebensogut
anders sein konnte — kénnte alle notwendig entstehenden text-kontext-hierar-
chien als >temporir< und >gradweise herrschend« [hélderlin] durchschaubar
machen.«® Jeder Augenblick ist als Angebot der Partitur véllig unpritentiés,
hat keinen anderen Anspruch als Schnitt zu sein. Hierin liegt die grofle Chan-
ce zu entdecken, was erst beim Spielen aufgeht; zu erfahren, wie der Augen-
blick ein »erfiillter« werden kann.

10 | M. Spahlinger, zitiert in: P. N. Wilson: Booklet zur CD.

13.02.2026, 10:51:12.

201


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Quartett

»[I]ch will [...] nichts gegen die grofien, fiir Orchester geschriebenen Werke sagen, aber
ich zweifle nicht daran, da das Streichquartett, in dem jeder die volle Verantwortung
fir seine Stimme hat, eine subtilere und hdher entwickelte Form der musikalischen
Kommunikation ist.«

Yehudi Menuhins besondere Wertschitzung der Kommunikationsmoglich-
keiten im Streichquartett (im Vergleich mit denjenigen im groflen Orchester)
grindet sich auf die ausgewogene Zuordnung einer jeden einzelnen Stimme
zu jeder anderen einzelnen Stimme. Streben nach Individualisierung und
Integrationstendenz halten sich die Waage. Dabei ist der Zusammenhalt der
Vierergruppe weniger gefihrdet als das Band, welches das Trio zur Gruppe
vereint; im Quartett stabilisiert sich der Verbund.

Wie tun sie das? Noch einmal neu stellt sich die Frage nach der Sitzordnung,
nach der Platzierung jedes Einzelnen. Wie kommen Zuordnung des Einzelnen
zu den anderen und Balance der Gruppe insgesamt am besten zur Geltung?

Ensembles 16sen diese Frage auf unterschiedliche Weise. Die bevorzugten
Varianten: Das Violoncello aufen, auf der rechten Seite, gegentiber der ersten
Violine? — oder die Viola auRen, auf der rechten Seite, daneben das Cello.* Auch
durchaus eine Méglichkeit: Der Cellist sitzt als zweiter Spieler von links, neben
der ersten Violine; der Bratschist folgt, mit der zweiten Violine schliefét sich der
Halbkreis.*

Zu welcher Ordnung sich ein Ensemble auch entschlieft: Die vier Spieler
teilen sich den gemeinsamen Raum, in dem sie in je eigener Verantwortung
aufeinander angewiesen sind.

1 | Y. Menuhin: Ich bin fasziniert von allem Menschlichen, S. 110f.

2 | Quatuor Ebéne: Ludwig van Beethoven String quartet Nr. 15 a-minor Op. 132.
https://www.youtube.com/watch?v=yB556rRO0OAE vom 20.09.2017.

3 | Beethoven String Quartet Op.59 No.1 »Razumovsky«. https://www.youtube.com/
watch?v=0XLKu-HgInM vom 20.09.2017.

4 | Haydn string quartetin g minor, Op.74, No. 3 »Rider« by Abel quartet. https://www.
youtube.com/watch?v=F8rdKOXpJoA vom 20.09.2017.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Zweiter Teil

6.1 LubwiG VAN BEETHOVEN: STREICHQUARTETT NRr. 10
Es-Dur op. 74 (nHARFENQUARTETT«), 1. SAtz,
EINLEITUNG Poco ADAGIO (1809)

Aufeinander-angewiesen-Sein in Freiheit

|
Betrachten wir nur die ersten zwei Takte: Jeder Einzelne spielt eine eigene Me-

lodie (vgl. Abb. 66).

Abbildung 66: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74, 1.
Satz, Einleitung Poco Adagio, Takte 1-2

Die erste Violine geht vom Grundton {iber die Terz zur Septime; die zweite
Violine von der Terz in den Grundton (mit Tonrepetition — ein Ausklingen); die
Viola von der Quinte zur Terz; das Violoncello vom Grundton tiber die Septime
zur Quinte. Es ergibt sich daraus ein harmonischer Vorgang (vgl. Abb. 67a,
67b, 67¢, 67d). Wer diese Stelle lediglich harmonisch betrachtet, spielt im Kopf
Klavier. Hier kommen vier verschiedene melodische Wendungen zusammen.>

Abbildung 67a: Stimme Violine I

5 | Das Quartetto Energie Nove sitzt in Form eines vierblattrigen Kleeblatts: Beethoven
- String Quartet Op. 74 The Harp - Quartetto Energie Nove. Hans Liviabella & Barbara Ci-
annamea - violins, lvan Vukcevic - viola, Felix Vogelsang - cello. https://www.youtube.
com/watch?v=nP32f91dPJ4 vom 08.04.2017.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Quartett

Abbildung 67b: Stimme Violine II

Abbildung 67c: Stimme Viola

Abbildung 67d: Stimme Violoncello

Diese vier Wendungen sind hérend zu spielen: zu singen. Man hort dann nicht
linger Melodie und Begleitung und auch keine vierstimmigen Akkorde mehr.
Hier von den Einzelnen auszugehen, heifdt: anfangen zu singen. Und beim
Singen der vier einzelnen Wendungen dringt das Ohr in diesen gemeinsamen
Gesang der vier Spieler ein. Grundakkord und Septakkord tauchen nicht nur
als harmonische Gefiige auf, sondern sie formieren sich auch als Ergebnisse
von vier Melodiebildungen.

In den nichsten beiden Takten werden wieder vier einzelne Stimmen ge-
fithrt. Entscheidend ist die Wendung der zweiten Violine zum e! hin; damit
erscheint neben Grundakkord und Septakkord der verminderte Akkord — aber
wiederum als Ergebnis von eigenstindiger Melodiebildung (vgl. Abb. 68).

Abbildung 68: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74,
1. Satz, Einleitung Poco Adagio, Takte 3-4

Die Espressivo-Phrase (Takt12 mit drei Achteln Auftakt— Takt13) bringt wieder
unterschiedliche Melodien ins Spiel (vgl. Abb. 69).

13.02.2026, 10:51:12.

205


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206  Zweiter Teil

Abbildung 69: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74,
1. Satz, Einleitung Poco Adagio, Takte 12-13

Diese werden wenig spiter (Takte 15-17) weitergegeben: Die Violoncello-Phra-
se tritt in der zweiten Violine, die Viola-Phrase (Tonrepetition) in der ersten
Violine als Liegeklang, die Wendung der zweiten Violine im Violoncello, die
Wendung der ersten Violine in der Viola auf (vgl. Abb. 7o).

Abbildung 7o: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74, 1.
Satz, Einleitung Poco Adagio, Takte 15-17

Wiederholung also mit Stimmentausch. Eine blofle harmonische Analyse geht
vorbei am Tun der vier Einzelnen.

Auch das Motiv des Beginns taucht in den verschiedenen Stimmen auf:
In der Viola (Takt 14), in der Violine (Takt 18), im Violoncello dann mehrmals
hintereinander (ab Takt 21) bis zum Eintritt des Allegro-Abschnitts. Bis auf die
Einschiibe der Forte-Akkorde, sogar mit Doppel- und Dreifachgriffen (Takte 13,
17), ist jeder einzeln — aber einzeln im Verbund.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Quartett

Die Einsitze der Spieler beim Ubergang zum Allegro sind jeweils sehr pre-
kir, weil die Intonation eines jeden den Zusammenklang unmittelbar prigt
und verdndert. Hier muss man ganz sensibel und ohne Zdgern zueinander

finden (vgl. Abb. 71).

Abbildung 71: Ludwig van Beethoven: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74,
1. Satz, Einleitung Poco Adagio, Takte 21-24

Dies alles geschieht so frei und zwanglos. Obwohl doch ein jeder auf die an-
deren Mitspieler angewiesen ist. Der Zusammenklang trigt diese freimitige,
freiztigige Abhingigkeit.

|

Judith Butler, die fiir eine Auflésung des Dualismus von Abhingigkeit und
Freiheit pladiert, spricht von einer bestimmten Art von »Abhingigkeit« als
»Fihigkeit zum Handeln«®: »Wenn das Handeln als eigenstindig definiert
und damit ein fundamentaler Unterschied zur Abhingigkeit impliziert wird,
basiert unser Selbstverstindnis als Handelnde auf einer Verleugnung jener
lebendigen und interdependenten Beziehungen, von denen unser Leben ab-
hingt.«’ Zwischen »Handeln und Interdependenz« wird einseitige Orientie-
rung iiberwunden. Eigenstindigkeit einseitig definiert 16st sich vom Bezie-
hungsnetz ab, das durch Vertrauen Bestand hat und dem Vertrauen Bestand
gibt.

In diesem »Poco Adagio« lassen sich Einzelne frei in Abhingigkeiten fal-
len, in deren Spielrdiumen sie dann handeln. »Nur im Kontext einer lebendigen
Welt entwickelt sich der Mensch als handelndes Wesen, dessen Abhingigkeit
von anderen und von lebenden Prozessen iiberhaupt erst die Fihigkeit zum
Handeln entstehen lisst.«® Genau das geschieht hier — auch und gerade auf
unbegriffliche Weise.

6 | J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 62.
7 | Ebd., S. 63; das folgende Zitat ebd.
8 | Ebd., S. 62.

13.02.2026, 10:51:12.

207


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Zweiter Teil

6.2 HELMUT LACHENMANN: GRAN ToORSO.
MusiK FUR STREICHQUARTETT (1971/72; REV. 1978)

In-Erscheinung-Treten im Freien

|

»Composing in the Tonus Virgineus«®, Komponieren im jungfriulichen Ton:
Das meint ein Komponieren in der Morgenfrithe, wenn alles noch frisch und
neu ist. Bedeutet: Nichts so (an-jnehmen, als wire es so: »New virginity<
means, in his [Lachenmann’s] case, a rejection of anything adopted without
reflection.«'

»Gran Torso, 1971/72 komponiert und 1978 revidiert, gehort mit Air, Kontrakadenz,
Pression und Klangschatten zu einer Werkreihe, deren Materialbegriff sich von der Kon-
vention zu [6sen versucht, indem er statt vom Klang von den mechanischen und energe-
tischen Bedingungen bei der Klang-Erzeugung ausgeht.«**

Lachenmann geht hier im Werkkommentar zu Gran Torso auf die »musique
concrete instrumentale« ein, bei der die Art der Hervorbringung der Klinge
ins Zentrum des Komponierens, Ausfithrens und Hoérens gestellt wird. Werke
wie diese haben also die iibliche und gewohnte Klanglandschaft verlassen. Er
nutzt zur Notation dieses Streichquartetts neben den gewohnten Schliisseln
einen »Stegschliissel«, einen »Saitenschliissel« und eine Art der »schemati-
schen Darstellung der flachen Oberseite des Stegs« fiir das Violoncello."

Die Ausfithrenden kénnen ihre Instrumente neu entdecken: Sie haben
die Moglichkeit zu einer »jungfriulichen« Entdeckung all dessen, was an
klanglichen und gerduschhaften Momenten verborgen war, jetzt aber er-
scheinen darf. Sie kommen mit den Aktionen und Aktionsresultaten neu
in Berithrung, die immer schon, auch etwa beim Spiel einer Bach-Partita,
ihr Dasein behaupteten, allerdings eher verborgen. Sie werden ermutigt,
all das im eigenen Spiel zu entdecken, was ublicher- und traditionellerwei-
se eher nicht erscheinen durfte, kénnen ganz hineingehen in eine Klang-
und Gerduschlandschaft, die bis dato iibersehen, iiberhort, iiberspielt oder
gar unterdriickt, ausgesperrt wurde. Das ist zunichst das Angebot dieser
Musik. Es ist nicht Lachenmanns Ziel, das Klang- und Gerduschrepertoire
einer Violine, einer Viola oder eines Cellos aufzulisten; vielmehr geht es um

9 | P. Becker: Helmut Lachenmann. String Quartets, S. 1.

10 | Ebd.

11 | H. Lachenmann: Gran Torso, S. 386.

12 | Lachenmann, Gran Torso, Partitur, Erlduterungen zu Notation und Auffiihrungs-
praxis, S. 1.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Quartett

das »In-Erscheinung-Treten«” eines verschiitteten, unbeachtet gebliebenen
Reichtums. Die Ausfithrungsanweisungen sprechen gleich an, animieren
Leser und Spieler — etwa diese zu Bogendruck und Streichaktionen:

»Bei Streichaktionen auf anderen Stellen des Instruments orientiert sich der Bogen-
druck am vorgeschriebenen Resultat, wie es an den entsprechenden Stellen in der Par-
titur beschrieben ist. Wichtig: die Vorschrift tonlos« bzw. »sphérisch«in Verbindung mit
der Bezeichnung »espressivo« meint hochste Intensitat, also durchaus intensiven Bo-
gendruck. Dieser darf jedoch niemals zur Zerstorung der vorgesehenen Wirkung, also zu
verzerrenden Brumm- oder Kreischtonen fiihren. Wegen der langen Streichpartien auf
dem Saitenhalter im Violoncello ab Takt 97 und in der Viola ab Takt 104 sollten diese
beiden Instrumente Saitenhalter aus Holz haben, die eine deutliche, im Fall der Viola
quasi solistische Gestaltung des tonlos-espressivo-Gerdusches ermdglichen. Eine un-
merkliche Modifikation durch die eventuell mitschwingende Eigenfrequenz des Instru-
mentenkorpus kann unter Umstanden niitzlich sein und istim Hinblick auf das erstrebte
»sphérische« Klangresultat zuldssig.«*

»Pizzicato fluido wird ebenfalls mit der linken Hand ausgefiihrt. Zuvor bzw. unmittel-
bar nach dem Anzupfen der Saite wird mit der rechten Hand die Spannschraube - in
einigen Féllen auch die Bogenstange - quasi wie ein Gleitstahl bei der Gitarre auf die
Saite aufgesetzt und verschoben. Durch solche Teilung der Saite ergibt sich eine neue,
approximativ angedeutete Tonhdhe und durch die anschliefende Verlagerung resultiert
ein glissando.«

]

Beim Spielen sind die Musiker iiber grofie Strecken hinweg auf ihre einzelnen
Aktionen konzentriert. Eine Art der Kommunikation wie ganz am Schluss,
wenn sie in wechselnden Konstellationen gleichzeitige Impulse ausfiihren,
gibt es sonst kaum. Vier Einzelne sind unterwegs, das vorgegebene Metrum
hilt sie zusammen.

Dabei ist kein korperlicher Puls zu spiiren. Das Metrum bleibt dufier-
lich, denn es erfiillt rein organisatorische Zwecke, dient der Koordination.
Der Aktionsnotation, die auf subtile und minutiése Weise festhilt, wie die
Aktionen verlaufen, widerspricht ein metrisches Raster. Der Spieler durch-
lebt grofRe Teile des Stiicks in diesem Zeitraster, dessen Genauigkeit die Auf-
merksamkeit fiir die Klangaktionen beeintrichtigt. Auf der anderen Seite:
Der Anspruch dieses Rasters ist Synchronisierung, nicht Zusammenspiel.
Aus diesem Widerspruch zwischen der frei sich entfaltenden, Verschiittetes

13 | J. Butler: Anmerkungen, S. 37f.
14 | H. Lachenmann: Gran Torso, Partitur, Erlduterungen, S. 3; das folgende Zitat ebd.,
S. 4.

13.02.2026, 10:51:12.

209


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Zweiter Teil

zutage férdernden Aktion und dem Raster heraus wirkt die Notation wie
eine vorwegnehmende Transkription eines moglichen Auffithrungsergeb-
nisses in traditioneller Notation, eine Transkription, die nun genau nach-
zuspielen ist. Wiirde es fiir die Musik wirklich etwas ausmachen, wenn die
Musiker sich gleichsam unkoordiniert ihren Aktionen zuwenden und die
Klinge einander in Koinzidenz begegnen wiirden? Freies »In-Erscheinung-
Treten« »jungfriulicher« Klinge — aber nur unter bestimmten Konditio-
nen?

Im »Paradies« ist das Raster aufgesprengt: Etwa nach dem ersten Drittel
des Quartetts (ca. S. 7ff.) wird ein Raum betreten, den Lachenmann — auch
in Bezug auf andere Kompositionen — als »Paradies« beschreibt.”® Genau
hier, da sich die Befreiung ereignet, werden Aktionen mit der Anweisung
»gelegentlich« versehen: »unhorbar weiter >schreibens, gelegentlich hérbar
werden« — so heiflt es in der Partitur zu den Aktionen der Violinen.'® Die
Anweisung »gelegentlich« ist eine ganz prizise, zugleich befreiende An-
weisung fiir einen Spieler. Hier 16st sie den Widerspruch zwischen dem
»In-Erscheinung-Treten« der Klinge und Gerdusche und dem metrischen
Raster mit Bedingungen fiir das Erscheinen. Hier, im »Paradies«, werden
Widerstand gegen Normierungen und ganz neues Selbstbewusstsein kon-
kret splirbar.

Etwa zu Beginn der Spur der Solo-Bratsche wird das »Paradies« betreten.
Die Viola prigt eine ganz eigene Linie aus, flautando und pianissimo, wihrend
die Violinen leise »Schreib«-Bewegungen vollziehen — »auf Saitenoberfliche
zw. Steg u. Griff-Finger«."” Das Cello schweigt. Spiter tritt das Cello hinzu, mit
einer Bewegung arco flautando »auf Saitenhalter (weit unten) ppp (sphirisches
Geriusch, Bogendruck knapp unterhalb realer Tongebung)«.'® Ein Stehenblei-
ben: Hier kénnen sich alle verlieren (vgl. Abb. 772).

15 | Vgl. H. Lachenmann: Paradiese auf Zeit.
16 | H. Lachenmann: Gran Torso, Partitur, S. 9.
17 | Ebd., S. 7; »flaut. »schreiben«, ebd.

18 | Ebd., S. 9.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Quartett

Abbildung 72: Helmut Lachenmann: Gran Torso. Musik fur Streichquartett,
S. 10, Zeile 2

Lachenmann »Gran Torso«, KM 2233, © 1972 by Musikverlage Hans Gerig, KdIn
1980 assigned to Breitkopf & Hartel, Wiesbaden, Abdruck mit freundlicher
Genehmigung

»Mir liegt an dieser Stelle vor allem an der Deutlichkeit der Abstufung von »Stillec und
sLeere«. Der Stillstand ist kein »morendo¢, sondern bedeutet einen weiteren qualitati-
ven Sprung. Er ist mehr als die geférbte Stille zuvor: Er ist Leere. Hier sind wir endlich
im Zentrum einer unberiihrten Wiiste. Die emotionale Wirkung [...] habe ich nicht in-
szeniert, sondern die ist »gelungen« bei der Absicht, ganz mechanisch, quasi wie mit
einem Regler in der Hand, die Musik »auf Null zu bringens, als isolierte Idee gewif’ nicht
originell, aber hier praktiziert gleichsam im heiteren Spiel: Es ist eine gliickliche Musik.
Und nach aufien, auf der Riickseite solcher Radikalitat, reagiert sie auf die Umgebung.
Heiter, wie sie sich versteht, macht sie Ernst. Aber wenn schon nicht die Musik - das
Stiick geht weiter, endlich Nicht-Musik geworden. Fast méchte ich denken, bis dahin
war die Komposition nur ein einziger Exorzismus, um endlich befreite Musik schreiben
zu kdnnen, und jetzt erst konnte ich - subjektiv gesehen - machen, »was ich wollte«.«*®

Hier, im Gesprich mit Heinz-Klaus Metzger, der die Stelle als »Antiklimax«,
als »Negation eines Hohepunkts«, als »Zustand fast wie Tod« oder »Koma«

missversteht,?’

nimmt Lachenmann konkret Bezug auf diesen Augenblick der
Befreiung in Gran Torso. Dieser Augenblick hat nichts zu tun mit Erstarrung
oder Tod, im Gegenteil: Der Raum wird weit und grof, die Ausfithrenden
kénnten noch weiter auseinander sitzen. Auch Bedingungen fiir ein In-Er-
scheinung-Treten der Klinge, wie sie das metrische Raster noch stellte, haben
sich hier verflichtigt. Wenn die Bratsche ihr Lied singt, sind alle vollig frei,

befinden sich alle in einer offenen Situation, von der eine grofle Ruhe ausgeht.

19 | H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 199.
20 | Ebd., S. 198.

13.02.2026, 10:51:12.

211


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Zweiter Teil

In diesem Augenblick sind alle an einem Ort, an dem nichts mehr passiert, an
dem nur noch der Ort zihlt.

1
Im Gesprich mit Peter Szendy kommt Lachenmann erneut auf solche Situa-
tionen zu sprechen:

»Situationen, die nicht mehr von mir selbst strukturiert sind, sondern deren Struktur, so
wie sie sich ergibt, in einem bestimmten Moment aus der Intensitét der Situation heraus
entsteht und nun Teil der Komposition bildet. Das sind meist Haltepunkte, Fermaten
oder mehr oder weniger komplexe Ostinati: Sie lenken die Aufmerksamkeit auf verbor-
gene oder vernachldssigte Einzelheiten, die normalerweise als blofRe Randerscheinun-
gen an der Peripherie des musikalischen Prozesses blieben und von der Wahrnehmung
Uibergangen wiirden. Wenn jedoch solche Situationen in meinen Werken eintreten, dann
als Resultate einer bewuften Hor-Sensibilisierung, wobei sie entgegen ihres statischen
Anscheins eine komplexe Wahrnehmungs-Aktivitat auslésen. Moglicherweise beziehen
sich solche Momente insgeheim auf die Erfahrung Cage, aber anders als bei ihm sind
sie in meiner Musik vorldufige Paradiese, »Paradiese auf Zeit, zu denen ich finde, und
die ich wieder verlasse.«?*

Angesprochen werden Befreiungen des Hérens und der Horer (»Hor-Sensi-
bilisierung«), angesprochen wird daneben eine Befreiung des Komponisten.
Wenn die »Intensitit der Situation« komplexe Horerfahrungen erméglicht, so
sind aber die Ausfiihrenden in entscheidender Weise beteiligt. Sie setzen diese
Situation frei, sie selbst erfahren auch und zuerst Befreiung als Moglichkeit
von Koinzidenz der Klinge.

Der Formulierung »Paradiese auf Zeit« wire entgegenzuhalten: Ein »vor-
laufiges« Paradies, ein »Paradies auf Zeit, ist kein Paradies. Nach der »Hin-
ausweisung« der Musik auf »Strukturen, Zusammenhinge, das heifit: auf
Wirklichkeiten und Moglichkeiten um uns und in uns selbst«** gibt es kein
Zurtick mehr. Aufenthalt im »Paradies« verdndert, 16st das Versprechen auf
Wandel wirklich ein. Befreiung kann nicht riickgingig gemacht oder verges-
sen werden.

21 | H. Lachenmann: Paradiese auf Zeit, S. 209.
22 | H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhdérens, S. 62.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Uber Grenzen hinaus

Brian Ferneyhoughs Komposition Time and Motion Study II for Solo 'Cello and
Electronics (1973-1976) mit dem scherzhaften inoffiziellen Untertitel »electric
chair music«' konfrontiert den Spieler mit einer Uberfiille an Informationen
und Anforderungen. Anspannung des Spielers ist erwiinscht, nicht nur sei-
tens des Komponisten, sondern auch seitens des Ausfithrenden selbst. Beide
verbindet eine Art sportliches Interesse, dem Druck der Anforderung stand-
zuhalten. Der Ausfiihrende begibt sich in eine Situation, die aussichtslos ist.
Die Forderungen, noch lauter, noch schneller, noch hirter zu spielen, kon-
nen nicht erfullt werden, denn das tatsichliche Spiel wird immer nicht laut
genug, nicht schnell genug, nicht hart genug sein. Ferneyhough komponiert
eine Praxis; er antizipiert, wie es sein wird, wenn man das spielt. Wenn von
Herausforderungen (»challenges«) oder Vorschligen (»suggestions«) die Rede
ist?, so wird damit einmal mehr deutlich, wie stark der Spieler einbezogen ist;
solche Art des Komponierens richtet sich an Willige, die da mitmachen und
mitmachen wollen. Komponist wie Ausfithrende setzen gemeinsam aufs Ri-
siko, hoffen, irgendwann und irgendwo tiber das Menschenmégliche hinaus-
zugelangen, fast hinausgeschleudert zu werden. Diesen Flug kann man nicht
bestellen, aber man kann (vielleicht) darauf hoffen, dass die Ausfithrenden
unter der {ibergroRen Anstrengung und der Uberfiille an Herausforderung
eine Zeitlang ins Fliegen geraten. Die Entscheidung, dieses Stiick zu spielen,
ist die Entscheidung fiir diese ganz bestimmte Praxis.

Nicht jede Komposition, die ein hohes technisches Kénnen verlangt, will
eine Einladung zum Fliegen sein. Eines der schwierigsten aus dem Bereich der
Klaviermusik ist wohl Herma (1961) von lannis Xenakis. Die Tonhohen erstre-
cken sich tiber alle Oktavlagen des Klaviers, das Tempo ist enorm schnell. Er-
leichtert wird die Auffithrung des ca. sechs Minuten dauernden Klavierstiicks
durch die Pausen, in denen Zeit zum Atemholen gegeben ist. Herma ist nicht

1 | Optic Nerve_Music_Ferneyhough_2 Electric Chair Music. A documentary on Brian
Ferneyhough’s avant-garde composition Time & Motion Study Il<for cello & electronics.
https://www.youtube.com/watch?v=sykB4znEk2Q vom 29.11.2016.

2 | Ebd.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Zweiter Teil

mit Anspriichen an Virtuositit verbunden, versteht sich auch nicht als Einla-
dung zu Risiko und Wagnis. Es verlangt allerdings ein AufRerstes an Bravour:
vom Pianisten, aber auch vom Instrument.

7.1 Risiko? HANS-JoACHIM HESPoOS:
SEILTANZ. SZENISCHES ABENTEUER (1982)

Auf eigene und eigenwillige Weise will Hans-Joachim Hespos jede Auffith-
rung von Musik als »Hinauffithrung« oder »Weiterfithrung« verstanden wis-
sen. Er distanziert sich seit langem von einer Konzertauffithrung mit Ensem-
ble und Dirigent: Die Leitung eines Ensembles oder Orchesters durch einen
Dirigenten lehnt er als undemokratisch ab — und in seinen eigenen Komposi-
tionen hat ein Dirigent, so er denn eine Funktion iibernimmt, alles andere zu
tun als zu dirigieren.* Im Gesprich mit Roland Wichter und Thomas Meier
(22.11.19806, Ziirich) wird deutlich, was er mit Zumutungen fiir die Ausfiihren-
den beabsichtigt:

»Mich interessieren diese Fast-Identifikationen. D.h., es muf auch fiir den Musiker an-
fangen, ein Wagnis zu sein, Musik zu machen. [...] Mich interessiert diese Distanzverrin-
gerung. Wenn man Musik erzeugt, macht man etwas durch und muf sich in diesen zum
Teil sehr geféhrlichen Prozef einlassen. Und wenn diese Distanz sehr eng geworden ist,
zwischen dem Ausfiithrenden und dem Werk, dann verringert sich auch die Distanz zum
Publikum. Und so etwas wird unmittelbar wahrgenommen als Ereignis. Denken Sie bitte
nur daran: Musiker waren im Altertum gleichgestellt der Priesterkaste.«®

Im Gesprich mit Ute Schalz-Laurenze (Februar 1985) kommt zur Sprache,
dass Hespos Praktiken komponiert, die den Ausfithrenden Risikobereitschaft
und Wagnis abverlangen. Es fillt der Begrift des Rituals, dem Hespos »einen
neuen Aspekt abgewinnen méchte«: »Das wire dann das, was stindig zu prak-
tizieren wire als eine risikoreiche Praxis.«® Es geht ihm also auch um musika-
lische Praxis als Lebensform. Der Briickenschlag zum Tanz liegt nahe:

»Ich glaube, jedes Ritual ist in seiner urspriinglichen Lebendigkeit stets aktuell. Bei-
spielsweise in afrikanischen Tanzen, da geht es um Leben, Tod, Ernte, Gliick, Ungliick,
Schicksal. Das sind Aktionen um das Nichtwissen, wie der nachste Augenblick ist [...].
Das hat etwas von Beschwdrung, von Unvermdgen, von Wunsch und von Verzweiflung.

3 | H.-J. Hespos: ..redeZeichen.., S. 129.
4 | Vgl. E.-M. Houben: hespos, S. 124f.
5 | H.-J. Hespos: ..redeZeichen.., S. 129.
6 | Ebd., S. 122.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Uber Grenzen hinaus

Alles auf einen Draht gebracht, ist das sehr existentiell und risikohaft. Es gibt im afrika-
nischen Bereich noch heute Tanze, die im Grunde das Scheitern, das tédliche Scheitern
des Ténzers im Programm haben.«’

»Jede [der Kompositionen Hespos’] ist Tanz zwischen Leben und Tod, Seiltanz
zwischen Erde und Himmel: 1idt zum Fliegen ein.«® Diesen Sprung hinaus
sucht wohl mit am eindringlichsten die Partitur zu seiltanz. szenisches aben-
teuer (1982) einzufangen. Nicht umsonst ist diese Komposition »den jeweils
ausfithrenden« gewidmet’: Komponist und Ausfithrende bilden eine Gemein-
schaft, die tiber das gemeinsam eingegangene Risiko weit hinausgelangen will.

In einem ersten Abschnitt (bis Ziffer 21in der Partitur) ist die Hélle los.” Ein
furchterlicher Tanz: »ftffl«, »forts[etzung] drastisches liniengebriill«; »ffffl«,
»gesteigert stets zu riicksichtslosem liniengebriill«; »ffftl«, »alle aufler Tba +
Cb: forts[etzung] eines instrumentalen spiels ohne instrument, (mirlitonig"),
jaul-heul-kreischendes inferno bei wechselnd verbogenen mundstellungen;
ekstatische zerrgesten turnend, blodwurmiges bodenwilzen, aufbiaumendes
versticken; alles von platzendem wahnwitz, stets unterschiedlich und heftig
gedehnt«, »zu den instrumenten tastend«.!? »freies gegeneinander«, »auf das
kontrastreichste hemmungslos, riicksichtslos forciert gesteigert!« »ffffl« Im
Zuge der Entwicklung des »liniengebriills« tritt der »spieler« in aktion: »ver-
143t seinen platz, geht zornig entschlossen zu dem an der eingangswand aufge-
stellten baumstamm, packt ihn hoch, schligt ihn auf den boden auf, wechselt
die position und rammt ihn nun mit gewaltigem horizontalschwung gegen
den oeltank. beginnt ein exercitium! - voll erregter unruhe —«™ Hier taucht es
auf: das Wort »exercitium«. Hespos berichtet (Gesprich mit Roland Wichter
und Thomas Meier) von einer Auffithrung in Darmstadt:

»[Ein Musiker] ist sogar im Stahltank drin, der muf3 sich herausschweifen, ein anderer
muR sich mit einem {ibermannshohen und iiberschweren Eichenbalken abgeben, der
ihm unter Umsténden die Haut zerfetzt, u.U. ihm die Hand zerquetscht. Musikausiibung
ist I&ngst nicht mehr von einer Beildufigkeit, sondern geréat, glaube ich, gerade in heu-

7 | Ebd.

8 | E.-M. Houben: hespos, S. 25.

9 | Ebd., S. 338; vgl. H.-J. Hespos: seiltanz, Partitur.

10 | Vgl. E.-M. Houben: hespos, S. 26f.

11 | Beim Mirliton wird beim Hineinsprechen oder -singen eine Membran in Schwingung
versetzt, wodurch sich der Klang veréndert.

12 | H.-J. Hespos, seiltanz, Partitur, S. 9.

13 | Ebd., S. 10.

14 | Ebd., S. 9; siehe H.-J. Hespos: seiltanz, »anmerkungen« zur Partitur, Ziffer 13.

13.02.2026, 10:51:12.

215


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Zweiter Teil

tiger Zeit wieder zu einem Risiko, das die Chance enthalt, uns weiterzufiihren. Insofern
halte ich es mit den Priestern.«!3

Ein Spieler entscheidet sich: Will ich mich darauf jetzt einlassen? Und geht
zur Probe wie zu einer Ausbildung. Bis zur Auffithrung ist es ein langer Weg.
Und dann wird auch die Auffithrung selbst wieder zu einem Prozess voller Ri-
siko und Gefahr, zu einem »Exercitiums, das einer Teufelsaustreibung gleich-
kommt.

Aber beim Inferno bleibt es ja nicht. Da ist der zweite Abschnitt (ab Ziffer
22): eine nicht enden wollende Folge von »Gesingen«®. Ausfithrende tasten
sich hoérend fort, héren weit hinaus, Ohren werden zu Antennen: »p von er-
lauschender intensitit. simtl. spielpausen in faszinierender anspannung«?
[alle]; »fast unmerklich tibergehen zu kristallinem, komplex sirrendem ober-
tonspiel«® [Perc]; »stille kundend aushéren!« [Apos , Tpos ]; »immer wieder zu
anderen farb-zeit-feldern gestalten« [Cb]; »unterschiedlichste, unvergleichliche
ereignisse metallisch, sirr-filigran, kaum auszumachen« [Perc]; »schier uner-
meflich fern — nah (unerwartete aushérungen)«, »dumpf summendem erd-
schwinggebrumm (mattes grummeln, weich an randriickseite)« [Perc]."” Hier,
im zweiten Abschnitt, kénnte es zu einer Musik kommen, die aushérend, hor-
chend, wartend ertastet wird. Hespos hat zu Beginn des zweiten Abschnitts,
unter Ziffer 22, in eine Probenpartitur handschriftlich eingetragen: »notierte
sprachlosigkeit«.2° Vorher sind die Musiker aufler sich geraten, sie haben ihre
Grenzen erreicht, sie konnen wirklich nicht mehr. Und jetzt: Sprachlosigkeit.
Die Welt zeigt nur noch Vieles: Vielfalt, Variabilitit, Verinderung.

Dass einer oder eine Gruppe mittels Risikobereitschaft und Wagnis ver-
sucht, iiber das menschenmdgliche Mafl hinauszukommen, ist sicher mehr
als blofRer Einspruch gegen einen miide gewordenen Musikbetrieb. Ich mochte
Hespos’ Rede von »Fast-Identifikation« und »Distanzverringerung« aufgrei-
fen: Wenn so etwas moglich wird, bedeutet dies vielleicht, dass die Membran
zwischen der Alltagswelt und der Welt der Auffithrung, zwischen dem Men-
schen und dem Musiker diinn wird, vielleicht auch durchsichtig. Die Praxis
ist ganz nah an den Musiker herangekommen, beriihrt ihn psychisch, korper-
lich, riickt ihm auf den Leib. Lebenswelt und Musikwelt verschwimmen fast.
Schritt iiber die Schwelle.

15 | H.-). Hespos: ..redezeichen.., S. 130.

16 | Begriff hier nach: CD Hans-Joachim Hespos: Seiltanz. Ensemble 13. Manfred Rei-
chert. WDR, cpo 999 245-2.

17 | H.-J. Hespos: seiltanz, Partitur, S. 13.

18 | Ebd., S. 14; die folgenden Zitate ebd., S. 15, 16, 22.

19 | Perc,Cb, Apos, Tpos: Perkussion (Schlagwerk), Kontrabass, Alt-und Tenorposaune.
20 | Vgl. E.-M. Houben: notierte sprachlosigkeit.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Uber Grenzen hinaus

Doch: Wie hiltst du’s mit dem Risiko? Diese Gretchenfrage kann auch
meinen: Es gibt andere Risiken noch als eine verletzte Hand, ein taubes Ohr.
Zum Beispiel das Risiko, dass sich in musikalischer Praxis zwischen Men-
schen etwas ereignet, das dann ausstrahlt und Konsequenzen hat; dass sich
in musikalischer Praxis existentiell etwas verdndert zwischen Menschen; dass
ich durch musikalische Praxis etwas verstehe, was mich so beriihrt, dass ich
danach anders bin; dass etwas (vielleicht) anders wird.

Hier liegt gewiss eine Grenziiberschreitung: im Selbst-Sein. »Der Mensch
und die Dinge selbst«* sind da, treten auf, treten in Erscheinung. Das ist das
Risiko.

7.2 VirRTUOSITAT? FRANZ LiszT: ETUDES D’EXECUTION
TRANSCENDANTE (1826, 1838, 1851)

Franz Liszts Etiidensammlung Etudes dexécution transcendante (1826, 1838,
1851; die zweite und dritte Fassung unterscheiden sich nur unerheblich, die
erste Fassung ist ein Jugendwerk)? versteht sich sicherlich nicht als Anregung,
mit sich und dem Klavier alleine zu sein; anders denn als Vortrag fiir ein Pub-
likum ist diese Musik wohl nicht denkbar.

Liszts Vortrag muss auf das Publikum wie eine Zaubervorstellung gewirkt
haben. Robert Schumann wiirdigt vor allem die innige Verbindung zwischen
Spieler und Instrument, Hand und Klavier (1839):

»H 6 re n mufl man solche Compositionen, sie sind mit den Handen dem Instrument ab-
gerungen, sie missen uns durch sie auf ihm entgegen klingen. Und auch s e h e n muf
man den Componisten; denn wie der Anblick jeder Virtuositat erhebt und stérkt, so erst
jener unmittelbare, wo wir den Componisten selber mit seinem Instrumente ringen, es
béandigen, es jedem seiner Laute gehorchen sehen. Es sind wahre Sturm- und Graus-
Etuden, Etuden fir hdchstens zehn oder zwdlf auf dieser Welt; schwéchere Spieler wiir-
den mitihnen nur Lachen erregen.«?3

Auch heute noch werden die Anspriiche an die Spieltechnik hervorgehoben,
wobei eine Auffithrung vielleicht in Gefahr gerit, zum Event zu verkommen:

»Preludio hat kein anderes Ziel, als die Fingerfertigkeit zu iben, um die folgende feuri-
ge und stirmische Etide in a-moll mit starkster Wirkung spielen zu kénnen. Pianisten
von hochstem Niveau werden die 1838er Fassung vorziehen, die nicht nur schwieriger,

21 | Vgl. E.-M. Houben: hespos, S. 234ff.
22 | S. Gut: Franz Liszt, S. 397f.
23 | R. Schumann: Etuden fiir das Pianoforte, S. 166. Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.

217


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Zweiter Teil

sondern auch pikanter und wilder ist. [...] Die 10. Etiide in f-moll ist wild, gewaltig und
so virtuos geschrieben, dass sie selbst fiir Busoni *kaum zu iberwindende Schwierig-
keiten bietete.«?*

Virtuositit wird hier mit Wildheit, Schwierigkeit, Schnelligkeit verbunden. Sie
kann aber auch andere Facetten haben, im Stillen und Leisen wirksam sein.
Diese Sammlung von Ettiden zeigt, dass es Liszt durchaus nicht nur um eine
Steigerung von Tempo, Grifftechnik, Spielfertigkeit zu tun ist. Was diese Etii-
den vor allem sind: eine Ubung im Klavierspiel. Das klingt banal?

Harmonies du soir zum Beispiel, die elfte Etiide, ist eine Ubung darin, mit
oder auf dem Klavier zu singen. Es zeigt sich hier ein ganz eigener Anspruch
an die Klaviertechnik. Mitten in der Etiide gibt es eine Stelle, die in den eigent-
lichen Anspruch des Stiicks hineinfiihrt: »Piti lento con intimo sentimento«.
Die Melodie liegt in der rechten Hand, die linke begleitet: »accompagnamen-
to quasi Arpa«. Wie eine Harfe also soll die linke Hand zupfen, wihrend die
rechte ihren Gesang vortriagt. Im Vergleich zur einstimmigen Melodie ist die
Begleitung dicht und schwer — und soll nun in etwas Fliichtiges und Luftiges
verwandelt werden (vgl. Abb. 73).

Abbildung 73: Franz Liszt: Etudes d’exécution transcendante, Etude X1,
Harmonies du soir, Takte 59-62

Diese besondere Art der Orientierung am Melodischen durchzieht die gesamte
Etiide auf immer andere Weise. Gleich zu Beginn (Takte 2, 4): Die Melodie
liegt in der rechten Hand in der Oberstimme — und diese Melodie soll klingen,
obwohl die rechte Hand mit Akkordspiel zur Geniige beschiftigt ist (vgl. Abb.

74).

24 | S. Gut: Franz Liszt, S. 401f.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Uber Grenzen hinaus

Abbildung 74: Franz Liszt: Etudes d’exécution transcendante, Etude XI,
Harmonies du soir, Takte 2-3

Etwas spiter (Takt 10ff.) liegt die Melodie iiber Akkorden im linken Daumen.
Die Ubung: Den Gesang etwas hervortreten zu lassen und zugleich alles an-
dere (den tiefen Bordunklang, die hohen Unisono-Klinge, die Arpeggien) wie
nebenbei auch zu spielen (vgl. Abb. 75a, 75b).

Abbildung 7sa: Franz Liszt: Etudes d’exécution transcendante, Etude XI,
Harmonies du soir, Takte 10-11

Abbildung 75b: Melodie allein, Takte 10-15

An anderer Stelle (Takt 24ff.) werden zwei Melodien um eine Sechzehntel
gegeneinander versetzt parallel gefithrt. Die erste Melodie liegt in der Ober-
stimme in der rechten Hand, ihre Konturen verschwimmen ein wenig in der
Arpeggiobewegung. Die zweite Melodie liegt in der Mitte der linken Hand -
beginnend mit des’ (des' — des' — ¢! — ces' = b — heses —as — g — ges — f...). Auch
diese verschwimmt, vielleicht noch mehr als die erste, man ahnt nur noch
die Konturen. Eine klare Melodie wird durch eine andere begleitet, doch beide
werden in Arpeggien eingehiillt (vgl. Abb. 76).

13.02.2026, 10:51:12.

219


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Zweiter Teil

Abbildung 76: Franz Liszt: Etudes d’exécution transcendante, Etude XI,
Harmonies du soir, Takte 24-25

Was Melodie ist und was Begleitung: Diese Unterscheidung wird hier fast un-
moglich gemacht. Gleichzeitig gibt es an dieser Stelle noch einen Bordun, der
Anklange an volksmusikalische Elemente hervorruft. Die Zusammenfithrung
all dieser Einzelheiten wird eine ganz diffizile Aufgabe.

Virtuositit zeigt sich nicht (nur) als Fihigkeit, immer schwerere, schnellere
Passagen zu bewiltigen. Virtuositit zeigt sich in Harmonies du soir anders:
Offensichtlich ist hier die Fihigkeit gefragt und auszubilden, jedem einzelnen
Finger besondere Aufgaben zuzuteilen und ganz subtil Gesangliches im Ak-
kordischen versinken zu lassen, aber nur so weit, dass es immer noch durch-
schimmert.

Wie hilt man einen Klang am Klavier, dass er bleibt und nicht vergeht? Die-
se Frage begleitet den Musiker nicht nur wihrend dieser elften Etiide, sondern
wihrend der Auffithrung der gesamten Etiiden-Sammlung. In jeder Etuide
werden sangliche Melodien durch Akkordbrechungen, Tonrepetitionen, Tril-
ler, Tremoli, schnelle Liufe, durch Figurationen aller Art am Leben gehalten.
Diese Klavierstiicke wiren an einer Orgel oder an einem Cembalo oder einem
anderen Tasteninstrument nicht darzustellen. Jedes Klavierstiick sagt: So ist
Klavier! Der Korper des Spielers und der Instrumentenkorper zeigen sich.

Das Klavier ist ein Instrument, das dem Hérer das Verschwinden der Klan-
ge vor Ohren fiihrt. Der Klavierklang verklingt, er lisst sich nicht halten, ver-
fliichtigt sich sogleich nach dem Anschlag der Taste. Beim Klavierspielen lasse
ich den Klang immer wieder entwischen. Und kann héren: Im Verklingen lebt
er, verindert er sich.?> Die Klaviertechniken, die hier herangezogen werden,
haben die Aufgabe, die Energie aufrechtzuerhalten, dem stindigen Verschwin-
den des Klavierklangs etwas entgegenzusetzen. Harmonies du soir ist eine
spezielle Auseinandersetzung mit dem verschwindenden Klang.

Es tritt eine besondere Art von Virtuositit hervor, die in der Fihigkeit wur-
zelt, sich dem Verschwinden auszusetzen, das Verschwinden auszuhalten -
und damit wie auch immer umzugehen.

25 | Vgl. E.-M. Houben: Presence - Silence - Disappearance.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Uber Grenzen hinaus

7.3 UNVORHERSEHBARKEIT? KARLHEINZ STOCKHAUSEN:
SPIRAL FUR EINEN SOLISTEN (1968)

Eine »spiralférmige« Steigerung der »intuitiven, denkerischen, sensiblen und
gestalterischen Fihigkeiten« erhoffte sich Stockhausen durch die wiederholte
Auffithrung von Spiral; er wollte dem Ausfithrenden die Moglichkeit erdffnen,
durch die Praxis der Umwandlung und Verwandlung der Klangprozesse zu
einer »kiinstlerischen Lebensform« zu finden.? Tatsichlich wurde Spiral eine
Zeitlang tiglich ausgefiithrt, wurde so zu einer in den Tagesablauf integrierten
Praxis:

»Wahrend der Weltausstellung EXPO 70 in Osaka, Japan, wurden taglich von 15.30 bis
ca.21.00 Uhr Werke Stockhausens von 20 Musikern im Kugelauditorium des Deutschen
Pavillons fiir ber eine Million Zuhérer live aufgefiihrt. Eines dieser Werke war SPIRAL,
das mehr als 1300 Mal vom 14. Mé&rz bis zum 14. September 1970 taglich in verschie-
denen Versionen gespielt oder gesungen wurde.«?’

Spiral gehort zu einer Reihe von Kompositionen, die von Stockhausen selbst
als »Prozef3-Kompositionen«?® bezeichnet werden. Bei der Ausfithrung ergibt
sich eine Art Geschehen, das vielleicht amorph zu sein scheint. Ein Vergleich
zweier Versionen, ausgefiihrt von verschiedenen Solisten?, bestitigt den ers-
ten Eindruck: Spiral wirkt ganz frisch, kein Klang ist ausgeschlossen, alle
Klinge konnen erscheinen. Als Ausfithrender wird man in komplexe Verin-
derungsprozesse gezogen, die man nicht vorhersehen kann. In der Partitur
sind nicht Klinge notiert, sondern diese Verinderungsprozesse. »In SPIRAL
werden Ereignisse, die ein Solist mit einem Kurzwellenradio empfingt, imi-
tiert, transformiert und transzendiert. Auler dem Radio kann er ein beliebi-
ges Instrument, mehrere Instrumente, Instrument und Stimme oder nur die
Stimme benutzen.«*°

Stockhausens Zeichen zur Ausfithrung zeigen, wie sehr er vom Spieler
ausgeht, wie stark er sich in den Solisten hineinversetzt. (Dies zeigt auch schon
die Besetzungsangabe: »flir einen Solisten«.) Ein Zeichen, eine Fermate mit
Pfeil nach links, bedeutet: »Man erinnert sich wihrend der Pause an das vo-
rige Ereignis und spielt/singt dann, was man behalten hat.« Die Fermate mit
Pfeil nach rechts: »Man stellt sich wihrend der Pause das folgende Ereignis in
allen Einzelheiten vor und spielt/singt es dann, der Vorstellung gemif8.« Und

26 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.

27 | K. Stockhausen: Spiral, Partitur.

28 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.

29 | Vgl. CD Stockhausen 15: Spiral (2 Versionen). Pole. WDR, p 1994, K. Stockhausen.
30 | K. Stockhausen: Spiral, Partitur, S. 1; die folgenden Zitate ebd., S. 3.

13.02.2026, 10:51:12.

221


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Zweiter Teil

so gibt es auch das »SPIRAL-ZEICHEN« — gemif8 der Aufgabe, Ereignisse zu
»transzendieren«:

»Wiederhole das vorige Ereignis mehrmals, transponiere es jedesmal in allen Para-
metern zugleich UND TRANSZENDIERE ES UBER DIE GRENZEN DEINER BISHERIGEN
SPIEL-/GESANGS-TECHNIK und dann auch UBER DIE BEGRENZUNGEN DEINES INSTRU-
MENTES/DEINER STIMME HINAUS [...]. Hierbei sind auch alle visuellen, theatrali-
schen Moglichkeiten angesprochen. BEHALTE VON NUN AN, WAS DU IN DER ERWEI-
TERUNG DEINER GRENZEN ERFAHREN HAST, UND VERWENDE ES IN DIESER UND ALLEN
ZUKUNFTIGEN AUFFUHRUNGEN VON »SPIRAL«.«%!

Eine Auffithrung ist daher von vornherein auf Wiederholung angelegt: Man
fuhrt Spiral immer wieder aus, sodass nicht nur die Ereignisse innerhalb einer
Auffuhrung spiralférmig in Bewegung sind, sondern auch die Ereignisse von
Auffithrung zu Auffithrung. Damit hat Stockhausen eine »kiinstlerische Le-
bensform« formuliert und initiiert.

Merkwiirdig mutet indes das Spiral-Zeichen in der Partitur an. Vielleicht
kommt es im Verlauf der Verinderungsprozesse zu Uberschreitungen der ge-
wohnten Spiel- oder Singpraxis, des Klangrepertoires, der Umsetzungsmdog-
lichkeiten. Doch wie lisst sich die Aufforderung zu solcher Uberschreitung
in einer Partitur unterbringen? Ein Prozess enthilt sieben Spiral-Zeichen,
mit Wiederholung (es ist da capo zu spielen) ergeben sich 14 Zeichen, also
14 Aufforderungen zur Uberschreitung. So fithrt das Zeichen, das in konkre-
ter zeitlicher Anordnung in der Partitur platziert ist, eine Paradoxie mit sich,
transportiert aber auch ein grofles Vertrauen in die Ausfithrenden, die sich der
Sache annehmen.

31 | Ebd., S. 4; Herv. i.0.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. In der »Arche des Augenblicks«

Die »Arche des Augenblicks«' bleibt als stets neu Vergingliches. In dieser
»Arche« sitzen wir alle in einem Boot: »Wir altern zusammen.«? In einer ge-
meinsamen Zeit und an einem bestimmten Ort musikalischer Praxis sind alle,
die mit dabei sind, »Gerettete«?, Uberlebende, Noch-Einmal-Davongekomme-
ne — fiir den Augenblick. Was wir tun in musikalischer Praxis, das tun wir
fureinander und miteinander. Dieses Tun: ein »Hinausweisen«*, ein Aufmer-
ken auf das »SO IST« und »SO GESCHIEHT<. Hier zeigt sich das Potential
dieser Stunde, hier zeigt sich Sinn: »Der ist vielleicht der, den Menschen an
sich zu erinnern, an Krifte in ihm, die ungenutzt sind, wihrend er verschlis-
sen wird.«® Affirmation und Erinnerung an all das, was wir auch sind, was wir
auch tun kénnen, als Potential fiir Zukiinftiges.

Jeder Augenblick steht fiir sich. Hier, in dieser »Arche« gemeinsamen
Tuns, sind alle frei. Die Trennung der Augenblicke voneinander macht deren
Beziehung zueinander erst méglich. So dringt die Praxis auf Wiederholung,
bewahrt sie zugleich die Trauer {iber die Isolation der musikalischen Augen-
blicke voneinander. Jede Ausfithrung ist auch ein Abschied.

In musikalischer Praxis feiern wir gemeinsam unsere Machtlosigkeit.
Machtlosigkeit — nicht Ohnmacht. Die Machtlosigkeit ist kein Zustand, son-
dern ein Werden, ein Prozess, ein Tun; geht es doch um ein Los-Werden. Wir
werden all das los, was wir zu besitzen glauben. Musikalische Praxis: ein Ver-
lieren und Verloren-Geben.”

Claus-Steffen Mahnkopf sieht »Macht und Ohnmacht der Kunst« im Span-
nungsfeld verschiedener Zerreifiproben: »[glesellschaftlich, lebenspraktisch,

1 | »In der Arche des Augenblicks«, in: N. Sachs: Fahrt ins Staublose, S. 50f.
2 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 252.

3 | N. Sachs: Fahrt ins Staublose, S. 50.

4 | Nach H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhérens, S. 62.
5 | Nach H.-J. Hespos: AUGEN DER WORTER, Partitur.

6 | H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 201.

7 | Vgl. E.-M. Houben: Hector Berlioz, S. 168ff.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Zweiter Teil

moralisch [...], technisch, aber auch &konomisch, kulturpolitisch gesehen.?
An einer Stelle der »Kritischen Theorie {iber Musiks, im Kapitel »Die Dialektik
der Macht, heifit es:

»Der Lebensnerv aller Kunst, ihre schopferische Triebkraft inmitten des Lebens ist die
Ohnmacht, die schiere, noch undifferenzierte Wut, nicht zu kénnen, ja nicht zu diirfen,
was um jeden Preis aber getan werden muf; die Verzweiflung, zwar tun zu diirfen, was
die Autonomie der Kunst ermdglicht, damit aber allein zu stehen, ohne Auffiihrung,
ohne Distribution, als Text auf der Diskette oder Partiturim Schrank; die Empdrung tiber
die MitteIméRigkeit dessen, was die Macht passieren |1&Rt; die tagliche Erfahrung der
Dummbheit gegeniiber den eigenen Werken.«®

Aus der musikalischen Praxis heraus lisst sich dieser Satz auch anders sagen:
Der Lebensnerv unseres Tuns ist die Machtlosigkeit, die wir feiern, zelebrieren,
heraufbeschworen; ist die Freude dariiber, jederzeit und tiberall tun zu diirfen,
was fiir uns Sinn ergibt, und dieses Tun wiederholen zu kénnen. Die Aus-
richtung auf Wiederholung lisst uns immer wieder neu Unabgeschlossenheit
und UnabschliefSbarkeit spiiren, das befreit zu Fortsetzungen. Wir handeln
gemeinsam, als ein »Wir« (Schiitz). Und diese gemeinsame Praxis erschliefit
Sinnhorizonte des Zukiinftigen.

Macht und Ohn-Macht bleiben in einer Gegeniiberstellung als dualisti-
sches Denk- und Handlungsmuster an die Gesetze gebunden, die eine Lebens-
welt wie die unsrige bestimmen, eine Welt, die John Blacking zutreffend als
»world of cruelty and exploitation in which the tawdry and the mediocre are
proliferated endlessly for the sake of financial profit«’® beschreibt. Die Ohn-
Macht als Widerpart der Macht nihrt diese noch; an einem wie auch immer
gearteten Widerstand erstarken Machtstrukturen. Musikalische Praxis bedeu-
tet nicht Widerstand gegen etwas, sondern Affirmation von etwas: Ja-Sagen zu
Vertrauen und Hoffnung auf »Wandel«."

Musik ist wirklich unterfordert, wenn sie Erlosung, Religionsersatz oder
Katastrophe sein oder Karriere und Erfolg untermauern und gewihrleisten
soll. Musikalische Praxis ist eine Praxis der Machtlosigkeit, in der man Macht
loswird. (Sich-)Verloren-Geben wird ein Tun, das auf Zukiinftiges ausgerichtet
ist.

8 | C.-S. Mahnkopf: Kritische Theorie der Musik, S. 213ff.
9 | Ebd., S. 217.

10 | J. Blacking: How musical is man?, S. 116.

11 | J. Volbers: Performative Kultur, S. 3.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Werkeverzeichnis

Bach, Johann Sebastian: Toccata et Fuga in d (BWV 538). Neue Ausgabe simt-
licher Werke. Hg. v. Johann-Sebastian-Bach-Institut Géttingen und v. Bach-
Archiv Leipzig. Serie IV: Orgelwerke. Bd. 5. Priludien, Toccaten, Fantasien
und Fugen I. Hg. v. Dietrich Kilian, Kassel/Basel/Tours/London: Birenrei-
ter 1972. BA 5028, S. 76-89.

Bach, Johann Sebastian: Toccata et Fuga in F (BWV 540). Neue Ausgabe simt-
licher Werke. Hg. v. Johann-Sebastian-Bach-Institut G6ttingen und v. Bach-
Archiv Leipzig. Serie IV: Orgelwerke. Bd. 5. Prialudien, Toccaten, Fantasien
und Fugen 1. Hg. v. Dietrich Kilian, Kassel/Basel/Tours/London: Birenrei-
ter 1972. BA 5028, S. 112-129.

Bach, Johann Sebastian: Fantasia et Fuga in g (BWV 542). Neue Ausgabe simt-
licher Werke. Hg. v. Johann-Sebastian-Bach-Institut G6ttingen und v. Bach-
Archiv Leipzig. Serie IV: Orgelwerke. Bd. 5. Priludien, Toccaten, Fantasien
und Fugen I. Hg. v. Dietrich Kilian, Kassel/Basel/Tours/London: Birenrei-
ter 1972. BA 5028, S.167-179.

Bach, Johann Sebastian: Orgelbiichlein (BWV 599-644). Neue Ausgabe simt-
licher Werke. Hg. v. Johann-Sebastian-Bach-Institut Géttingen und v. Bach-
Archiv Leipzig. Serie IV: Orgelwerke. Bd. 1. Orgelbiichlein. Sechs Chorile
von verschiedener Art (Schiibler-Chorile). Choralpartiten. Hg. v. Heinz-
Harald Lohlein, Kassel/Basel/Tours/London: Birenreiter 1983. BA 5056.

Bach, Johann Sebastian: Praeludium und Fuge 1 C-Dur (BWV 846), Praeludium
1. Neue Ausgabe simtlicher Werke. Hg. v. Johann-Sebastian-Bach-Institut
Goéttingen und v. Bach-Archiv Leipzig. Serie V: Klavier- und Lautenwer-
ke Bd. 6.1. Das Wohltemperierte Klavier I (BWV 846-869). Hg. v. Alfred
Diirr, Kassel/Basel/London/New York: Birenreiter 1989. BA 5070, S. 2-5,
hier S. 2-3.

Bach, Johann Sebastian: Praeludium und Fuga 12 f-Moll (BWV 881), Preludio
12. Neue Ausgabe samtlicher Werke. Hg. v. Johann-Sebastian-Bach-Institut
Géttingen und v. Bach-Archiv Leipzig. Serie V: Klavier- und Lautenwerke
Bd. 6.2. Das Wohltemperierte Klavier IT (BWV 870-893). Fuinf Praeludien
und Fughetten BWV 870 a, 899-902. Anhang: Frithfassungen und Va-

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Musikalische Praxis als Lebensform

rianten zum Wohltemperierten Klavier II. Hg. v. Alfred Diirr, Kassel/Ba-
sel/London/New York: Birenreiter 1995. BA 5086, S. 69-75, hier S. 69-71.

Beethoven, Ludwig van: Symphonie Nr. § c-moll op. 67, in: Beethoven Werke.
Gesamtausgabe. Begr. v. Joseph Schmidt-Gorg. Hg. v. Bernhard R. Appel
im Auftrag des Beethoven-Archivs Bonn. Abteilung I. Bd. 3. Symphonien
III. Hg. v. Jens Dufner (= Veréffentlichungen des Beethoven-Hauses in
Bonn), Miinchen: Henle 2013, S. 1-105.

Beethoven, Ludwig van: Streichquartett Nr. 10 Es-Dur op. 74, in: Beethoven
Werke. Hg. v. Beethoven-Archiv Bonn unter Leitung v. Joseph Schmidt-
Gorg. Abteilung VI. Bd. 4. Streichquartette II. Hg. v. Paul Mies (= Ver6f-
fentlichungen des Beethoven-Hauses in Bonn), Miinchen-Duisburg: Henle
1968, S. 97-123.

Beethoven, Ludwig van: Violinsonate Nr. 10 G-Dur op. 96, 2. Satz (Adagio es-
pressivo), in: Beethoven Werke. Hg. v. Beethoven-Archiv Bonn unter Lei-
tung v. Joseph Schmidt-Gorg. Abteilung V. Bd. 2. Werke fiir Klavier und
Violine II. Hg. v. Sieghard Brandenburg (= Ver6ffentlichungen des Beetho-
ven-Hauses in Bonn), Miinchen: Henle 1974, S. 144-147.

Beethoven, Ludwig van: Klaviersonate Nr. 32 cmoll op. 111, in: Beethoven, Kla-
viersonaten. Bd. II. Nach Eigenschriften und Originalausgaben hg. v. B. A.
Wallner. Fingersatz v. Conrad Hansen, Miinchen: Henle 1953, S. 309-329.

Beuger, Antoine: pour étre seul(e), sans réserve fuir klavier, Haan: Edition Wan-
delweiser 2009. ewo1.142.

Beuger, Antoine: gentle traces of transient being for 10 players, Haan: Edition
Wandelweiser 2016. ewor.177.

Cage, John: Music for. Parts for voice and instruments without score (no fixed
relation), title to be completed by adding to »Music for« — the number of
players performing:

Voice: New York: Henmar Press 1985; Frankfurt a.M.: Edition Peters. No.
67040P.

Flute: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters/Henry
Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

Oboe: New York: Henmar Press 1987; Frankfurt a.M.: Edition Peters/Henry
Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

Clarinet: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters/Henry
Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

Horn in F: New York: Henmar Press 1987; Frankfurt a.M.: Edition Peters/Hen-
ry Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

Trumpet in C: New York: Henmar Press 1987; Frankfurt a.M.: Edition Peters/
Henry Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Werkeverzeichnis

Trombone: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters/
Henry Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

Percussion I: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters.
No. 67040P.

Percussion II: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters.
No. 67040P.

Percussion III: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters.
No. 677040P.

Percussion IV: New York: Henmar Press 1987; Frankfurt a.M.: Edition Peters.
No. 677040P.

Piano I: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters. No.
677040P.

Piano II: New York: Henmar Press 1987; Frankfurt a.M.: Edition Peters. No.
677040P.

Violin I: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters/Henry
Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

Violin II: New York: Henmar Press 1987; Frankfurt a.M.: Edition Peters/Henry
Litolff’s/Schwann/C. F. Kahnt. No. 67040P.

Viola: New York: Henmar Press 1987; Frankfurt a.M.: Edition Peters. No.
677040P.

Violoncello: New York: Henmar Press 1984; Frankfurt a.M.: Edition Peters. No.
677040P.

Cardew, Cornelius: Sextet — The Tiger’s Mind, London 1967: Hinrichsen/Peters.

Cardew, Cornelius: The Great Learning, EMC (experimental music catalogue)
CCoo025. http://experimentalmusic.co.uk/wp/emc-catalogue-list/classic-
emc-anthologies-and-other-publications/

Chopin, Frédéric: Prélude Nr. 2 a-moll, in: Fryderyk Chopin, Simtliche Werke.
Auf Grund der Autographen und Erstausgaben mit kritischen Revisionsbe-
richten hg. v. I. J. Paderewski unter Mitwirkung von Ludwik Bronarski und
Josef Turczynski. Mit Nachbildungen von Bildnissen und Autographen.
MCMXLIX. I Priludien fiir Klavier. Hg. v. I. J. Paderewski, L. Bronarski, J.
Turczynski, Warschau/Krakau: Polnischer Musikverlag, S. 16.

Debussy, Claude: Syrinx pour fliite seule, Paris: Société des Editions Jobert
1927,1954. J. J. 344

Ferneyhough, Brian: Time and Motion Study II for Solo 'Cello and Electronics,
London: Hinrichsen Edition/Edition Peters 1978. No. 7223.

13.02.2026, 10:51:12.

227


http://experimentalmusic.co.uk/wp/emc-catalogue-list/classic-emc-anthologies-and-other-publications/
http://experimentalmusic.co.uk/wp/emc-catalogue-list/classic-emc-anthologies-and-other-publications/
https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://experimentalmusic.co.uk/wp/emc-catalogue-list/classic-emc-anthologies-and-other-publications/
http://experimentalmusic.co.uk/wp/emc-catalogue-list/classic-emc-anthologies-and-other-publications/

228

Musikalische Praxis als Lebensform

Frey, Jurg: Ohne Titel (Zwei Violinen), Haan: Edition Wandelweiser 1996.
ewo02.028.

Frey, Jurg: Buch der Riume und Zeiten fur zwei Ausfithrende, Haan: Edition
Wandelweiser 1999. ew02.043.

Frey, Jurg: klavierstiick 2 fiir klavier, Haan: Edition Wandelweiser 20o01.
ew02.069.

Froberger: Neue Ausgabe simtlicher Werke. VI. 1. Clavier- und Orgelwerke
abschriftlicher Uberlieferung. Neue Quellen, neue Lesarten, neue Werke
(Teil 1). Im Auftrag der Gesellschaft fiir Musikgeschichte in Baden-Wiirt-
temberg hg. v. Siegbert Rampe. Urtext. Kassel/Basel/London/New York/
Prag: Barenreiter 2010. BA 9213.

Froberger: Neue Ausgabe simtlicher Werke. VI. 2. Clavier- und Orgelwerke
abschriftlicher Uberlieferung. Neue Quellen, neue Lesarten, neue Werke
(Teil 2). Im Auftrag der Gesellschaft fiir Musikgeschichte in Baden-Wiirt-
temberg hg. v. Siegbert Rampe. Urtext. Kassel/Basel/London/New York/
Prag: Birenreiter 2010. BA 9269.

Darin:

Partita in C FBWYV 612, S. 58-62.

Partita in D FbWV 620, S. 70-73.

Hespos, Hans-Joachim: seiltanz. szenisches abenteuer, delmenhorst: hespos
1982. H 019 E.

Hespos, Hans-Joachim: AUGEN DER WORTER. experimentelle komddie in fiinf
lichtakten, delmenhorst: hespos 1991. H 058 E.

Lachenmann, Helmut: Gran Torso. Musik fiir Streichquartett. Partitur/Score,
Wiesbaden: Breitkopf & Hirtel 1980. Kammermusik-Bibliothek 2233.

Liszt, Franz: Etudes dexécution transcendante (mit/with/avec Grandes Etudes 2
& 7). Nach den Quellen hg. und mit Hinweisen zur Interpretation versehen
v. Christian Ubber. Fingersitze v. Detlef Kraus. Wiener Urtext Edition.
Ein Gemeinschaftsunternehmen der Verlage Schott Musik International,
Mainz und Universal Edition, Wien 2005. UT 50233.

Mompou, Federico: Cantar del Alma. Pour Piano et Chant, Paris: Editions Sa-
labert1961. E.A.S. 16598.

Mompou, Federico: Miisica Callada pour Piano. 1 Cahier, Paris: Editions Sala-
bert1959. E.A.S. 16171.

Mozart, Wolfgang Amadeus: Serenade in B fiir zwei Oboen, zwei Klarinet-
ten, zwei Bassetthorner, vier Horner, zwei Fagotte und Kontrabaf KV 361

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Werkeverzeichnis

(3709, in: Neue Ausgabe simtlicher Werke. In Verbindung mit den Mozart-
stidten Augsburg, Salzburg und Wien hg. v. der Internationalen Stiftung
Mozarteum Salzburg. Werkausgabe in 20 Binden. Band 17: Kirchensona-
ten. Ensemblemusik. Kammermusik I, Kassel u.a.: Birenreiter 1991. Serie
VIIL. Ensemblemusik fiir groéflere Solobesetzungen. Werkgruppe 17: Diver-
timente und Serenaden fiir Blasinstrumente. Bd. 2. Vorgelegt v. Daniel N.
Leeson und Neal Zaslaw, S. 141-222.

Nono, Luigi: .....sofferte onde serene... per pianoforte e nastro magnetico. Ripro-
duzione del manoscritto dell’autore, Milano: Ricordi 19777, Seconda edizione

1992.

Philippakopoulos, Anastassis: song 6 for bass flute or alto flute or flute, Haan:
Edition Wandelweiser 2010. ew17.014.

Schonberg, Arnold: Streichtrio op. 45. New revised edition by Jacques Louis
Monod (1979). Philharmonia Partituren in der Universal Edition, Wien/
London: Philharmonia. No. 491.

Schubert, Franz: Trio in Es. D 929 — op. 100. Neue Ausgabe simtlicher Werke.
Hg. v. der Internationalen Schubert-Gesellschaft. Simtliche Kammermu-
sikwerke. Studienausgabe in 3 Binden. Bd. 3. Kammermusik mit Klavier,
Kassel: Birenreiter 1996. BVK 1283, S. 17-90.

Schumann, Robert: Kreisleriana. Fantasien fiir Piano-Forte op. 16. Hg. v. Roe-
Min Kok und Michael Beiche. Neue Ausgabe simtlicher Werke. Begr. v.
Ako Mayeda und Klaus Wolfgang Niemoller. Hg. v. der Robert-Schumann-
Gesellschaft Diisseldorf in Verbindung mit dem Robert-Schumann-Haus
Zwickau. Serie III: Klavier- und Orgelwerke. Werkgruppe 1: Werke fiir Kla-
vier zu zwei Hinden. Bd. 3, Mainz: Schott 2016, S. 25-61.

Spahlinger, Mathias: 128 erfiillte augenblicke. systematisch geordnet, variabel zu
spielen. fiir stimme, klarinette und violoncello. Spielpartitur, Wiesbaden/

Leipzig/Paris: Breitkopf & Hirtel 1989. Kammermusik-Bibliothek 2403.

Stockhausen, Karlheinz: Spiral fiir einen Solisten, Wien: Universal Edition

1973. UE 14957.

Stroé, Aurele: 3™ Sonate pour Piano (en palimpseste), Ms.

Webern, Anton: Fiinf Stiicke fiir Orchester op. 10. Philharmonia Partituren in
der Universal Edition, Wien/London: Philharmonia. No. 449.

13.02.2026, 10:51:12.

229


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Musikalische Praxis als Lebensform

Wolff, Christian: For 1, 2 or 3 people, New York/London/Frankfurt/Leipzig: Edi-
tion Peters 1964. No. 6822.

Wolff, Christian: Stones, aus: Prose Collection, in: Ders., Cues. Writings & Con-
versations — Hinweise. Schriften und Gespriche (= Edition MusikTexte
005), Kéln: MusikTexte 1998, S. 464-481, hier S. 470; die deutsche Uber-
setzung ebd., S. 471.

Zelenka, Istvan: »The trumpet shall sound!« — Stillstiick fiir einen Violoncellis-
ten mit gleichzeitigen Umweltklingen und ohne Publikum, 1990, Ms.
Zelenka, Istvan: »und an § frei gewdghlten aufeinander folgenden Tagen, zu § unter-
schiedlichen, eigenstindig bestimmten Tageszeiten zwischen Frithmorgen und
Spitabend, spielen Sie per se pro Tag je eine der § Sequenzen dieser Komposition
mit beliebiger Reihenfolge der einzelnen Seiten« fiir 1 Pianistinten, 2008, Ms.;
in: Houben/Zelenka: 1 Milieu — ein Buch nicht nur zum Lesen, Ziirich:

Edition Howeg 2009, S. 125-130.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie. Gesammelte Schriften Band 7. Hg.
v. Rolf Tiedemann unter Mitwirkung v. Gretel Adorno, Susan Buck-Morss
und Klaus Schultz (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft), Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1997.

Adorno, Theodor W.: Einleitung in die Musiksoziologie. Zwolf theoretische
Vorlesungen, in: Ders.: Dissonanzen. Einleitung in die Musiksoziologie.
Gesammelte Schriften Band 14. Hg. v. Rolf Tiedemann unter Mitwirkung
v. Gretel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz (= suhrkamp ta-
schenbuch wissenschaft), Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997, S. 169-433.

Adorno, Theodor W.: Beethoven. Philosophie der Musik. Fragmente und Texte.
Hg. v. Rolf Tiedemann. Nachgelassene Schriften. Hg. v. Theodor W. Ador-
no Archiv, Abteilung I: Fragment gebliebene Schriften Band 1, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1994.

Bachmann, Ingeborg: »Die wunderliche Musiks, in: Dies., Werke. Hg. v. Chris-
tine Koschel, Inge von Weidenbaum, Clemens Miinster. Band 4. Essays.
Reden. Vermischte Schriften. Anhang, Miinchen/Ziirich: Piper 1993, S.
45-58. )

Badiou, Alain: Das Sein und das Ereignis. Ubersetzt v. Gernot Kamecke, Ber-
lin: diaphanes 20053.

Badiou, Alain: Dritter Entwurf eines Manifests fiir den Affirmationismus. Hg.
und um ein Gesprich mit Alain Badiou erweitert v. Frank Ruda und Jan
Volker. Aus dem Franzosischen v. Ronald Voullié, Berlin: Merve 2007. PM-
Cid:PMC1855455

Badiou, Alain: Paulus. Die Begriindung des Universalismus. Aus dem Franzé-
sischen v. Heinz Jatho, Ziirich/Berlin: diaphanes 2009.

Badiou, Alain: Lob der Liebe. Ein Gesprich mit Nicolas Truong. Aus dem Fran-
zosischen v. Richard Steurer. Hg. v. Peter Engelmann, Paris: Flammarion
2009; Wien: Passagen 2.011.

Bail, Ulrike: >Die verzogene Sehnsucht hinkt an ihren Ort. Literarische Uber-
lebensstrategien nach der Zerstérung Jerusalems im Alten Testament, Gii-
tersloh: Giitersloher Verlagshaus 2004.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Musikalische Praxis als Lebensform

Barthes, Roland: »Raschg, in: Heinz-Klaus Metzger/Rainer Riehn (Hg.), Mu-
sik-Konzepte Sonderband. Robert Schumann II, Miinchen: text+kritik
1982, S. 264-274.

Becker, Peter: Helmut Lachenmann. String Quartets. Composing in the Tonus
Virgineus. The String Quartets of Helmut Lachenmann, Collection BBVA
Foundation-Neos. Translation from the German: J. Bradford Robinson,
www.fbbva.es — www.neos-music.com

Bekker, Paul: Beethoven, Berlin: Schuster & Loeffler o. J.

Bekker, Paul: »Die Sinfonie von Beethoven bis Mahler« (1917), in: Ders., Neue
Musik. Gesammelte Schriften Band 3, Stuttgart/Berlin: Deutsche Verlags-
Anstalt 1923, S. 1-40.

Benjamin, Walter: Uber den Begriff der Geschichte. Hg. v. Gérard Raulet, in:
Ders., Werke und Nachlass. Kritische Gesamtausgabe Band 19. Im Auftrag
der Hamburger Stiftung zur Forderung v. Wissenschaft und Kultur hg. v.
Christoph Gédde und Henri Lonitz in Zusammenarbeit mit dem Walter
Benjamin Archiv, Berlin: Suhrkamp 2010.

Berg, Stefan: »Orientierung in Klangraumen. Der Beitrag der Orientierungs-
kompetenz zur Offnung des Ohrs«, in: Musik & Kirche, H. 5 (2008), S.
324-329.

Berg, Stefan: »Was heifét: sich in Musik orientieren?«, in: Ingolf U. Dalferth/
Stefan Berg (Hg.), Gestalteter Klang — gestalteter Sinn. Orientierungsstra-
tegien in Musik und Religion im Wandel der Zeit, Leipzig: Ev. Verlagsan-
stalt 2011, S. 15-53. PMid:23487563 PMCid:PMC3594102

Berg, Stefan: Spielwerk. Orientierungshermeneutische Studien zum Verhilt-
nis von Musik und Religion (= Religion in Philosophy and Theology 6o),
Tiibingen: Mohr Siebeck 2011.

Berger, Peter L.: Erlosendes Lachen. Das Komische in der menschlichen Er-
fahrung. Aus dem Amerikanischen v. Joachim Kalka, Berlin/New York: de
Gruyter 1998.

Bertram, Georg W.: Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik (= suhrkamp
taschenbuch wissenschaft 2086), Berlin: Suhrkamp 2014.

Besseler, Heinrich: »Grundfragen des musikalischen Horens« (19206), in: Bern-
hard Dopheide (Hg.), Musikhoren (= Wege der Forschung 429), Darmstadt:
Wiss. Buchgesellschaft 1975, S. 48-73.

Beuger, Antoine/Vriezen, Samuel: »Asking questions, trying answers«. Email
Correspondence January — November 2011, in: KunstMusik. Schriften zur
Musik als Kunst 15 (2013), S. 16-41.

Beuger, Antoine: »die kunst, die liebe«, in: Eva-Maria Houben/Burkhard
Schlothauer (Hg.), MusikDenken. Texte der Wandelweiser-Komponisten
(= Reihe Wandelweiser, Band 1), Ziirich: Edition Howeg 2008, S. 142-143.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Beuger, Antoine: Booklet zur CD. Anastassis Philippakopoulos. songs and pia-
no pieces. Katrin Zenz, bass flute. Anastassis Philippakopoulos, piano. edi-
tion wandelweiser records: Haan EWR 1408.

Beuger, Antoine: Cantar del Alma (Johannes vom Kreuz). Ubersetzung ins
Deutsche, Ms.

Beuger, Antoine: »San Juan de la Cruz. El cantico espiritual (Canciones entre
al alma y el Esposo)«. Ubersetzung ins Deutsche, in: Eva-Maria Houben/
Burkhard Schlothauer (Hg.), Antoine Beuger. Werkanalysen und Hinter-
griinde (= Reihe Wandelweiser, Band 2), Ziirich: Edition Howeg 2013, S.
160-175.

Blacking, John: How musical is man? Seattle and London: University of Wa-
shington Press 1973, 1974.

Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung. 3 Binde (= suhrkamp taschenbuch wis-
senschaft 3), Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973.

Bloois, Joost de/Hemel, Ernst van den: »Kunst creéert altijd, en doet dit altijd
voor iedereenc. Een interview met Alain Badoiu, in: Joost de Bloois/Ernst
van den Hemel (Hg.), Alain Badiou: Inesthetiek: filosofie, kunst, politiek,
Amsterdam: octavo 2012, S. 45-69.

Brueggemann, Walter: Praying the Psalms, Winona (Minnesota): Saint Mary’s
Press 1986.

Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versamm-
lung. Aus dem Amerikanischen v. Frank Born, Berlin: Suhrkamp 2016.
Cage, John: »Noch mehr iiber Satie«, in: Richard Kostelanetz: John Cage.
Ubersetzung v. Iris Schnebel und Hans Rudolf Zeller, Kéln: Du Mont 1973,

S.122-124.

Cage, John: »Gesprich mit John Cage. Richard Kostelanetz«, in: Richard Kos-
telanetz, John Cage. Ubersetzung v. Iris Schnebel und Hans Rudolf Zeller,
Kéln: Du Mont 1973, S. 27-65.

Cage, John: Silence. Aus dem Amerikanischen v. Ernst Jandl (= edition suhr-
kamp. Neue Folge, Band 477), Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987.

Cook, Nicholas: »Music as Performance«, in: Martin Clayton/Trevor Herbert/
Richard Middleton (Hg.), The Cultural Study of Music. A Critical Introduc-
tion, New York/London: Routledge 2003, S. 204-214. PMCid:PMC149028

Cook, Nicholas: »Musikalische Bedeutung und Theorie«, in: Alexander Be-
cker/Matthias Vogel (Hg.), Musikalischer Sinn. Beitrdge zu einer Philoso-
phie der Musik (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1826), Frankfurt
am Main: Suhrkamp 2007, S. 80-128.

Cook, Nicholas: Beyond the Score. Music as Performance, New York: Oxford
University Press 2013.

Cypess, Rebecca: »Memento mori Froberger?< Locating the self in the passa-
ge of time«. Early Musik Advance Access, Oxford: University Press 2012,
http://em.oxfordjournals.org/by guest on February 25

13.02.2026, 10:51:12.

233


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Musikalische Praxis als Lebensform

Dahlhaus, Carl: Analyse und Werturteil (= Musikpidagogik. Forschung und
Lehre, Band 8), Mainz: Schott 19770.

Dahlhaus, Carl: »Plidoyer fiir eine romantische Kategorie. Der Begriff des
Kunstwerks in der neuesten Musik, in: Ders., Schénberg und andere. Ge-
sammelte Aufsitze zur Neuen Musik mit einer Einleitung v. Hans Oesch,
Mainz: Schott 1978, S. 270-278.

Dahlhaus, Carl: Die Idee der absoluten Musik, Kassel: Birenreiter; Miinchen:
dtv1978.

Dahlhaus, Carl: »Das >Verstehen< von Musik und die Sprache der musikali-
schen Analyse«, in: Peter Faltin/Hans-Peter Reinecke (Hg.), Musik und
Verstehen. Aufsitze zur semiotischen Theorie, Asthetik und Soziologie der
musikalischen Rezeption, K6ln: Hans Gerig 1973, S. 37-47.

Dahlhaus, Carl: Grundlagen der Musikgeschichte (= Musik-Taschen-Biicher
Theoretica, Band 15), Koln: Gerig 1977.

Dahlhaus, Carl/Eggebrecht, Hans Heinrich: Was ist Musik? (Taschenbiicher
zur Musikwissenschaft, Band 100), Wilhelmshaven: Heinrichshofen 198s.

Deckert, Hans Erik: Mensch und Musik, Steinbergkirche-Neukirchen: Novalis
2010.

Dépke, Doris: Booklet zur CD. Nono. Como una ola de fuerza y luz .....sofferte
onde serene... Contrappunto dialettico alla mente. Maurizio Pollini, Slavka
Taskova, Nino Antonellini, Claudio Abbado. Deutsche Grammophon 423
238-2 20th century classics.

Eggebrecht, Hans Heinrich: »Uber begriffliches und begriffsloses Verstehen
von Musike, in: Ders., Musikalisches Denken. Aufsitze zur Theorie und
Asthetik der Musik (= Taschenbiicher zur Musikwissenschaft, Band 46),
Wilhelmshaven: Heinrichshofen 1977, S. 113-129.

Eggebrecht, Hans Heinrich: »Musikalisches Denkens, in: Ders., Musikali-
sches Denken. Aufsitze zur Theorie und Asthetik der Musik (= Taschen-
biicher zur Musikwissenschaft, Band 46), Wilhelmshaven: Heinrichshofen
1977, S. 131-151.

Eggebrecht, Hans Heinrich: Musik verstehen, Miinchen: Piper 1995.

Eggebrecht, Hans Heinrich: Die Musik und das Schéne, Miinchen/Ziirich: Pi-
peri997.

Erdmann, Martin: »Il silenzio ritrovato. Cages >Zahlenstiicke«, in: Stefan
Schidler/Walter Zimmermann (Hg.), John Cage. Anarchic Harmony. Ein
Buch der Frankfurt Feste '92/Alte Oper Frankfurt, Mainz: Schott 1992, S.
187-189.

Faltin, Peter: »Musikalische Syntax: Die bedeutungsgebende Rolle der t-
nenden Beziehungen« (1978), in: Vladimir Karbusicky (Hg.), Sinn und
Bedeutung in der Musik. Texte zur Entwicklung des musiksemiotischen
Denkens (= Texte zur Forschung, Band 56), Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1990, S. 152-160.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Feil, Arnold: »Kammermusik«, in: Walther Diirr/Arnold Feil (Hg.), Franz
Schubert. Musikfithrer. Unter Mitarbeit von Walburga Litschauer, Stutt-
gart: Reclam 2002, S. 242-205.

Fischer-Lichte, Erika: »Ritualitit und Grenze, in: Erika Fischer-Lichte/Chris-
tian Horn/Sandra Umathum/Matthias Warstat (Hg.), Ritualitit und Gren-
ze (Theatralitit, Band 5), Tiibingen/Basel: A. Francke 2003, S. 11-30.

Fischer-Lichte, Erika: Asthetik des Performativen (= edition suhrkamp 2373),
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004.

Fischer-Lichte, Erika: Performativitit. Eine Einfithrung, Bielefeld: transcript
2012.

Gebske, Jennifer: Performativitit zwischen Zitation und Ereignis. Vergleich
der Performativititsbegriffe von Judith Butler und Erika Fischer-Lichte.
Magisterarbeit im Studiengang Magister Artium der Friedrich-Alexander-
Universitit Erlangen-Niirnberg. Philosophische Fakultit und Fachbereich
Theologie. Institut fiir Theater- und Medienwissenschaft, Erlangen 2009,
https://opusg4.kobv.de/opus4-fau/frontdoor/index/index/docld/1593

Geck, Martin: Von Beethoven bis Mahler. Die Musik des deutschen Idealis-
mus, Stuttgart/Weimar: Metzler 1993. https://doi.org/10.1007/978-3-476-
03482-3

Geck, Martin: Bach. Leben und Werk, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2000.

Geck, Martin: »V. Symphonie in ¢-Moll, op. 677. Analyse und Essay«, in: Rena-
te Ulm (Hg.), Die 9 Symphonien Beethovens. Entstehung, Deutung, Wir-
kung. Vorwort v. Lorin Maazel. Im Auftrag des Bayerischen Rundfunks (=
Birenreiter Werkeinfithrungen), Kassel 2005: Birenreiter, S. 151-180.

Geck, Martin: Robert Schumann. Mensch und Musiker der Romantik. Biogra-
fie, Miinchen: Siedler 2010.

Goodman, Nelson: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Uber-
setzung v. Bernd Philippi (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1304),
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2015.

Goodman, Nelson: Weisen der Welterzeugung. Ubersetzung v. Max Looser (=
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 863), Frankfurt am Main: Suhrkamp
2014.

Gut, Serge: Franz Liszt (= Musik und Musikanschauung im 19. Jahrhundert,
Band 14), Sinzig: Studio 2011.

Haas, Bernhard: »Uber Mikrotonalitit und Vieltdnigkeit, oder: Wie die Musik
von Bach bis Wagner das Héren und Denken der vielen Téne beeinflusst
hat«, in: Cordula Pitzold/Caspar Johannes Walter (Hg.), Mikrotonalitit —
Praxis und Utopie (= Stuttgarter Musikwissenschaftliche Schriften, Band
3), Mainz: Schott 2014, S. 136-152.

Heimann, Mogens: Exercises for String Quartet. Edited by Hans Erik Deckert.
Translation by Stephan Schwarz and V. A. Barker. Re-edition of score by
Francoise Schubert. Produced by Franz Marcus for The Chamber Music

13.02.2026, 10:51:12.

235


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Musikalische Praxis als Lebensform

Network — ACMP and The Danish Branch of European String Teachers’
Association — ESTA, New York 2007.

Heinemann, Michael: »Chopins Fragilitit«, in: Jérn Peter Hiekel/Wolfgang
Lessing (Hg.), Verkorperungen der Musik. Interdisziplindre Betrachtun-
gen, Bielefeld: transcript 2014, S. 85-102.

Heinichen, Johann David: Neu erfundene und Griindliche Anweisung/Wie
ein Musicliebender auff gewisse vortheilhafftige Arth kénne zu vollkom-
mener Erlernung des General-Basses, Entweder Durch eigenen Fleif$ selbst
gelangen/oder durch andere kurtz und gliicklich dahin angefiihret werden
/dergestalt/Da er so wohl die Kirchen als TheatralischenSachen/inson-
derheit auch das Accompagnement des Recitativs-Styli wohl verstehe/und
geschickt zu tractiren wisse. Wobei zugleich auch andere schéne Vortheil
in der Music an die Hand gegeben/Und alles Mit vielfachen Exempeln, und
hierzu mit Fleiff auserlesenen niitzlichen Composition-Regeln erliutert
worden. Nebst einer Ausfiihrlichen Vorrede, Hamburg: Verlegung Benja-
min Schillers im Dohm 1711.

Henck, Herbert: »Vom Klang der Stille. John Cages 4'33"«, in: Wulf Herzo-
genrath (Hg.), Raum Zeit Stille. Ausstellung zum Jahr der Romanischen
Kirchen in Kéln. 23. Mirz bis 2. Juni 1985, Kolnischer Kunstverein, Kéln
1985, S. 81-86.

Henck, Herbert: Programmnotiz und Booklettext Federico Mompou. Msica
Callada — Herbert Henck, Piano, ECM (1995) New Series 1523. Neu durch-
gesehen im November 2001, m. frdl. Genehmigung ECM, Miinchen,
http://www.herbert-henck.de/Programme/MompouMusica/mompoumu
sica.html

Hespos, Hans-Joachim: ..redeZeichen... Texte zur Musik 1969-1999. Hg. v.
Randolph Eichert und Stefan Fricke (= Quellentexte zur Musik des 2o0.
Jahrhunderts, Band 8.1), Saarbriicken: PFAU 2000.

Houben, Eva-Maria: Die Aufhebung der Zeit. Zur Utopie unbegrenzter
Gegenwart in der Musik des 20. Jahrhunderts, Stuttgart: Steiner 1992.
PMCid:PMC1881307

Houben, Eva-Maria: gelb. Neues Horen. Vinko Globokar. Hans-Joachim Hes-
pos. Adriana Holszky, Saarbriicken: PFAU 1996.

Houben, Eva-Maria: Alte Musik mit neuen Ohren. Schubert — Bruckner — Wag-
ner — ..., Saarbriicken: PFAU 2000. PMCid:PMC1727786

Houben, Eva-Maria: hespos. eine monographie, Saarbriicken: PFAU 2003.

Houben, Eva-Maria (Hg.): immer wieder anders — tiberraschend neu. Noch
einmal 5 Jahre Komponisten-Portrits an der Universitit Dortmund, Dort-
mund: NonEM 2004.

Houben, Eva-Maria: »notierte sprachlosigkeit. Hans-Joachim Hespos® seiltanz:
ein szenisch-akustisches Abenteuer«, in: Hans Bifiler/Ortwin Nimczik/

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Peter W. Schatt (Hg.), Neue Musik vermitteln. Analysen — Interpretationen
— Unterricht, Mainz/London/Madrid: Schott 2004, S. 12-122.

Houben, Eva-Maria: Hector Berlioz. Verschwindungen: Anstiftungen zum
Héren, Dortmund: NonEM 2005.

Houben, Eva-Maria: »Wie wunderlich ist die neue Musik? Gedanken zu Inge-
borg Bachmanns Essay Die wunderliche Musik (1956) mit Blick auf Musik
der Gegenwartx, in: Susanne Kogler/Andreas Dorschel (Hg.), Die Saite des
Schweigens. Ingeborg Bachmann und die Musik, Wien: Steinbauer 2006,
S.298-318.

Houben, Eva-Maria/Schlothauer, Burkhard (Hg.): MusikDenken. Texte der
Wandelweiser-Komponisten (= Reihe Wandelweiser, Band 1), Ziirich: Ho-
weg 2008.

Houben, Eva-Maria/Zelenka, Istvan: 1 Milieu — ein Buch nicht nur zum Lesen,
Ziirich: Howeg 2009.

Houben, Eva-Maria: »Presence — Silence — Disappearance. Some thoughts
on the perception of >nearly nothing«. International i-and-e-festival, 23.-
25.4.2010, Dublin, Ms., http://www.wandelweiser.de/eva-maria-houben/
texts-e.html

Houben, Eva-Maria: »Das Alte ist vergangen... Franz Schubert: Der Doppel-
ginger D 957, No. 13 (1828)«, in: Dietrich Korsch/Klaus Rohring/Joachim
Herten (Hg.), Das Universum im Ohr. Variationen zu einer theologischen
Musikisthetik, Leipzig: Ev. Verlagsanstalt 2011, S. 47-68.

Houben, Eva-Maria/Schlothauer, Burkhard (Hg.): Antoine Beuger. Werkana-
lysen und Hintergriinde (= Reihe Wandelweiser, Band 2), Ziirich: Howeg
2013.

Houben, Eva-Maria (Hg.): Jiirg Frey. Werkbetrachtungen. Reflexionen. Gespri-
che (= Reihe Wandelweiser, Band 3), Ziirich: Howeg 2013.

Houben, Eva-Maria/Zelenka, Istvan: und/oder —1 Sammlung (= Reihe Wandel-
weiser, Band 5), Haan: Wandelweiser 2016.

James, William: The Principles of Psychology Volume I. F. H. Burkhardt/
F. Bowers/I. K. Skrupskelis (Hg.), The Works of William James, Cambridge
(Massachusetts)/London: Harvard University Press 1981.

James, William: The Principles of Psychology Volume II. F. H. Burkhardt/F.
Bowers/I. K. Skrupskelis (Hg.), The Works of William James, Cambridge
(Massachusetts)/London: Harvard University Press 1981.

Jankélévitch, Vladimir: Die Musik und das Unaussprechliche. Aus dem Fran-
zosischen v. Ulrich Kunzmann. Mit einem Nachwort v. Andreas Vejvar,
Berlin: Suhrkamp 2016.

Karbusicky, Vladimir: »Einleitung: Sinn und Bedeutung in der Musikg, in: Vla-
dimir Karbusicky (Hg.), Sinn und Bedeutung in der Musik. Texte zur Ent-
wicklung des musiksemiotischen Denkens (= Texte zur Forschung, Band
56), Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1990, S. 1-36.

13.02.2026, 10:51:12.

237


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Musikalische Praxis als Lebensform

Karkoschka, Erhard: Zur Entwicklung der Kompositionstechnik im Frithwerk
Anton Weberns, Tiibingen (Diss.) 1959.

Kirnbauer, Martin: »Vielténigkeit statt Mikrotonalitit. Konzepte und Praktiken
»mikrotonaler< Musik des 16. Und 17. Jahrhunderts, in: Cordula Pitzold/
Caspar Johannes Walter (Hg.), Mikrotonalitit — Praxis und Utopie (= Stutt-
garter Musikwissenschaftliche Schriften, Band 3), Mainz: Schott 2014, S.
85-113.

Koepping, Klaus-Peter/Rao, Ursula: »Zwischenrdumex, in: Erika Fischer-Lich-
te/Christian Horn/Sandra Umathum/Matthias Warstat (Hg.), Ritualitit
und Grenze (Theatralitit, Band 5), Titbingen/Basel: A. Francke 2003, S.
235-250.

Kolneder, Walter: Anton Webern. Einfithrung in Werk und Stil (= Kontrapunk-
te. Schriften zur deutschen Musik der Gegenwart), Rodenkirchen: Tonger
1961.

Konold, Wulf: »Einfithrung und Analyse. Zur Uberlieferung des Notentextes«,
in: Ludwig van Beethoven, Sinfonie Nr. 5 ¢-Moll, op. 67. Taschen-Partitur.
Originalausgabe, Mainz: Schott 1979, S. 143-193.

Kostelanetz, Richard: John Cage. Ubersetzung v. Iris Schnebel und Hans Ru-
dolf Zeller, Kéln: Du Mont 1973.

Kramer, Lawrence: Music as Cultural Practice. 1800-1900, Berkeley/Los Ange-
les/Oxford: University of California Press 1990.

Kramer, Lawrence: Classical Music and Postmodern Knowledge, Berkeley/Los
Angeles/London: University of California Press 1995.

Kramer, Lawrence: Musical Meaning. Toward a Critical History, Berkeley/Los
Angeles/London: University of California Press 2002.

Kramer, Lawrence: Why Classical Music Still Matters, Berkeley/Los Angeles/
London: University of California Press 2007. https://doi.org/10.1525/califor
nia/9780520250826.001.0001

Kramer, Lawrence: Interpreting Music, Berkeley/Los Angeles/London: Univer-
sity of California Press 2011.

Kraus, Karl: Die Dritte Walpurgisnacht. Mit einem Nachwort hg. v. Heinrich
Fischer, Miinchen: Késel 1952.

Lachenmann, Helmut: »Klangtypen der Neuen Musiks, in: Ders., Musik als
existentielle Erfahrung. Schriften 1966-1995. Hg. und mit einem Vorwort
versehen v. Josef Hiusler, Wiesbaden: Breitkopf & Hirtel 1996, S. 1-20.

Lachenmann, Helmut: »Vier Grundbestimmungen des Musikhérens«, in:
Ders., Musik als existentielle Erfahrung (1996), S. 54-62.

Lachenmann, Helmut: »Zum Verhiltnis Kompositionstechnik — Gesellschaft-
licher Standort, in: Ders., Musik als existentielle Erfahrung (1996), S. 93-

97-

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Lachenmann, Helmut: »Héren ist wehrlos — ohne Héren. Uber Moglichkeiten
und Schwierigkeitenc, in: Ders., Musik als existentielle Erfahrung (1996),
S. 116-135.

Lachenmann, Helmut: »Vom Greifen und Begreifen — Versuch fiir Kinder«,
in: Ders., Musik als existentielle Erfahrung (1996), S. 162-167.

Lachenmann, Helmut: »Fragen — Antworten (Gesprich mit Heinz-Klaus Metz-
ger)«, in: Ders., Musik als existentielle Erfahrung (19906), S. 191-204.

Lachenmann, Helmut: »Paradiese auf Zeit (Gesprach mit Peter Szendy), in:
Ders., Musik als existentielle Erfahrung (1990), S. 205-212.

Lachenmann, Helmut: »Musik als existentielle Erfahrung (Gesprich mit Ul-
rich Mosch)«, in: Ders., Musik als existentielle Erfahrung (1996), S. 213-
2206.

Lachenmann, Helmut: »Nono, Webern, Mozart, Boulez. Text zur Sendereihe
>Komponisten machen Programmz«, in: Ders., Musik als existentielle Er-
fahrung (19906), S. 270-278.

Lachenmann, Helmut: »Gran Torso. Musik flir Streichquartett (1971/72)«, in:
Ders., Musik als existentielle Erfahrung (1990), S. 386.

Lachenmann, Helmut: »Komponieren am Krater«, in: MusikTexte 151 (2016),
S. 3-5.

Luckner, Andreas: »Drei Arten, nicht weiterzuwissen. Orientierungsphasen,
Orientierungskrisen, Neuorientierungen«, in: Werner Stegmaier (Hg.),
Orientierung. Philosophische Perspektiven (= suhrkamp taschenbuch wis-
senschaft 1767), Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003, S. 225-241.

Mahnkopf, Claus-Steffen: Kritische Theorie der Musik, Weilerswist: Velbriick
Wissenschaft 2006.

Mahrenholz, Simone: Musik und Erkenntnis. Eine Studie im Ausgang von
Nelson Goodmans Symboltheorie (= M&P Schriftenreihe fiir Wissenschaft
und Forschung), Stuttgart/Weimar: Metzler 1998. PMid:9644481

Mahrenholz, Simone: »Musik-Verstehen jenseits der Sprache. Zum Metapho-
rischen in der Musiks, in: Michael Polth/Oliver Schwab-Felisch/Christian
Thorau (Hg.), Klang — Struktur — Metapher. Musikalische Analyse zwi-
schen Phinomen und Begriff (= M&P Schriftenreihe fiir Wissenschaft
und Forschung), Stuttgart/Weimar: Metzler 2000, S. 219-236. https://doi.
0rg/10.1007/978-3-476-01901-1_11

Mahrenholz, Simone: »Der Kérper des Komponisten und der Widerstreit zwi-
schen Sprache und Materie in der Neuen Musiks, in: Ausdruck, Zugriff,
Differenzen — der Komponist Wolfgang Rihm. Symposion, 14.-15. Septem-
ber 2002. Alte Oper Frankfurt am Main, Mainz: Schott 2003, S. 23-40.

Menuhin, Yehudi: Ich bin fasziniert von allem Menschlichen. Gespriche mit
Robin Daniels. Mit einem Vorwort v. Lawrence Durrell. Aus dem Engli-
schen v. Hans-Jiirgen Baron von Koskull (= Serie Musik Piper Schott 8259),
Miinchen: Piper; Mainz: Schott 1989.

13.02.2026, 10:51:12.

239


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Musikalische Praxis als Lebensform

Merriam, Allan P.: The Anthropology of Music, Evanston (Illinois): Northwes-
tern University Press 1964. PMCid:PMCi210549

Mersch, Dieter: Was sich zeigt: Materialitit, Prisenz, Ereignis, Miinchen: Fink
2002. PMid:12140118

Mersch, Dieter: »Korper zeigen, in: Erika Fischer-Lichte/Christian Horn/
Matthias Warstat (Hg.), Verkoérperung (Theatralitit, Band 2), Tiibingen-Ba-
sel: A. Francke 2001, S. 75-89.

Nauck, Gisela: »Es darf keine Siege mehr geben...<. Zur Vermittlung des Frie-
densgedankens ohne Botschaft — einige Gedanken in acht Kapiteln, in:
Hartmut Luck/Dieter Senghaas (Hg.), Den Frieden komponieren? Ein
Symposium zur musikalischen Friedensforschung, 16.18. Januar 2009,
Mainz: Schott 2010, S. 107-123.

Nono, Luigi: »Auf dem Weg zu Prometheus. Gespriach zwischen Luigi Nono
und Massimo Cacciari aufgezeichnet von Michele Bertaggia«, in: Massimo
Cacciari/Luigi Nono (Hg.), Prometeo. Frankfurt Feste ’87. Alte Oper Frank-
furt. 12./13. August 1987, S. 54-71.

Polth, Michael/Schwab-Felisch, Oliver/Thorau, Christian (Hg.): Klang — Struk-
tur — Metapher. Musikalische Analyse zwischen Phinomen und Begriff,
Stuttgart/Weimar: Metzler 2000.

Rasch, Rudolf: Duizend Brieven over Muziek, van, aan en rond Constantin
Huygens. Sibylla van Wiirttemberg (Héricourt) aan Constantin Huygens
(Den Haag), Nr. 6626, 23.10.1667, http://resources.huygens.knaw.nl/brief
wisselingconstantijnhuygens/brief/nr/66206.

Rihm, Wolfgang: »Musikalische Freiheit« [1983/1996], in: Ulrich Mosch (Hg.),
ausgesprochen. Schriften und Gespriche Band 1 (= Veréffentlichungen
der Paul Sacher Stiftung, Band 6, 1), Winterthur/Schweiz: Amadeus 1997;
Mainz: Schott 1998, S. 23-39.

Rihm, Wolfgang: »Spur, Faden. Zur Theorie des musikalischen Handwerks«
[Juni 1985/1990], in: Ulrich Mosch (Hg.), ausgesprochen. Schriften und
Gespriche Band 1 (1997/98), S. 69-77.

Rihm, Wolfgang: »Schaffen als Krise. Vermutungen und Fragliches zu Schaf-
fen und Machen« [1990/1997], in: Ulrich Mosch (Hg.), ausgesprochen.
Schriften und Gespriche Band 1 (1997/98), S. 99-110.

Rihm, Wolfgang: »Was >sagt« Musik? Eine Rede«[1991], in: Ulrich Mosch (Hg.),
ausgesprochen. Schriften und Gespriche Band 1 (1997/98), S. 172-181.

Rihm, Wolfgang: »Neo-Tonalitit?« [1984/1997], in: Ulrich Mosch (Hg.), ausge-
sprochen. Schriften und Gespriche Band 1 (1997/98), S. 185-193.

Rihm, Wolfgang: »Fremde Blitter (iiber Robert Schumann)« [1984], in: Ulrich
Mosch (Hg.), ausgesprochen. Schriften und Gespriche Band 1 (1997/98),
S.229-233.

Rihm, Wolfgang: »... zu wissen. Gespriach mit Rudolf Frisius« (198s), in: Ulrich
Mosch (Hg.), ausgesprochen. Schriften und Gespriche Band 2 (= Verof-

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

fentlichungen der Paul Sacher Stiftung, Band 6, 2), Winterthur/Schweiz:
Amadeus 1997; Mainz: Schott 1998, S. 97-148.

Rihm, Wolfgang: »Musik zur Sprache bringen. Aus einem Gesprich mit Heinz
Josef Herbort« (1987), in: Ulrich Mosch (Hg.), ausgesprochen. Schriften
und Gespriche Band 2 (1997/98), S. 200-206.

Rihm, Wolfgang: »Der Ort der Musik. Gesprich mit Roland Zag« (1995), in:
Ulrich Mosch (Hg.), ausgesprochen. Schriften und Gespriche Band 2
(1997/98), S. 249-273.

Rihm, Wolfgang: »Tasten (zu: verschiedenen Klavierwerken)«, in: Ulrich
Mosch (Hg.), ausgesprochen. Schriften und Gespriche Band 2 (1997/98),
S. 419-422.

Rihm, Wolfgang: Offene Enden. Denkbewegungen um und durch Musik, hg.
v. Ulrich Mosch (= Edition Akzente), Miinchen/Wien: Carl Hanser 2002.

RéRler, Almut: »Zur rhythmischen Freiheit in der Wiedergabe von Messiaens
Orgelmusiks, in: Dies., Beitridge zur geistigen Welt Olivier Messiaens. Mit
Original-Texten des Komponisten, Duisburg: Gilles & Francke 1984, S. 155-
162.

Rosenmann, Mauricio: Lieder ohne Ton: Anmerkungen zu Federico Mompou,
Ralf R. Ollertz, Carlos Saura und Frédéric Chopin (= fragmen, Heft 10),
Saarbriicken: PFAU 1995.

Riidiger, Wolfgang: »organische identitit? Versuch iiber den Musiker-Korper
und die Korperlichkeit der Musik, in: NZfM 4, 167 (2000), S. 30-39.

Rithm, Gerhard: botschaft an die zukunft. gesammelte sprechtexte, Reinbek
bei Hamburg: Rowohlt 1988.

Sachs, Nelly: Fahrt ins Staublose. Die Gedichte der Nelly Sachs, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1961.

Schleuning, Peter: Die Freie Fantasie. Ein Beitrag zur Erforschung der klassi-
schen Klaviermusik (= Goppinger Akademische Beitrige, Nr. 76), Goppin-
gen: Alfred Kiimmerle 1973.

Schmidt, Christian Martin: Brennpunkte der Neuen Musik (= Musik-Taschen-
Biicher Theoretica, Band 16), K6ln: Hans Gerig 1977.

Schnebel, Dieter: »Auf der Suche nach der befreiten Zeit. Erster Versuch tiber
Schubert, in: Heinz-Klaus Metzger/Rainer Riehn (Hg.), Musik-Konzepte
Sonderband. Franz Schubert, Miinchen: edition text+kritik 1979, S. 69-88.

Schnebel, Dieter: »Klangraume — Zeitklinge. Zweiter Versuch tiber Schubert,
in: Heinz-Klaus Metzger/Rainer Riehn (Hg.), Musik-Konzepte Sonder-
band. Franz Schubert, Miinchen: edition text+kritik 1979, S. 89-106.

Schnebel, Dieter: »Riickungen — Ver-riickungen. Psychoanalytische und mu-
sikanalytische Betrachtungen zu Schumanns Leben und Werk, in: Heinz-
Klaus Metzger/Rainer Riehn (Hg.), Musik-Konzepte Sonderband. Robert
Schumann I, Miinchen: text+kritik 1981, S. 4-89.

13.02.2026, 10:51:12.

241


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Musikalische Praxis als Lebensform

Schnebel, Dieter: »Ritual — Musiks, in: Barbara Barthelmes/Helga de la Motte-
Haber (Hg.), Musik und Ritual. Fiinf Kongressbeitrige, zwei freie Beitrige
und ein Seminarbericht (= Veroffentlichungen des Instituts fiir Neue Mu-
sik und Musikerziehung Darmstadt, Band 39), Mainz: Schott1999, S. 9-17.

Schiitz, Alfred: »Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten«, in: Ders., Gesam-
melte Aufsitze I. Das Problem der sozialen Wirklichkeit. Mit einer Einfiih-
rung v. Aron Gurwitsch und einem Vorwort v. H. L. van Breda. Aus dem
Amerikanischen iibersetzt und mit einem Nachwort zur Ubersetzung v.
Benita Luckmann und Richard Grathoff, Universitit Konstanz, Den Haag:
Martinus Nijhoff 1971, S. 237-298.

Schiitz, Alfred: »Symbol, Wirklichkeit und Gesellschaft«, in: Ders., Gesam-
melte Aufsitze I. Das Problem der sozialen Wirklichkeit (1971), S. 331-411.

Schiitz, Alfred: »Don Quixote und das Problem der Realitit«, in: Ders., Gesam-
melte Aufsitze II. Studien zur soziologischen Theorie. Hg. v. Arvid Broder-
sen. Ubertragung aus dem Amerikanischen v. Alexander von Baeyer, Den
Haag: Martinus Nijhoff 1972, S. 102-128.

Schiitz, Alfred: »Gemeinsam Musizieren. Die Studie einer sozialen Bezie-
hungs, in: Ders., Gesammelte Aufsitze II. Studien zur soziologischen
Theorie (1972), S.129-150.

Schiitz, Alfred: »Mozart und die Philosophen, in: Ders., Gesammelte Aufsit-
ze I1. Studien zur soziologischen Theorie (1972), S. 151-173.

Schiitz, Alfred: »Strukturen der Lebenswelt«, in: Ders., Gesammelte Aufsit-
ze III. Studien zur phianomenologischen Philosophie. Hg. v. Ilse Schiitz.
Einleitung und Ubertragung aus dem Amerikanischen v. Alexander von
Baeyer, Den Haag: Martinus Nijhoff 1971, S. 153-170.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt. Band 1
(= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 284), Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1979.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt. Band 2
(= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 428), Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1994.

Schumann, Robert: Etuden fiir das Pianoforte, in: Ders., Gesammelte Schrif-
ten tiber Musik und Musiker. Binde 3 und 4. Reprint der Ausgabe Leipzig
1854. Mit einem Nachwort v. Gerd Nauhaus und einem Register v. Ingeborg
Singer, Wiesbaden: Breitkopf & Hirtel 1985, Band 3, S. 150-168.

Small, Christopher: Musicking. The Meanings of Performing and Listening,
Middletown, Connecticut: Wesleyan University Press 1998.

Stibler, Gerhard: »Um verlorene Schliissel zu suchen, lohnt es sich, ein gan-
zes Haus umzukehren< (Gerd Zacher). Bach zum 300. Geburtstag, in:
Ders., Fantasia g-Moll. Praeludium und Fuga a-Moll. Analytische Interpre-
tationen, Duisburg: edition Aktive Musik o. J.

13.02.2026, 10:51:12.


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Stegmaier, Werner (Hg.): Orientierung. Philosophische Perspektiven (= suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft 1767), Frankfurt am Main: Suhrkamp
2005.

Steiner, George: Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt? Mit einem
Nachwort von Botho Straufi. Aus dem Englischen von Jérg Trobitius (= Edi-
tion Akzente), Miinchen/Wien: Carl Hanser 199o.

Stenzl, Jiirg: Luigi Nono (= rowohlts monographien 50582), Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt 1998.

Stockhausen, Karlheinz: Momentform, in: Ders., Texte zur elektronischen und
instrumentalen Musik. Band 1. Aufsitze 1952-1962 zur Theorie des Kom-
ponierens. Hg. und mit einem Nachwort versehen v. Dieter Schnebel, Kéln:
DuMont 1963, S. 189-210.

Stockhausen, Karlheinz: SPIRAL fiir einen Solisten (1968), in: Ders., Texte zur
Musik 1963-1970. Band 3. Einfithrung und Projekte. Kurse. Sendungen.
Standpunkte. Nebennoten. Hg. v. Dieter Schnebel, Kéln: DuMont 1971, S.
135-14.2.

Stuckenschmidt, Hans Heinz: Schonberg. Leben. Umwelt. Werk. Mit 42 Abbil-
dungen (= Serie Musik Piper Schott), Miinchen: Piper; Mainz: Schott1989.

Uhden, Pit: Musik als Praxis. Schriften online: Musikpidagogik — 3. Master-
arbeit. Hochschule fir Musik und Theater >Felix Mendelssohn Bartholdy<
Leipzig, Leipzig 2015.

Volbers, Jorg: Performative Kultur. Eine Einfithrung, Wiesbaden: Springer
Fachmedien 2014. https://doi.org/10.1007/978-3-658-01072-0

Wagner, Richard: »Oper und Drama. Dritter Theil. Dichtkunst und Tonkunst
im Drama der Zukunft«, in: Ders., Gesammelte Schriften und Dichtun-
gen. Band 4 (Faksimiledruck der Ausgabe von 1887, Leipzig), Hildesheim:
Georg Olms 1976, S. 103-229.

Walser, Robert: Gedichte und Dramolette, hg. v. Robert Michler, in: Ders.: Das
Gesamtwerk, hg. v. Jochen Greven. Band VII (= Werkausgabe Edition Suhr-
kamp), Ziirich/Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978.

Wilson, Peter Niklas: Booklet zur CD. Mathias Spahlinger. inter-mezzo. 128
erfullte augenblicke. in dem ganzen ocean von empfindungen eine welle
absondern, sie anhalten. wergo (WER 6513-2) (Deutscher Musikrat Edition
Zeitgenossische Musik).

Wolff, Christian: Cues. Writings & Conversations — Hinweise. Schriften und
Gespriche. Ubersetzungen v. Monika Lichtenfeld, Ursula Stiebler, Gisela
Gronemeyer, Markus Trunk (Edition MusikTexte oos), Kéln: MusikTexte
1998.

Wolff, Christoph: Johann Sebastian Bach. Aus dem Amerikanischen v. Bettina
Obrecht, Frankfurt am Main: Fischer 2000.

Zacher, Gerd: »Die Form der g-moll-Fantasie (BWV j542a) fir Orgel«, in:
Heinz-Klaus Metzger/Rainer Riehn (Hg.), Musik-Konzepte 79/80. Bach

13.02.2026, 10:51:12.

243


https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244

Musikalische Praxis als Lebensform

gegen seine Interpreten verteidigt. Gerd Zacher. Aufsitze 1987-1992, Miin-
chen: text+kritik 1993, S. 20-30.

Zenck, Martin: »tasten — tasten. Kérpermusik und gestische Schrift in Klavier-
werken von Wolfgang Rihm und Pierre Boulez«, in: NZfM 4, 167 (2000),
S. 47-52.

Zenck, Martin: »Vom Bertihren der Klaviertasten und vom Beriithrtwerden von
Musik. Mit einer Einleitung zum weit verbreiteten Anathema >Musik und
Korper< in der Philosophie und in der Musikwissenschaft, in: Jérn Peter
Hiekel/Wolfgang Lessing (Hg.), Verkérperungen der Musik. Interdiszipli-
nire Betrachtungen, Bielefeld: transcript 2014, S. 117-136.

Zenck, Martin/Fichte, Tobias/Kay-Uwe Kirchert: »Gestisches Tempo. Die Ver-
kérperung der Zeit in der Musik — Grenzen des Kérpers und seine Uber-
schreitungenc, in: Erika Fischer-Lichte/Christian Horn/Matthias Warstat
(Hg.), Verkérperung (Theatralitit, Band 2), Tiibingen/Basel: A. Francke
2001, S. 345-368.

Zielinski, Tadeusz A.: Chopin. Sein Leben, sein Werk, seine Zeit. Aus dem
Polnischen von Martina Homma und Monika Brockmann, Mainz: Schott
2008.

Zimmermann, Bernd Alois: Die Notwendigkeit, eine Invektive zu verfassen,
in: Ders., Intervall und Zeit. Aufsitze und Schriften zum Werk, hg. v.
Christof Bitter, Mainz: Schott 1974, S. 125-134.

13.02.2026, 10:51:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Musikwissenschaft

Michael Rauhut
Ein Klang - zwei Welten
Blues im geteilten Deutschland, 1945 bis 1990

2016, 368 S., kart., zahlr. Abb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-3387-0
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3387-4

Thomas Phleps (Hg.)
Schneller, hoher, lauter
Virtuositat in popularen Musiken

August 2017, 188 S., Kart., zahlr. Abb.
19,99 € (DE), 978-3-8376-3592-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3592-2

Lars Oberhaus, Christoph Stange (Hg.)

Musik und Korper

Interdisziplinare Dialoge zum korperlichen Erleben
und Verstehen von Musik

Juli 2017, 342 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-3680-2
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3680-6

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 10:51:12. per



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Musikwissenschaft

Sylvia Mieszkowski, Sigrid Nieberle (Hg.)
Unlaute

Noise / Gerdusch in Kultur, Medien
und Wissenschaften seit 1900

(unter Mitarbeit von Innokentij Kreknin)

Mé&rz2017,380 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-2534-9
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-2534-3

Johannes Gruber
Performative Lyrik und lyrische Performance
Profilbildung im deutschen Rap

2016, 392 S., kart., zahlr. .T. farb. Abb.
34,99 € (DE), 978-3-8376-3620-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3620-2

Sebastian Bolz, Moritz Kelber,

Ina Knoth, Anna Langenbruch (Hg.)
Wissenskulturen der Musikwissenschaft
Generationen - Netzwerke - Denkstrukturen

2016, 318 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-3257-6
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3257-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 10:51:12. per



https://doi.org/10.14361/9783839441992
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Erster Teil
	1. Zugänge
	2. Musikalische Praxis
	3. Sprachfindungen

	Zweiter Teil
	1. Tasten
	2. Viele
	3. Solo
	4. Duo
	5. Trio
	6. Quartett
	7. Über Grenzen hinaus
	8. In der »Arche des Augenblicks«

	Werkeverzeichnis
	Literatur

