Teil 1

»gestern«

Was haben wir den Toleranzauffassungen
des 18. und 19. Jahrhunderts zu verdanken?



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 24.01.2026, 02:15:3:


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock (Tours/Paris)

Versprechen und Grenzen der religiosen
Toleranz: der Fall Spinoza

Im Jahre 1915, drei Jahre vor seinem Tode, verdffentlichte der deutsch-
juidische Philosoph Hermann Cohen im Jahrbuch fiir jiidische Ge-
schichte und Literatur eine lange Abhandlung, die den Titel »Spinoza
iiber Staat und Religion, Judentum und Christentum« trdgt.! Diese
Abhandlung begriindete seinen Ruf als hartnickiger, man darf wohl
sagen erbitterter Feind von Spinoza. Sie 15ste auch unzihlige Reaktio-
nen aus, unter welchen die gelehrteste und beriihmteste zweifellos die-
jenige von Leo Strauss war. Von dem Eifer, mit welchem Cohen gegen
Spinoza wetterte, scheint Leo Strauss fasziniert gewesen zu sein: zwei
Jahre nach der Verdffentlichung seines ersten Aufsatzes im Jahre
19242, also im Jahre 1926, schrieb er schon, dass der Aufsatz von Cohen
»hinsichtlich der Radikalitdt des Fragens und der Eindringlichkeit des
Zur-Rede-Stellens schlechthin vorbildlich ist und in eben dieser Hin-
sicht in der neueren Spinoza-Literatur seinesgleichen nicht hat«.> Da-
nach verfasste Strauss andere Vortrige und sogar ein ganzes Buch tiber
Spinoza*, und sowohl in diesen Werken als auch in seiner beriihmten

! Hermann Cohen, Spinoza iiber Staat und Religion, Judentum und Christentum, Jahr-
buch fiir jiidische Geschichte und Literatur, Nr 18, 1915, S. 56—150; heute in Hermann
Cohen, Werke. Hrsg. von Helmut Holzhey im Auftrag des Hermann-Cohen-Archivs,
Hildesheim/New York, 1978 sq. (Sigle Cohen: Werke), hier Band 16, S. 319-426.

2 Leo Strauss, Cohens Analyse der Bibelwissenschaft Spinozas, in: Der Jude, Band VIII
(1924), S. 295-314, heute wieder abgedruckt in Leo Strauss, Gesammelte Schriften [Si-
gle: Strauss, GS], hrsg. von H. Meier, Band I, Stuttgart/Weimar, 1996, S. 363-387.

3 Leo Strauss, »Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorldufer«, in: Korrespon-
denzblatt des Vereins zur Griindung und Erhaltung einer Akademie fiir die Wissen-
schaft des Judentums, 7 (1926), S. 1-22. Heute in Strauss, GS, [, S. 389-414, hier S. 389.
* Vgl. Leo Strauss, Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner Bibelwissenschaft.
Untersuchungen zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat (1930). Gedruckt mit
dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe (1965/1968) in Strauss, GS I, S. 2-330. Vgl.
auch »Das Testament Spinozas«, in: Bayerische Israelitische Gemeindezeitung, Novem-
ber 1932, S. 322-326, heute in GS I, S. 415-422.

19

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

Sammlung Persecution and the Art of Writing (»Verfolgung und die
Kunst des Schreibens«), die einen Aufsatz iiber Spinoza enthalt?, bleibt
die Frage von Cohens Verhailtnis zu Spinoza gegenwirtig.

Es ist auch die Frage von Cohens Verhiltnis zur Aufklirung, die
Strauss in all diesen Schriften stellt. Schon in seinem Aufsatz vom
Jahre 1926 betont er, dass Hermann Cohen »von dem Geist des grofien
Zeitalters der Aufklarung wie nur wenige seiner Zeitgenossen erfiillt
war, und diesen Geist an zahlreichen und wichtigen Stellen seiner
Schriften voll Eifers bezeugte«; dass aber Cohen »in seiner Kritik an
Spinoza [...] das eigentliche Anliegen Spinozas, das eben mit dem An-
liegen der Aufklirung wesentlich identisch ist [...] verkannt« hitte.

Dieses Anliegen ist das der Toleranz.® In seinen Schriften spricht
Cohen beides — » Aufklirung« und »Toleranz« — regelmiflig in einem
Atem aus.” So z.B. in dem bekannten aber auch beriichtigten Aufsatz
»Deutschtum und Judentumg, in welchem er schreibt, dass »die ganze
deutsche Aufkldrung den Geist der Toleranz atmet« (S.506); oder
schon im Jahre 1910, als er behauptet, dass »die Grundlagen des mo-
dernen Deutschland im 18. Jahrhundert gelegt worden sind, im Zeit-
alter der Aufklirung und der Toleranz«.® Und im Jahre 1911: »Nicht
allein der politischen Einsicht, noch auch der religiésen Toleranz des
18. Jahrhunderts haben wir unsere Emanzipation zu verdanken, son-
dern nicht minder auch der Anerkennung, welche die Kulturkraft un-
serer Religion sich abgezwungen hat ...«° Oder noch im Jahre 1914:
»Religiose Aufklirung und Toleranz bedeutet Anerkennung einer
fremden religiosen Wahrheit.«!® Bis zum Ende seines Lebens hat
Cohen solche Erklarungen wiederholt.

> Vgl. »How to Study Spinoza’s Theological-Political Treatise« (1948), in: Persecution
and the Art of Writing (1952), auf Deutsch scheint nur der Aufsatz vorzuliegen, der
dem Band auch den Titel gab, in: Kunst des Schreibens. Mit Beitrigen von Leo Strauss,
Alexandre Kojéve und Friedrich Kittler, hrsg. von Andreas Hiepko. Berlin, Merve, 2009,
S. 23-50.

¢ —und keineswegs, wie dies Strauss behauptete, »der Kampf gegen die Offenbarungs-
Religion in allen ihren Formen«: Vgl. Strauss, GS I, S. 390.

7 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 74, oder im Aufsatz von 1915 iiber Spinoza S. 409.

8 »Gesinnung« (1910), in: Werke, vol. 15, S. 412. Vgl. Strauss, Werke, Bd. I, S. 390,
S. 412.

% S.562; auch S. 617. — Vgl. auch Werke, vol. 17, S. 474 (iiber die Feindeslehre); auch
467-471. (im Jahre 1917: »Was einigt die Konfessionen?«); Toleranz als positives Prin-
zip, 475, 491.

10 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 162 (»Die religiosen Bewegungen der Gegenwart«).

20

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Auch hat er bis zu seinen letzten Schriften anerkannt, dass der
politisch-theologische Traktat Spinozas »eine Grundschrift des poli-
tisch-religiosen Liberalismus« gewesen sei (ibid., S. 324), und dass sie
»in religioser, wie in politischer Hinsicht die allgemeine Aufklirung
gefordert« hitte (Cohen: Werke, 16, S.321). In seiner Abhandlung
von 1915 fiigt er ganz eindeutig hinzu, dass man dieses Verdienst Spi-
noza »ungeschmalert lassen« solle.

Dem zum Trotz hat er sich aber voller Groll gegen Spinoza ge-
wandt; so sehr, dass sich der Leser des Textes von Cohen iiber Spinoza
»erschreckt« — wie dies Franz Rosenzweig einmal formulierte:

mit einem plétzlichen Erschrecken, einem Erschrecken aus dem innersten
Geheimnis des Judentums: der preuflische Geheimrat aus Marburg sieht sich
leibhaft in der Amsterdamer portugiesischen Synagoge, ein paar Sitze weit
von dem Marranenspross des siebzehnten Jahrhunderts [und seine Problem-
stellung ist es, die] es wagt, der Amsterdamer Gemeinde »alles Recht« zur
AusstofSung des Gottesverlasterers und Gottesverleugners zuzuerkennen."

Wie kommt es, dass Cohen, der sein Leben lang fiir die Aufklirung,
d.h. fiir religiose Toleranz, gekdmpft hat, sich in diesem Text in einen
der hartnickigsten, nicht zu sagen fanatischsten, Anklagern von Spi-
noza verwandelte?

Explizit schreiben sowohl Rosenzweig als auch Strauss dass die
Verurteilung von Spinoza, die Cohen verlangt, zu extrem, also von
einer »tiefen Ungerechtigkeit«'> bewegt worden wire. Doch kommt
man nicht umhin zu denken, dass beide implizit diese Verurteilung
doch berechtigt fanden, und zwar nicht so sehr, weil sie Spinoza das
Anliegen der religiosen Toleranz entgegenhielten, sondern wegen des
grundsitzlichen Ansatzes des Philosophen. Insbesondere die Partei-
nahme fiir die Aufklarung hat Strauss abgelehnt: fiir ihn, wie dies Mi-
cha Brumlik neuerdings noch einmal schon zugespitzt gezeigt hat, gal-
ten sowohl Spinoza als auch Cohen »als allgemeine Aufklirer«, »aber
eben auch als spezifische Aufklirer des Judentums«. Da » Aufklarung«
und »Judentum« Strauss zufolge einander grundsitzlich fremd seien®®,

1 F Rosenzweig, Uber den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhiltnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S.165-187, hier
S. 166.

12 So z.B. Rosenzweig, ibid.

3 Vgl. M. Brumlik, »... ein Funke des romischen Gedankens«: Leo Strauss’ Kritik an
Hermann Cohen und die Identitit des US-amerikanischen Judentums, in: M. Bienen-

21

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

wiire es nicht nur Cohen, sondern auch Spinoza, der in dem Streben,
Aufklirung in das Judentum hineinzubringen, in die Irre gegangen
wire.

Indessen hat Strauss ganz richtig betont, dass beide, Cohen und
Spinoza, in theoretischer, philosophischer Hinsicht einander nahe stan-
den. Philosophisch sind sie noch viel nidher verwandt gewesen, als er es
zugab: in diesem Aufsatz mochte ich zuerst einige Sétze iiber diese
Nihe, diese Verwandtschaft von Cohen mit Spinoza schreiben — denn
wir werden die Entfremdung erst dann verstehen, wenn wir die Nihe,
die Verwandtschaft des Ansatzes, einmal voll begriffen haben. Danach
miisste die Verstoflung Spinozas durch Cohen erklart werden — worti-
ber ich hier nicht ausfiihrlich referieren kann, aber doch darauf hin-
weisen werde, dass mir Leo Strauss keineswegs als der geeignetste Fiih-
rer erscheint, um auf diese Frage eine Antwort zu finden: sein Leben
lang war Cohen bestrebt, seine Leser davon zu iiberzeugen, dass die
Fremdheit des Judentums gegeniiber der Aufklirung keineswegs
grundsitzlich sei, und dass Juden doch »aufgekldrt« sein konnen — dass
es auch tolerante Juden geben kann. Dies wollte Cohen aber auf der
Basis des Judentums zeigen, keineswegs — wie Spinoza — gegen das
Judentum. Religiose Toleranz hat Cohen ganz anders als Spinoza ver-
standen und es ist dieser Unterschied zwischen beiden Denkern, den ich
hier herausstellen méchte, weil er mir fiir die Grundfragen dieses Ban-
des sehr erhellend erscheint — und weil ich noch heute glauben machte,
wie dies Hermann Cohen glaubte und trotz all demjenigen, das wir
heute beobachten, dass es auch tolerante Juden geben kann.

stock (Hrsg.), Der Geschichtsbegriff: eine theologische Erfindung? S.199-212, hier
S.202. >Aufklirungc hitte Strauss verstanden als etwas, das »zum Judentum hin-
zukommt, das zwar aus jiidischen Notwendigkeiten ergriffen, im Interesse des Juden-
tums zu Hilfe gerufen wird, das aber damit in sich selbst, von sich aus nicht jiidisch ist«.
— Cohen habe Recht, wenn er als oberste Instanz fiir die Beurteilung dieser Wissenschaft
das Interesse des Judentums aufrichte, jedoch Unrecht, »wenn er dieses Interesse des
Judentums nicht durch die innere Notwendigkeit unseres Volksgeistes, sondern durch
die duBerliche Riicksicht auf die Zwecke theologisch-politischer Apologetik bestimmt«
(L. Strauss, »Cohens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas« (1924), in: id., Gesam-
melte Schriften, Bd. 1, Stuttgart 2001, 386.)

22

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Insbesondere als Kantianer ist Cohen beriihmt, und es ist wohl richtig,
dass er in vielen seiner Schriften Kant mit grofler Vorliebe erwihnt,
gerade wenn es sich darum handelt, die Nihe dieses Philosophen zum
Judentum hervorzuheben. In dem Nachruf, den sein Schiiler Ernst Cas-
sirer direkt nach seinem Tode an seinem Grabe sprach, bevorzugte er
es, eine besondere Stelle aus Kant hervorzuheben, die diese Nihe gut
zeigen wiirde: die Stelle in der Kritik der Urteilskraft, in welcher Kant
die Erhabenheit des alttestamentlichen Gebots, »Du sollst Dir kein
Bildnis machen ...«, erwihnt hatte. Cohen — so Cassirer — »fiihlte die
Erhabenheit dieses Wortes ganz — denn auch seine Lehre ruht auf
einem vollig unsinnlichen und unbildlichen Grunde«.* Dasselbe Wort
gilt aber auch - eigentlich zuvorderst — fiir die Lehre von Spinoza. Ganz
bedeutend ist es also, dass Cohen, schon einige Jahre bevor er sich in
Kants Werke vertiefen konnte, von Spinozas Annahme des biblischen
Verbots begeistert war. Damals, in den sechziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts, las Cohen Heine, Heinrich Heine iiber Spinoza, und es ist
bei Heine, dass er zu entdecken glaubte, dass Spinoza nicht nur Jude
gewesen sei, sondern auch Jude geblieben wiire; und dass die Ideen von
Spinoza dem jiidischen Monotheismus keineswegs widersprechen,
denn Spinoza hitte doch mit dem Polytheismus, und mit dem Anthro-
pomorphismus, brechen wollen, um seinen strikt kausalen, quasi-ma-
thematischen Monotheismus zu entfalten. Dem jungen Cohen zufolge
ist also die ganze Philosophie Spinozas ein Ausdruck des biblischen
Verbots gewesen: »Jahve hat geredet, zu wohnen im Dunkel«: »alle
Plastik kann den groflen Gottesgedanken nicht anschaulich machen,
weil er seiner Natur nach nicht anschaulich ist.«?® - »Die Vorstellung
>Gottc ist im Dunkel des Bewusstseins geboren, darum ist sie wie alles
Erhabene dunkel.«'¢ Dies war der »springende Punkt« der Lektiire, die
der junge Cohen im Jahre 1867 von Spinoza angeboten hatte.

Dem Polytheismus und dem Anthropomorphismus gegeniiber ist
Cohen sein Leben lang sehr intolerant geblieben. Bis zu seiner Religion

4 E. Cassirer, »Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe am 7. April 1918«,
heute in: H. Holzhey, Hermann Cohen (1994), S. 70.

5 Cohen, Jiidische Schriften, 11, S. 7.

16 Thid., S. 8.

23

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

der Vernunft, erst nach seinem Tod verdffentlicht, hat er behauptet,
dass sie geradezu »ausgerottet« werden sollten:

Der Monotheismus kann keine Toleranz anerkennen gegeniiber dem Poly-
theismus. Der Gétzendienst muss schlechterdings ausgerottet werden. Diese
EntschlieBung ist die Vorbedingung des wahren Monotheismus, des Mono-
theismus der Liebe zu Gott, des Gottesdienstes der Liebe.

Man hat das Verstindnis dieses wahrhaften Monotheismus, der Theo-
rie und Praxis vereinigt, nicht gewonnen, wenn man die Ausrottung des
Gotzendienstes nicht in ihrer unerldsslichen Notwendigkeit begreift; wenn
man auch nur eine Spur von Intoleranz, von Fanatismus und Menschenhass
in diesem heiligen Eifer gegen die falschen Gotter erkennen zu diirfen
glaubt. [...]

Die Toleranz, welche alle Ansichten zu verstehen und zu billigen als
Pflicht erkennt, konnen wir bei diesem theoretischen Problem der Geistes-
geschichte nicht mitsprechen lassen ... [sie kann nur fiir die ethische Frage
der Weltgeschichte in der praktischen Anwendung auf die Menschen und die
Volker, aus dem Gesichtspunkte der Erziehung des Menschengeschlechts zur
Geltung kommen.]"

Hier scheint es mir ganz wichtig zu betonen, dass Spinoza, der mit
seinem Theologisch-politischen Traktat als einer der Ahnherrn des auf-
klarerischen Kampfes fiir Freiheit des Urteils und des Denkens gilt —
das letzte Kapitel des Traktats (Kap. 20) erklirt, »dass es in einem freien
Staat jedem erlaubt ist« — oder erlaubt sein sollte — »zu denken, was er
will, und zu sagen, was er denkt« — dass Spinoza selber keiner anderen
Meinung als Cohen gewesen ist. Wie dies noch unldngst nachdriicklich
bemerkt wurde's, ist Spinoza iiberhaupt kein toleranter Denker gewe-
sen: in seiner Philosophie gibt es nur Eine Wahrheit, Eine einzige Ver-
nunft, und ihm zufolge darf die Unterscheidung zwischen »wahr« und
»falsch« nicht hinunter gespielt oder abgeschwicht werden: rein theo-
retisch ist >Toleranz« fiir falsche Ansichten schlicht unannehmbar. Dass

7 Vgl. auch RV, S. 272. »Es war, so schreibt er auch in einem seiner Aufsitze aus dem
Jahre 1914, »das schlimmste Vorurteil des Zeitalters der Aufklirung, dass eine jede
Religion ihre Wahrheit haben kinne, sofern sie ihren ungeschmilerten Anteil an den
sittlichen Grundwahrheiten habe. Damit war zwar die Toleranz gerettet, aber im Grun-
de die Religion abgesetzt und an ihre Stelle die Sittlichkeit eingesetzt ...« (Cohen: Wer-
ke, 16, S. 203)

18 Vgl. hier J. Lagrée, »Théologie et tolérance, in: Revue de Théologie et de philoso-
phie, Bd. 134:1 (2002), S.15-28, hier S. 16: »Spinoza n’est pas un penseur tolérant,
méme s'il s’est montré un ardent défenseur de la liberté de penser«.

24

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

sich Spinoza fiir Freiheit des Urteils und des Denkens gedufSert und
eingesetzt hat, bedeutet nicht, dass er in seinem theoretischen Denken
selbst, und in seinem Urteilen, »tolerant« gewesen ist; und es ist sicher-
lich kein Zufall, dass er das Wort tolerantia in seinem Theologisch-
politischen Traktat nicht benutzt, aufler an einer Stelle, wo es eine eher
altertiimliche Bedeutung erhilt, also die einer » Ausdauer« oder »Be-
stindigkeit« der Seele, den vielen Irrtiimern und Lastern Anderer,
irrigen Menschen gegeniiber:

Wie viele Ubel entspringen aus Uppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht und
Ahnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. [Umso mehr muss man die
Freiheit des Urteils gewdhren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu
unterdriicken ist unmoglich.]"

Sind aber andere Religionen als der Monotheismus genauso wie solche
Ubel zu dulden, d.h. zu ertragen — oder gibt es einen anderen, positi-
veren Sinn, in welchem die religiose Toleranz anerkannt sein sollte? —
Bevor ich mich dieser wichtigen Frage zuwende, méchte ich noch einige
Worte iiber Cohens Abkehr von Spinoza sagen.

Im Jahre 1908 erschien in Deutschland eine neue Edition des Theo-
logisch-politischen Traktats von Spinoza, herausgegeben von Carl
Gebhardt, mit einer langen Einleitung und Anmerkungen.? Mit dieser
Edition wollte Gebhardt viele verbreitete Spinoza-Legenden zerstoren,
unter anderen auch diejenige, der zufolge Spinoza seine Biicher sub
quadam specie aeternitatis, also »unter dem Gesichtspunkt der Ewig-

19 Erhellend ist auch der Satz, in der Gebhardt'schen Ubersetzung S. 356: »Wer alles
durch Gesetze bestimmen will, wird zu Lastern eher reizen als Laster bessern. Was
man nicht hindern kann, muss man eben notgedrungen zulassen, wenn auch oft Scha-
den daraus folgt. Wie viele Ubel entspringen aus Uppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht
und Ahnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. Um so mehr muss man die Freiheit
des Urteils gewihren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu unterdriicken ist
unméglich.« Vgl. auch J. Lagrée, loc.cit., S. 16: »le seul emploi du mot tolerantia dans le
TTP (chap. XX, §13) correspond au sens ancien de >supporter< et peut se traduire par
>constance, >force d’dmes, rendurance, mais stirement pas par tolérance.«

2 Sigle: Spinoza, TTP. Leipzig: Diir, 1908 (Philosophische Bibliothek; 93).

25

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

keit«?!, geschrieben hitte. »Nicht alle seine Biicher hat Spinoza sub
quadam specie aeternitatis [unter dem Gesichtspunkt der Ewigkeit]
geschrieben [betonte Gebhardt]. Man muss wissen, fiir wen und gegen
wen er geschrieben hat, um seine Worte zu verstehen.«? — Die Erkli-
rungen, die Gebhardt damals gab, um die Entstehung des Traktats zu
erkldren, sind wohl nicht alle giiltig geblieben, doch darf man wohl
sagen, dass er sein Ziel glinzend erreicht hat: seine Ausgaben und seine
Ubersetzungen gelten noch heute als mafigebend. Fiir unser heutiges
Anliegen stellt aber sein interpretatorischer Ansatz eine ganz wichtige
Grundfrage: ist denn religiose Toleranz »unter dem Gesichtspunkt der
Ewigkeit«, oder eher als vollstindig Zeit- und Ortbedingt zu betrach-
ten? Was bedeuten diese beiden Optionen, praktisch?

Welche Antwort wir auf diese Grundfragen auch geben mochten,
scheint es mir zweifellos, dass Cohen — um mich hier einer Formulie-
rung von Franz Rosenzweig zu bedienen — Spinoza »ernst genommenc
hat.2? Vor 1908 hatte er vermutlich nur Bruchstiicke seiner Schriften,
und einige Kommentare, gelesen.?* Nach 1908 scheint er sich aber in
die Lektiire der Theologisch-politischen Abhandlung vertieft zu haben,
und bald danach, also im Jahre 1910, hielt er einen langen Vortrag, iiber
»Das Verhiltnis Spinozas zum Judentum«.?> Am Auffallendsten an
diesem Vortrag sind nicht so sehr die negativen Auflerungen iiber Spi-
noza, als die Zahl der Fragezeichen:

Warum sollte Spinoza bei seiner geistigen Klarheit und sittlichen Tiefe Vor-
urteile haben gegen die Religion, in der er nicht nur geboren, sondern auch in
der vorziiglichsten Weise nach der damaligen Lehrverfassung der Gemeinde
Amsterdam unterrichtet worden ist, so dass er zur Rabbinerwiirde auser-
sehen wiirde? (Cohen: Werke, Band 15, S. 353)

21 Vgl. z.B. Spinoza, TTP, Kap. 6, S. 118.

2 Vgl. Spinoza, TTP, S. XII.

3 F. Rosenzweig, Uber den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhiltnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S.165-187, hier
S. 166.

2 ITm Jahre 1904 verfasste er eine Rezension iiber J. Freudenthal, Spinoza. Sein Leben
und seine Lehre. Erster Band. Das Leben Spinozas. Stuttgart, Frommann Verlag, 1904.
Die Besprechung erschien im Literarischen Zentralblatt, wieder verdffentlicht in SPZ
S. 501-3. In der Bibliothek von Cohen fanden sich sowohl friihere als auch spitere Aus-
gaben der Werke Spinozas, und diverse Kommentare, vgl. hier H. Wiedebach, Die Her-
mann-Cohen-Bibliothek, in: Cohen: Werke Supplementa 2, S. 189f.

25 Heute in Cohen: Werke, Bd. 15, S. 347-388.

26

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Wie ist es zu verstehen, dass er am Mosaismus, der zu allen Zeiten die
Bewunderung des Menschengeschlechts erwecken wird, so irre werden konn-
te? (ibid.)

Wie besonders kann es uns begreiflich werden, dass er Moses gegen
Christus, an dessen Gottlichkeit er doch nicht glauben wollte, religios und
philosophisch herabsetzte? (S. 354)

Wie konnte es ihm entgehen, dass der mosaische Staat, welche Nachtei-
le er sonst immer haben mag, in seiner theokratischen Anlage wenigstens
methodisch auf einem gesunden, rationalen Fundamente ruht, auf der Ver-
bindung von Gott und Mensch in der Religion? (S. 356)

Enthilt denn die Lehre Christi die Philosophie und ihre Freiheit? (S. 357)

Wie konnte er [...] den Hauptunterschied iibersehen, der zwischen My-
thos und Sage einerseits und Geschichte andererseits, endlich aber zwischen
allen diesen Bestandteilen und der Lehrverfassung selbst bestehen mag!
(S. 358)

An der jiidischen Philosophie hat er d[ieslen Zug zum Pantheismus
doch zugestehen miissen: woher sollte er aber gekommen sein, wenn ihm
nicht die rationalistische Auffassung des biblischen Wortsinns und vor allem
der Kampf gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben hitte? (S. 361)

Die zehn Worte am Sinai sind ja doch die Grundlage aller zivilisierten
Menschheit geworden. Indessen die jiidische Religion beruht doch nicht aus-
schliellich auf dem Pentateuch. Was macht Spinoza nun mit den Propheten
und den Psalmen und mit Hiob und mit den Spriichen und mit Kohelet? Ken-
nen auch diese alle nur den Israeliten und nicht den Menschen? Angenom-
men, der Pentateuch beziehe sich nicht nur vorzugsweise, sondern aus-
schlieflich, auf Israel, fordert nicht die geschichtliche Auffassung der Bibel
die homogene Fortentwicklung des Monotheismus iiber den ganzen Lauf
der Geschichte des Volkes und seiner Schrifttums? (S. 362)

Warum hat er vor dem Neuen Testament Halt gemacht? [...] Gibt es
etwa da keine Widerspriiche? Und lassen sich nicht seine Regeln der Exegese
vom Alten Testament auf das Neue Testament tibertragen? (S. 3621.)

Wie steht es nun bei Christus? [...] hat er [...] keine Gestalt? Oder
konnte er gestaltlos gesehen werden? (S. 368)

Worin unterscheidet sich der Geist [der Geist Christi] von der Gestalt?
[...] Und wenn er nun gar sagt: »Die Stimme Christi kann daher Gottes Stim-
me genannt werdenc, fillt er da nicht wieder in den Bilderdienst herab, den er
durch den Geist iiberwunden haben wollte? (S. 369)

Gibt es denn keine Zeremonialgesetze im Christentum? Und wie hat
Spinoza iiber diese geurteilt? (S.377) [...] Und das Abendmahl soll nur ein
dufSeres Zeichen sein? (S. 378)

Einer der allerersten, wichtigsten Griinde fiir Cohens nach 1908 voll-
zogenen, entschiedenen Abkehr von Spinoza muss in seiner damaligen

27

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

Lektiire des Traktats gelegen haben.?¢ Dass sich Cohen von Spinoza
abkehrt, bedeutet aber keineswegs, dass er auch seine fritheren Optio-
nen revidiert. Den »springenden Punkt« seiner fritheren Spinoza-Lek-
tiire widerruft er keineswegs: er weif$ ganz genau dass Spinoza seine
Motivation, gegen den Anthropomorphismus zu kdmpfen, aus bib-
lischen, alttestamentlichen Quellen geerbt hat: ausdriicklich notiert er
noch im Jahre 1910 (und auch spiter) dass der sogenannte Pantheismus
eine Ethik enthilt, und zwar eine »rationalistische«, die den »Kampf
gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben« hat.?” Er bemerkt
aber auch, dass Spinoza diesen Kampf nirgendwo in seinem Traktatus
erwahnt, und stattdessen eine Fiille von Zitaten gibt, um zu beweisen,
dass das Alte Testament und auch die Propheten Gott vollstindig ver-
kérpert hitten. In dem Spinoza-Aufsatz aus dem Jahre 1915 wird
Cohen dieser angeblichen » Verkérperung« Gottes im Alten Testament
viele Seiten widmen: also hitten die Propheten, und auch Moses, »eine
wirkliche Stimme gehort«, und Gott auch wirklich gesehen? Hatte
Gott, da die Schrift sagt: »von Angesicht zu Angesicht hat Gott mit
euch geredet«, ein Angesicht, und auch einen Korper, und wire es als
Korper, dass er mit uns Menschen verkehren wiirde? ?

Schon im 12. Jahrhundert hatte Abraham Ibn Esra aus Toledo
(1192/93-1167) zu diesen Fragen erklirt, dass die Schrift »gemaf3 der
Ausdrucksweise der Menschen« gesprochen habe. Spinoza berief sich
auf ihn in seinem Traktat?°, und schon in den ersten Zeilen seines Auf-
satzes von 1910 notiert dies Cohen®: sollte nicht Ibn Esra, eher als
Spinoza, wegen solcher Erklarungen als erster Urheber der Bibelkritik
betrachtet werden? In seiner »Philologie der Buchstablichkeit«®!, wie
Cohen sagt, scheint aber Spinoza nichts von dieser Erklirung wissen zu
wollen, und auch nichts von der »treffenden Erklirung«, die Ibn Esra

% Vgl. zu diesem Punkt Franz Nauen, »Hermann Cohen’s Perceptions of Spinoza: A
Reappraisal«, in: AJS Review, 4 (1979), S. 111-124, insbes. S. 123.

77 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 355, S. 361, und meinen Beitrag »Hermann Cohen
sur le panthéisme. Sens et usages du terme dans sa réception de Spinozac, in: Revue de
métaphysique et de morale, (2011) S. 29-46.

% Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 353-360.

» Vgl. Spinoza, TTP, Kap. 1, S. 15 und Anm. S. 364, insbes. Kap. 8, S. 163-167.

0 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 350.

31 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 354.

w

28

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

zu Mose gegeben hat: »von Angesicht zu Angesicht, d.h. »ohne einen
Mittler« (belo emtsa’i).??

»Ohne einen Mittler«: immer wieder wird dieser Punkt hervor-
gehoben. Schon Maimuni - so schreibt Cohen z. B. im Jahre 1908: »eig-
net sich den Satz Ibn Esras an, den man den Folgesatz zum »Hore Isra-
el« nennen méchte: »der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die
Vernunft«.>* Dieser Punkt — »ohne einen Mittler« —ist fiir Cohen ganz
wichtig, und dies nicht so sehr wegen seiner Kritik des Pantheismus,
welcher mit dem Vermittlungsbegriff eng verbunden ist: im Pantheis-
mus fehlt zwar die Auffassung eines Gottes, der »nur von auflen stie-
Be«, wie dies Goethe einmal ausdriickte, und stets wiederholt Cohen
diese Worte?*. Im Pantheismus fehlt die Transzendenz, auch er enthilt
aber eine Ethik, und sogar eine, die in ihrem Rationalismus Cohen ganz
nahe lag und auch ganz nahe blieb, selbst wenn sich die Bedeutung des
Worts in seinem Wortschatz erheblich dnderte® . »Ohne einen Mittler
[... denn] der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die Vernunft«:
dieser Punkt ist fiir Cohen umso wichtiger, weil er das Verhiltnis des
Judentums zum Christentums betrifft, und es ist tiber diese ganz wich-
tige Frage des Verhiltnisses zwischen Judentum und Christentum dass
er bei Spinoza keine » Toleranz«, und keinen »aufgeklarten« Geist aner-
kannte, und dass er ihn deshalb anklagte — so komme ich beim dritten,
letzten Teil dieses Aufsatzes an, und also bei der Frage, ob Juden Her-
mann Cohen zufolge das Christentum, genauer den Protestantismus,
genauso wie andere »Ubel« — z.B. Uppigkeit, Neid, Habgier, Trunk-

32 Tbid.

3 Vgl. schon Cohen: Werke, Band 15, S.224. Auch noch Cohen: Werke, Band 17,
S.641f, und RV, S. 87.

3 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 149. Goethes Gedicht lautet:

»Was wir’ ein Gott, der nur von auflen stief3e,

Im Kreis das All am Finger laufen lieSe!

Thm ziemt’s, die Welt im Innern zu bewegen,

Natur in sich, sich in Natur zu hegen,

So dass, was in ihm lebt und webt und ist,

Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermisst.«

Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Bianden, hrsg. von Erich Trunz. Miinchen,
Beck, 1998, Bd. I: Gedichte und Epen I, hier S. 357.

% G, zu diesem Punkt meinen Aufsatz »Hermann Cohen sur le panthéisme. Sens et
usages du terme dans sa réception de Spinozac, in: Revue de métaphysique et de morale,
(2011) S. 37-45. — Noch im Jahre 1915 behauptete er auf jeden Fall, dass der Pantheis-
mus an sich nicht im Widerspruch steht zum Monotheismus (Cohen: Werke, 16, S. 425).

29

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

sucht — »duldeng, d.h. ertragen miissen, oder ob es einen anderen, po-
sitiveren Sinn gibe, in welchem die religiose Toleranz anerkannt sein
sollte.

Hans Liebeschiitz, welcher in Berlin bei einigen Seminaren von Her-
mann Cohen iiber den Traktatus an der Lehranstalt fiir die Wissen-
schaft des Judentums anwesend war, weif3 zu berichten, dass damals
die Mehrzahl der Horer »fast erschrocken« waren, als sie verstanden,
dass Cohen eine Anklageschrift gegen Spinoza vorbereitete. Er sagt
auch dass die Leidenschaft, die bei Cohen hervorbrach, wenn jemand
die Kithnheit hatte, den Angegriffenen [also Spinoza] zu verteidigen,
etwas Ritselhaftes behielt:

Die Formel: »in der Verbindung von Natur und Sittlichkeit liegt das Unpro-
testantische von Spinozac, die Cohen [einmal ...] hineinwarf, konnte das Ge-
fiihl fiir das Paradoxe in seiner Haltung nur steigern. Man horte Max Wey],
der damals in den Vorbereitungsklassen der Lehranstalt unterrichtete und
spiater Berliner Gemeinderabbiner wurde, fliistern: »Nun hétte der arme
Mann auch noch protestantisch sein sollen.«3

»Der arme Manng, dies ist Spinoza, den Cohen also beschuldigte, nicht
»protestantisch« genug gewesen zu sein ... Diese Anekdote erzihle ich,
um zu zeigen, dass Cohen, auch wenn er theoretisch genau so intole-
rant wie Spinoza, doch iiberzeugt gewesen ist, dass die Kraft der Tole-
ranz die Schranken der eigenen Konfession durchbrechen sollte. Der
Vortrag, den er im Jahre 1914 iiber »Die religiosen Bewegungen der
Gegenwart« hielt, und welcher einer fiir die damaligen Verhaltnisse
ungewdhnlich breite Rezeption genoss®, schliefit mit der Erklirung,
dass »Religiose Aufklirung und Toleranz Anerkennung einer fremden
religidsen Wahrheit bedeutet« — weil wir »nach dem alten talmu-
dischen Spruche >die Wahrheit annehmen [miissen] von jedem, der sie
ausgesprocheny, [also] selbst religiose Wahrheiten aus der fremden Re-

% H. Liebeschiitz, »Hermann Cohen und Spinozac, in: Bulletin of the Leo Baeck Insti-
tute, 12 (Dezember 1960), S. 225-238, hier S. 225.

7 Vgl. Cohen: Werke, Band XVI, S. 123-162 und die Einleitung von H. Wiedebach,
S. XXVIf.

30

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

ligion diirfen wir erwarten«.® Hier wird also Toleranz keineswegs als
»Duldung einer Irrlehre, sondern als Anerkennung einer Grund-
lage«??, welche fiir so unterschiedliche Religionen wie das Judentum
und das Christentum, wohl aber auch fiir den Islam, als wahr anzuer-
kennen wire. In dem Aufsatz, den er in Berlin im Jahre 1917 unter dem
beredten Titel »Was einigt die Konfessionen?« vorgetragen hat, er-
kldrte Cohen:

Man missversteht die Toleranz, wie nicht minder auch die Aufkldrung, wenn
man sie nur als ein negatives, nur prohibierendes Prinzip auffasst. So kann sie
nicht gemeint sein, wenn anders sie das Kriterium der Aufklirung ist, wel-
ches selbst hinwiederum die individuelle Selbstindigkeit der gesamten Geis-
teskultur vertritt. Die Toleranz muss demzufolge ein positives Prinzip sein,
welches sie nur als ein Prinzip der Gerechtigkeit, allenfalls der Billigkeit sein
kann. Thr kann es nicht obliegen, den Irrtum gewédhren zu lassen; denn als
Triebkraft der Aufklirung muss sie ja die personliche Wahrhaftigkeit férdern;
diese aber kann doch nicht zusammenbestehen mit einer Gleichgiiltigkeit ge-
gen die Wahrheit, und daher etwa auch einem Gefiihl der Uberlegenheit iiber
die Fragen der Religion.

Die Toleranz bildet daher ein schwieriges Problem, eine scheinbare An-
tinomie gegen die Alternative: wahr oder falsch. Wie ist der Schein dieser
Antinomie zu widerlegen? Wie ist das positive Moment in der Toleranz zu
entdecken? [Es kann nur in Geméf$heit mit dem positiven Moment in der
Aufklirung gelegen sein.]*

Da dieses »schwierige Problem«, oder wie dies Hermann Cohen formu-
liert, die »scheinbare Antinomie gegen die Alternative: wahr oder
falsch« in diesem Band noch vielfach erortert wird, kann ich mich hier
damit begniigen, anzumerken, dass Hermann Cohen unter den grofSen
Beispielen, in denen » Aufklirung und Toleranz zu einem weithin tra-
genden literarischen Einfluss gekommen sind«, Nikolaus von Cues und
Jean Bodin erwihnt, keineswegs aber Spinoza. — Warum? Warum hat
er sich gegen Spinoza gewandt, dies sogar so leidenschaftlich, man
mochte fast sagen fanatisch, dass er selber als intolerant erscheint?
Erklirungen wie diejenige von Leo Strauss und seinen Nachfol-
gern, denen zufolge Cohen gegen Ende seines Lebens eine »apologeti-
sche«, oder wie man dies heutzutage formulieren wiirde, »kommuni-
taristische« Haltung dem Judentum gegeniiber eingenommen hitte,

3% Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 162.
3 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 475.
4 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 467 f.

31

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

scheinen mir nicht tiberzeugend zu sein*': die Anekdote von Hans Lie-
beschiitz, die ich gerade erzihlt habe, zeigt doch, wie offen Cohen dem
Protestantismus gegeniiber gewesen ist — manchmal wird er sogar we-
gen seines »Protestantischen Judentums«* getadelt. In seinem Vortrag
des Jahres 1917 »Was einigt die Konfessionen« erhob er sich auch ein-
deutig »gegen den Anspruch der Religionen [also sowohl des Juden-
tums als auch des Christentums, und auch des Islams] auf isolierte
Absolutheit«, und fiir eine »Wechselwirkung« zwischen den Religio-
nen, denn — dies behauptet er ausdriicklich: »erst durch diese Erkennt-
nis der Wechselwirkung, als des geschichtlichen Bandes der Religio-
nen, wird die Aufkldrung zu einer geschichtlichen Grunderkenntnis,
und ihr Produkt, die Toleranz, zu einer ethischen Grundkraft.«*

Die Toleranz, das Produkt der Aufkldrung, wiirde also ihm zufolge
eine geschichtliche, bzw. weltgeschichtliche Dimension besitzen: der
Gesichtspunkt einer »Erziehung des Menschengeschlechts« wire es,
welcher in Toleranzfragen als entscheidend betrachtet werden sollte.*
Dass Spinoza diese weltgeschichtliche und erzieherische Dimension
keineswegs anerkannte, darf ihm umso weniger zum Vorwurf gemacht
werden, als er im 17. Jahrhundert, also lange vor dem Zeitalter der
Aufklirung — und vor Lessing — lebte. Auch scheint es mir in Anbe-
tracht der spiteren weltgeschichtlichen Entwicklungen, die uns allen
bekannt sind, keineswegs sicher, dass man Hermann Cohen in diesem

4 Genau so wenig iiberzeugend scheint mir Ernst Simon zu sein, welcher einmal das
»religios-messianische Judentum« von Cohen anklagte: ein Judentum, das nicht »poli-
tisch« genug gewesen wire. In seiner rein politischen Auffassung des Judentums wire
Spinoza »beinahe — Zionist« gewesen, so dass »die nach 1910 immer noch zunehmende
Schirfe der Aulerungen gegen Spinoza« sich fiir Simon »aus dem immer aktueller
werdenden Kampfe gegen den Zionismus [erklirte]: beiden gegeniiber fiihlte er sich in
seinem heiligen Recht als echter Glaubensstreiter« (E. Simon, »Zu Hermann Cohens
Spinoza-Auffassung«, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Juden-
tums, 1935, S. 181-194, hier S. 193.) Auch wenn es stimmt, dass Cohen kein »Zionist«
gewesen ist, scheint mir diese Erkldrungslinie nicht iiberzeugend zu sein. Im Jahre 1915
stand Deutschland im Ersten Weltkrieg: sollten iiberhaupt zeitlich-historische Uber-
legungen fiir Cohens Abkehr von Spinoza wichtig geworden sein, dann wire dieser
Zusammenhang, der Weltkrieg also, sicher eher als der zionistische Kontext zu beriick-
sichtigen.

# Vgl. z.B. David Myers, »Hermann Cohen and the Quest for Protestant Judaism, in:
Leo Baeck Yearbook 46, 2001, S. 195-214.

# Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 476 f.

# Vgl. noch einmal RV, S. 272.

32

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Punkt recht geben miisste. Weiser mag doch Spinoza gewesen sein, in
seiner Behutsambkeit, oder Vorsicht ... (caute!).

Doch war es wohl der Toleranz wegen, und auf Grund der Auf-
klarung, genauer einer religiosen Aufklirung, dass sich Cohen gegen
Spinoza gewandt hat. Schon ziemlich friih, z.B. in seinem Werk iiber
Kants Begriindung der Ethik (1. Ausgabe, 1877), hatte er behauptet, es
wire kein Wunder, dass der Einfluss von Spinoza »im Naturrecht der
deutschen Aufklirung« »nicht bemerkbar« wire, und dies wegen der
»innerlichsten Unklarheit« seiner Position.* Auch in seiner Ethik des
reinen Willens* hatte Cohen geschrieben, dass man »die Verdienste,
welche dem gottlichen Naturalismus Spinozas fiir die religiose Aufkla-
rung und damit fiir die allgemeine geistige Kultur andauernd beiwoh-
nenc, nicht »unterschitzen«, aber auch nicht iiberschitzen darf: dort
sind es die Unterschiede zwischen dem »pantheistischen« Ansatzpunkt
Spinozas und seinem eigenen, spiter gewonnenen Kantischen, kriti-
schen Ansatz, die er hervorhebt. Meiner Meinung nach kann dieser
Punkt alleine aber nicht seine Grundmotivation gegen Spinoza enthal-
ten: es ist doch etwas ganz Anderes zu behaupten, dass ein Philosoph
iiber einen gewissen Punkt »innerlich unklar« gewesen ist, oder ihn als
»Falscher und Verleumder des Judentums«* zu beschimpfen. Die Vor-
wiirfe, die er mehrmals wiederholt, denen zufolge Spinoza der Lehre
Christi den Vorzug vor dem jiidischen Monotheismus gegeben hitte*®,
miissen aber in ihrem geschichtlichen Zusammenhang betrachtet wer-
den: Cohen hat sie in einer Zeit formuliert, in welcher das Judentum
ignoriert bzw. verworfen wurde, und es ist in diesem Kontext, dem
Kontext eines sich intensivierenden Antisemitismus, dass er sich als
Sprecher fiir das Judentum profiliert, und dass er fiir das Judentum
ein »religidses Lebensrecht« verlangt.* Wie ich schon daran erinnert
habe, hatte er sich in den sechziger Jahren anders ausgedriickt, dies aber

4 Vgl. Cohen: Werke, Band 2, S. 387.

4 Ethik des reinen Willens, 1. Ausgabe, 1904, 2. Ausgabe, 1907. Vgl. Cohen: Werke,
Band 7, S. 459f.

4 Vgl. z.B. Cohen: Werke, Band 16, S. 149, insbes. aber S. 409f.

4 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 409f.

# Vgl. z.B. Cohen: Werke, Band 16, S. 532 (in Deutschtum und Judentum, 1915); oder
schon im Jahre 1907, in Religion und Sittlichkeit: »Es gibt keine Gesundheit in einer
Zeit, welche den Menschenhass duldet; in welcher Abweisung und Zuriickstoflung als
berechtigte Mittel fiir einen hoheren Zweck gelten. Es gibt keine wahrhafte Sittlichkeit
fiir ein Volk, in welchem Staat und Gesellschaft Entfremdung und AusschlieSung einer
religivsen Gemeinschaft innerhalb desselben Staates politisch und sozial organisieren.

33

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

nicht so sehr weil er anderer Meinung gewesen wire, sondern weil die
Zeit selber eine ganz andere war, und weil es nun ganz andere Proble-
me auf der Tagesordnung gab, sowohl philosophische, als auch politi-
sche. In unseren Tagen sind nun die Probleme wiederum ganz andere:
meiner Meinung nach wiirde Cohen heute andere Fragen stellen — z. B.
diejenige, wie man orthodoxe Juden anderen Vélkern, und anderen
Religionen wie dem Islam gegeniiber, toleranter machen kénnte.

Die Hauptiiberzeugung aber, die er Spinoza nicht verzeihen konn-
te —sobald er sie zur Kenntnis genommen hat, und dies ziemlich spit in
seinem Leben — war die, der zufolge die Juden, diese »Pharisder«®, als
solche nicht und nie, »aufgeklirt« sein konnen: nie hat Cohen, wie
Strauss, gedacht, dass »Aufklirung« und »Judentum« grundsitzlich
entgegengesetzt wiren — er selber ist iiberzeugt gewesen, dass eine
»Aufklirung« in das Judentum, so wie auch in andere Religionen, hi-
neingebracht werden konnte. Noch heute méchte ich hoffen, dass er —
und nicht Spinoza — iiber diesen Punkt recht behilt.

Und es ist keine wahrhafte Religiositit, welche die Absage an die Humanitit gutheif3t.«
(Cohen: Werke, Band 15, S. 5).

% E Niewdhner, »Spinoza und die Pharisder. Eine begriffsgeschichtliche Miszelle zu
einem antisemitischen Slogan«, in: Studia Spinozana 1 (1985) 347-355; D. Novak, The
Election of Israel: The idea of the chosen people, Cambridge, U.P., 1995.

34

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek (Paris)

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Fiir H. B. »Barry« Nisbet — in dankbarer Erinnerung an
fruchtbare Gespriche in Cambridge

Der Begriff der Toleranz genief3t heute nicht mehr den ausgezeichne-
ten Ruf, der ihn lange schmiickte. Zwar gibt es immer noch Preise und
Auszeichnungen, die den Begriff stolz im Titel tragen, so verleiht zum
Beispiel das Land Berlin den Moses-Mendelssohn-Preis »zur For-
derung der Toleranz gegeniiber Andersdenkenden und zwischen den
Vélkern und Religionen« und zeichnet damit »jeweils eine Personlich-
keit, Gruppe oder Institution [aus], die sich durch ihr Wirken auf geis-
tig-literarischem oder religids-philosophischem Gebiet um die Ver-
wirklichung der Toleranz verdient gemacht«. Doch geht der Preis, der
alle zwei Jahre ausgeschrieben wird und 2010 zum 16. Male verliehen
wurde, schon auf die spiten 1970er Jahre, genauer auf einen Senats-
beschluss vom 6. September 1979 [dem 250. Geburtstag von Moses
Mendelssohn] und damit sicher auf noch frithere Uberlegungen zu-
riick. Heute wird der Toleranzbegriff nicht mehr so selbstverstindlich
akzeptiert, sondern oft kritisch in Frage gestellt. Einer der Vordenker
der 68-Bewegung, Herbert Marcuse, hatte schon vor langer Zeit von
»repressiver Toleranz«! gesprochen und er ist von vielen der damali-
gen Studenten so verstanden worden, um den Sprachgebrauch dieser
Epoche zu imitieren, dass er damit die scheinliberale Duldung ihrer
Proteste durch die Universitit als Institution brandmarken wollte, hin-
ter der sich in Wirklichkeit die repressive Politik eines spitkapitalisti-
schen Systems verbarg. In einem gewandelten Kontext wird dem Tole-

! So der Titel von Marcuses Beitrag zu einer Sammlung von Aufsitzen, die 1965 unter
dem Titel A critique of pure tolerance zuerst auf Englisch (Boston, Beacon Press), wenig
spiter auch auf Deutsch erschien: Kritik der reinen Toleranz, iibersetzt von Alfred
Schmidt, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1966.

35

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

ranzbegriff heute vorgeworfen — um es kurz zu sagen —, dass Toleranz
immer ein Besserwissen und damit die fehlende Achtung Andersden-
kender impliziert. Weifs man auch, wie es in Wirklichkeit mit einer
Frage steht, »toleriert« man den vermeintlichen Irrtum der Anderen,
sei es aus Gleichgiiltigkeit, aus Schwiche oder aus Niitzlichkeitserwi-
gungen. Es ist wohl bezeichnend, dass Minderheiten heute seltener
mehr »Toleranz« verlangen, sondern eher um einen Minderheiten-
schutz auf rechtlicher Basis kimpfen. Wenn ein Korperbehinderter kei-
nen Sitzplatz in der Straflenbahn findet, kann er natiirlich auf die
Menschlichkeit oder Hoflichkeit seiner Mitreisenden hoffen bzw. zur
Not daran appellieren, doch vermutlich ist es ihm lieber, wenn ihm das
Unternehmen, welches das Verkehrsmittel betreibt, die Prioritdt auf
einen Sitzplatz in den Beférderungsbedingungen festschreibt, weil sein
Anspruch dann durchsetzbar wird. Um die fehlende Achtung gegen-
iiber Minderheiten einzufordern, ist im philosophischen Diskurs ein
vermeintlich neuer Begriff an die Stelle des alten Kampfbegriffs der
Toleranz getreten, der Begriff der »Anerkennung, der sich langsam
aber sicher durchzusetzen scheint. Ludwig Siep hat schon vor iiber
30 Jahren einen wirkungsreichen Beitrag zu dieser Konjunktur des An-
erkennungsbegriffs geleistet. Was sich in seinem Buch Anerkennung
als Prinzip der praktischen Philosophie (1979) noch aus den Quellen
des Deutschen Idealismus speiste, er bezieht sich in erster Linie auf
Fichte und auf Hegel, wurde wenig spiter, durch eine der Zentral-
gestalten der dritten Generation der Frankfurter Schule, Axel Hon-
neth, rasch zu einem Trendsetter. Honneths 1990 verteidigte Habili-
tationsschrift erschien zwei Jahre spiter unter dem Titel Kampf um
Anerkennung. Seitdem sind die Publikationen zum Begriff der An-
erkennung nicht mehr abgerissen und so vielféltig geworden, dass sie
kaum mehr alle zu nennen sind.?

So berechtigt der Begriff der Anerkennung, und die vielen Bemii-
hungen ihn zu erhellen, sicher sind, sei doch ketzerisch angemerkt,
dass dies alles nicht so ganz neu ist, wie es den Anschein hat. Davon
abgesehen, dass die Anerkennung schon fiir Fichte und Hegel ein zen-
traler Begriff war, wie es in dem genannten Buch von Ludwig Siep gut

2 Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie: Untersuchungen
zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg/Miinchen, Alber, 1979; Axel Hon-
neth: Kampf um Anerkennung: zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt am Main, Suhrkamp, 1992 (erweiterte Neuausgabe: 2007).

36

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

dokumentiert wird, schrieb bereits Goethe in seinen Maximen und Re-
flexionen: »Toleranz sollte eigentlich nur eine voriibergehende Gesin-
nung sein: sie muss zur Anerkennung fithren. Dulden heifit beleidi-
gen.«® Stellt schon Goethe so die beiden Begriffe, Toleranz und
Anerkennung, explizit zusammen und gegeneinander, gibt es auch bei
Lessing und bei Kant bereits Uberlegungen, die in dieselbe Richtung
gehen. In seinem berithmten Aufsatz aus dem Jahre 1784, »Was ist
Aufklarung?«, schreibt Kant, zwar knapp, doch in der Stof3richtung
eindeutig, von dem »hochmiitigen Namen der Toleranz«*, eine Bemer-
kung, die in ihrem kritischen Impetus nicht weit von Goethes »Dulden
heifit beleidigen« entfernt ist. Im Hinblick auf Lessing selbst ist oft
richtig angemerkt worden, dass in seinem Nathan der Weise, ein Werk,
das vielen Generationen als das »Toleranzstiick« schlechthin erschien,
das Wort »Toleranz« nur ein einziges Mal vorkommt, und selbst dort
nur als Adjektiv und unter so negativen Vorzeichen, dass man sich fast
an Marcuses »repressive Toleranz« erinnert fithlt. Da ihm Nathan Re-
chas Hand nicht sofort geben will, beklagt sich der Templer heftig bei
Saladin und sto3t hervor:

Woll” oder wolle nicht! Er ist entdeckt

Der tolerante Schwitzer ist entdeckt!

Ich werde hinter diesen jiid’schen Wolf

Im philosoph’schen Schafpelz, Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!®

Dies kann kein Zufall sein, vielmehr diirften darin ebenfalls die Vor-
behalte stecken, die Kant und Goethe dem Begriff der Toleranz und
seinen Implikationen gegeniiber geduflert haben. Bedeutet dies aber
schon, dass Lessing den Begriff der Toleranz iiberhaupt tiber Bord ge-
worfen hitte oder dass wir, am Anfang des 21. Jahrhunderts, ihn jeden-
falls aufgeben miissten?

Dies ist die zentrale Frage, der im Folgenden in drei Schritten
nachgegangen werden soll. Zunichst sei die Frage aus der Perspektive

3> Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Binden, hrsg. von Erich Trunz. Miin-
chen, Beck, 1998, Bd. XII, S. 385.

* Kants Gesammelte Schriften. Hrsg. von der Kéniglich Preuflischen Akademie der
Wissenschaften [Sigle: AA = Akademie-Ausgabe]. Bd. 8, Berlin, Reimer, [1912] 21923,
S. 40.

5 Gotthold Ephraim Lessing: Werke [Sigle: Lessing: Werke], in 8 Binden. Hrsg. von
Herbert G. Gopfert, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, Bd. II, S. 307
(IV4,Z.2779-2782).

37

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

der Wirkungsgeschichte erhellt und prazisiert. Ein ganzes Heer von
Interpreten — Juden, Christen und Ungldubige, fast das ganze 19. Jahr-
hundert hindurch und weit ins 20. Jahrhundert hinein, ja, bis heute —,
hat Lessing als den groflen Fechter fiir Toleranz und Religionsfreiheit
gesehen, ob die Interpreten selbst nun fiir oder gegen diese Ausrich-
tung gewesen sind. Kénnen sich alle diese Autoren, aus deren Schriften
im ersten Teil der folgenden Ausfithrungen bedeutungstriachtige Bei-
spiele zitiert und erldutert werden, so grundlegend geirrt haben? In-
zwischen gibt es aber auch schon eine nicht unbetrichtliche Gruppe
von kenntnisreichen Lesern, die Lessing keineswegs als den groflen
Kampfer fiir Toleranz akzeptieren wollen, sondern darin nur eine Mas-
ke sehen, hinter der sich eine ganz andere Haltung verbirgt: fiir man-
che eine kritische Aufhebung der Toleranz, die den traditionellen Rah-
men dieses Begriffes weit zuriickldsst, fiir andere, wie fiir Hans Mayer
oder den Oxforder Germanisten Ritchie Robertson, sogar eine fast per-
fide intolerante Strategie.® Haben solche Interpretationen Recht mit
ihren Versuchen, die traditionelle Lektiire Lessing so drastisch umzu-
kehren? Ein erster Teil widmet sich also der Wirkungsgeschichte, weil
deren Wiirdigung es erlaubt, die eigentliche Frage préziser zu stellen.
Gerade bei einem Autor wie Lessing, dessen eigentliche Gestalt von
einem dichten Wald von Lessingbildern und Lessinglegenden’ so iiber-
lagert ist, dass der unmittelbare Zugriff auf die Texte nahezu unmog-
lich ist, scheint ein solcher Zugang tiber die Wirkungsgeschichte ohne-
hin unverzichtbar.®

Ein zweiter Teil soll den Quellen des Toleranzbegriffs fiir Lessing
und sein 18. Jahrhundert nachgehen. Diese Frage hat nicht nur ein ge-
lehrtes, begriffsgeschichtliches Interesse, sondern beriihrt auch die ak-

¢ Hans Mayer: »Der weise Nathan und der Riuber Spiegelberg. Antinomien der jiidi-
schen Emanzipation in Deutschland« (1973), in: Klaus Bohnen (Hg.): Lessings >Nathan
der Weise<. Darmstadt, WBG, 1984, S. 350—373, hier besonders S. 366 f.; Ritchie Robert-
son: »Dies hohe Lied der Duldung<«? The Ambiguities of Toleration in Lessing’s Die
Juden und Nathan der Weise«, in: Modern Language Review. 93 (1998), S. 105-120.

7 Schon das alte Standardwerk der sozialistischen Lessingdeutung gibt sich bereits im
Titel als Ideologiekritik friitherer Interpretationen: Franz Mehring: Die Lessing-Legende
[1893]. Neuausgabe: Berlin, Dietz, 1963.

8 Ganz in diesem Sinne beginnt auch das niitzliche Lessing-Handbuch von Monika Fick,
Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, S. 23-32, mit einem Uberblick iiber die »Lessing-Bil-
der«; vgl. auch etwa das umfangreiche Kapitel »Stationen der Wirkungsgeschichte: Zwi-
schen Nachfolge und Vereinnahmung«. In: W. Barner, G. Grimm, H. Kiesel, M. Kra-
mer: Lessing. Epoche — Werk — Wirkung, Miinchen, Beck (1975) 61998, S. 344-427.

38

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

tuelle Deutung. Der Toleranzbegriff kann némlich bis auf Augustinus
zuriickverfolgt werden.” Wenn aber dessen Konzeption zugrunde ge-
legt wird, erhilt der Begriff gerade die negativen Konturen, welche
heute nicht mehr akzeptabel erscheinen. Doch war Augustinus die vor-
ziigliche und einzige Quelle aus welcher im Deutschland des 18. Jahr-
hundert geschépft wurde? Oder gab es dafiir andere Vorbilder, die auch
den Begriff in einem giinstigeren Licht erscheinen lassen? Die Spur, die
in diesem Kontext verfolgt werden soll, sind die englischen Deisten'®,
mit denen Lessing iiber seine Ausgaben von Hermann Samuel Reima-
rus (1694-1768), »Aus den Papieren eines Ungenanntenc, aber auch
durch eigene Studien der 1750er Jahre gut vertraut war."!

Ein dritter Teil versucht zu zeigen, dass der Toleranzbegriff Les-
sings letztlich ein dynamischer Begriff ist. Toleranz ist so kein Selbst-
zweck, sondern Teil einer weitergehenden Aufklarungsstrategie: Nur
ein Schritt, aber ein angemessener und unverzichtbarer Schritt auf
dem notwendig unabgeschlossen, immer noch offenen Weg der Auf-
klarung. Schon Kant hat das Ziel, ein »aufgekldrtes Zeitalter«, von
Weg und Methode, ein »Zeitalter der Aufklirung«, unterschieden:
»Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt schon in einem auf-
geklirten Zeitalter? So ist die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeit-
alter der Aufkliarung.«'> Damit wollte er seinen Lesern sicher Mut ma-
chen, »Zeitalter der Aufklarung« heifit fiir ihn auch, der Weg ist schon
eingeschlagen, angetreten. So nennt er zwei wichtige Beispiele, die ihn
fiir seine Zeit, »das Jahrhundert Friedrichs« [des Grofsen], wie er sagt,

° Vgl. etwa die gediegenen Darstellungen zur Begriffsgeschichte: Klaus Schreiner &
Gerhard Besier: »Toleranz, in: Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck (Hg.):
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland. 8 Binde. Bd. VI. Stuttgart, Klett-Cotta, 1990, S. 445-605; G. Schliiter &
R. Grotker: »Toleranz«, in: Joachim Ritter & Karlfried Griinder (Hg.): Historisches
Woarterbuch der Philosophie. 13 Binde. Bd. 10, Basel, Schwabe, 1998, S. 1251-1262.

10 Der Deismus kann eingangs als eine religionsphilosophische Lehre definiert werden,
nach welcher es eine natiirliche Religion gibt, die fiir das Heil der Menschen ausreichend
ist. Vgl. etwa Giinter Gawlick: »Deismus«, in: Werner Schneiders (Hg.): Lexikon der
Aufklirung. Miinchen, Beck, 1995, S. 81f. Vgl. Gotthard Victor Lechler: Geschichte
des englischen Deismus, Tiibingen, Cotta, 1841 [Nachdruck mit einem Vorwort von
G. Gawlick], Hildesheim, Olms, 1965. Speziellere Literaturangaben im zweiten Ab-
schnitt des vorliegenden Beitrags.

1 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 311-604, 865-918 (Editorischer Bericht und Anmerkun-
gen).

12 Kant: AA, Bd. 8, S. 40.

39

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

und fiir die Zukunft optimistisch stimmen: erstens schien es ihm posi-
tive Entwicklungen in Richtung auf die Gewissens- und Religionsfrei-
heit zu geben; zweitens hebt er hervor, dass Friedrich II. in Fragen der
Gesetzgebung, eine Anspielung auf das » Allgemeine Landrecht« Preu-
ens, zumindest eine Befragung, noch keine volle Partizipation, der
Bevolkerung durchgefiihrt habe, »wodurch noch kein Monarch dem-
jenigen vorging, welchen wir verehren«." Natiirlich war er nicht naiv,
sondern wusste, dass weitere Schritte auf dem Weg der grundsitzlich
unvollendbaren Aufklirung noch errungen worden mussten. Ebenso
betont auch die moderne Forschung zu Recht und immer wieder den
Prozesscharakter der Aufklarung, siehe z.B. den Band Aufklirung als
Prozef.1*

Fiir die meisten Leser waren Lessing und ganz besonders sein Nathan
zweifellos Meilensteine im Kampf fiir mehr Aufklarung und religiose
Toleranz. Es scheint beinahe iiberfliissig, die vielen einschligigen
Kommentare und Wiirdigungen alle anzufiihren. Doch zumindest die
jiidischen Reaktionen, besonders in Deutschland und in Osteuropa,'
die zunichst fast alle enthusiastisch waren, sollten kurz belegt werden.
Schon die Tatsache, dass der Titelheld ein als weiser Mann bewerteter
Jude war, schien ihnen eine bedeutende Stellungnahme und Hilfe bei
der Suche nach Gleichberechtigung zu sein. Die Freundschaft von Les-
sing und Mendelssohn, ¢ schien ihnen, wenn nicht schon das erreichte
Resultat, so doch zumindest die VerheifSung der deutsch-jiidischen
Symbiose zu sein. So waren es unter den deutschen Juden ganz beson-
ders diejenigen, die sich fiir die Assimilation und Integration der Juden

13 Ibid., S. 41.

4 Rudolf Vierhaus (Hg.): Aufklirung als Prozefl. Hamburg, Meiner, 1988.

15 Fiir die jiidische Rezeption in Osteuropa siche Chaim Schoham: »Nathan der Weise
unter seinesgleichen. Zur Rezeption Lessings in der hebriischen Literatur des 19. Jahr-
hunderts in Osteuropa, in: Lessing Yearbook. 12 (1980), S. 1-30.

16 Vgl. hierzu den Vortrag, den ich am 26. April 2010 im Rahmen der gemeinsamen
(ETH und Universitit) Ringvorlesung »Das Judentum und die Wissenschaften« in Zii-
rich gehalten habe. Unter dem Titel »Moses Mendelssohn und die Haskala in zwei
innerjiidischen Riickblicken des 19. Jahrhunderts: Moritz Daniel Oppenheim und Hein-
rich Heine« wird der Beitrag erscheinen in dem Tagungsband Kunst-Religion-Politik,
hrsg. von Elisabeth Weisser-Lohmann.

40

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

in Deutschland einsetzten, die in Lessings Nathan fast ein »heiliges
Buch« sahen, wie dies Hugh B. Nisbet, der Cambridger Germanist,
der unlidngst die wohl umfangreichste Lessingbiographie vorgelegt hat,
treffend ausdriickte.”” Der jtidische Philosoph und Publizist Theodor
Lessing (1872-1933 [in Marienbad von Nationalsozialisten erschos-
sen]'®), heute vor allem durch sein Buch Der jiidische Selbsthaf be-
kannt, hat in seiner posthumen Autobiographie berichtet, dass sein
Grof3vater den Familiennamen Lessing aus Dankbarkeit fiir G. E. Les-
sings »hohes Lied der Duldung« angenommen habe? — ein eindrucks-
volles Beispiel fiir die Bewunderung, die Lessing im 19. Jahrhundert
von jidischer Seite entgegengebracht wurde. Der berithmteste jiidische
Bewunderer Lessings aus der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts diirfte
indessen Heinrich Heine gewesen sein,?! der in Lessing durchaus einen
»Champion der Geistesfreyheit und Bekdmpfer der klerikalen Intole-
ranz« gesehen hat.?? Allerdings darf man nicht vergessen, dass Heine
diese Worte im franzosischen Exil schrieb. In Deutschland selbst war
Gabriel Riesser (1806-1863)% sicher ein weiteres prominentes Beispiel
aus der jlidischen Rezeption Lessings im 19. Jahrhundert. Zeitweise

17 Hugh Barr Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tole-
rance, in: Peter Hutchinson (Hg.): Landmarks in German drama. Oxford, Bern, Berlin,
Lang, 2002, S. 11-29, hier S. 14. Ders., Lessing — Eine Biographie. Aus dem Engl. iibers.
von Karl S. Guthke. Miinchen, Beck, 2008.

18 Vgl. Julius H. Schoeps: »Der ungeliebte Auflenseiter: zum Leben und Werk des Phi-
losophen und Schriftstellers Theodor Lessing«, in: Walter Grab und J. H. Schoeps (Hg.):
Juden in der Weimarer Republik. Stuttgart, Burg Verlag, 1986, S. 200-217.

19 Theodor Lessing: Der jiidische Selbsthaf3, Berlin, Jiidischer Verlag, 1930 [Nachdruck:
Miinchen, Matthes & Seitz, 1984, 22004].

2 Theodor Lessing: Einmal und nie wieder [1935]. Giitersloh, Bertelsmann, 1969, S. 34.
21 Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1835),
zitiert nach: Heine: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke [Sigle: DHA = Diis-
seldorfer Heine-Ausgabe], hrsg. von Manfred Windfuhr, hier Bd. 8/1, Hamburg, Hoff-
mann & Campe, 1979, S. 73: »seit Luther hat Deutschland keinen gréBeren und bes-
seren Mann hervorgebracht, als Gotthold Ephraim Lessing. Diese beiden sind unser
Stolz und unsere Wonne.«

2 Heinrich Heine: Die romantische Schule (1836), zitiert nach: DHA, Bd. 8/1, S. 135.
Das vollstindige Zitat lautet: »Mehr als man ahnte war Lessing auch politisch bewegt,
eine Eigenschaft die wir bey seinen Zeitgenossen gar nicht finden; wir merken jetzt erst
was er mit der Schilderung des Duodezdespotismus in Emilia Galotti gemeint hat. Man
hielt ihn damals nur fiir einen Champion der Geistesfreyheit und Bekdmpfer der kleri-
kalen Intoleranz; denn seine theologischen Schriften verstand man schon besser.«

» Vgl. Arno Herzig: Gabriel Riesser [Schriftenreihe: Hamburger Képfe], mit einem
Nachwort von Helmut Schmidt, Hamburg, Ellert & Richter, 2008.

41

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Vizeprisident des Frankfurter Paulskircheparlaments (1848/49) und
als Obergerichtsrat (ab 1859) wohl der erste jiidische Richter in
Deutschland, fiihrte Riesser schon 1838 aus, dass Lessings Nathan fiir
ihn »erhabenste Dichtung« und Lessing insgesamt eine Leitfigur fiir
»Aufklirung, Gewissensfreiheit, Kampf gegen Unduldsamkeit [und]
Religionshass« sei.* Kein Geringerer als Hermann Cohen (1842-
1918), sicher einer der bedeutendsten jiidischen Denker seiner Zeit
und als Haupt des Marburger Neukantianismus auch im nichtjiidi-
schen Umfeld hoch geschitzt,? duflerte sich verschiedentlich ebenso
begeistert iiber Lessing, so schrieb er noch 1917, kurz vor seinem Tode,
von der »grofsen Lehre, welche Lessing seinen Nathan fiir alle Zukunft
verkiinden ldsst«.26 Statt die Beispiele, die zur Verfiigung stiinden,? zu
hiufen, sei die lange Liste der positiven jiidischen Wiirdigungen Les-
sings mit einem relativ spiten Zeugen geschlossen, dem aus Ungarn
stammenden israelischen Sozialhistoriker Jacob Katz (1904-1998, der
von 1948 bis zu seiner Emeritierung 1974 an der Hebraischen Univer-
sitit von Jerusalem lehrte, deren Rektor er auch von 1969 bis 1972
war). In seiner 1961 in Oxford erschienen Studie Exclusiveness and
Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval and Mo-
dern Times findet auch Katz sehr wohlwollende Worte fiir Lessing
und seine Freundschaft mit Mendelssohn, deren Ideal auch seine, wie
er sagt »desillusionierte Generation« nicht mit Geringschitzung be-
trachten kann.?® Auch fiir ihn gibt es keinen Zweifel daran, dass die
Schlussfolgerung, die Lessing seine Leser zu ziehen wiinscht, darin
liegt, dass die religiosen Unterschiede unwichtig seien und dass die

2+ Gabriel Riesser: Einige Worte tiber Lessing’s Denkmal an die Israeliten Deutschlands
gerichtet. Frankfurt, Stockmar & Wagner, 1838, S. 3 und 24.

2> Zu Cohen siehe den Beitrag von Myriam Bienenstock zu diesem Band, S. 19-34, und
ihre grundlegende Studie: Cohen face & Rosenzweig: Débat sur la pensée allemande,
Paris, Vrin, 2009.

% H. Cohen: Werke, hrsg. von Helmut Holzhey, Bd. 17: Kleinere Schriften VI, bearbei-
tet und eingeleitet von Hartwig Wiedebach. Hildesheim, Ziirich, New York, Olms, 2002,
S. 406.

77 Fiir weitere Belege aus der jiidischen Rezeption Lessings, siehe Karl S. Guthke: »Les-
sing und das Judentum, in: Wolfenbiitteler Studien zur Aufklirung. Bd.4 (1977),
S.229-271, besonders S. 230-237.

28 Jacob Katz: Exclusiveness and Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Me-
dieval and Modern Times, Oxford, Oxford University Press, 1961, S. 181: »[this noble
dream] even our own disillusioned generation cannot, with propriety, treat [...] with
disdain.«

42

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Angehorigen der verschiedenen Religionen gute Griinde hitten, den
anderen gegeniiber tolerant zu sein.?

Zwar erhoben sich schon im fritheren 19. Jahrhundert vereinzelt
jlidische Gegenstimmen gegen diesen Konsens von Bewunderung und
Verehrung. In ihrem Roman Jenny aus dem Jahre 1843 bemaingelte
etwa Fanny Lewald (urspriinglich Fanny Marcus: 1811-1889)%°, dass
den Vertretern der verschiedenen Religionen (Judentum, Christentum,
Islam) in Lessings Nathan die spezifischen Merkmale ihrer Religionen
»genommen« und sie stattdessen »eine Art von protestantischer Fami-
lienahnlichkeit bekommen« hitten.?* Doch erst im Zuge der zionisti-
schen Bewegung, ab den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, kam
es im Gegenzug zu den Integrations- und Assimilationsbemiihungen
friiherer Generationen, zu so etwas wie einem organisierten Wider-
stand. So konnte Lessing als falscher Prophet illusorischer Hoffnungen
auf Integration erscheinen. Ein Beispiel mag hier der aus Ostpreuflen
stammende Kurt Blumenfeld (1884-1963) sein, der spiter als fithrende
Personlichkeit der zionistischen Bewegung® und als Freund und Kor-
respondent Hannah Arendts (1906-1975)% bekannt wurde: In seiner
Autobiographie berichtet er, dass er Lessings Nathan schon als Schiiler
mit einer gewissen Skepsis gelesen habe. Misstrauisch hitte ihn vor
allem die Tatsache gemacht, dass Lessing in seinem Stiick eine Misch-
ehe dadurch verhindert hitte, dass sich am Ende herausstellt, dass der

2 Ibid. S. 178: »The conclusion which Lessing obviously wishes his audience to draw
was that religious differences were unimportant, and that there was every reason for the
adherents of the various religions to be tolerant towards each other.«

30 Vgl. Christina Ujma (Hg.): Fanny Lewald (1811-1889): Studien zu einer grofien eu-
ropdischen Schriftstellerin und Intellketuellen. Bielefeld, Aisthesis, 2011.

31 Fanny Lewald: Jenny (Erstausgabe 1843), hrsg. von Ulrike Helmer [Schriftenreihe:
Edition Klassikerinnen], Frankfurt am Main, Helmer, 1988, S. 233.

32 Blumenfeld wandte sich noch als Student, bald nach der Jahrhundertwende, dem Zio-
nismus zu. Spiter war er Generalsekretir des zionistischen Weltverbandes und bis zu
seiner eigenen Flucht aus Deutschland (1933) Prisident der Zionistischen Vereinigung
fiir Deutschland. Vgl. seine Autobiographie (siehe unten Anm. 33).

3 Hannah Arendt — Kurt Blumenfeld, »... in keinem Besitz verwurzelt«: die Korres-
pondenz, hrsg. von Ingeborg Nordmann und Iris Pilling. Hamburg, Rotbuch, 1995.
Hannah Arendts eigene Stellungnahme zu Lessing wiirde, gerade weil sie von der Ger-
manistik oft vernachlissigt wird, eine besondere Wiirdigung verdienen, die hier zu weit
fithren wiirde. Vgl. die Rede, die sie 1959 hielt, als ihr der Lessing-Preis verliehen wur-
de: Hannah Arendt: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten: Rede iiber Lessing,
Miinchen, Piper, 1960.

43

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Tempelherr und Recha Geschwister sind.>* Grundsatzlicher bewegt ihn
und andere zionistisch geprigten Leser die Sorge, ob sich Lessings Na-
than der Weise nicht als eine Art Falle erweisen konnte: die Juden wiir-
den mittels der Verheiflung einer universellen Humanitit dazu ge-
bracht, ihr spezifisches religioses und kulturelles Erbe aufzugeben,
ohne dass sie im Gegenzug wirklich Anerkennung und Gleichberechti-
gung erhalten hitten.

Nicht unter zionistischen Vorzeichen — lange stand er vielmehr
dem Marxismus nahe — kam Hans Mayer (1907-2001)% zu ganz &hn-
lichen Ergebnissen. In seinem bereits genannten Aufsatz (1973/1984;
s.0. Anm. 6, besonders S. 366 f) spricht er von dem »vergeblichen« Ver-
such, »Nathan mit Hilfe von Wohlstand und gebildeter Humanitit aus
dem Sonderdasein zu befreien und zum Jedermann zu wandeln«. Der
Versuch sei allerdings gescheitert, denn — offenbart sich darin die mar-
xistische Option von Mayers Analyse? — die Geschichte, wortlich sagt
er »die Entwicklung, hitte »Lessing widerlegt«. Hinter der vermeint-
lichen Toleranz verberge sich »ein Postulat der Intoleranz, indem [...]
die Gleichstellung nur denkbar sein sollte um den Preis einer Aufgabe
der Nationalitit: im Grunde der existentiellen Besonderheit in der
europiischen Gesellschaft seit Beginn der christlichen Ara.« Wird so
nicht anachronistisch von der Schoah ausgehend das Denken des
18. Jahrhunderts zu undifferenziert verurteilt und die von Adorno
und Horkheimer analysierte »Dialektik der Aufklarung«® auf eine
einseitige Ablehnung der Aufkliarung reduziert?

Vor ein paar Jahren hat der Oxforder Germanist Ritchie Robertson
an diese Art der Kritik an Lessing wieder angekniipft (1998; s.o.
Anm. 6). Die Botschaft von Lessings Nathan der Weise wire letztlich
nicht Toleranz der religiésen Unterschiede, sondern eine Indifferenz
den drei monotheistischen Religionen gegeniiber, die einem ethischen
Humanismus® entspringen wiirde. Dieser Humanismus wiirde bei Les-
sing zu einem neuen Dogma (»an unchallengeable master doctrine«)

3 Kurt Blumenfeld: Erlebte Judenfrage: ein Vierteljahrhundert deutscher Zionismus,
hrsg. von Hans Tramer [Schriftenreihe: Veréffentlichung des Leo Baeck Instituts].
Stuttgart, Deutsche Verlags-Anstalt, 1962, S. 30.

% Vgl. seine Erinnerungen: Hans Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen.
2 Bde. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1982-1984.

% Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung: philosophische
Fragmente. Amsterdam, Querido, 1947 (zahlreiche Neuauflagen).

7 An einer Stelle spricht Robertson (1998, S. 106), unter Berufung auf Nicholas Boyle

44

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

erstarren, vom welchem der grofle Aufklirer gleichermaflen auf Juden-
tum, Christentum und Islam herabschauen wiirde (1998, S. 114 ).
Gegen diese Deutungslinie lassen sich indessen verschiedene Ein-
winde vorbringen. Ganz strikt vom Stiick ausgehend, lasst sich zu-
nichst dagegen sagen, dass dort nirgendwo eine Abkehr von irgend-
einer Religion gefordert oder empfohlen wird. Vielmehr wird in der
zentralen Ringparabel jeder der drei Schne, welche doch fiir die drei
Religionen stehen, dazu angehalten, langfristig Wert und Wahrheit sei-
ner Religion durch Handlungen zu beweisen, durch eine Praxis, die als
vorurteilsfreie Liebe, »herzliche Vertriglichkeit«, »Sanftmut«, »Wohl-
tun« und »Ergebenheit in Gott« bestimmt wird.’® Lessings Haltung
scheint also nicht nur kein reiner Humanismus zu sein, sondern sogar
der jiidisch-christlichen Empfehlung »an ihren Friichten sollt ihr sie
erkennen«® ziemlich nahe zu kommen.#* Grundlegender scheint der
von Robertson erhobene Vorwurf, dass Lessing in seinem Nathan ein
neues Dogma durchsetzen wollte, ein Grundelement von Lessings Cha-
rakter zu verkennen. Lessing war ein »Fechter«, wie dies Klaus Briegleb
einmal in Anlehnung an Heine formuliert;*! seine »grofsen Leiden-
schaften waren Widerspruchsgeist, Streitlust und Polemik«, wie Berg-

(Goethe: The Poet and the Age. Bd. I: The Poetry of Desire. Oxford, Oxford University
Press, 1991, S. 33), auch von einem »agnostischen Humanismus«.
3 Lessing: Werke, Bd. II, S. 280 (II1.7, Z. 2041-2048):

Es eifre jeder seiner unbestochnen

Von Vorurteilen freien Liebe nach!

Es strebe von euch jeder um die Wette,

Die Kraft des Steins in seinem Ring an Tag

Zu legen! komme dieser Kraft mit Sanftmut,

Mit herzlicher Vertriglichkeit, mit Wohltun,

Mit innigster Ergebenheit in Gott

Zu Hiilf'!
3 Bibel, NT, Math. 7,20. Auch die eben zitierte Liste von Handlungsanweisungen, die
Lessing Nathan bzw. dem Richter in den Mund legt, entspricht weitgehend den Friich-
ten, welche die Bibel erwartet; vgl. etwa »Die Frucht aber des Geistes ist Liebe, Freude,
Friede, Geduld, Freundlichkeit, Giitigkeit, Glaube, Sanftmut, Keuschheit.« (Galater,
5,22).
4 Vgl. hierzu H. B. Nisbet (2002), S. 19.
4 Klaus Briegleb: »Sterbender Fechter« Lessing?«, in: Ders.: Unmittelbar zur Epoche
des NS-Faschismus: Arbeiten zur politischen Philologie 1978-1988. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1990, S. 191-315. Den Bezug zu Heines Vers (aus der »Heimkehr«, DHA,
Bd. 1/1, S. 258):

Ach Gott, ich hab’ ja unbewuf3t

Gesprochen was ich gefiihlet;

45

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

hahn sagt;** sein bemerkenswertester Zug war ein durchgéngiger Non-
konformismus, wie Ernst Gombrich ausfiihrte.# Ein solcher Mann hit-
te nie ein Dogma aufgestellt* und wenn er es doch getan hitte, dann
nur um es selber wieder einzureiflen. Genau dies schrieb er, fast ver-
batim, an seinen Freund, den Sohn von Reimarus.*> Auch wenn sich
Lessing (dies wird im zweiten Teil thematisiert) vielfach an die Deisten
anlehnt, wehrte er sich in seiner Auseinandersetzung mit H. S. Reima-
rus ausdriicklich dagegen, den Deismus in ein neues Dogma zu verwan-
deln, welches sich anmaf3en wollte, in vermeintlicher Uberlegenheit auf
die drei monotheistischen Religionen herabzublicken.*

Als Ubergang zum zweiten Teil der vorliegenden Ausfiihrungen
bietet es sich an, auf Thesen des in Toronto lehrenden aber aus Ziirich
stammenden Willi Goetschel einzugehen.”” Aus seinem Buch, Spino-
za's Modernity, lasst sich nicht nur iiber Spinoza, Mendelssohn und

Ich hab’ mit dem Tod in der eignen Brust

Den sterbenden Fechter gespielet.
stellt Briegleb besonders auf S. 263 heraus.
# Klaus L. Berghahn: »Zermalmende Beredsamkeit<: Lessings Literaturkritik als Pole-
mik; ein Essay«, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 24 (1992), S. 25-43, hier S. 39.
# E. H. Gombrich: »Lessing: lecture on a master mind, in: Proceedings of the British
Academy. 43 (1957), S. 133-156, hier S. 134: »persistent non-conformism.
# Vgl. hierzu auch den ideenreichen Vortrag von Manfred Lauermann: »Lessing — ein
erster >weiller Jude« ? Eine Rede, in: Ingrid Lohmann und Wolfram Weifle (Hg.): Dialog
zwischen den Kulturen. Erziehungshistorische und religionspiadagogische Gesichts-
punkte interkultureller Bildung. Miinster, Waxmann, 1994, S. 109-116, hier besonders
S. 110f.
4 Er charakterisiert sich dort als einen Autor, »der sich gern Hypothesen und Systeme
macht, um das Vergniigen zu haben, sie wieder einzureiflen«. Lessing: »Brief an Johann
Albrecht Heinrich Reimarus, vom 6. April 1778, in: Herbert Greiner-Mai (Hg.): Les-
sings Briefe. Berlin & Weimar, Aufbau, 1967, S. 418-420, hier S. 419; vgl. hierzu H. B.
Nisbet (2002), S. 211,
 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329: »unsere [!] Deisten [...] wollen die Freiheit haben,
die christliche Religion zu bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit
haben, den Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich ein
wenig viel [...]«.
¥ Als Meisterschiiler von Hermann Levin Goldschmidt (er leitet nicht nur die Werk-
ausgabe von H. L. Goldschmidt, die seit 1993 im Passagen Verlag in Wien erscheint und
von der bislang sieben Binde vorliegen, sondern prisidiert auch die durch eine Schen-
kung von Mary und Hermann Levin Goldschmidt-Bollag erméglichte »Stiftung Dia-
logik«) nimmt Goetschel auch einen Platz innerhalb der jiidischen Rezeption Lessings
in der Schweiz ein. Auf Goldschmidt (1914-1998) selber wird im dritten Teil dieser
Ausfithrungen noch eingegangen werden.

46

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Heine vieles lernen, sondern auch tiber Lessing.® Von besonderem
Interesse fiir die Deutung von Nathan der Weise ist das 16. Kapitel,
»Negotiating Truth: On Nathan's Business«, welches z. B. tiberzeugen-
de Ausfithrungen tiber Nathan als Juden enthilt,* bis hin zu dessen
okonomischer Aktivitit als Kaufmann.? Doch im Hinblick auf die To-
leranz enthilt Goetschels Buch Ausfithrungen, die Zweifel erregen.
Fiir Goetschel, wie er an zentraler Stelle schreibt, ist das Stiick, Nathan
der Weise, eine bewusste Kritik der Toleranz, die auch nur ein Mecha-
nismus der Exklusion sei.’! Diese These wird abgestiitzt durch den
Riickgriff auf Augustinus, der den Begriff der Toleranz entscheidend
bestimme.*? Bei Augustinus hitte der Begriff nimlich den negativen
Sinn, dass man demjenigen, der irrt bzw. siindigt, verzeiht, ohne da-
durch natiirlich dessen Ansichten oder Handlungen zu akzeptieren, die
sanktionswiirdige Fehler blieben. Bekannt diirfte auch sein, wenngleich
Goetschel dies nicht ausdriicklich hervorhebt, dass Augustinus in sei-
nen spiteren Briefen auch Gewaltanwendung gegen Schismatiker und
Haretiker legitimieren sollte.® Ob die Kritik — schon Voltaire machte
sich in diesem Sinne beildufig tiber den Bischof von Hippo lustig® -,
Augustinus zu Recht trifft, kann im Folgenden nicht untersucht wer-

# Willi Goetschel: Spinoza’s modernity: Mendelssohn, Lessing, and Heine. Madison,
Univ. of Wisconsin Press, 2004. Speziell zu Lessing siehe die Kapitel 12-16, S. 183-250.
# Tbid., S. 235, 313f.

% Tbid., S. 237f., 315; vgl. hierzu Paul Hernadi: »Nathan der Biirger: Lessings Mythos
vom aufgeklirten Kaufmann, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 3 (1971), S. 151-159;
jetzt auch in: Bohnen (Hg.): Lessings »Nathan der Weise< (1984, s.0. Anm. 6), S. 341—
349.

51 Goetschel (2004), S. 232: »the play expresses a deliberate critique of tolerance as just
another exclusionary mechanism.« Zum Begriff der Exklusion vgl. Heinz Bude und
Andreas Willisch (Hg.): Das Problem der Exklusion: Ausgegrenzte, Entbehrliche, Uber-
fliissige. Hamburg, Hamburger Edition, 2006.

%2 Goetschel (2004), S. 232: »religious tolerance is, after all, an Augustinian concept«.
% Die Wende von »friedensstiftenden Erdrterungen« (pacificae conlationes) zur Straf-
gewalt gegen Andersdenkende bzw. Andersgliubige scheint Augustinus in Auseinan-
dersetzung mit den Donatisten um 404 vollzogen zu haben; vgl. etwa Augustinus: Epis-
tel 185. Eine gelungene Darstellung der Ambivalenz von Augustinus’ Haltung bietet
Klaus Schreiner: »Duldsamkeit« (tolerantia) oder >Schreckenc (terror)«, in: Dieter Si-
mon (Hg.): Religiose Devianz: Untersuchungen zu sozialen, rechtlichen und theologi-
schen Reaktionen auf religiose Abweichung im westlichen und dstlichen Mittelalter.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1990, S. 159-210, darin besonders der Abschnitt>Die
zwiespiltige Rolle des Kirchenvaters Augustinus: Verteidiger der Toleranz und Anwalt
der Gewalt, S. 165-175.

54 Voltaire: Traité sur la tolérance (1763), Kapitel XXIV — eine deutsche Ubersetzung

47

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

den.” Stattdessen soll gezeigt werden, dass Lessing seine Auffassun-
gen von der Toleranz nicht so sehr Augustinus verdankt, sondern mo-
derneren Quellen, unter denen der Deismus besonders hervorragt.
Dass ein so guter Kenner des Jahrhunderts Lessings, wie Giinter Gaw-
lick, in dem Artikel, den er der Toleranz im Lexikon der Aufklarung
widmet, Augustinus iiberhaupt nicht erwihnt, ist schon ein augenfal-
liges Indiz gegen die Vermutung, dass Augustinus den Toleranz-Dis-
kurs der Aufklirungszeit entscheidend beeinflusst hitte.’* Der Spur
des Deismus in Lessings Denken soll nun aber etwas genauer nach-
gegangen werden.

»alle seine [d.h. Lessings; N. W.] Schriften, haben eine
sociale Bedeutung, und Nathan der Weise ist im Grunde
nicht blof3 eine gute Comddie, sondern auch eine phi-
losophisch theologische Abhandlung zu Gunsten des rei-
nen Deismus.«

Heinrich Heine®”

Heine, dessen Urteil als Motto dieses Abschnitts dienen mag, war, wie
bereits erwihnt, ein guter Kenner und ein grofler Bewunderer Les-
sings; auch spielte er in der Wahrnehmung und Rezeption Lessings
im spéteren 19. Jahrhundert und bis heute eine nicht zu unterschitzen-
de Rolle. Seine These, dass Lessings Nathan ein Pladoyer fiir den Deis-
mus gewesen sei, ist also durchaus ernst zu nehmen.

Um kldren zu kénnen, was Lessing von den (englischen) Deisten
gelernt hat, hier speziell im Hinblick auf die Frage nach religioser To-
leranz, stellt sich zunéchst die schwierige Definitionsfrage. Die Etymo-

findet sich in Voltaire: Recht und Politik [Schriften I]. Hrsg. von Giinther Mensching.
Frankfurt am Main, Syndikat, 1978, S. 240.

% In dem gelungenen Band: Rainer Forst (Hg.): Toleranz — philosophische Grundlagen
und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt am Main, Campus,
2000, bieten mehrere Autoren (Otfried Hoffe, Paul Ricceur, Perry Schmidt-Leukel) eine
einschligige Beurteilung von Augustinus (dort weitere Literaturangaben).

% Giinter Gawlick: »Toleranz«, in: Lexikon der Aufklirung (1995, s.o. Anm. 10),
S. 412-414.

7 H. Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834) —
DHA, Bd. 8/1, S. 76.

48

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

logie des Wortes gibt keine Rétsel auf. Der Terminus »Deist/ déiste«
(die Substantivierung »Deismus/déisme« ist erst spater nachgewiesen)
ist ein zuerst in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts in Frankreich
aufgetretener Neologismus: aus dem Lateinischen deus, Genitiv dei
wurde das Wort in Analogie zum Begriff athéiste/Atheist gebildet.*
Doch schon der Korpus der einschlagigen Texte der (bzw. tiber die) Deis-
ten erstreckt sich iiber einen sehr langen Zeitraum: im franzosischen
Sprachraum scheint die erste schriftliche Nachricht iiber »Deisten« von
einem Mitarbeiter Calvins, dem Theologen Pierre Viret (1511-1571) zu
stammen, der in seiner Schrift Instruction Chrestienne aus dem Jahre
1564 ausdriicklich von »einem ganz neuen Wort« (un mot tout nou-
veau) spricht und sich dann sehr kritisch mit dieser Gruppe (wértlich
spricht er von »bande«) auseinandersetzt.> Im Hinblick auf Grof3bri-
tannien, dem spiteren Kernland des Deismus, wird der Beginn der Be-
wegung meist mit dem Wirken und den Schriften von Edward Herbert
(Edward Lord Herbert von Cherbury; 1581-1648) in Verbindung ge-
bracht, deren Ende oft in David Humes (1711-1776) posthumen Dia-
logen iiber natiirliche Religion (Dialogues Concerning Natural Reli-
gion, 1779) gesehen. Auch handelt es sich bei den englischen Deisten
nicht so sehr um eine institutionell gefestigte »Schule, in welcher Lehr-
meinungen {iiberliefert und weiterentfaltet wurden, sondern eher um
eine lose Gruppe von Individuen mit oft unterschiedlichen Auffassun-
gen. Schliellich mag der Begriff »Deisten« zwar urspriinglich eine Be-
zeichnung gewesen sein, welche die einschldgigen Denker auf sich selbst
anwandten, um sich von Atheisten einerseits, von orthodoxen Christen
andererseits abzusetzen, doch wurde der Begriff dann rasch, so schon
bei Viret, ein negatives Etikett, das der Gruppe von auflen angehingt
wurde. Diese Konstellationen erschweren eine eindeutige Definition.
Dennoch hat es an mehr oder weniger erfolgreichen Definitions-
versuchen natiirlich nicht gefehlt. Kein Geringerer als der berithmte
Religionsphilosoph und Religionshistoriker Ernst Troeltsch (1865-
1923) charakterisierte den Deismus am Anfang seiner eigenen Wiirdi-

gung der Gruppe ganz einfach als die »Religionsphilosophie der Auf-

% G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie (s.0. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 44f.

% Der entscheidende Abschnitt aus Virets Text wird in Gawlicks Vorwort zum Nach-
druck von Lechlers Geschichte des englischen Deismus zitiert (1965, s.0. Anm. 10),
S. VIII-X. Den Lesern des 18. Jahrhunderts waren diese Ausfiihrungen durch den Arti-
kel »Viret« in Pierre Bayles Dictionnaire Historique et Critique bekannt.

49

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

klarung«.®® Mag dies auch zu kurz und pauschal ausgedriickt sein, hat
Giinter Gawlick, heute sicher einer der besten Kenner des Deismus,
doch an die Formel von Troeltsch angekniipft: »In der Tat ging es den
Vertretern des Deismus von Anfang an um Aufklirung: Sie wollten die
Menschen in Religionsdingen aus ihrer sselbstverschuldeten Unmiin-
digkeit< herausfiihren, d.h. aus einem Zustand, in dem ihnen nicht
allein die Freiheit, sondern auch der Friede im Glauben vorenthalten
war.«°!

Nicht alle Deisten lehnten die Idee einer tibernatiirlichen Offen-
barung grundsitzlich ab. Nicht alle Deisten suchten die Offenbarung
durch eine natiirliche Religion zu ersetzen: eine Religion, die von allen
offenbarten Elementen befreit wire und als eine Religion der Vernunft
charakterisiert werden konnte, in welcher die »ewigen Wahrheiten
iiber die Schopfung, iiber die Vorsehung und iiber die Unsterblichkeit
der Seele« a priori entfaltet wiirden.®> Dennoch scheint es einen ge-
meinsamen Nenner zu geben, ein Mindestmaf3 der Ubereinstimmung
unter den Deisten: sie bestritten namlich alle die Notwendigkeit einer
geoffenbarten Religion, die natiirliche Religion erschien ihnen ausrei-
chend. Als Minimaldefinition kénnte man also alle diejenigen als Deis-
ten charakterisieren, die sich zur Existenz Gottes bekannten und sich
sonst an die Suffizienz der natiirlichen Religion hielten. Auf dieser
gemeinsamen Grundlage gingen einzelne Deisten weiter und fiigten
etwa den Glauben an bestimmte Attribute Gottes hinzu (wie z. B. Gott
als perfekter Konstrukteur der grofien »Weltmaschine«) oder auch, wie
etwa Lord Herbert, grundlegende Glaubensartikel, die sich in jeder Re-
ligion wiederfinden lieflen (z.B. Gott in einem so oder so bestimmten
Kult zu verehren, wobei die Moralitit den bedeutendsten Teil dieses
Kults ausmache). Im Hinblick auf solche Attribute und Glaubensartikel
herrschte indessen unter den Deisten keine Einheit — oder mit Gawlick
anders ausgedriickt, »der positiv-dogmatische Kern des Deismus konn-
te schwanken«.% Ohne hier ausfiihrlicher auf die Fragen einer Defini-

% Ernst Troeltsch: »Der Deismus« [1898], in: Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, Tii-
bingen, Mohr, 1925, S. 429-487, hier S. 429.

1 G. Gawlick: » Vorwort« zum Nachdruck von Lechlers Geschichte des englischen Deis-
mus (1965, s.o. Anm. 10), S. V.

& Willi Oelmiiller: Die unbefriedigte Aufklirung. Beitrige zu einer Theorie der Mo-
derne von Lessing, Kant und Hegel. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1979, S. 58.

® G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie (s.0. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 45.

50

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

tion des »Deismus« und dessen Entwicklung einzugehen, sei festgehal-
ten, dass er sich nach den Urspriingen im 16. Jahrhundert in der Folge
so sehr verbreitete, dass sich im 17. und 18. Jahrhundert fast iiberall in
Europa zumindest einige Vertreter dieser Stromung finden lieflen.
Doch war es im Grof$britannien des ausgehenden 17. und beginnenden
18. Jahrhundert, dass die Bewegung ihre grofSte Bliite erlebte: Eine
ganze Folge von bedeutenden Denkern entfaltete dort eine intensive
Diskussion iiber den Deismus. Zu nennen wiren ganz besonders John
Toland (1670-1722) und Matthews Tindal (1653-1733), aber auch
John Locke (1632-1704) und Lord Shaftesbury (1671-1713), die ge-
wichtige und eigenstindige Beitrige zu der Debatte lieferten.

Hermann Samuel Reimarus, »der Ungenannte«, aus dessen nach-
gelassenen »Fragmenten« Lessing ab 1774 diverse Ausziige verdffent-
lichte und kommentierte,® kennt diese Debatten aus erster Hand: ver-
mutlich wurde er mit den Auffassungen der Deisten schon auf seiner
Studienreise (1720/21) nach Holland und England bekannt, in spiteren
Jahren besaf3 er jedenfalls die wichtigsten Schriften, wie der Katalog
seiner Bibliothek belegt.> Seine eigenen, nachgelassenen Schriften,
darunter besonders sein Lebenswerk, Apologie oder Schutzschrift fiir
die verniinftigen Verehrer Gottes,*¢ dokumentieren seine intensive
und bestindige Auseinandersetzung mit den Schriften der Deisten.®
Stimmte er auch nicht immer mit seinen deistischen Quellen iiberein,
sondern setzte sich stets selbstindig mit den dort behandelten Themen
auseinander, kann es keinen Zweifel daran geben, dass er »der bedeu-
tendste deutsche Deist, ja der grofste Systematiker des Deismus in Eu-
ropa« wurde.

6 Zu den Quellen, s.0. Anm. 11; vgl. zu dem »Fragmentenstreit« das einschligige Ka-
pitel (XVIII) in Nisbets Lessing — Eine Biographie (2008; s.0. Anm. 17), S. 701-744.

¢ Reimarus-Kommission der Joachim-Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften [...]
und der Lessing-Akademie [zu] Wolfenbiittel (Hg.): Auktionskatalog der Bibliothek
von Hermann Samuel Reimarus [1769-1770]. Nachdruck in einem Band: Hamburg,
1978.

% H. S. Reimarus: Apologie oder Schutzschrift fiir die verniinftigen Verehrer Gottes.
Erste vollstindige Ausgabe, hg. von Gerhard Alexander. Frankfurt am Main, Insel, 1972.
¢ Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus«, in: Karlfried Griin-
der und Karl Heinrich Rengstorf (Hg.): Religionskritik und Religiositit in der deutschen
Aufklirung. Heidelberg, Lambert Schneider, 1989, S. 43-54.

8 G. Gawlick: »Von Duldung der Deisten<. Zu einem Thema der Lessing-Zeit«, in:
Eva]J. Engel und Claus Ritterhoff (Hg.): Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Stroh-
schneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997. Tiibingen, Niemeyer, 1998, 153-167,

51

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Wiire es auch nur durch seine griindliche Beschiftigung mit den
Texten von Reimarus in den 1770er Jahren gewesen, als er Ausziige
davon verdffentlichte, hitte sich Lessing daraus notwendig eine gedie-
gene Kenntnis der englischen Deisten aneignen miissen. Es gibt aber
auch Belege dafiir, dass sich Lessing schon viel frither und unabhingig
von seinen Editionen des Reimarus mit deistischem Gedankengut be-
schiftigt hat. Schon im November des Jahres 1754 rezensierte Lessing
nimlich einen Schliisseltext dieses Kontextes in der Berlinischen privi-
legierten Zeitung.® Bei dem besprochenen Buch handelte es sich um
die gewichtige Studie — Lessing spricht von einem »vortrefflichen
Werk«” — von John Leland (1691-1766), die eben ins Deutsche iiber-
setzt worden war.”! War der presbyterianische Geistliche, der dieses
umfangreiche Werk in fiktiven Briefen vorlegte, auch ein Gegner der
Deisten, wie es bereits der Untertitel zum Ausdruck bringt, und waren
seine Intentionen also polemisch (gegen die Deisten) und apologetisch
(zugunsten des Christentums), schilderte er die Schriften der Haupt-
vertreter der Bewegung, in chronologischer Folge, doch mit so viel

hier S. 153 und vgl. G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989; s.o.
Anm. 67), S. 43.

% Diese Ausgabe der Zeitung trigt das Datum 7. November 1754. Der Text seiner Re-
zension ist heute leichter zuginglich in: Karl Lachmann und Franz Muncker (Hg.):
Gotthold Ephraim Lessings samtliche Schriften. Bd. 5. Stuttgart, Goschen, 1890 [Unver-
anderter Nachdruck: Berlin, De Gruyter, 1968], S. 443-445; vgl. hierzu: Arnold Heid-
sieck: »Lessing, Locke und die anglikanische Theologie«, in: Peter Freimark, Franklin
Kopitzsch und Helga Slessarev (Hg.): Lessing und die Toleranz, Miinchen, Edition
Text + Kritik, 1986, S. 71-79, hier besonders S. 72 und 78 (dort auch weitere Belege
fiir Lessings Kenntnis der einschligigen Quellen).

70 In seiner in der vorigen Anmerkung genannten Rezension, hier S. 445.

71 John Leland: A View Of the Principal Deistical Writers That Have Appeared in Eng-
land in the last and present Century: With Observations upon them, And Some Ac-
count of the Answers that have been published against them; In several Letters to a
Friend. 2 Bde. London, B. Dod, 1754-1755. Trigt die deutsche Ausgabe — Abriff der
vornehmsten Deistischen Schriften, die in dem vorigen und gegenwirtigen Jahrhunder-
te in England bekandt geworden sind: nebst Anmerkungen iiber dieselben und Nach-
richten von den gegen sie herausgekommenen Antworten: in verschiedenen Briefen an
einen guten Freund. 2 Bde. in drei Teilen. Aus dem Englischen iibersetzt von Henrich
Gottlieb Schmid und Johann Heinrichen Meyenberg. Hannover, Schmid, 1755-1756 —
auch das Jahr 1755, muss sie, wie damals iiblich, schon Ende 1754 erschienen und auf das
folgende Jahr vordatiert gewesen sein, denn es war der erste Band dieser Ausgabe, wel-
cher Lessing fiir die Rezension vorlag.

52

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Aufmerksamkeit und ausreichender Unparteilichkeit,”? dass das Werk
nicht nur eines der friihesten einschligigen Kompendien ist, sondern
»noch jetzt«, wie G. V. Lechler 1841 schrieb, »als das eigentliche Reper-
torium und das Hauptwerk angesehen werden muss«.” Es dréngt sich
also die Schlussfolgerung auf, dass ihm seine Jahre als Bibliothekar in
Wolfenbiittel zwar die Gelegenheit boten, seine Kenntnisse mit Hilfe
von Reimarus’ Texten zu vertiefen, doch dass er sein erstes Studium
der deistischen Texte viel frither, nimlich bereits in den 1750er Jahren
leistete.

Gewiss beschiftigte sich Lessing nicht nur im Hinblick auf die
Toleranz mit den Auffassungen der englischen Deisten — Willi Oel-
miiller erwihnt zwei weitere, verwandte aber doch verschiedene The-
mengebiete, auf denen sie fiir ihn wichtig wurden: die Offenbarung
und die Wunder bzw. den Wunderglauben.” Das Toleranzproblem ist
allerdings die grofse, bestimmende Frage, fiir Lessing ebenso sehr, wie
fiir die Deisten selbst, denn sie stand im Mittelpunkt »der ungelosten
Probleme der neuen gesellschaftlich-politischen Welt«.”s

Obwohl, darauf wurde schon eingangs hingewiesen, das Adjektiv
»tolerant« in Lessings Nathan nur ein einziges Mal vorkommt, ist die
Toleranz in den Deutungen des Stiickes fast allgegenwirtig. Dies
scheint legitim, denn fehlt auch das Wort, wird die Sache doch ausfiihr-
lich behandelt: so wird mit den hiufig benutzten Begriffen Schwdirme-
rei’® und fromme Raserei letztlich die Intoleranz bekdampft. Die
Schwirmerei, die bereits am Anfang des Nathan erscheint — noch be-
vor Recha selbst auftritt, sagt Nathan zu Daja »sie schwirmt« und als
Daja erwidert: »Allein so fromm, so liebenswiirdig!«, bekriftigt Na-
than noch einmal »Ist doch auch geschwirmt!«”” —, kann als das tiber-

72 In seiner in Anm. 68 genannten Rezension (hier S. 443) nennt Lessing Leland einen
»scharfsinnigen und unpartheyischen Vertheidiger der christlichen Religion«.

7 G. V. Lechler (1841/1965; s.o. Anm. 10), S.4; vgl. hierzu die neueste Wiirdigung
Lelands, in: Christopher Voigt: Der englische Deismus in Deutschland: eine Studie zur
Rezeption englisch-deistischer Literatur in deutschen Zeitschriften und Kompendien
des 18. Jahrhunderts. Tiibingen, Mohr Siebeck, 2003 [Beitréige zur historischen Theo-
logie; Bd. 121], besonders S. 130-138.

7 W. Qelmiiller: Die unbefriedigte Aufklarung (1979; s.o. Anm. 62), S. 59-63.

75 Ibid., S. 63 £.

76 Als erste Orientierung mag mein Lexikonartikel dienen, N. Waszek: »Schwirmerei«,
in: Elisabeth Décultot, Michel Espagne und Jacques Le Rider (Hg.): Dictionnaire du
monde germanique. Paris, Bayard, 2007, S. 1041f.

77 Lessing: Werke, Bd. 11, S. 211 (1.1, Z. 139-142).

53

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

steigerte Gefiihl einer Person, Rechas, beschrieben werden, deren Ver-
standes- und Urteilskrifte nicht mehr die nstigen Kontrollfunktionen
wahrnehmen: eine aufmerksamere Beobachtung der Ereignisse, eine
kritische Untersuchung hitte sie zu der Einsicht fiihren miissen, dass
ihr Retter aus der Feuersbrunst kein Engel mit »weifSem Fittiche« war,
sondern ein Tempelherr mit seinem weiflen »vorgespreizten Man-
tel«.” Bei Lessings Zeitgenossen finden wird den Terminus der
Schwérmerei in ganz dhnlichem Sinne gebraucht — als prominente Bei-
spiele dafiir lielen sich C. M. Wieland und J. H. Zedler anfiihren.”
Lessing verleiht diesem damals geldufigen Sinn des Ausdrucks Schwir-
merei aber eine besondere Konnotation und eine weiterreichende Im-
plikation: die Idee némlich, dass solche in ihrer Urteilskraft gestorte
Individuen sich ihren Mitmenschen gegeniiber als gewalttitig erwei-
sen und damit auch die 6ffentliche Ordnung stéren konnten. Auf diese
gefihrliche Perspektive wird in dem Gespriach zwischen Saladin und
dem Tempelherrn (IV.4) deutlich angespielt. Auf die bereits zitierte
Drohung des Tempelherrn

Der tolerante Schwitzer ist entdeckt!

Ich werde hinter diesen jiidischen Wolf

Im philosophischen Schafpelz Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!

gibt Saladin wenig spéter die warnende Antwort:

Laf3 Dich weisen! Geh behutsam! Gib ihn [Nathan] nicht,
Sofort den Schwirmern deines Pébels preis!

Verschweig, was Deine Geistlichkeit [der Patriarch], an ihm
Zu richen, mir so nahe legen wiirde!®

78 1bid., S. 213 (1.2, Z. 191-194).
79 Christoph Martin Wieland: Musarion, oder die Philosophie der Grazien. Ein Gedicht,
in drey Biichern. Leipzig, Weidmanns Erben und Reich, 1768, Vers 310ff.:
Schwirmerey [...]
Man fiihlt ich weif3 nicht was, und eh’ man wehren kann
Ist unser Kopf des Herzens nicht mehr michtig.
Vgl. Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexicon, Bd. 35, Leipzig/
Halle, Zedler, 1743, S. 1795: »Schwirmer, werden diejenigen Fanatici genennt, welche
aus Mangel der Beurtheilungskraft allerley der Christlichen Religion und bisweilen der
Vernunfft selbst, widersprechende Meynungen hegen«; vgl. hierzu und zu den folgen-
den Ausfiihrungen: Norbert Hinske: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Die Aufklirung und
die Schwirmer. Hamburg, Meiner, 1988 [Themenheft (IIL.1) der Zeitschrift Aufkli-
rung], S. 3—6.
8 Lessing: Werke, Bd. I1, S. 307 (IV.4, Z. Z. 2779-2782 und 2797-2801).

54

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Tatsichlich hatte der Patriarch keinen Zweifel an seinen Intentionen
gelassen: kurz vorher hatte er dreimal bekriftigt: »der Jude wird ver-
brannt«.8! Noch im selben Akt wird der Theaterbesucher oder Leser
erneut damit konfrontiert, wozu der christliche Pobel fihig ist — wenn
Nathan dem Klosterbruder berichtet, auf welche Weise seine ganze
Familie zu Gath (Ortschaft nordwestlich von Jerusalem) Opfer eines
Pogroms wurde:

Thr traft mich mit dem Kinde zu Darun [befestigter Hafen nérdlich von Gaza;
N. W.I.

Thr wisst wohl aber nicht, dass wenig Tage

Zuvor, in Gath die Christen alle Juden

Mit Weib und Kind ermordet hatten; wisst

Wohl nicht, dass unter diesen meine Frau

Mit sieben hoffnungsvollen Séhnen sich

Befunden, die in meines Bruders Hause,

Zu dem ich sie gefliichtet, insgesamt

Verbrennen miissen.*

Solche Verfolgungen und Verbrechen, ob sie erst vorbereitet (wie in
der Ankiindigung des Patriarchen) oder schon ausgefiihrt (wie die Mor-
de in Gath), sind der greifbare, extreme Ausdruck einer latenten Ge-
walt, wie sie die »fromme Raserei« alltiglich ausiibt, wenn sie, davon
iiberzeugt, »den bessern Gott zu haben«, »diesen bessern / Der ganzen
Welt als besten« aufdrangt.® Oder wenn sie, um das Wort aufzugrei-
fen, mit welchem Recha ihr einstiges Kindermidchen und spitere Ge-
sellschafterin Daja charakterisiert, ihre Mitmenschen »quilen«, weil
sie sich einbilden, »den einzig wahren Weg / Nach Gott zu wissen«.%
Diesen Pritentionen der »frommen Raserei« tritt Nathan selber mit
einer ersten Antwort entgegen, welche den Uberzeugungen der Deis-
ten recht genau entspricht: Als rhetorische Frage formuliert, liuft Na-
thans Reaktion auf die Behauptung hinaus, dass »Christ und Jude«
eher Menschen sind als Christ und Jude, dass die natiirliche Religion
also vor den geoffenbarten Religionen stehe.

Bevor die weitere Antwort, diejenige, welche Lessing am Ende der

81 Tbid., S. 299 (IV.2, Z. 2546, 2553 et 2559).

8 Tbid., S. 316 (IV.7, Z. 3037-3045).

8 TIbid., S. 253 (IL.5, Z. 1298f).

8 Tbid., S. 337 (V.6, Z. 3587 f).

8 Tbid., S. 253 (IL.5, Z. 1310f). Ob die Prioritit der natiirlichen Religion vor der offen-
barten Religion zeitlich (wie die englischen Deisten annahmen) oder logisch (wie Rei-

55

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Ringparabel dem Richter in den Mund legt, gewiirdigt werden soll,
dringt es sich auf, die Parallele mit den Deisten etwas ndher zu erlau-
tern. Der Deismus war »nicht zuletzt, vielleicht sogar in erster Linie,
ein Vorschlag zur Losung des Toleranzproblems, das den Menschen im
Zeitalter der Reformation und der Gegenreformation unter den Na-
geln brannte«.® Jede der konkurrierenden Konfessionen, die sich da-
mals vervielfiltigten, beanspruchte den alleinseligmachenden Glauben
fiir sich und musste vergleichbare Anspriiche notwendig bestreiten
oder gar bekimpfen, wodurch die Menschen in religits motivierte Biir-
gerkriege gestiirzt wurden. Die Deisten, entsetzt iiber die Greuel, die
von allen Seiten im Zuge der kriegerischen Auseinandersetzungen be-
gangen wurden — entsetzt also iber Zustinde, wie sie Lessing in seinem
Nathan der Weise beschrieb, suchten mit ihrer Konzeption von Tole-
ranz eine Losung zu finden, mit einer Konzeption, die stark genug war,
um der konkurrierenden Auffassung, welche religiose Verfolgung im
Namen der Religion legitimierte, stand zu halten. Die deistische Be-
griindung der Toleranz lehnte sich zwar an das Sendschreiben von der
Toleranz an, welches John Locke (1632-1704) zuerst auf Lateinisch in
Holland verdffentlicht hatte,®” doch geht sie in bestimmter Hinsicht
weiter und ist origineller, denn sie zog eine der Grundiiberzeugung
derjenigen in Zweifel, welche die Verfolgung Andersgliubiger forder-
ten: die Notwendigkeit des Glaubens an einen geoffenbarten Gott. Die
These der Deisten, nach welcher eine natiirliche Religion geniige, er-
laubte es, einen solchen ausschliefllichen Glauben aufzugeben. Wenn,
wie es die Deisten behaupteten, die natiirliche Vernunft ausreiche, um
die moralischen Gebote zu erkennen und zu befolgen, und wenn es
wahr ist, dass das Seelenheil in erster Linie von der praktischen Lebens-
fithrung abhingt, dann wiren die verschiedenen Offenbarungsglauben
iberfliissig. Oder, um es anders auszudriicken, wenn die Fragen nach
der jeweiligen Konfession und ihrem Kult fiir das Seelenheil sekundir
sind, ist es moglich, Toleranz zu gewdhren. Das Erziehungsprogramm,
das Nathan bei Recha befolgt hat, entspricht genau dieser Uberzeu-

marus dachte) zu verstehen ist — vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische
Deismus« (1989, s.0. Anm. 67), S. 50 —, kann hier aufler Acht bleiben.

8 G. Gawlick: » Von Duldung der Deisten<« (1998, s.0. Anm. 68), S. 154.

% [John Locke]: Epistola de Tolerantia ad Clarissimum Virum. Goudee, Apud Justum Ab
Hoeve, 1689. Die erste deutschsprachige Ausgabe ist 1710 erschienen, vgl. die moderne,
englisch-deutsche Ausgabe: Ein Brief iiber Toleranz: englisch-deutsch, hg. von Julius
Ebbinghaus. Hamburg, Meiner, 1957, 21975, 1996.

56

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

gung, wie es zum Beispiel aus der folgenden Schilderung des Tempel-
herrn hervorgeht:

man sagt, er habe

Das Midchen nicht sowohl in seinem [jiidischen], als
Vielmehr in keinem Glauben auferzogen,

Und sie von Gott nicht mehr nicht weniger

Gelehrt, als der Vernunft geniigt.®

Auch findet sich die Bedeutung, welche die Deisten der moralischen
Lebensfiihrung, also den Handlungen oder Taten beimaf3, in der Lekti-
on wieder, die Nathan den Schwdrmerinnen, Daja und Recha, schon am
Anfang seines Textes erteilt:

Begreifst Du aber,
Wieviel andiichtig schwirmen leichter, als
Gut handeln ist?®

Gewiss stand auch der Deismus in Gefahr, sich in ein Dogma zu ver-
wandeln, sich also den Offenbarungsreligionen gegeniiber fiir iiber-
legen zu halten, die nicht mehr toleriert zu werden brauchten. Abge-
sehen davon, dass er selbst seine Hauptschrift nicht verdffentlichte,®
mag Reimarus insgeheim diesen radikalen Weg beschritten haben und
weder Wunder noch Offenbarung mehr zulassen zu wollen®?; die Eng-
linder waren diesbeziiglich »viel vorsichtiger und gaben der Offen-
barung eine pidagogische Funktion«”> — und Lessing scheint darin
ihnen (und nicht Reimarus) gefolgt zu sein, wie seine Parallelfithrung
von Offenbarung und Erziehung in der Erziehung des Menschen-
geschlechts belegt.” Lessing hat die Gefahr gesehen, dass Reimarus
die Position der Deisten radikalisiert und dogmatisch versteinert, und
er hat sich davon distanziert: in dem berithmten Geleitwort, das er dem

8 Lessing: Werke, Bd. 11, S. 299 (IV.2, Z. 2553-2557).

8 Tbid., S. 218 (1.2, Z. 359-361).

9 Auch fiir die Zeit nach seinem Tode bestimmte Reimarus, vermutlich um seine Frau
und Kinder nicht Verfolgungen auszusetzen, dass seine Apologie (s.0. Anm. 66) solange
unveréffentlicht bleiben sollte, bis sich die Zeiten stirker aufgeklirt hitten; vgl. Nisbet:
Lessing — Eine Biographie (2008; s.0. Anm. 17), S. 704.

1 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s.0. Anm. 67),
S. 49f.

92 Tbid., S. 50.

% Lessing: Werke, Bd. VIII, §2, S.490: »Offenbarung ist Erziehung, die dem Men-
schengeschlechte geschehen ist, und noch geschieht.«

57

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

ersten von ihm publizierten Fragment von Reimarus mitgab, dufSert er
seine Zweifel deutlich: »unsere Deisten wollen ohne alle Bedingungen
geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, die christliche Religion zu
bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, den
Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich
ein wenig viel ...«.** Grundsitzlicher gesagt wollte Lessing nicht des-
halb Ausziige von Reimarus veroffentlichen, weil er diesem inhaltlich
vollkommen zustimmte, sondern weil er dessen Stellungnahme zu den
Deisten zumindest fiir diskussions- und damit auch fiir publikations-
wiirdig hielt. Die Moglichkeit einer Dogmatisierung des Deismus sollte
nicht notwendig gegen den Deismus selber sprechen.

Die Perspektive des moralischen Handelns, welches die Deisten
hoher einstuften als den Glauben, begegnet uns auch am Ende der
Ringparabel wieder, in der Antwort, die dort der »frommen Raserei«
erteilt wird: jeder der drei streitenden Briider wird angewiesen, die
»Kraft des Steins in seinem Ringe« selber an den »Tag zu legen«, durch
»Sanftmutc, »herzliche Vertraglichkeit« und »Wohltun« — also durch
die aktive Ausiibung der Tugend, nicht etwa durch die blofe Uber-
einstimmung mit irgendwelchen abstrakten Glaubensartikeln —, damit
ein »weisrer Mann« auf dem Richterstuhl in »iiber tausend tausend
Jahren« entscheiden konne. So wird die Ausgangsfrage des Sultans Sa-
ladin, welche der drei monotheistischen Religionen die »wahre« sei,*
in die entfernteste Zukunft vertagt und Nathan rettet, wie bekannt,
seinen Kopf aus der Schlinge.”® Hinter der blofien Strategie oder Le-
bensklugheit Nathans steckt indessen ein zentraler Punkt: mit der Ver-
tagung der Entscheidung dndert sich die Aufgabenstellung der konkur-
rierenden Religionen grundsatzlich; es geht fiir sie nicht langer um den
Beweis, dass ihre jeweilige Religion die absolute und ausschliefliche
Wahrheit besitzt, sondern vielmehr darum, den relativen Wert ihrer
Religion durch die moralische Lebensfithrung ihrer Anhinger zu er-
weisen. Dass ein solcher friedlicher Wettstreit stattfinden kann, setzt
aber auch voraus, dass es alle drei Religionen, wie den Mannschaften
bei einem Sportturnier erlaubt sein muss, iiberhaupt antreten zu diir-

% Lessing: »Von Duldung der Deisten« [1774], in: Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329.

% Lessing: Werke, Bd. II, S. 274 (IIL.5, Z. 1843-1845).

% Ibid., S. 275 (I11.6, Z. 1888-1890): »Das kann mich retten! — Nicht die Kinder blofs,
speist man mit Mirchen ab.«

58

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

fen. Modern ausgedriickt konnte man also sagen, dass Lessings Ring-
parabel iiber einen konstitutiven Pluralismus verfiigt.””

Die Lehre der Ringparabel enthilt freilich nicht nur ein Ankniip-
fen an Uberzeugungen der Deisten, sondern darin liegt zugleich auch
eine Entgegnung auf deren Thesen. Zwar hatten die Deisten groflen
Nachdruck auf die Tatsache gelegt, dass die natiirliche Vernunft sehr
wohl die Regeln moralischer Lebensfithrung ohne die Hilfe der Offen-
barung zu entdecken vermag. Doch vielfach blieben sie dann bei pro-
grammatischen Erklirungen stehen, ohne diese Absichten auch aus-
zufithren. Die destruktive Seite des Deismus — die Kritik, welche die
Deisten an den Pritentionen der angeblich alleinseligmachenden Kon-
fessionen iibten —, war oft stirker entwickelt, als die konstruktive Per-
spektive® — die natiirliche Religion zu einer philosophischen Theologie
zu entfalten, die z. B. auch in der Lage sein miisste, die Unsterblichkeit
des Menschen ohne Offenbarung zu begriinden. Ganz besonders hatten
es viele Deisten aber versdumt, den praktischen Zweig der natiirlichen
Religion zu einer vollstindigen Moralphilosophie auszubauen. Natiir-
lich kénnen auch die bereits zitierten praktischen Ratschlige, die Les-
sing an das Ende der Ringparabel stellt, nicht den Anspruch erheben,
eine vollstindige Morallehre zu bieten, doch mégen sie bereits helfen,
die von den Deisten hinterlassene Liicke zu schliefen. Zudem diirfte es
Lessing gelungen sein, seinen Lesern, die iberwiegend aus evangeli-
schen Christen bestanden, die deistischen Lehren dadurch als akzepta-
bel und vertraut darzubieten, dass er deren Handlungsempfehlungen
nahe an neutestamentliche Formulierungen heranriickte (vgl. hierzu
die Anm. 38 und 39).

7 Vgl. H. B. Nisbet: »On the Rise of Toleration in Europe: Lessing and the German
Contribution«, in: The Modern Language Review. Bd. 105:4 (2010), S. XXVIII-XLIV,
hier S. XXX: »In short, Lessing’s parable has an inbuilt pluralism which [...] is charac-
teristic of a distinctive German tradition. Unlike British pragmatism and French secula-
rism, this pluralistic tradition holds, since we have no means of knowing whether or not
one of the rival religions has an exclusive claim to truth, they should all be tolerated and
respected. «

% Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s.0. Anm. 67),
S. 43, 491.

59

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek
Il

Dass Nathan der Held des Stiickes ist und dass sich Lessing mit dieser
Gestalt weitgehend identifizierte, kann wohl kaum bezweifelt wer-
den.” Mit seinem Nathan der Weise wollte Lessing den polemischen
Widerspruchsgeist, den er nicht mehr in ausdriicklich theologiekriti-
schen Schriften duSern durfte (die Zensurfreiheit war ihm kurz zuvor
entzogen worden und der Herzog von Braunschweig hatte ihm explizit
verboten, weiterhin gegen die orthodoxen Theologen um den Pastor
Goeze zu publizieren), wieder auf seiner »alten Kanzel, dem Theater«
ausleben.'® Nicht zuletzt dieser Widerspruchsgeist fithrte Lessing in
seinem Nathan dazu, den religios verfolgten Minderheiten, insbeson-
dere den Juden, beizuspringen, so wie er auch sonst spontan die Partei
der Verlierer und Auflenseiter zu ergreifen pflegte!®!: Schauspieler,
Soldaten und Juden (lauter Auflenseiter der »guten Gesellschaft« sei-
ner Zeit) gehorten zu seinem Freundeskreis, sogar fiir entlassene Strif-
linge und Prostituierte soll er sich eingesetzt oder wenigstens gespro-
chen haben.'® So wirft sich Lessing auch in seinem Nathan ohne zu
zogern in den Kampf fiir die Opfer von Schwirmerei und frommer
Raserei, wie er sagt oder, moderner ausgedriickt, die Opfer von Intole-
ranz, Diskriminierung und Verfolgung.

Diejenigen Interpreten und Kritiker, die Lessings tolerante und
aufkldrerische Haltung nicht ernst nehmen wollen, fiihren haufig an,
dass Lessing es sich zu leicht gemacht habe: da er die Differenzen der

% Die Lessing-Ausgabe von Lachmann und Muncker (s.0. Anm. 69, hier Bd. XVI,
S. 444) bringt den Entwurf eines Vorworts fiir Nathan der Weise zum Abdruck, in
welchem Lessing ganz deutlich sagt: »Nathans Gesinnung[...] ist von jeher die meinige
gewesen.« Vgl. Hermann Levin Goldschmidt: »Von der Toleranz zur Dialogik. Lessings
und Mendelssohns Herausforderung zum christlich-jiidischen Gesprich« in: Ders.: Aus
den Quellen des Judentums. Aufsitze zur Philosophie [Werke 5], hg. von Willi Goet-
schel. Wien, Passagen, 2000, S. 145-156, hier S. 147: »Lessing [hat] sich im Nathan
mitvergegenwartigt.«

100 Lessing: »Brief an Elise Reimarus, vom 6. September 1778, in: Lessings Briefe (s.o.
Anm. 45), S.434. Hiermit wird der Bezug des Nathan zum »Fragmentenstreit« aus-
driicklich hergestellt, doch wiire dies ein anderes Thema.

101 Vgl. Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tolerance«
(s.0. Anm. 17), S. 27.

102 Thid., S. 28; fiir Einzelbelege siehe Richard Daunicht: Lessing im Gesprich: Berichte
und Urteile von Freunden und Zeitgenossen. Miinchen, Fink, 1971, hier S. 615 und
4391.

60

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

drei vertretenen Religionen nicht genug herausstelle — schon im Jahre
1843 sprach Fanny Lewald von einer »Familiendhnlichkeit« der Pro-
tagonisten in Lessings Nathan (s.0. Anm. 31) —, sei es fiir ihn sehr ein-
fach gewesen, schliefllich die Gegensitze zu verschnen. Es mag wohl
sein, dass Lessing die Unterschiede zwischen den Religionen herunter-
spielt. So sind Hinweise auf spezifische Glaubensartikel oder kultische
Handlungen der Vertreter des Judentums (Nathan selbst) oder des Is-
lams (Sultan Saladin, seine Schwester Sittah ...) vermisst worden. Les-
sing scheint diesen Vorwurf schon geahnt zu haben und er tritt ihm wie
folgt entgegen:

Saladin: [...] Ich dichte,

Dass die Religionen, die ich dir

Genannt, doch wohl zu unterscheiden wiren.

Bis auf die Kleidung, bis auf Speis’ und Trank!
Nathan: Und nur von seiten ihrer Griinde nicht. —
Denn griinden alle sich nicht auf Geschichte?
Geschrieben oder iiberliefert! — Und

Geschichte muss doch wohl allein auf Treu

Und Glauben angenommen werden? — Nicht?1%

Vielleicht sollte aber schon der gegen Lessing erhobene Vorwurf nicht
so einfach hingenommen werden. Wenn Nathans Bericht vom Verlust
seiner Frau und Sohne zu Gath und von seinem anschlieffenden Ringen
mit Gott (»mit Gott auch wohl gerechtet, / Geziirnt, getobt [...]«'*)
genauer angesehen wird, wie Ingrid Strohschneider-Kohrs dies getan
hat, zeigt sich, wie viele Anspielungen Lessings Text auf die hebriische
Bibel, insbesondere das Buch Hiob enthalt.1%

Grundsitzlicher lasst sich aber einwenden, dass Lessings Strate-
gie, zunidchst gegen Intoleranz zu kdmpfen, sobald man sich in den
Kontext seiner Zeit versetzt, als die angemessene Haltung erscheinen
muss. Hitte er die Unterschiede religioser Minderheiten stirker her-
vorgehoben, hitte er woméglich die Vorurteile derjenigen bestitigt

105 Lessing: Werke. Bd. I1, S. 278 (I11.7, Z. 1970-1978).

104 Thid., S. 316f. (IV.7, Z. 3037-3066).

195 Ingrid Strohschneider-Kohrs: Vernunft als Weisheit: Studien zum spiiten Lessing.
Tiibingen, Niemeyer, 1991, S. 68-79; zu den ilteren Stellungnahmen zu der Frage nach
Nathans Judentum, vgl. Arnold Bodek, »Warum ist Nathan ein Jude?«, in: Deutsch-Is-
raelitischer Gemeindebund (Hg.): Lessing-Mendelssohn-Gedenkbuch: zur 150 jihrigen
Geburtsfeier von Gotthold Ephraim Lessing und Moses Mendelssohn. Leipzig, Baum-
gdrtner, 1879, S. 350-376.

61

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

und verstarkt, welche die Minderheiten verfolgten. Toleranz als End-
ziel ist natiirlich nicht ausreichend — dies war Lessing sicher bewusst:
vermutlich verwendet er diesen Terminus deshalb nicht (oder nur ein-
mal) in seinem Stiick. Toleranz bleibt aber ein notwendiger Schritt'%:
sie war im 18. Jahrhundert noch lange nicht selbstverstindlich, son-
dern musste noch erkampft werden oder war bestenfalls eine noch
neue, stindig bedrohte Errungenschaft. Wenn eine Minderheit benach-
teiligt und unterdriickt wird, gilt es zunichst einmal, gemeinsame
Grundlagen zu finden, um Voraussetzungen dafiir zu schaffen, dass
sich gegenseitiger Respekt und ein echter Dialog entwickeln kann. Dass
Lessing selbst entschlossen war, nicht bei bloer Toleranz stehen zu
bleiben, ldsst sich auch bereits in seinem Nathan nachlesen. Am Ende
des Dramas haben sich die Gestalten des Stiickes namlich schon iiber
dieses Stadium hinaus entwickelt: Sie sind durch (auf)klirende Gespri-
che zu gegenseitiger Achtung und Anerkennung gelangt, sie haben
Gemeinsamkeiten entdeckt, auf welchen so etwas wie Freundschaft
entstehen konnte. Um mit einem (leicht abgewandelten) Wort des jahr-
zehntelang in Ziirich wirkenden H. L. Goldschmidt zu schlieflen:
Nicht zuriick zu Lessing, sondern vielmehr vorwérts mit ihm!1%

106 Vgl. Bernd FE. W. Springer: »So glaube jeder sicher seinen Ring den echten< — die
Verbindung von absolutem Wahrheitsanspruch und Toleranzforderung in Lessings >Na-
than der Weise«, in: B. E. W. Springer und Alexander Fidora (Hg.): Religidse Toleranz
im Spiegel der Literatur: eine Idee und ihre dsthetische Gestaltung. Miinster, LIT-Ver-
lag, 2009, S. 209-231, hier S. 231: »Wenn Toleranz also essenziell etwas zu tun hat mit
der Anerkennung mehrerer moglicher Wege zur Wahrheit, dann ist deren sprachliche
Eliminierung ein schwerwiegender Akt weltanschaulicher Intoleranz.«

107 H. L. Goldschmidt (2000, s.o. Anm.99), hier S.149. Goldschmidt (1914-1998)
konnte aus Hitlers Deutschland fliichten und kam 1938 zunéchst als Philosophiestudent
nach Ziirich, wo er 1941 auch promovierte. Nach dem Krieg griindete und leitete er dort
das »Freie Jiidische Lehrhaus« und entfaltete eine reiche Publikationstatigkeit.

62

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot (Bordeaux)
Zivilreligion und Toleranz

Konvergenzen der Ideen Rousseaus und
Johann Erich Biesters'

Johann Erich Biester, Mitherausgeber der Berlinischen Monatsschrift?,
ist vor allem deswegen bekannt, weil ein von ihm verfasster Artikel
eine wichtige Debatte um die Definition der Aufklirung® in den 1780er
Jahren ausloste, an der Kant bekanntermaflen mit seinem berithmten
Bekenntnis zur Aufklirung teilnahm. Biesters Artikel trug einen zu-
gleich merkwiirdigen und zeittypischen Titel: »Vorschlag die Geist-
lichen nicht mehr bei Vollziehung der Ehen zu bemiihen«.* Er wurde
von der Forschung bisher wenig beachtet, obgleich er tiber seinen prag-
matischen Ausgangspunkt hinaus Ideen iiber Rolle und Auftrag der
Religion in der Gesellschaft vertritt, die beim genauen Hinsehen den
unverkennbaren Transfer von Rousseau’schem Gedankengut verraten.
Wir werden zu untersuchen haben, wie weit diese Ubernahme geht,
welche Schliisse daraus zu ziehen sind, wie Zivilreligion und Toleranz
einander bedingen.

! Es handelt sich um eine erweiterte und griindlich umgearbeitete Fassung meines Ar-
tikels »Vom Nutzen und Nachteil der Religion fiir das soziale Leben, iiber zwei Artikel
der Berlinischen Monatsschrift«, in: Aufklarung, Bd. 21, Jg. 2009, S. 183-197.

2 Der Artikel war mit E. v. K unterzeichnet. Und wie die Herausgeber der benutzten
Ausgabe (siehe folgende Anmerkung) bemerken, hat sich Biester dieses Pseudonyms
mehrmals bedient. Dass er seine Autorschaft leicht verheimlicht hatte, erklart sich viel-
leicht aus dem fiir die damalige Zeit als leicht provokant betrachteten Inhalt.

3> Dazu W. Schneiders, Die wahre Aufklirung. Zum Selbstverstindnis der deutschen
Aufklirung, Miinchen 1974.

* Biesters Artikel, in der Berliner Monatsschrift des Jahres 1783 (S. 265-275) erschie-
nen, zitieren wir nach folgender Ausgabe: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Auf-
kliarung? Beitrige aus der Berlinischen Monatsschrift, Darmstadt >1981. Biesters Arti-
kel, S.95-106. Im Text werden die Seitenangaben der zitierten Stellen zwischen
Klammern gesetzt.

63

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

Wer war Johann Erich Biester? Geboren wurde er in Liibeck 1749. Er
war also ein Angehoriger der Goethe-Generation, starb allerdings frii-
her (1816) als sein grofer Zeitgenosse. Er stammte aus wohlhabenden
Verhaltnissen. Er hat zunéchst in der Aufklarungsuniversitdt Gottin-
gen Jura, Literaturgeschichte und Sprachen studiert. Nach einer kurzen
Lehrtitigkeit an der Biitzower Friedrichs-Universitit, wo er zum Dok-
tor der Rechte wurde, kehrte er 1777 nach Berlin zuriick. Nicolai ver-
mittelte ihm eine Privatsekretirstelle bei dem Minister Zedlitz, der
u.a. fiir den Bereich Unterricht und Erziehung verantwortlich war. Er
wurde dann zum 2. Bibliothekar an der koniglichen Bibliothek in Ber-
lin von Friedrich II. hochstselbst ernannt. Er gehort also wohl zum
preuSischen hohen Beamtentum an, wie Christian Wilhelm Dohm
oder Ernst Ferdinand Klein. Interessant und symptomatisch in unse-
rem Zusammenhang ist, dass Biester Mitglied von Freimaurerlogen
gewesen ist und da eine wichtige Rolle gespielt hat. Er war in der Na-
tionalloge »Zu den drei Weltkugeln« und soll spiter Grofimeister der
Loge St. Johannis geworden sein.® Er diirfte auch Mitglied des Illumi-
natenordens gewesen sein®. Er hat die Berliner Mittwochsgesellschaft
mit begriindet und sie lange Zeit als Sekretir geleitet. Fiir die Einge-
weihten firmierte sie bekenntnishafter unter dem Titel Gesellschaft
der Freunde der Aufkldrung. Er hat auch dem Montagsclub angehort.”
Aber bekannt hat sich Biester gemacht vor allem, wie schon angedeu-
tet, durch seine Titigkeit als Mitbegriinder und Mitherausgeber der
Berlinischen Monatsschrift ab 1783. Diese Zeitschrift hat sich schnell
zum Organ der Berliner und norddeutschen Aufklirung entwickelt.
Biester ist also eine der wichtigen Personlichkeiten der geistigen Szene
Berlins gewesen. Im Zentrum des Berliner Aufklarungsnetzwerkes ist
er stets mit anderen Aufklirern verbunden und vernetzt worden. Er

> Siehe die kurze biographische Notiz in: Ernst Haberkern, Limitierte Aufklirung, die
protestantische Spitaufklirung in Preuflen am Beispiel der Berliner Mittwochsgesell-
schaft, Marburg 2005, S. 200.

6 Hermann Schiittler zahlt ihn zu den Berliner Illuminaten mit Nicolai, Gedike, Dohm.
Er weist allerdings nicht auf dieselbe Logenzugehérigkeit hin, siehe H. Schiittler (Hg.),
Johann Joachim Christoph Bode, Journal von einer Reise von Weimar nach Frankreich
im Jahr 1787, Miinchen: ars una 1994, S. 66.

7 Er wurde héufig mit der Mittwochsgesellschaft verwechselt, obgleich er schon 1749
gegriindet worden war.

64

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

war u.a. auch mit Kant befreundet, der der Berlinischen Monatsschrift
bekanntlich wichtige Artikel beisteuerte. Biesters Meinung ist also re-
présentativ fiir eine groflere Gruppe. Sie wurde, ob geheim oder publik,
andauernd mit den Meinungen anderer konfrontiert und wohl kor-
rigiert. Dem Titel der Gesellschaft gemaf3 bekannte sich diese Gruppe
klar zur Aufkldrung. Die Gruppenbildung auf der Basis der Aufkla-
rungsphilosophie zeigt auch, dass Aufklidrung fiir diese Bekenner mehr
als eine blof3 philosophisch-geistige Einstellung war. Sie entsprach
einem sozial-politischen Engagement. Auf etwas Zeitbedingtes weist
auch der Titel der Gesellschaft hin, die notwendig defensive Solidaritat
der Aufklirer. Die Bildung dieses geheimen Kreises war in der Tat Re-
aktion auf Bedrohungen, die von Vertretern anderer philosophischer
religioser Richtungen herkamen oder herzukommen schienen. Das
hat eindeutig etwas zu tun mit dem politisch-philosophischen Klima
der Mitte der 80er Jahre in Berlin und gar in Deutschland. Man be-
fiirchtete eine Riickkehr der sogenannten Schwirmerei.® Trotz der
Aufhebung des Jesuitenordens im Jahr 1773 wollte man iiberall Spuren
einer geheimen jesuitischen Aktivitit, ja Verschworung ausmachen.
Das war die Zeit des Krypto-Katholizismus.” Auch hatte man Angst
vor dem Nachfolger Friedrichs II., seinem Neffen Friedrich-Wilhelm
und vor allem vor dessen rosenkreuzerischer Umgebung. Auflerdem
war die »Unaufkldrung« noch sehr verbreitet in Deutschland.'® Mit
dieser »Gesellschaft der Freunde der Aufklarung« wollte man den Da-
seinskampf der Aufklirung gegen die konspirierenden Michte der
Finsternis, die Umtriebe der Obskuranten siegreich bestehen.
Bezeichnend ist die Selbstdefinition des Autors gleich am Anfang
des Artikels. Er stellt sich namlich als »menschenliebenden Weltbiir-
ger« vor. Diese Kennzeichnung ist fiir jeden damaligen Leser durch-
sichtig. Im sozial-politischen Diskurs der Zeit kommt sie einem klaren
politisch-philosophischen Bekenntnis gleich. So bezeichneten sich bei-
spielsweise die bayrischen Illuminaten. Sich als Weltbiirger zu definie-

8 Man lese den im Rahmen der Mittwochsgesellschaft gehaltenen Vortrag seines Mit-
herausgebers Friedrich Gedike in: Ernst Haberkern, wie Anm. 3, S. 367 ff.

° Dazu Horst Moller, Aufklirung in Preufien. Der Verleger, Publizist und Geschichsts-
schreiber Freidrich Nicolai, Berlin 1974, (Einzelveréffentlichung der Historischen Kom-
mission zu Berlin, 15), S. 113 ff.

10 Der Ausdruck Biesters befindet sich in einem spiteren Artikel in der Berlinischen
Monatsschrift, Antwort auf Herrn Professor Garve iiber vorstehenden Aufsatz, zitiert
in: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Aufklirung?, wie Anmerkung 3, 238.

65

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

ren (als »Biirger dieser Welt, stellte sich Posa Philipp II. in Don Carlos
vor'!) bedeutet, sich unter das Zeichen einer objektiven und universel-
len Vernunft zu stellen, die den nationalen und hier besonders den
konfessionellen Besonderheiten und Erfordernissen iiberlegen oder
gleichgiiltig ist.

Die nicht zu tiberhorende antiklerikale Ironie des Titels bestitigt
diese Annahme. Es ist ndmlich nicht von der SchlieSung der Ehe die
Rede, sondern von deren Vollziehung. Und die absichtlich zweideutige
Wortwahl unterstreicht die Evidenz des Widerspruchs zwischen der
Anwesenheit des Priesters und dem hochst privaten Charakter der An-
gelegenheit. Plakativ wird auf das Unnatiirliche, Uberfliissige der
kirchlichen Prisenz hingewiesen. Der Autor wird darauf im Laufe des
Artikels zuriickkommen. Aber die Frage der Zivilehe ist nur ein Vor-
spiel zur einer viel breiteren Problematik.

Diese Eheproblematik wird jedoch nicht zufillig aufgegriffen.
Zum selben Zeitpunkt hatte Joseph II. im Ehepatent vom 16. Januar
17831 die Ehe als einen »biirgerlichen Vertrag« definiert, und die Auf-
losung der Ehebande (also die Scheidung) dadurch juristisch moglich
gemacht. Darauf bezieht sich der Einfiihrungssatz des Artikels: »Man
ist jetzt in mehreren Lindern beschiftigt, so wie andere Gesetze, so
auch diejenigen welche die Ehe selbst oder deren Vollziehung und
Trennung angehen, zu dndern, zu bessern oder gar neu anzurichten«
(95). Aber die Problematik der Zivilehe war auch anderswo aufgewor-
fen worden und zwar von keinem Geringeren als Rousseau selbst im
letzten Kapitel seines Gesellschaftsvertrags. Wir werden auf seinen
Standpunkt in unserem IIL. Teil zuriickkommen. Aber der politisch
umittelbare Kontext der Schrift war der 1782 erfolgte Papstbesuch in
der osterreichischen Hauptstadt. Er hatte eine Welle polemischer
Schriften (die berithmte >Broschiirenflut<) ausgelost, die bis nach
Deutschland iibergegriffen war.®> Und diese Broschiiren stellten mehr-

11 Don Carlos, 3. Akt, 10. Auftritt, V. 3007.

12 Man lese den Text des Patents in: Harm Klueting (Hrsg.), Der Josephinismus, Darm-
stadt 1995, 321 u. ff.

3 Man denke an Lorenz Leopold Haschkas antipipstliches Gedicht, das in der Zeit-
schrift Deutsches Museum (Juli 1782) von Dohm und Boie verdffentlicht wurde. Zitiert
in: J. Mondot, »L’année 1782 ou la fin de I’état de grace, le désenchantement du monar-
que et le commencement de la politique«, in: W. Schmale et al. (Hg.), Josephinismus —
eine Bilanz, Bochum 2008 (Jahrbuch der dsterreichischen Gesellschaft zur Erforschung
des 18. Jahrhunderts; 22), 133-34.

66

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

fach die sozial-politische Rolle der Kirche in Frage. In diesem Zusam-
menhang bot die Ehezeremonie eine gute Angriffsfliache. Eine sozial-
religidse Praxis mit hoch symbolischem Wert wurde auf ihren Nutzen
hin gepriift, der Kritik unterworfen, ganz im Sinne der allgemeinen
geistigen Haltung der Zeit. In seinem Vorwort zur Kritik der reinen
Vernunft hatte Kant zwei Jahre frither nichts anderes gefordert.
Zunichst wird die Institution Kirche massiv angegriffen. Heute
wird der Antiklerikalismus der Aufklirung hiufig mit einer gewissen
intellektuellen Herablassung betrachtet, als wire er wegen seiner ver-
alteten als starr empfundenen Systematik der diskutabelste Teil der
Aufklarung. Nun darf man die historische Perspektive und den sozial-
politischen Kontext nicht vergessen. Die Bedeutung der Kirche oder
eher der Kirchen im 18. Jahrhundert kann nicht mit der unserer Zeit
verglichen werden. Die geistige und institutionelle Allgegenwart der
damaligen Kirchen hat nichts mit der eher diskreten Prisenz der heu-
tigen zu tun. Daher waren die Stellungnahmen gegen die Institution
Kirche ein viel brisanteres Thema als dies heute der Fall sein kann,
zumindest unter unseren wohltemperierten Breiten. Interessant ist
auch hier, dass dieser Angriff gegen die Kirche in einem protestanti-
schen Kontext geschieht, selbst wenn das Berlin Friedrichs II. fiir diese
Kiihnheiten oder Frechheiten nachsichtsvoller gestimmt war als andere
protestantische Gegenden. Der antiklerikale Kampf war auflerdem die
andere Seite des Kampfes um Toleranz. Anhand der Ehefeier will der
Autor nun beweisen, welche ungeeignete Rolle die Kirche in der Ge-
sellschaft noch spielt. Der Autor bestreitet nicht das Prinzip der Ehe-
feier und deren sozialen Nutzen; es will ihm aber nicht einleuchten,
warum die Geistlichkeit dabei sein soll. Die einzige Erkliarung, die er
dafiir angibt, ist Teil des antiklerikalen Diskurses: die Kirche wolle
tiberall herrschen, regieren, disziplinieren. Er spricht von der »allent-
halben sich zudringenden regiersiichtigen Geistlichkeit« (96). Nichts
diirfe sich ihrer Kontrolle entziehen, schon gar nicht »dies wichtige,
wenn nicht das wichtigste Geschift des Menschengeschlechts« (96).
Um seine Beweisfilhrung zu bekriftigen und zu zeigen, dass dieser
Hang zur Kontrolle der menschlichen Angelegenheiten bis in die In-
timsphire, in den sexuellen Bereich, nicht der katholischen Kirche al-
lein, sondern allen Konfessionen, ja allen Kirchen gemein ist, so zitiert
Biester zunichst den Grafen Zinzendorf, den Chef der Herrnhuter, der
behauptet haben soll »[...] dass er nicht blof3 die Ehen bestimmen miis-
se, sondern selbst die Zeit der ehelichen Liebeswerke, damit seine Jiin-

67

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

ger vollig abhiingig wiirden, weder Wahl noch Trieb frei behielten«
(96-97). Die Disziplinierung der Seele ging also iiber die des Korpers.
Dann wendet Biester den antiklerikalen Spief8 gegen seine traditionelle
Zielscheibe, den Katholizismus' und den Papst um: »Der Papst erfand,
dass keine Ehe giiltig sei, welche die Geistlichkeit nicht einsegne, dass
sie aber dann auch ein Sakrament werde und ein unauflgsliches Band
habe« (97). Diese Einsegnung der Ehe ist auf einen papstlichen, d.h.
historisch-menschlichen Entschluss zuriickzufithren, und nicht auf ir-
gendeine gottliche Eingebung. Was Sakrament ist, das bestimmt der
Papst. Dass es ein inkonsequenter Entschluss ist, wird in Biesters Au-
gen dadurch bestitigt, dass die Priester nicht heiraten diirfen, weil dies
das Sakrament ihres Standes verhindert. Daher der vielsagende Seuf-
zer des Autors: »Und die Menschen waren gutherzig genug sich solcher
Tyranneien, wenigstens eine Zeitlang gefallen zu lassen(97).« Man be-
achte die zeitliche Begrenzung: »eine Zeitlang«. Die Zeiten haben sich
geindert. Die Geister sind freier geworden. Weil diese Tyrannei
Anspruch auf Totalitit erhebt, wehrten sich die Aufklirer mit allen
Kriften dagegen. Biester gibt dann einen letzten Beleg des Kontroll-
anspruchs der Kirchen. Diesmal muss die protestantische Kirche her-
halten: »In vielen protestantischen Lindern gehoren streitige Ehesa-
chen noch immer vors geistliche Gericht; und die geistliche Macht
scheidet die Ehen, wie sie sie kniipft (97)«. So weit konnte das Kontroll-
prinzip der geistlichen Institutionen ob katholischer, protestantischer
oder pietistischer Provenienz gehen. Die katholische Kirche war zwar
die bevorzugte Zielscheibe der Berliner Aufklérer geblieben. Aber wie
die Beispiele hier zeigen, war der antiklerikale Kampf allseitig gewor-
den, richtete sich nunmehr gegen alle Kirchen. Das war auch das No-
vum der Zeit."> Die Schonzeit fiir Protestanten und Pietisten war in
Berlin auch zu Ende. Zu bemerken ist, dass Biester mit keinem Wort
die etwaige Vermittlung des Sakralen oder gar des Gottlichen durch die
geistliche Prdsenz erwihnte. Die Religion ist auf das Institutionelle
reduziert, auf ihre soziale Funktion und Macht. Thr Umgang mit der
Eheschliefung spricht der menschlichen Vernunft Hohn, grenzt an

14 Biesters Antikatholizismus lasst sich iiberzeugend feststellen in der Artikelserie, in
welcher er Garves seiner Ansicht nach zu konziliante Auffassung des Katholizismus
bestreitet: Antwort auf Herrn Professor Garve, wie Anmerkung 8, S. 231 u.ff.

15 Siehe die Schrift Andreas Riems, Uber Aufklirung: ob sie dem Staate, der Religion
oder iiberhaupt gefihrlich sey und seyn konne?; ein Wort zur Beherzigung fiir Regen-
ten, Staatsminner und Priester, Berlin 21788.

68

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

Machtmissbrauch, ist unertrigliche » Tyrannei«. Man muss diese Pra-
senz los werden. Denn — zusitzliche und bedeutsame Provokation des
Autors —, sie bewirke bei den meisten Menschen sogar einen solchen
»lacherlichen oder anstofligen« Eindruck, dass manche »lieber gar
nicht in den Ehestand (98)»eintreten. Die religiése EheschlieSung ent-
spricht nicht mehr dem Zeitgeist. Oder, wie er es etwas spiter formu-
liert, ein aufgekldrter Mensch kann sie entbehren (»Und fiir aufgeklar-
te bedarf es doch wohl all der Zeremonien nicht! [98]«). Diese
Formulierung vor allem sorgte fiir Aufsehen unter den »gemifSigten«
Aufkldrern. Sie rief die entriistete Gegenfrage des Pfarrers Zsllner her-
vor: »Was ist Aufklirung? (115)«. Die Frage nach der religiose Ehe-
schlieSung war aber, wie oben angedeutet, nur der Anfang einer weiter
gefassten Uberlegung iiber den Platz der Religion in der Gesellschaft
iiberhaupt.

Der Autor, nachdem er auf die Ungeheuerlichkeit, fast Obszonitit
der kirchlichen Anwesenheit hingewiesen hat, wagt sich nun zu der
umfassenderen Frage des Nutzens der Religion in der Gesellschaft. Er
geht zunichst von der Feststellung aus, dass von allen vertraglichen
Gebriuchen die Ehe die einzige sei, die sich im Genuss der Einsegnung
befindet. Er bezeichnet das als mafSlosen Vorteil, der in keinem Ver-
hiltnis zu einem privaten Brauch steht, mit dem die Kirche grundsitz-
lich nichts zu tun hat. Aus der Historizitdt und Singularitét der religio-
sen Ehe schlie3t er aber nicht, wie man erwarten konnte, dass das
Religi6se von der privaten und 6ffentlichen Sphire zu verbannen ist,
dass es definitiv verabschiedet werden muss. Er hat mit dem Religidsen
etwas anderes vor.

Biester untersucht nun, wozu das Religiose gut sein konnte. Wie es
verwendet werden konnte, damit die Biirger harmonischer miteinan-
der leben und vor allem damit sie den Entschliissen der Herrschenden
zustimmen wiirden, was die effektvolle praktische Umsetzung der Ge-
setze und daher die Stabilitit der Gesellschaften sichern konnte. Seiner
Ansicht nach war das von der Kirche in der damaligen Gesellschaft
verteilte Sakrale schlecht angewendet, weil eben ungleich verteilt. Die
religiose Sanzierung des Ehekontraktes war nicht nur fehl am Platz.
Thre Uberproportionalitit entwertete alle anderen Zivilkontrakte. Nun

69

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

verfolgte Biester das rousseausche Ideal einer auf dem Kontrakt zwi-
schen Regierenden und Regierten beruhenden politischen Gesellschaft.
Und das Sakrale sollte nicht auf einen privaten Kontrakt konzentriert
werden und ihn allein unterstiitzen und garantieren, sondern sich auf
alle Beziehungen des Staates mit den Biirgern ausdehnen.

Biester versucht also, das Funktionieren der Gesellschaft neu zu
definieren und neu zu griinden. Die Beziehungen des Politischen zum
Religiosen, des Staates zur Kirche, miissten {iberdacht werden. In Bies-
ters Augen diirfen Staat und Kirche nicht auseinander gehen, nicht
getrennt werden, was wohl einer gingigen Auffassung der Aufkli-
rungspolitik zu widersprechen scheint. Er erinnert iibrigens an das
paulinisch-lutherische Prinzip: »alle Obrigkeit ist von Gott« (101).
Die Bindung Staat/Kirche miisse erhalten werden bzw. die Kirche miis-
se sich in den Dienst des Staates stellen, vom Staat kontrolliert werden.
Aber wenn er Kirche sagt, meint er hier nicht mehr die Institution,
sondern das Religiose, das sie trigt. Das Sakrale/Religiose darf nicht
abgeschafft werden. Es muss aber unter Kontrolle gebracht und auf
sozial-politische Ziele ausgerichtet werden. Biesters Anthropologie
setzt in jedem Menschen oder Biirger ein gewisses Glaubenspotential
voraus, das nun im Sinne des aufgeklarten Staates betitigt, »manipu-
liert« (?) werden muss. Gefragt waren das Religiése'® und Sakrale an
sich. Diese Einsicht erinnert sehr stark an die Auffassungen mancher
Freimaurer und [lluminaten und, wie wir sehen werden, auch an Rous-
seaus Zivilreligion. Ubereinstimmend waren sie der Meinung, dass das
Glaubensgefiihl unverzichtbarer Bestandteil der menschlichen Psyche
sei. Es durfte nicht brachliegen. Gemif3 dem Niitzlichkeitsdenken der
Zeit galt es dieses Element »richtig« zu orientieren. Und das liefSe sich
machen, davon waren sie iiberzeugt. Dem grundsitzlichen Konstrukti-
vismus der Aufklarung war nichts unmaglich.

Wie rechtfertigte Biester diesen Vorschlag einer Resakralisierung
des Politischen, des Staates? Er bezog, wie hiufig die damalige politi-
sche Philosophie, seine Beispiele aus der Zeit der Antike und vielleicht
noch weiter zuriick aus protohistorischen Zeiten, also einem goldenen
Zeitalter des Ursprungs. Damals lebten die Menschen im Einklang mit
ihren politisch-religiosen Institutionen, im Unterschied zum per-

16 Zu diesem Fragenkomplex, siehe u.a.: Karlfried Griinder, Karl Heinrich Rengstorf,
Religionskritik und Religiositit in der deutschen Aufklirung, Heidelberg 1989, (Wol-
fenbiitteler Studien zur Aufklirung, hrsg. von der Lessing-Akademie, 11).

70

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

manent gespaltenen modernen Menschen, der zwischen verschiedenen
»Pflichten und Trieben« hin und hergerissen sei. Wie anders war der
Mensch der Ursprungs-und Anfangszeiten:

Die weisesten und besten unter den Menschen ersannen um ihre Briider zu
begliicken, die biirgerliche Gesellschaft: sie griindeten kleine Staaten, ord-
neten Hausstand, Zucht, Ruhe, Sicherheit, setzten Recht und Sitte fest; und
hieflen Viter des Volkes und Gesetzgeber. Die weisesten und besten unter
den Menschen ersannen um ihre Briider zu begliicken, tiefe Weisheit, abge-
zogene Wissenschaft: dachten {iber Natur und Schopfer und Bestimmung des
Menschen und sein Verhiltnis zu Gott nach, lehrten Tugend und Gottes-
furcht und Gottesliebe und Gliick; und hielen Lehrer des Volkes und Reli-
gionsstifter (100).

So malte sich Biester die goldene Anfangszeit der Menschheit aus. Die
»biirgerliche Gesellschaft« war keine gottliche Schépfung, sondern
eine menschliche »Konstruktion«, nicht aus der Defensive gebildet,
um einen hobbesschen Naturzustand des Krieges aller gegen alle zu
tiberwinden, sondern eher um das menschliche Gliick zu steigern, das
der Endzustand der Menschheit sein sollte. Diese Darstellung vor-
historischer, ja mythischer Zeiten biindelt mythologische und alt-
testamentarische Elemente zusammen. Diese »Lehrer des Volkes und
Gesetzgeber« haben sowohl Ziige des Lykurg, Solon' als auch der bib-
lischen Patriarchen.'® Aber sie waren irdischer Herkunft, weder Gotter
noch Halbgétter, auch keine Verkorperung des Gottlichen: es waren
Menschen, nur besser und weiser als die anderen. Indirekt wurde ein
alter Topos der radikalen Religionskritik wieder bemiiht. Jesus, Moses,
Mahomet war der gottliche Status seit der Zeit Spinozas und seiner
Jiinger bestritten. Man denke ans anonyme Pamphlet De tribus impos-

17" So beschreibt Herder die Anfangszeiten Griechenlands: »Bald also taten sich in vielen
freigewordenen Stimmen und Kolonien weise Ménner hervor, die Vormiinder des Vol-
kes wurden. Sie sahen, unter welchen Ubeln ihr Stamm litt und sannen auf eine Ein-
richtung desselben, die auf Gesetze und Sitten des Ganzen erbauet wire.« Johann Gott-
fried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, hg. von Martin
Bollacher, in: Johann Gottfried Herder, Werke in 10 Binden, Deutscher Klassiker Ver-
lag, Frankfurt/M. 1989, Bd. 6, S. 542.

18 Entferntes Echo der Weishaupt-Prosa? In seiner Anrede an die neu aufzunehmenden
[lluminatos Dirigentes vom Jahr 1782 schrieb Weishaupt: »Jeder Hausvater wird der-
einst, wie vordem Abraham und die Patriarchen, der Priester und der unumschriankte
Herr seiner Familie und die Vernunft das allgemeine Gesetzbuch der Menschen seyn«.
Zitiert in Richard van Diilmen, Der Geheimbund der Illuminaten. Darstellung, Ana-
lyse, Dokumentation, Stuttgart 1975, S. 179.

71

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

toribus oder an Voltaires Mahomet. Dies wird hier als unanfechtbares
aufklirerisches Gedankengut vorausgesetzt. An der mythischen Zeit
des gemeinsamen Bemiihens um Religion und weise Politik weidet sich
der traumende Blick des Utopisten. Er ist sich des utopischen Charak-
ters seines Projektes bewusst, schreibt er doch: »Die Zeit, die diese Ro-
sen tragen wird, ist freilich fern; wahrscheinlich erleben unsre Enkel sie
noch nicht(103).« Auf den Weg zu dieser Harmonie der Anfangszeiten,
der Morgenstunden der Menschheit, will er sich jedoch machen. Wie?
Indem man wie damals das Religidse und das Politische wieder verbin-
det bzw., indem das Religidse das Politische unterstiitzt oder besser sich
im Politischen auflost oder darin aufgeht. Das bedeutet aber das Ver-
schwinden der Kirchen, das Ende der konkurrierenden Reiche des Staa-
tes und der Kirche. Die moderne Gesellschaft mit ihren getrennten
Welten der Religion und der Politik hat jeden Sinn fiir Begeisterung,
Gemeinsinn, Patriotismus verloren. Dem sozial-politischen Band feh-
len Kraft und Selbstverstindlichkeit. Die Parzellierung der Gesellschaft
ist von allen beobachtet und beklagt worden. Man denke an Schiller in
seiner Mannheimer Rede an die Kurpfilzische deutsche Gesellschaf.
Die Biithne hatte fiir ihn die Fahigkeit und den Auftrag die Menschen
zu vereinen. Man erinnert sich an die Schlussworte:

»[...] Und dann endlich welch ein Triumph fiir dich Natur (...) wenn Men-
schen aus allen Kreisen und Zonen und Stinden, abgeworfen jede Fessel der
Kiinstelei und der Mode, herausgerissen aus jedem Drang des Schicksals
durch eine allwebende Sympathie verbriidert in ein Geschlecht wieder auf-
geldst ihrer selbst und der Welt vergessen und ihrem himmlischen Ursprung
sich nihern«."

In seinen Gesprichen fiir Freimaurer beauftragte Lessing die Freimau-
rerei mit der Vereinigung der Menschen: »Wie wenn es die Freimédurer
wiiren, die sich mit zu ihrem Geschift gemacht hitten, jene Trennun-
gen, wodurch die Menschen einander so fremd werden, so eng als mog-
lich wieder zusammen zu ziehen.«* Verbreitet war also diese Sehn-
sucht nach einer verloren gegangenen harmonischen Einheit der

9 Was kann eine gute stehende Schaubiihne eigentlich wirken? in: Friedrich Schiller:
Simtliche Werke in 5 Binden, hg. von Gerard Fricke u.a, Miinchen ¢1980, Bd.V,
S. 818-831, hier S. 831.

2 Tessing, Ernst und Falk, Gespriche fiir Freimiurer, in: Gotthold Ephraim Lessing,
Werke, Theologisch-kritische Schriften 111, Philosophische Schriften, hg. von Herbert G.
Gopfert, Miinchen 1979, Bd. VIII, S. 465-66.

72

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

menschlichen Gesellschaft. Biester teilte sie und versprach sich Einheit
und Harmonie von einem Staat, wo das Religiose sich nicht aufSerhalb
der biirgerlichen Gesellschaft, getrennt von hier aufhalten wiirde, um
sie zu lenken und zu gestalten, sondern innerhalb der Gesellschaft mit-
wirken wiirde, indem sie die Menschen enger miteinander verbinden
wiirde. Von dieser »rekonstruierten«, regenerierten Gesellschaft er-
wartete er, vielmehr prophezeite er folgende Fortschritte und Verbes-
serungen:

Dann haben die Gesetzgeber wieder Gotteskraft; dann scheuen sich die Viter
des Volkes, Eigennutz und kleine niedere Absichten in ihren Gesetzen reden
zu lassen, da sie an Gottes statt reden; dann scheuen sich die Biirger, heilsame
Landesverordnungen zu brechen, da sie iiberirdische Heiligkeit haben! Dann
haben wir wieder Staat, Biirger, Patrioten: lauter jetzt entartete Namen.
Dann fiihlt der Untertan Anhinglichkeit an sein Land, Liebe fiir seine Ge-
setzgeber, Achtung fiir ihre Verordnungen (101).

Im Hintergrund lassen sich unschwer die Konturen einer antiken Re-
publik vielleicht griechischen Musters erahnen, wo der Gemeinnutz
hoher eingeschitzt wurde als der Eigennutz, wo Patriotismus, Staats-
und Stadttreue eins waren mit dem Glauben an die Gotter der Stadt.
Das war das Geheimnis der Antike in den nostalgischen Augen der
modernen Bewunderer, sie hielen Winkelmann oder Herder. Das Pu-
blikum des Theaters, der Agora, des Tempels war dasselbe. Es teilte
dieselben Interessen, Werte, denselben Stolz. Diese allgegenwiirtige
Religiositit sorgte sowohl fiir die Giite der Gesetze als auch fiir deren
Akzeptanz beim Volk. Sie war fiir die einen und die anderen zwingend.
Und der Verfasser zweifelte nicht an der Wiederholbarkeit dieser Wir-
kungen, daher der Ausruf: »Dann haben wir wieder Staat, Biirger, Pa-
trioten« (101). Der Traum einer republikanischen Gemeinschaft wurde
skizziert, wo jeder Biirger Anteil an den Staatsgeschiften haben wiirde.
Heute hingegen konnte er nur den Verfall dieser Begriffe feststellen
(»lauter jetzt entartete Namen« [101] notiert er). Dieses Gefiihl des
politischen Verfalls der Gegenwart war ziemlich weit verbreitet. Das
Image der Monarchen und der Monarchien war durch verschiedene
Skandale stark lidiert worden.?! AufSer der jugendhaften Jahrhundert-

21 Dazu Jean Mondot: »Le crépuscule des idoles. L'image des princes dans la littérature
allemande de la fin du XVIIle siecle«, in: Images européennes du pouvoir (Actes du
colloque international organisé par le LAPRIL), ss. la direction de J. L. Cabanés und
CL.-G. Dubois (Collection Etudes littéraires), Toulouse 1995, S. 201-214.

73

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

Schelte, die man bei Schiller in Die Riuber lesen konnte (»das tinten-
klecksende Saeculum!«), so mehrten sich die kritischen Stimmen, die
die Korruption der Hofe und, genereller, der Gesellschaft denunzierten.
Jeder sehnte sich nach einem besseren, moralischeren Regime. Suchte
man doch in den Geheimbiinden die Tugend und Moral, die anderswo
nicht mehr anzutreffen seien. Man brauchte den Schutz ihrer exklusi-
ven Geselligkeit. Zu bemerken ist, dass der Verfasser eine absichtlich
abstrakte Formulierung gebraucht, um die Adressaten seiner Anhing-
lichkeit, Liebe und Achtung zu bezeichnen: es sind das Land und seine
Gesetzgeber. Die plurale Legislative deutet eben auf Republik oder De-
mokratie. Von Konigen, Fiirsten, Herrschern irgendwelcher Spielart
wollte man nicht mehr héren. Keine dynastische Anhinglichkeit wur-
de erwihnt.

Aber das Glaubensproblem der modernen Gesellschaft war somit
nicht gelost. Diese Krisendiagnose, die man bereits stellen konnte zu
dem Zeitpunkt, wo die alten Herrscher zwar kritisch betrachtet wur-
den, jedoch immer noch im Besitz der Macht waren, wurde noch aku-
ter, als die alten Herrschaftsformen infolge der franzosischen Revolu-
tion definitiv dem iiberholten Ancien Régime zugewiesen wurden. Es
entstand dann ein Glaubensvakuum, das durch andere, neue Glaubens-
inhalte gefiillt werden sollte. Das Bediirfnis Sakrales zuriickzuholen
haben die franzosischen Revolutionire nach der erfolgten Kirchen-
reform und dem systematischen Entchristianisierungsversuch iibrigens
auch empfunden. Die Feste, die sie veranstaltet haben, entsprachen
weitgehend diesem Bediirfnis, ja Sehnen nach Aneignung des Sakra-
len. Mona Ozouf spricht in ihrer Untersuchung zur Féte révolution-
naire (1789-1799) von einem >Sakralititstransfer«.?> Denn das Sakrale
lasst sich ja nicht so einfach verabschieden und sei es zugunsten der
Gottin Vernunft oder irgendeines hochsten Wesens. Bezeichnender-
weise waren Figuren der Féte révolutionnaire in Biesters Utopie schon
anzutreffen, wie z.B. die des Gesetzgebers (le [égislateur) oder die des
Lehrers des Volks (L'instituteur du peuple). Aber auch der Riickgriff
auf die romisch-antike Welt ist ein charakteristischer Zug der Féte.
Zuletzt brachte die Exaltierung der Patrie und des Patriotismus diesen
Festen das Element des Andéchtigen, der Begeisterung, des Sentimen-

2 Mona Ozouf, La féte révolutionnaire (1789-1799), Paris: Gallimard 1976, vor allem
ab S. 441.

74

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

talen, das das neu zu schaffende Band enger kniipfen sollte. Klar ist
auch, dass der spiter aufkommende Nationalismus dazu beitrug, die-
sen Patriotismus zu der sidkularen Religion des 19. und 20. Jahrhun-
derts zu entwickeln. Erstaunlich ist aber festzustellen, wie weit das
Vokabular und Bildmaterial der franzésischen Revolution schon vor
ihr und auSerhalb Frankreichs verbreitet waren.

Wie man sieht, hat Biester sich von dem Ausgangpunkt des Artikels
entfernt und fast konnte man den Eindruck haben, als sei dieser Aus-
gangspunkt nur Vorwand oder aber Tduschungsmanéver gewesen, um
die Brisanz des dann behandelten Themas teilweise zu verschleiern.
Aber es gibt eine tiefere Verbindung zwischen beiden Themen. Am
Ende des Artikels kehrt Biester zur anfinglichen Thematik der Ehe
zuriick. Er macht dann einen konkreten Vorschlag, der ansatzweise
seine neue Auffassung der Gesellschaft und des Religidsen in die Tat
umsetzen soll. Es geht um das Konkubinat. Er fordert die Einfithrung
dieser, wie er sagt »heilsamen Anstalt¢, die die »rémische Republik«
(einer »der edelsten Staaten«) autorisiert hatte. Der Konkubinat er-
scheint ihm der »Natur, der Vernunft und den jetzigen Umstinden«
(104) angepasst. Das Beispiel, das er anfiithrt, um diese Neueinfithrung
zu rechtfertigen, ist sozialer Natur. Ein unbegiiterter Mann vom Stand
(wohlgemerkt: nicht aus dem Volk) kann wegen der Kosten der Ehe
nicht heiraten. Wenn der Konkubinat existierte, so konnte er einen
dem heiligsten Ehebiindnis gleich unverbriichlichen Kontrakt schlie-
en. Das wiirde aber dann heifSen, dass die Kinder keinen Anspruch
auf Stand und Namen hatten. Fiir unseren Utopisten war dies aber kein
gravierender Nachteil. Sie wiren frei zu werden, was sie wollen, »Men-
schen, Biirger«. Und er schloss: »der eingefiihrte Konkubinat wiirde
wieder Naturfreuden und Familiengliick verbreiten, die durch jetzige
Vorurteile und jetzigen Luxus so sehr leiden« (105). Im Grunde befiir-
wortete er die Zivilehe oder was man spiter eine freie Lebensgemein-
schaft nennen wird. Die seelisch-korperliche Emanzipation des Biirgers
sollte somit voranschreiten. Er wollte neue sikularisierte Lebensweisen
erproben. Er wollte ohne die Institution Kirche leben diirfen, nach »sei-
ner fasson« nicht nur selig, sondern auch gliicklich sein. Die Einddm-
mung und Einschrankung der kirchlichen Macht biirgte fiir Akzeptanz

75

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

unterschiedlicher Verhaltensmuster, also fiir Toleranz, und die Tole-
ranz fiir freie Entfaltung und Gliick.

Diese seltsame Abhandlung ist, wie wir andeuteten, nicht ganz
bewaffnet Biesters eigenem Haupt entstiegen wie Pallas-Athena dem
Kopf Jupiters. Konkurrierende Indizien weisen auf eine Quelle hin, die
wir schon zitiert haben. Dieser insistierende Hinweis auf die Ehe bzw.
EheschlieSung konnte zwar dem josephinischen Kontext entsprechen.
Und fiir die Zeitgenossen war der Bezug zu den MafSnahmen Josephs I1.
klar und eindeutig. Aber eine etwas weiter bohrende Textarchiologie
fithrt auf andere, signifikantere Befunde. Das Problem des mariage
civil wird in einer wichtigen Fufinote von Rousseaus Gesellschaftsver-
trag®, und zwar im letzten Kapitel, das der zivilen Religion gewidmet
ist, ausdriicklich erwdhnt.?* Und somit hitten wir den ersten Schliissel
zu Biesters Uberlegungen. Den zweiten liefert Rousseaus Theorie der
Zivilreligion. Von diesem Kapitel war Biester stillschweigend ausge-
gangen, ohne es nennen oder gar verraten zu wollen. Aber wenn man
seine Thesen mit denen Rousseaus vergleicht, so lasst sich die Quelle
nicht verheimlichen.

Was sagte Rousseau zu der religiosen Ehe? Sie war in seinen Au-
gen ein Instrument, das der Kirche ermdglichte, eine Art demographi-
scher Kontrolle auszuiiben. Indem sie Ehen zuliefy oder nicht, war die
Kirche in der Lage, die Demographie eines Landes zu beeinflussen und
dadurch die ganze Gesellschaft unter ihre Kontrolle zu bringen. Rous-
seau schrieb:

Maitre de marier ou de ne pas marier les gens selon qu’ils auront ou qu'ils
n’auront pas telle doctrine [...] n’est-il pas clair qu’il [le clergé. JM] disposera
seul des héritages, des charges, des Citoyens de I'Etat méme qui ne saurait
subsister n’étant plus composé que de batards??

Und dies war fiir den Staat unzumutbar. Deshalb forderte Rousseau
eine Zivilehe, die frei von der Zustimmung der Kirche sein sollte, und

» Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social, présentations par B. Bernardi, Flammarion:
Paris, 2001 (IV. Buch, 8. Kapitel) S. 169-180.

2 Uber Rousseaus Rezeption in Deutschland siehe u.a. fiir die betroffene Periode,
Jacques Mounier, La fortune des écrits de Jean-Jacques Rousseau dans les pays de
langue allemande de 1782 a 1813, Paris 1980, und Claus Siiflenberger, Rousseau im
Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der franzosischen Revolution, Frankfurt
1974. Auch Herbert Jaumann (Hg.), Rousseau in Deutschland. Neue Beitrige zur Er-
forschung seiner Rezeption, Berlin 1995.

» Wie Anmerkung 22, S. 179.

76

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

die der Staat allein zu registrieren hatte oder nicht. Man erkennt un-
schwer Biesters Vorschlag wieder. Dies fiihrte Rousseau konsequenter-
weise zu der Forderung einer zivilen Religion.

Was verstand er aber unter Zivilreligion ? Er wollte einen Staat
oder eine Gesellschaft, die besser zusammengehalten hitte, ohne unter
dem Zepter oder der Fuchtel der geistlichen Macht oder der Geistlich-
keiten stehen und handeln zu miissen. Er wollte daher jede Religion
entfernen, die ein Monopol iiber die Gesellschaft oder den Staat bean-
spruchen oder die Macht des Staates bestreiten wollte.

Er unterschied drei Typen von Religionen: die Religion des Men-
schen, die Religion des Biirgers und die Religion des Priesters. Der erste
Typus der Religion, die Religion des Menschen oder das Christentum,
war fiir Rousseau mit dem »Geist der Gesellschaft« nicht vereinbar,
weil sie die Christen zu sehr von den sozialen Angelegenheiten ent-
fernt hielt. Das »Vaterland der Christen ist nicht von dieser Welt«.
Rousseau schloss diese Betrachtung mit einem vehementen Angriff
gegen die christliche Religion ab. »Christliche Republik« war eine con-
tradictio in adjecto, weil das Christentum im Grunde nur die Unter-
tinigkeit und die Abhingigkeit predige. Die Religion des Biirgers, die
zweite Religionsart, war dafiir eine Religion, die eher in der Antike
vorhanden war und deren Gott bzw. Gétter mit der nationalen Ge-
schichte identisch, nur innerhalb der nationalen Grenzen denkbar wa-
ren. Diese Exklusivitit und Begrenztheit der nationalen Gotter ver-
anderte jede andere Nation in eine feindliche Macht und setzte jedes
Volk in einen natiirlichen Kriegszustand gegen alle anderen Volker.
Diese Religion der Biirger war also auch abzuweisen.

Die dritte Religion, die Religion des Priesters, zwang den Men-
schen eine doppelte und widerspriichliche Loyalitdt auf. In den Augen
Rousseaus war sie so offenkundig schlecht, dass er keine Zeit damit
verlieren wolllte, sie zu diskutieren. Was er befiirwortete, war eine
andere Einstellung des Staates zu den Religionen. Der Staat sollte ein
ziviles Glaubensbekenntnis fordern und férdern, ohne welches man
kein guter Biirger sein konnte. Rousseau zihlte die Grundelemente

2% Dazu der {iberzeugende Kommentar von Jean Ferrari, »Uber die biirgerliche Religion
im politischen Denken Jean-Jacques Rousseaus«, in: Aufklirung, wie Anmerkung 1,
S. 161-181. Siehe auch Sebastian Neumeister, »Rousseaus Staatsidee und ihre Spuren
bei Friedrich Schlegel«, in: Herbert Jaumann, wie Anmerkung 24, S. 163-180, auch
Michaela Rehm, Biirgerliches Glaubensbekenntnis: Moral und Religion in Rousseaus
politischer Philosophie, Miinchen 2006.

77

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

dieses zivilen Glaubensbekenntnisses auf, die sich durch Einfachheit
und Positivitit kennzeichnen miissten. Auflerdem sollten sie in gerin-
ger Zahl sein und prizis formuliert werden, ohne Erklirungen und
Kommentare. Dazu gehorten die Existenz der Gottheit, machtig, klug,
wohlwollend, versorgend, vorsorgend, das kiinftige Leben, das Gliick
der Gerechten, die Strafe der Bosen, die Heiligkeit des Gesellschafts-
vertrags und der Gesetze. Diese »Zivilreligion« war vereinbar mit allen
anderen Religionen, vorausgesetzt dass sie selbst tolerant waren. Eine
Religion, die proklamieren wiirde: auflerhalb der Kirche gibe es kein
Heil, diirfe nicht geduldet werden. Die Intoleranz war das einzige ne-
gative Dogma und der Grund zur Verbannung einer solchen Konfes-
sion. Keine Toleranz fiir die Intoleranten. Rousseaus Standpunkt war
klar. Klar war auch das Unorthodoxe, ja das Ketzerische dieser Gedan-
kengiinge, und man kann verstehen, dass sich Biester nicht expressis
verbis darauf berufen wollte.

Jedoch strebte er wie Rousseau einen historischen Kompromiss
zwischen den Religionen und den aufgeklarten Gesellschaften an, al-
lerdings einen, der das Zusammenleben in der Gesellschaft forderte.
Sie glaubten an die Moglichkeit einer aufgeklirten, toleranten, natiir-
lichen, staatskompatiblen Religion. Sie gingen noch nicht so weit wie
Bayle am Anfang des Jahrhunderts, den Atheisten ein moralisches Ver-
halten zuzutrauen. Fiir sie blieb die Religion schlief3lich noch eine un-
entbehrliche Assekuranz (Riickversicherung) der sozialen kollektiven
Sittlichkeit. Aber Religion brauchte nicht identititsstiftend zu sein
oder zu werden. Die Nation war dazu da, dies allerdings auch mit Gren-
zen. Kein Patriotismus, im modernen Sinne des Wortes, durfte sich
zum staatsreligiosen Exklusivismus oder Fanatismus entwickeln. Bies-
ter hatte sich anfangs als Weltbiirger ausgewiesen.

Die Uberlegungen beider Denker weisen eindeutig aufeinander
hin. Biester hat Rousseaus noch sehr umstrittenes Werk unverkennbar
zur Vorlage fiir die eigenen Gedanken benutzt. Er teilt Rousseaus kir-
chenkritischen Standpunkt, selbst wenn die Toleranzfrage in seinem
Artikel nicht direkt behandelt wird. Implizit ist sie aber auch gemeint.
Diese virulenten Angriffe gegen die kirchliche Hegemonie, ja Tyrannei
jedweder Couleur, sind zugleich ein Pladoyer fiir Toleranz, in diesem
Fall fiir die entschiedene durch Staatsmittel bewirkte Einddmmung des
kirchlichen Imperialismus und Regiments. Diese Idee der Zivilehe und
eventuell des Konkubinats kann nur in einer toleranten Gesellschaft
verwirklicht werden. Rousseaus wie Biesters Meinung geht sogar da-

78

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

hin, diesen Konkubinat als ersten Schritt in Richtung Zivilreligion zu
verstehen. Einher damit ging eine progressive Entmachtung der Kir-
chen. Die zivile Toleranz Rousseaus und Biesters deckten sich hier.

Zwei Jahrhunderte spiter kann natiirlich die Meinung tiber den vor-
geschlagenen Weg nicht so vorbehaltlos enthusiastisch sein. Die ge-
schichtliche Erfahrung des vergangenen Jahrhunderts hat gezeigt, dass
die Kontrolle der Religionen durch den Staat zu einer inflationdren
Prasenz der Staatsmacht fithren konnte. Die sogenannten sikularen
Religionen des 20. Jahrhunderts waren um keinen Deut toleranter als
die Religionen der alten Zeit. Sie erinnerten eher an die denunzierte
Hegemonie der Kirchen als an die gutgemeinte Toleranz der anvisier-
ten Zivilreligion.

Richtig verstanden bedeutet trotzdem Biesters und Rousseaus
Programm, dass jedes ideologische Monopol oder iiberhaupt jedes
Glaubensmonopol eine Gefahr fiir die Biirger und die Gesellschaften
darstellt und daher konsequent zu bekampfen ist. Sie sahen eine mog-
liche Losung in der Entwicklung einer vom Staat garantierten Tole-
ranz. Heute wiirde man vielleicht eher unveriduflerliche Grundrechte
herbeirufen. Toleranz war und ist ein unanfechtbarer, unverzichtbarer
Grundwert der Gesellschaften, selbst wenn sich die Bedingungen ihrer
Umsetzung geindert haben. Vielleicht muss sie durch den Anerken-
nungsbegriff erweitert werden. Dies steht aber auf einem anderen
Blatt.

Aktuell bleiben die nie nachlassende Bemithung um Toleranz oder
Anerkennung und der wachsame Kampf gegen jedes Anzeichen oder
jede Gefahr der Intoleranz. Sie ist von unserem geistig-politischen
Horizont nicht verschwunden. Man kommt nicht um die fatale (hier
nur leicht abgewandelte) Erkenntnis Brechts in Arturo Ui herum: »Der
Bauch ist fruchtbar noch, aus dem [das] sie kroch.«

79

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep (Miinster)

Toleranz und Anerkennung im
Deutschen Idealismus und heute’

Der Begriff und die Forderung nach Toleranz spielen in der deutschen
Spataufkldrung des letzten Drittels des 18. Jahrhunderts eine grofle
Rolle. Lessing und Mendelssohn, Kant und Goethe sind dabei von gro-
Ber Bedeutung. In dieser Zeit entwickelt sich auch die philosophische
Richtung, die unter dem Titel »Deutscher Idealismus« bis heute welt-
weit nachwirkt. Mit diesem — nicht unumstrittenen — Titel wird vor
allem die Philosophie Fichtes, Schellings und Hegels charakterisiert;
aber auch Holderlin und Schopenhauer und einige weniger bekannte
Philosophen und Dichter werden dazu gezihlt.2 Man kann nicht sagen,
dass der Begriff Toleranz in dieser Strémung von zentraler Bedeutung
wiire. Nicht, weil diese Philosophen Toleranz ablehnten, sondern weil
sie hohere Formen von wechselseitigem Respekt und Verstindnis fiir
notwendig gehalten und philosophisch begriindet haben.

Von Goethe ist das viel zitierte Wort tiberliefert: »Toleranz sollte
eigentlich nur eine voriibergehende Gesinnung sein. Sie muf$ zur An-
erkennung fithren. Dulden heifSt beleidigen.«> Auch Kant spricht in
der Aufklirungsschrift vom »hochmiitigen Namen der Toleranz«.*
Der anspruchsvollere Begriff und die hohere Form von Toleranz heif3t

! Der folgende Beitrag geht auf zwei frithere Texte des Autors zuriick: »Toleranz und
Anerkennung bei Kant und im Deutschen Idealismus, in: Ders.: Aktualitdt und Gren-
zen der praktischen Philosophie Hegels. Aufsitze 1997-2009. Miinchen 2010, S. 77-91;
sowie » Anerkennung zwischen Individuen und kulturellen Gruppeng, ebd. S. 263-278.
2 Zum Begriff des Deutschen Idealismus vgl. Walter Jaeschke: »Zum Begriff des Idea-
lismus«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe.
Frankfurt/M. 2004, S. 164-183, sowie Ludwig Siep: »Einleitungg, in: Ders.: Praktische
Philosophie im Deutschen Idealismus. Frankfurt/M. 1992, S. 7-16.

> Johann Wolfgang von Goethe: »Maximen und Reflexionenc, in: Ders.: Werke. Ham-
burger Ausgabe, Bd. 12, Hamburg 1981/1998, S. 385, Nr. 151.

* Immanuel Kant: »Was ist Aufklirung?«, in: Kants Werke, Akademie-Textausgabe,
Berlin 1968 ff. — im Folgenden abgek. AA — Bd. VIII, S. 40. Vgl. zum Thema Toleranz
in der Zeit insgesamt Rainer Forst: Toleranz im Konflikt. Frankfurt/M. 2003.

80

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

»Anerkennung«. Seit Fichte sind dieser Begriff und die Formen der
Anerkennungsbeziehung auf verschiedenen Gebieten der Philosophie
erdrtert und weiterentwickelt worden.® Diese Theorie ist in der gegen-
wirtigen Philosophie wieder aufgegriffen worden und hat zu systema-
tischen Neuansitzen gefiihrt, etwa bei Jiirgen Habermas, Axel Hon-
neth, Charles Taylor oder Paul Ricoeur.® Hier beschrinke ich mich
aber auf einige Gedanken zum Thema Toleranz und Anerkennung bei
Kant und im Deutschen Idealismus.

Um zu verdeutlichen, dass Toleranz und Anerkennung in eine
Stufenfolge gehoren, beginne ich mit allgemeinen Uberlegungen zu
Begriff und Formen der Toleranz in der Umgangssprache und alltdgli-
chen Erfahrung (I). Schon sie legen nahe, dass Toleranz eine Stufe von
Anerkennung darstellt. Eine solche Stufung enthalten auch die Kon-
zeptionen von Toleranz und Anerkennung bei Kant, Fichte und Hegel
(I1). Im dritten Teil werden die Arten der Toleranz erldutert, die bei den
drei Autoren hinsichtlich verschiedener sozialer Bereiche festzustellen
sind, wie dem Geschlechterverhiltnis, dem Verhiltnis unter Rassen,
Vélkern, Religionen und Philosophien (III). Es wird sich zeigen, dass
innerhalb vieler Bereiche der Philosophie Kants und des Deutschen
Idealismus nicht von einer zur Anerkennung gesteigerten Toleranz ge-
sprochen werden kann. Im vierten Abschnitt erortere ich Griinde fiir
diesen Befund (IV). Im Schlussteil skizziere ich schliefSlich einen alter-
nativen Vorschlag zu Toleranz und Anerkennung, der den heutigen
Anfordernungen an Gesellschaften mit einer Vielzahl gleichberechtig-

5> Zur Anerkennung bei Fichte vgl. u.a. Edith Diising: Intersubjektivitit und Selbst-
bewusstsein. Kéln 1986, sowie die Beitrige in: Helmuth Girndt (Hg.): Selbstbehauptung
und Anerkennung. Spinoza — Kant — Fichte — Hegel. Sankt Augustin 1990, und in Mi-
chael Kahlo, Ernst A. Wolff u. Rainer Zaczyk (Hg.): Fichtes Lehre vom Rechtsverhiltnis.
Frankfurt, 1992.

¢ Jiirgen Habermas: »Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser >Phi-
losophie des Geistes«, In: Ders.: Technik und Wissenschaft als Ideologie. Frankfurt/M.
1968, S. 9—47; Axel Honneth: Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gram-
matik sozialer Konflikte. Frankfurt/M. 1992; Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Deutsch v. Ulrike Bokelmann u. Barbara
Heber-Schirer, Frankfurt/M. 2006; Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik
der Anerkennung. Aus d. Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992. Zu-
sammenfassend dazu: Christoph Halbig: » Anerkennunge, in: Marcus Diiwell, Chris-
toph Hiibenthal, Micha H. Werner (Hgg.): Handbuch Ethik. Stuttgart/Weimar 22006,
S. 303-307.

81

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

ter Weltanschauungen, Religionen und Kulturen vielleicht eher ge-
recht wird (V).

I.  Begriff und Formen der Toleranz

Wenn man sich am heutigen Sprach- und Begriffsgebrauch orientiert,
ohne dabei genauer auf die Begriffsgeschichte einzugehen, kann man
Toleranz verstehen als die Duldung oder Bejahung von Menschen, so-
wohl Individuen wie Gruppen, in einem Umbkreis rdumlicher oder so-
zialer Art, in dem der Duldende selber einen priméren Anspruch zu
besitzen glaubt. Es kann natiirlich verschiedene Arten und Umfinge
dieses Umkreises geben, raumlich vom nahen bis zum weiten Territo-
rium, sozial von der Kleingruppe iiber Grofigruppen verschiedener Art
(Betrieb, Beruf, Religionsgemeinschaft, Rechtsgemeinschaft, Gattung),
wobei die Zumutung der Duldung von auflen nach innen zunimmt. Es
kann auch verschiedene Arten der Duldung, vor allem aber der Beja-
hung geben, die auf einer Skala der Passivitit (Hinnahme) und Aktivi-
tit (Aufnahme, Verleihung von Rechten, Einbezug in Aktivititen) so-
wie von verstandesmifiger und emotionaler Zustimmung liegen. Das
reicht von der menschenwiirdigen Behandlung bis hin zur Feindeslie-
be. Bis zu welchem Grad der Bejahung und aktiven Zuwendung man
noch von Toleranz sprechen sollte, ist eine diskussionswiirdige Frage.

Zum Radius des Tolerierten (1) und zu den Aktivitits- und Passi-
vitdtsgraden (2) noch einige Bemerkungen.

(1) Am Anfang steht das Territorium. Selbst Tiere kann man auf
diese Weise tolerieren: Spinnen im Haus oder sogar eine gewisse An-
zahl von Ungeziefer.” Auch Menschen konnen sich so in einem Gebiet
wechselseitig tolerieren, ohne sich als Menschen anzuerkennen — etwa
Menschen verschiedener Rassen oder Ethnien, die einander gelegent-
lich hochstens als Halbmenschen bzw. »Barbaren« betrachtet haben.
Dass selbst dies schon eine Leistung ist, die Normen entspricht, zeigen
die Versuche der Ausléschung oder Vertreibung von angeblichen Ras-
sen oder von Ethnien noch bis in die Gegenwart.

7 Wie bei den duldsamen Landstreichern in John Steinbecks Novelle »Tortilla Flat«:
»The bedbugs bothered him a little at first, but as they got used to the taste of him and
he got accustomed to their bites, they got along peacefully«. John Steinbeck: Tortilla
Flat. With an Introduction by Thomas Fensch, New York etc. 1977, S. 6.

82

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

Die nichst engere und dem heutigen Begriff von Toleranz schon
niher kommende Bedeutung ist Toleranz als Hinnahme eines anderen
als Mitglied der Gruppe, der man selber angehért, und sei es die wei-
teste der Menschheit insgesamt. Ein Tier darf man nach vielen Tradi-
tionen zu eigenen Zwecken benutzen und téten, wer einen Menschen
als solchen toleriert und nicht wie ein Tier behandelt, akzeptiert eine
wesentliche Gemeinsamkeit mit ihm. Er betrachtet ihn als Mitglied der
gleichen Gattung, dem eine entsprechende Behandlung zusteht. Dieses
Zulassen kann sich auf immer engere Gruppen beziehen, bis zum Ver-
ein oder Freundeskreis, in dem man auch den einen oder anderen nur
toleriert, obwohl man ihn sich nicht (mehr) aussuchen wiirde. Die
wichtigsten »Grofigruppen« sind wohl die Staaten und die Religions-
gemeinschaften. Aber auch die Toleranz in Familien, Unternehmen,
Berufsgruppen etc. kann von existentieller Bedeutung sein.

(2) Auf der anderen der beiden genannten Skalen liegen die Passi-
vitits- und Aktivititsgrade des Tolerierens bzw. der Toleranz. Da das
lateinische Wort es primér mit Leiden und Erdulden zu tun hat, wird
der Begriff insgesamt, wohl auch begriffsgeschichtlich, mehr mit Hin-
nahme als mit positiver Zuwendung verbunden, die wir als Anerken-
nung, Wertschitzung oder Freundschaft bezeichnen. Aber auch die
Hinnahme setzt Unterlassungen, Verzichtleistungen und damit ver-
bunden Grade der Wertschitzung voraus, die nicht ginzlich ohne geis-
tige und emotionale Aktivitét sind.

Der Verzicht auf Gewaltsamkeit, Zwang, Unterwerfung verlangt
sicher, vor allem in Zeiten weniger eingeschliffener und sanktionierter
Regeln des »Leben-Lassens« als heute, durchaus Anstrengungen der
Selbstbezihmung, des Verzichtes, der Zuriickhaltung und Uberwin-
dung eigener expansiver Krifte. Passives Erdulden erscheint als Resul-
tat einer gegen sich selbst gerichteten Aktivitdt. Verzichtet werden
muss auf Vorteile, Macht- und Besitzzunahme und andere »tief sitzen-
de« Interessen. Auch geistig kann einem Einiges an Selbstiiberwin-
dung abverlangt werden, wenn man nach dem eigenen Uberzeugungs-
und Wertekanon »eigentlich« gute Griinde zum Zwang gegen den an-
deren hétte — zumindest in Form des Ausschlusses bzw. der Nichtzu-
lassung.

Als Aktivitdtsgrade konnte man auch die Stufen der Zuerkennung
von Mitgliedschaften, Anspriichen und Rechten bezeichnen. Staatsbiir-
gerrechte miissen, anders als das zwischenmenschliche Leben-Lassen,
aktiv zugesprochen, verliehen, verbrieft und gesichert werden. Wenn

83

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

man dartiber hinaus noch das aktive und passive Wahlrecht oder die
Zugehorigkeit zu Gemeinden, Clubs, »Zirkeln« etc. zugesteht, dann
geniigt es nicht, sich blofy bestimmter Widerstinde zu enthalten. Zu-
mindest einige Menschen miissen auch aktiv werden, die Anerken-
nung und die Aufnahme aussprechen und vollziehen, die anderen
zum Mitmachen anhalten usw. Sowohl fiir diese Initiativen wie fiir
die Bereitschaft, ihnen zu folgen, muss die Wertschitzung des Auf-
genommenen steigen. Davon muss man sich iiberzeugen, man muss
die gemeinsamen Eigenschaften und ihren Wert entdecken usw.

So geht also das passive Tolerieren, wenn es jemals ganz passiv
sein sollte, stufenweise in aktive Anerkennung, Wertschdtzung, wo-
moglich sogar Bewunderung tiber. Wenn wir heute erwarten, dass Ras-
sen, Kulturen oder Religionen sich wechselseitig tolerieren, dann
schwebt zumindest als Ideal vor, dass sie nicht nur auf Gewalt verzich-
ten, sich nicht bekimpfen und den Wechsel ihrer Mitglieder ohne
Sanktionen hinnehmen.® Wir erwarten dariiber hinaus, dass sie grund-
sitzliche Gemeinsamkeiten anerkennen und deren spezifische Ausfor-
mung in der anderen Kultur hochschitzen. Dabei muss es nicht eine
maf3stabslose Hinnahme fiir alles geben, einiges kann man weiter ab-
lehnen oder dariiber streiten. Jeder kann auf anderen Gebieten seine
Stirken und Schwichen sehen. Diese Art von Anerkennung der
Gleichwertigkeit einer Pluralitdt von kulturellen Formen ist — jeden-
falls bisher — »der Gipfel« in der Entwicklung der positiv und aktiv
gewordenen Toleranz.

Il. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus

Auf dieser Skala hat der Deutsche Idealismus mit seinen Thesen tiber
das Verhiltnis zwischen Menschen bzw. Vernunftwesen im Allgemei-
nen und Rechtsgenossen im Besonderen sehr hohe Stellen besetzt.” Er

8 Zu den philosophischen Problemen der Toleranz in der Gegenwart vgl. auch die Bei-
trige in: Rainer Forst (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche
Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt/M. 2000.

> Obwohl Kant keinen Begriff der Anerkennung oder gar eine Konzeption der unter-
schiedlichen Stufen entwickelt hat, hat er ebenfalls das Recht und die moralischen
Pflichten gegeniiber »fremder Gliickseligkeit« als iiber das blofSe Dulden hinausgehende
—vgl. 0. Anm. 1 das Zitat aus der Aufklirungsschrift — Formen des Respekts, der positi-
ven Zuwendung und Forderung des Anderen verstanden.

84

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

versteht generell Toleranz als eine Stufe von Anerkennung. Fichte und
Hegel haben diesen Begriff ausdifferenziert und systematisch be-
griindet.

Anerkennung besagt grundsitzlich, dass Menschen zu einem ent-
wickelten Selbstbewusstsein nur kommen kénnen, wenn andere sie in
ihrer Existenz und ihrer Selbstbestimmung bejahen und sich in der
gleichen Hinsicht ihnen gegeniiber zur Geltung bringen bzw. »abgren-
zen. Fichte hat in seiner Rechtsphilosophie von 1796/97'° zu zeigen
versucht, dass Menschen ihrer selbst als Individuen nur bewusst wer-
den konnen, wenn andere sie zu einer selbst gewihlten Handlung auf-
fordern und ihnen den dafiir nétigen Handlungsspielraum freilassen.
Dazu miissen diese anderen ihre eigene Handlungssphire zugunsten
der Selbstbestimmung der ersteren beschrinken. Die dauerhafte wech-
selseitige Selbstbeschrinkung zugunsten des Selbstbewusstseins jedes
anderen ist die Anerkennung als Rechtsverhiltnis. Es ist nach Fichte
das einzige der Vernunft angemessene Verhiltnis unter handelnden
Menschen. Es ist ein aktives Tolerieren bzw. Respektieren des anderen
um der allen gemeinsamen Verniinftigkeit bzw. Freiheit willen — Frei-
heit hier verstanden als Moglichkeit selbstbestimmten Handelns. Da-
mit glaubt Fichte Kants These iiber das Recht als eine von der allgemei-
nen praktischen Vernunft geforderte Ordnung duflerer Handlungen
»transzendental deduziert« zu haben, d.h. es analog zur kantischen
Deduktionsmethode als notwendige Bedingung des — unbezweifel-
baren — Selbstbewusstseins erwiesen zu haben.

Hegel hat dieses Konzept der Anerkennung weiter entwickelt zu
einem Prozess mit verschiedenen Formen und Stufen, durch die das
Selbstbewusstsein entstehen und zum vollen Freiheitsbewusstsein
vollendet werden kann.!" Er schliefSt in seine Analyse auch das Verlan-
gen nach Anerkennung ein und die aktiven Versuche, sie zu erhalten,
zu sichern, oder sogar zu erzwingen. So erhilt er eine Stufenfolge der

10 Johann Gottlieb Fichte: »Grundlagen des Naturrechts nach Prinzipien der Wissen-
schaftslehre«, in: Ders.: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Hgg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky. Bd. I, 4 (1797-1798), hg. unter Mitwir-
kung v. Richard Schottky. Stuttgart — Bad Cannstatt 1970.

" Vgl. Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Unter-
suchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Freiburg/Miinchen 1979. Axel
Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte.
Frankfurt 1992.

85

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

»Bewegung des Anerkennens«. Sie fithrt vom Begehren, von anderen
begehrt zu werden, iiber die Liebe als wechselseitige Hingabe und Be-
stitigung zu dem Versuch, die Anerkennung des eigenen Selbstbildes
durch andere zu erzwingen — der berithmte »Kampf um Anerkennung«
und dessen Resultat, die personliche Herrschaft.”? Die Erfahrung der
Nicht-Erzwingbarkeit von freier Anerkennung resultiert dann in der
rechtlichen Beziehung von Personen.

Diese Formen der »Ich-Du«-Anerkennung werden weiterent-
wickelt und ergénzt durch solche der wechselseitigen Anerkennung
von »Ich« und »Wir« in einer Gemeinschaft universalistischer Rechte,
aber auch besonderer Traditionen und Wertvorstellungen. In diesem
Verhiltnis werden fiir Hegel nicht nur verniinftige Individuen ihrer
selbst bewusst, sondern auch die in Rechten, Sitten und Institutionen
verkorperte (»objektive«) Vernunft, die durch solche Selbsterkenntnis
das wird, was Hegel »Geist« nennt.

Keine dieser Stufen der Anerkennung wird von Fichte oder Hegel
ausdriicklich »Toleranz« genannt. Aber was im Gedanken der Toleranz
als Gelten-Lassen des Anderen enthalten ist, muss sich fiir beide ent-
wickeln zu hoheren Stufen der Anerkennung. Und nirgends ist davon
die Rede, dass die Anspriiche auf Anerkennung nicht allen verniinfti-
gen Wesen zustiinden. Im Kontrast zu dieser sehr anspruchsvollen,
gehaltvollen und »positiven« Konzeption der Anerkennung als Ziel
der Toleranz stehen aber die AufSerungen iiber die Beziehung von
Gruppen in besonderen rechtlichen, sozialen und weltanschaulichen
Feldern. Im nichsten Abschnitt sollen kurz die folgenden erértert wer-
den: Rechtliche und sittliche Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern (1), rechtliche Beziehung zwischen Vélkern und Rassen (2), dog-
matische oder »Wahrheitsbezichungen« zwischen Religionen (3),
rechtliche Beziehung zwischen Mitbiirgern verschiedener Religions-
gemeinschaften (4) und schlieBlich das Verhiltnis der Wahrheits-
anspriiche zwischen Philosophien (5).

12 Vgl. Alaxandre Kojeve: Hegel. Eine Vergegenwirtigung seines Denkens. Dt. Ausg. v.
Irving Fetscher. Frankfurt/M. 1975. Robert B. Brandom: »Selbstbewusstsein und Selbst-
konstitution«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe,
Frankfurt/M. (2004), S. 46-77.

86

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute
lll.  Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel

In den folgenden Uberblick soll Kant mit einbezogen werden. Fichte
hat sich in seiner frithen Phase als Vollender des kantischen Systems
verstanden und Hegel ist trotz seiner Kantkritik ohne diesen nicht zu
verstehen. Es geht mir um die Frage, welche Grade der positiven Tole-
ranz diese drei Autoren entwickeln. Bei Fichte und Hegel fragt man
sich vor allem, ob die Theorien moralischer, rechtlicher und sozialer
Verhiltnisse zwischen Individuen und Gruppen wirklich als Durchfiih-
rung der Konzeption von Anerkennung zu verstehen sind.

(1) Zundchst zum Verhéltnis der Geschlechter. Bekanntlich halten
Kant und die Philosophen des Deutschen Idealismus an einer recht-
lichen und sozialen Abstufung zwischen den Geschlechtern fest, die
teils auf anthropologische, teils auf metaphysische Annahmen iiber
die Bedeutung der Geschlechterdifferenz zuriickgeht. Das fiihrt bei
Kant, Fichte und abgeschwiicht auch noch bei Hegel zu einer sozialen,
familien- und staatsrechtlichen Unterordnung der Frau unter den
Mann. Bei Kant konnen Frauen bekanntlich nicht aktive Staatsbiirger,
sondern nur passive Schutzbiirger sein."> Bei Fichte liegt im Begriff der
Ehe, »dass die Frau, die ihre Personlichkeit hingibt, dem Manne zu-
gleich das Eigentum aller ihrer Giiter und ihrer ihr im Staat ausschlie-
8end zukommender Rechte iibergebe«. Daraus folgert er: » Alle 6ffent-
lichen juridischen Handlungen aber besorgt der Mann«.™* Auch fiir
Hegel ist die Frau ihrer sittlichen Bestimmung nach auf die Familie
beschrinkt. Die 6ffentliche Existenz in biirgerlicher Gesellschaft, Staat
und Wissenschaft bleibt dem Mann vorbehalten.'® Zwar schliefSt Hegel

13 Vgl. Immanuel Kant: »Uber den Gemeinspruch Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis«, AA VIII, S. 295.

4 Johann Gottlieb Fichte: »Erster Anhang des Naturrechts« (1797), §17., S. 114 (in der
Zihlung der »Sdmtlichen Werke«, hrsg. von I. H. Fichte, Berlin 1845, Bd. I1I, 326, 327 —
diese, in allen spiteren Ausg. wiedergegebene Zihlung im Folgenden abgek. SW).

15 Zur Rolle der Frau, die ihre »Sittlichkeit in der Familie« hat, vgl. Georg Wilhelm
Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts (im Folgenden abgek. Rechts-
philosophie), §166, in: Ders.: Werke in zwanzig Binden — Theorie-Werkausgabe; auf der
Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Moldenhau-
er und Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970 (abgek. TW), Band 7. Zu Hegels Phi-
losophie des Geschlechterverhiltnisses in der Rechtsphilosophie vgl. Susanne Brauer:
»Das Substanz-Akzidenz-Modell in Hegels Konzeption der Familie«, in: Hegel-Studien
Bd. 39/40 (2005), S. 41-59 und Lu de Vos: »Institution Familie. Die Ermoglichung einer
nicht-individualistischen Freiheit«. In: Hegel-Studien. Bd. 41 (2006), S. 91-112.

87

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

nirgends explizit aus, dass eine Frau sich »ménnliche« Rechte in Gesell-
schaft, Wissenschaft und Staat aneignen konnte — nicht einmal die Be-
rufs- und Standeswahl entzieht er ausdriicklich der Freiheit aller als
Rechtspersonen. Trotzdem bleibt klar, dass eine solche Frau ihre eigent-
liche Bestimmung verfehlt und daher vermutlich zumindest der gesell-
schaftlichen Anerkennung verlustig geht bzw. gehen sollte.'®

(2) Was die rechtliche Beziehung zwischen den Rassen und den
Vélkern angeht, so gestehen die hier betrachteten Philosophen zwar
deren Mitgliedern gleiche individuelle Menschenrechte zu. Gleich-
zeitig gehen sie aber von einer anthropologischen — oder bei Fichte
auch sprachphilosophisch begriindeten'” — Wesensverschiedenheit der
Rassen und Vélker aus, die ihre Rolle in der Vélkergemeinschaft und
teilweise auch ihre volkerrechtliche Position beeinflusst und beein-
trichtigen kann. Fiir Kant sind auch die Unterschiede zwischen den
»Charakteren« der europdischen Volker im Grunde Wesensunter-
schiede, die sich erst durch biologische und kulturelle Mischung abge-
schliffen haben.'® Innerhalb der Menschenrassen gibt es dann bei ihm
auch deutliche Unterschiede der geistigen und emotionalen Ver-
mogen. In der, freilich von F. Rink bearbeiteten, Physischen Geogra-
phie Kants heifit es sogar: »In den heiflen Landern reift der Mensch in
allen Stiicken friiher, erreicht aber nicht die Vollkommenheit der tem-
perirten Zonen. Die Menschheit ist in ihrer grofiten Vollkommenheit
in der Race der Weiflen. Die gelben Indianer [=Inder, LS], haben
schon ein geringeres Talent. Die Neger sind weit tiefer und am tiefs-
ten steht ein Theil der amerikanischen Volkerschaften«, d.h. die In-

16 Am eindeutigsten in einer freilich nur im Zusatz zu §166 {iberlieferten Stelle »Ste-
hen Frauen an der Spitze der Regierung, so ist der Staat in Gefahr, denn sie handeln
nicht nach den Anforderungen der Allgemeinheit, sondern nach zufilliger Neigung und
Meinung« (TW 7, 319).

17 Etwa in den »Reden an die deutsche Nation« (vor allem der vierten Rede). Johann
Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Bd. I,
10 (1808-1812) hrsg. v. Reinhard Lauth, Erich Fuchs, Hans Georg v. Manz, Ives Rad-
rizzani, Peter K. Schneider, Martin Siegel, Giinther Zéller unter Mitwirkung v. Josef
Beeler-Port. Stuttgart — Bad Cannstatt 2005, S. 143-156, vor allem 155f. (SW VII,
S. 311-327, vor allem 325 ff.).

18 In der »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht« spricht Kant vom »angeborenen
Charakter« der Franzosen und Englénder, der »unverianderlich« ist, »so lange sie nicht
durch Kriegsgewalt vermischt werden« (AA VII, 312), eine Vermischung, die Kant ne-
gativ beurteilt (320).

88

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

dianer (AA IX 316)." Allerdings schiebt Kant der Kolonisierung der
Europier deutliche rechtliche Riegel vor: Niederlassungen und Land-
nahmen bediirfen der Vertrige mit den Ureinwohnern.?

Davon ist bei Hegels Theorie der Expansion der iiberbevilkerten
und krisenanfilligen biirgerlichen Gesellschaften Europas in die Kolo-
nien keine Rede mehr. Er betrachtet Kolonisation schlicht als eine
Mafinahme gegen Uberbevilkerung und zur ErschlieBung neuer
Markte. Es ist ein Mittel, zu dem »die ausgebildete biirgerliche Gesell-
schaft getrieben wird und wodurch sie teils einem Teil ihrer Bevilke-
rung in einem neuen Boden die Riickkehr zum Familienprinzip, teils
sich selbst damit einen neuen Bedarf und Feld ihres ArbeitsfleifSes ver-
schafft«.?!

Unentrinnbar beschrinkt auf eine weltgeschichtlich marginale
Rolle bleiben fiir ihn auch die Bewohner ganzer Kontinente wie Afrika
oder auch Asien, das zwar die Wiege der Kultur- und Geistesgeschichte
war, weltgeschichtlich aber der Vergangenheit angehort.?? Fortschritt-
lichen europdischen Einfliissen stehen religids-kulturelle und klima-
tisch-geographische Bedingungen entgegen. Ein Beispiel ist seine Be-
merkung zu Agyptern und Indern in der Rechtsphilosophie. Weil sie
sich »die Schiffahrt untersagt« haben, sind die »Agypter, die Inder, in
sich verdumpft und in den fiirchterlichsten und schmahlichsten Aber-
glauben versunken«.?» Da das Vélkerrecht keinen Richter kennt,
bleibt der Herrschaftsanspruch bestimmter Vélker durch die Uber-
legenheit ihrer Kultur, vor allem ihrer rechtlich-politischen Verfas-

19 Kritisch zu den Rasse-Vorstellungen Kants, Fichtes und Hegels: Gudrun Hentges:
Schattenseiten der Aufkliarung: Die Darstellung von Juden und »Wilden« in philosophi-
schen Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts. Schwalbach/Ts., 1999.

2 Vgl. Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten, Teil I, »Metaphysische Anfangsgriinde
der Rechtslehre« §62 (AAVI, 353).

21 Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie §248.

2 In den Zusitzen zu den §§393 und 394 der Enzyklopédie von 1830, die Ludwig Bou-
mann in der Werkausgabe von 1845 veroffentlicht hat, findet sich eine sehr ausfiihrliche
und unter heutigen Aspekten »finstere« Lehre der Rassen (TW 10, 63-70). Darauf
stiitzt Hentges (0. Anm. 17) ihre scharfe Kritik an Hegels »Rassenkonstruktion« (249).
Dass bestimmte Rassen in der Geschichte der Menschheit keine progressive Rolle spie-
len oder spielen werden, heifSt aber nicht schlicht, dass Hegel ihnen keine »Existenz-
berechtigung« zuschreibe (254). Zu Hegel und Afrika vgl. jetzt sehr griindlich und aus-
gewogen Alain C. Zongo: Ethique et politique chez Hegel. Progres éthique dans la figure
de I'esprit objectif (Diss. Université de Ouagadougou), S. 417-433.

» Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie §247.

89

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

sung gerechtfertigt. Insofern hitte Hegel wenig gegen erfolgreiche
imperialistische Kriege einwenden kénnen, wenngleich die Eroberten
das Recht auf Menschenrechte und biirgerliche Gleichheit hitten be-
halten miissen.?

(3) Damit verbunden ist natiirlich auch ein bestimmtes Verhiltnis
der Religionen. Von Kant iiber Fichte bis Hegel gibt es eine Reihe von
systematischen und geschichtsphilosophischen Beweisen der endgiilti-
gen Wahrheit und moralischen Vollkommenheit des Christentums —
nicht in allen Konfessionen, aber in der protestantisch-aufgeklirten
Form der westeuropiischen Neuzeit.?> Da Kant die Religion an ihre
Bedeutung fiir eine autonome Moral bindet, gibt es aufler dem protes-
tantischen Christentum keine Religion im eigentlichen Sinne. In seiner
»historischen Vorstellung« der Entwicklung einer verniinftigen Reli-
gion erwihnt er nur das Judentum, das »eigentlich gar keine Religion«
(AA VI, 125, 126) sei und das Christentum, dessen Entwicklung in der
romischen und byzantinischen Form er aber ebenfalls einer vernich-
tenden Kritik unterzieht (130ff.). Erst in der »jetzigen« Zeit, d.h. seit
der Reformation, ist die Intention des Griinders wieder belebt und der
»Keim des wahren Religionsglaubens« gelegt worden (131).26

Auch Fichte ist davon iiberzeugt, dass zu den erreichten wahren
Begriffen von Recht und Staat, Moral, Religion und Philosophie nur
der Protestantismus in der Deutung seiner eigenen Philosophie passt.?”

2 Zum Krieg bei Hegel vgl. Ludwig Siep u. Attila Karakus: »Krieg und Volkerrecht bei
Kant und Hegel, in: Bernd Prien, Oliver R. Scholz, Christian Suhm (Hgg.): Das Spek-
trum der kritischen Philosophie Immanuel Kants. Berlin 2006, S. 143-158.

2 »Wahrheit« im Verhiltnis zu den anderen Religionen, die Philosophie stellt aber die
hohere Wahrheit dar. Bei Kant wird die Religion an der reinen Vernunftmoral gemes-
sen, und nur so Jesus als »heilig« erkannt. Fichte geriet wegen seiner Deutung des
Gottesbegriffs in den Atheismusstreit. Bei Hegel wird die christliche Religion in die
Philosophie »aufgehoben« — was dabei an wesentlichen Gehalten des Christentums er-
halten bleibt, ist seit den Schiilern Hegels umstritten.

2% Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloSen Vernunft. 3. Stiick,
2. Abteilung. Vgl. dazu auch Rainer Forst (0. Anm. 1), S. 428{f. Zu Kants, Fichtes und
Hegels Stellung zum Judentum vgl. Micha Brumlik: Deutscher Geist und Judenhass.
Miinchen 2000.

77 Vor allem in der Spitphilosophie. Vgl. die »Grundziige des gegenwirtigen Zeit-
alters«, 4., 7. und 11. Vorlesung. Johann Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayeri-
schen Akademie der Wissenschaften. Hrsg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky
Bd. I, 8 (1801-1806), hrsg. unter Mitwirkung v. Josef Beeler, Erich Fuchs, Ives Radrizza-
ni u. Peter K. Schneider, Stuttgart — Bad Cannstatt 1991, vor allem S. 326 (SW VII, 167).
Zur spiten Kultur- und Geschichtsphilosophie vgl. jetzt die erschopfende Darstellung

90

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

In Hegels Universalgeschichte der Religionen kommen zwar zum
ersten Mal das Interesse und die Detailliertheit des historischen
Zeitalters in der Religionsphilosophie zu vollem Ausdruck. Mit ge-
schichtsphilosophischer und in seinem Sinne logisch-teleologischer
Begriindung zeigt er zwar ebenfalls, dass die Religionsgeschichte im
Christentum als der allein wahren, oder vom absoluten Geist »geoffen-
barten« Religion endet.?® Die Vorldufer des Christentums enthalten
aber schon Teilaspekte der Wahrheit und es muss ihnen die Bedeutung
einer notwendigen Vorbereitung der »offenbaren« religissen Wahrheit
eingerdumt werden. Das gilt aber nicht fiir nach-christliche Entwick-
lungen.

Der Islam etwa wird von Hegel zwar als eine Weiterentwicklung
der jiidischen »Religion der Erhabenheit« dargestellt, fillt aber hinter
das differenziertere trinitarische Gottesbild des Christentums zuriick.
Am positivsten sind die Zusitze zu §394 der Enzyklopadie von 1830:
»Der Mohammedanismus ist daher im eigentlichsten Sinne des Wortes
die Religion der Erhabenheit. Mit dieser Religion steht der Charakter
der Vorderasiaten, besonders der Araber, in volligem Einklang. Dies
Volk ist in seinem Aufschwunge zu dem einen Gotte, gegen alles End-
liche, gegen alles Elend gleichgiiltig; noch jetzt verdient seine Tapfer-
keit und seine Mildtatigkeit unsere Anerkennung« (TW 10, 62).

In der Geschichtsphilosophie stellt der Islam immerhin innerhalb
des Mittelalters ein gegeniiber dem abendlandischen Partikularismus
notwendiges Gegenprinzip der »einfachen Einheit« dar. Vor allem die
spanische Form (Al-Andalus) wird in ihrer kulturellen Hohe gepriesen.
Aber Hegels geschichtsphilosophische Darstellung ist auch von anti-
orientalischen Vorurteilen gepriigt wie sie trotz der »Orientfaszinati-
on« seiner Zeit gang und gibe waren und geblieben sind — bis hin zur
Gleichsetzung des Islam mit Fanatismus und Terror.?® Die rechtsphi-
losophische Abwehr des religiosen Fanatismus und der Theokratie
richtet sich bei Hegel allerdings auch gegen christliche Strémungen.

(4) Betrachtet man die Grundrechte der einzelnen Glaubigen im
Staat, sieht die Sache etwas weniger euro- und christozentrisch aus. Bei
Kant konnen die Menschen- und Biirgerrechte nicht an Religionszuge-

bei Francesca Piccardi: La filosofia della storia di Fichte (Tesi di perfezionamento, Scuola
Normale Superiore). Pisa 2006.

% Zu Hegels Religionsphilosophie vgl. Walter Jaeschke: Vernunft in der Religion.
Stuttgart 1986.

» Vgl. TW 12, S. 431

91

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

horigkeit gebunden werden.?® Auch das passive Wahlrecht wird man
Katholiken, anders als bei Locke, in Kants Staatsrecht wohl nicht ab-
sprechen kénnen. Wie aber der Bekenner eines Glaubens, der nach
Kants Religionsphilosophie einer Art magischem Gotzen- und Pries-
terdienst (»Afterdienst«) gleichkommt, Anspruch auf Staatsimter
praktisch zur Geltung bringen soll, erscheint mir fraglich.

Zumindest beim frithen Fichte sind auer den Katholiken auch die
Juden zweifelhafte Mitbiirger.>! Und die Anniherung an die jiidische
Aufklidrung in seiner Berliner Zeit andert nichts daran, dass seine Ge-
schichtsphilosophie immer stirker auf die zukiinftige universale Herr-
schaft eines transformierten Christentums ausgerichtet ist.*

Hegel konstatiert in der Rechtsphilosophie zwar mit Verve, dass
die Angehorigen verschiedener Religionen »zuallererst Menschen«
seien und daher Anspruch auf biirgerliche Rechte haben (Rechtsphi-
losophie, §270 Anm.). Aber den Juden scheint er zwar die biirgerlichen
Rechte und die »passive« Mitgliedschaft im Staate zuzusprechen, aber
nicht das Recht »aktive« Mitglieder des Staates zu sein — also etwa
Staatsbeamte. Denn »indem sie sich nicht blofs als eine besondere Re-
ligionspartei, sondern als einem fremden Volke angehérig ansehen
sollteng, ist die Gewidhrung der passiven Staatsgehorigkeit bereits ein
Akt grofsziigiger Toleranz des Staates.?

% Gleichwohl scheint Kant in der Religionsphilosophie Atheismus zumindest als »mo-

ralischen Fehler« zu betrachten. Vgl. dazu Christian Weidemann: » Von bisweilen unver-
meidlicher Geringschitzung. Kant iiber Glaubensfreiheit, Toleranz und Religionskri-
tik, in: Albrecht Beutel (Hg.): Aufgeklartes Christentum. Beitrdge zur Kirchen- und
Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts. Leipzig 2010, S. 233-256, bes. S. 252-254.

3 Nach der ausfiihrlichen — allerdings auch Fichte-apologetischen — Untersuchung von
Hans-Joachim Becker ist die anti-jiidische Position Fichtes auf die Revolutionsschriften
und auf die Anti-Nicolai-Schrift von 1800 beschrinkt (Friedrich Nicolai’s Leben und
sonderbare Meinungen. Gesammelte Werke Bd. I, 7, Hgg. v. Reinhard Lauth u. Hans
Gliwitzky u. Mitarb. v. Erich Fuchs u. Peter K. Schneider, 327-463). Vgl. Hans-Joachim
Becker: Fichtes Idee der Nation und das Judentum. Amsterdam/Atlanta 2000. Gegen
Becker stehen die Deutungen von Brumlik (0. Anm. 26), S.75-131 und Hentges (o.
Anm. 19), S. 119-128.

3 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Staat und Kirche bei Fichte und Hegel«, in: Werner Beier-
waltes, Erich Fuchs (Hgg.): Symposion Johann Gottlieb Fichte. Herkunft und Ausstrah-
lung seines Denkens. (Miinchen 5./6.3.2009). Miinchen 2009, S. 47-63.

3 TW 7, 421. Der Staat hitte sogar das »formelle Recht«, ihnen als Angehérigen eines
fremden Volkes auch die biirgerlichen Rechte vorzuenthalten. Der Ausdruck »indem«
(sie sich als Angehorige eines fremden Volkes ansehen sollten) scheint mir kaum als
»wenn« zu verstehen. Die Gewihrung der biirgerlichen Rechte ist zwar »weise« und

92

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

Auch die Behandlung der christlichen Sekten — genannt werden in
diesem Paragraphen Quiker und Wiedertiufer — zeigt das begrenzte
Verstindnis von staatsbiirgerlicher Toleranz bei Hegel: »Gegen solche
Sekten ist es im eigentlichen Sinne der Fall, dass der Staat Toleranz
ausiibt; denn da sie die Pflichten gegen ihn nicht anerkennen, konnen
sie auf das Recht, Mitglieder desselben zu sein, nicht Anspruch ma-
chen« (ebd.). Auch nach der Nachschrift der Vorlesung von 1819/20,
hat Hegel iiber Juden (und Quiker) gesagt: »Sie konnen blofe bour-
geois sein, nicht citoyens«.* Das Ausmaf3 der Toleranz hingt zudem
von dufleren Umstidnden ab: Die Wehrdienstverweigerung der Quiker
kann der Staat so lange tolerieren, wie seine militdrische Stirke das
zulédsst — aber auch nur solange.

Die Toleranz gegeniiber Juden und christlichen Sekten ist also von
einer Anerkennung ihres positiven Beitrages zur staatlichen »Sittlich-
keit« ebenfalls weit entfernt. Das verwundert auch deshalb, weil sich
Hegel fiir die Berufung seines jiidischen Schiilers Eduard Gans zu sei-
nem Nachfolger an der Berliner Universitit eingesetzt hat.? Er selber
und seine Schiiler (Carové, Gans) haben sich ferner dem Antisemitis-
mus innerhalb des religiés-politischen Nationalismus der Burschen-
schaften und ihres Mentors Fries entgegengestellt.

(5) Die Wurzel fiir die »Alleinvertretungsanspriiche« einer Reli-
gion liegt im Wahrheits-, Erkenntnis- und Begriindungsanspruch der
Philosophien, die ihn rechtfertigen. Er geht als wissenschaftlicher iiber

»wiirdig, aber nicht strenge Pflicht des Staates. Hier scheint mir die Deutung von
Brumlik, (vgl. Anm. 26, S. 230) etwas zu hegelfreundlich.

3 Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts. Berlin 1819/20. Nachgeschr. v. Jo-
hann R. Ringier. Hg. v. Emil Angehrn, Martin Bondeli u. Hoo Nam Seelmann. Ham-
burg 2000, S. 162. Zu entsprechenden Differenzierungen im allgemeinen preuflischen
Landrecht, die seit 1807 aber schrittweise aufgehoben wurden vgl. Christian Friedrich
Koch, Allgemeines Landrecht fiir die preuBischen Staaten, 3. Aufl. Berlin 1862, Band 2,
1,1, S.619.

% Gans musste freilich vor seiner Beamtung christlich getauft werden. Vgl. Terry Pin-
kard: Hegel. A Biography. Cambridge 2000, S. 530-541. Positiv zu Hegels Haltung zur
Judenemanzipation auch Shlomo Avineri: »A Note on Hegel’s View on Jewish Emanci-
pationg, in: Jewish Social Studies. 25 (1963), S. 145-151. Eine positive Wendung zum
Judentum ist jedenfalls in den spiten Vorlesungen zur Religionsphilosophie festzustel-
len. Vgl. zu Hegels Einfluf auf die jiidische Kultur seiner Zeit auch Norbert Waszek:
»Hegel, Mendelssohn, Spinoza — Beitrige der Philosophie zur Wissenschaft des Juden-
tums. Eduard Gans und die philosophischen Optionen des Vereins fiir Kultur und Wis-
senschaft der Juden«, in: Menora. Jahrbuch fiir deutsch-jiidische Geschichte. 10 (1999),
S. 187-215.

93

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

den der Religion noch hinaus, Hegel etwa spricht gerade in dieser Hin-
sicht von der » Aufhebung« der Religion in Philosophie. Kant hat zwar
auf metaphysische Fundamente des Erkenntnisanspruches weitgehend
verzichtet. Dass aber der kritische Weg »allein noch offen« steht, gilt
nicht nur fiir die theoretische Philosophie. Auch in der praktischen sind
Postulate und Ideen zwar nicht empirisch verifizierbar oder logisch
stringent beweisbar. Aber eine konsistente rationale Alternative zu sei-
ner Moral-, Rechts-, Staats- und Religionsphilosophie schliefit Kant
aus. Eine Pluralitit philosophischer Positionen, die einander nicht als
widerspriichlich betrachten, kann er ebenso wenig anerkennen wie
Fichte und Hegel. Fiir diese ist das philosophische System ein durch
logisch zwingende Schliisse gesichertes Ganzes, das am Ende den An-
fang endgiiltig bestitigt. Fiir den frithen Fichte ist dariiber hinaus der
erste Grundsatz selber im cartesischen Sinne unbezweifelbar gewifs.
Dass ein solcher Wahrheitsanspruch auch gesellschaftliche, sogar
rechtliche und staatliche Anspriiche begriindet, haben Fichte und Hegel
mehr oder minder offen gefolgert. Fichte etwa mit der These der Spit-
philosophie, nur die Synthese von Transzendentalphilosophie und
christlichem Glauben sei mit dem Vernunftrecht vereinbar.?* Hegel
zieht solche praktischen Konsequenzen mit der Behauptung, nur die
spekulative Philosophie sei mit der Rechtsvernunft der konstitutionel-
len Erbmonarchie vereinbar — und begehe kein »crimen laesae majesta-
tis« wie die Konkurrenten.?” Entsprechend kritisiert Hegel in der Vor-
rede der Rechtsphilosophie sogar die »Toleranz« gegeniiber falschen
und staatsgefihrdenden Philosophien wie die seines Antipoden Fries.?
Auf der einen Seite steht bei den Philosophen des Deutschen Idea-
lismus also die Einsicht in die Rechte aller Menschen auf Anerken-

% Etwa in den Grundziigen des gegenwiirtigen Zeitalters und der Staatslehre von 1813
(vor allem SW 1V, 521-600).

¥ Vgl. Rechtsphilosophie §281 (zur Erbmonarchie): »Deswegen darf auch nur die Phi-
losophie diese Majestit denkend betrachten, denn jede andere Weise der Untersuchung
als die spekulative der unendlichen, in sich selbst begriindeten Idee hebt an und fiir sich
die Natur der Majestit auf« — die spekulative Philosophie ist natiirlich die Hegels und
seiner Schule.

3% Vor allem in der Vorrede der Rechtsphilosophie. Wenn dort davon die Rede ist, die
»Toleranz« gegen die Philosophie sei in Zweifel zu ziehen (TW 7, 23), dann ist damit
natiirlich die der Gegner Fries, Schleiermacher etc. gemeint. Vgl. dazu Ludwig Siep:
»Vernunftrecht und Rechtsgeschichte. Kontext und Konzept der Grundlinien mit Blick
auf die Vorrede«, in: Ders. (Hg.): G. W. FE. Hegel, Grundlinien der Philosophie des
Rechts. Berlin 22005, S. 5-29, vor allem S. 23-28.

94

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

nung. Eine solche wechselseitige Beziehung verlangt eine aktive und
positive Zuwendung zum Anderen, die blofy duldende Toleranz tiber-
steigt. Auf der anderen Seite gibt es bei Kant und im Deutschen Idea-
lismus aber, wie wir gesehen haben, erhebliche Rechtsbeschriankungen
und Hindernisse fiir eine umfassende und gleiche Anerkennung aller
Menschen oder auch nur aller Biirger. Zwischen dem, was die Theorie
der Anerkennung eigentlich verlangt, und dem was Frauen, Angehori-
gen bestimmter Vélker und Religionen, aber auch den Vertretern an-
derer philosophischer Positionen zugestanden wird, besteht offenbar
ein Missverhaltnis.

IV. Griinde fir die Defizite

Wie kommt es zu der Diskrepanz zwischen einer so beschrankten To-
leranz in den behandelten Feldern und der sehr positiven, gehaltvollen
und aktiven Deutung von Anerkennung als, wie etwa Fichte sagt, ein-
zig moglicher verniinftiger Beziehung zwischen Vernunftwesen?

Es geniigt nach meiner Auffassung nicht, dafiir allein auf die Be-
fangenheit dieser Denker in Zeitstromungen hinzuweisen. Zwar ist
nach Hegel jede Philosophie »ihre Zeit in Gedanken gefasst«, aber alle
hier behandelten Philosophen haben neue Entwicklungen ausgelost
und waren in vielem ihrer Zeit voraus — auch in der Anerkennungs-
lehre, wie nicht zuletzt ihre heutige weltweite philosophische Rezep-
tion und Transformation zeigt. Es ist nicht anzunehmen, dass sich die
Philosophen der absoluten Reflexion der Diskrepanz dieser Lehre und
ihrer konkreten Anwendung iiberhaupt nicht bewusst gewesen seien.
Offenbar haben sie die grundlegende Gleichheit aller Menschen fiir
vereinbar gehalten mit einer Hierarchie von Geschlechtern, Vélkern
und Religionen — zumindest im Prozess des historischen Fortschritts.
Diese Hierarchie gerat aber, wie zu sehen war, immer wieder in eine
Spannung auch mit der Gleichheit der Menschenrechte.

Man kann diese Spannungen als Inkonsequenzen kritisieren.
Wichtiger fiir die philosophische Beurteilung erscheinen mir aber zwei
andere Prinzipien dieser Systeme: Subjektivitit und wissenschaftliches
System.

(a) Der Begriff der Subjektivitit und des Selbstbewusstseins soll
sicher das Charakteristische aller Menschen bezeichnen und ihn aufSer-
dem mit hoheren »Subjektivititen, einschliefSlich der gottlichen, ver-

95

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

binden. Uber die Erkennbarkeit der gottlichen Subjektivitit differieren
die Autoren allerdings grundsatzlich. Fiir Kant ist sie iiberhaupt nicht
theoretisch erkennbar, sondern nur moralisch zu postulieren, fiir Fichte
eine notwendige, aber nie ganz zu erfassende Idee. Nur fiir Hegel of-
fenbart sich Gott vollstindig in Geschichte, Religion und Philosophie.

Wichtiger ist fiir unsere Frage, dass in die Vorstellung des Selbst-
bewusstseins eine »evaluative Teleologie« eingeht, die zu einer Hierar-
chie — zumindest einer Entwicklungshierarchie — auch der »faktischen«
Menschen fiihrt. Die zweckmiflige Anlage und die innere »Bestim-
mung« sollen zu einer volligen Selbstdurchsichtigkeit und Autonomie
fithren — bei Kant und Fichte sind das allerdings unabschliefSbare Pro-
zesse. Der Teleologie des Subjekts entspricht zudem eine zweckmifSige
Entwicklung der Natur und der Geschichte, wie ja auch Kant sie trotz
ihrer Unbeweisbarkeit in der theoretischen Philosophie fiir die prakti-
sche Philosophie und fiir die Einheit der Wissenschaften voraussetzt.*
Von dieser natiirlichen und geistigen Hoherentwicklung aus gesehen,
gelangen schon die Geschlechter, vor allem aber die Vélker und Rassen,
nicht gleichméfig zur hochsten Stufe der Subjektivitit. Man muss sie
daher irgendwo »einstufen«. Einzelne mégen sich iiber ihre Stufe er-
heben, aber das Gros ist daran offenbar doch konstitutionell gehindert.

(b) Die zweite Grundvoraussetzung ist die der Philosophie als wis-
senschaftliches System, das einen geschlossenen Beweisgang darstellt
und alternativlos ist. Dieses Systemdenken entwickelt sich im Wesent-
lichen nach Kant, aber auch Kant ist sich der Alternativlosigkeit der
kritischen Philosophie gewiss. Es ist eine Weiterentwicklung des neu-
zeitlichen »more geometrico« Ideals, allerdings in einer Weise, die der
Komplexitit und Mannigfaltigkeit der Formen des menschlichen Wis-
sens und Handelns in viel héherem Mafle Rechnung trdgt als im
17. Jahrhundert. Wenn dieses Systemideal mit einer von Kant iiber
Fichte bis Hegel zunehmend epistemisch-anspruchsvolleren Form der
Geschichtsphilosophie verbunden wird, dann wird auch die historische
Einordnung der Vélker, Religionen und Philosophien anscheinend
»zwingend«.

Dass sich die Neutralitit rechtlicher Beziehungen einerseits und

3 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Das Recht als Ziel der Geschichte. Uberlegungen im An-
schlu3 an Kant und Hegel, in: Christel Fricke, Peter Konig, Thomas Petersen (Hgg.):
Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel iiber Denken, Erkennen und Handeln. (Fried-
rich Fulda zum 65. Geburtstag). Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 355-379.

96

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

die Anspriiche auf letzte Wahrheiten nicht ausschliefSen, ist ein auch
heute noch giiltiger Anspruch. Die Gewaltlosigkeit und die Herrschaft
verniinftiger Gesetze iiber gleiche und autonome Wesen ist ein Wert,
der Rechtsanspriiche auch fiir Menschen garantiert, denen ihre Mit-
biirger grundlegende Irrtiimer iiber Welterkldrung, Religion oder Mo-
ral unterstellen. Das gehort zu den Grundiiberzeugungen, die sich von
der Aufklarung bis heute zunehmend durchgesetzt haben. Wie stabil
eine solche Toleranz bei absoluten Gewissheiten ist, wurde allerdings
schon im Deutschen Idealismus diskutiert. Vor allem die Unterord-
nung von Staat und Recht unter religivsen Glauben fiithrt nach Hegel
zu einem den Staat zerstorenden Fanatismus (Rechtsphilosophie,
§270). Folglich muss die Unterordnung der Religionsgemeinschaften
unter den staatlichen Rechtszwang garantiert werden — notfalls mit
diesem Zwang selber.

Durch die sozialen und rechtlichen Konsequenzen, die sich aus
dem Letztbegriindungsanspruch der Philosophien des Deutschen Idea-
lismus fiir die Grade der Toleranz und Anerkennung gegentiber ande-
ren Geschlechtern, Rassen, Religionen und Philosophien ergeben, wird
die »saubere« Trennung zwischen theoretischen Wahrheiten und
rechtlichen Beziehungen aber in Frage gestellt. Ist ein solcher hoher
philosophischer Begriindungsanspruch mit rechtlicher Toleranz, ja
mit demokratischem Pluralismus, wie er heute verstanden wird, ver-
einbar? Oder muss der Demokratie der Primat vor der philosophischen
Wahrheit eingerdumt werden, wie etwa Richard Rorty das gefordert
hat?40

Zu dieser gewichtigen Frage kann hier nur eine kurze skizzenhafte
Antwort gegeben werden. Um den Vertreter eines anderen Glaubens
und einer anderen philosophischen Weltanschauung als gleichberech-
tigt im positiven Sinne zu betrachten, ihn also anzuerkennen in allen
Schattierungen dieses Begriffs, die Fichte und Hegel unterschieden ha-
ben, muss man denken konnen, dass er ebensoviel oder mehr Wahrheit
besitzt als man selber. Dazu gehort das Bewusstsein, dass die Alterna-
tiven zu der eigenen philosophischen, moralischen, religitsen Position
nicht schlechthin widerspriichlich sind. Dieser Anspruch passt aber
nicht zu Systemphilosophien des absoluten Wissens — wohl auch nicht

# In vielen seiner Schriften, vgl. etwa: »Der Vorrang der Demokratie vor der Philoso-
phie, in: Richard Rorty: Solidaritit oder Objektivitit. Stuttgart 1988, S. 82-125.

97

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

zu Transzendentalphilosophien eines strikten Apriorismus oder einer
alternativlosen »Metaphysik der Sitten« wie die kantische.

All diese Philosophen wollen beweisen, dass die Ablehnung ihrer
Prinzipien und Folgerungen in Widerspriiche fithrt. Das bedeutet ja
Letztbegriindung: Alternative Annahmen sind widerspriichlich. Je-
manden einschlieSlich seiner handlungsleitenden Uberzeugungen zu
bejahen, wenn man diese Uberzeugungen fiir widerspriichlich halt, ist
nur sehr eingeschriankt moglich — eben nur im Sinne einer passiven
Duldung und sozusagen kopfschiittelnden Hinnahme.*' Das reicht fiir
eine demokratische Bildung gemeinsamer Uberzeugungen iiber das fiir
alle »Niitzliche« und »Gerechte« nicht aus.*2

V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften

Wir haben gesehen, dass der Deutsche Idealismus eine systematisch
hochst »anspruchsvolle« Konzeption der Anerkennung entwickelt hat.
In der Durchfithrung ist aber dieses Programm nur unzureichend
verwirklicht worden. Durch die Geschichtsteleologie werden die Un-
terschiede zwischen Kulturen und Religionen auf einer Skala des Uber-
holten bzw. Fortgeschrittenen festgelegt. Die Auszeichnung natiir-
licher Differenzen, wie der der Geschlechter, als begrifflicher bzw.
zeitlos-prinzipieller, fithrt zu unterschiedlichen Rechten, sozialen Rol-
len und entsprechender Wertschiatzung fiir Manner und Frauen. Fiir
die Grundlagen wird transzendentale bzw. begrifflich-ontologische
(im Sinne Hegels) Notwendigkeit beansprucht.

Gewiss verdanken wir diesen Theorien Einsichten in Strukturen
und Stufen der Anerkennung, die von bleibendem Wert sind. Aber sie
sind mit Defiziten verbunden, die heute fast unbegreiflich erschei-

41 Daher sind auch die Anspriiche problematisch, fiir die Menschenwiirde des Grund-
gesetzes seien nur christliche oder theistische Begriindungen widerspruchsfrei moglich.
Vgl. etwa Robert Spaemann: »Seine theoretische Begriindung findet der Gedanke der
Menschenwiirde und ihrer Unantastbarkeit allerdings nur in einer metaphysischen On-
tologie, d.h. in einer Philosophie des Absoluten. Darum entzieht der Atheismus dem
Gedanken der Menschenwiirde definitiv seine Begriindung und so die Méglichkeit theo-
retischer Selbstbehauptung in einer Zivilisation« Robert Spaemann; »Uber den Begriff
der Menschenwiirde«, in: Ernst-Wolfgang Bockenférde u. Robert Spaemann (Hgg.):
Menschenrechte und Menschenwiirde. Stuttgart 1987, S. 313.

# Zu diesen wesentlichen Titigkeiten des »politischen Lebewesens« vgl. Aristoteles,
Pol. I (1253 a 10-15).

98

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

nen,* und die nicht einfach auf Zeitgebundenheit zuriickgefiihrt wer-
den kénnen. Daher soll im Folgenden versucht werden, in einer eher
historisch-phanomenologischen Einstellung Stufen der Anerkennung
zu charakterisieren. Dass es sich dabei um Formen richtigen und wert-
vollen sozialen Verhaltens handelt, lasst sich weitgehend mit kollekti-
ven historischen Erfahrungen rechtfertigen. Sie haben aber offenbar
etwas dem Menschen Zugehoriges, seinen wesentlichen Moglichkeiten
Entsprechendes zutage gefordert, das nicht mehr mit guten Griinden
aufgegeben werden kann.*

Anerkennung zwischen Menschen hat Abstufungen. Nicht jeden
kann man auch emotional bejahen, viele bleiben einem unsym-
pathisch, manche lehnt man ab, konkurriert mit ihnen oder bekampft
sie. Gelegentlich hilt man sie fiir gefahrlich und versucht, ihren Ein-
fluss zu begrenzen. Aber man kann sich in ihnen immer noch wieder-
erkennen, ihre Motive, Ziele, Wiinsche verstehen. Wenn die Aus-
einandersetzung mit ihnen »lohnen« soll, dann muss man sie als
einen ernsthaften Gegner ansehen, als jemand, der mit einem selber
grundsitzlich auf der gleichen Stufe steht. Die Bestitigung durch je-
mand, den man wie ein Tier »abrichtet«, ist wertlos — das hat schon
Hegel in seiner beriihmten Analyse des »Herr-Knecht-Verhiltnisses«
gezeigt. Man muss schon zum Zweck der eigenen Anerkennung den
anderen respektieren, darf ihn nicht erniedrigen oder zwingen, die ei-
genen Wiinsche zu erfiillen. Aber das schuldet man ihm auch, weil
man sonst seinem Menschsein und seiner Individualitit nicht gerecht
wird. Daher ist das gréfSte Ubel die Folter oder Erpressung zur Erfiil-
lung der eigenen Lust oder Willkiir.

Aufgrund solcher Erfahrungen — durchaus gestiitzt durch die Er-
kenntnisse der Philosophen der Aufklarung und des Deutschen Idealis-
mus — haben die Menschen gelernt, ihre Beziehung auf die Basis glei-
chen Rechts zu stellen. Das schlief3t allerdings auch einen gemeinsamen
Willen ein, denjenigen, der sich an die Spielregeln des wechselseitigen
Respekts nicht hilt, zu ihrer Einhaltung zu zwingen — durch unpar-
teiische Dritte, die sich selber streng an Regeln halten. In die »Grund-
solidaritdt« der wechselseitigen Bejahung der Menschen schlieflen wir

# Vgl. vor allem Brumlik (Anm. 26) und Hentges (Anm. 19).

# Dass durch menschliche Titigkeit (Denken, Erfahren, kiinstlerische Tatigkeit) etwas
erkennbar, praktizierbar oder geniefbar wird, was zugleich unabhingig von diesen Ta-
tigkeiten existiert (»entdeckt« wird), ist schon in Hegels Logik des Setzens und Voraus-
setzens antizipiert.

99

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

auch diejenigen Mitglieder ein, die zu selbstindigen Leistungen geisti-
ger oder korperlicher Art kaum oder gar nicht in der Lage sind.

Auf dieser Stufe der »Lerngeschichte« der Menschheit kann man
folgende Stufen der Anerkennung unterscheiden:

(1) Zunichst bedeutet Anerkennung, die Integritit des anderen zu
achten, ihn als einen Menschen mit grundsatzlich gleichen Gefiihlen
und Bediirfnissen zu sehen. Also ihn nicht willkiirlich zu verletzen
(physisch oder psychisch) oder gar zu »zerstéren« — auch nicht im Um-
weg iiber die Bekimpfung von Gruppen. Von vielen Fanatikern wird ja
heute der Ausschluss aus der wechselseitigen Anerkennung der Men-
schen dadurch verdeckt, dass man ihn mit einer Gruppe von »Bdsen«
identifiziert, die man kollektiv glaubt bekdmpfen und zerstoren zu diir-
fen. Das beginnt schon damit, dass man Symbole (z.B. Fahnen) solcher
Gruppen 6ffentlich zerstort.

(2) Auf der nichsten Stufe bedeutet es, den Anderen oder die An-
dere nicht auszusondern, herabzustufen, zu diskriminieren. Auch nicht
dadurch, dass man ihn zu Gruppen, Rechten, Giitern nicht zulasst,
nicht einschliefSt oder nicht daran beteiligt. Das gilt wieder in unter-
schiedlicher Weise: Es gibt Prozesse und Aktivititen, die allen fiir ihre
Bediirfnisse (auch nach Anerkennung) und Rechte zuginglich sein
miissen. Das sind »offentliche« Mittel und Rechte — von den Verkehrs-
mitteln bis zum Wahlrecht. Es gibt aber auch »private« Aktivitdten und
Gruppen, bei denen Zugangsbeschrinkungen legitim und die entspre-
chenden Giiter nur auf diese Weise zu erlangen sind (Familie, Vereine,
Freundschaften). Menschen aus bestimmten derartigen Gruppen aus-
zuschlieflen, setzt aber voraus, dass sie Zugang zu anderen haben —
vollige Isolation fiihrt zur Zerstérung.

(3) Eine weitere Stufe der Anerkennung besteht darin, jemanden,
der nicht von vornherein, d. h. aufgrund seiner Herkunft, seiner Um-
gebung oder seines Glaubens, zu einem selbst gehort, in den eigenen
Umbkreis aufzunehmen. Und zwar in Wahrung seiner Fremdheit und
im Verstehen, dass er (sie) zugleich anders und in grundsitzlichen Din-
gen gleich mit mir ist. Solches Zulassen heifSt Toleranz. Auch Toleranz
kann verschiedene Stufen haben: Vom bloflen Ertragen bis zum positi-
ven Interesse daran, was der andere einem an Maoglichkeiten des
Menschseins erdffnet.

(4) Auf der Stufe positiver Toleranz muss ich den Anderen bereits
unterstiitzen, ihm helfen, seine Bediirfnisse zu erfiillen, seine Mog-
lichkeiten zu entfalten. Das kann auch indirekt und anonym gesche-

100

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

hen: durch (staatlich erhobene) Steuern, durch Unterstiitzung von
Hilfsmafinahmen, Bildungseinrichtungen etc. Aber man muss auch
personlich dazu bereit sein, wenn man etwa aktuell Zeuge einer Notsi-
tuation wird. Diese Form von Anerkennung nennt man Solidaritdt.

(5) Wenn solche Unterstiitzung mit wechselseitiger Schitzung
und Zuneigung verbunden ist, dann kann sie zur Freundschaft werden.
Es muss sich dabei nicht nur um private Freundschaften handeln. Auch
das bewusste Teilen einer gemeinsamen Geschichte und die Unterstiit-
zung fiir 6ffentliche Einrichtungen kann eine Form der Freundschaft
sein (Biirgerfreundschaft), wie schon Aristoteles sie fiir den Zusam-
menhalt der Polis gefordert hat.*

(6) Die umfassende Form des Anerkennens ist nicht nur das Inte-
resse an der bereichernden Andersheit des Anderen, sondern die Ver-
bindung verschiedener Horizonte bei einem gemeinsamen Werk. Da-
fiir muss es gemeinsame Wertungen und Uberzeugungen geben,
sowohl hinsichtlich von Fakten und Griinden wie hinsichtlich von Gii-
tern und der Bedeutung von Aufgaben. Aufgaben dieser Art konnen
private, familidre, berufliche und soziale Aufgaben sein. Es kann sich
auch um staatliche und {iberstaatliche Aufgaben zur Erhaltung von
Giitern oder gar zur Verbesserung des Loses bestimmter oder aller
Menschen handeln. Das umfangreichste und schwierigste Werk
scheint heute die Erhaltung und Forderung eines sozialen und natiirli-
chen »Kosmos« zu sein: Eines sozialen Kosmos, in dem eine Vielfalt
von Kulturen und deren Mischungen sich wechselseitig beférdern,
statt zusammen zu stofSen oder einander zu iiberwiltigen. Also einer
sozialen Wohlordnung, in der sozusagen die Kirchtiirme und Minaret-
te nicht in den Himmel wachsen, die Glocken und Gebetsrufe sich nicht
tiberténen etc. Fast ebenso schwierig ist die Erhaltung eines natiirli-
chen »Kosmosg, in dem mannigfaltige Formen, Landschaften, Arten,
Individuen existieren und gedeihen, ohne der Monotonie aufgrund von
Verstidterung, Verkehrssystemen oder industrieller Landwirtschaft
(incl. geklonter Serientiere) zum Opfer zu fallen.

Hier gibt es eine Vielfalt von kulturellen Traditionen der Vorstel-
lung eines mannigfaltigen natiirlichen und kulturellen Kosmos’, die
ins Gesprich gebracht und zur Grundlage gemeinsamen Handelns ge-
macht werden kénnen. Monopole, Dominanzen, Ausschliisse gegen-

# Vgl. Aristoteles, Eth. Nic., 1161 a 10ff.
4 Vgl. Ludwig Siep: Konkrete Ethik. Frankfurt/M. 2004.

101

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

iiber natiirlichen und kulturellen Formen wirken auf die Fihigkeiten
zur Anerkennung der Individuen zuriick. Aber die Anerkennung des
anderen Menschen, der Verzicht auf Gewalt und Dominanz, ist umge-
kehrt eine Voraussetzung dafiir, in einer reichhaltigen, mannigfaltigen
sozialen und natiirlichen Welt zu leben.

Zwischen beidem, der Anerkennung von Individuen und der von
kulturellen Lebensformen und Gruppen kann es aber zum Konflikt
kommen. Innerhalb mancher Kulturen, vor allem mit traditionalen
Hierarchien und mit Vorstellungen von Ehre oder Schande, werden
Individuen nach wie vor wegen ihres Geschlechtes oder Alters dis-
kriminiert oder gewaltsam behandelt. In strikten Religionsgemein-
schaften wird immer noch das Recht des Individuums auf eigene Uber-
zeugung, die Wahl der eigenen Lebensfiihrung einschlieflich der
Kleidung, das Recht auf Kritik religidser Autorititen und das Recht
auf Verlassen der Glaubensgemeinschaft bestritten. In »heroischen«
Kulturen gilt der Kampf, die Eroberung, auch das Martyrium als Wert,
der die Misshandlung anderer und das bedenkenlose Opfer des eigenen
Lebens rechtfertigt. In autoritiren Staaten gilt die freie Meinungs-
duflerung und die Kritik an der »nationalen« Politik und ihren Tragern
als zersetzend, illoyal usw. Das sind sicher noch nicht alle Fille, in de-
nen Anspriiche der Individuen auf Anerkennung eigener Rechte und
Entfaltungsmoglichkeiten unterdriickt werden.

Meine These zu diesem Problem ist, dass die Anerkennungsstufen
1 bis 3, also Respekt vor der Integritit des anderen, Nicht-Diskriminie-
rung und Toleranz alle Menschen einander schulden und sie auch von
Gruppenanspriichen? nicht {iberwogen werden kénnen. Auch auf ein
gewisses Maf an Solidaritdt haben alle Menschen Anspruch. Hohere
Mafle der wechselseitigen Unterstiitzung, der Freundschaft und des
Zusammenwirkens an gemeinsamen Aufgaben sind aber sozusagen
»verdienstliche Pflichten«. Man kann zu ihnen so lange nicht rechtlich
gezwungen werden kann, wie Vernachlissigung nicht zu manifesten
Schiden bei vielen Menschen fiihren (wie etwa bei Klimaverianderun-
gen oder globalen Wirtschaftsprozessen). Zu Freundschaft und Enga-
gement kann man auch Gruppen und ihre Mitglieder nicht rechtlich

¥ Zu unterschiedlichen Arten Von Gruppenrechten vgl. Thomas Pogge: »Gruppenrech-
te von Minderheiten, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz? Hand-
buch iiber Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/Miinchen 2001, S. 188—
196.

102

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

zwingen, obwohl sie fiir das Gedeihen einer vielfiltigen Gesellschaft
notig sind.

Welche Rechte der Individuen kénnen dann notfalls fiir den Erhalt
und das Gedeihen von ethnischen, kulturellen und religiosen Gruppen
eingeschrinkt werden? Es konnen nicht diejenigen sein, die sie fiir den
Erhalt ihrer korperlichen und psychischen Integritit, ihres Zugangs zu
grundlegenden Rechten und Entfaltungsmoglichkeiten und fiir die Un-
terstiitzung gegen Not und Leiden benétigen. Eingeschriankt werden
kénnen aber Mitwirkungsrechte sowohl in privaten wie in 6ffentlichen
Einrichtungen. So kann die Gleichheit der Stimmen bei der Wahl zu-
gunsten von Minderheiten eingeschriankt werden.*® In Féllen homoge-
ner Kulturen in bestimmten Gebieten kann auch politische Selbst-
bestimmung berechtigt sein. Das ist aber gegen die Rechte der
dadurch entstehenden Minderheiten abzuwigen. Auch einige der akti-
ven Wahlméglichkeiten fiir die Verwirklichung von Lebensplinen, wie
die Wahl einer Schule und der Kleidung bei offentlichen Aufgaben
konnen eingeschrinkt werden. Fiir die Mehrsprachigkeit in einem
Staat oder Staatsgebiet kann man das Erlernen und Sprechen bestimm-
ter Sprachen vorschreiben.*

Ganz generell kann man also sagen, dass es einen Kern von Rech-
ten bzw. » Anerkennungsanspriichen« gibt. Er kann nicht durch die An-
spriiche von Gruppen iiberwogen werden, durch ihre eigenen Mitglie-
der, durch andere Gruppen und durch den Staat anerkannt und
gefordert zu werden. Vielmehr miissen Gruppen ihre eigenen Traditio-
nen und Normen an die Bedingungen der Anerkennung dieser indivi-
duellen Anspriiche anpassen. Auf Gewalt, Diskriminierung und Into-
leranz gegen Individuen hat keine Tradition mehr einen Anspruch.

4 Pogges Ablehnung solcher gruppenstatistischer Rechte kann ich nicht teilen. Dass
z.B. bestimmte Minorititen von Sperrklauseln bei Wahlen (Prozentklauseln) aus-
genommen sind, scheint mir nicht grundrechtswidrig. Vgl. Thomas Pogge: »Gruppen-
rechte von Minderheiten«, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz?
Handbuch iiber Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/Miinchen 2001,
S. 191.

# Vgl. Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Aus d.
Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992, S. 47f. Ab wann eine solche
Mebhrsprachigkeit konstitutionell gefordert ist oder durch die traditionelle oder ein-
zufithrende Landessprache ersetzbar ist, kann nur in einem schwierigen Abwigungs-
prozess entschieden werden. Sicher sind dabei auch friedliche Kimpfe von Gruppen
um Rechte und Einfluss notwendig. Vgl. Axel Honneth: Kampf um Anerkennung.
Frankfurt 1992.

103

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

Wie kann man solche Priorititsordnungen von » Anerkennungs-
anspriichen« begriinden? Wir haben zwei der méglichen Begriindun-
gen gesehen. Die erste, diejenige Kants, Fichtes und Hegels, setzt eine
rationalistische Tradition der Philosophie fort, die in Europa zumin-
dest seit den Griechen versucht hat, ethische und rechtliche Normen
aus der Vernunft herzuleiten und fiir diese Ableitung eine alternativ-
lose Denknotwendigkeit zu beanspruchen. Vernunft wird dabei im Ge-
folge von Descartes und Kant mit Subjektivitit und Selbstbewusstsein
verbunden. Das bedeutet, dass die Begriindungen von Moralitit, Recht
und Staatsordnung auf notwendigen Bedingungen des Bewusstseins
basieren.

Die andere, im letzten Teil skizzierte Begriindung beruht auf
schwicheren, nicht »letztbegriindeten« Annahmen iiber Eigenschaften
des Menschen und kulturgeschichtliche Erfahrungen. Wer sie nicht
teilt, dem kann man die Erfahrungen und die darin »entdeckten« an-
thropologischen Fakten zu vermitteln versuchen. Diese wechselseitige
Mitteilung und Verstindigung kann natiirlich schon innerhalb eines
Volkes, erst recht aber zwischen verschiedenen Voélkern und Kulturen
schwierig sein. Die andere, rationalistische Begriindung wird aber auch
nicht leicht an alle sozialen Schichten und religiésen Gruppen zu ver-
mitteln sein.

Ich lasse hier offen, welche Begriindung letztlich starker und wel-
che fiir »gewdShnliche« Menschen auch auflerhalb von Wissenschaft
und Philosophie tiberzeugender ist. Die erste hat, jedenfalls in ihrer
historisch aufgetretenen Form, bedeutende Schwierigkeiten, kulturelle
und religiose Vielfalt als einen eigenen Wert und ein Recht von Indivi-
duen und Gruppen zu rechtfertigen. Eine Vielfalt von Traditionen und
Lebensformen erhéht aber einerseits die Wahlfreiheit der Individuen
und damit den »Wert« ihrer Freiheit. Andererseits ermoglicht die Sta-
bilitdit und das Ansehen von Gruppen auch die Anerkennung besonde-
rer Lebensformen. Damit entlastet sie das Individuum ein Stiick weit
von eigenen Leistungen, moglicherweise von Uberforderungen.

Aber die Anspriiche der Individuen auf Nicht-Diskriminierung
und Rechtsgleichheit kénnen nach beiden Begriindungsformen nicht
hinter traditionellen Sitten und Hierarchien zuriickstehen. Auf die
Stufen der Anerkennung von der Gewaltlosigkeit iiber die Nicht-Dis-
kriminierung bis zur Toleranz und zu elementaren Formen der Solida-
ritdt kann nicht verzichtet werden, auch nicht zugunsten des gegen-
seitigen Respekts der Kulturen. Freundschaft, aktive Solidaritit und

104

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—



https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

Zusammenwirken an gemeinsamen Aufgaben sind zwar nicht in der
gleichen Weise rechtlich erzwingbar. Aber ohne sie wird das Werk des
Zusammenlebens in einer Gesellschaft der gegenseitigen Bereicherung
von »Andersheiten« und in einer Natur der gedeihlichen Entwicklung
einer Mannigfaltigkeit von Arten und Formen nicht gelingen. Und das
wird am Ende auch wieder auf den gewaltlosen, toleranten und res-
pektvollen Umgang der Individuen miteinander zuriickschlagen.

105

- am 24.01.2026, 02:15:3: - Er—


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 24.01.2026, 02:15:3:


https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza
	I.
	II.
	III.

	Deutungslinien der Toleranz bei Lessing
	I.
	II.
	III.

	Zivilreligion und Toleranz
	I.
	II.
	III.

	Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute
	I. Begriff und Formen der Toleranz
	II. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus
	III. Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel
	IV. Gründe für die Defizite
	V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften


