
Teil 1
»gestern«
Was haben wir den Toleranzauffassungen
des 18. und 19. Jahrhunderts zu verdanken?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Myriam Bienenstock (Tours/Paris)

Versprechen und Grenzen der religiösen
Toleranz: der Fall Spinoza

Im Jahre 1915, drei Jahre vor seinem Tode, veröffentlichte der deutsch-
jüdische Philosoph Hermann Cohen im Jahrbuch für jüdische Ge-
schichte und Literatur eine lange Abhandlung, die den Titel »Spinoza
über Staat und Religion, Judentum und Christentum« trägt.1 Diese
Abhandlung begründete seinen Ruf als hartnäckiger, man darf wohl
sagen erbitterter Feind von Spinoza. Sie löste auch unzählige Reaktio-
nen aus, unter welchen die gelehrteste und berühmteste zweifellos die-
jenige von Leo Strauss war. Von dem Eifer, mit welchem Cohen gegen
Spinoza wetterte, scheint Leo Strauss fasziniert gewesen zu sein: zwei
Jahre nach der Veröffentlichung seines ersten Aufsatzes im Jahre
19242 , also im Jahre 1926, schrieb er schon, dass der Aufsatz von Cohen
»hinsichtlich der Radikalität des Fragens und der Eindringlichkeit des
Zur-Rede-Stellens schlechthin vorbildlich ist und in eben dieser Hin-
sicht in der neueren Spinoza-Literatur seinesgleichen nicht hat«.3 Da-
nach verfasste Strauss andere Vorträge und sogar ein ganzes Buch über
Spinoza4 , und sowohl in diesen Werken als auch in seiner berühmten

19

1 Hermann Cohen, Spinoza über Staat und Religion, Judentum und Christentum, Jahr-
buch für jüdische Geschichte und Literatur, Nr 18, 1915, S. 56–150; heute in Hermann
Cohen, Werke. Hrsg. von Helmut Holzhey im Auftrag des Hermann-Cohen-Archivs,
Hildesheim/New York, 1978 sq. (Sigle Cohen: Werke), hier Band 16, S. 319–426.
2 Leo Strauss, Cohens Analyse der Bibelwissenschaft Spinozas, in: Der Jude, Band VIII
(1924), S. 295–314, heute wieder abgedruckt in Leo Strauss, Gesammelte Schriften [Si-
gle: Strauss, GS], hrsg. von H. Meier, Band I, Stuttgart/Weimar, 1996, S. 363–387.
3 Leo Strauss, »Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorläufer«, in: Korrespon-
denzblatt des Vereins zur Gründung und Erhaltung einer Akademie für die Wissen-
schaft des Judentums, 7 (1926), S. 1–22. Heute in Strauss, GS, I, S. 389–414, hier S. 389.
4 Vgl. Leo Strauss, Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner Bibelwissenschaft.
Untersuchungen zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat (1930). Gedruckt mit
dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe (1965/1968) in Strauss, GS I, S. 2–330. Vgl.
auch »Das Testament Spinozas«, in: Bayerische Israelitische Gemeindezeitung, Novem-
ber 1932, S. 322–326, heute in GS I, S. 415–422.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sammlung Persecution and the Art of Writing (»Verfolgung und die
Kunst des Schreibens«), die einen Aufsatz über Spinoza enthält5 , bleibt
die Frage von Cohens Verhältnis zu Spinoza gegenwärtig.

Es ist auch die Frage von Cohens Verhältnis zur Aufklärung, die
Strauss in all diesen Schriften stellt. Schon in seinem Aufsatz vom
Jahre 1926 betont er, dass Hermann Cohen »von dem Geist des großen
Zeitalters der Aufklärung wie nur wenige seiner Zeitgenossen erfüllt
war, und diesen Geist an zahlreichen und wichtigen Stellen seiner
Schriften voll Eifers bezeugte«; dass aber Cohen »in seiner Kritik an
Spinoza […] das eigentliche Anliegen Spinozas, das eben mit dem An-
liegen der Aufklärung wesentlich identisch ist […] verkannt« hätte.

Dieses Anliegen ist das der Toleranz.6 In seinen Schriften spricht
Cohen beides – »Aufklärung« und »Toleranz« – regelmäßig in einem
Atem aus.7 So z. B. in dem bekannten aber auch berüchtigten Aufsatz
»Deutschtum und Judentum«, in welchem er schreibt, dass »die ganze
deutsche Aufklärung den Geist der Toleranz atmet« (S. 506); oder
schon im Jahre 1910, als er behauptet, dass »die Grundlagen des mo-
dernen Deutschland im 18. Jahrhundert gelegt worden sind, im Zeit-
alter der Aufklärung und der Toleranz«.8 Und im Jahre 1911: »Nicht
allein der politischen Einsicht, noch auch der religiösen Toleranz des
18. Jahrhunderts haben wir unsere Emanzipation zu verdanken, son-
dern nicht minder auch der Anerkennung, welche die Kulturkraft un-
serer Religion sich abgezwungen hat …«9 Oder noch im Jahre 1914:
»Religiöse Aufklärung und Toleranz bedeutet Anerkennung einer
fremden religiösen Wahrheit.«10 Bis zum Ende seines Lebens hat
Cohen solche Erklärungen wiederholt.

20

Myriam Bienenstock

5 Vgl. »How to Study Spinoza’s Theological-Political Treatise« (1948), in: Persecution
and the Art of Writing (1952), auf Deutsch scheint nur der Aufsatz vorzuliegen, der
dem Band auch den Titel gab, in: Kunst des Schreibens. Mit Beiträgen von Leo Strauss,
Alexandre Kojève und Friedrich Kittler, hrsg. von Andreas Hiepko. Berlin, Merve, 2009,
S. 23–50.
6 – und keineswegs, wie dies Strauss behauptete, »der Kampf gegen die Offenbarungs-
Religion in allen ihren Formen«: Vgl. Strauss, GS I, S. 390.
7 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 74, oder im Aufsatz von 1915 über Spinoza S. 409.
8 »Gesinnung« (1910), in: Werke, vol. 15, S. 412. Vgl. Strauss, Werke, Bd. I, S. 390,
S. 412.
9 S. 562; auch S. 617. – Vgl. auch Werke, vol. 17, S. 474 (über die Feindeslehre); auch
467–471. (im Jahre 1917: »Was einigt die Konfessionen?«); Toleranz als positives Prin-
zip, 475, 491.
10 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 162 (»Die religiösen Bewegungen der Gegenwart«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch hat er bis zu seinen letzten Schriften anerkannt, dass der
politisch-theologische Traktat Spinozas »eine Grundschrift des poli-
tisch-religiösen Liberalismus« gewesen sei (ibid., S. 324), und dass sie
»in religiöser, wie in politischer Hinsicht die allgemeine Aufklärung
gefördert« hätte (Cohen: Werke, 16, S. 321). In seiner Abhandlung
von 1915 fügt er ganz eindeutig hinzu, dass man dieses Verdienst Spi-
noza »ungeschmälert lassen« solle.

Dem zum Trotz hat er sich aber voller Groll gegen Spinoza ge-
wandt; so sehr, dass sich der Leser des Textes von Cohen über Spinoza
»erschreckt« – wie dies Franz Rosenzweig einmal formulierte:

mit einem plötzlichen Erschrecken, einem Erschrecken aus dem innersten
Geheimnis des Judentums: der preußische Geheimrat aus Marburg sieht sich
leibhaft in der Amsterdamer portugiesischen Synagoge, ein paar Sitze weit
von dem Marranenspross des siebzehnten Jahrhunderts [und seine Problem-
stellung ist es, die] es wagt, der Amsterdamer Gemeinde »alles Recht« zur
Ausstoßung des Gottesverlästerers und Gottesverleugners zuzuerkennen.11

Wie kommt es, dass Cohen, der sein Leben lang für die Aufklärung,
d.h. für religiöse Toleranz, gekämpft hat, sich in diesem Text in einen
der hartnäckigsten, nicht zu sagen fanatischsten, Anklägern von Spi-
noza verwandelte?

Explizit schreiben sowohl Rosenzweig als auch Strauss dass die
Verurteilung von Spinoza, die Cohen verlangt, zu extrem, also von
einer »tiefen Ungerechtigkeit«12 bewegt worden wäre. Doch kommt
man nicht umhin zu denken, dass beide implizit diese Verurteilung
doch berechtigt fanden, und zwar nicht so sehr, weil sie Spinoza das
Anliegen der religiösen Toleranz entgegenhielten, sondern wegen des
grundsätzlichen Ansatzes des Philosophen. Insbesondere die Partei-
nahme für die Aufklärung hat Strauss abgelehnt: für ihn, wie dies Mi-
cha Brumlik neuerdings noch einmal schön zugespitzt gezeigt hat, gal-
ten sowohl Spinoza als auch Cohen »als allgemeine Aufklärer«, »aber
eben auch als spezifische Aufklärer des Judentums«. Da »Aufklärung«
und »Judentum« Strauss zufolge einander grundsätzlich fremd seien13 ,

21

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

11 F. Rosenzweig, Über den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhältnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S. 165–187, hier
S. 166.
12 So z.B. Rosenzweig, ibid.
13 Vgl. M. Brumlik, »… ein Funke des römischen Gedankens«: Leo Strauss’ Kritik an
Hermann Cohen und die Identität des US-amerikanischen Judentums, in: M. Bienen-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre es nicht nur Cohen, sondern auch Spinoza, der in dem Streben,
Aufklärung in das Judentum hineinzubringen, in die Irre gegangen
wäre.

Indessen hat Strauss ganz richtig betont, dass beide, Cohen und
Spinoza, in theoretischer, philosophischer Hinsicht einander nahe stan-
den. Philosophisch sind sie noch viel näher verwandt gewesen, als er es
zugab: in diesem Aufsatz möchte ich zuerst einige Sätze über diese
Nähe, diese Verwandtschaft von Cohen mit Spinoza schreiben – denn
wir werden die Entfremdung erst dann verstehen, wenn wir die Nähe,
die Verwandtschaft des Ansatzes, einmal voll begriffen haben. Danach
müsste die Verstoßung Spinozas durch Cohen erklärt werden – worü-
ber ich hier nicht ausführlich referieren kann, aber doch darauf hin-
weisen werde, dass mir Leo Strauss keineswegs als der geeignetste Füh-
rer erscheint, um auf diese Frage eine Antwort zu finden: sein Leben
lang war Cohen bestrebt, seine Leser davon zu überzeugen, dass die
Fremdheit des Judentums gegenüber der Aufklärung keineswegs
grundsätzlich sei, und dass Juden doch »aufgeklärt« sein können – dass
es auch tolerante Juden geben kann. Dies wollte Cohen aber auf der
Basis des Judentums zeigen, keineswegs – wie Spinoza – gegen das
Judentum. Religiöse Toleranz hat Cohen ganz anders als Spinoza ver-
standen und es ist dieser Unterschied zwischen beiden Denkern, den ich
hier herausstellen möchte, weil er mir für die Grundfragen dieses Ban-
des sehr erhellend erscheint – und weil ich noch heute glauben möchte,
wie dies Hermann Cohen glaubte und trotz all demjenigen, das wir
heute beobachten, dass es auch tolerante Juden geben kann.

22

Myriam Bienenstock

stock (Hrsg.), Der Geschichtsbegriff: eine theologische Erfindung? S. 199–212, hier
S. 202. ›Aufklärung‹ hätte Strauss verstanden als etwas, das »zum Judentum hin-
zukommt, das zwar aus jüdischen Notwendigkeiten ergriffen, im Interesse des Juden-
tums zu Hilfe gerufen wird, das aber damit in sich selbst, von sich aus nicht jüdisch ist«.
– Cohen habe Recht, wenn er als oberste Instanz für die Beurteilung dieser Wissenschaft
das Interesse des Judentums aufrichte, jedoch Unrecht, »wenn er dieses Interesse des
Judentums nicht durch die innere Notwendigkeit unseres Volksgeistes, sondern durch
die äußerliche Rücksicht auf die Zwecke theologisch-politischer Apologetik bestimmt«
(L. Strauss, »Cohens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas« (1924), in: id., Gesam-
melte Schriften, Bd. 1, Stuttgart 2001, 386.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.

Insbesondere als Kantianer ist Cohen berühmt, und es ist wohl richtig,
dass er in vielen seiner Schriften Kant mit großer Vorliebe erwähnt,
gerade wenn es sich darum handelt, die Nähe dieses Philosophen zum
Judentum hervorzuheben. In dem Nachruf, den sein Schüler Ernst Cas-
sirer direkt nach seinem Tode an seinem Grabe sprach, bevorzugte er
es, eine besondere Stelle aus Kant hervorzuheben, die diese Nähe gut
zeigen würde: die Stelle in der Kritik der Urteilskraft, in welcher Kant
die Erhabenheit des alttestamentlichen Gebots, »Du sollst Dir kein
Bildnis machen …«, erwähnt hatte. Cohen – so Cassirer – »fühlte die
Erhabenheit dieses Wortes ganz – denn auch seine Lehre ruht auf
einem völlig unsinnlichen und unbildlichen Grunde«.14 Dasselbe Wort
gilt aber auch – eigentlich zuvorderst – für die Lehre von Spinoza. Ganz
bedeutend ist es also, dass Cohen, schon einige Jahre bevor er sich in
Kants Werke vertiefen konnte, von Spinozas Annahme des biblischen
Verbots begeistert war. Damals, in den sechziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts, las Cohen Heine, Heinrich Heine über Spinoza, und es ist
bei Heine, dass er zu entdecken glaubte, dass Spinoza nicht nur Jude
gewesen sei, sondern auch Jude geblieben wäre; und dass die Ideen von
Spinoza dem jüdischen Monotheismus keineswegs widersprechen,
denn Spinoza hätte doch mit dem Polytheismus, und mit dem Anthro-
pomorphismus, brechen wollen, um seinen strikt kausalen, quasi-ma-
thematischen Monotheismus zu entfalten. Dem jungen Cohen zufolge
ist also die ganze Philosophie Spinozas ein Ausdruck des biblischen
Verbots gewesen: »Jahve hat geredet, zu wohnen im Dunkel«: »alle
Plastik kann den großen Gottesgedanken nicht anschaulich machen,
weil er seiner Natur nach nicht anschaulich ist.«15 – »Die Vorstellung
›Gott‹ ist im Dunkel des Bewusstseins geboren, darum ist sie wie alles
Erhabene dunkel.«16 Dies war der »springende Punkt« der Lektüre, die
der junge Cohen im Jahre 1867 von Spinoza angeboten hatte.

Dem Polytheismus und dem Anthropomorphismus gegenüber ist
Cohen sein Leben lang sehr intolerant geblieben. Bis zu seiner Religion

23

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

14 E. Cassirer, »Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe am 7. April 1918«,
heute in: H. Holzhey, Hermann Cohen (1994), S. 70.
15 Cohen, Jüdische Schriften, II, S. 7.
16 Ibid., S. 8.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vernunft, erst nach seinem Tod veröffentlicht, hat er behauptet,
dass sie geradezu »ausgerottet« werden sollten:

Der Monotheismus kann keine Toleranz anerkennen gegenüber dem Poly-
theismus. Der Götzendienst muss schlechterdings ausgerottet werden. Diese
Entschließung ist die Vorbedingung des wahren Monotheismus, des Mono-
theismus der Liebe zu Gott, des Gottesdienstes der Liebe.

Man hat das Verständnis dieses wahrhaften Monotheismus, der Theo-
rie und Praxis vereinigt, nicht gewonnen, wenn man die Ausrottung des
Götzendienstes nicht in ihrer unerlässlichen Notwendigkeit begreift; wenn
man auch nur eine Spur von Intoleranz, von Fanatismus und Menschenhass
in diesem heiligen Eifer gegen die falschen Götter erkennen zu dürfen
glaubt. […]

Die Toleranz, welche alle Ansichten zu verstehen und zu billigen als
Pflicht erkennt, können wir bei diesem theoretischen Problem der Geistes-
geschichte nicht mitsprechen lassen … [sie kann nur für die ethische Frage
der Weltgeschichte in der praktischen Anwendung auf die Menschen und die
Völker, aus dem Gesichtspunkte der Erziehung des Menschengeschlechts zur
Geltung kommen.]17

Hier scheint es mir ganz wichtig zu betonen, dass Spinoza, der mit
seinem Theologisch-politischen Traktat als einer der Ahnherrn des auf-
klärerischen Kampfes für Freiheit des Urteils und des Denkens gilt –
das letzte Kapitel des Traktats (Kap. 20) erklärt, »dass es in einem freien
Staat jedem erlaubt ist« – oder erlaubt sein sollte – »zu denken, was er
will, und zu sagen, was er denkt« – dass Spinoza selber keiner anderen
Meinung als Cohen gewesen ist. Wie dies noch unlängst nachdrücklich
bemerkt wurde18 , ist Spinoza überhaupt kein toleranter Denker gewe-
sen: in seiner Philosophie gibt es nur Eine Wahrheit, Eine einzige Ver-
nunft, und ihm zufolge darf die Unterscheidung zwischen »wahr« und
»falsch« nicht hinunter gespielt oder abgeschwächt werden: rein theo-
retisch ist ›Toleranz‹ für falsche Ansichten schlicht unannehmbar. Dass

24

Myriam Bienenstock

17 Vgl. auch RV, S. 272. »Es war«, so schreibt er auch in einem seiner Aufsätze aus dem
Jahre 1914, »das schlimmste Vorurteil des Zeitalters der Aufklärung, dass eine jede
Religion ihre Wahrheit haben könne, sofern sie ihren ungeschmälerten Anteil an den
sittlichen Grundwahrheiten habe. Damit war zwar die Toleranz gerettet, aber im Grun-
de die Religion abgesetzt und an ihre Stelle die Sittlichkeit eingesetzt …« (Cohen: Wer-
ke, 16, S. 203)
18 Vgl. hier J. Lagrée, »Théologie et tolérance«, in: Revue de Théologie et de philoso-
phie, Bd. 134:1 (2002), S. 15–28, hier S. 16: »Spinoza n’est pas un penseur tolérant,
même s’il s’est montré un ardent défenseur de la liberté de penser«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich Spinoza für Freiheit des Urteils und des Denkens geäußert und
eingesetzt hat, bedeutet nicht, dass er in seinem theoretischen Denken
selbst, und in seinem Urteilen, »tolerant« gewesen ist; und es ist sicher-
lich kein Zufall, dass er das Wort tolerantia in seinem Theologisch-
politischen Traktat nicht benutzt, außer an einer Stelle, wo es eine eher
altertümliche Bedeutung erhält, also die einer »Ausdauer« oder »Be-
ständigkeit« der Seele, den vielen Irrtümern und Lastern Anderer,
irrigen Menschen gegenüber:

Wie viele Übel entspringen aus Üppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht und
Ähnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. [Umso mehr muss man die
Freiheit des Urteils gewähren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu
unterdrücken ist unmöglich.]19

Sind aber andere Religionen als der Monotheismus genauso wie solche
Übel zu dulden, d.h. zu ertragen – oder gibt es einen anderen, positi-
veren Sinn, in welchem die religiöse Toleranz anerkannt sein sollte? –
Bevor ich mich dieser wichtigen Frage zuwende, möchte ich noch einige
Worte über Cohens Abkehr von Spinoza sagen.

II.

Im Jahre 1908 erschien in Deutschland eine neue Edition des Theo-
logisch-politischen Traktats von Spinoza, herausgegeben von Carl
Gebhardt, mit einer langen Einleitung und Anmerkungen.20 Mit dieser
Edition wollte Gebhardt viele verbreitete Spinoza-Legenden zerstören,
unter anderen auch diejenige, der zufolge Spinoza seine Bücher sub
quadam specie aeternitatis, also »unter dem Gesichtspunkt der Ewig-

25

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

19 Erhellend ist auch der Satz, in der Gebhardt’schen Übersetzung S. 356: »Wer alles
durch Gesetze bestimmen will, wird zu Lastern eher reizen als Laster bessern. Was
man nicht hindern kann, muss man eben notgedrungen zulassen, wenn auch oft Scha-
den daraus folgt. Wie viele Übel entspringen aus Üppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht
und Ähnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. Um so mehr muss man die Freiheit
des Urteils gewähren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu unterdrücken ist
unmöglich.« Vgl. auch J. Lagrée, loc.cit., S. 16: »le seul emploi du mot tolerantia dans le
TTP (chap. XX, § 13) correspond au sens ancien de ›supporter‹ et peut se traduire par
›constance‹, ›force d’âme‹, ›endurance‹, mais sûrement pas par tolérance.«
20 Sigle: Spinoza, TTP. Leipzig: Dürr, 1908 (Philosophische Bibliothek; 93).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit«21 , geschrieben hätte. »Nicht alle seine Bücher hat Spinoza sub
quadam specie aeternitatis [unter dem Gesichtspunkt der Ewigkeit]
geschrieben [betonte Gebhardt]. Man muss wissen, für wen und gegen
wen er geschrieben hat, um seine Worte zu verstehen.«22 – Die Erklä-
rungen, die Gebhardt damals gab, um die Entstehung des Traktats zu
erklären, sind wohl nicht alle gültig geblieben, doch darf man wohl
sagen, dass er sein Ziel glänzend erreicht hat: seine Ausgaben und seine
Übersetzungen gelten noch heute als maßgebend. Für unser heutiges
Anliegen stellt aber sein interpretatorischer Ansatz eine ganz wichtige
Grundfrage: ist denn religiöse Toleranz »unter dem Gesichtspunkt der
Ewigkeit«, oder eher als vollständig Zeit- und Ortbedingt zu betrach-
ten? Was bedeuten diese beiden Optionen, praktisch?

Welche Antwort wir auf diese Grundfragen auch geben möchten,
scheint es mir zweifellos, dass Cohen – um mich hier einer Formulie-
rung von Franz Rosenzweig zu bedienen – Spinoza »ernst genommen«
hat.23 Vor 1908 hatte er vermutlich nur Bruchstücke seiner Schriften,
und einige Kommentare, gelesen.24 Nach 1908 scheint er sich aber in
die Lektüre der Theologisch-politischen Abhandlung vertieft zu haben,
und bald danach, also im Jahre 1910, hielt er einen langen Vortrag, über
»Das Verhältnis Spinozas zum Judentum«.25 Am Auffallendsten an
diesem Vortrag sind nicht so sehr die negativen Äußerungen über Spi-
noza, als die Zahl der Fragezeichen:

Warum sollte Spinoza bei seiner geistigen Klarheit und sittlichen Tiefe Vor-
urteile haben gegen die Religion, in der er nicht nur geboren, sondern auch in
der vorzüglichsten Weise nach der damaligen Lehrverfassung der Gemeinde
Amsterdam unterrichtet worden ist, so dass er zur Rabbinerwürde auser-
sehen würde? (Cohen: Werke, Band 15, S. 353)

26

Myriam Bienenstock

21 Vgl. z.B. Spinoza, TTP, Kap. 6, S. 118.
22 Vgl. Spinoza, TTP, S. XII.
23 F. Rosenzweig, Über den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhältnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S. 165–187, hier
S. 166.
24 Im Jahre 1904 verfasste er eine Rezension über J. Freudenthal, Spinoza. Sein Leben
und seine Lehre. Erster Band. Das Leben Spinozas. Stuttgart, Frommann Verlag, 1904.
Die Besprechung erschien im Literarischen Zentralblatt, wieder veröffentlicht in SPZ
S. 501–3. In der Bibliothek von Cohen fanden sich sowohl frühere als auch spätere Aus-
gaben der Werke Spinozas, und diverse Kommentare, vgl. hier H. Wiedebach, Die Her-
mann-Cohen-Bibliothek, in: Cohen: Werke Supplementa 2, S. 189f.
25 Heute in Cohen: Werke, Bd. 15, S. 347–388.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie ist es zu verstehen, dass er am Mosaismus, der zu allen Zeiten die
Bewunderung des Menschengeschlechts erwecken wird, so irre werden konn-
te? (ibid.)

Wie besonders kann es uns begreiflich werden, dass er Moses gegen
Christus, an dessen Göttlichkeit er doch nicht glauben wollte, religiös und
philosophisch herabsetzte? (S. 354)

Wie konnte es ihm entgehen, dass der mosaische Staat, welche Nachtei-
le er sonst immer haben mag, in seiner theokratischen Anlage wenigstens
methodisch auf einem gesunden, rationalen Fundamente ruht, auf der Ver-
bindung von Gott und Mensch in der Religion? (S. 356)

Enthält denn die Lehre Christi die Philosophie und ihre Freiheit? (S. 357)
Wie konnte er […] den Hauptunterschied übersehen, der zwischen My-

thos und Sage einerseits und Geschichte andererseits, endlich aber zwischen
allen diesen Bestandteilen und der Lehrverfassung selbst bestehen mag!
(S. 358)

An der jüdischen Philosophie hat er d[ies]en Zug zum Pantheismus
doch zugestehen müssen: woher sollte er aber gekommen sein, wenn ihm
nicht die rationalistische Auffassung des biblischen Wortsinns und vor allem
der Kampf gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben hätte? (S. 361)

Die zehn Worte am Sinai sind ja doch die Grundlage aller zivilisierten
Menschheit geworden. Indessen die jüdische Religion beruht doch nicht aus-
schließlich auf dem Pentateuch. Was macht Spinoza nun mit den Propheten
und den Psalmen und mit Hiob und mit den Sprüchen und mit Kohelet? Ken-
nen auch diese alle nur den Israeliten und nicht den Menschen? Angenom-
men, der Pentateuch beziehe sich nicht nur vorzugsweise, sondern aus-
schließlich, auf Israel, fordert nicht die geschichtliche Auffassung der Bibel
die homogene Fortentwicklung des Monotheismus über den ganzen Lauf
der Geschichte des Volkes und seiner Schrifttums? (S. 362)

Warum hat er vor dem Neuen Testament Halt gemacht? […] Gibt es
etwa da keine Widersprüche? Und lassen sich nicht seine Regeln der Exegese
vom Alten Testament auf das Neue Testament übertragen? (S. 362 f.)

Wie steht es nun bei Christus? […] hat er […] keine Gestalt? Oder
könnte er gestaltlos gesehen werden? (S. 368)

Worin unterscheidet sich der Geist [der Geist Christi] von der Gestalt?
[…] Und wenn er nun gar sagt: »Die Stimme Christi kann daher Gottes Stim-
me genannt werden«, fällt er da nicht wieder in den Bilderdienst herab, den er
durch den Geist überwunden haben wollte? (S. 369)

Gibt es denn keine Zeremonialgesetze im Christentum? Und wie hat
Spinoza über diese geurteilt? (S. 377) […] Und das Abendmahl soll nur ein
äußeres Zeichen sein? (S. 378)

Einer der allerersten, wichtigsten Gründe für Cohens nach 1908 voll-
zogenen, entschiedenen Abkehr von Spinoza muss in seiner damaligen

27

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lektüre des Traktats gelegen haben.26 Dass sich Cohen von Spinoza
abkehrt, bedeutet aber keineswegs, dass er auch seine früheren Optio-
nen revidiert. Den »springenden Punkt« seiner früheren Spinoza-Lek-
türe widerruft er keineswegs: er weiß ganz genau dass Spinoza seine
Motivation, gegen den Anthropomorphismus zu kämpfen, aus bib-
lischen, alttestamentlichen Quellen geerbt hat: ausdrücklich notiert er
noch im Jahre 1910 (und auch später) dass der sogenannte Pantheismus
eine Ethik enthält, und zwar eine »rationalistische«, die den »Kampf
gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben« hat.27 Er bemerkt
aber auch, dass Spinoza diesen Kampf nirgendwo in seinem Traktatus
erwähnt, und stattdessen eine Fülle von Zitaten gibt, um zu beweisen,
dass das Alte Testament und auch die Propheten Gott vollständig ver-
körpert hätten. In dem Spinoza-Aufsatz aus dem Jahre 1915 wird
Cohen dieser angeblichen »Verkörperung« Gottes im Alten Testament
viele Seiten widmen: also hätten die Propheten, und auch Moses, »eine
wirkliche Stimme gehört«, und Gott auch wirklich gesehen? Hätte
Gott, da die Schrift sagt: »von Angesicht zu Angesicht hat Gott mit
euch geredet«, ein Angesicht, und auch einen Körper, und wäre es als
Körper, dass er mit uns Menschen verkehren würde28 ?

Schon im 12. Jahrhundert hatte Abraham Ibn Esra aus Toledo
(1192/93–1167) zu diesen Fragen erklärt, dass die Schrift »gemäß der
Ausdrucksweise der Menschen« gesprochen habe. Spinoza berief sich
auf ihn in seinem Traktat29 , und schon in den ersten Zeilen seines Auf-
satzes von 1910 notiert dies Cohen30 : sollte nicht Ibn Esra, eher als
Spinoza, wegen solcher Erklärungen als erster Urheber der Bibelkritik
betrachtet werden? In seiner »Philologie der Buchstäblichkeit«31 , wie
Cohen sagt, scheint aber Spinoza nichts von dieser Erklärung wissen zu
wollen, und auch nichts von der »treffenden Erklärung«, die Ibn Esra

28

Myriam Bienenstock

26 Vgl. zu diesem Punkt Franz Nauen, »Hermann Cohen’s Perceptions of Spinoza: A
Reappraisal«, in: AJS Review, 4 (1979), S. 111–124, insbes. S. 123.
27 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 355, S. 361, und meinen Beitrag »Hermann Cohen
sur le panthéisme. Sens et usages du terme dans sa réception de Spinoza«, in: Revue de
métaphysique et de morale, (2011) S. 29–46.
28 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 353–360.
29 Vgl. Spinoza, TTP, Kap. 1, S. 15 und Anm. S. 364, insbes. Kap. 8, S. 163–167.
30 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 350.
31 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 354.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Mose gegeben hat: »von Angesicht zu Angesicht«, d. h. »ohne einen
Mittler« (belo emtsa’i).32

»Ohne einen Mittler«: immer wieder wird dieser Punkt hervor-
gehoben. Schon Maimuni – so schreibt Cohen z. B. im Jahre 1908: »eig-
net sich den Satz Ibn Esras an, den man den Folgesatz zum »Höre Isra-
el« nennen möchte: »der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die
Vernunft«.33 Dieser Punkt – »ohne einen Mittler« – ist für Cohen ganz
wichtig, und dies nicht so sehr wegen seiner Kritik des Pantheismus,
welcher mit dem Vermittlungsbegriff eng verbunden ist: im Pantheis-
mus fehlt zwar die Auffassung eines Gottes, der »nur von außen stie-
ße«, wie dies Goethe einmal ausdrückte, und stets wiederholt Cohen
diese Worte34 . Im Pantheismus fehlt die Transzendenz, auch er enthält
aber eine Ethik, und sogar eine, die in ihrem Rationalismus Cohen ganz
nahe lag und auch ganz nahe blieb, selbst wenn sich die Bedeutung des
Worts in seinem Wortschatz erheblich änderte35 . »Ohne einen Mittler
[… denn] der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die Vernunft«:
dieser Punkt ist für Cohen umso wichtiger, weil er das Verhältnis des
Judentums zum Christentums betrifft, und es ist über diese ganz wich-
tige Frage des Verhältnisses zwischen Judentum und Christentum dass
er bei Spinoza keine »Toleranz«, und keinen »aufgeklärten« Geist aner-
kannte, und dass er ihn deshalb anklagte – so komme ich beim dritten,
letzten Teil dieses Aufsatzes an, und also bei der Frage, ob Juden Her-
mann Cohen zufolge das Christentum, genauer den Protestantismus,
genauso wie andere »Übel« – z. B. Üppigkeit, Neid, Habgier, Trunk-

29

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

32 Ibid.
33 Vgl. schon Cohen: Werke, Band 15, S. 224. Auch noch Cohen: Werke, Band 17,
S. 641f., und RV, S. 87.
34 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 149. Goethes Gedicht lautet:
»Was wär’ ein Gott, der nur von außen stieße,
Im Kreis das All am Finger laufen ließe!
Ihm ziemt’s, die Welt im Innern zu bewegen,
Natur in sich, sich in Natur zu hegen,
So dass, was in ihm lebt und webt und ist,
Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermisst.«
Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Bänden, hrsg. von Erich Trunz. München,
Beck, 1998, Bd. I: Gedichte und Epen I, hier S. 357.
35 S. zu diesem Punkt meinen Aufsatz »Hermann Cohen sur le panthéisme. Sens et
usages du terme dans sa réception de Spinoza«, in: Revue de métaphysique et de morale,
(2011) S. 37–45. – Noch im Jahre 1915 behauptete er auf jeden Fall, dass der Pantheis-
mus an sich nicht im Widerspruch steht zum Monotheismus (Cohen: Werke, I6, S. 425).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sucht – »dulden«, d. h. ertragen müssen, oder ob es einen anderen, po-
sitiveren Sinn gäbe, in welchem die religiöse Toleranz anerkannt sein
sollte.

III.

Hans Liebeschütz, welcher in Berlin bei einigen Seminaren von Her-
mann Cohen über den Traktatus an der Lehranstalt für die Wissen-
schaft des Judentums anwesend war, weiß zu berichten, dass damals
die Mehrzahl der Hörer »fast erschrocken« waren, als sie verstanden,
dass Cohen eine Anklageschrift gegen Spinoza vorbereitete. Er sagt
auch dass die Leidenschaft, die bei Cohen hervorbrach, wenn jemand
die Kühnheit hatte, den Angegriffenen [also Spinoza] zu verteidigen,
etwas Rätselhaftes behielt:

Die Formel: »in der Verbindung von Natur und Sittlichkeit liegt das Unpro-
testantische von Spinoza«, die Cohen [einmal …] hineinwarf, konnte das Ge-
fühl für das Paradoxe in seiner Haltung nur steigern. Man hörte Max Weyl,
der damals in den Vorbereitungsklassen der Lehranstalt unterrichtete und
später Berliner Gemeinderabbiner wurde, flüstern: »Nun hätte der arme
Mann auch noch protestantisch sein sollen.«36

»Der arme Mann«, dies ist Spinoza, den Cohen also beschuldigte, nicht
»protestantisch« genug gewesen zu sein … Diese Anekdote erzähle ich,
um zu zeigen, dass Cohen, auch wenn er theoretisch genau so intole-
rant wie Spinoza, doch überzeugt gewesen ist, dass die Kraft der Tole-
ranz die Schranken der eigenen Konfession durchbrechen sollte. Der
Vortrag, den er im Jahre 1914 über »Die religiösen Bewegungen der
Gegenwart« hielt, und welcher einer für die damaligen Verhältnisse
ungewöhnlich breite Rezeption genoss37 , schließt mit der Erklärung,
dass »Religiöse Aufklärung und Toleranz Anerkennung einer fremden
religiösen Wahrheit bedeutet« – weil wir »nach dem alten talmu-
dischen Spruche ›die Wahrheit annehmen [müssen] von jedem, der sie
ausgesprochen‹, [also] selbst religiöse Wahrheiten aus der fremden Re-

30

Myriam Bienenstock

36 H. Liebeschütz, »Hermann Cohen und Spinoza«, in: Bulletin of the Leo Baeck Insti-
tute, 12 (Dezember 1960), S. 225–238, hier S. 225.
37 Vgl. Cohen: Werke, Band XVI, S. 123–162 und die Einleitung von H. Wiedebach,
S. XXVI f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligion dürfen wir erwarten«.38 Hier wird also Toleranz keineswegs als
»Duldung einer Irrlehre, sondern als Anerkennung einer Grund-
lage«39 , welche für so unterschiedliche Religionen wie das Judentum
und das Christentum, wohl aber auch für den Islam, als wahr anzuer-
kennen wäre. In dem Aufsatz, den er in Berlin im Jahre 1917 unter dem
beredten Titel »Was einigt die Konfessionen?« vorgetragen hat, er-
klärte Cohen:

Man missversteht die Toleranz, wie nicht minder auch die Aufklärung, wenn
man sie nur als ein negatives, nur prohibierendes Prinzip auffasst. So kann sie
nicht gemeint sein, wenn anders sie das Kriterium der Aufklärung ist, wel-
ches selbst hinwiederum die individuelle Selbständigkeit der gesamten Geis-
teskultur vertritt. Die Toleranz muss demzufolge ein positives Prinzip sein,
welches sie nur als ein Prinzip der Gerechtigkeit, allenfalls der Billigkeit sein
kann. Ihr kann es nicht obliegen, den Irrtum gewähren zu lassen; denn als
Triebkraft der Aufklärung muss sie ja die persönliche Wahrhaftigkeit fördern;
diese aber kann doch nicht zusammenbestehen mit einer Gleichgültigkeit ge-
gen die Wahrheit, und daher etwa auch einem Gefühl der Überlegenheit über
die Fragen der Religion.

Die Toleranz bildet daher ein schwieriges Problem, eine scheinbare An-
tinomie gegen die Alternative: wahr oder falsch. Wie ist der Schein dieser
Antinomie zu widerlegen? Wie ist das positive Moment in der Toleranz zu
entdecken? [Es kann nur in Gemäßheit mit dem positiven Moment in der
Aufklärung gelegen sein.]40

Da dieses »schwierige Problem«, oder wie dies Hermann Cohen formu-
liert, die »scheinbare Antinomie gegen die Alternative: wahr oder
falsch« in diesem Band noch vielfach erörtert wird, kann ich mich hier
damit begnügen, anzumerken, dass Hermann Cohen unter den großen
Beispielen, in denen »Aufklärung und Toleranz zu einem weithin tra-
genden literarischen Einfluss gekommen sind«, Nikolaus von Cues und
Jean Bodin erwähnt, keineswegs aber Spinoza. – Warum? Warum hat
er sich gegen Spinoza gewandt, dies sogar so leidenschaftlich, man
möchte fast sagen fanatisch, dass er selber als intolerant erscheint?

Erklärungen wie diejenige von Leo Strauss und seinen Nachfol-
gern, denen zufolge Cohen gegen Ende seines Lebens eine »apologeti-
sche«, oder wie man dies heutzutage formulieren würde, »kommuni-
taristische« Haltung dem Judentum gegenüber eingenommen hätte,

31

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

38 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 162.
39 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 475.
40 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 467f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinen mir nicht überzeugend zu sein41 : die Anekdote von Hans Lie-
beschütz, die ich gerade erzählt habe, zeigt doch, wie offen Cohen dem
Protestantismus gegenüber gewesen ist – manchmal wird er sogar we-
gen seines »Protestantischen Judentums«42 getadelt. In seinem Vortrag
des Jahres 1917 »Was einigt die Konfessionen« erhob er sich auch ein-
deutig »gegen den Anspruch der Religionen [also sowohl des Juden-
tums als auch des Christentums, und auch des Islams] auf isolierte
Absolutheit«, und für eine »Wechselwirkung« zwischen den Religio-
nen, denn – dies behauptet er ausdrücklich: »erst durch diese Erkennt-
nis der Wechselwirkung, als des geschichtlichen Bandes der Religio-
nen, wird die Aufklärung zu einer geschichtlichen Grunderkenntnis,
und ihr Produkt, die Toleranz, zu einer ethischen Grundkraft.«43

Die Toleranz, das Produkt der Aufklärung, würde also ihm zufolge
eine geschichtliche, bzw. weltgeschichtliche Dimension besitzen: der
Gesichtspunkt einer »Erziehung des Menschengeschlechts« wäre es,
welcher in Toleranzfragen als entscheidend betrachtet werden sollte.44

Dass Spinoza diese weltgeschichtliche und erzieherische Dimension
keineswegs anerkannte, darf ihm umso weniger zum Vorwurf gemacht
werden, als er im 17. Jahrhundert, also lange vor dem Zeitalter der
Aufklärung – und vor Lessing – lebte. Auch scheint es mir in Anbe-
tracht der späteren weltgeschichtlichen Entwicklungen, die uns allen
bekannt sind, keineswegs sicher, dass man Hermann Cohen in diesem

32

Myriam Bienenstock

41 Genau so wenig überzeugend scheint mir Ernst Simon zu sein, welcher einmal das
»religiös-messianische Judentum« von Cohen anklagte: ein Judentum, das nicht »poli-
tisch« genug gewesen wäre. In seiner rein politischen Auffassung des Judentums wäre
Spinoza »beinahe – Zionist« gewesen, so dass »die nach 1910 immer noch zunehmende
Schärfe der Äußerungen gegen Spinoza« sich für Simon »aus dem immer aktueller
werdenden Kampfe gegen den Zionismus [erklärte]: beiden gegenüber fühlte er sich in
seinem heiligen Recht als echter Glaubensstreiter« (E. Simon, »Zu Hermann Cohens
Spinoza-Auffassung«, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Juden-
tums, 1935, S. 181–194, hier S. 193.) Auch wenn es stimmt, dass Cohen kein »Zionist«
gewesen ist, scheint mir diese Erklärungslinie nicht überzeugend zu sein. Im Jahre 1915
stand Deutschland im Ersten Weltkrieg: sollten überhaupt zeitlich-historische Über-
legungen für Cohens Abkehr von Spinoza wichtig geworden sein, dann wäre dieser
Zusammenhang, der Weltkrieg also, sicher eher als der zionistische Kontext zu berück-
sichtigen.
42 Vgl. z.B. David Myers, »Hermann Cohen and the Quest for Protestant Judaism«, in:
Leo Baeck Yearbook 46, 2001, S. 195–214.
43 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 476f.
44 Vgl. noch einmal RV, S. 272.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Punkt recht geben müsste. Weiser mag doch Spinoza gewesen sein, in
seiner Behutsamkeit, oder Vorsicht … (caute!).

Doch war es wohl der Toleranz wegen, und auf Grund der Auf-
klärung, genauer einer religiösen Aufklärung, dass sich Cohen gegen
Spinoza gewandt hat. Schon ziemlich früh, z. B. in seinem Werk über
Kants Begründung der Ethik (1. Ausgabe, 1877), hatte er behauptet, es
wäre kein Wunder, dass der Einfluss von Spinoza »im Naturrecht der
deutschen Aufklärung« »nicht bemerkbar« wäre, und dies wegen der
»innerlichsten Unklarheit« seiner Position.45 Auch in seiner Ethik des
reinen Willens46 hatte Cohen geschrieben, dass man »die Verdienste,
welche dem göttlichen Naturalismus Spinozas für die religiöse Aufklä-
rung und damit für die allgemeine geistige Kultur andauernd beiwoh-
nen«, nicht »unterschätzen«, aber auch nicht überschätzen darf: dort
sind es die Unterschiede zwischen dem »pantheistischen« Ansatzpunkt
Spinozas und seinem eigenen, später gewonnenen Kantischen, kriti-
schen Ansatz, die er hervorhebt. Meiner Meinung nach kann dieser
Punkt alleine aber nicht seine Grundmotivation gegen Spinoza enthal-
ten: es ist doch etwas ganz Anderes zu behaupten, dass ein Philosoph
über einen gewissen Punkt »innerlich unklar« gewesen ist, oder ihn als
»Fälscher und Verleumder des Judentums«47 zu beschimpfen. Die Vor-
würfe, die er mehrmals wiederholt, denen zufolge Spinoza der Lehre
Christi den Vorzug vor dem jüdischen Monotheismus gegeben hätte48 ,
müssen aber in ihrem geschichtlichen Zusammenhang betrachtet wer-
den: Cohen hat sie in einer Zeit formuliert, in welcher das Judentum
ignoriert bzw. verworfen wurde, und es ist in diesem Kontext, dem
Kontext eines sich intensivierenden Antisemitismus, dass er sich als
Sprecher für das Judentum profiliert, und dass er für das Judentum
ein »religiöses Lebensrecht« verlangt.49 Wie ich schon daran erinnert
habe, hatte er sich in den sechziger Jahren anders ausgedrückt, dies aber

33

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

45 Vgl. Cohen: Werke, Band 2, S. 387.
46 Ethik des reinen Willens, 1. Ausgabe, 1904, 2. Ausgabe, 1907. Vgl. Cohen: Werke,
Band 7, S. 459f.
47 Vgl. z. B. Cohen: Werke, Band 16, S. 149, insbes. aber S. 409f.
48 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 409f.
49 Vgl. z. B. Cohen: Werke, Band 16, S. 532 (in Deutschtum und Judentum, 1915); oder
schon im Jahre 1907, in Religion und Sittlichkeit: »Es gibt keine Gesundheit in einer
Zeit, welche den Menschenhass duldet; in welcher Abweisung und Zurückstoßung als
berechtigte Mittel für einen höheren Zweck gelten. Es gibt keine wahrhafte Sittlichkeit
für ein Volk, in welchem Staat und Gesellschaft Entfremdung und Ausschließung einer
religiösen Gemeinschaft innerhalb desselben Staates politisch und sozial organisieren.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht so sehr weil er anderer Meinung gewesen wäre, sondern weil die
Zeit selber eine ganz andere war, und weil es nun ganz andere Proble-
me auf der Tagesordnung gab, sowohl philosophische, als auch politi-
sche. In unseren Tagen sind nun die Probleme wiederum ganz andere:
meiner Meinung nach würde Cohen heute andere Fragen stellen – z. B.
diejenige, wie man orthodoxe Juden anderen Völkern, und anderen
Religionen wie dem Islam gegenüber, toleranter machen könnte.

Die Hauptüberzeugung aber, die er Spinoza nicht verzeihen konn-
te – sobald er sie zur Kenntnis genommen hat, und dies ziemlich spät in
seinem Leben – war die, der zufolge die Juden, diese »Pharisäer«50 , als
solche nicht und nie, »aufgeklärt« sein können: nie hat Cohen, wie
Strauss, gedacht, dass »Aufklärung« und »Judentum« grundsätzlich
entgegengesetzt wären – er selber ist überzeugt gewesen, dass eine
»Aufklärung« in das Judentum, so wie auch in andere Religionen, hi-
neingebracht werden könnte. Noch heute möchte ich hoffen, dass er –
und nicht Spinoza – über diesen Punkt recht behält.

34

Myriam Bienenstock

Und es ist keine wahrhafte Religiosität, welche die Absage an die Humanität gutheißt.«
(Cohen: Werke, Band 15, S. 5).
50 F. Niewöhner, »Spinoza und die Pharisäer. Eine begriffsgeschichtliche Miszelle zu
einem antisemitischen Slogan«, in: Studia Spinozana 1 (1985) 347–355; D. Novak, The
Election of Israel: The idea of the chosen people, Cambridge, U.P., 1995.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Norbert Waszek (Paris)

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Für H. B. »Barry« Nisbet – in dankbarer Erinnerung an
fruchtbare Gespräche in Cambridge

Der Begriff der Toleranz genießt heute nicht mehr den ausgezeichne-
ten Ruf, der ihn lange schmückte. Zwar gibt es immer noch Preise und
Auszeichnungen, die den Begriff stolz im Titel tragen, so verleiht zum
Beispiel das Land Berlin den Moses-Mendelssohn-Preis »zur För-
derung der Toleranz gegenüber Andersdenkenden und zwischen den
Völkern und Religionen« und zeichnet damit »jeweils eine Persönlich-
keit, Gruppe oder Institution [aus], die sich durch ihr Wirken auf geis-
tig-literarischem oder religiös-philosophischem Gebiet um die Ver-
wirklichung der Toleranz verdient gemacht«. Doch geht der Preis, der
alle zwei Jahre ausgeschrieben wird und 2010 zum 16. Male verliehen
wurde, schon auf die späten 1970er Jahre, genauer auf einen Senats-
beschluss vom 6. September 1979 [dem 250. Geburtstag von Moses
Mendelssohn] und damit sicher auf noch frühere Überlegungen zu-
rück. Heute wird der Toleranzbegriff nicht mehr so selbstverständlich
akzeptiert, sondern oft kritisch in Frage gestellt. Einer der Vordenker
der 68-Bewegung, Herbert Marcuse, hatte schon vor langer Zeit von
»repressiver Toleranz«1 gesprochen und er ist von vielen der damali-
gen Studenten so verstanden worden, um den Sprachgebrauch dieser
Epoche zu imitieren, dass er damit die scheinliberale Duldung ihrer
Proteste durch die Universität als Institution brandmarken wollte, hin-
ter der sich in Wirklichkeit die repressive Politik eines spätkapitalisti-
schen Systems verbarg. In einem gewandelten Kontext wird dem Tole-

35

1 So der Titel von Marcuses Beitrag zu einer Sammlung von Aufsätzen, die 1965 unter
dem Titel A critique of pure tolerance zuerst auf Englisch (Boston, Beacon Press), wenig
später auch auf Deutsch erschien: Kritik der reinen Toleranz, übersetzt von Alfred
Schmidt, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1966.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ranzbegriff heute vorgeworfen – um es kurz zu sagen –, dass Toleranz
immer ein Besserwissen und damit die fehlende Achtung Andersden-
kender impliziert. Weiß man auch, wie es in Wirklichkeit mit einer
Frage steht, »toleriert« man den vermeintlichen Irrtum der Anderen,
sei es aus Gleichgültigkeit, aus Schwäche oder aus Nützlichkeitserwä-
gungen. Es ist wohl bezeichnend, dass Minderheiten heute seltener
mehr »Toleranz« verlangen, sondern eher um einen Minderheiten-
schutz auf rechtlicher Basis kämpfen. Wenn ein Körperbehinderter kei-
nen Sitzplatz in der Straßenbahn findet, kann er natürlich auf die
Menschlichkeit oder Höflichkeit seiner Mitreisenden hoffen bzw. zur
Not daran appellieren, doch vermutlich ist es ihm lieber, wenn ihm das
Unternehmen, welches das Verkehrsmittel betreibt, die Priorität auf
einen Sitzplatz in den Beförderungsbedingungen festschreibt, weil sein
Anspruch dann durchsetzbar wird. Um die fehlende Achtung gegen-
über Minderheiten einzufordern, ist im philosophischen Diskurs ein
vermeintlich neuer Begriff an die Stelle des alten Kampfbegriffs der
Toleranz getreten, der Begriff der »Anerkennung«, der sich langsam
aber sicher durchzusetzen scheint. Ludwig Siep hat schon vor über
30 Jahren einen wirkungsreichen Beitrag zu dieser Konjunktur des An-
erkennungsbegriffs geleistet. Was sich in seinem Buch Anerkennung
als Prinzip der praktischen Philosophie (1979) noch aus den Quellen
des Deutschen Idealismus speiste, er bezieht sich in erster Linie auf
Fichte und auf Hegel, wurde wenig später, durch eine der Zentral-
gestalten der dritten Generation der Frankfurter Schule, Axel Hon-
neth, rasch zu einem Trendsetter. Honneths 1990 verteidigte Habili-
tationsschrift erschien zwei Jahre später unter dem Titel Kampf um
Anerkennung. Seitdem sind die Publikationen zum Begriff der An-
erkennung nicht mehr abgerissen und so vielfältig geworden, dass sie
kaum mehr alle zu nennen sind.2

So berechtigt der Begriff der Anerkennung, und die vielen Bemü-
hungen ihn zu erhellen, sicher sind, sei doch ketzerisch angemerkt,
dass dies alles nicht so ganz neu ist, wie es den Anschein hat. Davon
abgesehen, dass die Anerkennung schon für Fichte und Hegel ein zen-
traler Begriff war, wie es in dem genannten Buch von Ludwig Siep gut

36

Norbert Waszek

2 Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie: Untersuchungen
zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg/München, Alber, 1979; Axel Hon-
neth: Kampf um Anerkennung: zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt am Main, Suhrkamp, 1992 (erweiterte Neuausgabe: 2007).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dokumentiert wird, schrieb bereits Goethe in seinen Maximen und Re-
flexionen: »Toleranz sollte eigentlich nur eine vorübergehende Gesin-
nung sein: sie muss zur Anerkennung führen. Dulden heißt beleidi-
gen.«3 Stellt schon Goethe so die beiden Begriffe, Toleranz und
Anerkennung, explizit zusammen und gegeneinander, gibt es auch bei
Lessing und bei Kant bereits Überlegungen, die in dieselbe Richtung
gehen. In seinem berühmten Aufsatz aus dem Jahre 1784, »Was ist
Aufklärung?«, schreibt Kant, zwar knapp, doch in der Stoßrichtung
eindeutig, von dem »hochmütigen Namen der Toleranz«4 , eine Bemer-
kung, die in ihrem kritischen Impetus nicht weit von Goethes »Dulden
heißt beleidigen« entfernt ist. Im Hinblick auf Lessing selbst ist oft
richtig angemerkt worden, dass in seinem Nathan der Weise, ein Werk,
das vielen Generationen als das »Toleranzstück« schlechthin erschien,
das Wort »Toleranz« nur ein einziges Mal vorkommt, und selbst dort
nur als Adjektiv und unter so negativen Vorzeichen, dass man sich fast
an Marcuses »repressive Toleranz« erinnert fühlt. Da ihm Nathan Re-
chas Hand nicht sofort geben will, beklagt sich der Templer heftig bei
Saladin und stößt hervor:

Woll’ oder wolle nicht! Er ist entdeckt
Der tolerante Schwätzer ist entdeckt!
Ich werde hinter diesen jüd’schen Wolf
Im philosoph’schen Schafpelz, Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!5

Dies kann kein Zufall sein, vielmehr dürften darin ebenfalls die Vor-
behalte stecken, die Kant und Goethe dem Begriff der Toleranz und
seinen Implikationen gegenüber geäußert haben. Bedeutet dies aber
schon, dass Lessing den Begriff der Toleranz überhaupt über Bord ge-
worfen hätte oder dass wir, am Anfang des 21. Jahrhunderts, ihn jeden-
falls aufgeben müssten?

Dies ist die zentrale Frage, der im Folgenden in drei Schritten
nachgegangen werden soll. Zunächst sei die Frage aus der Perspektive

37

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

3 Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Bänden, hrsg. von Erich Trunz. Mün-
chen, Beck, 1998, Bd. XII, S. 385.
4 Kants Gesammelte Schriften. Hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der
Wissenschaften [Sigle: AA = Akademie-Ausgabe]. Bd. 8, Berlin, Reimer, [1912] 2 1923,
S. 40.
5 Gotthold Ephraim Lessing: Werke [Sigle: Lessing: Werke], in 8 Bänden. Hrsg. von
Herbert G. Göpfert, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, Bd. II, S. 307
(IV.4, Z. 2779–2782).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wirkungsgeschichte erhellt und präzisiert. Ein ganzes Heer von
Interpreten – Juden, Christen und Ungläubige, fast das ganze 19. Jahr-
hundert hindurch und weit ins 20. Jahrhundert hinein, ja, bis heute –,
hat Lessing als den großen Fechter für Toleranz und Religionsfreiheit
gesehen, ob die Interpreten selbst nun für oder gegen diese Ausrich-
tung gewesen sind. Können sich alle diese Autoren, aus deren Schriften
im ersten Teil der folgenden Ausführungen bedeutungsträchtige Bei-
spiele zitiert und erläutert werden, so grundlegend geirrt haben? In-
zwischen gibt es aber auch schon eine nicht unbeträchtliche Gruppe
von kenntnisreichen Lesern, die Lessing keineswegs als den großen
Kämpfer für Toleranz akzeptieren wollen, sondern darin nur eine Mas-
ke sehen, hinter der sich eine ganz andere Haltung verbirgt: für man-
che eine kritische Aufhebung der Toleranz, die den traditionellen Rah-
men dieses Begriffes weit zurücklässt, für andere, wie für Hans Mayer
oder den Oxforder Germanisten Ritchie Robertson, sogar eine fast per-
fide intolerante Strategie.6 Haben solche Interpretationen Recht mit
ihren Versuchen, die traditionelle Lektüre Lessing so drastisch umzu-
kehren? Ein erster Teil widmet sich also der Wirkungsgeschichte, weil
deren Würdigung es erlaubt, die eigentliche Frage präziser zu stellen.
Gerade bei einem Autor wie Lessing, dessen eigentliche Gestalt von
einem dichten Wald von Lessingbildern und Lessinglegenden7 so über-
lagert ist, dass der unmittelbare Zugriff auf die Texte nahezu unmög-
lich ist, scheint ein solcher Zugang über die Wirkungsgeschichte ohne-
hin unverzichtbar.8

Ein zweiter Teil soll den Quellen des Toleranzbegriffs für Lessing
und sein 18. Jahrhundert nachgehen. Diese Frage hat nicht nur ein ge-
lehrtes, begriffsgeschichtliches Interesse, sondern berührt auch die ak-

38

Norbert Waszek

6 Hans Mayer: »Der weise Nathan und der Räuber Spiegelberg. Antinomien der jüdi-
schen Emanzipation in Deutschland« (1973), in: Klaus Bohnen (Hg.): Lessings ›Nathan
der Weise‹. Darmstadt, WBG, 1984, S. 350–373, hier besonders S. 366f.; Ritchie Robert-
son: »›Dies hohe Lied der Duldung‹? The Ambiguities of Toleration in Lessing’s Die
Juden und Nathan der Weise«, in: Modern Language Review. 93 (1998), S. 105–120.
7 Schon das alte Standardwerk der sozialistischen Lessingdeutung gibt sich bereits im
Titel als Ideologiekritik früherer Interpretationen: Franz Mehring: Die Lessing-Legende
[1893]. Neuausgabe: Berlin, Dietz, 1963.
8 Ganz in diesem Sinne beginnt auch das nützliche Lessing-Handbuch von Monika Fick,
Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, S. 23–32, mit einem Überblick über die »Lessing-Bil-
der«; vgl. auch etwa das umfangreiche Kapitel »Stationen der Wirkungsgeschichte: Zwi-
schen Nachfolge und Vereinnahmung«. In: W. Barner, G. Grimm, H. Kiesel, M. Kra-
mer: Lessing. Epoche – Werk – Wirkung, München, Beck (1975) 6 1998, S. 344–427.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tuelle Deutung. Der Toleranzbegriff kann nämlich bis auf Augustinus
zurückverfolgt werden.9 Wenn aber dessen Konzeption zugrunde ge-
legt wird, erhält der Begriff gerade die negativen Konturen, welche
heute nicht mehr akzeptabel erscheinen. Doch war Augustinus die vor-
zügliche und einzige Quelle aus welcher im Deutschland des 18. Jahr-
hundert geschöpft wurde? Oder gab es dafür andere Vorbilder, die auch
den Begriff in einem günstigeren Licht erscheinen lassen? Die Spur, die
in diesem Kontext verfolgt werden soll, sind die englischen Deisten10 ,
mit denen Lessing über seine Ausgaben von Hermann Samuel Reima-
rus (1694–1768), »Aus den Papieren eines Ungenannten«, aber auch
durch eigene Studien der 1750er Jahre gut vertraut war.11

Ein dritter Teil versucht zu zeigen, dass der Toleranzbegriff Les-
sings letztlich ein dynamischer Begriff ist. Toleranz ist so kein Selbst-
zweck, sondern Teil einer weitergehenden Aufklärungsstrategie: Nur
ein Schritt, aber ein angemessener und unverzichtbarer Schritt auf
dem notwendig unabgeschlossen, immer noch offenen Weg der Auf-
klärung. Schon Kant hat das Ziel, ein »aufgeklärtes Zeitalter«, von
Weg und Methode, ein »Zeitalter der Aufklärung«, unterschieden:
»Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt schon in einem auf-
geklärten Zeitalter? So ist die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeit-
alter der Aufklärung.«12 Damit wollte er seinen Lesern sicher Mut ma-
chen, »Zeitalter der Aufklärung« heißt für ihn auch, der Weg ist schon
eingeschlagen, angetreten. So nennt er zwei wichtige Beispiele, die ihn
für seine Zeit, »das Jahrhundert Friedrichs« [des Großen], wie er sagt,

39

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

9 Vgl. etwa die gediegenen Darstellungen zur Begriffsgeschichte: Klaus Schreiner &
Gerhard Besier: »Toleranz«, in: Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck (Hg.):
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland. 8 Bände. Bd. VI. Stuttgart, Klett-Cotta, 1990, S. 445–605; G. Schlüter &
R. Grötker: »Toleranz«, in: Joachim Ritter & Karlfried Gründer (Hg.): Historisches
Wörterbuch der Philosophie. 13 Bände. Bd. 10, Basel, Schwabe, 1998, S. 1251–1262.
10 Der Deismus kann eingangs als eine religionsphilosophische Lehre definiert werden,
nach welcher es eine natürliche Religion gibt, die für das Heil der Menschen ausreichend
ist. Vgl. etwa Günter Gawlick: »Deismus«, in: Werner Schneiders (Hg.): Lexikon der
Aufklärung. München, Beck, 1995, S. 81f. Vgl. Gotthard Victor Lechler: Geschichte
des englischen Deismus, Tübingen, Cotta, 1841 [Nachdruck mit einem Vorwort von
G. Gawlick], Hildesheim, Olms, 1965. Speziellere Literaturangaben im zweiten Ab-
schnitt des vorliegenden Beitrags.
11 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 311–604, 865–918 (Editorischer Bericht und Anmerkun-
gen).
12 Kant: AA, Bd. 8, S. 40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und für die Zukunft optimistisch stimmen: erstens schien es ihm posi-
tive Entwicklungen in Richtung auf die Gewissens- und Religionsfrei-
heit zu geben; zweitens hebt er hervor, dass Friedrich II. in Fragen der
Gesetzgebung, eine Anspielung auf das »Allgemeine Landrecht« Preu-
ßens, zumindest eine Befragung, noch keine volle Partizipation, der
Bevölkerung durchgeführt habe, »wodurch noch kein Monarch dem-
jenigen vorging, welchen wir verehren«.13 Natürlich war er nicht naiv,
sondern wusste, dass weitere Schritte auf dem Weg der grundsätzlich
unvollendbaren Aufklärung noch errungen worden mussten. Ebenso
betont auch die moderne Forschung zu Recht und immer wieder den
Prozesscharakter der Aufklärung, siehe z. B. den Band Aufklärung als
Prozeß.14

I.

Für die meisten Leser waren Lessing und ganz besonders sein Nathan
zweifellos Meilensteine im Kampf für mehr Aufklärung und religiöse
Toleranz. Es scheint beinahe überflüssig, die vielen einschlägigen
Kommentare und Würdigungen alle anzuführen. Doch zumindest die
jüdischen Reaktionen, besonders in Deutschland und in Osteuropa,15

die zunächst fast alle enthusiastisch waren, sollten kurz belegt werden.
Schon die Tatsache, dass der Titelheld ein als weiser Mann bewerteter
Jude war, schien ihnen eine bedeutende Stellungnahme und Hilfe bei
der Suche nach Gleichberechtigung zu sein. Die Freundschaft von Les-
sing und Mendelssohn,16 schien ihnen, wenn nicht schon das erreichte
Resultat, so doch zumindest die Verheißung der deutsch-jüdischen
Symbiose zu sein. So waren es unter den deutschen Juden ganz beson-
ders diejenigen, die sich für die Assimilation und Integration der Juden

40

Norbert Waszek

13 Ibid., S. 41.
14 Rudolf Vierhaus (Hg.): Aufklärung als Prozeß. Hamburg, Meiner, 1988.
15 Für die jüdische Rezeption in Osteuropa siehe Chaim Schoham: »Nathan der Weise
unter seinesgleichen. Zur Rezeption Lessings in der hebräischen Literatur des 19. Jahr-
hunderts in Osteuropa«, in: Lessing Yearbook. 12 (1980), S. 1–30.
16 Vgl. hierzu den Vortrag, den ich am 26. April 2010 im Rahmen der gemeinsamen
(ETH und Universität) Ringvorlesung »Das Judentum und die Wissenschaften« in Zü-
rich gehalten habe. Unter dem Titel »Moses Mendelssohn und die Haskala in zwei
innerjüdischen Rückblicken des 19. Jahrhunderts: Moritz Daniel Oppenheim und Hein-
rich Heine« wird der Beitrag erscheinen in dem Tagungsband Kunst-Religion-Politik,
hrsg. von Elisabeth Weisser-Lohmann.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Deutschland einsetzten, die in Lessings Nathan fast ein »heiliges
Buch« sahen, wie dies Hugh B. Nisbet, der Cambridger Germanist,
der unlängst die wohl umfangreichste Lessingbiographie vorgelegt hat,
treffend ausdrückte.17 Der jüdische Philosoph und Publizist Theodor
Lessing (1872–1933 [in Marienbad von Nationalsozialisten erschos-
sen]18 ), heute vor allem durch sein Buch Der jüdische Selbsthaß be-
kannt19 , hat in seiner posthumen Autobiographie berichtet, dass sein
Großvater den Familiennamen Lessing aus Dankbarkeit für G. E. Les-
sings »hohes Lied der Duldung« angenommen habe20 – ein eindrucks-
volles Beispiel für die Bewunderung, die Lessing im 19. Jahrhundert
von jüdischer Seite entgegengebracht wurde. Der berühmteste jüdische
Bewunderer Lessings aus der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts dürfte
indessen Heinrich Heine gewesen sein,21 der in Lessing durchaus einen
»Champion der Geistesfreyheit und Bekämpfer der klerikalen Intole-
ranz« gesehen hat.22 Allerdings darf man nicht vergessen, dass Heine
diese Worte im französischen Exil schrieb. In Deutschland selbst war
Gabriel Riesser (1806–1863)23 sicher ein weiteres prominentes Beispiel
aus der jüdischen Rezeption Lessings im 19. Jahrhundert. Zeitweise

41

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

17 Hugh Barr Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tole-
rance«, in: Peter Hutchinson (Hg.): Landmarks in German drama. Oxford, Bern, Berlin,
Lang, 2002, S. 11–29, hier S. 14. Ders., Lessing – Eine Biographie. Aus dem Engl. übers.
von Karl S. Guthke. München, Beck, 2008.
18 Vgl. Julius H. Schoeps: »Der ungeliebte Außenseiter: zum Leben und Werk des Phi-
losophen und Schriftstellers Theodor Lessing«, in: Walter Grab und J. H. Schoeps (Hg.):
Juden in der Weimarer Republik. Stuttgart, Burg Verlag, 1986, S. 200–217.
19 Theodor Lessing: Der jüdische Selbsthaß, Berlin, Jüdischer Verlag, 1930 [Nachdruck:
München, Matthes & Seitz, 1984, 2 2004].
20 Theodor Lessing: Einmal und nie wieder [1935]. Gütersloh, Bertelsmann, 1969, S. 34.
21 Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1835),
zitiert nach: Heine: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke [Sigle: DHA = Düs-
seldorfer Heine-Ausgabe], hrsg. von Manfred Windfuhr, hier Bd. 8/1, Hamburg, Hoff-
mann & Campe, 1979, S. 73: »seit Luther hat Deutschland keinen größeren und bes-
seren Mann hervorgebracht, als Gotthold Ephraim Lessing. Diese beiden sind unser
Stolz und unsere Wonne.«
22 Heinrich Heine: Die romantische Schule (1836), zitiert nach: DHA, Bd. 8/1, S. 135.
Das vollständige Zitat lautet: »Mehr als man ahnte war Lessing auch politisch bewegt,
eine Eigenschaft die wir bey seinen Zeitgenossen gar nicht finden; wir merken jetzt erst
was er mit der Schilderung des Duodezdespotismus in Emilia Galotti gemeint hat. Man
hielt ihn damals nur für einen Champion der Geistesfreyheit und Bekämpfer der kleri-
kalen Intoleranz; denn seine theologischen Schriften verstand man schon besser.«
23 Vgl. Arno Herzig: Gabriel Riesser [Schriftenreihe: Hamburger Köpfe], mit einem
Nachwort von Helmut Schmidt, Hamburg, Ellert & Richter, 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vizepräsident des Frankfurter Paulskircheparlaments (1848/49) und
als Obergerichtsrat (ab 1859) wohl der erste jüdische Richter in
Deutschland, führte Riesser schon 1838 aus, dass Lessings Nathan für
ihn »erhabenste Dichtung« und Lessing insgesamt eine Leitfigur für
»Aufklärung, Gewissensfreiheit, Kampf gegen Unduldsamkeit [und]
Religionshass« sei.24 Kein Geringerer als Hermann Cohen (1842–
1918), sicher einer der bedeutendsten jüdischen Denker seiner Zeit
und als Haupt des Marburger Neukantianismus auch im nichtjüdi-
schen Umfeld hoch geschätzt,25 äußerte sich verschiedentlich ebenso
begeistert über Lessing, so schrieb er noch 1917, kurz vor seinem Tode,
von der »großen Lehre, welche Lessing seinen Nathan für alle Zukunft
verkünden lässt«.26 Statt die Beispiele, die zur Verfügung stünden,27 zu
häufen, sei die lange Liste der positiven jüdischen Würdigungen Les-
sings mit einem relativ späten Zeugen geschlossen, dem aus Ungarn
stammenden israelischen Sozialhistoriker Jacob Katz (1904–1998, der
von 1948 bis zu seiner Emeritierung 1974 an der Hebräischen Univer-
sität von Jerusalem lehrte, deren Rektor er auch von 1969 bis 1972
war). In seiner 1961 in Oxford erschienen Studie Exclusiveness and
Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval and Mo-
dern Times findet auch Katz sehr wohlwollende Worte für Lessing
und seine Freundschaft mit Mendelssohn, deren Ideal auch seine, wie
er sagt »desillusionierte Generation« nicht mit Geringschätzung be-
trachten kann.28 Auch für ihn gibt es keinen Zweifel daran, dass die
Schlussfolgerung, die Lessing seine Leser zu ziehen wünscht, darin
liegt, dass die religiösen Unterschiede unwichtig seien und dass die

42

Norbert Waszek

24 Gabriel Riesser: Einige Worte über Lessing’s Denkmal an die Israeliten Deutschlands
gerichtet. Frankfurt, Stockmar & Wagner, 1838, S. 3 und 24.
25 Zu Cohen siehe den Beitrag von Myriam Bienenstock zu diesem Band, S. 19–34, und
ihre grundlegende Studie: Cohen face à Rosenzweig: Débat sur la pensée allemande,
Paris, Vrin, 2009.
26 H. Cohen: Werke, hrsg. von Helmut Holzhey, Bd. 17: Kleinere Schriften VI, bearbei-
tet und eingeleitet von Hartwig Wiedebach. Hildesheim, Zürich, New York, Olms, 2002,
S. 406.
27 Für weitere Belege aus der jüdischen Rezeption Lessings, siehe Karl S. Guthke: »Les-
sing und das Judentum«, in: Wolfenbütteler Studien zur Aufklärung. Bd. 4 (1977),
S. 229–271, besonders S. 230–237.
28 Jacob Katz: Exclusiveness and Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Me-
dieval and Modern Times, Oxford, Oxford University Press, 1961, S. 181: »[this noble
dream] even our own disillusioned generation cannot, with propriety, treat […] with
disdain.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angehörigen der verschiedenen Religionen gute Gründe hätten, den
anderen gegenüber tolerant zu sein.29

Zwar erhoben sich schon im früheren 19. Jahrhundert vereinzelt
jüdische Gegenstimmen gegen diesen Konsens von Bewunderung und
Verehrung. In ihrem Roman Jenny aus dem Jahre 1843 bemängelte
etwa Fanny Lewald (ursprünglich Fanny Marcus: 1811–1889)30 , dass
den Vertretern der verschiedenen Religionen (Judentum, Christentum,
Islam) in Lessings Nathan die spezifischen Merkmale ihrer Religionen
»genommen« und sie stattdessen »eine Art von protestantischer Fami-
lienähnlichkeit bekommen« hätten.31 Doch erst im Zuge der zionisti-
schen Bewegung, ab den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, kam
es im Gegenzug zu den Integrations- und Assimilationsbemühungen
früherer Generationen, zu so etwas wie einem organisierten Wider-
stand. So konnte Lessing als falscher Prophet illusorischer Hoffnungen
auf Integration erscheinen. Ein Beispiel mag hier der aus Ostpreußen
stammende Kurt Blumenfeld (1884–1963) sein, der später als führende
Persönlichkeit der zionistischen Bewegung32 und als Freund und Kor-
respondent Hannah Arendts (1906–1975)33 bekannt wurde: In seiner
Autobiographie berichtet er, dass er Lessings Nathan schon als Schüler
mit einer gewissen Skepsis gelesen habe. Misstrauisch hätte ihn vor
allem die Tatsache gemacht, dass Lessing in seinem Stück eine Misch-
ehe dadurch verhindert hätte, dass sich am Ende herausstellt, dass der

43

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

29 Ibid. S. 178: »The conclusion which Lessing obviously wishes his audience to draw
was that religious differences were unimportant, and that there was every reason for the
adherents of the various religions to be tolerant towards each other.«
30 Vgl. Christina Ujma (Hg.): Fanny Lewald (1811–1889): Studien zu einer großen eu-
ropäischen Schriftstellerin und Intellketuellen. Bielefeld, Aisthesis, 2011.
31 Fanny Lewald: Jenny (Erstausgabe 1843), hrsg. von Ulrike Helmer [Schriftenreihe:
Edition Klassikerinnen], Frankfurt am Main, Helmer, 1988, S. 233.
32 Blumenfeld wandte sich noch als Student, bald nach der Jahrhundertwende, dem Zio-
nismus zu. Später war er Generalsekretär des zionistischen Weltverbandes und bis zu
seiner eigenen Flucht aus Deutschland (1933) Präsident der Zionistischen Vereinigung
für Deutschland. Vgl. seine Autobiographie (siehe unten Anm. 33).
33 Hannah Arendt – Kurt Blumenfeld, »… in keinem Besitz verwurzelt«: die Korres-
pondenz, hrsg. von Ingeborg Nordmann und Iris Pilling. Hamburg, Rotbuch, 1995.
Hannah Arendts eigene Stellungnahme zu Lessing würde, gerade weil sie von der Ger-
manistik oft vernachlässigt wird, eine besondere Würdigung verdienen, die hier zu weit
führen würde. Vgl. die Rede, die sie 1959 hielt, als ihr der Lessing-Preis verliehen wur-
de: Hannah Arendt: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten: Rede über Lessing,
München, Piper, 1960.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tempelherr und Recha Geschwister sind.34 Grundsätzlicher bewegt ihn
und andere zionistisch geprägten Leser die Sorge, ob sich Lessings Na-
than der Weise nicht als eine Art Falle erweisen könnte: die Juden wür-
den mittels der Verheißung einer universellen Humanität dazu ge-
bracht, ihr spezifisches religiöses und kulturelles Erbe aufzugeben,
ohne dass sie im Gegenzug wirklich Anerkennung und Gleichberechti-
gung erhalten hätten.

Nicht unter zionistischen Vorzeichen – lange stand er vielmehr
dem Marxismus nahe – kam Hans Mayer (1907–2001)35 zu ganz ähn-
lichen Ergebnissen. In seinem bereits genannten Aufsatz (1973/1984;
s. o. Anm. 6, besonders S. 366 f) spricht er von dem »vergeblichen« Ver-
such, »Nathan mit Hilfe von Wohlstand und gebildeter Humanität aus
dem Sonderdasein zu befreien und zum Jedermann zu wandeln«. Der
Versuch sei allerdings gescheitert, denn – offenbart sich darin die mar-
xistische Option von Mayers Analyse? – die Geschichte, wörtlich sagt
er »die Entwicklung«, hätte »Lessing widerlegt«. Hinter der vermeint-
lichen Toleranz verberge sich »ein Postulat der Intoleranz, indem […]
die Gleichstellung nur denkbar sein sollte um den Preis einer Aufgabe
der Nationalität: im Grunde der existentiellen Besonderheit in der
europäischen Gesellschaft seit Beginn der christlichen Ära.« Wird so
nicht anachronistisch von der Schoah ausgehend das Denken des
18. Jahrhunderts zu undifferenziert verurteilt und die von Adorno
und Horkheimer analysierte »Dialektik der Aufklärung«36 auf eine
einseitige Ablehnung der Aufklärung reduziert?

Vor ein paar Jahren hat der Oxforder Germanist Ritchie Robertson
an diese Art der Kritik an Lessing wieder angeknüpft (1998; s. o.
Anm. 6). Die Botschaft von Lessings Nathan der Weise wäre letztlich
nicht Toleranz der religiösen Unterschiede, sondern eine Indifferenz
den drei monotheistischen Religionen gegenüber, die einem ethischen
Humanismus37 entspringen würde. Dieser Humanismus würde bei Les-
sing zu einem neuen Dogma (»an unchallengeable master doctrine«)

44

Norbert Waszek

34 Kurt Blumenfeld: Erlebte Judenfrage: ein Vierteljahrhundert deutscher Zionismus,
hrsg. von Hans Tramer [Schriftenreihe: Veröffentlichung des Leo Baeck Instituts].
Stuttgart, Deutsche Verlags-Anstalt, 1962, S. 30.
35 Vgl. seine Erinnerungen: Hans Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen.
2 Bde. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1982–1984.
36 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung: philosophische
Fragmente. Amsterdam, Querido, 1947 (zahlreiche Neuauflagen).
37 An einer Stelle spricht Robertson (1998, S. 106), unter Berufung auf Nicholas Boyle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erstarren, vom welchem der große Aufklärer gleichermaßen auf Juden-
tum, Christentum und Islam herabschauen würde (1998, S. 114 f).

Gegen diese Deutungslinie lassen sich indessen verschiedene Ein-
wände vorbringen. Ganz strikt vom Stück ausgehend, lässt sich zu-
nächst dagegen sagen, dass dort nirgendwo eine Abkehr von irgend-
einer Religion gefordert oder empfohlen wird. Vielmehr wird in der
zentralen Ringparabel jeder der drei Söhne, welche doch für die drei
Religionen stehen, dazu angehalten, langfristig Wert und Wahrheit sei-
ner Religion durch Handlungen zu beweisen, durch eine Praxis, die als
vorurteilsfreie Liebe, »herzliche Verträglichkeit«, »Sanftmut«, »Wohl-
tun« und »Ergebenheit in Gott« bestimmt wird.38 Lessings Haltung
scheint also nicht nur kein reiner Humanismus zu sein, sondern sogar
der jüdisch-christlichen Empfehlung »an ihren Früchten sollt ihr sie
erkennen«39 ziemlich nahe zu kommen.40 Grundlegender scheint der
von Robertson erhobene Vorwurf, dass Lessing in seinem Nathan ein
neues Dogma durchsetzen wollte, ein Grundelement von Lessings Cha-
rakter zu verkennen. Lessing war ein »Fechter«, wie dies Klaus Briegleb
einmal in Anlehnung an Heine formuliert;41 seine »großen Leiden-
schaften waren Widerspruchsgeist, Streitlust und Polemik«, wie Berg-

45

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

(Goethe: The Poet and the Age. Bd. I: The Poetry of Desire. Oxford, Oxford University
Press, 1991, S. 33), auch von einem »agnostischen Humanismus«.
38 Lessing: Werke, Bd. II, S. 280 (III.7, Z. 2041–2048):

Es eifre jeder seiner unbestochnen
Von Vorurteilen freien Liebe nach!
Es strebe von euch jeder um die Wette,
Die Kraft des Steins in seinem Ring an Tag
Zu legen! komme dieser Kraft mit Sanftmut,
Mit herzlicher Verträglichkeit, mit Wohltun,
Mit innigster Ergebenheit in Gott
Zu Hülf’!

39 Bibel, NT, Math. 7,20. Auch die eben zitierte Liste von Handlungsanweisungen, die
Lessing Nathan bzw. dem Richter in den Mund legt, entspricht weitgehend den Früch-
ten, welche die Bibel erwartet; vgl. etwa »Die Frucht aber des Geistes ist Liebe, Freude,
Friede, Geduld, Freundlichkeit, Gütigkeit, Glaube, Sanftmut, Keuschheit.« (Galater,
5,22).
40 Vgl. hierzu H. B. Nisbet (2002), S. 19.
41 Klaus Briegleb: »›Sterbender Fechter‹ Lessing?«, in: Ders.: Unmittelbar zur Epoche
des NS-Faschismus: Arbeiten zur politischen Philologie 1978–1988. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1990, S. 191–315. Den Bezug zu Heines Vers (aus der »Heimkehr«, DHA,
Bd. 1/1, S. 258):

Ach Gott, ich hab’ ja unbewußt
Gesprochen was ich gefühlet;

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hahn sagt;42 sein bemerkenswertester Zug war ein durchgängiger Non-
konformismus, wie Ernst Gombrich ausführte.43 Ein solcher Mann hät-
te nie ein Dogma aufgestellt44 und wenn er es doch getan hätte, dann
nur um es selber wieder einzureißen. Genau dies schrieb er, fast ver-
batim, an seinen Freund, den Sohn von Reimarus.45 Auch wenn sich
Lessing (dies wird im zweiten Teil thematisiert) vielfach an die Deisten
anlehnt, wehrte er sich in seiner Auseinandersetzung mit H. S. Reima-
rus ausdrücklich dagegen, den Deismus in ein neues Dogma zu verwan-
deln, welches sich anmaßen wollte, in vermeintlicher Überlegenheit auf
die drei monotheistischen Religionen herabzublicken.46

Als Übergang zum zweiten Teil der vorliegenden Ausführungen
bietet es sich an, auf Thesen des in Toronto lehrenden aber aus Zürich
stammenden Willi Goetschel einzugehen.47 Aus seinem Buch, Spino-
za’s Modernity, lässt sich nicht nur über Spinoza, Mendelssohn und

46

Norbert Waszek

Ich hab’ mit dem Tod in der eignen Brust
Den sterbenden Fechter gespielet.

stellt Briegleb besonders auf S. 263 heraus.
42 Klaus L. Berghahn: »›Zermalmende Beredsamkeit‹ : Lessings Literaturkritik als Pole-
mik; ein Essay«, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 24 (1992), S. 25–43, hier S. 39.
43 E. H. Gombrich: »Lessing: lecture on a master mind«, in: Proceedings of the British
Academy. 43 (1957), S. 133–156, hier S. 134: »persistent non-conformism«.
44 Vgl. hierzu auch den ideenreichen Vortrag von Manfred Lauermann: »Lessing – ein
erster ›weißer Jude‹? Eine Rede«, in: Ingrid Lohmann und Wolfram Weiße (Hg.): Dialog
zwischen den Kulturen. Erziehungshistorische und religionspädagogische Gesichts-
punkte interkultureller Bildung. Münster, Waxmann, 1994, S. 109–116, hier besonders
S. 110f.
45 Er charakterisiert sich dort als einen Autor, »der sich gern Hypothesen und Systeme
macht, um das Vergnügen zu haben, sie wieder einzureißen«. Lessing: »Brief an Johann
Albrecht Heinrich Reimarus, vom 6. April 1778«, in: Herbert Greiner-Mai (Hg.): Les-
sings Briefe. Berlin & Weimar, Aufbau, 1967, S. 418–420, hier S. 419; vgl. hierzu H. B.
Nisbet (2002), S. 21 f.
46 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329: »unsere [!] Deisten […] wollen die Freiheit haben,
die christliche Religion zu bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit
haben, den Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich ein
wenig viel […]«.
47 Als Meisterschüler von Hermann Levin Goldschmidt (er leitet nicht nur die Werk-
ausgabe von H. L. Goldschmidt, die seit 1993 im Passagen Verlag in Wien erscheint und
von der bislang sieben Bände vorliegen, sondern präsidiert auch die durch eine Schen-
kung von Mary und Hermann Levin Goldschmidt-Bollag ermöglichte »Stiftung Dia-
logik«) nimmt Goetschel auch einen Platz innerhalb der jüdischen Rezeption Lessings
in der Schweiz ein. Auf Goldschmidt (1914–1998) selber wird im dritten Teil dieser
Ausführungen noch eingegangen werden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heine vieles lernen, sondern auch über Lessing.48 Von besonderem
Interesse für die Deutung von Nathan der Weise ist das 16. Kapitel,
»Negotiating Truth: On Nathan’s Business«, welches z.B. überzeugen-
de Ausführungen über Nathan als Juden enthält,49 bis hin zu dessen
ökonomischer Aktivität als Kaufmann.50 Doch im Hinblick auf die To-
leranz enthält Goetschels Buch Ausführungen, die Zweifel erregen.
Für Goetschel, wie er an zentraler Stelle schreibt, ist das Stück, Nathan
der Weise, eine bewusste Kritik der Toleranz, die auch nur ein Mecha-
nismus der Exklusion sei.51 Diese These wird abgestützt durch den
Rückgriff auf Augustinus, der den Begriff der Toleranz entscheidend
bestimme.52 Bei Augustinus hätte der Begriff nämlich den negativen
Sinn, dass man demjenigen, der irrt bzw. sündigt, verzeiht, ohne da-
durch natürlich dessen Ansichten oder Handlungen zu akzeptieren, die
sanktionswürdige Fehler blieben. Bekannt dürfte auch sein, wenngleich
Goetschel dies nicht ausdrücklich hervorhebt, dass Augustinus in sei-
nen späteren Briefen auch Gewaltanwendung gegen Schismatiker und
Häretiker legitimieren sollte.53 Ob die Kritik – schon Voltaire machte
sich in diesem Sinne beiläufig über den Bischof von Hippo lustig54 –,
Augustinus zu Recht trifft, kann im Folgenden nicht untersucht wer-

47

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

48 Willi Goetschel: Spinoza’s modernity: Mendelssohn, Lessing, and Heine. Madison,
Univ. of Wisconsin Press, 2004. Speziell zu Lessing siehe die Kapitel 12–16, S. 183–250.
49 Ibid., S. 235, 313f.
50 Ibid., S. 237f., 315; vgl. hierzu Paul Hernadi: »Nathan der Bürger: Lessings Mythos
vom aufgeklärten Kaufmann«, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 3 (1971), S. 151–159;
jetzt auch in: Bohnen (Hg.): Lessings ›Nathan der Weise‹ (1984, s.o. Anm. 6), S. 341–
349.
51 Goetschel (2004), S. 232: »the play expresses a deliberate critique of tolerance as just
another exclusionary mechanism.« Zum Begriff der Exklusion vgl. Heinz Bude und
Andreas Willisch (Hg.): Das Problem der Exklusion: Ausgegrenzte, Entbehrliche, Über-
flüssige. Hamburg, Hamburger Edition, 2006.
52 Goetschel (2004), S. 232: »religious tolerance is, after all, an Augustinian concept«.
53 Die Wende von »friedensstiftenden Erörterungen« (pacificae conlationes) zur Straf-
gewalt gegen Andersdenkende bzw. Andersgläubige scheint Augustinus in Auseinan-
dersetzung mit den Donatisten um 404 vollzogen zu haben; vgl. etwa Augustinus: Epis-
tel 185. Eine gelungene Darstellung der Ambivalenz von Augustinus’ Haltung bietet
Klaus Schreiner: »›Duldsamkeit‹ (tolerantia) oder ›Schrecken‹ (terror)«, in: Dieter Si-
mon (Hg.): Religiöse Devianz: Untersuchungen zu sozialen, rechtlichen und theologi-
schen Reaktionen auf religiöse Abweichung im westlichen und östlichen Mittelalter.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1990, S. 159–210, darin besonders der Abschnitt ›Die
zwiespältige Rolle des Kirchenvaters Augustinus: Verteidiger der Toleranz und Anwalt
der Gewalt‹, S. 165–175.
54 Voltaire: Traité sur la tolérance (1763), Kapitel XXIV – eine deutsche Übersetzung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den.55 Stattdessen soll gezeigt werden, dass Lessing seine Auffassun-
gen von der Toleranz nicht so sehr Augustinus verdankt, sondern mo-
derneren Quellen, unter denen der Deismus besonders hervorragt.
Dass ein so guter Kenner des Jahrhunderts Lessings, wie Günter Gaw-
lick, in dem Artikel, den er der Toleranz im Lexikon der Aufklärung
widmet, Augustinus überhaupt nicht erwähnt, ist schon ein augenfäl-
liges Indiz gegen die Vermutung, dass Augustinus den Toleranz-Dis-
kurs der Aufklärungszeit entscheidend beeinflusst hätte.56 Der Spur
des Deismus in Lessings Denken soll nun aber etwas genauer nach-
gegangen werden.

II.

»alle seine [d. h. Lessings; N. W.] Schriften, haben eine
sociale Bedeutung, und Nathan der Weise ist im Grunde
nicht bloß eine gute Comödie, sondern auch eine phi-
losophisch theologische Abhandlung zu Gunsten des rei-
nen Deismus.«

Heinrich Heine57

Heine, dessen Urteil als Motto dieses Abschnitts dienen mag, war, wie
bereits erwähnt, ein guter Kenner und ein großer Bewunderer Les-
sings; auch spielte er in der Wahrnehmung und Rezeption Lessings
im späteren 19. Jahrhundert und bis heute eine nicht zu unterschätzen-
de Rolle. Seine These, dass Lessings Nathan ein Plädoyer für den Deis-
mus gewesen sei, ist also durchaus ernst zu nehmen.

Um klären zu können, was Lessing von den (englischen) Deisten
gelernt hat, hier speziell im Hinblick auf die Frage nach religiöser To-
leranz, stellt sich zunächst die schwierige Definitionsfrage. Die Etymo-

48

Norbert Waszek

findet sich in Voltaire: Recht und Politik [Schriften I]. Hrsg. von Günther Mensching.
Frankfurt am Main, Syndikat, 1978, S. 240.
55 In dem gelungenen Band: Rainer Forst (Hg.): Toleranz – philosophische Grundlagen
und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt am Main, Campus,
2000, bieten mehrere Autoren (Otfried Höffe, Paul Ricœur, Perry Schmidt-Leukel) eine
einschlägige Beurteilung von Augustinus (dort weitere Literaturangaben).
56 Günter Gawlick: »Toleranz«, in: Lexikon der Aufklärung (1995, s. o. Anm. 10),
S. 412–414.
57 H. Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834) –
DHA, Bd. 8/1, S. 76.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie des Wortes gibt keine Rätsel auf. Der Terminus »Deist/ déiste«
(die Substantivierung »Deismus/déisme« ist erst später nachgewiesen)
ist ein zuerst in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts in Frankreich
aufgetretener Neologismus: aus dem Lateinischen deus, Genitiv dei
wurde das Wort in Analogie zum Begriff athéiste/Atheist gebildet.58

Doch schon der Korpus der einschlägigen Texte der (bzw. über die) Deis-
ten erstreckt sich über einen sehr langen Zeitraum: im französischen
Sprachraum scheint die erste schriftliche Nachricht über »Deisten« von
einem Mitarbeiter Calvins, dem Theologen Pierre Viret (1511–1571) zu
stammen, der in seiner Schrift Instruction Chrestienne aus dem Jahre
1564 ausdrücklich von »einem ganz neuen Wort« (un mot tout nou-
veau) spricht und sich dann sehr kritisch mit dieser Gruppe (wörtlich
spricht er von »bande«) auseinandersetzt.59 Im Hinblick auf Großbri-
tannien, dem späteren Kernland des Deismus, wird der Beginn der Be-
wegung meist mit dem Wirken und den Schriften von Edward Herbert
(Edward Lord Herbert von Cherbury; 1581–1648) in Verbindung ge-
bracht, deren Ende oft in David Humes (1711–1776) posthumen Dia-
logen über natürliche Religion (Dialogues Concerning Natural Reli-
gion, 1779) gesehen. Auch handelt es sich bei den englischen Deisten
nicht so sehr um eine institutionell gefestigte »Schule«, in welcher Lehr-
meinungen überliefert und weiterentfaltet wurden, sondern eher um
eine lose Gruppe von Individuen mit oft unterschiedlichen Auffassun-
gen. Schließlich mag der Begriff »Deisten« zwar ursprünglich eine Be-
zeichnung gewesen sein, welche die einschlägigen Denker auf sich selbst
anwandten, um sich von Atheisten einerseits, von orthodoxen Christen
andererseits abzusetzen, doch wurde der Begriff dann rasch, so schon
bei Viret, ein negatives Etikett, das der Gruppe von außen angehängt
wurde. Diese Konstellationen erschweren eine eindeutige Definition.

Dennoch hat es an mehr oder weniger erfolgreichen Definitions-
versuchen natürlich nicht gefehlt. Kein Geringerer als der berühmte
Religionsphilosoph und Religionshistoriker Ernst Troeltsch (1865–
1923) charakterisierte den Deismus am Anfang seiner eigenen Würdi-
gung der Gruppe ganz einfach als die »Religionsphilosophie der Auf-

49

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

58 G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie (s. o. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 44 f.
59 Der entscheidende Abschnitt aus Virets Text wird in Gawlicks Vorwort zum Nach-
druck von Lechlers Geschichte des englischen Deismus zitiert (1965, s. o. Anm. 10),
S. VIII–X. Den Lesern des 18. Jahrhunderts waren diese Ausführungen durch den Arti-
kel »Viret« in Pierre Bayles Dictionnaire Historique et Critique bekannt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klärung«.60 Mag dies auch zu kurz und pauschal ausgedrückt sein, hat
Günter Gawlick, heute sicher einer der besten Kenner des Deismus,
doch an die Formel von Troeltsch angeknüpft: »In der Tat ging es den
Vertretern des Deismus von Anfang an um Aufklärung: Sie wollten die
Menschen in Religionsdingen aus ihrer ›selbstverschuldeten Unmün-
digkeit‹ herausführen, d. h. aus einem Zustand, in dem ihnen nicht
allein die Freiheit, sondern auch der Friede im Glauben vorenthalten
war.«61

Nicht alle Deisten lehnten die Idee einer übernatürlichen Offen-
barung grundsätzlich ab. Nicht alle Deisten suchten die Offenbarung
durch eine natürliche Religion zu ersetzen: eine Religion, die von allen
offenbarten Elementen befreit wäre und als eine Religion der Vernunft
charakterisiert werden könnte, in welcher die »ewigen Wahrheiten
über die Schöpfung, über die Vorsehung und über die Unsterblichkeit
der Seele« a priori entfaltet würden.62 Dennoch scheint es einen ge-
meinsamen Nenner zu geben, ein Mindestmaß der Übereinstimmung
unter den Deisten: sie bestritten nämlich alle die Notwendigkeit einer
geoffenbarten Religion, die natürliche Religion erschien ihnen ausrei-
chend. Als Minimaldefinition könnte man also alle diejenigen als Deis-
ten charakterisieren, die sich zur Existenz Gottes bekannten und sich
sonst an die Suffizienz der natürlichen Religion hielten. Auf dieser
gemeinsamen Grundlage gingen einzelne Deisten weiter und fügten
etwa den Glauben an bestimmte Attribute Gottes hinzu (wie z. B. Gott
als perfekter Konstrukteur der großen »Weltmaschine«) oder auch, wie
etwa Lord Herbert, grundlegende Glaubensartikel, die sich in jeder Re-
ligion wiederfinden ließen (z. B. Gott in einem so oder so bestimmten
Kult zu verehren, wobei die Moralität den bedeutendsten Teil dieses
Kults ausmache). Im Hinblick auf solche Attribute und Glaubensartikel
herrschte indessen unter den Deisten keine Einheit – oder mit Gawlick
anders ausgedrückt, »der positiv-dogmatische Kern des Deismus konn-
te schwanken«.63 Ohne hier ausführlicher auf die Fragen einer Defini-

50

Norbert Waszek

60 Ernst Troeltsch: »Der Deismus« [1898], in: Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, Tü-
bingen, Mohr, 1925, S. 429–487, hier S. 429.
61 G. Gawlick: »Vorwort« zum Nachdruck von Lechlers Geschichte des englischen Deis-
mus (1965, s.o. Anm. 10), S. V.
62 Willi Oelmüller: Die unbefriedigte Aufklärung. Beiträge zu einer Theorie der Mo-
derne von Lessing, Kant und Hegel. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1979, S. 58.
63 G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie (s.o. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 45.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion des »Deismus« und dessen Entwicklung einzugehen, sei festgehal-
ten, dass er sich nach den Ursprüngen im 16. Jahrhundert in der Folge
so sehr verbreitete, dass sich im 17. und 18. Jahrhundert fast überall in
Europa zumindest einige Vertreter dieser Strömung finden ließen.
Doch war es im Großbritannien des ausgehenden 17. und beginnenden
18. Jahrhundert, dass die Bewegung ihre größte Blüte erlebte: Eine
ganze Folge von bedeutenden Denkern entfaltete dort eine intensive
Diskussion über den Deismus. Zu nennen wären ganz besonders John
Toland (1670–1722) und Matthews Tindal (1653–1733), aber auch
John Locke (1632–1704) und Lord Shaftesbury (1671–1713), die ge-
wichtige und eigenständige Beiträge zu der Debatte lieferten.

Hermann Samuel Reimarus, »der Ungenannte«, aus dessen nach-
gelassenen »Fragmenten« Lessing ab 1774 diverse Auszüge veröffent-
lichte und kommentierte,64 kennt diese Debatten aus erster Hand: ver-
mutlich wurde er mit den Auffassungen der Deisten schon auf seiner
Studienreise (1720/21) nach Holland und England bekannt, in späteren
Jahren besaß er jedenfalls die wichtigsten Schriften, wie der Katalog
seiner Bibliothek belegt.65 Seine eigenen, nachgelassenen Schriften,
darunter besonders sein Lebenswerk, Apologie oder Schutzschrift für
die vernünftigen Verehrer Gottes,66 dokumentieren seine intensive
und beständige Auseinandersetzung mit den Schriften der Deisten.67

Stimmte er auch nicht immer mit seinen deistischen Quellen überein,
sondern setzte sich stets selbständig mit den dort behandelten Themen
auseinander, kann es keinen Zweifel daran geben, dass er »der bedeu-
tendste deutsche Deist, ja der größte Systematiker des Deismus in Eu-
ropa« wurde.68

51

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

64 Zu den Quellen, s. o. Anm. 11; vgl. zu dem »Fragmentenstreit« das einschlägige Ka-
pitel (XVIII) in Nisbets Lessing – Eine Biographie (2008; s.o. Anm. 17), S. 701–744.
65 Reimarus-Kommission der Joachim-Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften […]
und der Lessing-Akademie [zu] Wolfenbüttel (Hg.): Auktionskatalog der Bibliothek
von Hermann Samuel Reimarus [1769–1770]. Nachdruck in einem Band: Hamburg,
1978.
66 H. S. Reimarus: Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Verehrer Gottes.
Erste vollständige Ausgabe, hg. von Gerhard Alexander. Frankfurt am Main, Insel, 1972.
67 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus«, in: Karlfried Grün-
der und Karl Heinrich Rengstorf (Hg.): Religionskritik und Religiosität in der deutschen
Aufklärung. Heidelberg, Lambert Schneider, 1989, S. 43–54.
68 G. Gawlick: »›Von Duldung der Deisten‹. Zu einem Thema der Lessing-Zeit«, in:
Eva J. Engel und Claus Ritterhoff (Hg.): Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Stroh-
schneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997. Tübingen, Niemeyer, 1998, 153–167,

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wäre es auch nur durch seine gründliche Beschäftigung mit den
Texten von Reimarus in den 1770er Jahren gewesen, als er Auszüge
davon veröffentlichte, hätte sich Lessing daraus notwendig eine gedie-
gene Kenntnis der englischen Deisten aneignen müssen. Es gibt aber
auch Belege dafür, dass sich Lessing schon viel früher und unabhängig
von seinen Editionen des Reimarus mit deistischem Gedankengut be-
schäftigt hat. Schon im November des Jahres 1754 rezensierte Lessing
nämlich einen Schlüsseltext dieses Kontextes in der Berlinischen privi-
legierten Zeitung.69 Bei dem besprochenen Buch handelte es sich um
die gewichtige Studie – Lessing spricht von einem »vortrefflichen
Werk«70 – von John Leland (1691–1766), die eben ins Deutsche über-
setzt worden war.71 War der presbyterianische Geistliche, der dieses
umfangreiche Werk in fiktiven Briefen vorlegte, auch ein Gegner der
Deisten, wie es bereits der Untertitel zum Ausdruck bringt, und waren
seine Intentionen also polemisch (gegen die Deisten) und apologetisch
(zugunsten des Christentums), schilderte er die Schriften der Haupt-
vertreter der Bewegung, in chronologischer Folge, doch mit so viel

52

Norbert Waszek

hier S. 153 und vgl. G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989; s. o.
Anm. 67), S. 43.
69 Diese Ausgabe der Zeitung trägt das Datum 7. November 1754. Der Text seiner Re-
zension ist heute leichter zugänglich in: Karl Lachmann und Franz Muncker (Hg.):
Gotthold Ephraim Lessings sämtliche Schriften. Bd. 5. Stuttgart, Göschen, 1890 [Unver-
änderter Nachdruck: Berlin, De Gruyter, 1968], S. 443–445; vgl. hierzu: Arnold Heid-
sieck: »Lessing, Locke und die anglikanische Theologie«, in: Peter Freimark, Franklin
Kopitzsch und Helga Slessarev (Hg.): Lessing und die Toleranz, München, Edition
Text + Kritik, 1986, S. 71–79, hier besonders S. 72 und 78 (dort auch weitere Belege
für Lessings Kenntnis der einschlägigen Quellen).
70 In seiner in der vorigen Anmerkung genannten Rezension, hier S. 445.
71 John Leland: A View Of the Principal Deistical Writers That Have Appeared in Eng-
land in the last and present Century: With Observations upon them, And Some Ac-
count of the Answers that have been published against them; In several Letters to a
Friend. 2 Bde. London, B. Dod, 1754–1755. Trägt die deutsche Ausgabe – Abriß der
vornehmsten Deistischen Schriften, die in dem vorigen und gegenwärtigen Jahrhunder-
te in England bekandt geworden sind: nebst Anmerkungen über dieselben und Nach-
richten von den gegen sie herausgekommenen Antworten: in verschiedenen Briefen an
einen guten Freund. 2 Bde. in drei Teilen. Aus dem Englischen übersetzt von Henrich
Gottlieb Schmid und Johann Heinrichen Meyenberg. Hannover, Schmid, 1755–1756 –
auch das Jahr 1755, muss sie, wie damals üblich, schon Ende 1754 erschienen und auf das
folgende Jahr vordatiert gewesen sein, denn es war der erste Band dieser Ausgabe, wel-
cher Lessing für die Rezension vorlag.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufmerksamkeit und ausreichender Unparteilichkeit,72 dass das Werk
nicht nur eines der frühesten einschlägigen Kompendien ist, sondern
»noch jetzt«, wie G. V. Lechler 1841 schrieb, »als das eigentliche Reper-
torium und das Hauptwerk angesehen werden muss«.73 Es drängt sich
also die Schlussfolgerung auf, dass ihm seine Jahre als Bibliothekar in
Wolfenbüttel zwar die Gelegenheit boten, seine Kenntnisse mit Hilfe
von Reimarus’ Texten zu vertiefen, doch dass er sein erstes Studium
der deistischen Texte viel früher, nämlich bereits in den 1750er Jahren
leistete.

Gewiss beschäftigte sich Lessing nicht nur im Hinblick auf die
Toleranz mit den Auffassungen der englischen Deisten – Willi Oel-
müller erwähnt zwei weitere, verwandte aber doch verschiedene The-
mengebiete, auf denen sie für ihn wichtig wurden: die Offenbarung
und die Wunder bzw. den Wunderglauben.74 Das Toleranzproblem ist
allerdings die große, bestimmende Frage, für Lessing ebenso sehr, wie
für die Deisten selbst, denn sie stand im Mittelpunkt »der ungelösten
Probleme der neuen gesellschaftlich-politischen Welt«.75

Obwohl, darauf wurde schon eingangs hingewiesen, das Adjektiv
»tolerant« in Lessings Nathan nur ein einziges Mal vorkommt, ist die
Toleranz in den Deutungen des Stückes fast allgegenwärtig. Dies
scheint legitim, denn fehlt auch das Wort, wird die Sache doch ausführ-
lich behandelt: so wird mit den häufig benutzten Begriffen Schwärme-
rei76 und fromme Raserei letztlich die Intoleranz bekämpft. Die
Schwärmerei, die bereits am Anfang des Nathan erscheint – noch be-
vor Recha selbst auftritt, sagt Nathan zu Daja »sie schwärmt« und als
Daja erwidert: »Allein so fromm, so liebenswürdig!«, bekräftigt Na-
than noch einmal »Ist doch auch geschwärmt!«77 –, kann als das über-

53

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

72 In seiner in Anm. 68 genannten Rezension (hier S. 443) nennt Lessing Leland einen
»scharfsinnigen und unpartheyischen Vertheidiger der christlichen Religion«.
73 G. V. Lechler (1841/1965; s.o. Anm. 10), S. 4; vgl. hierzu die neueste Würdigung
Lelands, in: Christopher Voigt: Der englische Deismus in Deutschland: eine Studie zur
Rezeption englisch-deistischer Literatur in deutschen Zeitschriften und Kompendien
des 18. Jahrhunderts. Tübingen, Mohr Siebeck, 2003 [Beiträge zur historischen Theo-
logie; Bd. 121], besonders S. 130–138.
74 W. Oelmüller: Die unbefriedigte Aufklärung (1979; s.o. Anm. 62), S. 59–63.
75 Ibid., S. 63 f.
76 Als erste Orientierung mag mein Lexikonartikel dienen, N. Waszek: »Schwärmerei«,
in: Elisabeth Décultot, Michel Espagne und Jacques Le Rider (Hg.): Dictionnaire du
monde germanique. Paris, Bayard, 2007, S. 1041f.
77 Lessing: Werke, Bd. II, S. 211 (I.1, Z. 139–142).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steigerte Gefühl einer Person, Rechas, beschrieben werden, deren Ver-
standes- und Urteilskräfte nicht mehr die nötigen Kontrollfunktionen
wahrnehmen: eine aufmerksamere Beobachtung der Ereignisse, eine
kritische Untersuchung hätte sie zu der Einsicht führen müssen, dass
ihr Retter aus der Feuersbrunst kein Engel mit »weißem Fittiche« war,
sondern ein Tempelherr mit seinem weißen »vorgespreizten Man-
tel«.78 Bei Lessings Zeitgenossen finden wird den Terminus der
Schwärmerei in ganz ähnlichem Sinne gebraucht – als prominente Bei-
spiele dafür ließen sich C. M. Wieland und J. H. Zedler anführen.79

Lessing verleiht diesem damals geläufigen Sinn des Ausdrucks Schwär-
merei aber eine besondere Konnotation und eine weiterreichende Im-
plikation: die Idee nämlich, dass solche in ihrer Urteilskraft gestörte
Individuen sich ihren Mitmenschen gegenüber als gewalttätig erwei-
sen und damit auch die öffentliche Ordnung stören könnten. Auf diese
gefährliche Perspektive wird in dem Gespräch zwischen Saladin und
dem Tempelherrn (IV.4) deutlich angespielt. Auf die bereits zitierte
Drohung des Tempelherrn

Der tolerante Schwätzer ist entdeckt!
Ich werde hinter diesen jüdischen Wolf
Im philosophischen Schafpelz Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!

gibt Saladin wenig später die warnende Antwort:

Laß Dich weisen! Geh behutsam! Gib ihn [Nathan] nicht,
Sofort den Schwärmern deines Pöbels preis!
Verschweig, was Deine Geistlichkeit [der Patriarch], an ihm
Zu rächen, mir so nahe legen würde!80

54

Norbert Waszek

78 Ibid., S. 213 (I.2, Z. 191–194).
79 Christoph Martin Wieland: Musarion, oder die Philosophie der Grazien. Ein Gedicht,
in drey Büchern. Leipzig, Weidmanns Erben und Reich, 1768, Vers 310ff.:

Schwärmerey […]
Man fühlt ich weiß nicht was, und eh’ man wehren kann
Ist unser Kopf des Herzens nicht mehr mächtig.

Vgl. Johann Heinrich Zedler: Grosses vollständiges Universal-Lexicon, Bd. 35, Leipzig/
Halle, Zedler, 1743, S. 1795: »Schwärmer, werden diejenigen Fanatici genennt, welche
aus Mangel der Beurtheilungskraft allerley der Christlichen Religion und bisweilen der
Vernunfft selbst, widersprechende Meynungen hegen«; vgl. hierzu und zu den folgen-
den Ausführungen: Norbert Hinske: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Die Aufklärung und
die Schwärmer. Hamburg, Meiner, 1988 [Themenheft (III.1) der Zeitschrift Aufklä-
rung], S. 3–6.
80 Lessing: Werke, Bd. II, S. 307 (IV.4, Z. Z. 2779–2782 und 2797–2801).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tatsächlich hatte der Patriarch keinen Zweifel an seinen Intentionen
gelassen: kurz vorher hatte er dreimal bekräftigt: »der Jude wird ver-
brannt«.81 Noch im selben Akt wird der Theaterbesucher oder Leser
erneut damit konfrontiert, wozu der christliche Pöbel fähig ist – wenn
Nathan dem Klosterbruder berichtet, auf welche Weise seine ganze
Familie zu Gath (Ortschaft nordwestlich von Jerusalem) Opfer eines
Pogroms wurde:

Ihr traft mich mit dem Kinde zu Darun [befestigter Hafen nördlich von Gaza;
N. W.].
Ihr wisst wohl aber nicht, dass wenig Tage
Zuvor, in Gath die Christen alle Juden
Mit Weib und Kind ermordet hatten; wisst
Wohl nicht, dass unter diesen meine Frau
Mit sieben hoffnungsvollen Söhnen sich
Befunden, die in meines Bruders Hause,
Zu dem ich sie geflüchtet, insgesamt
Verbrennen müssen.82

Solche Verfolgungen und Verbrechen, ob sie erst vorbereitet (wie in
der Ankündigung des Patriarchen) oder schon ausgeführt (wie die Mor-
de in Gath), sind der greifbare, extreme Ausdruck einer latenten Ge-
walt, wie sie die »fromme Raserei« alltäglich ausübt, wenn sie, davon
überzeugt, »den bessern Gott zu haben«, »diesen bessern / Der ganzen
Welt als besten« aufdrängt.83 Oder wenn sie, um das Wort aufzugrei-
fen, mit welchem Recha ihr einstiges Kindermädchen und spätere Ge-
sellschafterin Daja charakterisiert, ihre Mitmenschen »quälen«, weil
sie sich einbilden, »den einzig wahren Weg / Nach Gott zu wissen«.84

Diesen Prätentionen der »frommen Raserei« tritt Nathan selber mit
einer ersten Antwort entgegen, welche den Überzeugungen der Deis-
ten recht genau entspricht: Als rhetorische Frage formuliert, läuft Na-
thans Reaktion auf die Behauptung hinaus, dass »Christ und Jude«
eher Menschen sind als Christ und Jude, dass die natürliche Religion
also vor den geoffenbarten Religionen stehe.85

Bevor die weitere Antwort, diejenige, welche Lessing am Ende der

55

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

81 Ibid., S. 299 (IV.2, Z. 2546, 2553 et 2559).
82 Ibid., S. 316 (IV.7, Z. 3037–3045).
83 Ibid., S. 253 (II.5, Z. 1298f).
84 Ibid., S. 337 (V.6, Z. 3587f).
85 Ibid., S. 253 (II.5, Z. 1310f). Ob die Priorität der natürlichen Religion vor der offen-
barten Religion zeitlich (wie die englischen Deisten annahmen) oder logisch (wie Rei-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ringparabel dem Richter in den Mund legt, gewürdigt werden soll,
drängt es sich auf, die Parallele mit den Deisten etwas näher zu erläu-
tern. Der Deismus war »nicht zuletzt, vielleicht sogar in erster Linie,
ein Vorschlag zur Lösung des Toleranzproblems, das den Menschen im
Zeitalter der Reformation und der Gegenreformation unter den Nä-
geln brannte«.86 Jede der konkurrierenden Konfessionen, die sich da-
mals vervielfältigten, beanspruchte den alleinseligmachenden Glauben
für sich und musste vergleichbare Ansprüche notwendig bestreiten
oder gar bekämpfen, wodurch die Menschen in religiös motivierte Bür-
gerkriege gestürzt wurden. Die Deisten, entsetzt über die Greuel, die
von allen Seiten im Zuge der kriegerischen Auseinandersetzungen be-
gangen wurden – entsetzt also über Zustände, wie sie Lessing in seinem
Nathan der Weise beschrieb, suchten mit ihrer Konzeption von Tole-
ranz eine Lösung zu finden, mit einer Konzeption, die stark genug war,
um der konkurrierenden Auffassung, welche religiöse Verfolgung im
Namen der Religion legitimierte, stand zu halten. Die deistische Be-
gründung der Toleranz lehnte sich zwar an das Sendschreiben von der
Toleranz an, welches John Locke (1632–1704) zuerst auf Lateinisch in
Holland veröffentlicht hatte,87 doch geht sie in bestimmter Hinsicht
weiter und ist origineller, denn sie zog eine der Grundüberzeugung
derjenigen in Zweifel, welche die Verfolgung Andersgläubiger forder-
ten: die Notwendigkeit des Glaubens an einen geoffenbarten Gott. Die
These der Deisten, nach welcher eine natürliche Religion genüge, er-
laubte es, einen solchen ausschließlichen Glauben aufzugeben. Wenn,
wie es die Deisten behaupteten, die natürliche Vernunft ausreiche, um
die moralischen Gebote zu erkennen und zu befolgen, und wenn es
wahr ist, dass das Seelenheil in erster Linie von der praktischen Lebens-
führung abhängt, dann wären die verschiedenen Offenbarungsglauben
überflüssig. Oder, um es anders auszudrücken, wenn die Fragen nach
der jeweiligen Konfession und ihrem Kult für das Seelenheil sekundär
sind, ist es möglich, Toleranz zu gewähren. Das Erziehungsprogramm,
das Nathan bei Recha befolgt hat, entspricht genau dieser Überzeu-

56

Norbert Waszek

marus dachte) zu verstehen ist – vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische
Deismus« (1989, s. o. Anm. 67), S. 50 –, kann hier außer Acht bleiben.
86 G. Gawlick: »›Von Duldung der Deisten‹« (1998, s. o. Anm. 68), S. 154.
87 [John Locke]: Epistola de Tolerantia ad Clarissimum Virum. Goudæ, Apud Justum Ab
Hoeve, 1689. Die erste deutschsprachige Ausgabe ist 1710 erschienen, vgl. die moderne,
englisch-deutsche Ausgabe: Ein Brief über Toleranz: englisch-deutsch, hg. von Julius
Ebbinghaus. Hamburg, Meiner, 1957, 2 1975, 3 1996.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung, wie es zum Beispiel aus der folgenden Schilderung des Tempel-
herrn hervorgeht:

man sagt, er habe
Das Mädchen nicht sowohl in seinem [jüdischen], als
Vielmehr in keinem Glauben auferzogen,
Und sie von Gott nicht mehr nicht weniger
Gelehrt, als der Vernunft genügt.88

Auch findet sich die Bedeutung, welche die Deisten der moralischen
Lebensführung, also den Handlungen oder Taten beimaß, in der Lekti-
on wieder, die Nathan den Schwärmerinnen, Daja und Recha, schon am
Anfang seines Textes erteilt:

Begreifst Du aber,
Wieviel andächtig schwärmen leichter, als
Gut handeln ist?89

Gewiss stand auch der Deismus in Gefahr, sich in ein Dogma zu ver-
wandeln, sich also den Offenbarungsreligionen gegenüber für über-
legen zu halten, die nicht mehr toleriert zu werden bräuchten. Abge-
sehen davon, dass er selbst seine Hauptschrift nicht veröffentlichte,90

mag Reimarus insgeheim diesen radikalen Weg beschritten haben und
weder Wunder noch Offenbarung mehr zulassen zu wollen91 ; die Eng-
länder waren diesbezüglich »viel vorsichtiger und gaben der Offen-
barung eine pädagogische Funktion«92 – und Lessing scheint darin
ihnen (und nicht Reimarus) gefolgt zu sein, wie seine Parallelführung
von Offenbarung und Erziehung in der Erziehung des Menschen-
geschlechts belegt.93 Lessing hat die Gefahr gesehen, dass Reimarus
die Position der Deisten radikalisiert und dogmatisch versteinert, und
er hat sich davon distanziert: in dem berühmten Geleitwort, das er dem

57

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

88 Lessing: Werke, Bd. II, S. 299 (IV.2, Z. 2553–2557).
89 Ibid., S. 218 (I.2, Z. 359–361).
90 Auch für die Zeit nach seinem Tode bestimmte Reimarus, vermutlich um seine Frau
und Kinder nicht Verfolgungen auszusetzen, dass seine Apologie (s. o. Anm. 66) solange
unveröffentlicht bleiben sollte, bis sich die Zeiten stärker aufgeklärt hätten; vgl. Nisbet:
Lessing – Eine Biographie (2008; s. o. Anm. 17), S. 704.
91 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s. o. Anm. 67),
S. 49 f.
92 Ibid., S. 50.
93 Lessing: Werke, Bd. VIII, § 2, S. 490: »Offenbarung ist Erziehung, die dem Men-
schengeschlechte geschehen ist, und noch geschieht.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ersten von ihm publizierten Fragment von Reimarus mitgab, äußert er
seine Zweifel deutlich: »unsere Deisten wollen ohne alle Bedingungen
geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, die christliche Religion zu
bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, den
Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich
ein wenig viel …«.94 Grundsätzlicher gesagt wollte Lessing nicht des-
halb Auszüge von Reimarus veröffentlichen, weil er diesem inhaltlich
vollkommen zustimmte, sondern weil er dessen Stellungnahme zu den
Deisten zumindest für diskussions- und damit auch für publikations-
würdig hielt. Die Möglichkeit einer Dogmatisierung des Deismus sollte
nicht notwendig gegen den Deismus selber sprechen.

Die Perspektive des moralischen Handelns, welches die Deisten
höher einstuften als den Glauben, begegnet uns auch am Ende der
Ringparabel wieder, in der Antwort, die dort der »frommen Raserei«
erteilt wird: jeder der drei streitenden Brüder wird angewiesen, die
»Kraft des Steins in seinem Ringe« selber an den »Tag zu legen«, durch
»Sanftmut«, »herzliche Verträglichkeit« und »Wohltun« – also durch
die aktive Ausübung der Tugend, nicht etwa durch die bloße Über-
einstimmung mit irgendwelchen abstrakten Glaubensartikeln –, damit
ein »weisrer Mann« auf dem Richterstuhl in »über tausend tausend
Jahren« entscheiden könne. So wird die Ausgangsfrage des Sultans Sa-
ladin, welche der drei monotheistischen Religionen die »wahre« sei,95

in die entfernteste Zukunft vertagt und Nathan rettet, wie bekannt,
seinen Kopf aus der Schlinge.96 Hinter der bloßen Strategie oder Le-
bensklugheit Nathans steckt indessen ein zentraler Punkt: mit der Ver-
tagung der Entscheidung ändert sich die Aufgabenstellung der konkur-
rierenden Religionen grundsätzlich; es geht für sie nicht länger um den
Beweis, dass ihre jeweilige Religion die absolute und ausschließliche
Wahrheit besitzt, sondern vielmehr darum, den relativen Wert ihrer
Religion durch die moralische Lebensführung ihrer Anhänger zu er-
weisen. Dass ein solcher friedlicher Wettstreit stattfinden kann, setzt
aber auch voraus, dass es alle drei Religionen, wie den Mannschaften
bei einem Sportturnier erlaubt sein muss, überhaupt antreten zu dür-

58

Norbert Waszek

94 Lessing: »Von Duldung der Deisten« [1774], in: Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329.
95 Lessing: Werke, Bd. II, S. 274 (III.5, Z. 1843–1845).
96 Ibid., S. 275 (III.6, Z. 1888–1890): »Das kann mich retten! – Nicht die Kinder bloß,
speist man mit Märchen ab.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen. Modern ausgedrückt könnte man also sagen, dass Lessings Ring-
parabel über einen konstitutiven Pluralismus verfügt.97

Die Lehre der Ringparabel enthält freilich nicht nur ein Anknüp-
fen an Überzeugungen der Deisten, sondern darin liegt zugleich auch
eine Entgegnung auf deren Thesen. Zwar hatten die Deisten großen
Nachdruck auf die Tatsache gelegt, dass die natürliche Vernunft sehr
wohl die Regeln moralischer Lebensführung ohne die Hilfe der Offen-
barung zu entdecken vermag. Doch vielfach blieben sie dann bei pro-
grammatischen Erklärungen stehen, ohne diese Absichten auch aus-
zuführen. Die destruktive Seite des Deismus – die Kritik, welche die
Deisten an den Prätentionen der angeblich alleinseligmachenden Kon-
fessionen übten –, war oft stärker entwickelt, als die konstruktive Per-
spektive98 – die natürliche Religion zu einer philosophischen Theologie
zu entfalten, die z. B. auch in der Lage sein müsste, die Unsterblichkeit
des Menschen ohne Offenbarung zu begründen. Ganz besonders hatten
es viele Deisten aber versäumt, den praktischen Zweig der natürlichen
Religion zu einer vollständigen Moralphilosophie auszubauen. Natür-
lich können auch die bereits zitierten praktischen Ratschläge, die Les-
sing an das Ende der Ringparabel stellt, nicht den Anspruch erheben,
eine vollständige Morallehre zu bieten, doch mögen sie bereits helfen,
die von den Deisten hinterlassene Lücke zu schließen. Zudem dürfte es
Lessing gelungen sein, seinen Lesern, die überwiegend aus evangeli-
schen Christen bestanden, die deistischen Lehren dadurch als akzepta-
bel und vertraut darzubieten, dass er deren Handlungsempfehlungen
nahe an neutestamentliche Formulierungen heranrückte (vgl. hierzu
die Anm. 38 und 39).

59

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

97 Vgl. H. B. Nisbet: »On the Rise of Toleration in Europe: Lessing and the German
Contribution«, in: The Modern Language Review. Bd. 105:4 (2010), S. XXVIII–XLIV,
hier S. XXX: »In short, Lessing’s parable has an inbuilt pluralism which […] is charac-
teristic of a distinctive German tradition. Unlike British pragmatism and French secula-
rism, this pluralistic tradition holds, since we have no means of knowing whether or not
one of the rival religions has an exclusive claim to truth, they should all be tolerated and
respected.«
98 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s. o. Anm. 67),
S. 43, 49f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Dass Nathan der Held des Stückes ist und dass sich Lessing mit dieser
Gestalt weitgehend identifizierte, kann wohl kaum bezweifelt wer-
den.99 Mit seinem Nathan der Weise wollte Lessing den polemischen
Widerspruchsgeist, den er nicht mehr in ausdrücklich theologiekriti-
schen Schriften äußern durfte (die Zensurfreiheit war ihm kurz zuvor
entzogen worden und der Herzog von Braunschweig hatte ihm explizit
verboten, weiterhin gegen die orthodoxen Theologen um den Pastor
Goeze zu publizieren), wieder auf seiner »alten Kanzel, dem Theater«
ausleben.100 Nicht zuletzt dieser Widerspruchsgeist führte Lessing in
seinem Nathan dazu, den religiös verfolgten Minderheiten, insbeson-
dere den Juden, beizuspringen, so wie er auch sonst spontan die Partei
der Verlierer und Außenseiter zu ergreifen pflegte101 : Schauspieler,
Soldaten und Juden (lauter Außenseiter der »guten Gesellschaft« sei-
ner Zeit) gehörten zu seinem Freundeskreis, sogar für entlassene Sträf-
linge und Prostituierte soll er sich eingesetzt oder wenigstens gespro-
chen haben.102 So wirft sich Lessing auch in seinem Nathan ohne zu
zögern in den Kampf für die Opfer von Schwärmerei und frommer
Raserei, wie er sagt oder, moderner ausgedrückt, die Opfer von Intole-
ranz, Diskriminierung und Verfolgung.

Diejenigen Interpreten und Kritiker, die Lessings tolerante und
aufklärerische Haltung nicht ernst nehmen wollen, führen häufig an,
dass Lessing es sich zu leicht gemacht habe: da er die Differenzen der

60

Norbert Waszek

99 Die Lessing-Ausgabe von Lachmann und Muncker (s. o. Anm. 69, hier Bd. XVI,
S. 444) bringt den Entwurf eines Vorworts für Nathan der Weise zum Abdruck, in
welchem Lessing ganz deutlich sagt: »Nathans Gesinnung […] ist von jeher die meinige
gewesen.« Vgl. Hermann Levin Goldschmidt: »Von der Toleranz zur Dialogik. Lessings
und Mendelssohns Herausforderung zum christlich-jüdischen Gespräch« in: Ders.: Aus
den Quellen des Judentums. Aufsätze zur Philosophie [Werke 5], hg. von Willi Goet-
schel. Wien, Passagen, 2000, S. 145–156, hier S. 147: »Lessing [hat] sich im Nathan
mitvergegenwärtigt.«
100 Lessing: »Brief an Elise Reimarus, vom 6. September 1778«, in: Lessings Briefe (s.o.
Anm. 45), S. 434. Hiermit wird der Bezug des Nathan zum »Fragmentenstreit« aus-
drücklich hergestellt, doch wäre dies ein anderes Thema.
101 Vgl. Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tolerance«
(s. o. Anm. 17), S. 27.
102 Ibid., S. 28; für Einzelbelege siehe Richard Daunicht: Lessing im Gespräch: Berichte
und Urteile von Freunden und Zeitgenossen. München, Fink, 1971, hier S. 615 und
439f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drei vertretenen Religionen nicht genug herausstelle – schon im Jahre
1843 sprach Fanny Lewald von einer »Familienähnlichkeit« der Pro-
tagonisten in Lessings Nathan (s. o. Anm. 31) –, sei es für ihn sehr ein-
fach gewesen, schließlich die Gegensätze zu versöhnen. Es mag wohl
sein, dass Lessing die Unterschiede zwischen den Religionen herunter-
spielt. So sind Hinweise auf spezifische Glaubensartikel oder kultische
Handlungen der Vertreter des Judentums (Nathan selbst) oder des Is-
lams (Sultan Saladin, seine Schwester Sittah …) vermisst worden. Les-
sing scheint diesen Vorwurf schon geahnt zu haben und er tritt ihm wie
folgt entgegen:

Saladin: […] Ich dächte,
Dass die Religionen, die ich dir
Genannt, doch wohl zu unterscheiden wären.
Bis auf die Kleidung, bis auf Speis’ und Trank!
Nathan: Und nur von seiten ihrer Gründe nicht. –
Denn gründen alle sich nicht auf Geschichte?
Geschrieben oder überliefert! – Und
Geschichte muss doch wohl allein auf Treu
Und Glauben angenommen werden? – Nicht?103

Vielleicht sollte aber schon der gegen Lessing erhobene Vorwurf nicht
so einfach hingenommen werden. Wenn Nathans Bericht vom Verlust
seiner Frau und Söhne zu Gath und von seinem anschließenden Ringen
mit Gott (»mit Gott auch wohl gerechtet, / Gezürnt, getobt […]«104 )
genauer angesehen wird, wie Ingrid Strohschneider-Kohrs dies getan
hat, zeigt sich, wie viele Anspielungen Lessings Text auf die hebräische
Bibel, insbesondere das Buch Hiob enthält.105

Grundsätzlicher lässt sich aber einwenden, dass Lessings Strate-
gie, zunächst gegen Intoleranz zu kämpfen, sobald man sich in den
Kontext seiner Zeit versetzt, als die angemessene Haltung erscheinen
muss. Hätte er die Unterschiede religiöser Minderheiten stärker her-
vorgehoben, hätte er womöglich die Vorurteile derjenigen bestätigt

61

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

103 Lessing: Werke. Bd. II, S. 278 (III.7, Z. 1970–1978).
104 Ibid., S. 316f. (IV.7, Z. 3037–3066).
105 Ingrid Strohschneider-Kohrs: Vernunft als Weisheit: Studien zum späten Lessing.
Tübingen, Niemeyer, 1991, S. 68–79; zu den älteren Stellungnahmen zu der Frage nach
Nathans Judentum, vgl. Arnold Bodek, »Warum ist Nathan ein Jude?«, in: Deutsch-Is-
raelitischer Gemeindebund (Hg.): Lessing-Mendelssohn-Gedenkbuch: zur 150 jährigen
Geburtsfeier von Gotthold Ephraim Lessing und Moses Mendelssohn. Leipzig, Baum-
gärtner, 1879, S. 350–376.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und verstärkt, welche die Minderheiten verfolgten. Toleranz als End-
ziel ist natürlich nicht ausreichend – dies war Lessing sicher bewusst:
vermutlich verwendet er diesen Terminus deshalb nicht (oder nur ein-
mal) in seinem Stück. Toleranz bleibt aber ein notwendiger Schritt106 :
sie war im 18. Jahrhundert noch lange nicht selbstverständlich, son-
dern musste noch erkämpft werden oder war bestenfalls eine noch
neue, ständig bedrohte Errungenschaft. Wenn eine Minderheit benach-
teiligt und unterdrückt wird, gilt es zunächst einmal, gemeinsame
Grundlagen zu finden, um Voraussetzungen dafür zu schaffen, dass
sich gegenseitiger Respekt und ein echter Dialog entwickeln kann. Dass
Lessing selbst entschlossen war, nicht bei bloßer Toleranz stehen zu
bleiben, lässt sich auch bereits in seinem Nathan nachlesen. Am Ende
des Dramas haben sich die Gestalten des Stückes nämlich schon über
dieses Stadium hinaus entwickelt: Sie sind durch (auf)klärende Gesprä-
che zu gegenseitiger Achtung und Anerkennung gelangt, sie haben
Gemeinsamkeiten entdeckt, auf welchen so etwas wie Freundschaft
entstehen konnte. Um mit einem (leicht abgewandelten) Wort des jahr-
zehntelang in Zürich wirkenden H. L. Goldschmidt zu schließen:

Nicht zurück zu Lessing, sondern vielmehr vorwärts mit ihm!107

62

Norbert Waszek

106 Vgl. Bernd F. W. Springer: »›So glaube jeder sicher seinen Ring den echten‹ – die
Verbindung von absolutem Wahrheitsanspruch und Toleranzforderung in Lessings ›Na-
than der Weise‹«, in: B. F. W. Springer und Alexander Fidora (Hg.): Religiöse Toleranz
im Spiegel der Literatur: eine Idee und ihre ästhetische Gestaltung. Münster, LIT-Ver-
lag, 2009, S. 209–231, hier S. 231: »Wenn Toleranz also essenziell etwas zu tun hat mit
der Anerkennung mehrerer möglicher Wege zur Wahrheit, dann ist deren sprachliche
Eliminierung ein schwerwiegender Akt weltanschaulicher Intoleranz.«
107 H. L. Goldschmidt (2000, s. o. Anm. 99), hier S. 149. Goldschmidt (1914–1998)
konnte aus Hitlers Deutschland flüchten und kam 1938 zunächst als Philosophiestudent
nach Zürich, wo er 1941 auch promovierte. Nach dem Krieg gründete und leitete er dort
das »Freie Jüdische Lehrhaus« und entfaltete eine reiche Publikationstätigkeit.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Mondot (Bordeaux)

Zivilreligion und Toleranz

Konvergenzen der Ideen Rousseaus und
Johann Erich Biesters1

Johann Erich Biester, Mitherausgeber der Berlinischen Monatsschrift2 ,
ist vor allem deswegen bekannt, weil ein von ihm verfasster Artikel
eine wichtige Debatte um die Definition der Aufklärung3 in den 1780er
Jahren auslöste, an der Kant bekanntermaßen mit seinem berühmten
Bekenntnis zur Aufklärung teilnahm. Biesters Artikel trug einen zu-
gleich merkwürdigen und zeittypischen Titel: »Vorschlag die Geist-
lichen nicht mehr bei Vollziehung der Ehen zu bemühen«.4 Er wurde
von der Forschung bisher wenig beachtet, obgleich er über seinen prag-
matischen Ausgangspunkt hinaus Ideen über Rolle und Auftrag der
Religion in der Gesellschaft vertritt, die beim genauen Hinsehen den
unverkennbaren Transfer von Rousseau’schem Gedankengut verraten.
Wir werden zu untersuchen haben, wie weit diese Übernahme geht,
welche Schlüsse daraus zu ziehen sind, wie Zivilreligion und Toleranz
einander bedingen.

63

1 Es handelt sich um eine erweiterte und gründlich umgearbeitete Fassung meines Ar-
tikels »Vom Nutzen und Nachteil der Religion für das soziale Leben, über zwei Artikel
der Berlinischen Monatsschrift«, in: Aufklärung, Bd. 21, Jg. 2009, S. 183–197.
2 Der Artikel war mit E. v. K unterzeichnet. Und wie die Herausgeber der benutzten
Ausgabe (siehe folgende Anmerkung) bemerken, hat sich Biester dieses Pseudonyms
mehrmals bedient. Dass er seine Autorschaft leicht verheimlicht hatte, erklärt sich viel-
leicht aus dem für die damalige Zeit als leicht provokant betrachteten Inhalt.
3 Dazu W. Schneiders, Die wahre Aufklärung. Zum Selbstverständnis der deutschen
Aufklärung, München 1974.
4 Biesters Artikel, in der Berliner Monatsschrift des Jahres 1783 (S. 265–275) erschie-
nen, zitieren wir nach folgender Ausgabe: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Auf-
klärung? Beiträge aus der Berlinischen Monatsschrift, Darmstadt 3 1981. Biesters Arti-
kel, S. 95–106. Im Text werden die Seitenangaben der zitierten Stellen zwischen
Klammern gesetzt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.

Wer war Johann Erich Biester? Geboren wurde er in Lübeck 1749. Er
war also ein Angehöriger der Goethe-Generation, starb allerdings frü-
her (1816) als sein großer Zeitgenosse. Er stammte aus wohlhabenden
Verhältnissen. Er hat zunächst in der Aufklärungsuniversität Göttin-
gen Jura, Literaturgeschichte und Sprachen studiert. Nach einer kurzen
Lehrtätigkeit an der Bützower Friedrichs-Universität, wo er zum Dok-
tor der Rechte wurde, kehrte er 1777 nach Berlin zurück. Nicolai ver-
mittelte ihm eine Privatsekretärstelle bei dem Minister Zedlitz, der
u. a. für den Bereich Unterricht und Erziehung verantwortlich war. Er
wurde dann zum 2. Bibliothekar an der königlichen Bibliothek in Ber-
lin von Friedrich II. höchstselbst ernannt. Er gehört also wohl zum
preußischen hohen Beamtentum an, wie Christian Wilhelm Dohm
oder Ernst Ferdinand Klein. Interessant und symptomatisch in unse-
rem Zusammenhang ist, dass Biester Mitglied von Freimaurerlogen
gewesen ist und da eine wichtige Rolle gespielt hat. Er war in der Na-
tionalloge »Zu den drei Weltkugeln« und soll später Großmeister der
Loge St. Johannis geworden sein.5 Er dürfte auch Mitglied des Illumi-
natenordens gewesen sein6 . Er hat die Berliner Mittwochsgesellschaft
mit begründet und sie lange Zeit als Sekretär geleitet. Für die Einge-
weihten firmierte sie bekenntnishafter unter dem Titel Gesellschaft
der Freunde der Aufklärung. Er hat auch dem Montagsclub angehört.7

Aber bekannt hat sich Biester gemacht vor allem, wie schon angedeu-
tet, durch seine Tätigkeit als Mitbegründer und Mitherausgeber der
Berlinischen Monatsschrift ab 1783. Diese Zeitschrift hat sich schnell
zum Organ der Berliner und norddeutschen Aufklärung entwickelt.
Biester ist also eine der wichtigen Persönlichkeiten der geistigen Szene
Berlins gewesen. Im Zentrum des Berliner Aufklärungsnetzwerkes ist
er stets mit anderen Aufklärern verbunden und vernetzt worden. Er

64

Jean Mondot

5 Siehe die kurze biographische Notiz in: Ernst Haberkern, Limitierte Aufklärung, die
protestantische Spätaufklärung in Preußen am Beispiel der Berliner Mittwochsgesell-
schaft, Marburg 2005, S. 200.
6 Hermann Schüttler zählt ihn zu den Berliner Illuminaten mit Nicolai, Gedike, Dohm.
Er weist allerdings nicht auf dieselbe Logenzugehörigkeit hin, siehe H. Schüttler (Hg.),
Johann Joachim Christoph Bode, Journal von einer Reise von Weimar nach Frankreich
im Jahr 1787, München: ars una 1994, S. 66.
7 Er wurde häufig mit der Mittwochsgesellschaft verwechselt, obgleich er schon 1749
gegründet worden war.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war u.a. auch mit Kant befreundet, der der Berlinischen Monatsschrift
bekanntlich wichtige Artikel beisteuerte. Biesters Meinung ist also re-
präsentativ für eine größere Gruppe. Sie wurde, ob geheim oder publik,
andauernd mit den Meinungen anderer konfrontiert und wohl kor-
rigiert. Dem Titel der Gesellschaft gemäß bekannte sich diese Gruppe
klar zur Aufklärung. Die Gruppenbildung auf der Basis der Aufklä-
rungsphilosophie zeigt auch, dass Aufklärung für diese Bekenner mehr
als eine bloß philosophisch-geistige Einstellung war. Sie entsprach
einem sozial-politischen Engagement. Auf etwas Zeitbedingtes weist
auch der Titel der Gesellschaft hin, die notwendig defensive Solidarität
der Aufklärer. Die Bildung dieses geheimen Kreises war in der Tat Re-
aktion auf Bedrohungen, die von Vertretern anderer philosophischer
religiöser Richtungen herkamen oder herzukommen schienen. Das
hat eindeutig etwas zu tun mit dem politisch-philosophischen Klima
der Mitte der 80er Jahre in Berlin und gar in Deutschland. Man be-
fürchtete eine Rückkehr der sogenannten Schwärmerei.8 Trotz der
Aufhebung des Jesuitenordens im Jahr 1773 wollte man überall Spuren
einer geheimen jesuitischen Aktivität, ja Verschwörung ausmachen.
Das war die Zeit des Krypto-Katholizismus.9 Auch hatte man Angst
vor dem Nachfolger Friedrichs II., seinem Neffen Friedrich-Wilhelm
und vor allem vor dessen rosenkreuzerischer Umgebung. Außerdem
war die »Unaufklärung« noch sehr verbreitet in Deutschland.10 Mit
dieser »Gesellschaft der Freunde der Aufklärung« wollte man den Da-
seinskampf der Aufklärung gegen die konspirierenden Mächte der
Finsternis, die Umtriebe der Obskuranten siegreich bestehen.

Bezeichnend ist die Selbstdefinition des Autors gleich am Anfang
des Artikels. Er stellt sich nämlich als »menschenliebenden Weltbür-
ger« vor. Diese Kennzeichnung ist für jeden damaligen Leser durch-
sichtig. Im sozial-politischen Diskurs der Zeit kommt sie einem klaren
politisch-philosophischen Bekenntnis gleich. So bezeichneten sich bei-
spielsweise die bayrischen Illuminaten. Sich als Weltbürger zu definie-

65

Zivilreligion und Toleranz

8 Man lese den im Rahmen der Mittwochsgesellschaft gehaltenen Vortrag seines Mit-
herausgebers Friedrich Gedike in: Ernst Haberkern, wie Anm. 3, S. 367ff.
9 Dazu Horst Möller, Aufklärung in Preußen. Der Verleger, Publizist und Geschichsts-
schreiber Freidrich Nicolai, Berlin 1974, (Einzelveröffentlichung der Historischen Kom-
mission zu Berlin, 15), S. 113ff.
10 Der Ausdruck Biesters befindet sich in einem späteren Artikel in der Berlinischen
Monatsschrift, Antwort auf Herrn Professor Garve über vorstehenden Aufsatz, zitiert
in: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Aufklärung?, wie Anmerkung 3, 238.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren (als »Bürger dieser Welt«, stellte sich Posa Philipp II. in Don Carlos
vor11 ) bedeutet, sich unter das Zeichen einer objektiven und universel-
len Vernunft zu stellen, die den nationalen und hier besonders den
konfessionellen Besonderheiten und Erfordernissen überlegen oder
gleichgültig ist.

Die nicht zu überhörende antiklerikale Ironie des Titels bestätigt
diese Annahme. Es ist nämlich nicht von der Schließung der Ehe die
Rede, sondern von deren Vollziehung. Und die absichtlich zweideutige
Wortwahl unterstreicht die Evidenz des Widerspruchs zwischen der
Anwesenheit des Priesters und dem höchst privaten Charakter der An-
gelegenheit. Plakativ wird auf das Unnatürliche, Überflüssige der
kirchlichen Präsenz hingewiesen. Der Autor wird darauf im Laufe des
Artikels zurückkommen. Aber die Frage der Zivilehe ist nur ein Vor-
spiel zur einer viel breiteren Problematik.

Diese Eheproblematik wird jedoch nicht zufällig aufgegriffen.
Zum selben Zeitpunkt hatte Joseph II. im Ehepatent vom 16. Januar
178312 die Ehe als einen »bürgerlichen Vertrag« definiert, und die Auf-
lösung der Ehebande (also die Scheidung) dadurch juristisch möglich
gemacht. Darauf bezieht sich der Einführungssatz des Artikels: »Man
ist jetzt in mehreren Ländern beschäftigt, so wie andere Gesetze, so
auch diejenigen welche die Ehe selbst oder deren Vollziehung und
Trennung angehen, zu ändern, zu bessern oder gar neu anzurichten«
(95). Aber die Problematik der Zivilehe war auch anderswo aufgewor-
fen worden und zwar von keinem Geringeren als Rousseau selbst im
letzten Kapitel seines Gesellschaftsvertrags. Wir werden auf seinen
Standpunkt in unserem III. Teil zurückkommen. Aber der politisch
umittelbare Kontext der Schrift war der 1782 erfolgte Papstbesuch in
der österreichischen Hauptstadt. Er hatte eine Welle polemischer
Schriften (die berühmte ›Broschürenflut‹) ausgelöst, die bis nach
Deutschland übergegriffen war.13 Und diese Broschüren stellten mehr-

66

Jean Mondot

11 Don Carlos, 3. Akt, 10. Auftritt, V. 3007.
12 Man lese den Text des Patents in: Harm Klueting (Hrsg.), Der Josephinismus, Darm-
stadt 1995, 321 u. ff.
13 Man denke an Lorenz Leopold Haschkas antipäpstliches Gedicht, das in der Zeit-
schrift Deutsches Museum (Juli 1782) von Dohm und Boie veröffentlicht wurde. Zitiert
in: J. Mondot, »L’année 1782 ou la fin de l’état de grâce, le désenchantement du monar-
que et le commencement de la politique«, in: W. Schmale et al. (Hg.), Josephinismus –
eine Bilanz, Bochum 2008 (Jahrbuch der österreichischen Gesellschaft zur Erforschung
des 18. Jahrhunderts; 22), 133–34.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fach die sozial-politische Rolle der Kirche in Frage. In diesem Zusam-
menhang bot die Ehezeremonie eine gute Angriffsfläche. Eine sozial-
religiöse Praxis mit hoch symbolischem Wert wurde auf ihren Nutzen
hin geprüft, der Kritik unterworfen, ganz im Sinne der allgemeinen
geistigen Haltung der Zeit. In seinem Vorwort zur Kritik der reinen
Vernunft hatte Kant zwei Jahre früher nichts anderes gefordert.

Zunächst wird die Institution Kirche massiv angegriffen. Heute
wird der Antiklerikalismus der Aufklärung häufig mit einer gewissen
intellektuellen Herablassung betrachtet, als wäre er wegen seiner ver-
alteten als starr empfundenen Systematik der diskutabelste Teil der
Aufklärung. Nun darf man die historische Perspektive und den sozial-
politischen Kontext nicht vergessen. Die Bedeutung der Kirche oder
eher der Kirchen im 18. Jahrhundert kann nicht mit der unserer Zeit
verglichen werden. Die geistige und institutionelle Allgegenwart der
damaligen Kirchen hat nichts mit der eher diskreten Präsenz der heu-
tigen zu tun. Daher waren die Stellungnahmen gegen die Institution
Kirche ein viel brisanteres Thema als dies heute der Fall sein kann,
zumindest unter unseren wohltemperierten Breiten. Interessant ist
auch hier, dass dieser Angriff gegen die Kirche in einem protestanti-
schen Kontext geschieht, selbst wenn das Berlin Friedrichs II. für diese
Kühnheiten oder Frechheiten nachsichtsvoller gestimmt war als andere
protestantische Gegenden. Der antiklerikale Kampf war außerdem die
andere Seite des Kampfes um Toleranz. Anhand der Ehefeier will der
Autor nun beweisen, welche ungeeignete Rolle die Kirche in der Ge-
sellschaft noch spielt. Der Autor bestreitet nicht das Prinzip der Ehe-
feier und deren sozialen Nutzen; es will ihm aber nicht einleuchten,
warum die Geistlichkeit dabei sein soll. Die einzige Erklärung, die er
dafür angibt, ist Teil des antiklerikalen Diskurses: die Kirche wolle
überall herrschen, regieren, disziplinieren. Er spricht von der »allent-
halben sich zudrängenden regiersüchtigen Geistlichkeit« (96). Nichts
dürfe sich ihrer Kontrolle entziehen, schon gar nicht »dies wichtige,
wenn nicht das wichtigste Geschäft des Menschengeschlechts« (96).
Um seine Beweisführung zu bekräftigen und zu zeigen, dass dieser
Hang zur Kontrolle der menschlichen Angelegenheiten bis in die In-
timsphäre, in den sexuellen Bereich, nicht der katholischen Kirche al-
lein, sondern allen Konfessionen, ja allen Kirchen gemein ist, so zitiert
Biester zunächst den Grafen Zinzendorf, den Chef der Herrnhuter, der
behauptet haben soll »[…] dass er nicht bloß die Ehen bestimmen müs-
se, sondern selbst die Zeit der ehelichen Liebeswerke, damit seine Jün-

67

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger völlig abhängig würden, weder Wahl noch Trieb frei behielten«
(96–97). Die Disziplinierung der Seele ging also über die des Körpers.
Dann wendet Biester den antiklerikalen Spieß gegen seine traditionelle
Zielscheibe, den Katholizismus14 und den Papst um: »Der Papst erfand,
dass keine Ehe gültig sei, welche die Geistlichkeit nicht einsegne, dass
sie aber dann auch ein Sakrament werde und ein unauflösliches Band
habe« (97). Diese Einsegnung der Ehe ist auf einen päpstlichen, d. h.
historisch-menschlichen Entschluss zurückzuführen, und nicht auf ir-
gendeine göttliche Eingebung. Was Sakrament ist, das bestimmt der
Papst. Dass es ein inkonsequenter Entschluss ist, wird in Biesters Au-
gen dadurch bestätigt, dass die Priester nicht heiraten dürfen, weil dies
das Sakrament ihres Standes verhindert. Daher der vielsagende Seuf-
zer des Autors: »Und die Menschen waren gutherzig genug sich solcher
Tyranneien, wenigstens eine Zeitlang gefallen zu lassen(97).« Man be-
achte die zeitliche Begrenzung: »eine Zeitlang«. Die Zeiten haben sich
geändert. Die Geister sind freier geworden. Weil diese Tyrannei
Anspruch auf Totalität erhebt, wehrten sich die Aufklärer mit allen
Kräften dagegen. Biester gibt dann einen letzten Beleg des Kontroll-
anspruchs der Kirchen. Diesmal muss die protestantische Kirche her-
halten: »In vielen protestantischen Ländern gehören streitige Ehesa-
chen noch immer vors geistliche Gericht; und die geistliche Macht
scheidet die Ehen, wie sie sie knüpft (97)«. So weit konnte das Kontroll-
prinzip der geistlichen Institutionen ob katholischer, protestantischer
oder pietistischer Provenienz gehen. Die katholische Kirche war zwar
die bevorzugte Zielscheibe der Berliner Aufklärer geblieben. Aber wie
die Beispiele hier zeigen, war der antiklerikale Kampf allseitig gewor-
den, richtete sich nunmehr gegen alle Kirchen. Das war auch das No-
vum der Zeit.15 Die Schonzeit für Protestanten und Pietisten war in
Berlin auch zu Ende. Zu bemerken ist, dass Biester mit keinem Wort
die etwaige Vermittlung des Sakralen oder gar des Göttlichen durch die
geistliche Präsenz erwähnte. Die Religion ist auf das Institutionelle
reduziert, auf ihre soziale Funktion und Macht. Ihr Umgang mit der
Eheschließung spricht der menschlichen Vernunft Hohn, grenzt an

68

Jean Mondot

14 Biesters Antikatholizismus lässt sich überzeugend feststellen in der Artikelserie, in
welcher er Garves seiner Ansicht nach zu konziliante Auffassung des Katholizismus
bestreitet: Antwort auf Herrn Professor Garve, wie Anmerkung 8, S. 231 u.ff.
15 Siehe die Schrift Andreas Riems, Über Aufklärung: ob sie dem Staate, der Religion
oder überhaupt gefährlich sey und seyn könne?; ein Wort zur Beherzigung für Regen-
ten, Staatsmänner und Priester, Berlin 2 1788.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Machtmissbrauch, ist unerträgliche »Tyrannei«. Man muss diese Prä-
senz los werden. Denn – zusätzliche und bedeutsame Provokation des
Autors –, sie bewirke bei den meisten Menschen sogar einen solchen
»lächerlichen oder anstößigen« Eindruck, dass manche »lieber gar
nicht in den Ehestand (98)»eintreten. Die religiöse Eheschließung ent-
spricht nicht mehr dem Zeitgeist. Oder, wie er es etwas später formu-
liert, ein aufgeklärter Mensch kann sie entbehren (»Und für aufgeklär-
te bedarf es doch wohl all der Zeremonien nicht! [98]«). Diese
Formulierung vor allem sorgte für Aufsehen unter den »gemäßigten«
Aufklärern. Sie rief die entrüstete Gegenfrage des Pfarrers Zöllner her-
vor: »Was ist Aufklärung? (115)«. Die Frage nach der religiöse Ehe-
schließung war aber, wie oben angedeutet, nur der Anfang einer weiter
gefassten Überlegung über den Platz der Religion in der Gesellschaft
überhaupt.

Der Autor, nachdem er auf die Ungeheuerlichkeit, fast Obszönität
der kirchlichen Anwesenheit hingewiesen hat, wagt sich nun zu der
umfassenderen Frage des Nutzens der Religion in der Gesellschaft. Er
geht zunächst von der Feststellung aus, dass von allen vertraglichen
Gebräuchen die Ehe die einzige sei, die sich im Genuss der Einsegnung
befindet. Er bezeichnet das als maßlosen Vorteil, der in keinem Ver-
hältnis zu einem privaten Brauch steht, mit dem die Kirche grundsätz-
lich nichts zu tun hat. Aus der Historizität und Singularität der religiö-
sen Ehe schließt er aber nicht, wie man erwarten könnte, dass das
Religiöse von der privaten und öffentlichen Sphäre zu verbannen ist,
dass es definitiv verabschiedet werden muss. Er hat mit dem Religiösen
etwas anderes vor.

II.

Biester untersucht nun, wozu das Religiöse gut sein könnte. Wie es
verwendet werden könnte, damit die Bürger harmonischer miteinan-
der leben und vor allem damit sie den Entschlüssen der Herrschenden
zustimmen würden, was die effektvolle praktische Umsetzung der Ge-
setze und daher die Stabilität der Gesellschaften sichern könnte. Seiner
Ansicht nach war das von der Kirche in der damaligen Gesellschaft
verteilte Sakrale schlecht angewendet, weil eben ungleich verteilt. Die
religiöse Sanzierung des Ehekontraktes war nicht nur fehl am Platz.
Ihre Überproportionalität entwertete alle anderen Zivilkontrakte. Nun

69

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfolgte Biester das rousseausche Ideal einer auf dem Kontrakt zwi-
schen Regierenden und Regierten beruhenden politischen Gesellschaft.
Und das Sakrale sollte nicht auf einen privaten Kontrakt konzentriert
werden und ihn allein unterstützen und garantieren, sondern sich auf
alle Beziehungen des Staates mit den Bürgern ausdehnen.

Biester versucht also, das Funktionieren der Gesellschaft neu zu
definieren und neu zu gründen. Die Beziehungen des Politischen zum
Religiösen, des Staates zur Kirche, müssten überdacht werden. In Bies-
ters Augen dürfen Staat und Kirche nicht auseinander gehen, nicht
getrennt werden, was wohl einer gängigen Auffassung der Aufklä-
rungspolitik zu widersprechen scheint. Er erinnert übrigens an das
paulinisch-lutherische Prinzip: »alle Obrigkeit ist von Gott« (101).
Die Bindung Staat/Kirche müsse erhalten werden bzw. die Kirche müs-
se sich in den Dienst des Staates stellen, vom Staat kontrolliert werden.
Aber wenn er Kirche sagt, meint er hier nicht mehr die Institution,
sondern das Religiöse, das sie trägt. Das Sakrale/Religiöse darf nicht
abgeschafft werden. Es muss aber unter Kontrolle gebracht und auf
sozial-politische Ziele ausgerichtet werden. Biesters Anthropologie
setzt in jedem Menschen oder Bürger ein gewisses Glaubenspotential
voraus, das nun im Sinne des aufgeklärten Staates betätigt, »manipu-
liert« (?) werden muss. Gefragt waren das Religiöse16 und Sakrale an
sich. Diese Einsicht erinnert sehr stark an die Auffassungen mancher
Freimaurer und Illuminaten und, wie wir sehen werden, auch an Rous-
seaus Zivilreligion. Übereinstimmend waren sie der Meinung, dass das
Glaubensgefühl unverzichtbarer Bestandteil der menschlichen Psyche
sei. Es durfte nicht brachliegen. Gemäß dem Nützlichkeitsdenken der
Zeit galt es dieses Element »richtig« zu orientieren. Und das ließe sich
machen, davon waren sie überzeugt. Dem grundsätzlichen Konstrukti-
vismus der Aufklärung war nichts unmöglich.

Wie rechtfertigte Biester diesen Vorschlag einer Resakralisierung
des Politischen, des Staates? Er bezog, wie häufig die damalige politi-
sche Philosophie, seine Beispiele aus der Zeit der Antike und vielleicht
noch weiter zurück aus protohistorischen Zeiten, also einem goldenen
Zeitalter des Ursprungs. Damals lebten die Menschen im Einklang mit
ihren politisch-religiösen Institutionen, im Unterschied zum per-

70

Jean Mondot

16 Zu diesem Fragenkomplex, siehe u.a.: Karlfried Gründer, Karl Heinrich Rengstorf,
Religionskritik und Religiosität in der deutschen Aufklärung, Heidelberg 1989, (Wol-
fenbütteler Studien zur Aufklärung, hrsg. von der Lessing-Akademie, 11).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manent gespaltenen modernen Menschen, der zwischen verschiedenen
»Pflichten und Trieben« hin und hergerissen sei. Wie anders war der
Mensch der Ursprungs-und Anfangszeiten:

Die weisesten und besten unter den Menschen ersannen um ihre Brüder zu
beglücken, die bürgerliche Gesellschaft: sie gründeten kleine Staaten, ord-
neten Hausstand, Zucht, Ruhe, Sicherheit, setzten Recht und Sitte fest; und
hießen Väter des Volkes und Gesetzgeber. Die weisesten und besten unter
den Menschen ersannen um ihre Brüder zu beglücken, tiefe Weisheit, abge-
zogene Wissenschaft: dachten über Natur und Schöpfer und Bestimmung des
Menschen und sein Verhältnis zu Gott nach, lehrten Tugend und Gottes-
furcht und Gottesliebe und Glück; und hießen Lehrer des Volkes und Reli-
gionsstifter (100).

So malte sich Biester die goldene Anfangszeit der Menschheit aus. Die
»bürgerliche Gesellschaft« war keine göttliche Schöpfung, sondern
eine menschliche »Konstruktion«, nicht aus der Defensive gebildet,
um einen hobbesschen Naturzustand des Krieges aller gegen alle zu
überwinden, sondern eher um das menschliche Glück zu steigern, das
der Endzustand der Menschheit sein sollte. Diese Darstellung vor-
historischer, ja mythischer Zeiten bündelt mythologische und alt-
testamentarische Elemente zusammen. Diese »Lehrer des Volkes und
Gesetzgeber« haben sowohl Züge des Lykurg, Solon17 als auch der bib-
lischen Patriarchen.18 Aber sie waren irdischer Herkunft, weder Götter
noch Halbgötter, auch keine Verkörperung des Göttlichen: es waren
Menschen, nur besser und weiser als die anderen. Indirekt wurde ein
alter Topos der radikalen Religionskritik wieder bemüht. Jesus, Moses,
Mahomet war der göttliche Status seit der Zeit Spinozas und seiner
Jünger bestritten. Man denke ans anonyme Pamphlet De tribus impos-

71

Zivilreligion und Toleranz

17 So beschreibt Herder die Anfangszeiten Griechenlands: »Bald also taten sich in vielen
freigewordenen Stämmen und Kolonien weise Männer hervor, die Vormünder des Vol-
kes wurden. Sie sahen, unter welchen Übeln ihr Stamm litt und sannen auf eine Ein-
richtung desselben, die auf Gesetze und Sitten des Ganzen erbauet wäre.« Johann Gott-
fried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, hg. von Martin
Bollacher, in: Johann Gottfried Herder, Werke in 10 Bänden, Deutscher Klassiker Ver-
lag, Frankfurt/M. 1989, Bd. 6, S. 542.
18 Entferntes Echo der Weishaupt-Prosa? In seiner Anrede an die neu aufzunehmenden
Illuminatos Dirigentes vom Jahr 1782 schrieb Weishaupt: »Jeder Hausvater wird der-
einst, wie vordem Abraham und die Patriarchen, der Priester und der unumschränkte
Herr seiner Familie und die Vernunft das allgemeine Gesetzbuch der Menschen seyn«.
Zitiert in Richard van Dülmen, Der Geheimbund der Illuminaten. Darstellung, Ana-
lyse, Dokumentation, Stuttgart 1975, S. 179.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


toribus oder an Voltaires Mahomet. Dies wird hier als unanfechtbares
aufklärerisches Gedankengut vorausgesetzt. An der mythischen Zeit
des gemeinsamen Bemühens um Religion und weise Politik weidet sich
der träumende Blick des Utopisten. Er ist sich des utopischen Charak-
ters seines Projektes bewusst, schreibt er doch: »Die Zeit, die diese Ro-
sen tragen wird, ist freilich fern; wahrscheinlich erleben unsre Enkel sie
noch nicht(103).« Auf den Weg zu dieser Harmonie der Anfangszeiten,
der Morgenstunden der Menschheit, will er sich jedoch machen. Wie?
Indem man wie damals das Religiöse und das Politische wieder verbin-
det bzw., indem das Religiöse das Politische unterstützt oder besser sich
im Politischen auflöst oder darin aufgeht. Das bedeutet aber das Ver-
schwinden der Kirchen, das Ende der konkurrierenden Reiche des Staa-
tes und der Kirche. Die moderne Gesellschaft mit ihren getrennten
Welten der Religion und der Politik hat jeden Sinn für Begeisterung,
Gemeinsinn, Patriotismus verloren. Dem sozial-politischen Band feh-
len Kraft und Selbstverständlichkeit. Die Parzellierung der Gesellschaft
ist von allen beobachtet und beklagt worden. Man denke an Schiller in
seiner Mannheimer Rede an die Kurpfälzische deutsche Gesellschaf.
Die Bühne hatte für ihn die Fähigkeit und den Auftrag die Menschen
zu vereinen. Man erinnert sich an die Schlussworte:

»[…] Und dann endlich welch ein Triumph für dich Natur (…) wenn Men-
schen aus allen Kreisen und Zonen und Ständen, abgeworfen jede Fessel der
Künstelei und der Mode, herausgerissen aus jedem Drang des Schicksals
durch eine allwebende Sympathie verbrüdert in ein Geschlecht wieder auf-
gelöst ihrer selbst und der Welt vergessen und ihrem himmlischen Ursprung
sich nähern«.19

In seinen Gesprächen für Freimaurer beauftragte Lessing die Freimau-
rerei mit der Vereinigung der Menschen: »Wie wenn es die Freimäurer
wären, die sich mit zu ihrem Geschäft gemacht hätten, jene Trennun-
gen, wodurch die Menschen einander so fremd werden, so eng als mög-
lich wieder zusammen zu ziehen.«20 Verbreitet war also diese Sehn-
sucht nach einer verloren gegangenen harmonischen Einheit der

72

Jean Mondot

19 Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken? in: Friedrich Schiller:
Sämtliche Werke in 5 Bänden, hg. von Gerard Fricke u.a, München 6 1980, Bd. V,
S. 818–831, hier S. 831.
20 Lessing, Ernst und Falk, Gespräche für Freimäurer, in: Gotthold Ephraim Lessing,
Werke, Theologisch-kritische Schriften III, Philosophische Schriften, hg. von Herbert G.
Göpfert, München 1979, Bd. VIII, S. 465–66.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Gesellschaft. Biester teilte sie und versprach sich Einheit
und Harmonie von einem Staat, wo das Religiöse sich nicht außerhalb
der bürgerlichen Gesellschaft, getrennt von hier aufhalten würde, um
sie zu lenken und zu gestalten, sondern innerhalb der Gesellschaft mit-
wirken würde, indem sie die Menschen enger miteinander verbinden
würde. Von dieser »rekonstruierten«, regenerierten Gesellschaft er-
wartete er, vielmehr prophezeite er folgende Fortschritte und Verbes-
serungen:

Dann haben die Gesetzgeber wieder Gotteskraft; dann scheuen sich die Väter
des Volkes, Eigennutz und kleine niedere Absichten in ihren Gesetzen reden
zu lassen, da sie an Gottes statt reden; dann scheuen sich die Bürger, heilsame
Landesverordnungen zu brechen, da sie überirdische Heiligkeit haben! Dann
haben wir wieder Staat, Bürger, Patrioten: lauter jetzt entartete Namen.
Dann fühlt der Untertan Anhänglichkeit an sein Land, Liebe für seine Ge-
setzgeber, Achtung für ihre Verordnungen (101).

Im Hintergrund lassen sich unschwer die Konturen einer antiken Re-
publik vielleicht griechischen Musters erahnen, wo der Gemeinnutz
höher eingeschätzt wurde als der Eigennutz, wo Patriotismus, Staats-
und Stadttreue eins waren mit dem Glauben an die Götter der Stadt.
Das war das Geheimnis der Antike in den nostalgischen Augen der
modernen Bewunderer, sie hießen Winkelmann oder Herder. Das Pu-
blikum des Theaters, der Agora, des Tempels war dasselbe. Es teilte
dieselben Interessen, Werte, denselben Stolz. Diese allgegenwärtige
Religiosität sorgte sowohl für die Güte der Gesetze als auch für deren
Akzeptanz beim Volk. Sie war für die einen und die anderen zwingend.
Und der Verfasser zweifelte nicht an der Wiederholbarkeit dieser Wir-
kungen, daher der Ausruf: »Dann haben wir wieder Staat, Bürger, Pa-
trioten« (101). Der Traum einer republikanischen Gemeinschaft wurde
skizziert, wo jeder Bürger Anteil an den Staatsgeschäften haben würde.
Heute hingegen konnte er nur den Verfall dieser Begriffe feststellen
(»lauter jetzt entartete Namen« [101] notiert er). Dieses Gefühl des
politischen Verfalls der Gegenwart war ziemlich weit verbreitet. Das
Image der Monarchen und der Monarchien war durch verschiedene
Skandale stark lädiert worden.21 Außer der jugendhaften Jahrhundert-

73

Zivilreligion und Toleranz

21 Dazu Jean Mondot: »Le crépuscule des idoles. L’image des princes dans la littérature
allemande de la fin du XVIIIe siècle«, in: Images européennes du pouvoir (Actes du
colloque international organisé par le LAPRIL), ss. la direction de J. L. Cabanès und
Cl.-G. Dubois (Collection Etudes littéraires), Toulouse 1995, S. 201–214.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schelte, die man bei Schiller in Die Räuber lesen konnte (»das tinten-
klecksende Saeculum!«), so mehrten sich die kritischen Stimmen, die
die Korruption der Höfe und, genereller, der Gesellschaft denunzierten.
Jeder sehnte sich nach einem besseren, moralischeren Regime. Suchte
man doch in den Geheimbünden die Tugend und Moral, die anderswo
nicht mehr anzutreffen seien. Man brauchte den Schutz ihrer exklusi-
ven Geselligkeit. Zu bemerken ist, dass der Verfasser eine absichtlich
abstrakte Formulierung gebraucht, um die Adressaten seiner Anhäng-
lichkeit, Liebe und Achtung zu bezeichnen: es sind das Land und seine
Gesetzgeber. Die plurale Legislative deutet eben auf Republik oder De-
mokratie. Von Königen, Fürsten, Herrschern irgendwelcher Spielart
wollte man nicht mehr hören. Keine dynastische Anhänglichkeit wur-
de erwähnt.

Aber das Glaubensproblem der modernen Gesellschaft war somit
nicht gelöst. Diese Krisendiagnose, die man bereits stellen konnte zu
dem Zeitpunkt, wo die alten Herrscher zwar kritisch betrachtet wur-
den, jedoch immer noch im Besitz der Macht waren, wurde noch aku-
ter, als die alten Herrschaftsformen infolge der französischen Revolu-
tion definitiv dem überholten Ancien Régime zugewiesen wurden. Es
entstand dann ein Glaubensvakuum, das durch andere, neue Glaubens-
inhalte gefüllt werden sollte. Das Bedürfnis Sakrales zurückzuholen
haben die französischen Revolutionäre nach der erfolgten Kirchen-
reform und dem systematischen Entchristianisierungsversuch übrigens
auch empfunden. Die Feste, die sie veranstaltet haben, entsprachen
weitgehend diesem Bedürfnis, ja Sehnen nach Aneignung des Sakra-
len. Mona Ozouf spricht in ihrer Untersuchung zur Fête révolution-
naire (1789–1799) von einem ›Sakralitätstransfer‹.22 Denn das Sakrale
lässt sich ja nicht so einfach verabschieden und sei es zugunsten der
Göttin Vernunft oder irgendeines höchsten Wesens. Bezeichnender-
weise waren Figuren der Fête révolutionnaire in Biesters Utopie schon
anzutreffen, wie z. B. die des Gesetzgebers (le législateur) oder die des
Lehrers des Volks (L’instituteur du peuple). Aber auch der Rückgriff
auf die römisch-antike Welt ist ein charakteristischer Zug der Fête.
Zuletzt brachte die Exaltierung der Patrie und des Patriotismus diesen
Festen das Element des Andächtigen, der Begeisterung, des Sentimen-

74

Jean Mondot

22 Mona Ozouf, La fête révolutionnaire (1789–1799), Paris: Gallimard 1976, vor allem
ab S. 441.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


talen, das das neu zu schaffende Band enger knüpfen sollte. Klar ist
auch, dass der später aufkommende Nationalismus dazu beitrug, die-
sen Patriotismus zu der säkularen Religion des 19. und 20. Jahrhun-
derts zu entwickeln. Erstaunlich ist aber festzustellen, wie weit das
Vokabular und Bildmaterial der französischen Revolution schon vor
ihr und außerhalb Frankreichs verbreitet waren.

III.

Wie man sieht, hat Biester sich von dem Ausgangpunkt des Artikels
entfernt und fast könnte man den Eindruck haben, als sei dieser Aus-
gangspunkt nur Vorwand oder aber Täuschungsmanöver gewesen, um
die Brisanz des dann behandelten Themas teilweise zu verschleiern.
Aber es gibt eine tiefere Verbindung zwischen beiden Themen. Am
Ende des Artikels kehrt Biester zur anfänglichen Thematik der Ehe
zurück. Er macht dann einen konkreten Vorschlag, der ansatzweise
seine neue Auffassung der Gesellschaft und des Religiösen in die Tat
umsetzen soll. Es geht um das Konkubinat. Er fordert die Einführung
dieser, wie er sagt »heilsamen Anstalt«, die die »römische Republik«
(einer »der edelsten Staaten«) autorisiert hatte. Der Konkubinat er-
scheint ihm der »Natur, der Vernunft und den jetzigen Umständen«
(104) angepasst. Das Beispiel, das er anführt, um diese Neueinführung
zu rechtfertigen, ist sozialer Natur. Ein unbegüterter Mann vom Stand
(wohlgemerkt: nicht aus dem Volk) kann wegen der Kosten der Ehe
nicht heiraten. Wenn der Konkubinat existierte, so könnte er einen
dem heiligsten Ehebündnis gleich unverbrüchlichen Kontrakt schlie-
ßen. Das würde aber dann heißen, dass die Kinder keinen Anspruch
auf Stand und Namen hätten. Für unseren Utopisten war dies aber kein
gravierender Nachteil. Sie wären frei zu werden, was sie wollen, »Men-
schen, Bürger«. Und er schloss: »der eingeführte Konkubinat würde
wieder Naturfreuden und Familienglück verbreiten, die durch jetzige
Vorurteile und jetzigen Luxus so sehr leiden« (105). Im Grunde befür-
wortete er die Zivilehe oder was man später eine freie Lebensgemein-
schaft nennen wird. Die seelisch-körperliche Emanzipation des Bürgers
sollte somit voranschreiten. Er wollte neue säkularisierte Lebensweisen
erproben. Er wollte ohne die Institution Kirche leben dürfen, nach »sei-
ner fasson« nicht nur selig, sondern auch glücklich sein. Die Eindäm-
mung und Einschränkung der kirchlichen Macht bürgte für Akzeptanz

75

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschiedlicher Verhaltensmuster, also für Toleranz, und die Tole-
ranz für freie Entfaltung und Glück.

Diese seltsame Abhandlung ist, wie wir andeuteten, nicht ganz
bewaffnet Biesters eigenem Haupt entstiegen wie Pallas-Athena dem
Kopf Jupiters. Konkurrierende Indizien weisen auf eine Quelle hin, die
wir schon zitiert haben. Dieser insistierende Hinweis auf die Ehe bzw.
Eheschließung konnte zwar dem josephinischen Kontext entsprechen.
Und für die Zeitgenossen war der Bezug zu den Maßnahmen Josephs II.
klar und eindeutig. Aber eine etwas weiter bohrende Textarchäologie
führt auf andere, signifikantere Befunde. Das Problem des mariage
civil wird in einer wichtigen Fußnote von Rousseaus Gesellschaftsver-
trag23 , und zwar im letzten Kapitel, das der zivilen Religion gewidmet
ist, ausdrücklich erwähnt.24 Und somit hätten wir den ersten Schlüssel
zu Biesters Überlegungen. Den zweiten liefert Rousseaus Theorie der
Zivilreligion. Von diesem Kapitel war Biester stillschweigend ausge-
gangen, ohne es nennen oder gar verraten zu wollen. Aber wenn man
seine Thesen mit denen Rousseaus vergleicht, so lässt sich die Quelle
nicht verheimlichen.

Was sagte Rousseau zu der religiösen Ehe? Sie war in seinen Au-
gen ein Instrument, das der Kirche ermöglichte, eine Art demographi-
scher Kontrolle auszuüben. Indem sie Ehen zuließ oder nicht, war die
Kirche in der Lage, die Demographie eines Landes zu beeinflussen und
dadurch die ganze Gesellschaft unter ihre Kontrolle zu bringen. Rous-
seau schrieb:

Maître de marier ou de ne pas marier les gens selon qu’ils auront ou qu’ils
n’auront pas telle doctrine […] n’est-il pas clair qu’il [le clergé. JM] disposera
seul des héritages, des charges, des Citoyens de l’Etat même qui ne saurait
subsister n’étant plus composé que de batards?25

Und dies war für den Staat unzumutbar. Deshalb forderte Rousseau
eine Zivilehe, die frei von der Zustimmung der Kirche sein sollte, und

76

Jean Mondot

23 Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social, présentations par B. Bernardi, Flammarion:
Paris, 2001 (IV. Buch, 8. Kapitel) S. 169–180.
24 Über Rousseaus Rezeption in Deutschland siehe u.a. für die betroffene Periode,
Jacques Mounier, La fortune des écrits de Jean-Jacques Rousseau dans les pays de
langue allemande de 1782 à 1813, Paris 1980, und Claus Süßenberger, Rousseau im
Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der französischen Revolution, Frankfurt
1974. Auch Herbert Jaumann (Hg.), Rousseau in Deutschland. Neue Beiträge zur Er-
forschung seiner Rezeption, Berlin 1995.
25 Wie Anmerkung 22, S. 179.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die der Staat allein zu registrieren hatte oder nicht. Man erkennt un-
schwer Biesters Vorschlag wieder. Dies führte Rousseau konsequenter-
weise zu der Forderung einer zivilen Religion.

Was verstand er aber unter Zivilreligion26 ? Er wollte einen Staat
oder eine Gesellschaft, die besser zusammengehalten hätte, ohne unter
dem Zepter oder der Fuchtel der geistlichen Macht oder der Geistlich-
keiten stehen und handeln zu müssen. Er wollte daher jede Religion
entfernen, die ein Monopol über die Gesellschaft oder den Staat bean-
spruchen oder die Macht des Staates bestreiten wollte.

Er unterschied drei Typen von Religionen: die Religion des Men-
schen, die Religion des Bürgers und die Religion des Priesters. Der erste
Typus der Religion, die Religion des Menschen oder das Christentum,
war für Rousseau mit dem »Geist der Gesellschaft« nicht vereinbar,
weil sie die Christen zu sehr von den sozialen Angelegenheiten ent-
fernt hielt. Das »Vaterland der Christen ist nicht von dieser Welt«.
Rousseau schloss diese Betrachtung mit einem vehementen Angriff
gegen die christliche Religion ab. »Christliche Republik« war eine con-
tradictio in adjecto, weil das Christentum im Grunde nur die Unter-
tänigkeit und die Abhängigkeit predige. Die Religion des Bürgers, die
zweite Religionsart, war dafür eine Religion, die eher in der Antike
vorhanden war und deren Gott bzw. Götter mit der nationalen Ge-
schichte identisch, nur innerhalb der nationalen Grenzen denkbar wa-
ren. Diese Exklusivität und Begrenztheit der nationalen Götter ver-
änderte jede andere Nation in eine feindliche Macht und setzte jedes
Volk in einen natürlichen Kriegszustand gegen alle anderen Völker.
Diese Religion der Bürger war also auch abzuweisen.

Die dritte Religion, die Religion des Priesters, zwang den Men-
schen eine doppelte und widersprüchliche Loyalität auf. In den Augen
Rousseaus war sie so offenkundig schlecht, dass er keine Zeit damit
verlieren wolllte, sie zu diskutieren. Was er befürwortete, war eine
andere Einstellung des Staates zu den Religionen. Der Staat sollte ein
ziviles Glaubensbekenntnis fordern und fördern, ohne welches man
kein guter Bürger sein konnte. Rousseau zählte die Grundelemente

77

Zivilreligion und Toleranz

26 Dazu der überzeugende Kommentar von Jean Ferrari, »Über die bürgerliche Religion
im politischen Denken Jean-Jacques Rousseaus«, in: Aufklärung, wie Anmerkung 1,
S. 161–181. Siehe auch Sebastian Neumeister, »Rousseaus Staatsidee und ihre Spuren
bei Friedrich Schlegel«, in: Herbert Jaumann, wie Anmerkung 24, S. 163–180, auch
Michaela Rehm, Bürgerliches Glaubensbekenntnis: Moral und Religion in Rousseaus
politischer Philosophie, München 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses zivilen Glaubensbekenntnisses auf, die sich durch Einfachheit
und Positivität kennzeichnen müssten. Außerdem sollten sie in gerin-
ger Zahl sein und präzis formuliert werden, ohne Erklärungen und
Kommentare. Dazu gehörten die Existenz der Gottheit, mächtig, klug,
wohlwollend, versorgend, vorsorgend, das künftige Leben, das Glück
der Gerechten, die Strafe der Bösen, die Heiligkeit des Gesellschafts-
vertrags und der Gesetze. Diese »Zivilreligion« war vereinbar mit allen
anderen Religionen, vorausgesetzt dass sie selbst tolerant waren. Eine
Religion, die proklamieren würde: außerhalb der Kirche gäbe es kein
Heil, dürfe nicht geduldet werden. Die Intoleranz war das einzige ne-
gative Dogma und der Grund zur Verbannung einer solchen Konfes-
sion. Keine Toleranz für die Intoleranten. Rousseaus Standpunkt war
klar. Klar war auch das Unorthodoxe, ja das Ketzerische dieser Gedan-
kengänge, und man kann verstehen, dass sich Biester nicht expressis
verbis darauf berufen wollte.

Jedoch strebte er wie Rousseau einen historischen Kompromiss
zwischen den Religionen und den aufgeklärten Gesellschaften an, al-
lerdings einen, der das Zusammenleben in der Gesellschaft förderte.
Sie glaubten an die Möglichkeit einer aufgeklärten, toleranten, natür-
lichen, staatskompatiblen Religion. Sie gingen noch nicht so weit wie
Bayle am Anfang des Jahrhunderts, den Atheisten ein moralisches Ver-
halten zuzutrauen. Für sie blieb die Religion schließlich noch eine un-
entbehrliche Assekuranz (Rückversicherung) der sozialen kollektiven
Sittlichkeit. Aber Religion brauchte nicht identitätsstiftend zu sein
oder zu werden. Die Nation war dazu da, dies allerdings auch mit Gren-
zen. Kein Patriotismus, im modernen Sinne des Wortes, durfte sich
zum staatsreligiösen Exklusivismus oder Fanatismus entwickeln. Bies-
ter hatte sich anfangs als Weltbürger ausgewiesen.

Die Überlegungen beider Denker weisen eindeutig aufeinander
hin. Biester hat Rousseaus noch sehr umstrittenes Werk unverkennbar
zur Vorlage für die eigenen Gedanken benutzt. Er teilt Rousseaus kir-
chenkritischen Standpunkt, selbst wenn die Toleranzfrage in seinem
Artikel nicht direkt behandelt wird. Implizit ist sie aber auch gemeint.
Diese virulenten Angriffe gegen die kirchliche Hegemonie, ja Tyrannei
jedweder Couleur, sind zugleich ein Plädoyer für Toleranz, in diesem
Fall für die entschiedene durch Staatsmittel bewirkte Eindämmung des
kirchlichen Imperialismus und Regiments. Diese Idee der Zivilehe und
eventuell des Konkubinats kann nur in einer toleranten Gesellschaft
verwirklicht werden. Rousseaus wie Biesters Meinung geht sogar da-

78

Jean Mondot

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin, diesen Konkubinat als ersten Schritt in Richtung Zivilreligion zu
verstehen. Einher damit ging eine progressive Entmachtung der Kir-
chen. Die zivile Toleranz Rousseaus und Biesters deckten sich hier.

Zwei Jahrhunderte später kann natürlich die Meinung über den vor-
geschlagenen Weg nicht so vorbehaltlos enthusiastisch sein. Die ge-
schichtliche Erfahrung des vergangenen Jahrhunderts hat gezeigt, dass
die Kontrolle der Religionen durch den Staat zu einer inflationären
Präsenz der Staatsmacht führen konnte. Die sogenannten säkularen
Religionen des 20. Jahrhunderts waren um keinen Deut toleranter als
die Religionen der alten Zeit. Sie erinnerten eher an die denunzierte
Hegemonie der Kirchen als an die gutgemeinte Toleranz der anvisier-
ten Zivilreligion.

Richtig verstanden bedeutet trotzdem Biesters und Rousseaus
Programm, dass jedes ideologische Monopol oder überhaupt jedes
Glaubensmonopol eine Gefahr für die Bürger und die Gesellschaften
darstellt und daher konsequent zu bekämpfen ist. Sie sahen eine mög-
liche Lösung in der Entwicklung einer vom Staat garantierten Tole-
ranz. Heute würde man vielleicht eher unveräußerliche Grundrechte
herbeirufen. Toleranz war und ist ein unanfechtbarer, unverzichtbarer
Grundwert der Gesellschaften, selbst wenn sich die Bedingungen ihrer
Umsetzung geändert haben. Vielleicht muss sie durch den Anerken-
nungsbegriff erweitert werden. Dies steht aber auf einem anderen
Blatt.

Aktuell bleiben die nie nachlassende Bemühung um Toleranz oder
Anerkennung und der wachsame Kampf gegen jedes Anzeichen oder
jede Gefahr der Intoleranz. Sie ist von unserem geistig-politischen
Horizont nicht verschwunden. Man kommt nicht um die fatale (hier
nur leicht abgewandelte) Erkenntnis Brechts in Arturo Ui herum: »Der
Bauch ist fruchtbar noch, aus dem [das] sie kroch.«

79

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ludwig Siep (Münster)

Toleranz und Anerkennung im
Deutschen Idealismus und heute1

Der Begriff und die Forderung nach Toleranz spielen in der deutschen
Spätaufklärung des letzten Drittels des 18. Jahrhunderts eine große
Rolle. Lessing und Mendelssohn, Kant und Goethe sind dabei von gro-
ßer Bedeutung. In dieser Zeit entwickelt sich auch die philosophische
Richtung, die unter dem Titel »Deutscher Idealismus« bis heute welt-
weit nachwirkt. Mit diesem – nicht unumstrittenen – Titel wird vor
allem die Philosophie Fichtes, Schellings und Hegels charakterisiert;
aber auch Hölderlin und Schopenhauer und einige weniger bekannte
Philosophen und Dichter werden dazu gezählt.2 Man kann nicht sagen,
dass der Begriff Toleranz in dieser Strömung von zentraler Bedeutung
wäre. Nicht, weil diese Philosophen Toleranz ablehnten, sondern weil
sie höhere Formen von wechselseitigem Respekt und Verständnis für
notwendig gehalten und philosophisch begründet haben.

Von Goethe ist das viel zitierte Wort überliefert: »Toleranz sollte
eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung sein. Sie muß zur An-
erkennung führen. Dulden heißt beleidigen.«3 Auch Kant spricht in
der Aufklärungsschrift vom »hochmütigen Namen der Toleranz«.4

Der anspruchsvollere Begriff und die höhere Form von Toleranz heißt

80

1 Der folgende Beitrag geht auf zwei frühere Texte des Autors zurück: »Toleranz und
Anerkennung bei Kant und im Deutschen Idealismus«, in: Ders.: Aktualität und Gren-
zen der praktischen Philosophie Hegels. Aufsätze 1997–2009. München 2010, S. 77–91;
sowie »Anerkennung zwischen Individuen und kulturellen Gruppen«, ebd. S. 263–278.
2 Zum Begriff des Deutschen Idealismus vgl. Walter Jaeschke: »Zum Begriff des Idea-
lismus«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe.
Frankfurt/M. 2004, S. 164–183, sowie Ludwig Siep: »Einleitung«, in: Ders.: Praktische
Philosophie im Deutschen Idealismus. Frankfurt/M. 1992, S. 7–16.
3 Johann Wolfgang von Goethe: »Maximen und Reflexionen«, in: Ders.: Werke. Ham-
burger Ausgabe, Bd. 12, Hamburg 1981/1998, S. 385, Nr. 151.
4 Immanuel Kant: »Was ist Aufklärung?«, in: Kants Werke, Akademie-Textausgabe,
Berlin 1968ff. – im Folgenden abgek. AA – Bd. VIII, S. 40. Vgl. zum Thema Toleranz
in der Zeit insgesamt Rainer Forst: Toleranz im Konflikt. Frankfurt/M. 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Anerkennung«. Seit Fichte sind dieser Begriff und die Formen der
Anerkennungsbeziehung auf verschiedenen Gebieten der Philosophie
erörtert und weiterentwickelt worden.5 Diese Theorie ist in der gegen-
wärtigen Philosophie wieder aufgegriffen worden und hat zu systema-
tischen Neuansätzen geführt, etwa bei Jürgen Habermas, Axel Hon-
neth, Charles Taylor oder Paul Ricoeur.6 Hier beschränke ich mich
aber auf einige Gedanken zum Thema Toleranz und Anerkennung bei
Kant und im Deutschen Idealismus.

Um zu verdeutlichen, dass Toleranz und Anerkennung in eine
Stufenfolge gehören, beginne ich mit allgemeinen Überlegungen zu
Begriff und Formen der Toleranz in der Umgangssprache und alltägli-
chen Erfahrung (I). Schon sie legen nahe, dass Toleranz eine Stufe von
Anerkennung darstellt. Eine solche Stufung enthalten auch die Kon-
zeptionen von Toleranz und Anerkennung bei Kant, Fichte und Hegel
(II). Im dritten Teil werden die Arten der Toleranz erläutert, die bei den
drei Autoren hinsichtlich verschiedener sozialer Bereiche festzustellen
sind, wie dem Geschlechterverhältnis, dem Verhältnis unter Rassen,
Völkern, Religionen und Philosophien (III). Es wird sich zeigen, dass
innerhalb vieler Bereiche der Philosophie Kants und des Deutschen
Idealismus nicht von einer zur Anerkennung gesteigerten Toleranz ge-
sprochen werden kann. Im vierten Abschnitt erörtere ich Gründe für
diesen Befund (IV). Im Schlussteil skizziere ich schließlich einen alter-
nativen Vorschlag zu Toleranz und Anerkennung, der den heutigen
Anfordernungen an Gesellschaften mit einer Vielzahl gleichberechtig-

81

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

5 Zur Anerkennung bei Fichte vgl. u. a. Edith Düsing: Intersubjektivität und Selbst-
bewusstsein. Köln 1986, sowie die Beiträge in: Helmuth Girndt (Hg.): Selbstbehauptung
und Anerkennung. Spinoza – Kant – Fichte – Hegel. Sankt Augustin 1990, und in Mi-
chael Kahlo, Ernst A. Wolff u. Rainer Zaczyk (Hg.): Fichtes Lehre vom Rechtsverhältnis.
Frankfurt, 1992.
6 Jürgen Habermas: »Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser ›Phi-
losophie des Geistes‹«, In: Ders.: Technik und Wissenschaft als Ideologie. Frankfurt/M.
1968, S. 9–47; Axel Honneth: Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gram-
matik sozialer Konflikte. Frankfurt/M. 1992; Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Deutsch v. Ulrike Bokelmann u. Barbara
Heber-Schärer, Frankfurt/M. 2006; Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik
der Anerkennung. Aus d. Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992. Zu-
sammenfassend dazu: Christoph Halbig: »Anerkennung«, in: Marcus Düwell, Chris-
toph Hübenthal, Micha H. Werner (Hgg.): Handbuch Ethik. Stuttgart/Weimar 2 2006,
S. 303–307.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter Weltanschauungen, Religionen und Kulturen vielleicht eher ge-
recht wird (V).

I. Begriff und Formen der Toleranz

Wenn man sich am heutigen Sprach- und Begriffsgebrauch orientiert,
ohne dabei genauer auf die Begriffsgeschichte einzugehen, kann man
Toleranz verstehen als die Duldung oder Bejahung von Menschen, so-
wohl Individuen wie Gruppen, in einem Umkreis räumlicher oder so-
zialer Art, in dem der Duldende selber einen primären Anspruch zu
besitzen glaubt. Es kann natürlich verschiedene Arten und Umfänge
dieses Umkreises geben, räumlich vom nahen bis zum weiten Territo-
rium, sozial von der Kleingruppe über Großgruppen verschiedener Art
(Betrieb, Beruf, Religionsgemeinschaft, Rechtsgemeinschaft, Gattung),
wobei die Zumutung der Duldung von außen nach innen zunimmt. Es
kann auch verschiedene Arten der Duldung, vor allem aber der Beja-
hung geben, die auf einer Skala der Passivität (Hinnahme) und Aktivi-
tät (Aufnahme, Verleihung von Rechten, Einbezug in Aktivitäten) so-
wie von verstandesmäßiger und emotionaler Zustimmung liegen. Das
reicht von der menschenwürdigen Behandlung bis hin zur Feindeslie-
be. Bis zu welchem Grad der Bejahung und aktiven Zuwendung man
noch von Toleranz sprechen sollte, ist eine diskussionswürdige Frage.

Zum Radius des Tolerierten (1) und zu den Aktivitäts- und Passi-
vitätsgraden (2) noch einige Bemerkungen.

(1) Am Anfang steht das Territorium. Selbst Tiere kann man auf
diese Weise tolerieren: Spinnen im Haus oder sogar eine gewisse An-
zahl von Ungeziefer.7 Auch Menschen können sich so in einem Gebiet
wechselseitig tolerieren, ohne sich als Menschen anzuerkennen – etwa
Menschen verschiedener Rassen oder Ethnien, die einander gelegent-
lich höchstens als Halbmenschen bzw. »Barbaren« betrachtet haben.
Dass selbst dies schon eine Leistung ist, die Normen entspricht, zeigen
die Versuche der Auslöschung oder Vertreibung von angeblichen Ras-
sen oder von Ethnien noch bis in die Gegenwart.

82

Ludwig Siep

7 Wie bei den duldsamen Landstreichern in John Steinbecks Novelle »Tortilla Flat«:
»The bedbugs bothered him a little at first, but as they got used to the taste of him and
he got accustomed to their bites, they got along peacefully«. John Steinbeck: Tortilla
Flat. With an Introduction by Thomas Fensch, New York etc. 1977, S. 6.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die nächst engere und dem heutigen Begriff von Toleranz schon
näher kommende Bedeutung ist Toleranz als Hinnahme eines anderen
als Mitglied der Gruppe, der man selber angehört, und sei es die wei-
teste der Menschheit insgesamt. Ein Tier darf man nach vielen Tradi-
tionen zu eigenen Zwecken benutzen und töten, wer einen Menschen
als solchen toleriert und nicht wie ein Tier behandelt, akzeptiert eine
wesentliche Gemeinsamkeit mit ihm. Er betrachtet ihn als Mitglied der
gleichen Gattung, dem eine entsprechende Behandlung zusteht. Dieses
Zulassen kann sich auf immer engere Gruppen beziehen, bis zum Ver-
ein oder Freundeskreis, in dem man auch den einen oder anderen nur
toleriert, obwohl man ihn sich nicht (mehr) aussuchen würde. Die
wichtigsten »Großgruppen« sind wohl die Staaten und die Religions-
gemeinschaften. Aber auch die Toleranz in Familien, Unternehmen,
Berufsgruppen etc. kann von existentieller Bedeutung sein.

(2) Auf der anderen der beiden genannten Skalen liegen die Passi-
vitäts- und Aktivitätsgrade des Tolerierens bzw. der Toleranz. Da das
lateinische Wort es primär mit Leiden und Erdulden zu tun hat, wird
der Begriff insgesamt, wohl auch begriffsgeschichtlich, mehr mit Hin-
nahme als mit positiver Zuwendung verbunden, die wir als Anerken-
nung, Wertschätzung oder Freundschaft bezeichnen. Aber auch die
Hinnahme setzt Unterlassungen, Verzichtleistungen und damit ver-
bunden Grade der Wertschätzung voraus, die nicht gänzlich ohne geis-
tige und emotionale Aktivität sind.

Der Verzicht auf Gewaltsamkeit, Zwang, Unterwerfung verlangt
sicher, vor allem in Zeiten weniger eingeschliffener und sanktionierter
Regeln des »Leben-Lassens« als heute, durchaus Anstrengungen der
Selbstbezähmung, des Verzichtes, der Zurückhaltung und Überwin-
dung eigener expansiver Kräfte. Passives Erdulden erscheint als Resul-
tat einer gegen sich selbst gerichteten Aktivität. Verzichtet werden
muss auf Vorteile, Macht- und Besitzzunahme und andere »tief sitzen-
de« Interessen. Auch geistig kann einem Einiges an Selbstüberwin-
dung abverlangt werden, wenn man nach dem eigenen Überzeugungs-
und Wertekanon »eigentlich« gute Gründe zum Zwang gegen den an-
deren hätte – zumindest in Form des Ausschlusses bzw. der Nichtzu-
lassung.

Als Aktivitätsgrade könnte man auch die Stufen der Zuerkennung
von Mitgliedschaften, Ansprüchen und Rechten bezeichnen. Staatsbür-
gerrechte müssen, anders als das zwischenmenschliche Leben-Lassen,
aktiv zugesprochen, verliehen, verbrieft und gesichert werden. Wenn

83

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man darüber hinaus noch das aktive und passive Wahlrecht oder die
Zugehörigkeit zu Gemeinden, Clubs, »Zirkeln« etc. zugesteht, dann
genügt es nicht, sich bloß bestimmter Widerstände zu enthalten. Zu-
mindest einige Menschen müssen auch aktiv werden, die Anerken-
nung und die Aufnahme aussprechen und vollziehen, die anderen
zum Mitmachen anhalten usw. Sowohl für diese Initiativen wie für
die Bereitschaft, ihnen zu folgen, muss die Wertschätzung des Auf-
genommenen steigen. Davon muss man sich überzeugen, man muss
die gemeinsamen Eigenschaften und ihren Wert entdecken usw.

So geht also das passive Tolerieren, wenn es jemals ganz passiv
sein sollte, stufenweise in aktive Anerkennung, Wertschätzung, wo-
möglich sogar Bewunderung über. Wenn wir heute erwarten, dass Ras-
sen, Kulturen oder Religionen sich wechselseitig tolerieren, dann
schwebt zumindest als Ideal vor, dass sie nicht nur auf Gewalt verzich-
ten, sich nicht bekämpfen und den Wechsel ihrer Mitglieder ohne
Sanktionen hinnehmen.8 Wir erwarten darüber hinaus, dass sie grund-
sätzliche Gemeinsamkeiten anerkennen und deren spezifische Ausfor-
mung in der anderen Kultur hochschätzen. Dabei muss es nicht eine
maßstabslose Hinnahme für alles geben, einiges kann man weiter ab-
lehnen oder darüber streiten. Jeder kann auf anderen Gebieten seine
Stärken und Schwächen sehen. Diese Art von Anerkennung der
Gleichwertigkeit einer Pluralität von kulturellen Formen ist – jeden-
falls bisher – »der Gipfel« in der Entwicklung der positiv und aktiv
gewordenen Toleranz.

II. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus

Auf dieser Skala hat der Deutsche Idealismus mit seinen Thesen über
das Verhältnis zwischen Menschen bzw. Vernunftwesen im Allgemei-
nen und Rechtsgenossen im Besonderen sehr hohe Stellen besetzt.9 Er

84

Ludwig Siep

8 Zu den philosophischen Problemen der Toleranz in der Gegenwart vgl. auch die Bei-
träge in: Rainer Forst (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche
Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt/M. 2000.
9 Obwohl Kant keinen Begriff der Anerkennung oder gar eine Konzeption der unter-
schiedlichen Stufen entwickelt hat, hat er ebenfalls das Recht und die moralischen
Pflichten gegenüber »fremder Glückseligkeit« als über das bloße Dulden hinausgehende
– vgl. o. Anm. 1 das Zitat aus der Aufklärungsschrift – Formen des Respekts, der positi-
ven Zuwendung und Förderung des Anderen verstanden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht generell Toleranz als eine Stufe von Anerkennung. Fichte und
Hegel haben diesen Begriff ausdifferenziert und systematisch be-
gründet.

Anerkennung besagt grundsätzlich, dass Menschen zu einem ent-
wickelten Selbstbewusstsein nur kommen können, wenn andere sie in
ihrer Existenz und ihrer Selbstbestimmung bejahen und sich in der
gleichen Hinsicht ihnen gegenüber zur Geltung bringen bzw. »abgren-
zen«. Fichte hat in seiner Rechtsphilosophie von 1796/9710 zu zeigen
versucht, dass Menschen ihrer selbst als Individuen nur bewusst wer-
den können, wenn andere sie zu einer selbst gewählten Handlung auf-
fordern und ihnen den dafür nötigen Handlungsspielraum freilassen.
Dazu müssen diese anderen ihre eigene Handlungssphäre zugunsten
der Selbstbestimmung der ersteren beschränken. Die dauerhafte wech-
selseitige Selbstbeschränkung zugunsten des Selbstbewusstseins jedes
anderen ist die Anerkennung als Rechtsverhältnis. Es ist nach Fichte
das einzige der Vernunft angemessene Verhältnis unter handelnden
Menschen. Es ist ein aktives Tolerieren bzw. Respektieren des anderen
um der allen gemeinsamen Vernünftigkeit bzw. Freiheit willen – Frei-
heit hier verstanden als Möglichkeit selbstbestimmten Handelns. Da-
mit glaubt Fichte Kants These über das Recht als eine von der allgemei-
nen praktischen Vernunft geforderte Ordnung äußerer Handlungen
»transzendental deduziert« zu haben, d. h. es analog zur kantischen
Deduktionsmethode als notwendige Bedingung des – unbezweifel-
baren – Selbstbewusstseins erwiesen zu haben.

Hegel hat dieses Konzept der Anerkennung weiter entwickelt zu
einem Prozess mit verschiedenen Formen und Stufen, durch die das
Selbstbewusstsein entstehen und zum vollen Freiheitsbewusstsein
vollendet werden kann.11 Er schließt in seine Analyse auch das Verlan-
gen nach Anerkennung ein und die aktiven Versuche, sie zu erhalten,
zu sichern, oder sogar zu erzwingen. So erhält er eine Stufenfolge der

85

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

10 Johann Gottlieb Fichte: »Grundlagen des Naturrechts nach Prinzipien der Wissen-
schaftslehre«, in: Ders.: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Hgg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky. Bd. I, 4 (1797–1798), hg. unter Mitwir-
kung v. Richard Schottky. Stuttgart – Bad Cannstatt 1970.
11 Vgl. Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Unter-
suchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Freiburg/München 1979. Axel
Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte.
Frankfurt 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Bewegung des Anerkennens«. Sie führt vom Begehren, von anderen
begehrt zu werden, über die Liebe als wechselseitige Hingabe und Be-
stätigung zu dem Versuch, die Anerkennung des eigenen Selbstbildes
durch andere zu erzwingen – der berühmte »Kampf um Anerkennung«
und dessen Resultat, die persönliche Herrschaft.12 Die Erfahrung der
Nicht-Erzwingbarkeit von freier Anerkennung resultiert dann in der
rechtlichen Beziehung von Personen.

Diese Formen der »Ich-Du«-Anerkennung werden weiterent-
wickelt und ergänzt durch solche der wechselseitigen Anerkennung
von »Ich« und »Wir« in einer Gemeinschaft universalistischer Rechte,
aber auch besonderer Traditionen und Wertvorstellungen. In diesem
Verhältnis werden für Hegel nicht nur vernünftige Individuen ihrer
selbst bewusst, sondern auch die in Rechten, Sitten und Institutionen
verkörperte (»objektive«) Vernunft, die durch solche Selbsterkenntnis
das wird, was Hegel »Geist« nennt.

Keine dieser Stufen der Anerkennung wird von Fichte oder Hegel
ausdrücklich »Toleranz« genannt. Aber was im Gedanken der Toleranz
als Gelten-Lassen des Anderen enthalten ist, muss sich für beide ent-
wickeln zu höheren Stufen der Anerkennung. Und nirgends ist davon
die Rede, dass die Ansprüche auf Anerkennung nicht allen vernünfti-
gen Wesen zustünden. Im Kontrast zu dieser sehr anspruchsvollen,
gehaltvollen und »positiven« Konzeption der Anerkennung als Ziel
der Toleranz stehen aber die Äußerungen über die Beziehung von
Gruppen in besonderen rechtlichen, sozialen und weltanschaulichen
Feldern. Im nächsten Abschnitt sollen kurz die folgenden erörtert wer-
den: Rechtliche und sittliche Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern (1), rechtliche Beziehung zwischen Völkern und Rassen (2), dog-
matische oder »Wahrheitsbeziehungen« zwischen Religionen (3),
rechtliche Beziehung zwischen Mitbürgern verschiedener Religions-
gemeinschaften (4) und schließlich das Verhältnis der Wahrheits-
ansprüche zwischen Philosophien (5).

86

Ludwig Siep

12 Vgl. Alaxandre Kojève: Hegel. Eine Vergegenwärtigung seines Denkens. Dt. Ausg. v.
Irving Fetscher. Frankfurt/M. 1975. Robert B. Brandom: »Selbstbewusstsein und Selbst-
konstitution«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe,
Frankfurt/M. (2004), S. 46–77.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel

In den folgenden Überblick soll Kant mit einbezogen werden. Fichte
hat sich in seiner frühen Phase als Vollender des kantischen Systems
verstanden und Hegel ist trotz seiner Kantkritik ohne diesen nicht zu
verstehen. Es geht mir um die Frage, welche Grade der positiven Tole-
ranz diese drei Autoren entwickeln. Bei Fichte und Hegel fragt man
sich vor allem, ob die Theorien moralischer, rechtlicher und sozialer
Verhältnisse zwischen Individuen und Gruppen wirklich als Durchfüh-
rung der Konzeption von Anerkennung zu verstehen sind.

(1) Zunächst zum Verhältnis der Geschlechter. Bekanntlich halten
Kant und die Philosophen des Deutschen Idealismus an einer recht-
lichen und sozialen Abstufung zwischen den Geschlechtern fest, die
teils auf anthropologische, teils auf metaphysische Annahmen über
die Bedeutung der Geschlechterdifferenz zurückgeht. Das führt bei
Kant, Fichte und abgeschwächt auch noch bei Hegel zu einer sozialen,
familien- und staatsrechtlichen Unterordnung der Frau unter den
Mann. Bei Kant können Frauen bekanntlich nicht aktive Staatsbürger,
sondern nur passive Schutzbürger sein.13 Bei Fichte liegt im Begriff der
Ehe, »dass die Frau, die ihre Persönlichkeit hingibt, dem Manne zu-
gleich das Eigentum aller ihrer Güter und ihrer ihr im Staat ausschlie-
ßend zukommender Rechte übergebe«. Daraus folgert er: »Alle öffent-
lichen juridischen Handlungen aber besorgt der Mann«.14 Auch für
Hegel ist die Frau ihrer sittlichen Bestimmung nach auf die Familie
beschränkt. Die öffentliche Existenz in bürgerlicher Gesellschaft, Staat
und Wissenschaft bleibt dem Mann vorbehalten.15 Zwar schließt Hegel

87

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

13 Vgl. Immanuel Kant: »Über den Gemeinspruch Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht für die Praxis«, AA VIII, S. 295.
14 Johann Gottlieb Fichte: »Erster Anhang des Naturrechts« (1797), §17., S. 114 (in der
Zählung der »Sämtlichen Werke«, hrsg. von I. H. Fichte, Berlin 1845, Bd. III, 326, 327 –
diese, in allen späteren Ausg. wiedergegebene Zählung im Folgenden abgek. SW).
15 Zur Rolle der Frau, die ihre »Sittlichkeit in der Familie« hat, vgl. Georg Wilhelm
Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts (im Folgenden abgek. Rechts-
philosophie), § 166, in: Ders.: Werke in zwanzig Bänden – Theorie-Werkausgabe; auf der
Grundlage der Werke von 1832–1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Moldenhau-
er und Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1970 (abgek. TW), Band 7. Zu Hegels Phi-
losophie des Geschlechterverhältnisses in der Rechtsphilosophie vgl. Susanne Brauer:
»Das Substanz-Akzidenz-Modell in Hegels Konzeption der Familie«, in: Hegel-Studien
Bd. 39/40 (2005), S. 41–59 und Lu de Vos: »Institution Familie. Die Ermöglichung einer
nicht-individualistischen Freiheit«. In: Hegel-Studien. Bd. 41 (2006), S. 91–112.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nirgends explizit aus, dass eine Frau sich »männliche« Rechte in Gesell-
schaft, Wissenschaft und Staat aneignen könnte – nicht einmal die Be-
rufs- und Standeswahl entzieht er ausdrücklich der Freiheit aller als
Rechtspersonen. Trotzdem bleibt klar, dass eine solche Frau ihre eigent-
liche Bestimmung verfehlt und daher vermutlich zumindest der gesell-
schaftlichen Anerkennung verlustig geht bzw. gehen sollte.16

(2) Was die rechtliche Beziehung zwischen den Rassen und den
Völkern angeht, so gestehen die hier betrachteten Philosophen zwar
deren Mitgliedern gleiche individuelle Menschenrechte zu. Gleich-
zeitig gehen sie aber von einer anthropologischen – oder bei Fichte
auch sprachphilosophisch begründeten17 – Wesensverschiedenheit der
Rassen und Völker aus, die ihre Rolle in der Völkergemeinschaft und
teilweise auch ihre völkerrechtliche Position beeinflusst und beein-
trächtigen kann. Für Kant sind auch die Unterschiede zwischen den
»Charakteren« der europäischen Völker im Grunde Wesensunter-
schiede, die sich erst durch biologische und kulturelle Mischung abge-
schliffen haben.18 Innerhalb der Menschenrassen gibt es dann bei ihm
auch deutliche Unterschiede der geistigen und emotionalen Ver-
mögen. In der, freilich von F. Rink bearbeiteten, Physischen Geogra-
phie Kants heißt es sogar: »In den heißen Ländern reift der Mensch in
allen Stücken früher, erreicht aber nicht die Vollkommenheit der tem-
perirten Zonen. Die Menschheit ist in ihrer größten Vollkommenheit
in der Race der Weißen. Die gelben Indianer [= Inder, LS], haben
schon ein geringeres Talent. Die Neger sind weit tiefer und am tiefs-
ten steht ein Theil der amerikanischen Völkerschaften«, d. h. die In-

88

Ludwig Siep

16 Am eindeutigsten in einer freilich nur im Zusatz zu §166 überlieferten Stelle »Ste-
hen Frauen an der Spitze der Regierung, so ist der Staat in Gefahr, denn sie handeln
nicht nach den Anforderungen der Allgemeinheit, sondern nach zufälliger Neigung und
Meinung« (TW 7, 319).
17 Etwa in den »Reden an die deutsche Nation« (vor allem der vierten Rede). Johann
Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Bd. I,
10 (1808–1812) hrsg. v. Reinhard Lauth, Erich Fuchs, Hans Georg v. Manz, Ives Rad-
rizzani, Peter K. Schneider, Martin Siegel, Günther Zöller unter Mitwirkung v. Josef
Beeler-Port. Stuttgart – Bad Cannstatt 2005, S. 143–156, vor allem 155f. (SW VII,
S. 311–327, vor allem 325ff.).
18 In der »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht« spricht Kant vom »angeborenen
Charakter« der Franzosen und Engländer, der »unveränderlich« ist, »so lange sie nicht
durch Kriegsgewalt vermischt werden« (AA VII, 312), eine Vermischung, die Kant ne-
gativ beurteilt (320).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dianer (AA IX 316).19 Allerdings schiebt Kant der Kolonisierung der
Europäer deutliche rechtliche Riegel vor: Niederlassungen und Land-
nahmen bedürfen der Verträge mit den Ureinwohnern.20

Davon ist bei Hegels Theorie der Expansion der überbevölkerten
und krisenanfälligen bürgerlichen Gesellschaften Europas in die Kolo-
nien keine Rede mehr. Er betrachtet Kolonisation schlicht als eine
Maßnahme gegen Überbevölkerung und zur Erschließung neuer
Märkte. Es ist ein Mittel, zu dem »die ausgebildete bürgerliche Gesell-
schaft getrieben wird und wodurch sie teils einem Teil ihrer Bevölke-
rung in einem neuen Boden die Rückkehr zum Familienprinzip, teils
sich selbst damit einen neuen Bedarf und Feld ihres Arbeitsfleißes ver-
schafft«.21

Unentrinnbar beschränkt auf eine weltgeschichtlich marginale
Rolle bleiben für ihn auch die Bewohner ganzer Kontinente wie Afrika
oder auch Asien, das zwar die Wiege der Kultur- und Geistesgeschichte
war, weltgeschichtlich aber der Vergangenheit angehört.22 Fortschritt-
lichen europäischen Einflüssen stehen religiös-kulturelle und klima-
tisch-geographische Bedingungen entgegen. Ein Beispiel ist seine Be-
merkung zu Ägyptern und Indern in der Rechtsphilosophie. Weil sie
sich »die Schiffahrt untersagt« haben, sind die »Ägypter, die Inder, in
sich verdumpft und in den fürchterlichsten und schmählichsten Aber-
glauben versunken«.23 Da das Völkerrecht keinen Richter kennt,
bleibt der Herrschaftsanspruch bestimmter Völker durch die Über-
legenheit ihrer Kultur, vor allem ihrer rechtlich-politischen Verfas-

89

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

19 Kritisch zu den Rasse-Vorstellungen Kants, Fichtes und Hegels: Gudrun Hentges:
Schattenseiten der Aufklärung: Die Darstellung von Juden und »Wilden« in philosophi-
schen Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts. Schwalbach/Ts., 1999.
20 Vgl. Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten, Teil I, »Metaphysische Anfangsgründe
der Rechtslehre« §62 (AAVI, 353).
21 Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie § 248.
22 In den Zusätzen zu den §§393 und 394 der Enzyklopädie von 1830, die Ludwig Bou-
mann in der Werkausgabe von 1845 veröffentlicht hat, findet sich eine sehr ausführliche
und unter heutigen Aspekten »finstere« Lehre der Rassen (TW 10, 63–70). Darauf
stützt Hentges (o. Anm. 17) ihre scharfe Kritik an Hegels »Rassenkonstruktion« (249).
Dass bestimmte Rassen in der Geschichte der Menschheit keine progressive Rolle spie-
len oder spielen werden, heißt aber nicht schlicht, dass Hegel ihnen keine »Existenz-
berechtigung« zuschreibe (254). Zu Hegel und Afrika vgl. jetzt sehr gründlich und aus-
gewogen Alain C. Zongo: Éthique et politique chez Hegel. Progrès éthique dans la figure
de l’esprit objectif (Diss. Université de Ouagadougou), S. 417–433.
23 Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie § 247.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sung gerechtfertigt. Insofern hätte Hegel wenig gegen erfolgreiche
imperialistische Kriege einwenden können, wenngleich die Eroberten
das Recht auf Menschenrechte und bürgerliche Gleichheit hätten be-
halten müssen.24

(3) Damit verbunden ist natürlich auch ein bestimmtes Verhältnis
der Religionen. Von Kant über Fichte bis Hegel gibt es eine Reihe von
systematischen und geschichtsphilosophischen Beweisen der endgülti-
gen Wahrheit und moralischen Vollkommenheit des Christentums –
nicht in allen Konfessionen, aber in der protestantisch-aufgeklärten
Form der westeuropäischen Neuzeit.25 Da Kant die Religion an ihre
Bedeutung für eine autonome Moral bindet, gibt es außer dem protes-
tantischen Christentum keine Religion im eigentlichen Sinne. In seiner
»historischen Vorstellung« der Entwicklung einer vernünftigen Reli-
gion erwähnt er nur das Judentum, das »eigentlich gar keine Religion«
(AA VI, 125, 126) sei und das Christentum, dessen Entwicklung in der
römischen und byzantinischen Form er aber ebenfalls einer vernich-
tenden Kritik unterzieht (130 ff.). Erst in der »jetzigen« Zeit, d. h. seit
der Reformation, ist die Intention des Gründers wieder belebt und der
»Keim des wahren Religionsglaubens« gelegt worden (131).26

Auch Fichte ist davon überzeugt, dass zu den erreichten wahren
Begriffen von Recht und Staat, Moral, Religion und Philosophie nur
der Protestantismus in der Deutung seiner eigenen Philosophie passt.27

90

Ludwig Siep

24 Zum Krieg bei Hegel vgl. Ludwig Siep u. Attila Karakus: »Krieg und Völkerrecht bei
Kant und Hegel«, in: Bernd Prien, Oliver R. Scholz, Christian Suhm (Hgg.): Das Spek-
trum der kritischen Philosophie Immanuel Kants. Berlin 2006, S. 143–158.
25 »Wahrheit« im Verhältnis zu den anderen Religionen, die Philosophie stellt aber die
höhere Wahrheit dar. Bei Kant wird die Religion an der reinen Vernunftmoral gemes-
sen, und nur so Jesus als »heilig« erkannt. Fichte geriet wegen seiner Deutung des
Gottesbegriffs in den Atheismusstreit. Bei Hegel wird die christliche Religion in die
Philosophie »aufgehoben« – was dabei an wesentlichen Gehalten des Christentums er-
halten bleibt, ist seit den Schülern Hegels umstritten.
26 Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. 3. Stück,
2. Abteilung. Vgl. dazu auch Rainer Forst (o. Anm. 1), S. 428ff. Zu Kants, Fichtes und
Hegels Stellung zum Judentum vgl. Micha Brumlik: Deutscher Geist und Judenhass.
München 2000.
27 Vor allem in der Spätphilosophie. Vgl. die »Grundzüge des gegenwärtigen Zeit-
alters«, 4., 7. und 11. Vorlesung. Johann Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayeri-
schen Akademie der Wissenschaften. Hrsg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky
Bd. I, 8 (1801–1806), hrsg. unter Mitwirkung v. Josef Beeler, Erich Fuchs, Ives Radrizza-
ni u. Peter K. Schneider, Stuttgart – Bad Cannstatt 1991, vor allem S. 326 (SW VII, 167).
Zur späten Kultur- und Geschichtsphilosophie vgl. jetzt die erschöpfende Darstellung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Hegels Universalgeschichte der Religionen kommen zwar zum
ersten Mal das Interesse und die Detailliertheit des historischen
Zeitalters in der Religionsphilosophie zu vollem Ausdruck. Mit ge-
schichtsphilosophischer und in seinem Sinne logisch-teleologischer
Begründung zeigt er zwar ebenfalls, dass die Religionsgeschichte im
Christentum als der allein wahren, oder vom absoluten Geist »geoffen-
barten« Religion endet.28 Die Vorläufer des Christentums enthalten
aber schon Teilaspekte der Wahrheit und es muss ihnen die Bedeutung
einer notwendigen Vorbereitung der »offenbaren« religiösen Wahrheit
eingeräumt werden. Das gilt aber nicht für nach-christliche Entwick-
lungen.

Der Islam etwa wird von Hegel zwar als eine Weiterentwicklung
der jüdischen »Religion der Erhabenheit« dargestellt, fällt aber hinter
das differenziertere trinitarische Gottesbild des Christentums zurück.
Am positivsten sind die Zusätze zu §394 der Enzyklopädie von 1830:
»Der Mohammedanismus ist daher im eigentlichsten Sinne des Wortes
die Religion der Erhabenheit. Mit dieser Religion steht der Charakter
der Vorderasiaten, besonders der Araber, in völligem Einklang. Dies
Volk ist in seinem Aufschwunge zu dem einen Gotte, gegen alles End-
liche, gegen alles Elend gleichgültig; noch jetzt verdient seine Tapfer-
keit und seine Mildtätigkeit unsere Anerkennung« (TW 10, 62).

In der Geschichtsphilosophie stellt der Islam immerhin innerhalb
des Mittelalters ein gegenüber dem abendländischen Partikularismus
notwendiges Gegenprinzip der »einfachen Einheit« dar. Vor allem die
spanische Form (Al-Andalus) wird in ihrer kulturellen Höhe gepriesen.
Aber Hegels geschichtsphilosophische Darstellung ist auch von anti-
orientalischen Vorurteilen geprägt wie sie trotz der »Orientfaszinati-
on« seiner Zeit gang und gäbe waren und geblieben sind – bis hin zur
Gleichsetzung des Islam mit Fanatismus und Terror.29 Die rechtsphi-
losophische Abwehr des religiösen Fanatismus und der Theokratie
richtet sich bei Hegel allerdings auch gegen christliche Strömungen.

(4) Betrachtet man die Grundrechte der einzelnen Gläubigen im
Staat, sieht die Sache etwas weniger euro- und christozentrisch aus. Bei
Kant können die Menschen- und Bürgerrechte nicht an Religionszuge-

91

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

bei Francesca Piccardi: La filosofia della storia di Fichte (Tesi di perfezionamento, Scuola
Normale Superiore). Pisa 2006.
28 Zu Hegels Religionsphilosophie vgl. Walter Jaeschke: Vernunft in der Religion.
Stuttgart 1986.
29 Vgl. TW 12, S. 431

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hörigkeit gebunden werden.30 Auch das passive Wahlrecht wird man
Katholiken, anders als bei Locke, in Kants Staatsrecht wohl nicht ab-
sprechen können. Wie aber der Bekenner eines Glaubens, der nach
Kants Religionsphilosophie einer Art magischem Götzen- und Pries-
terdienst (»Afterdienst«) gleichkommt, Anspruch auf Staatsämter
praktisch zur Geltung bringen soll, erscheint mir fraglich.

Zumindest beim frühen Fichte sind außer den Katholiken auch die
Juden zweifelhafte Mitbürger.31 Und die Annäherung an die jüdische
Aufklärung in seiner Berliner Zeit ändert nichts daran, dass seine Ge-
schichtsphilosophie immer stärker auf die zukünftige universale Herr-
schaft eines transformierten Christentums ausgerichtet ist.32

Hegel konstatiert in der Rechtsphilosophie zwar mit Verve, dass
die Angehörigen verschiedener Religionen »zuallererst Menschen«
seien und daher Anspruch auf bürgerliche Rechte haben (Rechtsphi-
losophie, §270 Anm.). Aber den Juden scheint er zwar die bürgerlichen
Rechte und die »passive« Mitgliedschaft im Staate zuzusprechen, aber
nicht das Recht »aktive« Mitglieder des Staates zu sein – also etwa
Staatsbeamte. Denn »indem sie sich nicht bloß als eine besondere Re-
ligionspartei, sondern als einem fremden Volke angehörig ansehen
sollten«, ist die Gewährung der passiven Staatsgehörigkeit bereits ein
Akt großzügiger Toleranz des Staates.33

92

Ludwig Siep

30 Gleichwohl scheint Kant in der Religionsphilosophie Atheismus zumindest als »mo-
ralischen Fehler« zu betrachten. Vgl. dazu Christian Weidemann: »Von bisweilen unver-
meidlicher Geringschätzung. Kant über Glaubensfreiheit, Toleranz und Religionskri-
tik«, in: Albrecht Beutel (Hg.): Aufgeklärtes Christentum. Beiträge zur Kirchen- und
Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts. Leipzig 2010, S. 233–256, bes. S. 252–254.
31 Nach der ausführlichen – allerdings auch Fichte-apologetischen – Untersuchung von
Hans-Joachim Becker ist die anti-jüdische Position Fichtes auf die Revolutionsschriften
und auf die Anti-Nicolai-Schrift von 1800 beschränkt (Friedrich Nicolai’s Leben und
sonderbare Meinungen. Gesammelte Werke Bd. I, 7, Hgg. v. Reinhard Lauth u. Hans
Gliwitzky u. Mitarb. v. Erich Fuchs u. Peter K. Schneider, 327–463). Vgl. Hans-Joachim
Becker: Fichtes Idee der Nation und das Judentum. Amsterdam/Atlanta 2000. Gegen
Becker stehen die Deutungen von Brumlik (o. Anm. 26), S. 75–131 und Hentges (o.
Anm. 19), S. 119–128.
32 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Staat und Kirche bei Fichte und Hegel«, in: Werner Beier-
waltes, Erich Fuchs (Hgg.): Symposion Johann Gottlieb Fichte. Herkunft und Ausstrah-
lung seines Denkens. (München 5./6.3.2009). München 2009, S. 47–63.
33 TW 7, 421. Der Staat hätte sogar das »formelle Recht«, ihnen als Angehörigen eines
fremden Volkes auch die bürgerlichen Rechte vorzuenthalten. Der Ausdruck »indem«
(sie sich als Angehörige eines fremden Volkes ansehen sollten) scheint mir kaum als
»wenn« zu verstehen. Die Gewährung der bürgerlichen Rechte ist zwar »weise« und

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch die Behandlung der christlichen Sekten – genannt werden in
diesem Paragraphen Quäker und Wiedertäufer – zeigt das begrenzte
Verständnis von staatsbürgerlicher Toleranz bei Hegel: »Gegen solche
Sekten ist es im eigentlichen Sinne der Fall, dass der Staat Toleranz
ausübt; denn da sie die Pflichten gegen ihn nicht anerkennen, können
sie auf das Recht, Mitglieder desselben zu sein, nicht Anspruch ma-
chen« (ebd.). Auch nach der Nachschrift der Vorlesung von 1819/20,
hat Hegel über Juden (und Quäker) gesagt: »Sie können bloße bour-
geois sein, nicht citoyens«.34 Das Ausmaß der Toleranz hängt zudem
von äußeren Umständen ab: Die Wehrdienstverweigerung der Quäker
kann der Staat so lange tolerieren, wie seine militärische Stärke das
zulässt – aber auch nur solange.

Die Toleranz gegenüber Juden und christlichen Sekten ist also von
einer Anerkennung ihres positiven Beitrages zur staatlichen »Sittlich-
keit« ebenfalls weit entfernt. Das verwundert auch deshalb, weil sich
Hegel für die Berufung seines jüdischen Schülers Eduard Gans zu sei-
nem Nachfolger an der Berliner Universität eingesetzt hat.35 Er selber
und seine Schüler (Carové, Gans) haben sich ferner dem Antisemitis-
mus innerhalb des religiös-politischen Nationalismus der Burschen-
schaften und ihres Mentors Fries entgegengestellt.

(5) Die Wurzel für die »Alleinvertretungsansprüche« einer Reli-
gion liegt im Wahrheits-, Erkenntnis- und Begründungsanspruch der
Philosophien, die ihn rechtfertigen. Er geht als wissenschaftlicher über

93

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

»würdig«, aber nicht strenge Pflicht des Staates. Hier scheint mir die Deutung von
Brumlik, (vgl. Anm. 26, S. 230) etwas zu hegelfreundlich.
34 Vorlesungen über die Philosophie des Rechts. Berlin 1819/20. Nachgeschr. v. Jo-
hann R. Ringier. Hg. v. Emil Angehrn, Martin Bondeli u. Hoo Nam Seelmann. Ham-
burg 2000, S. 162. Zu entsprechenden Differenzierungen im allgemeinen preußischen
Landrecht, die seit 1807 aber schrittweise aufgehoben wurden vgl. Christian Friedrich
Koch, Allgemeines Landrecht für die preußischen Staaten, 3. Aufl. Berlin 1862, Band 2,
1, 1, S. 619.
35 Gans musste freilich vor seiner Beamtung christlich getauft werden. Vgl. Terry Pin-
kard: Hegel. A Biography. Cambridge 2000, S. 530–541. Positiv zu Hegels Haltung zur
Judenemanzipation auch Shlomo Avineri: »A Note on Hegel’s View on Jewish Emanci-
pation«, in: Jewish Social Studies. 25 (1963), S. 145–151. Eine positive Wendung zum
Judentum ist jedenfalls in den späten Vorlesungen zur Religionsphilosophie festzustel-
len. Vgl. zu Hegels Einfluß auf die jüdische Kultur seiner Zeit auch Norbert Waszek:
»Hegel, Mendelssohn, Spinoza – Beiträge der Philosophie zur Wissenschaft des Juden-
tums. Eduard Gans und die philosophischen Optionen des Vereins für Kultur und Wis-
senschaft der Juden«, in: Menora. Jahrbuch für deutsch-jüdische Geschichte. 10 (1999),
S. 187–215.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den der Religion noch hinaus, Hegel etwa spricht gerade in dieser Hin-
sicht von der »Aufhebung« der Religion in Philosophie. Kant hat zwar
auf metaphysische Fundamente des Erkenntnisanspruches weitgehend
verzichtet. Dass aber der kritische Weg »allein noch offen« steht, gilt
nicht nur für die theoretische Philosophie. Auch in der praktischen sind
Postulate und Ideen zwar nicht empirisch verifizierbar oder logisch
stringent beweisbar. Aber eine konsistente rationale Alternative zu sei-
ner Moral-, Rechts-, Staats- und Religionsphilosophie schließt Kant
aus. Eine Pluralität philosophischer Positionen, die einander nicht als
widersprüchlich betrachten, kann er ebenso wenig anerkennen wie
Fichte und Hegel. Für diese ist das philosophische System ein durch
logisch zwingende Schlüsse gesichertes Ganzes, das am Ende den An-
fang endgültig bestätigt. Für den frühen Fichte ist darüber hinaus der
erste Grundsatz selber im cartesischen Sinne unbezweifelbar gewiß.

Dass ein solcher Wahrheitsanspruch auch gesellschaftliche, sogar
rechtliche und staatliche Ansprüche begründet, haben Fichte und Hegel
mehr oder minder offen gefolgert. Fichte etwa mit der These der Spät-
philosophie, nur die Synthese von Transzendentalphilosophie und
christlichem Glauben sei mit dem Vernunftrecht vereinbar.36 Hegel
zieht solche praktischen Konsequenzen mit der Behauptung, nur die
spekulative Philosophie sei mit der Rechtsvernunft der konstitutionel-
len Erbmonarchie vereinbar – und begehe kein »crimen laesae majesta-
tis« wie die Konkurrenten.37 Entsprechend kritisiert Hegel in der Vor-
rede der Rechtsphilosophie sogar die »Toleranz« gegenüber falschen
und staatsgefährdenden Philosophien wie die seines Antipoden Fries.38

Auf der einen Seite steht bei den Philosophen des Deutschen Idea-
lismus also die Einsicht in die Rechte aller Menschen auf Anerken-

94

Ludwig Siep

36 Etwa in den Grundzügen des gegenwärtigen Zeitalters und der Staatslehre von 1813
(vor allem SW IV, 521–600).
37 Vgl. Rechtsphilosophie §281 (zur Erbmonarchie): »Deswegen darf auch nur die Phi-
losophie diese Majestät denkend betrachten, denn jede andere Weise der Untersuchung
als die spekulative der unendlichen, in sich selbst begründeten Idee hebt an und für sich
die Natur der Majestät auf« – die spekulative Philosophie ist natürlich die Hegels und
seiner Schule.
38 Vor allem in der Vorrede der Rechtsphilosophie. Wenn dort davon die Rede ist, die
»Toleranz« gegen die Philosophie sei in Zweifel zu ziehen (TW 7, 23), dann ist damit
natürlich die der Gegner Fries, Schleiermacher etc. gemeint. Vgl. dazu Ludwig Siep:
»Vernunftrecht und Rechtsgeschichte. Kontext und Konzept der Grundlinien mit Blick
auf die Vorrede«, in: Ders. (Hg.): G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des
Rechts. Berlin 2 2005, S. 5–29, vor allem S. 23–28.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung. Eine solche wechselseitige Beziehung verlangt eine aktive und
positive Zuwendung zum Anderen, die bloß duldende Toleranz über-
steigt. Auf der anderen Seite gibt es bei Kant und im Deutschen Idea-
lismus aber, wie wir gesehen haben, erhebliche Rechtsbeschränkungen
und Hindernisse für eine umfassende und gleiche Anerkennung aller
Menschen oder auch nur aller Bürger. Zwischen dem, was die Theorie
der Anerkennung eigentlich verlangt, und dem was Frauen, Angehöri-
gen bestimmter Völker und Religionen, aber auch den Vertretern an-
derer philosophischer Positionen zugestanden wird, besteht offenbar
ein Missverhältnis.

IV. Gründe für die Defizite

Wie kommt es zu der Diskrepanz zwischen einer so beschränkten To-
leranz in den behandelten Feldern und der sehr positiven, gehaltvollen
und aktiven Deutung von Anerkennung als, wie etwa Fichte sagt, ein-
zig möglicher vernünftiger Beziehung zwischen Vernunftwesen?

Es genügt nach meiner Auffassung nicht, dafür allein auf die Be-
fangenheit dieser Denker in Zeitströmungen hinzuweisen. Zwar ist
nach Hegel jede Philosophie »ihre Zeit in Gedanken gefasst«, aber alle
hier behandelten Philosophen haben neue Entwicklungen ausgelöst
und waren in vielem ihrer Zeit voraus – auch in der Anerkennungs-
lehre, wie nicht zuletzt ihre heutige weltweite philosophische Rezep-
tion und Transformation zeigt. Es ist nicht anzunehmen, dass sich die
Philosophen der absoluten Reflexion der Diskrepanz dieser Lehre und
ihrer konkreten Anwendung überhaupt nicht bewusst gewesen seien.
Offenbar haben sie die grundlegende Gleichheit aller Menschen für
vereinbar gehalten mit einer Hierarchie von Geschlechtern, Völkern
und Religionen – zumindest im Prozess des historischen Fortschritts.
Diese Hierarchie gerät aber, wie zu sehen war, immer wieder in eine
Spannung auch mit der Gleichheit der Menschenrechte.

Man kann diese Spannungen als Inkonsequenzen kritisieren.
Wichtiger für die philosophische Beurteilung erscheinen mir aber zwei
andere Prinzipien dieser Systeme: Subjektivität und wissenschaftliches
System.

(a) Der Begriff der Subjektivität und des Selbstbewusstseins soll
sicher das Charakteristische aller Menschen bezeichnen und ihn außer-
dem mit höheren »Subjektivitäten«, einschließlich der göttlichen, ver-

95

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


binden. Über die Erkennbarkeit der göttlichen Subjektivität differieren
die Autoren allerdings grundsätzlich. Für Kant ist sie überhaupt nicht
theoretisch erkennbar, sondern nur moralisch zu postulieren, für Fichte
eine notwendige, aber nie ganz zu erfassende Idee. Nur für Hegel of-
fenbart sich Gott vollständig in Geschichte, Religion und Philosophie.

Wichtiger ist für unsere Frage, dass in die Vorstellung des Selbst-
bewusstseins eine »evaluative Teleologie« eingeht, die zu einer Hierar-
chie – zumindest einer Entwicklungshierarchie – auch der »faktischen«
Menschen führt. Die zweckmäßige Anlage und die innere »Bestim-
mung« sollen zu einer völligen Selbstdurchsichtigkeit und Autonomie
führen – bei Kant und Fichte sind das allerdings unabschließbare Pro-
zesse. Der Teleologie des Subjekts entspricht zudem eine zweckmäßige
Entwicklung der Natur und der Geschichte, wie ja auch Kant sie trotz
ihrer Unbeweisbarkeit in der theoretischen Philosophie für die prakti-
sche Philosophie und für die Einheit der Wissenschaften voraussetzt.39

Von dieser natürlichen und geistigen Höherentwicklung aus gesehen,
gelangen schon die Geschlechter, vor allem aber die Völker und Rassen,
nicht gleichmäßig zur höchsten Stufe der Subjektivität. Man muss sie
daher irgendwo »einstufen«. Einzelne mögen sich über ihre Stufe er-
heben, aber das Gros ist daran offenbar doch konstitutionell gehindert.

(b) Die zweite Grundvoraussetzung ist die der Philosophie als wis-
senschaftliches System, das einen geschlossenen Beweisgang darstellt
und alternativlos ist. Dieses Systemdenken entwickelt sich im Wesent-
lichen nach Kant, aber auch Kant ist sich der Alternativlosigkeit der
kritischen Philosophie gewiss. Es ist eine Weiterentwicklung des neu-
zeitlichen »more geometrico« Ideals, allerdings in einer Weise, die der
Komplexität und Mannigfaltigkeit der Formen des menschlichen Wis-
sens und Handelns in viel höherem Maße Rechnung trägt als im
17. Jahrhundert. Wenn dieses Systemideal mit einer von Kant über
Fichte bis Hegel zunehmend epistemisch-anspruchsvolleren Form der
Geschichtsphilosophie verbunden wird, dann wird auch die historische
Einordnung der Völker, Religionen und Philosophien anscheinend
»zwingend«.

Dass sich die Neutralität rechtlicher Beziehungen einerseits und

96

Ludwig Siep

39 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Das Recht als Ziel der Geschichte. Überlegungen im An-
schluß an Kant und Hegel«, in: Christel Fricke, Peter König, Thomas Petersen (Hgg.):
Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel über Denken, Erkennen und Handeln. (Fried-
rich Fulda zum 65. Geburtstag). Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 355–379.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ansprüche auf letzte Wahrheiten nicht ausschließen, ist ein auch
heute noch gültiger Anspruch. Die Gewaltlosigkeit und die Herrschaft
vernünftiger Gesetze über gleiche und autonome Wesen ist ein Wert,
der Rechtsansprüche auch für Menschen garantiert, denen ihre Mit-
bürger grundlegende Irrtümer über Welterklärung, Religion oder Mo-
ral unterstellen. Das gehört zu den Grundüberzeugungen, die sich von
der Aufklärung bis heute zunehmend durchgesetzt haben. Wie stabil
eine solche Toleranz bei absoluten Gewissheiten ist, wurde allerdings
schon im Deutschen Idealismus diskutiert. Vor allem die Unterord-
nung von Staat und Recht unter religiösen Glauben führt nach Hegel
zu einem den Staat zerstörenden Fanatismus (Rechtsphilosophie,
§270). Folglich muss die Unterordnung der Religionsgemeinschaften
unter den staatlichen Rechtszwang garantiert werden – notfalls mit
diesem Zwang selber.

Durch die sozialen und rechtlichen Konsequenzen, die sich aus
dem Letztbegründungsanspruch der Philosophien des Deutschen Idea-
lismus für die Grade der Toleranz und Anerkennung gegenüber ande-
ren Geschlechtern, Rassen, Religionen und Philosophien ergeben, wird
die »saubere« Trennung zwischen theoretischen Wahrheiten und
rechtlichen Beziehungen aber in Frage gestellt. Ist ein solcher hoher
philosophischer Begründungsanspruch mit rechtlicher Toleranz, ja
mit demokratischem Pluralismus, wie er heute verstanden wird, ver-
einbar? Oder muss der Demokratie der Primat vor der philosophischen
Wahrheit eingeräumt werden, wie etwa Richard Rorty das gefordert
hat?40

Zu dieser gewichtigen Frage kann hier nur eine kurze skizzenhafte
Antwort gegeben werden. Um den Vertreter eines anderen Glaubens
und einer anderen philosophischen Weltanschauung als gleichberech-
tigt im positiven Sinne zu betrachten, ihn also anzuerkennen in allen
Schattierungen dieses Begriffs, die Fichte und Hegel unterschieden ha-
ben, muss man denken können, dass er ebensoviel oder mehr Wahrheit
besitzt als man selber. Dazu gehört das Bewusstsein, dass die Alterna-
tiven zu der eigenen philosophischen, moralischen, religiösen Position
nicht schlechthin widersprüchlich sind. Dieser Anspruch passt aber
nicht zu Systemphilosophien des absoluten Wissens – wohl auch nicht

97

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

40 In vielen seiner Schriften, vgl. etwa: »Der Vorrang der Demokratie vor der Philoso-
phie«, in: Richard Rorty: Solidarität oder Objektivität. Stuttgart 1988, S. 82–125.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Transzendentalphilosophien eines strikten Apriorismus oder einer
alternativlosen »Metaphysik der Sitten« wie die kantische.

All diese Philosophen wollen beweisen, dass die Ablehnung ihrer
Prinzipien und Folgerungen in Widersprüche führt. Das bedeutet ja
Letztbegründung: Alternative Annahmen sind widersprüchlich. Je-
manden einschließlich seiner handlungsleitenden Überzeugungen zu
bejahen, wenn man diese Überzeugungen für widersprüchlich hält, ist
nur sehr eingeschränkt möglich – eben nur im Sinne einer passiven
Duldung und sozusagen kopfschüttelnden Hinnahme.41 Das reicht für
eine demokratische Bildung gemeinsamer Überzeugungen über das für
alle »Nützliche« und »Gerechte« nicht aus.42

V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften

Wir haben gesehen, dass der Deutsche Idealismus eine systematisch
höchst »anspruchsvolle« Konzeption der Anerkennung entwickelt hat.
In der Durchführung ist aber dieses Programm nur unzureichend
verwirklicht worden. Durch die Geschichtsteleologie werden die Un-
terschiede zwischen Kulturen und Religionen auf einer Skala des Über-
holten bzw. Fortgeschrittenen festgelegt. Die Auszeichnung natür-
licher Differenzen, wie der der Geschlechter, als begrifflicher bzw.
zeitlos-prinzipieller, führt zu unterschiedlichen Rechten, sozialen Rol-
len und entsprechender Wertschätzung für Männer und Frauen. Für
die Grundlagen wird transzendentale bzw. begrifflich-ontologische
(im Sinne Hegels) Notwendigkeit beansprucht.

Gewiss verdanken wir diesen Theorien Einsichten in Strukturen
und Stufen der Anerkennung, die von bleibendem Wert sind. Aber sie
sind mit Defiziten verbunden, die heute fast unbegreiflich erschei-

98

Ludwig Siep

41 Daher sind auch die Ansprüche problematisch, für die Menschenwürde des Grund-
gesetzes seien nur christliche oder theistische Begründungen widerspruchsfrei möglich.
Vgl. etwa Robert Spaemann: »Seine theoretische Begründung findet der Gedanke der
Menschenwürde und ihrer Unantastbarkeit allerdings nur in einer metaphysischen On-
tologie, d.h. in einer Philosophie des Absoluten. Darum entzieht der Atheismus dem
Gedanken der Menschenwürde definitiv seine Begründung und so die Möglichkeit theo-
retischer Selbstbehauptung in einer Zivilisation« Robert Spaemann; »Über den Begriff
der Menschenwürde«, in: Ernst-Wolfgang Böckenförde u. Robert Spaemann (Hgg.):
Menschenrechte und Menschenwürde. Stuttgart 1987, S. 313.
42 Zu diesen wesentlichen Tätigkeiten des »politischen Lebewesens« vgl. Aristoteles,
Pol. I (1253 a 10–15).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen,43 und die nicht einfach auf Zeitgebundenheit zurückgeführt wer-
den können. Daher soll im Folgenden versucht werden, in einer eher
historisch-phänomenologischen Einstellung Stufen der Anerkennung
zu charakterisieren. Dass es sich dabei um Formen richtigen und wert-
vollen sozialen Verhaltens handelt, lässt sich weitgehend mit kollekti-
ven historischen Erfahrungen rechtfertigen. Sie haben aber offenbar
etwas dem Menschen Zugehöriges, seinen wesentlichen Möglichkeiten
Entsprechendes zutage gefördert, das nicht mehr mit guten Gründen
aufgegeben werden kann.44

Anerkennung zwischen Menschen hat Abstufungen. Nicht jeden
kann man auch emotional bejahen, viele bleiben einem unsym-
pathisch, manche lehnt man ab, konkurriert mit ihnen oder bekämpft
sie. Gelegentlich hält man sie für gefährlich und versucht, ihren Ein-
fluss zu begrenzen. Aber man kann sich in ihnen immer noch wieder-
erkennen, ihre Motive, Ziele, Wünsche verstehen. Wenn die Aus-
einandersetzung mit ihnen »lohnen« soll, dann muss man sie als
einen ernsthaften Gegner ansehen, als jemand, der mit einem selber
grundsätzlich auf der gleichen Stufe steht. Die Bestätigung durch je-
mand, den man wie ein Tier »abrichtet«, ist wertlos – das hat schon
Hegel in seiner berühmten Analyse des »Herr-Knecht-Verhältnisses«
gezeigt. Man muss schon zum Zweck der eigenen Anerkennung den
anderen respektieren, darf ihn nicht erniedrigen oder zwingen, die ei-
genen Wünsche zu erfüllen. Aber das schuldet man ihm auch, weil
man sonst seinem Menschsein und seiner Individualität nicht gerecht
wird. Daher ist das größte Übel die Folter oder Erpressung zur Erfül-
lung der eigenen Lust oder Willkür.

Aufgrund solcher Erfahrungen – durchaus gestützt durch die Er-
kenntnisse der Philosophen der Aufklärung und des Deutschen Idealis-
mus – haben die Menschen gelernt, ihre Beziehung auf die Basis glei-
chen Rechts zu stellen. Das schließt allerdings auch einen gemeinsamen
Willen ein, denjenigen, der sich an die Spielregeln des wechselseitigen
Respekts nicht hält, zu ihrer Einhaltung zu zwingen – durch unpar-
teiische Dritte, die sich selber streng an Regeln halten. In die »Grund-
solidarität« der wechselseitigen Bejahung der Menschen schließen wir

99

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

43 Vgl. vor allem Brumlik (Anm. 26) und Hentges (Anm. 19).
44 Dass durch menschliche Tätigkeit (Denken, Erfahren, künstlerische Tätigkeit) etwas
erkennbar, praktizierbar oder genießbar wird, was zugleich unabhängig von diesen Tä-
tigkeiten existiert (»entdeckt« wird), ist schon in Hegels Logik des Setzens und Voraus-
setzens antizipiert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch diejenigen Mitglieder ein, die zu selbständigen Leistungen geisti-
ger oder körperlicher Art kaum oder gar nicht in der Lage sind.

Auf dieser Stufe der »Lerngeschichte« der Menschheit kann man
folgende Stufen der Anerkennung unterscheiden:

(1) Zunächst bedeutet Anerkennung, die Integrität des anderen zu
achten, ihn als einen Menschen mit grundsätzlich gleichen Gefühlen
und Bedürfnissen zu sehen. Also ihn nicht willkürlich zu verletzen
(physisch oder psychisch) oder gar zu »zerstören« – auch nicht im Um-
weg über die Bekämpfung von Gruppen. Von vielen Fanatikern wird ja
heute der Ausschluss aus der wechselseitigen Anerkennung der Men-
schen dadurch verdeckt, dass man ihn mit einer Gruppe von »Bösen«
identifiziert, die man kollektiv glaubt bekämpfen und zerstören zu dür-
fen. Das beginnt schon damit, dass man Symbole (z. B. Fahnen) solcher
Gruppen öffentlich zerstört.

(2) Auf der nächsten Stufe bedeutet es, den Anderen oder die An-
dere nicht auszusondern, herabzustufen, zu diskriminieren. Auch nicht
dadurch, dass man ihn zu Gruppen, Rechten, Gütern nicht zulässt,
nicht einschließt oder nicht daran beteiligt. Das gilt wieder in unter-
schiedlicher Weise: Es gibt Prozesse und Aktivitäten, die allen für ihre
Bedürfnisse (auch nach Anerkennung) und Rechte zugänglich sein
müssen. Das sind »öffentliche« Mittel und Rechte – von den Verkehrs-
mitteln bis zum Wahlrecht. Es gibt aber auch »private« Aktivitäten und
Gruppen, bei denen Zugangsbeschränkungen legitim und die entspre-
chenden Güter nur auf diese Weise zu erlangen sind (Familie, Vereine,
Freundschaften). Menschen aus bestimmten derartigen Gruppen aus-
zuschließen, setzt aber voraus, dass sie Zugang zu anderen haben –
völlige Isolation führt zur Zerstörung.

(3) Eine weitere Stufe der Anerkennung besteht darin, jemanden,
der nicht von vornherein, d. h. aufgrund seiner Herkunft, seiner Um-
gebung oder seines Glaubens, zu einem selbst gehört, in den eigenen
Umkreis aufzunehmen. Und zwar in Wahrung seiner Fremdheit und
im Verstehen, dass er (sie) zugleich anders und in grundsätzlichen Din-
gen gleich mit mir ist. Solches Zulassen heißt Toleranz. Auch Toleranz
kann verschiedene Stufen haben: Vom bloßen Ertragen bis zum positi-
ven Interesse daran, was der andere einem an Möglichkeiten des
Menschseins eröffnet.

(4) Auf der Stufe positiver Toleranz muss ich den Anderen bereits
unterstützen, ihm helfen, seine Bedürfnisse zu erfüllen, seine Mög-
lichkeiten zu entfalten. Das kann auch indirekt und anonym gesche-

100

Ludwig Siep

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen: durch (staatlich erhobene) Steuern, durch Unterstützung von
Hilfsmaßnahmen, Bildungseinrichtungen etc. Aber man muss auch
persönlich dazu bereit sein, wenn man etwa aktuell Zeuge einer Notsi-
tuation wird. Diese Form von Anerkennung nennt man Solidarität.

(5) Wenn solche Unterstützung mit wechselseitiger Schätzung
und Zuneigung verbunden ist, dann kann sie zur Freundschaft werden.
Es muss sich dabei nicht nur um private Freundschaften handeln. Auch
das bewusste Teilen einer gemeinsamen Geschichte und die Unterstüt-
zung für öffentliche Einrichtungen kann eine Form der Freundschaft
sein (Bürgerfreundschaft), wie schon Aristoteles sie für den Zusam-
menhalt der Polis gefordert hat.45

(6) Die umfassende Form des Anerkennens ist nicht nur das Inte-
resse an der bereichernden Andersheit des Anderen, sondern die Ver-
bindung verschiedener Horizonte bei einem gemeinsamen Werk. Da-
für muss es gemeinsame Wertungen und Überzeugungen geben,
sowohl hinsichtlich von Fakten und Gründen wie hinsichtlich von Gü-
tern und der Bedeutung von Aufgaben. Aufgaben dieser Art können
private, familiäre, berufliche und soziale Aufgaben sein. Es kann sich
auch um staatliche und überstaatliche Aufgaben zur Erhaltung von
Gütern oder gar zur Verbesserung des Loses bestimmter oder aller
Menschen handeln. Das umfangreichste und schwierigste Werk
scheint heute die Erhaltung und Förderung eines sozialen und natürli-
chen »Kosmos« zu sein: Eines sozialen Kosmos, in dem eine Vielfalt
von Kulturen und deren Mischungen sich wechselseitig befördern,
statt zusammen zu stoßen oder einander zu überwältigen. Also einer
sozialen Wohlordnung, in der sozusagen die Kirchtürme und Minaret-
te nicht in den Himmel wachsen, die Glocken und Gebetsrufe sich nicht
übertönen etc. Fast ebenso schwierig ist die Erhaltung eines natürli-
chen »Kosmos«, in dem mannigfaltige Formen, Landschaften, Arten,
Individuen existieren und gedeihen, ohne der Monotonie aufgrund von
Verstädterung, Verkehrssystemen oder industrieller Landwirtschaft
(incl. geklonter Serientiere) zum Opfer zu fallen.46

Hier gibt es eine Vielfalt von kulturellen Traditionen der Vorstel-
lung eines mannigfaltigen natürlichen und kulturellen Kosmos’, die
ins Gespräch gebracht und zur Grundlage gemeinsamen Handelns ge-
macht werden können. Monopole, Dominanzen, Ausschlüsse gegen-

101

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

45 Vgl. Aristoteles, Eth. Nic., 1161 a 10ff.
46 Vgl. Ludwig Siep: Konkrete Ethik. Frankfurt/M. 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über natürlichen und kulturellen Formen wirken auf die Fähigkeiten
zur Anerkennung der Individuen zurück. Aber die Anerkennung des
anderen Menschen, der Verzicht auf Gewalt und Dominanz, ist umge-
kehrt eine Voraussetzung dafür, in einer reichhaltigen, mannigfaltigen
sozialen und natürlichen Welt zu leben.

Zwischen beidem, der Anerkennung von Individuen und der von
kulturellen Lebensformen und Gruppen kann es aber zum Konflikt
kommen. Innerhalb mancher Kulturen, vor allem mit traditionalen
Hierarchien und mit Vorstellungen von Ehre oder Schande, werden
Individuen nach wie vor wegen ihres Geschlechtes oder Alters dis-
kriminiert oder gewaltsam behandelt. In strikten Religionsgemein-
schaften wird immer noch das Recht des Individuums auf eigene Über-
zeugung, die Wahl der eigenen Lebensführung einschließlich der
Kleidung, das Recht auf Kritik religiöser Autoritäten und das Recht
auf Verlassen der Glaubensgemeinschaft bestritten. In »heroischen«
Kulturen gilt der Kampf, die Eroberung, auch das Martyrium als Wert,
der die Misshandlung anderer und das bedenkenlose Opfer des eigenen
Lebens rechtfertigt. In autoritären Staaten gilt die freie Meinungs-
äußerung und die Kritik an der »nationalen« Politik und ihren Trägern
als zersetzend, illoyal usw. Das sind sicher noch nicht alle Fälle, in de-
nen Ansprüche der Individuen auf Anerkennung eigener Rechte und
Entfaltungsmöglichkeiten unterdrückt werden.

Meine These zu diesem Problem ist, dass die Anerkennungsstufen
1 bis 3, also Respekt vor der Integrität des anderen, Nicht-Diskriminie-
rung und Toleranz alle Menschen einander schulden und sie auch von
Gruppenansprüchen47 nicht überwogen werden können. Auch auf ein
gewisses Maß an Solidarität haben alle Menschen Anspruch. Höhere
Maße der wechselseitigen Unterstützung, der Freundschaft und des
Zusammenwirkens an gemeinsamen Aufgaben sind aber sozusagen
»verdienstliche Pflichten«. Man kann zu ihnen so lange nicht rechtlich
gezwungen werden kann, wie Vernachlässigung nicht zu manifesten
Schäden bei vielen Menschen führen (wie etwa bei Klimaveränderun-
gen oder globalen Wirtschaftsprozessen). Zu Freundschaft und Enga-
gement kann man auch Gruppen und ihre Mitglieder nicht rechtlich

102

Ludwig Siep

47 Zu unterschiedlichen Arten Von Gruppenrechten vgl. Thomas Pogge: »Gruppenrech-
te von Minderheiten«, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz? Hand-
buch über Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/München 2001, S. 188–
196.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwingen, obwohl sie für das Gedeihen einer vielfältigen Gesellschaft
nötig sind.

Welche Rechte der Individuen können dann notfalls für den Erhalt
und das Gedeihen von ethnischen, kulturellen und religiösen Gruppen
eingeschränkt werden? Es können nicht diejenigen sein, die sie für den
Erhalt ihrer körperlichen und psychischen Integrität, ihres Zugangs zu
grundlegenden Rechten und Entfaltungsmöglichkeiten und für die Un-
terstützung gegen Not und Leiden benötigen. Eingeschränkt werden
können aber Mitwirkungsrechte sowohl in privaten wie in öffentlichen
Einrichtungen. So kann die Gleichheit der Stimmen bei der Wahl zu-
gunsten von Minderheiten eingeschränkt werden.48 In Fällen homoge-
ner Kulturen in bestimmten Gebieten kann auch politische Selbst-
bestimmung berechtigt sein. Das ist aber gegen die Rechte der
dadurch entstehenden Minderheiten abzuwägen. Auch einige der akti-
ven Wahlmöglichkeiten für die Verwirklichung von Lebensplänen, wie
die Wahl einer Schule und der Kleidung bei öffentlichen Aufgaben
können eingeschränkt werden. Für die Mehrsprachigkeit in einem
Staat oder Staatsgebiet kann man das Erlernen und Sprechen bestimm-
ter Sprachen vorschreiben.49

Ganz generell kann man also sagen, dass es einen Kern von Rech-
ten bzw. »Anerkennungsansprüchen« gibt. Er kann nicht durch die An-
sprüche von Gruppen überwogen werden, durch ihre eigenen Mitglie-
der, durch andere Gruppen und durch den Staat anerkannt und
gefördert zu werden. Vielmehr müssen Gruppen ihre eigenen Traditio-
nen und Normen an die Bedingungen der Anerkennung dieser indivi-
duellen Ansprüche anpassen. Auf Gewalt, Diskriminierung und Into-
leranz gegen Individuen hat keine Tradition mehr einen Anspruch.

103

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

48 Pogges Ablehnung solcher gruppenstatistischer Rechte kann ich nicht teilen. Dass
z.B. bestimmte Minoritäten von Sperrklauseln bei Wahlen (Prozentklauseln) aus-
genommen sind, scheint mir nicht grundrechtswidrig. Vgl. Thomas Pogge: »Gruppen-
rechte von Minderheiten«, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz?
Handbuch über Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/München 2001,
S. 191.
49 Vgl. Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Aus d.
Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992, S. 47 f. Ab wann eine solche
Mehrsprachigkeit konstitutionell gefordert ist oder durch die traditionelle oder ein-
zuführende Landessprache ersetzbar ist, kann nur in einem schwierigen Abwägungs-
prozess entschieden werden. Sicher sind dabei auch friedliche Kämpfe von Gruppen
um Rechte und Einfluss notwendig. Vgl. Axel Honneth: Kampf um Anerkennung.
Frankfurt 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie kann man solche Prioritätsordnungen von »Anerkennungs-
ansprüchen« begründen? Wir haben zwei der möglichen Begründun-
gen gesehen. Die erste, diejenige Kants, Fichtes und Hegels, setzt eine
rationalistische Tradition der Philosophie fort, die in Europa zumin-
dest seit den Griechen versucht hat, ethische und rechtliche Normen
aus der Vernunft herzuleiten und für diese Ableitung eine alternativ-
lose Denknotwendigkeit zu beanspruchen. Vernunft wird dabei im Ge-
folge von Descartes und Kant mit Subjektivität und Selbstbewusstsein
verbunden. Das bedeutet, dass die Begründungen von Moralität, Recht
und Staatsordnung auf notwendigen Bedingungen des Bewusstseins
basieren.

Die andere, im letzten Teil skizzierte Begründung beruht auf
schwächeren, nicht »letztbegründeten« Annahmen über Eigenschaften
des Menschen und kulturgeschichtliche Erfahrungen. Wer sie nicht
teilt, dem kann man die Erfahrungen und die darin »entdeckten« an-
thropologischen Fakten zu vermitteln versuchen. Diese wechselseitige
Mitteilung und Verständigung kann natürlich schon innerhalb eines
Volkes, erst recht aber zwischen verschiedenen Völkern und Kulturen
schwierig sein. Die andere, rationalistische Begründung wird aber auch
nicht leicht an alle sozialen Schichten und religiösen Gruppen zu ver-
mitteln sein.

Ich lasse hier offen, welche Begründung letztlich stärker und wel-
che für »gewöhnliche« Menschen auch außerhalb von Wissenschaft
und Philosophie überzeugender ist. Die erste hat, jedenfalls in ihrer
historisch aufgetretenen Form, bedeutende Schwierigkeiten, kulturelle
und religiöse Vielfalt als einen eigenen Wert und ein Recht von Indivi-
duen und Gruppen zu rechtfertigen. Eine Vielfalt von Traditionen und
Lebensformen erhöht aber einerseits die Wahlfreiheit der Individuen
und damit den »Wert« ihrer Freiheit. Andererseits ermöglicht die Sta-
bilität und das Ansehen von Gruppen auch die Anerkennung besonde-
rer Lebensformen. Damit entlastet sie das Individuum ein Stück weit
von eigenen Leistungen, möglicherweise von Überforderungen.

Aber die Ansprüche der Individuen auf Nicht-Diskriminierung
und Rechtsgleichheit können nach beiden Begründungsformen nicht
hinter traditionellen Sitten und Hierarchien zurückstehen. Auf die
Stufen der Anerkennung von der Gewaltlosigkeit über die Nicht-Dis-
kriminierung bis zur Toleranz und zu elementaren Formen der Solida-
rität kann nicht verzichtet werden, auch nicht zugunsten des gegen-
seitigen Respekts der Kulturen. Freundschaft, aktive Solidarität und

104

Ludwig Siep

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenwirken an gemeinsamen Aufgaben sind zwar nicht in der
gleichen Weise rechtlich erzwingbar. Aber ohne sie wird das Werk des
Zusammenlebens in einer Gesellschaft der gegenseitigen Bereicherung
von »Andersheiten« und in einer Natur der gedeihlichen Entwicklung
einer Mannigfaltigkeit von Arten und Formen nicht gelingen. Und das
wird am Ende auch wieder auf den gewaltlosen, toleranten und res-
pektvollen Umgang der Individuen miteinander zurückschlagen.

105

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17 - am 24.01.2026, 02:15:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza
	I.
	II.
	III.

	Deutungslinien der Toleranz bei Lessing
	I.
	II.
	III.

	Zivilreligion und Toleranz
	I.
	II.
	III.

	Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute
	I. Begriff und Formen der Toleranz
	II. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus
	III. Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel
	IV. Gründe für die Defizite
	V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften


