
Ethik und Institution 41

2. Der Herr hat’s gegeben… – Die Legitimation
der Institution und Expertokratie

Im bisherigen Argumentationsverlauf begegnete uns mehrfach der Begriff

desWahrheitsgaranten. Was diesen Begriff angeht, so können wir bislang auf

rein formaler Ebene feststellen, dass die Selbstreferenzialität der Institution

unbedingt auf diese Kategorie angewiesen ist. Mit ihrer Einführung erfolgt

eine Absicherung der inhärenten Struktur der Institution. Der Wahrheitsga-

rant erfüllt insofern die Schlüsselfunktion im Prozedere der Institutionalisie-

rung. Dieser Sachverhalt ist allerdings nicht unproblematisch: Denn da die

menschlichen Institutionen als kulturelle Artefakte sich nicht auf naturge-

setzliche Kausalzusammenhänge zurückführen lassen, muss die Sicherung

der symbolischen Ordnung, für die sie stehen, offensichtlich ihrerseits im

symbolischen Register erfolgen. Das bedeutet aber, dass wir es hier mit ei-

nem Zirkelschluss und daher erneut mit einer selbstreferenziellen Struktur

zu tun haben. Indem wir nun allerdings den Sachverhalt mit Blick auf den

Begriff des Symbolischen neu formuliert haben, ist es uns möglich, die Fra-

ge nach dem Zusammenhang von Selbstreferenzialität und Wahrheitsgarant

präziser zu stellen: Denn wenn wir bereits im Vorwort in Anschluss an Lacan

feststellen konnten, dass die symbolische Ordnung auf das Imaginäre ange-

wiesen ist, dann scheint dasselbe auch für die Institution als solche zu gelten.

Es bedarf einer imaginären Referenz, die es den Vertretern der institutio-

nellen Logik ermöglicht, die kritische Befragung der symbolischen Ordnung

abzuwehren, indem sie auf jene fundamentale Referenz und ihre legitimie-

rende Autorität verweisen. Die Frage nach dem Wahrheitsgaranten ist also

eigentlich die Frage nach dem Imaginären.

Bevor wir mit der Analyse beginnen, wollen wir uns diesen Zusammen-

hang kurz anhand eines Beispiels vor Augen führen: Wenn sich im Kontext

der Französischen Revolution das Königsamt als untragbar entpuppte, dann

stellt sich die Frage, wie es bis zu diesem Zeitpunkt überhaupt möglich war,

seine Legitimität zu behaupten. Die Antwort dürfte bekannt sein: Der König

wurde durch das Oberhaupt der Kirche eingesetzt. Und da der Papst seine

Autorität auf Gott selbst zurückführen konnte, wurde der König über diesen

kleinen Umweg zum Monarchen-von-Gottes-Gnaden. Die symbolische Ord-

nung der Ständegesellschaft war kein historisch-kontingentes Gebilde, das es

hinzunehmen galt, sondern es war selbstverständlich, da es sanktioniert war

(im wahrsten Sinne des Wortes) durch den Verweis auf die höchste Autorität

(Gott), die als Wahrheitsgarant fungiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Kritik der ethischen Institution

Dieses Beispiel allein gibt dem Imaginären bereits ein wenig Kontur, in-

dem es auf die Verbindung zu einem abstrakten Gottesbegriff hinweist. Als

Beispiel aus dem Feld der Politik ist es zunächst auch leicht nachzuvollziehen,

doch wir kratzen hier nur an der Oberfläche und die subtilen Implikationen

werden uns im Folgenden noch beschäftigen. Da wir uns aber auch für die

Frage der Wissenschaft und ihre Funktion im institutionellen Rahmen in-

teressieren, müssen wir fragen, ob wir es dort nicht auch mit einem ähnli-

chen System der Selbstreferenz zu tun haben. Denn es ist nicht von der Hand

zu weisen, dass die intellektuelle bzw. intellektualisierende Institution, die

man gemeinhin lapidar als ›die Wissenschaft‹ bezeichnet, ebenfalls in Form

einer hochkomplexen symbolischen Ordnung daherkommt. Und dabei bean-

sprucht sie nicht nur Legitimität und Validität, sondern fungiert selbst als

diejenige Kapazität des menschlichen Geisteslebens, die zuallererst fundier-

te Aussagen über Legalität und Validität zu machen imstande ist. Aber kann

sich die Wissenschaft aus sich selbst heraus begründen? Und wenn ja, wie tut

sie das? Oder provokant gefragt: Aus welchem Grund glauben wir eigentlich

zu wissen, dass wir uns auf die Erkenntnisse und Methoden derWissenschaft

und der Expert*innen fest verlassen können? Schließlich wäre es ja auch hier

möglich, auf die historische Kontingenz gewisser szientifischer Erscheinun-

gen, Methoden und Überzeugungen zu verweisen, die sich im Nachhinein

als fehlerhaft oder gar als unwissenschaftlich erwiesen haben, um dann ei-

nen blanken Skeptizismus gegen die Wissenschaft ins Feld zu führen. Doch

schauen wir genau hin: Jener Einwand ließe sich nämlich offensichtlich leicht

entkräften, indem man dem entgegenhielte, dass es ja nicht dieWissenschaft

sei, die sich an gewissen Punkten der Geschichte verschätzt, verrannt oder

schlichtweg geirrt hat, sondern dass diese Missgriffe eigentlich auf den Men-

schen und seine fehlbare Applikation der Wissenschaft und ihrer Methoden

zurückzuführen sind. DieWissenschaft selbst ist rein, während der »Prothe-

sengott« (vgl. Freud 1974d, 222) noch lernenmuss,mit den wissenschaftlichen

Krücken nicht nur zu laufen, sondern die Olympischen Spiele zu gewinnen.

Anders gesagt, die Wissenschaft wird notwendigerweise als an sich unfehl-

bar gedacht, nicht nur damit ihre jeweils kontingenten Methoden Anwen-

dung finden können, sondern auch da sich andernfalls das Vertrauen in ihre

Verlässlichkeit in einen radikalen Zweifel verwandeln könnte, der das fun-

damentale Konstrukt des technisch-wissenschaftlichen Komplexes der Welt

desMenschen erschüttern würde. Doch ein solches ultimatives und ganzheit-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 43

liches wissenschaftliches Bewusstsein fällt nicht einfach vom Himmel. Wir

müssen also fragen: Wie kommt es zustande?24

Es ist das Verdienst Pierre Legendres, aufgezeigt zu haben, dass die »Ver-

webung allen Wissens mit der christlichen Religion« im mittelalterlich-scho-

lastischen Diskurs den »anfänglichen Sockel« des modernen wissenschaft-

lichen Systems bildet und zudem einen irreduziblen, aber »äußerst wirksa-

me[n] Rest« hervorgebracht hat (vgl. Legendre 2010b, 20). Angesichts der Fra-

ge nach dem Wahrheitsgaranten erscheint es nur logisch, dass das religiös-

theologische Moment als zentraler Faktor der Institutionalisierung der Wis-

senschaft wirkt, bietet die Theologie doch die Vermittlung mit der Kategorie

des Universalen an, denn sie liefert ein systematisches Konzept des Weltgan-

zen, indem sie dieses auf seinen letzten Grund zurückführt. Nicht umsonst

ist ferner auch die Schöpfung des abendländisch-europäischen Universitäts-

wesens der systematisierenden Funktion des scholastischen Diskurses zuzu-

schreiben. In diesem Zusammenhang spielt vor allem die Verschmelzung des

theologisch-dogmatischen Kanons mit dem juristischen Kanon eine zentrale

Rolle: »das Recht und die Theologie schlossen sich damals mit dem gesamten

System der Wissenschaften zusammen« (Legendre 2016, 41). Aus dieser Al-

lianz ging schließlich auch die expertokratische Figur par excellence hervor:

der Kanoniker, der in Personalunion den Gelehrten, den Theologen und den

Juristen verkörpert. Legendre skizziert den Sachverhalt wie folgt:

Letztlich besteht dasmittelalterliche Anliegen darin, dieWissenschaft zu ei-

ner universellen Hohen Kunst zu erheben, die der Künstler einsetzen kann,

wenn er weiß wie, d.h. durch welche Unterteilungen und in welchem Ma-

ße, die Doktrinen sich voneinander unterscheiden und miteinander in Ver-

bindung stehen. Die Rhetorik, die die Logik umfasst, formuliert die Klassi-

fizierungsprinzipien, die überzeugen sollen, die Kategorien und die Wech-

selbeziehungen, die zusammen das gewaltige Metathesensystem bilden,

24 Hier ist eine methodische Erläuterung angebracht: Wir fragen an dieser Stelle gewis-

sermaßen naiv nach demWissenschaftsbegriff und behandeln die Wissenschaft vor-

erst als rein ›äußerliches‹ Phänomen, d.h. in ihrer (bereits) institutionalisierten Form.

Wir wählen dieses Vorgehen mit Rücksicht auf unsere Methode, die die Verbindung

von Darstellung und Kritik vorsieht. Jede*r Leser*in Hegels weiß jedoch, dass gerade

der absolute Skeptizismus umschlägt in ein unbedingtes Wissen, dessen Analyse den

Ansatz für eine fundamentale »Wissenschaftslehre« (vgl. Fichte 1971e) bzw. Wissen-

schaftstheorie bildet.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Kritik der ethischen Institution

die Wissenschaft der Menschen als solche und als Produkt des Universums.

(Ebd., 53)25

Auch wenn dieses System konfessionell verankert ist, so zeichnet es sich doch

durch seine universale Anwendbarkeit aus: Der Kanoniker verfügt über den

clavis universalis (vgl. ebd., 103, Anm. 33), mit dem jedes beliebige Ereignis,

Phänomen und jeder Sachverhalt entschlüsselt und somit im christlich-theo-

logischen Metathesensystem der Rechtswissenschaft verortet werden kann.

Der Universalschlüssel manifestiert sich in der Technik des scholastischen

Diskurses: Die scholastische Methodologie sieht nämlich vor, Fragen (quaes-

tiones) zu stellen, wobei das Fragenstellen systematisiert und entsprechend

einer spezifischen Methode erfolgt. D.h., der Diskurs wird thematisch (d.h.

auch: dogmatisch) vorstrukturiert und konkrete Frage werden im Sinne des

scholastischen Dreischritts vonThese A,These B und Synthese (responsum) be-

antwortet. Dabei nimmt die Verarbeitung antiker Konzepte (besonders ver-

mittels Aristoteles, dem Philosophen) eine zentrale Rolle ein. Dem Scholastiker

geht es nicht nur um den Rückbezug auf die Tradition, sondern vor allem

darum die verstreuten Konzepte zu systematisieren und innerhalb des theo-

logisch-juridischen Kanons einzuordnen.Das Vorhaben hat daher den Effekt,

ein engmaschiges Referenznetzwerk des vorhandenen Wissens zu produzie-

ren, und zwar sub specie doctrinae Christianae. Aufgrund dieses Referenznetz-

werks entsteht dann auch der Eindruck, dass ihm keine denkbare Situation

des menschlichen Lebens entgehen könne. Innerhalb dieses Systems hat jede

nur mögliche Frage eine Antwort. Indem jede Fragestellung in letzter Konse-

quenz auf den Kern des Wissens, die Schrift, das »Buch der Vernunft – denn

das ist die Bibel für die abendländische Gesellschaft« (Legendre 2010c, 99) –,

bezogen und dabei gleichzeitig im juristischen Diskurs verortet wird, bleibt

für die Institution derWissenschaft nichts mehr dem Zufall oder dem Zweifel

überlassen, nichts und niemand muss ungezählt bleiben.

Der kanonische Umgang mit der Frage der Sexualität vermag den Sach-

verhalt beispielhaft zu verdeutlichen (vgl. zum Folgenden ebd., 173f.): Es ver-

steht sich, dass die Frage des menschlichen Sexuallebens an die hamartio-

logische Deutung der Genesis anknüpft. Nun stellt Gratian, der ›Vater des

Kirchenrechts‹, in seinem einflussreichen Hauptwerk, bekannt unter dem

25 Es bedarf kaum der Erwähnung, dass die »Logik«, die Legendre hier anspricht, allein

die zweiwertige aristotelische Logik der Tradition meint.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 45

Namen Decretum Gratiani, fest, dass die sexuelle Sünde auf drei Weisen be-

gangen werden kann: durch Einflüsterung vom Teufel, durch den Genuss des

Fleisches oder durch die bewusste Einwilligung des Geistes. Den legitimie-

renden theologischen Rückhalt bildet folgende Analogiebildung, die sich des

biblischen Mythos vom Paradies bedient: Die Schlange (der Teufel) flüstert

Eva die verwerfliche Idee ein und bedingt damit ihr Verschulden (culpam);

Eva (das Fleisch) genießt das Vergehen; Adam (der Geist) willigt ein (vgl. Gra-

tian 1955, 10 [Distinctio VI, Canon II]). In Rückbezug auf dieses Setup stel-

len Gratian und andere Kanoniker26 nun hochinteressante Schlussfolgerun-

gen an: Wenn die Sünde durch Einflüsterung geschieht, womit haben wir es

dann z.B. nachts zu tun, wenn im Traum die ›Bilder der Unzucht‹ auftau-

chen? Wenn sie den Menschen gegen seinen Willen in ihren Bann ziehen,

stellt Gratian fest, dann dürfte es keine Sünde sein. Wurden sie aber durch

gewisse bewusste Gedanken heraufbeschworen, dann handelt es sich zwei-

felsohne um eine Sünde (vgl. Gratian 1955, 11 [Distinctio VI, Canon III]). Man

muss fragen: Ab wann gilt denn eine (sexuelle) Phantasie bzw. ein Phantas-

ma eigentlich schon als ein Heraufbeschwören? Die konkrete Antwort bleibt

aus und es zeigt sich, dass die Methode der universalen Wissenschaft zur

gezielten Produktion von Ambivalenzen genutzt werden kann. Die Technik

des kanonisch-juridischen Diskurses liegt schlussendlich in einer »geregelten

Perfektion der Zweideutigkeit« (Legendre 2016, 27). Das bedeutet aber, dass

ein umfängliches und spezielles kanonisches Wissen notwendig ist, um eine

konkrete Antwort formulieren zu können.DenHintergrund für einen solchen

Begriff des Wissens bildet aber der kanonisch-juridische Diskurs selbst. Auf-

grund seiner systematischen Geschlossenheit und vermittels seiner Methode

scheint er nämlich das Ganze des möglichen Wissens zu umspannen. Und

ferner erscheint dadurch der Kanoniker als über jeden Zweifel erhaben, wäh-

rend der außenstehende Laie zwar mit den Fragen konfrontiert wird, selbst

aber nicht die Mittel zur Verfügung hat, diese eigenständig zu beantwortet.

Der Grund dafür liegt dabei aber nicht notwendigerweise in seiner intellektu-

ellen Kapazität, sondern in der christlich-dogmatischen Überdetermination

der Institution des Rechts.

Das bedeutet aber auch, dass das Laien-Subjekt wesentlich zum Funk-

tionieren des Systems beiträgt. Das individuelle Exempel wird benötigt, um

das System zu inszenieren (vgl. Legendre 2011, 85-88). »Der Diskurs muss

punktuell zur Ausführung kommen, um durch bestimmte verschlüsselte Mittel,

26 Für die Nachweise vgl. Legendre 2016, 173, Anm. 45-48.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Kritik der ethischen Institution

die im Voraus festgelegt werden, einen bestimmten Einordnungsmodus zu definie-

ren, d.h. für jedes Subjekt die Gültigkeit seiner Handlung festzulegen.« (Le-

gendre 2016, 113f.) Auf diese Weise entfaltet das symbolische Netzwerk sei-

ne Wirksamkeit indem es den existenziellen Zweifel produziert, worin dann

auch die (un-)bedingte Notwendigkeit der Verkündigung der Heilserwartung

gründet. Das Netz aus inhaltlicher Letztbegründung in Form des christlichen

Kanons und der juristischen Be- und Verwertung des menschlichen Lebens

erweist sich dabei als lückenlos. Ein Außerhalb der Ordnung gibt es nicht,

weil es ein solches nicht geben kann/darf. Extra ecclesiam nulla salus. Dass die-

ser Satz, der auf Cyprian von Karthago, einen weiteren ›Vater‹ der Kirche,

zurückgeht, im 15. Jahrhundert dogmatisiert wurde, ist insofern als eine not-

wendige Konsequenz jenes Denksystems zu betrachten.

»[U]m vom Subjekt zu erreichen, dass seine gesamte psychische Aktivität

sich unter den Mythos und die Logik einordnet, aus denen das Gesetz her-

vorgeht, ohne die geringste Leerstelle zu lassen« (ebd., 173), muss allerdings

ein »Preis« gezahlt werden, denn dieses System bringt einen »deliranten Dis-

kurs der Selbstbeschuldigung« (ebd., 174) hervor, der seinen Kulminationspunkt

erwartungsgemäß im Bußsakrament hat. Dass es sich hierbei nicht um ein

schlichtes kirchengeschichtliches und -politisches Phänomen handelt, son-

dern um eine integrale Inbesitznahme des psychischen Lebens des abendlän-

dischen Menschen durch die Institution Kirche und Monarchie-von-Gottes-

Gnaden27, beweist nicht zuletzt die Explosionskraft auf politischer Ebene, die

Luthers Einspruch gegen dieses System freisetzte und die, in Form von Re-

formation und Gegenreformation, das Gesicht des Abendlandes nachhaltig

prägen sollte. Und schließlich findet sich das Phänomen auch in den »politi-

schen Mythologien« unserer Zeit wieder.28

27 Zur Bedeutung und Geschichte des Gottesgnadentums vgl. Kern 1980.

28 So beschreibt Elsa Dorlin den »Mechanismus unglücklichen Handelns« (die Wortwahl

scheint ganz und gar nicht beliebig zu sein, da das Phänomen vergleichbar mit der

melancholischen Struktur des »unglücklichen Bewußtseins« ist, das Hegel analysiert

[vgl. PhG, 163-177]): Die institutionellen Gewaltausübung, z.B. in Form der Folter oder

sonstiger Androhung von Strafe, hat »Folgen für die politischenMythologien (welches

Schicksal ist unserem Widerstand beschieden?), für die Vorstellung von der Welt so-

wie für die Vorstellung von sich selbst (was kann ich tun, wenn alles, was ich zu mei-

ner Rettung unternehme, in mein Verderben führt?). So erscheint die gemachte Er-

fahrung – weniger des eigenen Vermögens als des Zweifels, der Sorge, der Angst, die

seine Fehlversuche, seine Grenzen und gegenteiligen Effekte auslösen – insofern als

sinnstiftend, als diese Erfahrung nicht mehr so sehr eine Frage der äußeren Gefahr,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 47

Aber was genau an Buße und Selbstbeschuldigung zeigt sich für ihre

Wirkmacht verantwortlich? Die Antwort ist sehr einfach: Ihre »Macht« be-

steht darin, »den Zweifel aufrechtzuerhalten« (Legendre 2016, 113). Denn wer

zweifelt, genauer gesagt, wer nicht nur hinsichtlich der eigenen Intentionen,

Phantasien und Gedanken, sondern auch – oder gerade aufgrund – des

autoritären Urteils im Zweifel gehalten wird, lässt sich leicht kontrollieren.

Was sich also als Macht der scholastischen Institution zeigt, nämlich ihre

Technik, bedingt zugleich die Ohnmacht desjenigen Subjekts, das nicht zum

Kreis der Wissenden gehört, zum Kreis jener ›Beamten‹ und ›Abgeordneten‹

der Institution.

Exkurs I: Diese Technik ist auch dem 20. und 21. Jahrhundert bestens bekannt

und fällt dabei unter den Begriff der ›Infantilisierung‹.29 So stellt Steve Fraser

fest, dass die kapitalistische Ideologie desKonsumismusdurchdieKultivierung

eines Narrativs der Selbstverwirklichung zu einer Inflation des Identitätsbe-

griffs führt, da die einzelne Person jederzeit zwischen immer neuen Varianten

der Selbstinszenierungund -stilisierungumherzuirren angehalten ist,wodurch

einer Persönlichkeitsbildung aber tatsächlich entgegengewirkt und stattdes-

sen einer Infantilisierung zugearbeitetwird (vgl. Fraser 2015, 305). Freudianisch

gesprochen, hieße das, dass es im Konsumkapitalismus also zu einem Regress

und einer Perpetuierung des polymorph-perversen Charakters des Kleinkindes

kommt, d.h. seiner artifiziellen Ausweitung auf das selbstbewusste Subjekt.

Das erschreckendste Beispiel aber für den systematischen Einsatz der Infantili-

sierung bildet jedoch die Logik des Konzentrationslagers in der NS-Zeit. Bruno

Bettelheim, selbst Überlebender der Konzentrationslager von Dachau und Bu-

chenwald, stellt die Frage, wie es den KZ-Aufsehern gelingen konnte, mithilfe

geringerMittel und ohne großenAufwand (gewissermaßen ganz imGeiste der

Eichmann-Logistik [vgl. Arendt 2011b]) Ordnung in die mit Insassen überfüll-

ten Lager zu bringen.Dabei kommt er zu demErgebnis, dass es ihnendurch die

systematische Infantilisierung der Häftlinge gelang (vgl. Bettelheim 1989, 144-

148). Diese Infantilisierungwurde nicht nur dadurch erreicht, dass die Insassen

der Bedrohung oder eines Feindes ist, wie schrecklich sie auch sein mögen, sondern

ein Spiegeleffekt von der eigenen Aktion und Reaktion, von sich selbst.« (Dorlin 2020,

10f.) Auf institutionell-ideologischer Ebene geht es auch hier um eine Internalisierung

der institutionellen Logik, um eine »erzwungene Einverleibung dieser tödlichen Di-

mension des Vermögens des Subjekts, was auf eine Suspension hinausläuft« (ebd., 11).

Siehe auch Exkurs I.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Kritik der ethischen Institution

von den Aufsehern wie Kinder behandelt wurden, sondern vor allem dadurch,

dass sie stets mit Unsicherheit, Unbestimmtheit und Doppeldeutigkeit kon-

frontiert waren. Ein bestimmtes Verhalten, eine bestimmte Handlung wurde

ameinen Tag belohnt, amnächsten Tag bestraft. Auf dieseWeisewurde es den

Insassenunmöglichgemacht, eine symbolischeStruktur zu erkennen,wodurch

sie sich dasOrdnungsprinzip desKonzentrationslagers hätten erschließen kön-

nen. Die Prävention jeder Routine und das durchbrechen einer nachvollzieh-

baren Kasuistik führte so dazu, dass die KZ-Insassen sich – ganz wie das Klein-

kind– ineinerunstrukturierten, reinenGegenwartwiederfanden,wodurch jede

Selbstermächtigung und Autonomie unmöglich wurde. Perfide wird die Ange-

legenheitdannendgültig,wennsichdasResultat zeigt, vondemBettelheimbe-

richtet: Dennwie das Kleinkind sich anMutter und Vater bindet (›anlehnt‹, wie

Freud sagt), so begannen auch die Häftlinge, sich mit den Wachen bzw. deren

›Werten‹ und Verhalten zu identifizieren. In diesem Sinne spricht Bettelheim

zurecht von einer ›Regression‹. Man müsste allerdings hinzufügen, dass diese

Regression aufs Engste verbunden ist mit der Logik des Nationalsozialismus,

dessen Herrendiskurs in eine vormoderne, voraufklärerische Weltordnung re-

grediert, deren dubioses Verständnis eines ›Naturrechts‹ nur die profane, pseu-

do-säkulareMaske einer imaginären (gott-)gegebenen (Schöpfungs-)Ordnung

darstellt. Dies führt uns also wieder zurück ins Mittelalter und zur Frage der

Funktion des kanonischen Rechts.

Die Macht, den Zweifel aufrechtzuerhalten, steht folglich in direkter Verbin-

dung mit der Logik der Autorität des Expertentums. Und diese Logik sieht es

vor, das einzelne Individuum an die Autorität zu binden und die »blinde Loya-

lität der guten Subjekte zu gewinnen« (Legendre 2016, 157). Das Subjekt muss

sich also, dem Kleinkind vergleichbar, an die Institution binden. Der Mecha-

nismus dabei ist zirkulär: Das Subjekt, das ›im Voraus gesprochen wird‹, ist

bereits instituiert. Es gilt allein, seinem möglichen Zweifel an der Instituti-

on prophylaktisch vorzubeugen. Der mögliche Zweifel am System wird deshalb

29 Wenn auch nicht unter demselben Begriff, so war das Phänomen der Infantilisierung

bereits den Aufklärern des 18. Jahrhunderts alles andere als fremd. So erkennt der Ra-

dikalaufklärer Paul-Henri Thiry d’Holbach bereits 1773 in seinem Système social die Ge-

fahr der »corruption des peuples« durch Regierungen und organisierte Religionen, die

das Leben der Menschen auf den Status einer ›ewigen Kindheit‹ reduzieren (vgl. Israel

2010, 56f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 49

durch den systemischen Zweifel ersetzt, während sich die Institution dann an-

bietet, diesen Zweifel zu zerstreuen. Mit anderen Worten, die ›Konfirmation‹

des Subjekts erfolgt nicht einfach im offiziellen Rahmen, sondern durch den

internalisierten Dialog zwischen Subjekt und Institution.

Fest steht aber, dass diesem Mechanismus bei aller Funktionalität keine

unbedingte Notwendigkeit zugesprochen werden kann. Die Selbstreferenzia-

lität der Institution ist jederzeit der Gefahr ausgesetzt, einen Einspruch her-

vorzurufen, der ihre Legitimität infrage stellen würde. Und daher geht es um

nichts anderes als die Frage der Letztbegründung. Genauso wie das kleine

Kind hätte schließlich auch jede*r Dissident*in die Möglichkeit zu fragen –

›Warum?‹. Und genau wie das kleine Kind wird sie/er früher oder später mit

dem dogmatischen Abbruch konfrontiert – ›Darum!‹. (Der Abbruch erfolgt

notwendigerweise auf symbolischer Eben, da auch psychische oder physi-

sche Gewaltanwendung hier als Strukturelement im symbolischen Register

fungiert.) Solche symbolischen Einschnitte dienen dabei einer Strukturie-

rung des gemeinsamen Referenzsystems von Kind und Eltern wie auch von

Dissident*in und Institution. Der Einschnitt bzw. der Abbruch legt fest, in-

nerhalb welcher Grenzen sich das ›vernünftige Zusammenleben‹ abzuspielen

hat; er legt fest, welcher Diskurs vorherrscht und wer ihn wie führt bzw. zu

führen hat. In diesem Sinne besteht die Erziehung des Kindes in einem ste-

tigen Changieren von möglicher Übertretung einer realen oder symbolischen

Grenze und dem entsprechenden Eintreten oder Ausbleiben der elterlichen

Untersagung bzw. – mit Freud gesprochen – Versagung.

Die Grenzziehung, die hier stattfindet, zeigt sich dennoch – so paradox

es klingen mag – als befreiend, denn sie befreit vom ewigen ›Warum?‹ und

seinem unerschöpflichen regressus ad infinitum. Erst die Grenze macht den

Kosmos. Es erscheint vor diesem Hintergrund sehr treffend, wenn Lacan das

elterlich-institutionelle (familiale) Verbot nun mit dem Begriff nom-du-père,

Name-des-Vaters bezeichnet, denn durch die phonetische Identität mit dem

›Nein des Vaters‹ (non du père) hebt er gleichzeitig auch den sakralen Charakter

dieses Neins hervor, das als strukturelle Fundamentalreferenz wirkt.

Das Nein kann sehr wohl ›gnädig‹ sein bzw. in ›gnädiger Absicht‹ einge-

setzt werden. Es strukturiert den gemeinschaftlichen Raum und konstituiert

so das Subjekt, indem es den modus operandi der Subjektivation bildet. Wo

also auch die Frage der Identität in den unendlichen Zirkellauf des ›Ich=Ich‹

haltlos von einer spontanen Identifikation zur nächsten springenmüsste, oh-

ne sich jemals wirklich festlegen zu können, bietet das von außen kommende

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Kritik der ethischen Institution

Nein-des-Vaters sich als Objekt an, das durch seinen Einspruch30 dem infini-

ten Regress ein Endemacht. Dieses Schwert ist aber zweischneidig: Dennmit

dem Menschen verhält es sich anders als etwa mit Gertrud Steins berühm-

ter Rose (»Eine Rose ist eine Rose ist eine Rose…«), die sich selbst genug ist.

Das Nein wirkt für das Subjekt zwar strukturierend, aber das heißt noch lan-

ge nicht, dass es dadurch auch endgültig vom Warum befreit sein soll. Das

Subjekt mag nun Teil einer Gesellschaft sein, einer Gesellschaft, die gar das

›ewige Heil‹ (modern gesprochen: ›vollkommene Sicherheit und Gesundheit‹)

verspricht, »[m]it diesem Triumph aber bleibt eine Frage unberührt, die dem

sprachbegabten Wesen keine Ruhe lässt: Warum leben? Sie muss um jeden

Preis erstickt werden.« (Legendre 2010d, 117) Warum muss sie erstickt wer-

den? Ganze einfach: Weil sie als destabilisierendes Element den strukturier-

ten und strukturierenden Diskurs, die Kosmologie der Institution, unterlaufen

würde.

Die Institution und ihr dichtes Netz aus Wissenschaft und Recht kann

ein solches deviantes Element nicht einfach nur nicht akzeptieren, sondern

sie kann dieses entartete ›Subjekt des Warums‹ gar nicht als solches erkennen,

denn dieses wird, sobald es auftritt, postwendend innerhalb des kategorialen

Netzwerks des anerkannten Wissens verortet und be- oder je nachdem auch

verurteilt, womit ihm seine reale Exzeptionalität genommen wird. Das Sub-

jekt fragt sich zwar nach sich selbst und dem Sinn seines Lebens, »[a]ber das

Wissen der Experten hat die Frage ohne Antwort verdrängt« (ebd., 111). Das

deviante Subjekt wird über den Weg der Kategorisierung zurückgeführt in

den Diskurs der Institution und über die Vermittlung von Ritualen – ob diese

kirchlich-religiöser oder gerichtlich-säkularer Art sind, spielt dabeimehr eine

historische Rolle – von seinem Vergehen (es ist in institutioneller Perspektive

buchstäblich ein Ver-Gehen, in dem Sinne wie sich der verlorene Sohn oder

das verlorene Schaf ver-laufen) getrennt (vgl. Legendre 2010c, 89f.). Die In-

stitution verspricht den Segen oder die Resozialisierung dann über den Weg

der Buße oder Besserungsanstalt.Maus bezeichnet diese institutionellen Ein-

richtungen bzw. Dispositive daher treffend als »Glückseligkeitszuchthäuser«

(Maus 1994, 39) und Lacan geht sogar noch weiter, wenn er sie die »Konzen-

trationslager des Lieben Gottes« (Lacan 2013, 17) nennt.

Nun wissen wir aber spätestens seit Michel Foucault, dass besagte Ein-

richtungen alles andere als eine Besserung, geschweige denn das Heil ver-

30 Der englische Begriff für den Einspruch (auch vor Gericht) lautet objection. Zur Benut-

zung des Begriffs in dem hier vorliegenden Kontext vgl. Žižek 2009, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 51

sprechen: Foucault stellt fest, dass die Einrichtung der Gefängnisse gerade

keinen »Umerziehungserfolg« verbuchen konnten. Im Gegenteil, je länger ein

Mensch im Gefängnis bleiben musste, umso mehr wird er kriminalisiert.

Warum sind die Gefängnisse trotz ihrer negativen Produktivität geblieben?

Ich glaube, gerade weil sie Kriminelle produzieren und weil Kriminalität in

den uns bekannten Gesellschaften einen gewissen ökonomischen und poli-

tischen Nutzen hat. […] Je mehr Kriminelle, destomehr Verbrechen. Je mehr

Verbrechen, desto größer die Angst in der Bevölkerung. Und je größer die

Angst in der Bevölkerung, desto akzeptabler und wünschenswerter das Sys-

tem der polizeilichen Kontrolle. (Foucault 2017c, 233)

Die Wirkung der exekutiven Seite der Institution ist ihr also in jedem Fall

dienlich. Ähnliches lässt sich auch hinsichtlich des Bußsakraments beobach-

ten, dessen machtpolitische Nutzbarmachung nicht auf den christlichen Dis-

kurs beschränkt bleibt, sondern sich auch in der Psychiatrie zeigt. Erneut

macht es das Beispiel der Sexualmoral überaus deutlich: Die Institution in-

stalliert eine »Polizei des Sexes: das ist nicht das strikte Verbot, sondern die

Notwendigkeit, den Sex durch nützliche und öffentliche Diskurse zu regeln«

(Foucault 2012, 31; vgl. Foucault 2017b). Das Format der Exekutiven ist hoch-

funktional und ›energieeffizient‹, denn innerhalb der geregeltenMehrdeutig-

keit übernimmt das Subjekt schließlich selbst die (vorläufige) Prüfung seines

devianten Verhaltens. Im Panoptikum ist an jeden gedacht, da jedes Subjekt

an sich selbst denkt, da es sich stets selbst prüft.

Wir haben uns folglich einmal im Kreis gedreht: Während das konstitu-

tive Nein zwar zunächst seine ordnende Wirkung entfaltet, mit der auch das

individuelle Subjekt auftritt, gestalten die institutionellen Mechanismen die-

se Ordnung in der Folge so, dass das Subjekt der ἀρχή nicht gewahr werden

kann, da sich diese (als ›Mysterium‹) hinter einem dichten Netz aus normati-

ven Verweisen verbirgt. Damit ist zum einen gewährleistet, dass das Subjekt

sich dieser Ordnung nicht ermächtigen kann, zum anderen wird es durch

diese ›neue Unübersichtlichkeit‹ in die Abhängigkeit derjenigen Autoritäten

getrieben, die für die Ordnung stehen, sich für sie verbürgen und sich mit ihr

auskennen. Es gerät in die Abhängigkeit des angestammten Expertentums.

Unter diesen Experten steht aber einer deutlich heraus, und zwar der Pontifex,

der ›Brückenbauer‹, das Oberhaupt der Institution Kirche, der Papst.

Welche Rolle nimmt der Pontifex ein? Ein einfacher Vorsitzender scheint

er schließlich nicht zu sein, denn eine solche Interpretation bliebe zweifel-

los hinter der Idee zurück, dass wir es hier mit niemandem geringeren als

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Kritik der ethischen Institution

dem Stellvertreter Christi auf Erden zu tun haben. Apostolisch wird seine Po-

sition auf die Einsetzung des Apostels Petrus zurückgeführt, während Petri

Einsetzung durch Christus als dessen Vertreter wiederum biblisch begrün-

det wird (z.B. durch Mt 16,18 oder Joh 21,15-24). Die zirkuläre Logik der Ver-

schmelzung von Recht und Theologie findet sich natürlich auch im Hinter-

grund der apostolischen Sukzession wieder. Mit anderen Worten, die dog-

matische (kirchlich-juristische) Autorität begründet ihre Autorität durch die

Autorität die ihr bei der Auslegung der Schrift zukommt. Auch wenn wir es

hier erneut mit einem Zirkelargument zu tun haben, so können wir an die-

sem Punkt dennoch die Funktion des strukturierenden Neins wiederfinden,

nämlich in der Kategorie der Autorität. Die Autorität, die sich selbst begrün-

det, tut dies, indem sie eine Grenzziehung vollzieht zwischen richtiger und

falscher Auslegung der Schrift. Inhaltlich spiegelt sich das Nein daher im ka-

nonischen Referenznetzwerk wider. Allerdings muss es, um dies zu tun, zu-

nächst seine formale Funktion erfüllen, und zwar im Sinne der Diskursbe-

gründung. Als das ursprüngliche Nein ist es konstitutiv, indem es punktuell

bzw. ereignishaft wirksam wird. Aufgrund dieser Ereignishaftigkeit entzieht

es sich aber der Symbolisierung innerhalb des Diskurses, den es begründet.

Es bleibt schlichtweg eine vorausgesetzte Formfunktion. Das bedeutet aber,

dass es selbst nicht durch das institutionelle Diskursnetzwerk abgesichert ist.

Dieser losgelöste Zustand ist aber nicht unproblematisch, denn so könnte es

leicht durch das nächste konstitutive Nein abgelöst zu werden. Aus Sicht der

Anteilseigner der Institution stellt es aber ein Risiko dar, das Nein in die-

sem Schwebezustand zu belassen. Esmuss in der institutionellen Logik selbst

symbolisiert werden. Es ist die Figur des Pontifex, in der diese Symbolisie-

rung erfolgt. Das Nein wird Nein-des-Vaters im Namen-des-Vaters, für den

der Pontifex bürgt, indem er ihn vertritt.

Die symbolische Funktion des Pontifex stellt nämlich eine sublimierte

Form der ödipalen Funktion dar. Dies spiegelt sich z.B. in seiner Anrede

wider. So leitet sich die Bezeichnung ›Papst‹ vom altgriechischen Begriff

πάππας ab, und verweist natürlich auf den ›Vater‹. Mehr noch, der Papst

wird gar zum ›Heiligen Vater‹. Als solcher bedient er als wirkliche Person

die symbolische Position der fundamentalen Referenz, die sich ansonsten

entziehen würde. Er nimmt die Position des Gottes ein, der sich entzieht.

Anders ausgedrückt: Das Reale des Christusereignisses wird in seiner Figur

symbolisiert und seiner Ereignishaftigkeit entledigt, indem es innerhalb

der dogmatischen Logik des institutionellen Kanons fest verortet wird. Die

symbolische Funktion verdrängt die reale.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 53

Innerhalb der institutionellen Symbolisierung hat sich auf diese Weise

aber eine kuriose Bedeutungskonstellation ergeben: Einerseits ist der Ponti-

fex der Vertreter Christi, d.h. er ist der Vertreter des Sohnes, aber andererseits

ist er auch der Heilige Vater. Wie passt das zusammen und wie hängt diese

mehrdeutige Begriffs- bzw. Amtsbestimmung mit der Bindung des Subjekts

an die Institution zusammen? Kurz, welche Bedeutung hat die ödipale Funk-

tion des Pontifex, dieses heiligen Vater-Sohnes?

Um diese Fragen zu beantworten wollen wir ein wenig ausholen und zu-

nächst generell nach der Symbolfunktion des Vaters fragen. Dazu wenden wir

uns dem berühmten freudschenMythos vom Urvater zu. Freud formuliert die-

sen Mythos in seinem sozialanthropologischen Essay Totem und Tabu. Sein

Hauptinteresse richtet sich darauf, zu zeigen, dass der Ödipuskomplex nicht

nur ein individuelles, subjektives Phänomen darstellt, sondern eine anthro-

pologische Konstante bildet, diemassiven Einfluss auf die Bildung und Struk-

turierung von menschlichen Gesellschaften hat. Die Grundidee des Mythos

bildet die »Darwinsche Urhorde«: »Ein gewalttätiger, eifersüchtiger Vater, der

alle Weibchen für sich behält und die heranwachsenden Söhne vertreibt […].«

(Freud 1974e, 425) Jener Urvater bildet dabei den zentralen Referenzpunkt,

um den herum sich die restlichen Mitglieder der Gemeinschaft versammeln,

indem sie sich ihm unterordnen. Ihm kommt das Machtmonopol zu und er

agiert als das fleischgewordene Inzestverbot, indem er die Söhne von den

Schwestern und Müttern fernhält, selbst aber von diesem Verbot ausgenom-

men ist. Genau wie im Ödipuskomplex entwickeln die Söhne dabei ein am-

bivalentes Verhältnis zum Vater. Einerseits ist ihre Beziehung zum Vater von

Zärtlichkeit geprägt, denn nicht nur ist er ihr Vater, sondern er ist auch das

Objekt,mit dem sie sich identifizieren; andererseits entwickeln sie gegenüber

demVater ein hohesMaß anAggression, dasmit der sexuellenHemmung und

Versagung zusammenhängt, die von ihm ausgeht. Und so kommt es, wie es

kommen muss:

Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Brüder zusammen, erschlugen

und verzehrten den Vater und machten so der Vaterhorde ein Ende. Vereint

wagten sie undbrachten zustande,was demEinzelnen unmöglich geblieben

wäre. […] Der gewalttätigeUrvaterwar gewiß das beneidete und gefürchtete

Vorbild eines jeden aus der Brüderschar gewesen. Nun setzten sie im Akte

des Verzehrens die Identifizierung mit ihm durch, eigneten sich jeder ein

Stück seiner Stärke an. (Ebd., 426)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Kritik der ethischen Institution

Doch diese Identifizierung mit dem Vater bringt nicht die erhoffte Versöh-

nung mit sich. Die Ambivalenz im psychischen Haushalt der Söhne findet in

der Tat keinen Ausgleich. Im Gegenteil, auf den Befreiungsschlag folgt der

»nachträgliche Gehorsam« gegenüber dem toten Vater, den sie doch auch ir-

gendwie lieben:

Es geschah in der Form der Reue, es entstand ein Schuldbewußtsein, wel-

ches hier mit der gemeinsam empfundenen Reue zusammenfällt. Der Tote

wurde nun stärker, als der Lebende gewesen war; all dies, wie wir es noch heu-

te anMenschenschicksalen sehen. […] Sie widerriefen ihre Tat, indem sie die

Tötung des Vaterersatzes, des Totem, für unerlaubt erklärten, und verzichte-

ten auf deren Früchte, indem sie sich die freigewordenen Frauen versagten.

(Ebd.)

Das Totem, das in unterschiedlichen Gemeinschaften unterschiedliche For-

men annimmt, zeigt sich als imaginärer Vaterersatz und erfüllt – ungeachtet

seines phantasmatischen Status – eine ähnliche symbolische Funktion wie der

Urvater. Der entscheidende Unterschied besteht nun allerdings darin, dass

die väterliche Autorität nun nicht länger als faktische, äußerliche physische

Gewalt auftritt, sondern ein Moment des psychischen Haushalts der Söhne

bildet, das an jene Kapazität erinnert, die Freud das Über-Ich und Lacan das

Ichideal nennt. Die Brüder sind an die Stelle des Vaters getreten und stehen

nun vor dem entscheidenden Problem: Sie können zwar den Platz des Vaters

einnehmen, aber gleichzeitig können sie es auch nicht, denn sie haben fol-

genden Beweis erbracht: Erstens war der Urvater, von dem sie bislang (sym-

bolisch) kastriert wurden, selbst offensichtlich nicht nicht-kastriert. Spätestens

mit demMord zeigt sich, dass der bis dahin nicht-kastrierte, aber seinerseits

kastrierende Vater, d.h. der mächtige und Macht ausübende Vater, ebenfalls

kastriert, d.h. ohnmächtig, ist. Zweitens wissen sie von sich selbst eben nur

als kastrierte. Gleichzeitig wissen sie sich jetzt aber allesamt auf dem Platz

des Vaters. Mit anderen Worten, sie bilden eine Generation von kastrierten

Väter-Söhnen.31

An dieser Stelle müssen wir uns an den Titel von Freuds Studie erin-

nern: Totem und Tabu. Denn dieser spielt primär auf den Totemismus an, den

31 Ebenso gilt die Inversion, denn jeder Vater ist auch ein (symbolisch kastrierter) Sohn.

Legendre (2011) führt seine Untersuchung des Vaterbegriffs insbesondere unter die-

sem Gesichtspunkt durch.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 55

die Ethnologen seiner Zeit bei den sogenannten ›primitiven‹ Völkern beob-

achteten und studierten und der auch Freud zu jener Arbeit inspirierte. Der

Totemismus dieser Völker zeichnet sich dadurch aus, dass er hochkomplexe

Strukturen der Verwandtschaft zeitigt und entsprechend komplizierte Me-

chanismen von Heirat und sonstigen Affiliationen sowohl zwischen als auch

innerhalb der jeweiligen totemistischen Gemeinschaften hervorbringt. Da-

bei fungiert das Totem als identifikatorischer Referenzpunkt der jeweiligen

Gemeinschaft. Es entfaltet eine symbolische Wirkkraft, die es den Mitglie-

dern erlaubt, sich selbst und ihre Gruppe in einem genealogischen Verhältnis

zu einem ›ersten‹ Ahnen zu begreifen, der in Form des Totemtiers verehrt

und gefürchtet wird (daher das Tabu). Die identitätsstiftende, genealogische

Funktion des Totems steht dabei im direkten Zusammenhang mit der Logik

der Exogamie, denn es garantiert dabei die Einhaltung des fundamentalen

Gesetzes menschlicher Gemeinschaften, also die Einhaltung des Inzestverbo-

tes. Innerhalb einer spezifischen totemistischen Gemeinschaft ist die Heirat

aufgrund des Inzestverbotes entsprechend undenkbar. Aufgrund der Tatsa-

che nun, dass die Funktion des Inzestverbotes effektiv die fundamentale (und

dabei ethische) Funktion des konstitutiven Neins symbolisiert und an den

nom-du-père gebunden bleibt, lässt sich leicht erkennen, dass die fundamen-

tale Ordnung menschlicher Gesellschaften wesentlich patriarchal überdeter-

miniert ist. Ein imaginärer Vater, symbolisch vertreten durch das Totem, be-

herrscht die Gemeinschaft, indem er als erster und letzter Referenzpunkt ihre

Ordnung determiniert. Auf struktureller Ebene heißt dies, dass das Patriarchat

dort gegeben ist, wo einer ›den Anfang macht‹.

Wie ordnen sich nun die kastrierten Väter-Söhne in dieser Struktur ein?

Ihr Mord am Urvater hätte doch eigentlich der Alleinherrschaft des Vaters

ein Ende machen müssen. Freuds Mythos veranschaulicht aber auch einen

Aspekt, der leicht übersehen wird: Im gesamten Machtgefüge zwischen dem

Vater und den Söhnen spielen Mütter und Töchter keine Rolle. Vielmehr re-

duziert sich ihr Dasein darauf, dem Sieger als Belohnung zu dienen. Und das

gilt auch dann noch, wenn die Söhne die Herrschaft übernommen haben.

Diese sind zwar nur mehr kastrierte Väter, aber sie sind es auch, die durch

nachträglichen Gehorsam den Vater in der Gestalt des Totems erneut in seiner

symbolischen Funktion einsetzen. Und nicht nur das, denn sein Status wird

durch sie sogar ins Göttliche erhoben.32 Der Tote wird stärker als der Leben-

de, indem sie seine Göttlichkeit – bürokratisch gesprochen (und trotzdem

32 Freudbeschreibt diesenGedanken ausführlich in seinerMoses-Studie: vgl. Freud 1974f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Kritik der ethischen Institution

buchstäblich) – akkreditieren. Paul Verhaeghe bringt die Angelegenheit auf

den Punkt und weist dabei auf das fundamentale Problem der patriarchalen

Logik hin:

Unter dem Strich heißt das, dass jeder individuelle Vater aufgrund sei-

ner Abstammung vom Urvater eine unhinterfragte Autorität ererbt. […]

Zunächst setzt der Sohn den Vater ein, indem er ihm göttlichen Status

zuschreibt. Später, nachdem er selbst zum Vater geworden ist, bezieht

er seine Autorität von diesem göttlichen Vater. Offensichtlich ist dies ein

zirkuläres Argument […]. (Verhaeghe 2017, 33.34)

Die Konsequenzen dieser Logik sind horrend. Durch die (Wieder-)Einset-

zung des Vatergottes wird diejenige Hierarchie, die sich aus der realen und

akuten Gewalt des Urvaters ableitete, amalgamiert. Dafür sorgt die Vertau-

schung dieser realen Gewalt mit der symbolischen Machtfunktion des imagi-

nären Vatergottes, die durch die kastrierten Söhne erhalten wird. Die Söhne

sind dem Vater zwar auch untergeben, aber beide Akteure sind durch eine

nicht weniger imaginäre genealogische Linie miteinander identifizierbar. So

haben die kastrierten Väter-Söhne zwar die symbolischeMacht inne,wodurch

sie zu Herrschern werden, aber zugleich sind sie an den nom-du-père gebun-

den. D.h., ihre Position steht und fällt mit seinemNein, das immer wieder im

imaginären Register beschworen wird. Damit einher geht folglich nicht nur

der ›logische‹ Schluss, dass die Frauen dem Vatergott und seinen Vertretern

unterstellt sind, vielmehr kommt es sogar zur massiven Abwertung der Frau

bzw. des Weiblichen als solchem.

Unter dem Aspekt des nom-du-pére wird das Weibliche negativ besetzt, da

es mit der Kastrationsangst (auch sie ein integraler Bestandteil des Ödipus-

komplexes) assoziiert wird. Durch die Errichtung des ithyphallischen Totems

wird die Leere zwischen den Beinen der Frau ihrerseits zum symbolischen

Gefahrenherd – man(n) hat Angst: die Leere lässt sich nicht als solche ins

Imaginäre übersetzen oder gefahrlos symbolisieren, dasWeibliche ›ist‹ nicht,

hat kein ›Sein‹ im herkömmlichen/patriarchalen Sinne –, demmit komplexen

exogamen Gesellschaftsstrukturen, symbolischen Verzichtsleistungen (Aske-

se) oder schlicht durch chauvinistischeHerabwürdigung begegnet wird.Noch

einmal in der Zusammenfassung von Verhaeghe: »Die Rolle des Vaters besteht

darin, Regeln und Gesetze abzusichern, während es die Rolle der Mutter ist,

verbotenes und potentiell gefährliches Genießen … zu repräsentieren. […] Der

Ursprung von Recht und Ordnung ist gelinde gesagt fragwürdig.« (Ebd., 37)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 57

Die Bedeutsamkeit dieser Zusammenhänge kann dementsprechend gar

nicht überbetont werden, da sie nicht nur auf latente Missstände in patri-

archalen Systemen aufmerksam machen, sondern vehement auf die funda-

mentale Rolle hinweisen, die der Sexualität – genauer gesagt, der Funktion

der Sexuierung–bei der Bildung undBeherrschung vonmenschlichenGesell-

schaften zukommt. Um diesen Aspekt noch einmal auf den Punkt zu bringen:

Der Eintritt in die symbolische Struktur erfolgt im Register der Sexualität,

denn vom ersten Moment der Interaktion von Eltern und Kind an wird das

Kind in besagte Ordnung eingeführt, da es »zu lernen hat, was man zu tun

hat, um Liebe zu machen« (vgl. Lacan 2015d, 208f., hier 209). D.h. konkret,

dass es zu lernen hat, sich innerhalb der Strukturen der Verwandtschaft und

der Gesellschaft (selbstständig) zu orientieren und auf angemesseneWeise zu

bewegen.

Exkurs II:Bevorwir zur FragenachdemPontifex zurückkehren,wollenwir noch

zweiHinweise zur vorangehenden Passage über FreudsUrvater-Mythos geben,

die möglichen Missverständnissen vorbeugen sollen. Wir haben den freud-

schen Mythos nicht ohne Grund ausführlich dargestellt. Gerade die Form des

Mythos ist besonders gut geeignet, komplexeZusammenhänge zu veranschau-

lichen.33 Freudwar sichdarüber imKlaren, nichtumsonst ist seineberühmteste

Entdeckung alsÖdipuskomplex bekannt. Und er selbst hält fest, dass die »Trieb-

lehre… sozusagenunsereMythologie [ist]« (Freud 1969b, 529). Geschichtenhel-

fen bei der Veranschaulichung, denn die narrativ illustrierten Strukturen sind

ihnenallesandereals fremd,siesind ihnenrichtiggehendeingeschrieben.Auch

dies ist einewichtige Lehre Freuds.

Zudem sei noch die Frage der Freudkritik wenigstens kurz angesprochen. So

werden gerade hinsichtlich der Studie Totem und Tabu immer wieder Stimmen

laut, die FreudeinennaivenbiologizistischenGlaubenunterstellenunddie »Lü-

ge vom Urvater« beklagen.34 Freud war sich aber des fiktiven Charakters sei-

ner mythologischen Verarbeitung der darwinschenMutmaßung sehr wohl be-

wusst. »Dieser Urzustand der Gesellschaft ist nirgends Gegenstand der Beob-

achtung geworden« (Freud 1974e, 425), heißt es direkt vor den entscheidenden

Stellen in seiner Untersuchung. Sicher sein konnte er sich aber hinsichtlich der-

jenigenPhänomene,deren IdeeundStrukturesnachzuvollziehengalt, nämlich

derMännerbündeundder Exogamie.Diesbezüglich brachte die Ethnologie der

zweitenHälfte des zwanzigsten Jahrhunderts neueErkenntnisse, die dieValidi-

tät von Freuds These über die Bedeutung vonÖdipus- und Kastrationskomplex

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Kritik der ethischen Institution

fürdieBildungvonmenschlichenGesellschaftenbestätigen sollten.35Nicht zu-

letzt ist Jacques Lacans Leistung, diemethodischen Überlegungen aus der Eth-

nologie und den strukturalistischen Sprachwissenschaften mit der freudschen

Psychoanalyse verbunden und dieser so einen festen wissenschaftlich-metho-

dologischenRahmengegebenzuhaben, indiesemKontextanzuführen(vgl.Pa-

gel 1992).

Kommen wir wieder zurück zur Frage nach dem Pontifex: Das institutionel-

le Knäuel aus inhärenten Referenzen erweist sich als fragil, da es als solches

nicht sonderlich symbolträchtig ist. Es ist vielmehr mit dem legendären gor-

dischen Knoten zu vergleichen, der in seiner komplexen Erhabenheit zwar

faszinieren mag, aber durchschlagen wird, wenn der entnervte Souverän sei-

ner überdrüssig wird. Durch die Einführung der symbolischen Figur des Pon-

tifex gelingt es den Vertretern der Institution nun, jenen Souverän (vielleicht

nicht einen Alexander, aber doch zumindest einen Heinrich IV.) von diesem

Einschnitt abzuhalten. Der Pontifex erfüllt effektiv die totemistische Funk-

tion, indem er den abwesenden Vater vertritt. Er verkörpert in persona den

symbolischen Knotenpunkt, die fundamentale Referenz des dogmatischen

Netzwerks. Psychologisch betrachtet ist die Tatsache, dass eine Person diese

Symbolfunktion einnimmt, durchaus nachvollziehbar, denn – wie wir bereits

im Vorwort sahen – der menschliche Geist tendiert dazu, Machtstrukturen,

selbst dann bzw. gerade wenn sie die Form hochkomplexer Netzwerke ha-

ben, in personalen Kategorien zu denken, wobei komplexe Zusammenhänge

auf eine monokausale Ursachenzuschreibung reduziert werden, nämlich den

einen und absoluten Willen. Der Pontifex als wirkliche Person zeigt sich so-

mit als perfekter Kandidat für die symbolische Position, bei der alle Stränge

33 DerMythos vomUrvater ist in diesemSinnederMythos, der auchdemmodernenMen-

schen plausibel ist und an den er gewissermaßen widerspruchsfrei ›glauben‹ kann,

denn »[e]r ermöglicht, dieWahrheit des Bezugs zum Gesetz – die Frage des Vaters – in

Worte zu fassen« (Legendre 2011, 134).

34 Vgl. z.B. die ansonsten durchaus interessante Streitschrift von Kirsten Armbruster

(2013, 15-17). Ihre Freudanalyse bietet aber ein Beispiel für den ›bösen Blick‹, der nicht

etwa selbst böse ist, sondern überall nur Böses sieht und dabei dem vermeintlichen

Angeklagten vorwirft, dies und das wirklich und wahrhaftig und ohne Restzweifel zu

glauben.

35 Vgl. hierzu Claude Lévi-Strauss‘ Erkenntnisse über Avunkulat und Inzestverbot in Lévi-

Strauss 1977b, 60-67.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 59

des Netzwerks zusammenlaufen, denn bei ihm handelt es sich um eine pa-

radoxe Figur analog zu den kastrierten Väter-Söhne aus Freuds Mythos. Mit

einem Unterschied allerdings, denn die Väter-Söhne sind viele, der Pontifex

nur einer.

Der Papst ist Stellvertreter des einen Gottes. Entsprechend bürgt er für

dessen Wort – und vergessen wir nicht: Gottes Wort (λόγος), das am/als An-

fang (ἐν ἀρχῇ) steht, ist die Welt (Joh 1,1-3). »Er zeigt sich darin am Platz

eines anderen; er wird darin authentisch eingesetzt, um das Abwesende zu

repräsentieren.« (Legendre 2016, 70) Er ist der Garant dafür, dass der eigent-

liche Wahrheitsgarant als imaginärer göttlicher Vater in seiner einheitsstif-

tenden Funktion wirksam bleibt, obwohl dessen historische Präsenz (Inkar-

nation) in ferner Vergangenheit liegt und sogar dessen Tod (Kreuz) verzeich-

net wurde. Als Stellvertreter übernimmt er – erneut analog zum freudschen

Mythos – nun sowohl die imaginäre genealogisch Souveränität, bleibt aber

auch gleichzeitig dem toten Vater, der als imaginärer mächtiger ist als zuvor,

unterworfen. Er besetzt und markiert die höchste Position, bleibt aber – zu-

mindest der institutionellen Logik nach –machtlos, denn er ist auch nur Sohn

(im Sinne der Geschöpflichkeit), der angesichts der väterlichen Macht, die er

symbolisiert, ein Nichts ist. »Der Pontifex erfindet überhaupt nichts.« (Ebd.,

76) Er ist nicht der Vater, aber garantiert die Vaterfunktion. Seine symbolische

Funktion ist daher paradox: »Er stellt gleichzeitig die Omnipotenz und den

radikalen sexuellen Entzug dar. Er ist der Vater, aber er ist kastriert. Die pontifi-

kale Repräsentation ist demnach das Zeichen der Ordnung in einer absoluten

Ambivalenz […].« (Ebd., 74)36

Der Aspekt der Sexualität ist auch hier nicht zu unterschätzen. Indem

nun ausgerechnet der höchste Vater gerade nicht als der allesgenießende Be-

sitzer der Frauen auftritt, sondern sich noch vor jedem Kardinal, Bischof und

sonstigen Gemeindehirten dem Zölibat verschreibt und damit dem Gebot der

Enthaltsamkeit, d.h. der sublimierten Fassung der Kastrationsdrohung, un-

terwirft, wird er selbst als reale Person zum symbolischen Einschnitt, der die

Welt strukturiert. Er symbolisiert das konstitutive non-du-père. Anders gesagt,

der Einschnitt des Neins bringt die Dichotomie von erlaubt/verboten, rich-

tig/falsch, gut/schlecht hervor, die, einmal an die Frage der Sexualität gebun-

den, universale Gültigkeit beansprucht, denn die Sexualität geht schließlich

ausnahmslos jede*n etwas an, da die ödipale Funktion der Sexuierung der

36 Vgl. hierzu auch Eilberg-Schwartz 1994, der das strukturell äquivalente Prinzip mit

Blick auf die Frage der Männlichkeit im Judentum diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Kritik der ethischen Institution

Strukturierung menschlicher Gesellschaften zugrunde liegt. In einem Atem-

zug wird damit folglich auch das Patriarchat legitimiert und die Herabset-

zung des Weiblichen amalgamiert: »Der omnipotente und kastrierte Vater

[…] schreibt das sexuelle Objekt auf reflexive Weise unter die Bedrohung und

anschließend unter das Begehren ein, das durch die dem Vater zugefügte fik-

tive Kastration imaginär realisiert wird.« (Legendre 2016, 74) Das Weibliche

wird zur symbolischen, die Frau zur realen Bedrohung. Die Einrichtung der

Institution imGeiste der absoluten väterlichenMacht geht notwendigerweise

mit der Einrichtung einesmeontischen Feldes der Devianz einher, in dem sich

das,was als Nicht-Männliches bestimmtwird (die Frau, aber z.B. auchHomo-

sexuelle), wiederfindet und das somit der Ontologie des ›reinen Männlichen‹

urväterlich-imaginärer Provenienz in der Hierarchie nachgeordnet wird. Die

Einrichtung einer Ordnung bedarf nicht nur eines sie begründenden Ausnah-

meelements, das seinerseits nicht dieser Ordnung unterworfen ist, sondern

sie geht auch immer mit der Produktion eines »Anteils der Anteillosen« (vgl.

Rancière 2018, 14-32, bes. 23f.) einher, der gleichermaßen konstitutiv für die

Ordnung ist, indem die Ordnung im doppelten Wortsinn gegen diesen An-

teil ist. Es versteht sich, dass dieses Nicht-Verhältnis (es ist ein Negations-

Verhältnis, das aber nicht automatisch als solches wahrgenommen wird), da

es sich hier um ein fundamentales Strukturelement handelt, bis in die spezi-

fischsten politischen Sphären ausstrahlt.37

Diese latente Ungleichheit und die damit verbundene Ungerechtigkeit

läuft jedem tatsächlichen Universalismus zuwider; und es ist die Aufgabe des

Pontifex, dafür Sorge zu tragen, die institutionelle Ordnung dennoch als uni-

versale Ordnung zu inszenieren. Er vermag dies aufgrund seiner paradoxalen

Natur zu tun, »die zwei Personen in sich vereint, die eine, die alles weiß und

als Orakel spricht, die andere schwach, sündhaft (lüstern), unwürdig« (Le-

gendre 2016, 76). Als derWissende hat er »alle Archive in seiner Brust« (vgl. ebd.,

79)38, verkörpert den allwissenden und allmächtigen Vater, aber als Mensch

37 Das betrifft nicht zuletzt die modernen demokratischen Staatssysteme, wie Stephan

Lessenich (2019, 17) zeigt: »Die Geschichte der Demokratisierung ist eine Geschichte

von Teilhabe durch Ausschluss.«

38 »[O]mnia scrinia habet in pectore suo[.]« (Ebd.) Vgl. auch Gratian 1955, 134 (Distinctio

XXXVI, Causa II), wo die kirchliche Ausbildung (»ecclesiasticis disciplinis«) abgesichert

wird, indem die Anwärter zu einem ausgiebigen Studium aufgefordert werden, wäh-

rend aber das, was sie in diesem Studium erfahren, gerade durch ihr Vertrauen auf

den Pontifex zum gesichertenWissen wird,weil dieWahrheit bekanntlich in der Brust des

Pontifex seinmuss (»quia in pectore pontificis manifesta debet esse cognitio ueritatis«).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 61

ist er genauso Sünder wie jeder39 andere. In beiderlei Hinsicht ist die ponti-

fikale Figur also vertrauenswürdig: Zum einen ist der Pontifex der endgültige

Experte, zum anderen ist er ein vulgäres Geschöpf wie jeder andere.Und auch

wenn dies an Martin Luthers berühmtes simul iustus et peccator erinnern mag,

so gibt es doch einen entscheidenden Unterschied: denn der Papst ist der

Einzige, auf den beides zutrifft, alle übrigen sind nur sündig, aber nicht ge-

recht, geschweige denn souverän. »Weil es nur eine pontifikale Instanz gibt,

führt diese das soziale Drama in seiner Gesamtheit auf, lehrt diese besonde-

re Art des Wahns, der jeder Institution zugrunde liegt, indem sie sämtlichen

Subjekten dieselbe Version des Illusorischen auferlegt.« (Legendre 2016, 77)

Was genau ist hiermit dem Illusorischen gemeint? Diemännliche Person,

die den Heiligen Vater verkörpert, ist schließlich nicht illusorisch. Sie mar-

kiert die reale Verkörperung der göttlichen Macht. Diese bestimmte männ-

liche Person bildet die reale Oberfläche, die von der symbolischen Ordnung

überzogen wird und in Personalunion das Schauspiel des Ideals schlechthin

inszeniert, an dem sich alle messen müssen. Dass dieser Vergleich auch er-

folgt, ist keine Sache des Zufalls, sondern verlässlich und überdeterminiert.

Wie Freud gezeigt hat, dient das Ideal dem gesamten Kulturkreis, dem es

entstammt, als repräsentativer Ankerpunkt, der eine narzisstische Befriedi-

gung verspricht, wobei gerade die (symbolische) Vaterfigur jenen »Fortschritt

in der Geistigkeit« (vgl. Freud 1974f, 557-561) markiert, die sie zum »Massen-

ideal« erhebt, das jede*n Einzelne*n beherrscht (vgl. Freud 1974b, 119; Freud

1974c, 146f.).

Die pontifikale Inszenierung dreht sich folglich um einen imaginären

Kern, den göttlichen Vater bzw. den Vatergott. Wir haben aber gesehen, dass

der Verweis auf den imaginären Vater zur Begründung der gesellschaftli-

chen und weltlichen Ordnung schlichtweg unzureichend ist. Folgt man der

Genese der menschlichen Kultur rückwärts zu ihren ›Nullpunkt‹, stößt man

notwendig auf eine Aporie hinsichtlich der Legitimität: einerseits muss es

eine Begründung für die herrschende Ordnung und die damit verbundene

Moralität und auch das Rechtsverständnis geben, aber andererseits steht

dasjenige Element, das diese Ordnung begründet, jenseits derselben und ist

39 Wir verzichten hier bewusst auf die Inklusion derweiblichen Form, denn entsprechend

unserer vorangegangenen Ausführungen müssen wir davon ausgehen, dass sich auch

in dem hier beschriebenen Verhältnis eine hierarchische Kluft zwischenMännern und

Frauenmanifestiert, die eine inhaltliche Gleichbehandlung der Terme an dieser Stelle

verbietet.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Kritik der ethischen Institution

seinerseits nicht an dieses Recht und diese Moralität gebunden. Wir stellen

also fest, dass die gesellschaftliche Selbstverständigung hier zu keiner klaren

Selbsterkenntnis kommt. Diesen Mangel an Erkenntnis hat die abendländi-

sche Gesellschaft nun mit der Einsetzung des imaginären, allwissenden,

allmächtigen und d.h. folglich auch sich selbst vollkommen durchsichtigen

Vatergottes besetzt. Dieser bleibt natürlich jeder Erkenntnis entzogen, aber

es ist durchaus möglich, die Leere, die der abwesende Souverän hinterlässt,

aufzufüllen. »Die fleischgewordene Macht besetzt diesen Leerraum, sie füllt

ihn lückenlos aus und unterwirft ihn.« (Legendre 2010e, 173) Auf diese Weise

»garantiert die Inkarnation der Macht eine Unmöglichkeit. Ein einziger,

zum Gott entrückter Körper übernimmt die Last der Verantwortung für alle

anderen und bürgt für die Wahrheit allen Wissens.« (Ebd.) Kurz, der Pontifex

ist die reale Person, deren symbolische Funktion es ist, für die Macht des imaginären

Vaters zu bürgen. Er ist Garant des Unmöglichen. Und in dieser Funktion garantiert

er die patriarchale Ordnung.

Exkurs III: Eine Sache bleibt noch zu ergänzen: Wenn bislang die pontifikal-

christliche Weltordnung im Mittelpunkt stand, reduziert sich das Phänomen

dennoch nicht auf das römisch-katholische Christentum. Im Gegenteil. Viel-

mehr ist es notwendig, die umfassende Gültigkeit der Institutionalisierung

nachzuvollziehen (siehe hierzu auch das folgende Kapitel I.3). Wir sahen dies

bereits beispielhaft anhand des modernen Staats und seiner Vertreter. Das

»staatlichePrinzip« ist »vonganzentscheidenderBedeutung…,weil esdie theo-

kratische Ordnung ablöst, von ihr aber das Rückgrat des pontifikalen Christen-

tums übernommen hat«, während es sich darüber hinaus »als logische Instanz

[…] konstituiert, deren Bestimmung es ist, das normative Zusammenspiel des

Subjektiven und des Sozialen zu organisieren« (Legendre 2010b, 42). Der Ver-

weis auf das »pontifikale Christentum« darf nicht zu der Annahme führen, dass

hiermit allein auf die römisch-katholische Kirche angespielt würde. Analoge

Strukturen finden sich nämlich auch im Protestantismus. Nicht umsonst ver-

weist Legendre auch auf den Genfer Reformator Johannes Calvin, der sich für

eine kirchliche Dogmatik verantwortlich zeigt, die den sprechenden Titel Insti-

tutio Christianae Religionis trägt. Für Calvin ist der »Staat zugleich die ›christliche

Institution‹ par excellence« (ebd.). Nicht zuletzt wurde Genf seinerzeit durch

Calvins Einfluss in einen frühneuzeitlichen ›Überwachungsstaat‹ verwandeln,

in dem das kirchliche »Konsistorium« sich für die »Kirchenzucht« verantwort-

lich zeigt –mit Calvin selbst als dessen Vorsteher. Der totalitäre Tenor jener In-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 63

stitution brachte eine Mesalliance von Konsistorium und Stadtrat mit sich, die

sich auf ihrem Höhepunkt nicht weniger skrupellos zeigte als die Inquisition:

Sowurde am27.Oktober 1553 der spanischeHumanistMichel Servet inGenf öf-

fentlich verbrannt.Warum? Servets Gedanken zur Trinitätstheologie wichen zu

stark von denen Calvins ab und außerdemhatte er es gewagt, auf theologische

Irrtümer des Reformators hinzuweisen. Der französische Humanist Sebastian

CastelliowirdServetsKampffortsetzenundinseinerStreitschriftContra libellum

Calvini einen berühmt gewordenen Satz niederschreiben, der unmissverständ-

lich auf die massiven Gefahren aufmerksam macht, die aus einer Vernähung

von Dogmatismus und Institution resultieren können: »Einen Menschen töten

heißt nicht eine Lehre verteidigen, sondern einen Menschen töten.« (Castellio

2015, 131)

An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass hier mit keinemWort

behauptet wird, Calvin sei in diesemZusammenhang als Proto-Diktator aufge-

treten. Derlei Verweise auf düstere Episoden der Reformationsgeschichte und

dieKritik aneinemreformatorischenKirchenlehrer rufen jedoch leiderdieApo-

logeten des institutionalisierten Protestantismus auf den Plan.40 Dabei wird

allerdings der Fokus zu leicht auf die Figur Calvin gelegt. Nach dem, was wir

oben über die symbolische Funktion des (Kirchen-)Vaters erfahren haben, ist

dies zwar wenig verwunderlich, nichtsdestotrotz verfehlt die Diskussion da-

durchdas eigentliche Problem: die Frageder Institutionalisierungund ihreVer-

nähungmit einer dogmatischenOrthodoxie. Eswird ganz richtig darauf hinge-

wiesen, dass Calvin sich »vergeblich« für einemildernde Strafe eingesetzt habe

(vgl. Rohloff 2011, 53), allerdings beschwört dieser Verweis unfreiwillig ein wei-

teres Problem herauf, denn es lässt sich so folgendes Bild zeichnen: Der ohn-

mächtige Reformator muss mitansehen, wie die göttliche Prädestination (die-

se ist ein zentrales Element der Lehre Calvins) ihren Lauf nimmt und erkennen,

dass dasUrteil der reformiertenKantoneüber Servet eigentlich einGottesurteil

ist – und dementsprechend auch nur gerecht.

Auch hier gilt, der reformierte Kirchenvater sichert (wie der Pontifex) die göttli-

che Ordnung ab, indem er das Konsistorium repräsentiert, aber zugleich nicht-

repräsentativ bzw. unbedeutend angesichts der Macht Gottes ist. Die Formie-

rung ambivalenter Machtverhältnisse ist damit selbst Resultat der institutio-

nellen Logik, die er durch Negativ-Repräsentation weltlicher Macht aufrecht-

erhält. So zeigt sich in der Logik des reformierten Kirchenlehrers auch noch an

anderer Stelle jene paradoxe Struktur, die den imaginären Vater in einer un-

bedingten Machtposition erhält: Denn der Calvinismus geht zwar einher mit

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Kritik der ethischen Institution

dem Ikonoklasmus, dem Bildersturm, der jedes Bild, das der Repräsentation

des Göttlichen dient, verbietet, ruft aber auf diese Weise gerade das dialek-

tisch unversöhnliche Nicht-Bild (im Unterschied zum Unbild à la Kasimir Ma-

lewitsch)41 des absoluten, von allem Irdischen losgelösten, allmächtigen Got-

tes hervor, das sich dann z.B. in den theologischenSpekulationen à laKarl Barth

überGott als den »ganzAnderen« erhält.Der imaginäreVater kannnämlichmit

und ohne Bild (man müsste eigentlich sagen: ›mit ohne Bild‹) imaginiert wer-

den.

3. Der imaginäre Vater und seine modernen Angestellten

Auch geneigte Leser*innen mögen nun einwenden, dass doch die Zeiten der

repräsentativen Übermacht des Pontifikats der Vergangenheit angehören –

zumindest in den Augen eines Großteils der Weltbevölkerung. Auf der Ebe-

ne der Phänomene ist dies auch durchaus zutreffend, strukturell betrachtet

sieht die Sache allerdings anders aus. Denn wenn das abendländische Den-

ken eine allwissende Macht imaginiert und diese für lange Zeit allein dem

allmächtigen Gott zuschrieb, so lässt sich feststellen, dass »dessen Nachfolger

in der zeitgenössischen Vorstellungswelt die Institution Wissenschaft ist, die

wir mit einer virtuellen Allwissenheit ausstatten« (Legendre 2010b, 39). Das

Zeitalter der modernen Wissenschaften ist das Zeitalter der Technokratie42,

in deren ultramoderner Ausprägung jede Transaktion über einen unendlich

40 Ein Beispiel hierfür bildet der Umgang mit Stefan Zweigs Werk Castellio gegen Calvin

oder Ein Gewissen gegen die Gewalt. In einer lapidaren Kritik an Zweigs Thesen melden

sich unter anderem namhafte Theolog*innen zu Wort, um zu betonen, dass Calvin

kein Diktator war und Zweig somit »Calvin Unrecht getan« habe (vgl. Wolfgang Hu-

bers Kommentar zu von Bülow [o.J.]). Die Argumentation geht aber am eigentlichen

Problem, der Struktur der Institutionalisierung, vollkommen vorbei.

41 Malewitsch ist nicht zuletzt bekannt als ein moderner Bilderstürmer, was für einen

Maler durchaus erstaunlich ist. Aber hier kommt der Unterschied zwischen Ikonoklas-

mus als Bilderverbot und Ikonoklasmus als Bildersturm zum Tragen: Betrachtet man

Malewitschs berühmtes Werk Schwarzes Quadrat auf weißem Grund erkennt man, dass

seinBildersturmgeradedarin besteht, dasUndarstellbare selbst ins Bild zu setzen.Das

Undarstellbare wird nicht entrückt, sondern als virtuelle Instanz der Bildhaftigkeit als

solcher hingestellt. Vgl. hierzu auch Boehm 1991.

42 Eine informative und zugleich kurzgehaltene Einführung in das Phänomen findet sich

in Marcuse 1970b. Vgl. hierzu auch Offe 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

