Ethik und Institution

2. Der Herr hat's gegeben... - Die Legitimation
der Institution und Expertokratie

Im bisherigen Argumentationsverlauf begegnete uns mehrfach der Begriff
des Wahrheitsgaranten. Was diesen Begriff angeht, so kénnen wir bislang auf
rein formaler Ebene feststellen, dass die Selbstreferenzialitit der Institution
unbedingt auf diese Kategorie angewiesen ist. Mit ihrer Einfithrung erfolgt
eine Absicherung der inhirenten Struktur der Institution. Der Wahrheitsga-
rant erfilllt insofern die Schliisselfunktion im Prozedere der Institutionalisie-
rung. Dieser Sachverhalt ist allerdings nicht unproblematisch: Denn da die
menschlichen Institutionen als kulturelle Artefakte sich nicht auf naturge-
setzliche Kausalzusammenhinge zuriickfithren lassen, muss die Sicherung
der symbolischen Ordnung, fiir die sie stehen, offensichtlich ihrerseits im
symbolischen Register erfolgen. Das bedeutet aber, dass wir es hier mit ei-
nem Zirkelschluss und daher erneut mit einer selbstreferenziellen Struktur
zu tun haben. Indem wir nun allerdings den Sachverhalt mit Blick auf den
Begriff des Symbolischen neu formuliert haben, ist es uns maéglich, die Fra-
ge nach dem Zusammenhang von Selbstreferenzialitit und Wahrheitsgarant
praziser zu stellen: Denn wenn wir bereits im Vorwort in Anschluss an Lacan
feststellen konnten, dass die symbolische Ordnung auf das Imaginire ange-
wiesen ist, dann scheint dasselbe auch fiir die Institution als solche zu gelten.
Es bedarf einer imaginiren Referenz, die es den Vertretern der institutio-
nellen Logik ermdglicht, die kritische Befragung der symbolischen Ordnung
abzuwehren, indem sie auf jene fundamentale Referenz und ihre legitimie-
rende Autoritit verweisen. Die Frage nach dem Wahrheitsgaranten ist also
eigentlich die Frage nach dem Imaginiren.

Bevor wir mit der Analyse beginnen, wollen wir uns diesen Zusammen-
hang kurz anhand eines Beispiels vor Augen fithren: Wenn sich im Kontext
der Franzosischen Revolution das Kénigsamt als untragbar entpuppte, dann
stellt sich die Frage, wie es bis zu diesem Zeitpunkt itberhaupt méglich war,
seine Legitimitit zu behaupten. Die Antwort diirfte bekannt sein: Der Konig
wurde durch das Oberhaupt der Kirche eingesetzt. Und da der Papst seine
Autoritit auf Gott selbst zuriickfithren konnte, wurde der Kénig tiber diesen
kleinen Umweg zum Monarchen-von-Gottes-Gnaden. Die symbolische Ord-
nung der Stindegesellschaft war kein historisch-kontingentes Gebilde, das es
hinzunehmen galt, sondern es war selbstverstindlich, da es sanktioniert war
(im wahrsten Sinne des Wortes) durch den Verweis auf die héchste Autoritit
(Gott), die als Wahrheitsgarant fungiert.

- am 14.02.2026, 11:52:06.

4


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Kritik der ethischen Institution

Dieses Beispiel allein gibt dem Imaginiren bereits ein wenig Kontur, in-
dem es auf die Verbindung zu einem abstrakten Gottesbegriff hinweist. Als
Beispiel aus dem Feld der Politik ist es zunichst auch leicht nachzuvollziehen,
doch wir kratzen hier nur an der Oberfliche und die subtilen Implikationen
werden uns im Folgenden noch beschiftigen. Da wir uns aber auch fir die
Frage der Wissenschaft und ihre Funktion im institutionellen Rahmen in-
teressieren, miissen wir fragen, ob wir es dort nicht auch mit einem #hnli-
chen System der Selbstreferenz zu tun haben. Denn es ist nicht von der Hand
zu weisen, dass die intellektuelle bzw. intellektualisierende Institution, die
man gemeinhin lapidar als >die Wissenschaft« bezeichnet, ebenfalls in Form
einer hochkomplexen symbolischen Ordnung daherkommt. Und dabei bean-
sprucht sie nicht nur Legitimitit und Validitit, sondern fungiert selbst als
diejenige Kapazitit des menschlichen Geisteslebens, die zuallererst fundier-
te Aussagen iiber Legalitit und Validitit zu machen imstande ist. Aber kann
sich die Wissenschaft aus sich selbst heraus begriinden? Und wenn ja, wie tut
sie das? Oder provokant gefragt: Aus welchem Grund glauben wir eigentlich
zu wissen, dass wir uns auf die Erkenntnisse und Methoden der Wissenschaft
und der Expert*innen fest verlassen kénnen? Schliefilich wire es ja auch hier
moglich, auf die historische Kontingenz gewisser szientifischer Erscheinun-
gen, Methoden und Uberzeugungen zu verweisen, die sich im Nachhinein
als fehlerhaft oder gar als unwissenschaftlich erwiesen haben, um dann ei-
nen blanken Skeptizismus gegen die Wissenschaft ins Feld zu fithren. Doch
schauen wir genau hin: Jener Einwand lief3e sich namlich offensichtlich leicht
entkriften, indem man dem entgegenhielte, dass es ja nicht die Wissenschaft
sei, die sich an gewissen Punkten der Geschichte verschitzt, verrannt oder
schlichtweg geirrt hat, sondern dass diese Missgriffe eigentlich auf den Men-
schen und seine fehlbare Applikation der Wissenschaft und ihrer Methoden
zuriickzufiithren sind. Die Wissenschaft selbst ist rein, wihrend der »Prothe-
sengott« (vgl. Freud 1974d, 222) noch lernen muss, mit den wissenschaftlichen
Kriicken nicht nur zu laufen, sondern die Olympischen Spiele zu gewinnen.
Anders gesagt, die Wissenschaft wird notwendigerweise als an sich unfehl-
bar gedacht, nicht nur damit ihre jeweils kontingenten Methoden Anwen-
dung finden kénnen, sondern auch da sich andernfalls das Vertrauen in ihre
Verlisslichkeit in einen radikalen Zweifel verwandeln konnte, der das fun-
damentale Konstrukt des technisch-wissenschaftlichen Komplexes der Welt
des Menschen erschiittern witrde. Doch ein solches ultimatives und ganzheit-

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

liches wissenschaftliches Bewusstsein fillt nicht einfach vom Himmel. Wir
miissen also fragen: Wie kommt es zustande?**

Esist das Verdienst Pierre Legendres, aufgezeigt zu haben, dass die »Ver-
webung allen Wissens mit der christlichen Religion« im mittelalterlich-scho-
lastischen Diskurs den »anfinglichen Sockel« des modernen wissenschaft-
lichen Systems bildet und zudem einen irreduziblen, aber »iuflerst wirksa-
me[n] Rest« hervorgebracht hat (vgl. Legendre 2010b, 20). Angesichts der Fra-
ge nach dem Wahrheitsgaranten erscheint es nur logisch, dass das religios-
theologische Moment als zentraler Faktor der Institutionalisierung der Wis-
senschaft wirke, bietet die Theologie doch die Vermittlung mit der Kategorie
des Universalen an, denn sie liefert ein systematisches Konzept des Weltgan-
zen, indem sie dieses auf seinen letzten Grund zuriickfiithrt. Nicht umsonst
ist ferner auch die Schépfung des abendlidndisch-europiischen Universitits-
wesens der systematisierenden Funktion des scholastischen Diskurses zuzu-
schreiben. In diesem Zusammenhang spielt vor allem die Verschmelzung des
theologisch-dogmatischen Kanons mit dem juristischen Kanon eine zentrale
Rolle: »das Recht und die Theologie schlossen sich damals mit dem gesamten
System der Wissenschaften zusammen« (Legendre 2016, 41). Aus dieser Al-
lianz ging schliefilich auch die expertokratische Figur par excellence hervor:
der Kanoniker, der in Personalunion den Gelehrten, den Theologen und den
Juristen verkorpert. Legendre skizziert den Sachverhalt wie folgt:

Letztlich besteht das mittelalterliche Anliegen darin, die Wissenschaft zu ei-
ner universellen Hohen Kunst zu erheben, die der Kiinstler einsetzen kann,
wenn er weif wie, d.h. durch welche Unterteilungen und in welchem Ma-
e, die Doktrinen sich voneinander unterscheiden und miteinander in Ver-
bindung stehen. Die Rhetorik, die die Logik umfasst, formuliert die Klassi-
fizierungsprinzipien, die iilberzeugen sollen, die Kategorien und die Wech-
selbeziehungen, die zusammen das gewaltige Metathesensystem bilden,

24  Hierist eine methodische Erlauterung angebracht: Wir fragen an dieser Stelle gewis-
sermaflen naiv nach dem Wissenschaftsbegriff und behandeln die Wissenschaft vor-
erst als rein>auflerliches< Phanomen, d.h. in ihrer (bereits) institutionalisierten Form.
Wir wihlen dieses Vorgehen mit Riicksicht auf unsere Methode, die die Verbindung
von Darstellung und Kritik vorsieht. Jede*r Leser*in Hegels weifR jedoch, dass gerade
der absolute Skeptizismus umschlagt in ein unbedingtes Wissen, dessen Analyse den
Ansatz fiir eine fundamentale »Wissenschaftslehre« (vgl. Fichte 1971e) bzw. Wissen-
schaftstheorie bildet.

- am 14.02.2026, 11:52:06.

43


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Kritik der ethischen Institution

die Wissenschaft der Menschen als solche und als Produkt des Universums.
(Ebd., 53)%

Auch wenn dieses System konfessionell verankert ist, so zeichnet es sich doch
durch seine universale Anwendbarkeit aus: Der Kanoniker verfugt iiber den
clavis universalis (vgl. ebd., 103, Anm. 33), mit dem jedes beliebige Ereignis,
Phinomen und jeder Sachverhalt entschliisselt und somit im christlich-theo-
logischen Metathesensystem der Rechtswissenschaft verortet werden kann.
Der Universalschliissel manifestiert sich in der Technik des scholastischen
Diskurses: Die scholastische Methodologie sieht nimlich vor, Fragen (quaes-
tiones) zu stellen, wobei das Fragenstellen systematisiert und entsprechend
einer spezifischen Methode erfolgt. D.h., der Diskurs wird thematisch (d.h.
auch: dogmatisch) vorstrukturiert und konkrete Frage werden im Sinne des
scholastischen Dreischritts von These A, These B und Synthese (responsum) be-
antwortet. Dabei nimmt die Verarbeitung antiker Konzepte (besonders ver-
mittels Aristoteles, dem Philosophen) eine zentrale Rolle ein. Dem Scholastiker
geht es nicht nur um den Riickbezug auf die Tradition, sondern vor allem
darum die verstreuten Konzepte zu systematisieren und innerhalb des theo-
logisch-juridischen Kanons einzuordnen. Das Vorhaben hat daher den Effekt,
ein engmaschiges Referenznetzwerk des vorhandenen Wissens zu produzie-
ren, und zwar sub specie doctrinae Christianae. Aufgrund dieses Referenznetz-
werks entsteht dann auch der Eindruck, dass ihm keine denkbare Situation
des menschlichen Lebens entgehen kénne. Innerhalb dieses Systems hat jede
nur mogliche Frage eine Antwort. Indem jede Fragestellung in letzter Konse-
quenz auf den Kern des Wissens, die Schrift, das »Buch der Vernunft — denn
das ist die Bibel fir die abendlindische Gesellschaft« (Legendre 2010c, 99) —,
bezogen und dabei gleichzeitig im juristischen Diskurs verortet wird, bleibt
fur die Institution der Wissenschaft nichts mehr dem Zufall oder dem Zweifel
tiberlassen, nichts und niemand muss ungezihlt bleiben.

Der kanonische Umgang mit der Frage der Sexualitit vermag den Sach-
verhalt beispielhaft zu verdeutlichen (vgl. zum Folgenden ebd., 173f.): Es ver-
steht sich, dass die Frage des menschlichen Sexuallebens an die hamartio-
logische Deutung der Genesis ankniipft. Nun stellt Gratian, der >Vater des
Kirchenrechtss, in seinem einflussreichen Hauptwerk, bekannt unter dem

25  Es bedarf kaum der Erwdhnung, dass die »Logik«, die Legendre hier anspricht, allein
die zweiwertige aristotelische Logik der Tradition meint.

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Namen Decretum Gratiani, fest, dass die sexuelle Siinde auf drei Weisen be-
gangen werden kann: durch Einfliisterung vom Teufel, durch den Genuss des
Fleisches oder durch die bewusste Einwilligung des Geistes. Den legitimie-
renden theologischen Riickhalt bildet folgende Analogiebildung, die sich des
biblischen Mythos vom Paradies bedient: Die Schlange (der Teufel) fliistert
Eva die verwerfliche Idee ein und bedingt damit ihr Verschulden (culpam);
Eva (das Fleisch) genief3t das Vergehen; Adam (der Geist) willigt ein (vgl. Gra-
tian 1955, 10 [Distinctio VI, Canon II]). In Riickbezug auf dieses Setup stel-
len Gratian und andere Kanoniker?® nun hochinteressante Schlussfolgerun-
gen an: Wenn die Stinde durch Einfliisterung geschieht, womit haben wir es
dann z.B. nachts zu tun, wenn im Traum die >Bilder der Unzucht« auftau-
chen? Wenn sie den Menschen gegen seinen Willen in ihren Bann ziehen,
stellt Gratian fest, dann diirfte es keine Siinde sein. Wurden sie aber durch
gewisse bewusste Gedanken heraufbeschworen, dann handelt es sich zwei-
felsohne um eine Siinde (vgl. Gratian 1955, 11 [Distinctio VI, Canon III]). Man
muss fragen: Ab wann gilt denn eine (sexuelle) Phantasie bzw. ein Phantas-
ma eigentlich schon als ein Heraufbeschworen? Die konkrete Antwort bleibt
aus und es zeigt sich, dass die Methode der universalen Wissenschaft zur
gezielten Produktion von Ambivalenzen genutzt werden kann. Die Technik
des kanonisch-juridischen Diskurses liegt schlussendlich in einer »geregelten
Perfektion der Zweideutigkeit« (Legendre 2016, 27). Das bedeutet aber, dass
ein umfingliches und spezielles kanonisches Wissen notwendig ist, um eine
konkrete Antwort formulieren zu kénnen. Den Hintergrund fiir einen solchen
Begriff des Wissens bildet aber der kanonisch-juridische Diskurs selbst. Auf-
grund seiner systematischen Geschlossenheit und vermittels seiner Methode
scheint er namlich das Ganze des méglichen Wissens zu umspannen. Und
ferner erscheint dadurch der Kanoniker als iiber jeden Zweifel erhaben, wih-
rend der auflenstehende Laie zwar mit den Fragen konfrontiert wird, selbst
aber nicht die Mittel zur Verfiigung hat, diese eigenstindig zu beantwortet.
Der Grund dafiir liegt dabei aber nicht notwendigerweise in seiner intellektu-
ellen Kapazitit, sondern in der christlich-dogmatischen Uberdetermination
der Institution des Rechts.

Das bedeutet aber auch, dass das Laien-Subjekt wesentlich zum Funk-
tionieren des Systems beitrigt. Das individuelle Exempel wird benétigt, um
das System zu inszenieren (vgl. Legendre 2011, 85-88). »Der Diskurs muss
punktuell zur Ausfithrung kommen, um durch bestimmte verschliisselte Mittel,

26  Fir die Nachweise vgl. Legendre 2016, 173, Anm. 45-48.

- am 14.02.2026, 11:52:06.

45


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Kritik der ethischen Institution

die im Voraus festgelegt werden, einen bestimmten Einordnungsmodus zu definie-
ren, d.h. fir jedes Subjekt die Giiltigkeit seiner Handlung festzulegen.« (Le-
gendre 2016, 113f.) Auf diese Weise entfaltet das symbolische Netzwerk sei-
ne Wirksamkeit indem es den existenziellen Zweifel produziert, worin dann
auch die (un-)bedingte Notwendigkeit der Verkiindigung der Heilserwartung
griindet. Das Netz aus inhaltlicher Letztbegriindung in Form des christlichen
Kanons und der juristischen Be- und Verwertung des menschlichen Lebens
erweist sich dabei als liickenlos. Ein Auflerhalb der Ordnung gibt es nicht,
weil es ein solches nicht geben kann/darf. Extra ecclesiam nulla salus. Dass die-
ser Satz, der auf Cyprian von Karthago, einen weiteren »>Vater« der Kirche,
zuriickgeht, im 15. Jahrhundert dogmatisiert wurde, ist insofern als eine not-
wendige Konsequenz jenes Denksystems zu betrachten.

»[Ulm vom Subjekt zu erreichen, dass seine gesamte psychische Aktivitit
sich unter den Mythos und die Logik einordnet, aus denen das Gesetz her-
vorgeht, ohne die geringste Leerstelle zu lassen« (ebd., 173), muss allerdings
ein »Preis« gezahlt werden, denn dieses System bringt einen »deliranten Dis-
kurs der Selbstbeschuldigung« (ebd., 174) hervor, der seinen Kulminationspunkt
erwartungsgemifs im Buflsakrament hat. Dass es sich hierbei nicht um ein
schlichtes kirchengeschichtliches und -politisches Phinomen handelt, son-
dern um eine integrale Inbesitznahme des psychischen Lebens des abendlin-
dischen Menschen durch die Institution Kirche und Monarchie-von-Gottes-
Gnaden?7, beweist nicht zuletzt die Explosionskraft auf politischer Ebene, die
Luthers Einspruch gegen dieses System freisetzte und die, in Form von Re-
formation und Gegenreformation, das Gesicht des Abendlandes nachhaltig
prigen sollte. Und schlief3lich findet sich das Phinomen auch in den »politi-
schen Mythologien« unserer Zeit wieder.?8

27  Zur Bedeutung und Geschichte des Gottesgnadentums vgl. Kern 1980.

28  So beschreibt Elsa Dorlin den »Mechanismus ungliicklichen Handelns« (die Wortwahl
scheint ganz und gar nicht beliebig zu sein, da das Phanomen vergleichbar mit der
melancholischen Struktur des »ungliicklichen Bewufstseins« ist, das Hegel analysiert
[vgl. PhG, 163-177]): Die institutionellen Gewaltausiibung, z.B. in Form der Folter oder
sonstiger Androhung von Strafe, hat »Folgen fiir die politischen Mythologien (welches
Schicksal ist unserem Widerstand beschieden?), fir die Vorstellung von der Welt so-
wie fiir die Vorstellung von sich selbst (was kann ich tun, wenn alles, was ich zu mei-
ner Rettung unternehme, in mein Verderben fiihrt?). So erscheint die gemachte Er-
fahrung —weniger des eigenen Vermogens als des Zweifels, der Sorge, der Angst, die
seine Fehlversuche, seine Grenzen und gegenteiligen Effekte auslésen — insofern als
sinnstiftend, als diese Erfahrung nicht mehr so sehr eine Frage der dufieren Gefahr,

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Aber was genau an Bufle und Selbstbeschuldigung zeigt sich fir ihre
Wirkmacht verantwortlich? Die Antwort ist sehr einfach: Thre »Macht« be-
steht darin, »den Zweifel aufrechtzuerhalten« (Legendre 2016, 113). Denn wer
zweifelt, genauer gesagt, wer nicht nur hinsichtlich der eigenen Intentionen,
Phantasien und Gedanken, sondern auch — oder gerade aufgrund - des
autoritiren Urteils im Zweifel gehalten wird, lasst sich leicht kontrollieren.
Was sich also als Macht der scholastischen Institution zeigt, namlich ihre
Technik, bedingt zugleich die Ohnmacht desjenigen Subjekts, das nicht zum
Kreis der Wissenden gehort, zum Kreis jener sBeamten«< und >Abgeordnetenc
der Institution.

Exkurs I: Diese Technik ist auch dem 20. und 21. Jahrhundert bestens bekannt
und fallt dabei unter den Begriff der>Infantilisierung<?® So stellt Steve Fraser
fest, dass die kapitalistische Ideologie des Konsumismus durch die Kultivierung
eines Narrativs der Selbstverwirklichung zu einer Inflation des Identitdtsbe-
griffs fiihrt, da die einzelne Person jederzeit zwischen immer neuen Varianten
der Selbstinszenierung und -stilisierung umherzuirren angehalten ist, wodurch
einer Personlichkeitsbildung aber tatsichlich entgegengewirkt und stattdes-
sen einer Infantilisierung zugearbeitet wird (vgl. Fraser 2015, 305). Freudianisch
gesprochen, hiefle das, dass es im Konsumkapitalismus also zu einem Regress
und einer Perpetuierung des polymorph-perversen Charakters des Kleinkindes
kommt, d.h. seiner artifiziellen Ausweitung auf das selbstbewusste Subjekt.

Das erschreckendste Beispiel aber fiir den systematischen Einsatz der Infantili-
sierung bildet jedoch die Logik des Konzentrationslagers in der NS-Zeit. Bruno
Bettelheim, selbst Uberlebender der Konzentrationslager von Dachau und Bu-
chenwald, stellt die Frage, wie es den KZ-Aufsehern gelingen konnte, mithilfe
geringer Mittel und ohne grofden Aufwand (gewissermafien ganz im Geiste der
Eichmann-Logistik [vgl. Arendt 2011b]) Ordnung in die mit Insassen tiberfill-
ten Lager zu bringen. Dabei kommt er zu dem Ergebnis, dass es ihnen durch die
systematische Infantilisierung der Haftlinge gelang (vgl. Bettelheim 1989, 144-
148). Diese Infantilisierung wurde nicht nur dadurch erreicht, dass die Insassen

der Bedrohung oder eines Feindes ist, wie schrecklich sie auch sein mégen, sondern
ein Spiegeleffekt von der eigenen Aktion und Reaktion, von sich selbst.« (Dorlin 2020,

10f.) Aufinstitutionell-ideologischer Ebene geht es auch hier um eine Internalisierung

der institutionellen Logik, um eine »erzwungene Einverleibung dieser tédlichen Di-
mension des Vermogens des Subjekts, was auf eine Suspension hinauslauft« (ebd., 11).
Siehe auch Exkurs |.

- am 14.02.2026, 11:52:06.

47


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Kritik der ethischen Institution

von den Aufsehern wie Kinder behandelt wurden, sondern vor allem dadurch,
dass sie stets mit Unsicherheit, Unbestimmtheit und Doppeldeutigkeit kon-
frontiert waren. Ein bestimmtes Verhalten, eine bestimmte Handlung wurde
am einen Tag belohnt, am nidchsten Tag bestraft. Auf diese Weise wurde es den
Insassen unmoglich gemacht, eine symbolische Struktur zu erkennen, wodurch
sie sich das Ordnungsprinzip des Konzentrationslagers hatten erschliefRen kon-
nen. Die Pravention jeder Routine und das durchbrechen einer nachvollzieh-
baren Kasuistik fithrte so dazu, dass die KZ-Insassen sich — ganz wie das Klein-
kind—ineinerunstrukturierten, reinen Gegenwart wiederfanden, wodurchjede
Selbsterméachtigung und Autonomie unmaglich wurde. Perfide wird die Ange-
legenheitdann endgiiltig, wenn sich das Resultat zeigt, von dem Bettelheim be-
richtet: Denn wie das Kleinkind sich an Mutter und Vater bindet (anlehntc, wie
Freud sagt), so begannen auch die Haftlinge, sich mit den Wachen bzw. deren
>Werten< und Verhalten zu identifizieren. In diesem Sinne spricht Bettelheim
zurecht von einer >Regression«. Man miisste allerdings hinzufiigen, dass diese
Regression aufs Engste verbunden ist mit der Logik des Nationalsozialismus,
dessen Herrendiskurs in eine vormoderne, voraufklarerische Weltordnung re-
grediert, deren dubioses Verstandnis eines>Naturrechts<nur die profane, pseu-
do-sdkulare Maske einerimaginaren (gott-)gegebenen (Schopfungs-)Ordnung
darstellt. Dies fithrt uns also wieder zurlick ins Mittelalter und zur Frage der
Funktion des kanonischen Rechts.

Die Macht, den Zweifel aufrechtzuerhalten, steht folglich in direkter Verbin-
dung mit der Logik der Autoritit des Expertentums. Und diese Logik sieht es
vor, das einzelne Individuum an die Autoritit zu binden und die »blinde Loya-
litiit der guten Subjekte zu gewinnen« (Legendre 2016, 157). Das Subjekt muss
sich also, dem Kleinkind vergleichbar, an die Institution binden. Der Mecha-
nismus dabei ist zirkuldr: Das Subjekt, das »>im Voraus gesprochen wirdy, ist
bereits instituiert. Es gilt allein, seinem moglichen Zweifel an der Instituti-
on prophylaktisch vorzubeugen. Der mogliche Zweifel am System wird deshalb

29 Wenn auch nicht unter demselben Begriff, so war das Phanomen der Infantilisierung
bereits den Aufklirern des 18. Jahrhunderts alles andere als fremd. So erkennt der Ra-
dikalaufklarer Paul-Henri Thiry d’Holbach bereits 1773 in seinem Systéme social die Ge-
fahr der»corruption des peuples« durch Regierungen und organisierte Religionen, die
das Leben der Menschen auf den Status einersewigen Kindheit<reduzieren (vgl. Israel
2010, 56f.).

- am 14.02.2026, 11:52:06.



https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

durch den systemischen Zweifel ersetzt, wihrend sich die Institution dann an-
bietet, diesen Zweifel zu zerstreuen. Mit anderen Worten, die >Konfirmationc
des Subjekts erfolgt nicht einfach im offiziellen Rahmen, sondern durch den
internalisierten Dialog zwischen Subjekt und Institution.

Fest steht aber, dass diesem Mechanismus bei aller Funktionalitit keine
unbedingte Notwendigkeit zugesprochen werden kann. Die Selbstreferenzia-
litdt der Institution ist jederzeit der Gefahr ausgesetzt, einen Einspruch her-
vorzurufen, der ihre Legitimitit infrage stellen wiirde. Und daher geht es um
nichts anderes als die Frage der Letztbegriindung. Genauso wie das kleine
Kind hitte schlieRlich auch jede*r Dissident*in die Moglichkeit zu fragen —
>Warum?<. Und genau wie das kleine Kind wird sie/er frither oder spater mit
dem dogmatischen Abbruch konfrontiert — sDarum!«. (Der Abbruch erfolgt
notwendigerweise auf symbolischer Eben, da auch psychische oder physi-
sche Gewaltanwendung hier als Strukturelement im symbolischen Register
fungiert.) Solche symbolischen Einschnitte dienen dabei einer Strukturie-
rung des gemeinsamen Referenzsystems von Kind und Eltern wie auch von
Dissident*in und Institution. Der Einschnitt bzw. der Abbruch legt fest, in-
nerhalb welcher Grenzen sich das >verniinftige Zusammenleben< abzuspielen
hat; er legt fest, welcher Diskurs vorherrscht und wer ihn wie fithrt bzw. zu
fithren hat. In diesem Sinne besteht die Erziehung des Kindes in einem ste-
tigen Changieren von méglicher Ubertretung einer realen oder symbolischen
Grenze und dem entsprechenden Eintreten oder Ausbleiben der elterlichen
Untersagung bzw. — mit Freud gesprochen — Versagung.

Die Grenzziehung, die hier stattfindet, zeigt sich dennoch - so paradox
es klingen mag — als befreiend, denn sie befreit vom ewigen >Warum?< und
seinem unerschopflichen regressus ad infinitum. Erst die Grenze macht den
Kosmos. Es erscheint vor diesem Hintergrund sehr treffend, wenn Lacan das
elterlich-institutionelle (familiale) Verbot nun mit dem Begriff nom-du-pére,
Name-des-Vaters bezeichnet, denn durch die phonetische Identitit mit dem
>Nein des Vaters« (non du pére) hebt er gleichzeitig auch den sakralen Charakter
dieses Neins hervor, das als strukturelle Fundamentalreferenz wirkt.

Das Nein kann sehr wohl >gnidig« sein bzw. in >gnidiger Absicht« einge-
setzt werden. Es strukturiert den gemeinschaftlichen Raum und konstituiert
so das Subjekt, indem es den modus operandi der Subjektivation bildet. Wo
also auch die Frage der Identitit in den unendlichen Zirkellauf des >Ich=Ich«
haltlos von einer spontanen Identifikation zur nichsten springen miisste, oh-
ne sich jemals wirklich festlegen zu konnen, bietet das von auflen kommende

- am 14.02.2026, 11:52:06.

49


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Kritik der ethischen Institution

Nein-des-Vaters sich als Objekt an, das durch seinen Einspruch®® dem infini-
ten Regress ein Ende macht. Dieses Schwert ist aber zweischneidig: Denn mit
dem Menschen verhilt es sich anders als etwa mit Gertrud Steins berithm-
ter Rose (»Eine Rose ist eine Rose ist eine Rose...«), die sich selbst genug ist.
Das Nein wirke fiir das Subjekt zwar strukturierend, aber das heif3t noch lan-
ge nicht, dass es dadurch auch endgiiltig vom Warum befreit sein soll. Das
Subjekt mag nun Teil einer Gesellschaft sein, einer Gesellschaft, die gar das
sewige Heil< (modern gesprochen: >vollkommene Sicherheit und Gesundheit<)
verspricht, »[m]it diesem Triumph aber bleibt eine Frage unberiihrt, die dem
sprachbegabten Wesen keine Ruhe ldsst: Warum leben? Sie muss um jeden
Preis erstickt werden.« (Legendre 2010d, 117) Warum muss sie erstickt wer-
den? Ganze einfach: Weil sie als destabilisierendes Element den strukturier-
ten und strukturierenden Diskurs, die Kosmologie der Institution, unterlaufen
wiirde.

Die Institution und ihr dichtes Netz aus Wissenschaft und Recht kann
ein solches deviantes Element nicht einfach nur nicht akzeptieren, sondern
sie kann dieses entartete >Subjekt des Warums« gar nicht als solches erkennen,
denn dieses wird, sobald es auftritt, postwendend innerhalb des kategorialen
Netzwerks des anerkannten Wissens verortet und be- oder je nachdem auch
verurteilt, womit ihm seine reale Exzeptionalitit genommen wird. Das Sub-
jekt fragt sich zwar nach sich selbst und dem Sinn seines Lebens, »[a]ber das
Wissen der Experten hat die Frage ohne Antwort verdringt« (ebd., 111). Das
deviante Subjekt wird iiber den Weg der Kategorisierung zuriickgefithrt in
den Diskurs der Institution und iiber die Vermittlung von Ritualen — ob diese
kirchlich-religi6ser oder gerichtlich-sikularer Art sind, spielt dabei mehr eine
historische Rolle - von seinem Vergehen (es ist in institutioneller Perspektive
buchstiblich ein Ver-Gehen, in dem Sinne wie sich der verlorene Sohn oder
das verlorene Schaf ver-laufen) getrennt (vgl. Legendre 2010c, 89f.). Die In-
stitution verspricht den Segen oder die Resozialisierung dann iiber den Weg
der Bufie oder Besserungsanstalt. Maus bezeichnet diese institutionellen Ein-
richtungen bzw. Dispositive daher treffend als »Gliickseligkeitszuchthiuser«
(Maus 1994, 39) und Lacan geht sogar noch weiter, wenn er sie die »Konzen-
trationslager des Lieben Gottes« (Lacan 2013, 17) nennt.

Nun wissen wir aber spitestens seit Michel Foucault, dass besagte Ein-
richtungen alles andere als eine Besserung, geschweige denn das Heil ver-

30 Derenglische Begriff fiir den Einspruch (auch vor Gericht) lautet objection. Zur Benut-
zung des Begriffs in dem hier vorliegenden Kontext vgl. Zizek 2009, 17.

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

sprechen: Foucault stellt fest, dass die Einrichtung der Gefingnisse gerade
keinen »Umerziehungserfolg« verbuchen konnten. Im Gegenteil, je linger ein
Mensch im Gefingnis bleiben musste, umso mehr wird er kriminalisiert.

Warum sind die Gefdngnisse trotz ihrer negativen Produktivitit geblieben?
Ich glaube, gerade weil sie Kriminelle produzieren und weil Kriminalitdt in
den uns bekannten Gesellschaften einen gewissen 6konomischen und poli-
tischen Nutzen hat. [...] Je mehr Kriminelle, desto mehr Verbrechen. Je mehr
Verbrechen, desto grofier die Angst in der Bevolkerung. Und je groRer die
Angst in der Bevolkerung, desto akzeptabler und wiinschenswerter das Sys-
tem der polizeilichen Kontrolle. (Foucault 2017c, 233)

Die Wirkung der exekutiven Seite der Institution ist ihr also in jedem Fall
dienlich. Ahnliches lisst sich auch hinsichtlich des BuRsakraments beobach-
ten, dessen machtpolitische Nutzbarmachung nicht auf den christlichen Dis-
kurs beschrinkt bleibt, sondern sich auch in der Psychiatrie zeigt. Erneut
macht es das Beispiel der Sexualmoral itberaus deutlich: Die Institution in-
stalliert eine »Polizei des Sexes: das ist nicht das strikte Verbot, sondern die
Notwendigkeit, den Sex durch niitzliche und 6ffentliche Diskurse zu regeln«
(Foucault 2012, 31; vgl. Foucault 2017b). Das Format der Exekutiven ist hoch-
funktional und >energieeffizients, denn innerhalb der geregelten Mehrdeutig-
keit tibernimmt das Subjekt schlieRlich selbst die (vorliufige) Prifung seines
devianten Verhaltens. Im Panoptikum ist an jeden gedacht, da jedes Subjekt
an sich selbst denkt, da es sich stets selbst priift.

Wir haben uns folglich einmal im Kreis gedreht: Wihrend das konstitu-
tive Nein zwar zunichst seine ordnende Wirkung entfaltet, mit der auch das
individuelle Subjekt auftritt, gestalten die institutionellen Mechanismen die-
se Ordnung in der Folge so, dass das Subjekt der apxn nicht gewahr werden
kann, da sich diese (als »Mysteriumc) hinter einem dichten Netz aus normati-
ven Verweisen verbirgt. Damit ist zum einen gewihrleistet, dass das Subjekt
sich dieser Ordnung nicht ermichtigen kann, zum anderen wird es durch
diese »neue Uniibersichtlichkeit« in die Abhingigkeit derjenigen Autorititen
getrieben, die fiir die Ordnung stehen, sich fiir sie verbiirgen und sich mit ihr
auskennen. Es gerit in die Abhingigkeit des angestammten Expertentums.
Unter diesen Experten steht aber einer deutlich heraus, und zwar der Pontifex,
der >Briickenbauer<, das Oberhaupt der Institution Kirche, der Papst.

Welche Rolle nimmt der Pontifex ein? Ein einfacher Vorsitzender scheint
er schliefilich nicht zu sein, denn eine solche Interpretation bliebe zweifel-
los hinter der Idee zuriick, dass wir es hier mit niemandem geringeren als

- am 14.02.2026, 11:52:06.

51


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Kritik der ethischen Institution

dem Stellvertreter Christi auf Erden zu tun haben. Apostolisch wird seine Po-
sition auf die Einsetzung des Apostels Petrus zuriickgefithrt, wihrend Petri
Einsetzung durch Christus als dessen Vertreter wiederum biblisch begriin-
det wird (z.B. durch Mt 16,18 oder Joh 21,15-24). Die zirkulire Logik der Ver-
schmelzung von Recht und Theologie findet sich natiirlich auch im Hinter-
grund der apostolischen Sukzession wieder. Mit anderen Worten, die dog-
matische (kirchlich-juristische) Autoritit begriindet ihre Autoritit durch die
Autoritit die ihr bei der Auslegung der Schrift zukommt. Auch wenn wir es
hier erneut mit einem Zirkelargument zu tun haben, so kénnen wir an die-
sem Punkt dennoch die Funktion des strukturierenden Neins wiederfinden,
nimlich in der Kategorie der Autoritit. Die Autoritit, die sich selbst begriin-
det, tut dies, indem sie eine Grenzziehung vollzieht zwischen richtiger und
falscher Auslegung der Schrift. Inhaltlich spiegelt sich das Nein daher im ka-
nonischen Referenznetzwerk wider. Allerdings muss es, um dies zu tun, zu-
nichst seine formale Funktion erfiillen, und zwar im Sinne der Diskursbe-
griindung. Als das urspriingliche Nein ist es konstitutiv, indem es punktuell
bzw. ereignishaft wirksam wird. Aufgrund dieser Ereignishaftigkeit entzieht
es sich aber der Symbolisierung innerhalb des Diskurses, den es begriindet.
Es bleibt schlichtweg eine vorausgesetzte Formfunktion. Das bedeutet aber,
dass es selbst nicht durch das institutionelle Diskursnetzwerk abgesichert ist.
Dieser losgeloste Zustand ist aber nicht unproblematisch, denn so kénnte es
leicht durch das nichste konstitutive Nein abgelost zu werden. Aus Sicht der
Anteilseigner der Institution stellt es aber ein Risiko dar, das Nein in die-
sem Schwebezustand zu belassen. Es muss in der institutionellen Logik selbst
symbolisiert werden. Es ist die Figur des Pontifex, in der diese Symbolisie-
rung erfolgt. Das Nein wird Nein-des-Vaters im Namen-des-Vaters, fiir den
der Pontifex biirgt, indem er ihn vertritt.

Die symbolische Funktion des Pontifex stellt nimlich eine sublimierte
Form der 6dipalen Funktion dar. Dies spiegelt sich z.B. in seiner Anrede
wider. So leitet sich die Bezeichnung >Papst« vom altgriechischen Begriff
TAmmag ab, und verweist natiirlich auf den >Vater«. Mehr noch, der Papst
wird gar zum >Heiligen Vater<. Als solcher bedient er als wirkliche Person
die symbolische Position der fundamentalen Referenz, die sich ansonsten
entziehen wiirde. Er nimmt die Position des Gottes ein, der sich entzieht.
Anders ausgedriickt: Das Reale des Christusereignisses wird in seiner Figur
symbolisiert und seiner Ereignishaftigkeit entledigt, indem es innerhalb
der dogmatischen Logik des institutionellen Kanons fest verortet wird. Die
symbolische Funktion verdrangt die reale.

- am 14.02.2026, 11:52:06.



https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Innerhalb der institutionellen Symbolisierung hat sich auf diese Weise
aber eine kuriose Bedeutungskonstellation ergeben: Einerseits ist der Ponti-
fex der Vertreter Christi, d.h. er ist der Vertreter des Sohnes, aber andererseits
ist er auch der Heilige Vater. Wie passt das zusammen und wie hingt diese
mehrdeutige Begriffs- bzw. Amtsbestimmung mit der Bindung des Subjekts
an die Institution zusammen? Kurz, welche Bedeutung hat die 6dipale Funk-
tion des Pontifex, dieses heiligen Vater-Sohnes?

Um diese Fragen zu beantworten wollen wir ein wenig ausholen und zu-
nichst generell nach der Symbolfunktion des Vaters fragen. Dazu wenden wir
uns dem berithmten freudschen Mythos vom Urvater zu. Freud formuliert die-
sen Mythos in seinem sozialanthropologischen Essay Totem und Tabu. Sein
Hauptinteresse richtet sich darauf, zu zeigen, dass der Odipuskomplex nicht
nur ein individuelles, subjektives Phinomen darstellt, sondern eine anthro-
pologische Konstante bildet, die massiven Einfluss auf die Bildung und Struk-
turierung von menschlichen Gesellschaften hat. Die Grundidee des Mythos
bildet die »Darwinsche Urhorde«: »Ein gewalttatiger, eifersiichtiger Vater, der
alle Weibchen fiir sich behilt und die heranwachsenden Séhne vertreibt [...].«
(Freud 1974e, 425) Jener Urvater bildet dabei den zentralen Referenzpunkt,
um den herum sich die restlichen Mitglieder der Gemeinschaft versammeln,
indem sie sich ihm unterordnen. Thm kommt das Machtmonopol zu und er
agiert als das fleischgewordene Inzestverbot, indem er die Séhne von den
Schwestern und Miittern fernhilt, selbst aber von diesem Verbot ausgenom-
men ist. Genau wie im Odipuskomplex entwickeln die Séhne dabei ein am-
bivalentes Verhiltnis zum Vater. Einerseits ist ihre Beziehung zum Vater von
Zirtlichkeit geprigt, denn nicht nur ist er ihr Vater, sondern er ist auch das
Objekt, mit dem sie sich identifizieren; andererseits entwickeln sie gegeniiber
dem Vater ein hohes Mafl an Aggression, das mit der sexuellen Hemmung und
Versagung zusammenhaingt, die von ihm ausgeht. Und so kommt es, wie es
kommen muss:

Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Briider zusammen, erschlugen
und verzehrten den Vater und machten so der Vaterhorde ein Ende. Vereint
wagten sie und brachten zustande, was dem Einzelnen unméglich geblieben
wire. [...] Der gewalttatige Urvater war gewif das beneidete und gefiirchtete
Vorbild eines jeden aus der Briiderschar gewesen. Nun setzten sie im Akte
des Verzehrens die Identifizierung mit ihm durch, eigneten sich jeder ein
Stiick seiner Stéarke an. (Ebd., 426)

- am 14.02.2026, 11:52:06.

53


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Kritik der ethischen Institution

Doch diese Identifizierung mit dem Vater bringt nicht die erhoffte Versch-
nung mit sich. Die Ambivalenz im psychischen Haushalt der S6hne findet in
der Tat keinen Ausgleich. Im Gegenteil, auf den Befreiungsschlag folgt der
»nachtrigliche Gehorsam« gegeniiber dem toten Vater, den sie doch auch ir-
gendwie lieben:

Es geschah in der Form der Reue, es entstand ein Schuldbewufitsein, wel-
ches hier mit der gemeinsam empfundenen Reue zusammenfallt. Der Tote
wurde nun stdrker, als dev Lebende gewesen war; all dies, wie wir es noch heu-
te an Menschenschicksalen sehen. [..] Sie widerriefen ihre Tat, indem sie die
Totung des Vaterersatzes, des Totem, fiir unerlaubt erklarten, und verzichte-
ten auf deren Friichte, indem sie sich die freigewordenen Frauen versagten.

(Ebd.)

Das Totem, das in unterschiedlichen Gemeinschaften unterschiedliche For-
men annimmt, zeigt sich als imagindrer Vaterersatz und erfilllt — ungeachtet
seines phantasmatischen Status - eine dhnliche symbolische Funktion wie der
Urvater. Der entscheidende Unterschied besteht nun allerdings darin, dass
die viterliche Autoritit nun nicht linger als faktische, duflerliche physische
Gewalt auftritt, sondern ein Moment des psychischen Haushalts der Sohne
bildet, das an jene Kapazitit erinnert, die Freud das Uber-Ich und Lacan das
Ichideal nennt. Die Briider sind an die Stelle des Vaters getreten und stehen
nun vor dem entscheidenden Problem: Sie konnen zwar den Platz des Vaters
einnehmen, aber gleichzeitig konnen sie es auch nicht, denn sie haben fol-
genden Beweis erbracht: Erstens war der Urvater, von dem sie bislang (sym-
bolisch) kastriert wurden, selbst offensichtlich nicht nicht-kastriert. Spitestens
mit dem Mord zeigt sich, dass der bis dahin nicht-kastrierte, aber seinerseits
kastrierende Vater, d.h. der michtige und Macht ausiibende Vater, ebenfalls
kastriert, d.h. ohnmichtig, ist. Zweitens wissen sie von sich selbst eben nur
als kastrierte. Gleichzeitig wissen sie sich jetzt aber allesamt auf dem Platz
des Vaters. Mit anderen Worten, sie bilden eine Generation von kastrierten
Viter-Sohnen.3!

An dieser Stelle miissen wir uns an den Titel von Freuds Studie erin-
nern: Totem und Tabu. Denn dieser spielt primir auf den Totemismus an, den

31 Ebenso gilt die Inversion, denn jeder Vater ist auch ein (symbolisch kastrierter) Sohn.
Legendre (2011) fiihrt seine Untersuchung des Vaterbegriffs insbesondere unter die-
sem Gesichtspunkt durch.

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

die Ethnologen seiner Zeit bei den sogenannten >primitiven< Vlkern beob-
achteten und studierten und der auch Freud zu jener Arbeit inspirierte. Der
Totemismus dieser Volker zeichnet sich dadurch aus, dass er hochkomplexe
Strukturen der Verwandtschaft zeitigt und entsprechend komplizierte Me-
chanismen von Heirat und sonstigen Affiliationen sowohl zwischen als auch
innerhalb der jeweiligen totemistischen Gemeinschaften hervorbringt. Da-
bei fungiert das Totem als identifikatorischer Referenzpunkt der jeweiligen
Gemeinschaft. Es entfaltet eine symbolische Wirkkraft, die es den Mitglie-
dern erlaubt, sich selbst und ihre Gruppe in einem genealogischen Verhiltnis
zu einem ersten< Ahnen zu begreifen, der in Form des Totemtiers verehrt
und gefiirchtet wird (daher das Tabu). Die identititsstiftende, genealogische
Funktion des Totems steht dabei im direkten Zusammenhang mit der Logik
der Exogamie, denn es garantiert dabei die Einhaltung des fundamentalen
Gesetzes menschlicher Gemeinschaften, also die Einhaltung des Inzestverbo-
tes. Innerhalb einer spezifischen totemistischen Gemeinschaft ist die Heirat
aufgrund des Inzestverbotes entsprechend undenkbar. Aufgrund der Tatsa-
che nun, dass die Funktion des Inzestverbotes effektiv die fundamentale (und
dabei ethische) Funktion des konstitutiven Neins symbolisiert und an den
nom-du-pére gebunden bleibt, lisst sich leicht erkennen, dass die fundamen-
tale Ordnung menschlicher Gesellschaften wesentlich patriarchal tiberdeter-
miniert ist. Ein imaginirer Vater, symbolisch vertreten durch das Totem, be-
herrscht die Gemeinschaft, indem er als erster und letzter Referenzpunkt ihre
Ordnung determiniert. Auf struktureller Ebene heif’t dies, dass das Patriarchat
dort gegeben ist, wo einer >den Anfang macht«.

Wie ordnen sich nun die kastrierten Viter-Séhne in dieser Struktur ein?
Ihr Mord am Urvater hitte doch eigentlich der Alleinherrschaft des Vaters
ein Ende machen miissen. Freuds Mythos veranschaulicht aber auch einen
Aspekt, der leicht tibersehen wird: Im gesamten Machtgefiige zwischen dem
Vater und den Sohnen spielen Miitter und Tochter keine Rolle. Vielmehr re-
duziert sich ihr Dasein darauf, dem Sieger als Belohnung zu dienen. Und das
gilt auch dann noch, wenn die Séhne die Herrschaft itbernommen haben.
Diese sind zwar nur mehr kastrierte Viter, aber sie sind es auch, die durch
nachtriglichen Gehorsam den Vater in der Gestalt des Totems erneut in seiner
symbolischen Funktion einsetzen. Und nicht nur das, denn sein Status wird
durch sie sogar ins Gottliche erhoben.3* Der Tote wird stirker als der Leben-
de, indem sie seine Gottlichkeit — biirokratisch gesprochen (und trotzdem

32 Freud beschreibt diesen Gedanken ausfiihrlich in seiner Moses-Studie: vgl. Freud 1974f.

- am 14.02.2026, 11:52:06.

55


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Kritik der ethischen Institution

buchstiblich) - akkreditieren. Paul Verhaeghe bringt die Angelegenheit auf
den Punkt und weist dabei auf das fundamentale Problem der patriarchalen
Logik hin:

Unter dem Strich heifst das, dass jeder individuelle Vater aufgrund sei-
ner Abstammung vom Urvater eine unhinterfragte Autoritdt ererbt. [..]
Zunichst setzt der Sohn den Vater ein, indem er ihm gottlichen Status
zuschreibt. Spater, nachdem er selbst zum Vater geworden ist, bezieht
er seine Autoritdt von diesem gottlichen Vater. Offensichtlich ist dies ein
zirkuldres Argument [...]. (Verhaeghe 2017, 33.34)

Die Konsequenzen dieser Logik sind horrend. Durch die (Wieder-)Einset-
zung des Vatergottes wird diejenige Hierarchie, die sich aus der realen und
akuten Gewalt des Urvaters ableitete, amalgamiert. Dafiir sorgt die Vertau-
schung dieser realen Gewalt mit der symbolischen Machtfunktion des imayi-
niren Vatergottes, die durch die kastrierten Séhne erhalten wird. Die Séhne
sind dem Vater zwar auch untergeben, aber beide Akteure sind durch eine
nicht weniger imagindre genealogische Linie miteinander identifizierbar. So
haben die kastrierten Viter-S6hne zwar die symbolische Macht inne, wodurch
sie zu Herrschern werden, aber zugleich sind sie an den nom-du-pére gebun-
den. D.h., ihre Position steht und fillt mit seinem Nein, das immer wieder im
imaginiren Register beschworen wird. Damit einher geht folglich nicht nur
der >logische« Schluss, dass die Frauen dem Vatergott und seinen Vertretern
unterstellt sind, vielmehr kommt es sogar zur massiven Abwertung der Frau
bzw. des Weiblichen als solchem.

Unter dem Aspekt des nom-du-pére wird das Weibliche negativ besetzt, da
es mit der Kastrationsangst (auch sie ein integraler Bestandteil des Odipus-
komplexes) assoziiert wird. Durch die Errichtung des ithyphallischen Totems
wird die Leere zwischen den Beinen der Frau ihrerseits zum symbolischen
Gefahrenherd — man(n) hat Angst: die Leere ldsst sich nicht als solche ins
Imaginire iibersetzen oder gefahrlos symbolisieren, das Weibliche >ist< nicht,
hat kein >Sein< im herkémmlichen/patriarchalen Sinne —, dem mit komplexen
exogamen Gesellschaftsstrukturen, symbolischen Verzichtsleistungen (Aske-
se) oder schlicht durch chauvinistische Herabwiirdigung begegnet wird. Noch
einmal in der Zusammenfassung von Verhaeghe: »Die Rolle des Vaters besteht
darin, Regeln und Gesetze abzusichern, wihrend es die Rolle der Mutter ist,
verbotenes und potentiell gefihrliches Geniefen ... zu reprisentieren. [...] Der
Ursprung von Recht und Ordnung ist gelinde gesagt fragwiirdig.« (Ebd., 37)

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Die Bedeutsamkeit dieser Zusammenhinge kann dementsprechend gar
nicht iiberbetont werden, da sie nicht nur auf latente Missstinde in patri-
archalen Systemen aufmerksam machen, sondern vehement auf die funda-
mentale Rolle hinweisen, die der Sexualitit — genauer gesagt, der Funktion
der Sexuierung - bei der Bildung und Beherrschung von menschlichen Gesell-
schaften zukommt. Um diesen Aspekt noch einmal auf den Punkt zu bringen:
Der Eintritt in die symbolische Struktur erfolgt im Register der Sexualitit,
denn vom ersten Moment der Interaktion von Eltern und Kind an wird das
Kind in besagte Ordnung eingefiihrt, da es »zu lernen hat, was man zu tun
hat, um Liebe zu machen« (vgl. Lacan 2015d, 208f., hier 209). D.h. konkret,
dass es zu lernen hat, sich innerhalb der Strukturen der Verwandtschaft und
der Gesellschaft (selbststindig) zu orientieren und auf angemessene Weise zu
bewegen.

Exkurs I1: Bevor wir zur Frage nach dem Pontifex zuriickkehren, wollen wir noch
zwei Hinweise zur vorangehenden Passage (iber Freuds Urvater-Mythos geben,
die moglichen Missverstandnissen vorbeugen sollen. Wir haben den freud-
schen Mythos nicht ohne Grund ausfiihrlich dargestellt. Gerade die Form des
Mythos ist besonders gut geeignet, komplexe Zusammenhénge zu veranschau-
lichen.33 Freud war sich dariiber im Klaren, nicht umsonst ist seine beriihmteste
Entdeckung als Odipuskomplex bekannt. Und er selbst hlt fest, dass die »Trieb-
lehre ... sozusagen unsere Mythologie [ist]« (Freud 1969b, 529). Geschichten hel-
fen bei der Veranschaulichung, denn die narrativ illustrierten Strukturen sind
ihnenallesandereals fremd, siesind ihnen richtiggehend eingeschrieben. Auch
dies ist eine wichtige Lehre Freuds.

Zudem sei noch die Frage der Freudkritik wenigstens kurz angesprochen. So
werden gerade hinsichtlich der Studie Totem und Tabu immer wieder Stimmen
laut, die Freud einen naiven biologizistischen Glauben unterstellen und die »Lii-
ge vom Urvater« beklagen.34 Freud war sich aber des fiktiven Charakters sei-
ner mythologischen Verarbeitung der darwinschen Mutmafdung sehr wohl be-
wusst. »Dieser Urzustand der Gesellschaft ist nirgends Gegenstand der Beob-
achtung geworden« (Freud 1974e, 425), heifdt es direkt vor den entscheidenden
Stellen in seiner Untersuchung. Sicher sein konnte er sich aber hinsichtlich der-
jenigen Phanomene, deren Idee und Struktur es nachzuvollziehen galt, ndmlich
der Mannerbiinde und der Exogamie. Diesbeziiglich brachte die Ethnologie der
zweiten Halfte des zwanzigsten Jahrhunderts neue Erkenntnisse, die die Validi-
tat von Freuds These iiber die Bedeutung von Odipus- und Kastrationskomplex

- am 14.02.2026, 11:52:06.

57


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Kritik der ethischen Institution

fiir die Bildung von menschlichen Gesellschaften bestitigen sollten.3> Nicht zu-
letzt ist Jacques Lacans Leistung, die methodischen Uberlegungen aus der Eth-
nologie und den strukturalistischen Sprachwissenschaften mit der freudschen
Psychoanalyse verbunden und dieser so einen festen wissenschaftlich-metho-
dologischen Rahmen gegeben zu haben, in diesem Kontextanzufiihren (vgl. Pa-
gel1992).

Kommen wir wieder zuriick zur Frage nach dem Pontifex: Das institutionel-
le Kniuel aus inhirenten Referenzen erweist sich als fragil, da es als solches
nicht sonderlich symboltrichtig ist. Es ist vielmehr mit dem legendiren gor-
dischen Knoten zu vergleichen, der in seiner komplexen Erhabenheit zwar
faszinieren mag, aber durchschlagen wird, wenn der entnervte Souverin sei-
ner iberdriissig wird. Durch die Einfithrung der symbolischen Figur des Pon-
tifex gelingt es den Vertretern der Institution nun, jenen Souverin (vielleicht
nicht einen Alexander, aber doch zumindest einen Heinrich IV.) von diesem
Einschnitt abzuhalten. Der Pontifex erfiillt effektiv die totemistische Funk-
tion, indem er den abwesenden Vater vertritt. Er verkorpert in persona den
symbolischen Knotenpunkt, die fundamentale Referenz des dogmatischen
Netzwerks. Psychologisch betrachtet ist die Tatsache, dass eine Person diese
Symbolfunktion einnimmt, durchaus nachvollziehbar, denn - wie wir bereits
im Vorwort sahen — der menschliche Geist tendiert dazu, Machtstrukturen,
selbst dann bzw. gerade wenn sie die Form hochkomplexer Netzwerke ha-
ben, in personalen Kategorien zu denken, wobei komplexe Zusammenhinge
auf eine monokausale Ursachenzuschreibung reduziert werden, nimlich den
einen und absoluten Willen. Der Pontifex als wirkliche Person zeigt sich so-
mit als perfekter Kandidat fiir die symbolische Position, bei der alle Stringe

33 DerMythosvom Urvateristindiesem Sinne der Mythos, der auch dem modernen Men-
schen plausibel ist und an den er gewissermafien widerspruchsfrei sglauben< kann,
denn »[e]r ermoglicht, die Wahrheit des Bezugs zum Gesetz — die Frage des Vaters—in
Worte zu fassen« (Legendre 2011, 134).

34 Vgl. z.B. die ansonsten durchaus interessante Streitschrift von Kirsten Armbruster
(2013, 15-17). lhre Freudanalyse bietet aber ein Beispiel fiir den >bdsen Blicks, der nicht
etwa selbst bdse ist, sondern tiberall nur Boses sieht und dabei dem vermeintlichen
Angeklagten vorwirft, dies und das wirklich und wahrhaftig und ohne Restzweifel zu
glauben.

35 Vgl hierzu Claude Lévi-Strauss Erkenntnisse tiber Avunkulat und Inzestverbot in Lévi-
Strauss 1977b, 60-67.

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

des Netzwerks zusammenlaufen, denn bei ihm handelt es sich um eine pa-
radoxe Figur analog zu den kastrierten Viter-Sohne aus Freuds Mythos. Mit
einem Unterschied allerdings, denn die Viter-S6hne sind viele, der Pontifex
nur einer.

Der Papst ist Stellvertreter des einen Gottes. Entsprechend biirgt er fiir
dessen Wort — und vergessen wir nicht: Gottes Wort (AOy0(), das am/als An-
fang (év apxf) steht, ist die Welt (Joh 1,1-3). »Er zeigt sich darin am Platz
eines anderen; er wird darin authentisch eingesetzt, um das Abwesende zu
reprisentieren.« (Legendre 2016, 70) Er ist der Garant dafiir, dass der eigent-
liche Wahrheitsgarant als imaginirer gottlicher Vater in seiner einheitsstif-
tenden Funktion wirksam bleibt, obwohl dessen historische Prisenz (Inkar-
nation) in ferner Vergangenheit liegt und sogar dessen Tod (Kreuz) verzeich-
net wurde. Als Stellvertreter iibernimmt er — erneut analog zum freudschen
Mythos - nun sowohl die imaginire genealogisch Souverinitit, bleibt aber
auch gleichzeitig dem toten Vater, der als imaginirer michtiger ist als zuvor,
unterworfen. Er besetzt und markiert die héchste Position, bleibt aber — zu-
mindest der institutionellen Logik nach — machtlos, denn er ist auch nur Sohn
(im Sinne der Geschopflichkeit), der angesichts der viterlichen Macht, die er
symbolisiert, ein Nichts ist. »Der Pontifex erfindet itberhaupt nichts.« (Ebd.,
76) Er ist nicht der Vater, aber garantiert die Vaterfunktion. Seine symbolische
Funktion ist daher paradox: »Er stellt gleichzeitig die Omnipotenz und den
radikalen sexuellen Entzug dar. Er ist der Vater, aber er ist kastriert. Die pontifi-
kale Reprasentation ist demnach das Zeichen der Ordnung in einer absoluten
Ambivalenz [...].« (Ebd., 74)%¢

Der Aspekt der Sexualitit ist auch hier nicht zu unterschitzen. Indem
nun ausgerechnet der hochste Vater gerade nicht als der allesgeniefRende Be-
sitzer der Frauen auftritt, sondern sich noch vor jedem Kardinal, Bischof und
sonstigen Gemeindehirten dem Zélibat verschreibt und damit dem Gebot der
Enthaltsamkeit, d.h. der sublimierten Fassung der Kastrationsdrohung, un-
terwirft, wird er selbst als reale Person zum symbolischen Einschnitt, der die
Welt strukturiert. Er symbolisiert das konstitutive non-du-pere. Anders gesagt,
der Einschnitt des Neins bringt die Dichotomie von erlaubt/verboten, rich-
tig/falsch, gut/schlecht hervor, die, einmal an die Frage der Sexualitit gebun-
den, universale Giiltigkeit beansprucht, denn die Sexualitit geht schlieRlich
ausnahmslos jede*n etwas an, da die 6dipale Funktion der Sexuierung der

36  Vgl. hierzu auch Eilberg-Schwartz 1994, der das strukturell dquivalente Prinzip mit
Blick auf die Frage der Mannlichkeit im Judentum diskutiert.

- am 14.02.2026, 11:52:06.

59


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Kritik der ethischen Institution

Strukturierung menschlicher Gesellschaften zugrunde liegt. In einem Atem-
zug wird damit folglich auch das Patriarchat legitimiert und die Herabset-
zung des Weiblichen amalgamiert: »Der omnipotente und kastrierte Vater
[...] schreibt das sexuelle Objekt auf reflexive Weise unter die Bedrohung und
anschlief}end unter das Begehren ein, das durch die dem Vater zugeftigte fik-
tive Kastration imaginir realisiert wird.« (Legendre 2016, 74) Das Weibliche
wird zur symbolischen, die Frau zur realen Bedrohung. Die Einrichtung der
Institution im Geiste der absoluten viterlichen Macht geht notwendigerweise
mit der Einrichtung eines meontischen Feldes der Devianz einher, in dem sich
das, was als Nicht-Minnliches bestimmt wird (die Frau, aber z.B. auch Homo-
sexuelle), wiederfindet und das somit der Ontologie des >reinen Mannlichen«
urviterlich-imaginirer Provenienz in der Hierarchie nachgeordnet wird. Die
Einrichtung einer Ordnung bedarf nicht nur eines sie begriitndenden Ausnah-
meelements, das seinerseits nicht dieser Ordnung unterworfen ist, sondern
sie geht auch immer mit der Produktion eines »Anteils der Anteillosen« (vgl.
Ranciére 2018, 14-32, bes. 23f.) einher, der gleichermafRen konstitutiv fiir die
Ordnung ist, indem die Ordnung im doppelten Wortsinn gegen diesen An-
teil ist. Es versteht sich, dass dieses Nicht-Verhiltnis (es ist ein Negations-
Verhiltnis, das aber nicht automatisch als solches wahrgenommen wird), da
es sich hier um ein fundamentales Strukturelement handelt, bis in die spezi-
fischsten politischen Sphiren ausstrahlt.>”

Diese latente Ungleichheit und die damit verbundene Ungerechtigkeit
lauft jedem tatsichlichen Universalismus zuwider; und es ist die Aufgabe des
Pontifex, dafiir Sorge zu tragen, die institutionelle Ordnung dennoch als uni-
versale Ordnung zu inszenieren. Er vermag dies aufgrund seiner paradoxalen
Natur zu tun, »die zwei Personen in sich vereint, die eine, die alles weif und
als Orakel spricht, die andere schwach, siindhaft (listern), unwiirdig« (Le-
gendre 2016, 76). Als der Wissende hat er »alle Archive in seiner Brust« (vgl. ebd.,
7938, verkorpert den allwissenden und allmichtigen Vater, aber als Mensch

37  Das betrifft nicht zuletzt die modernen demokratischen Staatssysteme, wie Stephan
Lessenich (2019, 17) zeigt: »Die Geschichte der Demokratisierung ist eine Geschichte
von Teilhabe durch Ausschluss.«

38  »[Olmnia scrinia habet in pectore suo[.]« (Ebd.) Vgl. auch Gratian 1955, 134 (Distinctio
XXXVI, Causa Il), wo die kirchliche Ausbildung (»ecclesiasticis disciplinis«) abgesichert
wird, indem die Anwarter zu einem ausgiebigen Studium aufgefordert werden, wih-
rend aber das, was sie in diesem Studium erfahren, gerade durch ihr Vertrauen auf
den Pontifex zum gesicherten Wissen wird, weil die Wahrheit bekanntlich in der Brust des
Pontifex sein muss (»quia in pectore pontificis manifesta debet esse cognitio ueritatis«).

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

ist er genauso Siinder wie jeder®? andere. In beiderlei Hinsicht ist die ponti-
fikale Figur also vertrauenswiirdig: Zum einen ist der Pontifex der endgiiltige
Experte, zum anderen ist er ein vulgires Geschopf wie jeder andere. Und auch
wenn dies an Martin Luthers berithmtes simul iustus et peccator erinnern mag,
so gibt es doch einen entscheidenden Unterschied: denn der Papst ist der
Einzige, auf den beides zutrifft, alle iibrigen sind nur siindig, aber nicht ge-
recht, geschweige denn souveran. »Weil es nur eine pontifikale Instanz gibt,
fithrt diese das soziale Drama in seiner Gesamtheit auf, lehrt diese besonde-
re Art des Wahns, der jeder Institution zugrunde liegt, indem sie simtlichen
Subjekten dieselbe Version des Illusorischen auferlegt.« (Legendre 2016, 77)

Was genau ist hier mit dem Illusorischen gemeint? Die minnliche Person,
die den Heiligen Vater verkorpert, ist schlie3lich nicht illusorisch. Sie mar-
kiert die reale Verkorperung der gottlichen Macht. Diese bestimmte mann-
liche Person bildet die reale Oberfliche, die von der symbolischen Ordnung
iiberzogen wird und in Personalunion das Schauspiel des Ideals schlechthin
inszeniert, an dem sich alle messen miissen. Dass dieser Vergleich auch er-
folgt, ist keine Sache des Zufalls, sondern verlisslich und iberdeterminiert.
Wie Freud gezeigt hat, dient das Ideal dem gesamten Kulturkreis, dem es
entstammt, als reprisentativer Ankerpunkt, der eine narzisstische Befriedi-
gung verspricht, wobei gerade die (symbolische) Vaterfigur jenen »Fortschritt
in der Geistigkeit« (vgl. Freud 1974f, 557-561) markiert, die sie zum »Massen-
ideal« erhebt, das jede*n Einzelne*n beherrscht (vgl. Freud 1974b, 119; Freud
1974c, 146f.).

Die pontifikale Inszenierung dreht sich folglich um einen imaginiren
Kern, den géttlichen Vater bzw. den Vatergott. Wir haben aber gesehen, dass
der Verweis auf den imaginidren Vater zur Begriindung der gesellschaftli-
chen und weltlichen Ordnung schlichtweg unzureichend ist. Folgt man der
Genese der menschlichen Kultur riickwérts zu ihren >Nullpunkts, stof3t man
notwendig auf eine Aporie hinsichtlich der Legitimitit: einerseits muss es
eine Begriindung fir die herrschende Ordnung und die damit verbundene
Moralitit und auch das Rechtsverstindnis geben, aber andererseits steht
dasjenige Element, das diese Ordnung begriindet, jenseits derselben und ist

39  Wirverzichten hier bewusst auf die Inklusion der weiblichen Form, denn entsprechend
unserer vorangegangenen Ausfithrungen miissen wir davon ausgehen, dass sich auch
in dem hier beschriebenen Verhiltnis eine hierarchische Kluft zwischen Mannern und
Frauen manifestiert, die eine inhaltliche Cleichbehandlung der Terme an dieser Stelle
verbietet.

- am 14.02.2026, 11:52:06.

61


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Kritik der ethischen Institution

seinerseits nicht an dieses Recht und diese Moralitit gebunden. Wir stellen
also fest, dass die gesellschaftliche Selbstverstindigung hier zu keiner klaren
Selbsterkenninis kommt. Diesen Mangel an Erkenntnis hat die abendlindi-
sche Gesellschaft nun mit der Einsetzung des imaginiren, allwissenden,
allmichtigen und d.h. folglich auch sich selbst vollkommen durchsichtigen
Vatergottes besetzt. Dieser bleibt natiirlich jeder Erkenntnis entzogen, aber
es ist durchaus moglich, die Leere, die der abwesende Souverin hinterlisst,
aufzufiillen. »Die fleischgewordene Macht besetzt diesen Leerraum, sie fiillt
ihn liickenlos aus und unterwirft ihn.« (Legendre 2010e, 173) Auf diese Weise
»garantiert die Inkarnation der Macht eine Unméglichkeit. Ein einziger,
zum Gott entrilckter Kérper iibernimmt die Last der Verantwortung fiir alle
anderen und birgt fir die Wahrheit allen Wissens.« (Ebd.) Kurz, der Pontifex
ist die reale Person, deren symbolische Funktion es ist, fiir die Macht des imagindren
Vaters zu biirgen. Er ist Garant des Unmdiglichen. Und in dieser Funktion garantiert
er die patriarchale Ovdnung.

Exkurs Il1: Eine Sache bleibt noch zu erganzen: Wenn bislang die pontifikal-
christliche Weltordnung im Mittelpunkt stand, reduziert sich das Phianomen
dennoch nicht auf das romisch-katholische Christentum. Im Gegenteil. Viel-
mehr ist es notwendig, die umfassende Giiltigkeit der Institutionalisierung
nachzuvollziehen (siehe hierzu auch das folgende Kapitel 1.3). Wir sahen dies
bereits beispielhaft anhand des modernen Staats und seiner Vertreter. Das
»staatliche Prinzip«ist»von ganz entscheidender Bedeutung ..., weil es die theo-
kratische Ordnung ablést, von ihr aber das Riickgrat des pontifikalen Christen-
tums libernommen hat«, wahrend es sich dariiber hinaus »als logische Instanz
[..] konstituiert, deren Bestimmung es ist, das normative Zusammenspiel des
Subjektiven und des Sozialen zu organisieren« (Legendre 2010b, 42). Der Ver-
weis auf das »pontifikale Christentum«darf nicht zu der Annahme fiihren, dass
hiermit allein auf die rémisch-katholische Kirche angespielt wiirde. Analoge
Strukturen finden sich ndmlich auch im Protestantismus. Nicht umsonst ver-
weist Legendre auch auf den Genfer Reformator Johannes Calvin, der sich fiir
eine kirchliche Dogmatik verantwortlich zeigt, die den sprechenden Titel Insti-
tutio Christianae Religionis tragt. Fiir Calvin ist der»Staat zugleich die >christliche
Institution« par excellence« (ebd.). Nicht zuletzt wurde Cenf seinerzeit durch
Calvins Einfluss in einen frithneuzeitlichen >Uberwachungsstaat< verwandeln,
in dem das kirchliche »Konsistorium« sich fiir die »Kirchenzucht« verantwort-
lich zeigt — mit Calvin selbst als dessen Vorsteher. Der totalitare Tenor jener In-

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

stitution brachte eine Mesalliance von Konsistorium und Stadtrat mit sich, die
sich auf ihrem Hohepunkt nicht weniger skrupellos zeigte als die Inquisition:
So wurde am 27. Oktober 1553 der spanische Humanist Michel Servet in Genf 6f-
fentlich verbrannt. Warum? Servets Gedanken zur Trinitdtstheologie wichen zu
stark von denen Calvins ab und auflerdem hatte er es gewagt, auf theologische
Irrtimer des Reformators hinzuweisen. Der franzésische Humanist Sebastian
Castelliowird Servets Kampffortsetzen undin seiner Streitschrift Contra libellum
Calvini einen berithmt gewordenen Satz niederschreiben, der unmissverstand-
lich auf die massiven Gefahren aufmerksam macht, die aus einer Verndhung
von Dogmatismus und Institution resultieren kdnnen: »Einen Menschen toten
heifdt nicht eine Lehre verteidigen, sondern einen Menschen téten.« (Castellio
2015, 131)

An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass hier mit keinem Wort
behauptet wird, Calvin sei in diesem Zusammenhang als Proto-Diktator aufge-
treten. Derlei Verweise auf diistere Episoden der Reformationsgeschichte und
die Kritikan einem reformatorischen Kirchenlehrer rufen jedoch leider die Apo-
logeten des institutionalisierten Protestantismus auf den Plan.*® Dabei wird
allerdings der Fokus zu leicht auf die Figur Calvin gelegt. Nach dem, was wir
oben Uber die symbolische Funktion des (Kirchen-)Vaters erfahren haben, ist
dies zwar wenig verwunderlich, nichtsdestotrotz verfehlt die Diskussion da-
durch das eigentliche Problem: die Frage der Institutionalisierung und ihre Ver-
nahung mit einer dogmatischen Orthodoxie. Es wird ganz richtig darauf hinge-
wiesen, dass Calvin sich »vergeblich«fiir eine mildernde Strafe eingesetzt habe
(vgl. Rohloff 2011, 53), allerdings beschwart dieser Verweis unfreiwillig ein wei-
teres Problem herauf, denn es ldsst sich so folgendes Bild zeichnen: Der ohn-
machtige Reformator muss mitansehen, wie die gottliche Pradestination (die-
se ist ein zentrales Element der Lehre Calvins) ihren Lauf nimmt und erkennen,
dass das Urteil der reformierten Kantone tiber Servet eigentlich ein Cottesurteil
ist—und dementsprechend auch nur gerecht.

Auch hier gilt, der reformierte Kirchenvater sichert (wie der Pontifex) die gottli-
che Ordnung ab, indem er das Konsistorium reprasentiert, aber zugleich nicht-
reprasentativ bzw. unbedeutend angesichts der Macht Gottes ist. Die Formie-
rung ambivalenter Machtverhiltnisse ist damit selbst Resultat der institutio-
nellen Logik, die er durch Negativ-Reprasentation weltlicher Macht aufrecht-
erhalt. So zeigt sich in der Logik des reformierten Kirchenlehrers auch noch an
anderer Stelle jene paradoxe Struktur, die den imaginaren Vater in einer un-
bedingten Machtposition erhilt: Denn der Calvinismus geht zwar einher mit

- am 14.02.2026, 11:52:06.

63


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Kritik der ethischen Institution

dem lkonoklasmus, dem Bildersturm, der jedes Bild, das der Reprasentation
des Gottlichen dient, verbietet, ruft aber auf diese Weise gerade das dialek-
tisch unverséhnliche Nicht-Bild (im Unterschied zum Unbild a la Kasimir Ma-
lewitsch)*' des absoluten, von allem Irdischen losgeldsten, allmachtigen Got-
tes hervor, das sich dann z.B. in den theologischen Spekulationen a la Karl Barth
liber Cott als den»ganz Anderen«erhilt. Derimaginare Vater kann ndmlich mit
und ohne Bild (man msste eigentlich sagen: >mit ohne Bild¢ imaginiert wer-
den.

3. Der imaginare Vater und seine modernen Angestellten

Auch geneigte Leser*innen mogen nun einwenden, dass doch die Zeiten der
reprisentativen Ubermacht des Pontifikats der Vergangenheit angehéren —
zumindest in den Augen eines Grof3teils der Weltbevolkerung. Auf der Ebe-
ne der Phinomene ist dies auch durchaus zutreffend, strukturell betrachtet
sieht die Sache allerdings anders aus. Denn wenn das abendlindische Den-
ken eine allwissende Macht imaginiert und diese fir lange Zeit allein dem
allmichtigen Gott zuschrieb, so lisst sich feststellen, dass »dessen Nachfolger
in der zeitgendssischen Vorstellungswelt die Institution Wissenschaft ist, die
wir mit einer virtuellen Allwissenheit ausstatten« (Legendre 2010b, 39). Das
Zeitalter der modernen Wissenschaften ist das Zeitalter der Technokratie*?,
in deren ultramoderner Ausprigung jede Transaktion iiber einen unendlich

40  Ein Beispiel hierfiir bildet der Umgang mit Stefan Zweigs Werk Castellio gegen Calvin
oder Ein Gewissen gegen die Gewalt. In einer lapidaren Kritik an Zweigs Thesen melden
sich unter anderem namhafte Theolog“innen zu Wort, um zu betonen, dass Calvin
kein Diktator war und Zweig somit »Calvin Unrecht getan« habe (vgl. Wolfgang Hu-
bers Kommentar zu von Biilow [0.].]). Die Argumentation geht aber am eigentlichen
Problem, der Struktur der Institutionalisierung, vollkommen vorbei.

41 Malewitsch ist nicht zuletzt bekannt als ein moderner Bilderstiirmer, was fiir einen
Maler durchaus erstaunlich ist. Aber hier kommt der Unterschied zwischen Ikonoklas-
mus als Bilderverbot und Ikonoklasmus als Bildersturm zum Tragen: Betrachtet man
Malewitschs berithmtes Werk Schwarzes Quadrat auf weifSem Grund erkennt man, dass
sein Bildersturm gerade darin besteht, das Undarstellbare selbstins Bild zu setzen. Das
Undarstellbare wird nicht entriickt, sondern als virtuelle Instanz der Bildhaftigkeit als
solcher hingestellt. Vgl. hierzu auch Boehm 1991.

42 Eineinformative und zugleich kurzgehaltene Einfithrung in das Phanomen findet sich
in Marcuse 1970b. Vgl. hierzu auch Offe 1968.

- am 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

