
270 Rezensionen

Anthropos  110.2015

bonyatsi, outdated polygamy, and purely money-oriented 
transactional sex, but the ethnographic examples that she 
presents could also be interpreted as illustrating the mess-
iness, fluidity, and blurring of boundaries of types of lived 
relationships. In addition, a more critical attitude towards 
her informants’ discursive practices of social distinction 
and impression management, as well as careful distinc-
tion between the actual relationship practices and her in-
formants’ post-rationalisations in the interviews would 
have given her conclusions greater precision.

Conceptually, the study unfortunately works with a 
rigid adaptation of Bourdieu’s theory of social distinc-
tion and the struggle for social positions based on the 
accumulation of capital. Although Schaumburg asserts 
awareness that her informant’s agency should be un-
derstood as based on intentionality rather than rational 
choice, her empirical descriptions nevertheless produce 
a somewhat mechanistic picture of her informants’ prac-
tices and choices. Schaumburg leaves affection and no-
tions of love largely unexplored, although the interview 
excerpts indicate that they do play a considerable role for 
her informants. Thick descriptions of the complexity and 
messiness of life and relationship trajectories based on her 
vast ethnographic material could have provided a counter- 
weight. 

Thematically, the author focuses predominantly on 
motherhood and intimate relations for women as the only 
routes to achieve social status. She fails to ask why these 
women, who have accumulated so much economic, cul-
tural, and social capital – own a house, are well educat-
ed, have good jobs – are still primarily socially validat-
ed by their female fertility and ability to please and care 
for men. Schaumburg omits to analyse how, using Bour
dieu’s terminology, the rules of the social fields and the 
exchange rates between the forms of capital become so-
cially constructed. The shifts, persistence, and contradic-
tions in the images of femininity and masculinity that lie 
behind these social and cultural validations are not sys-
tematically explored. Despite locating her study in the 
shifting structural contexts of action, what is lacking is 
a systematic conclusion of how these women’s agency 
and other actors involved in the construction of bonyatsi 
contribute to reproducing and shifting these structures. 
As such, the book does not fully live up to her aspira-
tion of providing a research on the social and cultural dy-
namics of gender and intimate relations in postapartheid 
South Africa.

Besides the rich ethnographic material and the con-
vincing key argument, another of the study’s strengths 
is how the author rigorously embeds the contemporary 
bonyatsi practices of the lower middle-class women in the 
older anthropological literature; both, research document-
ing similar practices in the early 20th century in South-
ern Africa as well as research on comparable present-day 
practices on the continent. This allows Schaumburg to 
draw out similarities and differences of bonyatsi practic-
es in relation to other historical periods and regions that 
might have been otherwise missed. As such, the study is 
relevant to research on gender and intimate relations also 
beyond the contemporary South African case.

Schaumburg is indeed able to fill a gap in the exist-
ing research on intimacy in Africa, which overemphasis-
es the lack of agency of poor women who are apparently 
forced to engage in “transactional sex” due to economic 
necessity and dependency. Schaumburg’s published PhD 
thesis is an ethnographically rich and deeply embedded 
study of the agency of an underresearched group of ac-
tors. Although Schaumburg does not use the opportunity 
to directly relate her work to the growing field of research 
on African middle classes, the study makes a needed eth-
nographic contribution to the mapping of the diversity of 
these milieus. The book is relevant for anthropologists 
and others who are interested in questions of intimacy, 
marriage, gender, and class in contemporary Africa.

Barbara Heer

Schlieter, Jens, Marietta Kind und Tina Lauer 
(Hrsg.): Die zweite Generation der Tibeter in der Schweiz. 
Identitätsaushandlungen und Formen buddhistischer Reli-
giosität. Zürich: Seismo Verlag, 2014. 269 pp. ISBN 978-
3-03777-134-1. Preis: € 31.00

Die mediale und politische Aufmerksamkeit in euro-
päischen Einwanderungsländern fokussiert beim Thema 
Immigration und Religion seit zwei Jahrzehnten prägnant 
auf Muslime, Islam und Moscheen. Auch die Forschung 
lenkte aus Aktualitätsgründen und erhöhten Finanzie-
rungschancen ihren Schwerpunkt nachdrücklich in diese 
Richtung. Folge war und ist, dass Studien zu anderen re-
ligiösen Traditionen von Immigranten und Immigrantin-
nen weitgehend in den Hintergrund rückten. Sind Studi-
en zu Zuwanderern hinduistischen oder buddhistischen 
Glaubens rar (Ausnahme jüngst: Frank Weigelt, Die viet-
namesisch-buddhistische Diaspora in der Schweiz. Ham-
burg 2013), so sind Studien zu christlichen Immigranten 
in europäischen Ländern weitgehend inexistent. Zugleich 
mehrten sich im vergangenen Jahrzehnt Forschungen zu 
der in Ländern Europas sozialisierten und herangewach-
senen zweiten Generation und ihrem Verständnis von 
Religion im Unterschied zu dem ihrer Eltern. Auch hier 
dominieren Studien zu muslimischen Jugendlichen mit 
Migrationshintergrund. Umso erfreulicher ist es, dass 
Jens Schlieter, Professor für Religionswissenschaft an der 
Universität Bern, und die Forschungsmitarbeitenden Ma-
rietta Kind und Tina Lauer einen informativen und facet-
tenreichen Band zur zweiten Generation tibetischer Bud-
dhisten und Buddhistinnen in der Schweiz vorlegen und 
die veränderten Religiositätsformen analysieren.

In den 1960er Jahren hatte die Schweiz als erstes Land 
Europas tibetische Flüchtlinge in größerer Zahl aufge-
nommen und mit der Errichtung des klösterlichen Ti-
bet-Instituts Rikon den religiös-kulturellen Bedürfnissen 
der Tibeter Beachtung geschenkt. Die Pionierstudie von 
Martin Brauen und Detlef Kantowsky zu jungen Tibe-
tern in der Schweiz (1982) hatte Fragen von sozialer Ein-
gliederung und kultureller Identifikation der damals Ju-
gendlichen und jungen Erwachsenen zum Thema. Diese 
Generation ist herangewachsen und war offensichtlich be-
müht, so die Aussagen heutiger Jugendlicher und junger 
Erwachsener, die buddhistischen Praktiken mit Ritualen, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-270 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-270


Rezensionen

Anthropos  110.2015

271

Gebeten, Pflege des heimischen Altars und Niederwerfun-
gen möglichst getreu zu wahren (181, 195). Die heutige 
zweite Generation hingegen, in Schweizer Schulen und 
Gesellschaft sozialisiert, hinterfragt die von den Eltern für 
selbstverständlich gehaltenen Praktiken und Glaubens-
vorstellungen. Sie fragen nach Erklärungen und Gründen 
und wollen gerade nicht wie ihre Eltern, so eine Aussa-
ge, “blindlings hinterher laufen” (182). Eigenes Nachfra-
gen, Begründungen und Kritikfähigkeit stehen im Vorder-
grund und bestimmen den Zugang und das Verständnis 
von tibetischem Buddhismus und Tibeter-Sein. Während 
für eine junge Tibeterin Buddhismus vornehmlich eine 
Lebenseinstellung mit bestimmten Wertvorstellungen ist, 
definiert ein anderer Buddhismus für sich als Erkenntnis
lehre und eine dritte sieht sich aufgrund mangelnder Pra-
xis und Glaubens nicht als Buddhistin (179–181). Eine 
bewusste Selbstidentifikation als Buddhistin oder Bud-
dhist fiel den Befragten oft schwer, auch aufgrund selbst 
definierter hoher ethischer Anforderungen. Zugleich füh-
len sich viele der in der Schweiz aufgewachsenen Tibe-
terinnen und Tibeter buddhistischen Werten und Einstel-
lungen wie Mitgefühl, Genügsamkeit, Gerechtigkeit und 
Weisheit verpflichtet und bemühen sich, ihr Verhalten dar-
an zu orientieren. Die Autoren konstatieren bei der Unter-
suchungsgruppe eine deutliche Abkehr von traditionellen 
kollektiven Ritualen, volkstümlichen Vorstellungen und 
Besuchen klösterlicher Institutionen und dementgegen 
stärker individualisierte, selbstreflektierte und intellektu-
alisierte Religiositätsformen, zumeist im privaten Raum 
ausgeübt (203, 205, 209). Diese individualisierte Orien-
tierung gleiche sich damit allgemeinen Trends in der 
Schweizer Mehrheitsgesellschaft an, in der ebenso eine 
starke Zunahme so genannter “Distanzierter” zu instituti-
onellen und kollektiven Formen von Religionsausübung 
festzuhalten sei (233).

Die Forscher Kind, Lauer und Schlieter erhoben die 
aufschlussreichen und differenzierten Befunde zur Identi-
tätsbildung als Tibeter/Tibeterin und Buddhist/Buddhistin 
methodisch mit dem qualitativen Repertoire der teilneh-
menden Beobachtung bei Anlässen und biografisch-nar-
rativen Interviews mit jungen Tibetern sowie ergänzenden 
Experteninterviews mit tibetischen Gruppenvertretern 
und Experten. Die Spannbreite Interviewter aus der zwei-
ten Generation ist mit einem Alter von 14 bis 45 Jahren 
sehr breit gesetzt und geht weit über das Alter hinaus, was 
üblicherweise vergleichbare Studien zur Zweitgeneration 
ansetzen (15 bis 29 Jahre). Es fällt dazu auf, dass die Stu-
die sich konzeptionell eher dünn in den Forschungsstand 
zu Jugendlichen bzw. jungen Erwachsenen mit Migrati-
onshintergrund kontextuiert und so einen Anschluss an 
ähnliche Forschungen kaum sucht. Auch ist bedauerlich, 
dass bei den instruktiven Zitaten von in der Schweiz so-
zialisierten Tibetern nicht das Alter und die Tätigkeit (ob 
in Ausbildung, Beruf, Bildungsstand) angegeben ist und 
so eine Einbettung jeweiliger Aussagen in die ungefähre 
Lebenssituation dem Leser nicht möglich ist. Denn es ist 
ein Unterschied, ob ein heranwachsender Teenager in der 
Schule oder ein berufstätiger Erwachsener von Anfang 
vierzig sich zur eigenen Wahrnehmung als Tibeter/Tibete-
rin bzw. zu buddhistischer Praxis und Werten äußert. Da-

rauf verweist die Studie selbst, wenn sie konstatiert, dass 
eine intellektuell intensivere Auseinandersetzung mit den 
tibetisch-buddhistischen Lehren gerade bei Interviewten 
im Alter von Ende 30 zu beobachten sei (238). Eine Auf-
listung zum Alter der 21 Interviewten und unter Voraus-
setzung der Wahrung der Anonymität ggf. auch zum Bil-
dungsstand und Angaben, ob Nachkomme aus tibetischer 
oder bi-kultureller Partnerschaft, wäre hier hilfreich und 
zur besseren Einordnung der angeführten Aussagen sehr 
sinnvoll gewesen. Zudem wäre ein Index wünschenswert 
gewesen.

Trotz dieser Monita ist nachdrücklich zu würdigen, 
dass die Studie ausführlich Tibeter und Tibeterinnen zu 
Wort kommen lässt und zudem in gesonderten Kurz
essays tibetische Experten und Expertinnen sowie Ver-
treter und Vertreterinnen tibetischer Jugendorganisatio-
nen ihre Sichtweisen in eigenen Worten äußern können. 
Diese Aussagen geben eindrücklich wieder, wie in der 
Schweiz sozialisierte Tibeter die Vermittlung tibetischer 
und buddhistischer Tradition in ihrer Biografie erlebten 
und wie je im biografischen Kontext etwa eine Distanz 
zur “abergläubischen” Vorstellung der Eltern (193) ge-
zogen und “eigene Vorstellungen einer tibetischen Iden-
tität” (165) verwirklicht wurde. Diese Aussagen unter-
streichen und bereichern die Analysen und Resultate der 
Studie nachdrücklich. Aufschlussreich sind zudem die 
ausführlichen Darstellungen zu den wichtigsten Organi-
sationen Schweizer Tibeter, so u. a. der Tibetergemein-
schaft Schweiz und Liechtenstein, den Tibeterschulen zur 
Vermittlung von Sprache und Kultur, dem Tibet-Institut 
Rikon, dem Rabten Choeling Kloster bei Lausanne sowie 
dem Verein Tibeter Jugend in Europa. Gerade Letzterer 
fördert das politische Engagement junger Tibeter und Ti-
beterinnen, um über die Situation in Tibet zu informie-
ren und über die eigene Gruppe hinaus zu sensibilisieren. 
Insgesamt gelingt es der Studie überzeugend, die Verän-
derungen tibetisch-buddhistischer Religiosität von der 
ersten zur zweiten Generation facettenreich zu dokumen-
tieren und im Theorierahmen von Individualisierung, In-
tellektualisierung und Identitätsaushandlung zu analysie-
ren. Das allgemein verständlich geschriebene Buch dürfte 
daher über den Kreis von Buddhismus- und Religionsfor-
schenden hinaus ebenso für Migrations- und Minderheits-
forschende und Kulturwissenschaftler von großem Inter- 
esse sein.  Martin Baumann 

Schneider, Arnd, and Caterina Pasqualino (eds.): 
Experimental Film and Anthropology. London: Blooms-
bury Publishing, 2014. 205 pp. ISBN 978-0-85785-443-8. 
Price: £ 19.99

“Experimental Film and Anthropology,” a collection 
of eleven essays initially presented as conference papers, 
sets itself against what the editors call the “realist-narra-
tive paradigm” hitherto dominating the field of visual an-
thropology. Writing in their introduction, Pasqualino and 
Schneider articulate an ambitious framework for the vol-
ume intended to provide a rich and expansive context for 
contemporary anthropological film practice. At its cen-
ter is the notion of “experiment.” This is understood not 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-270 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-270

