2 Die Dispositive des Kapitals:
Medientheoretische Annaherungen

Das vorliegende Kapitel versteht sich als weiterer Baustein einer Theorie zu den Kon-
struktionen und Reprisentationen kapitalistischer Strukturen im Film. Sie wird in den
darauffolgenden Kapiteln und Lektiiren an konkreten Filmbeispielen weiter ausgear-
beitet. An dieser Stelle steht der Versuch im Mittelpunkt, aus der Theorie heraus das
Verhiltnis zwischen dem Film und dem Kapitalismus im Moment der medialen Ver-
handlung des letzteren zu beschreiben. Inwiefern lisst sich folglich ein theoretischer
Rahmen formulieren, der die Erscheinungsweisen und Wirkungen des Kapitalismus
strukturell beriicksichtigt und gleichzeitig auf die Méglichkeiten des Filmmediums be-
zogen werden kann, diese sichtbar zu machen? Zur Beantwortung dieser Frage mochte
ich zunichst bei Michel Foucault beginnen.

Foucaults Uberlegungen zu Fragen der Macht, des Diskurses, der Sexualitit oder
etwa der Uberwachung tangieren immer wieder die Entwicklung des modernen
Industrie- und Finanzkapitalismus. Er erscheint als zeitgendssischer Kontext, in dem
sich Subjekte, Institutionen, Techniken, Wissensformationen und Wahrheiten entwi-
ckelt haben. Von Foucault wird der Kapitalismus aber nicht nur als ein historischer
Umstand, sondern auch als ein akut gegenwirtiges Phinomen in Hinblick auf seine
Funktionsweisen fiir das gesellschaftliche und individuelle Leben betrachtet: Was in
der Vergangenheit war, hat Auswirkungen fiir die Gegenwart. Um das Zusammen-
spiel all der verschiedenen Elemente, die das menschliche Leben als ein soziales,
okonomisches, kulturelles, geschlechtliches, offentliches oder etwa privates Leben
definieren, fiir seine Untersuchungen historisch-kontingenter Phinomene theoretisch
zu begreifen, schligt Foucault das Konzept des Dispositivs vor. Scheinbar hinlinglich
bekannt, entzieht es sich wie schon der Kapitalismus bei einer genaueren Betrachtung
stets einer eindeutigen und damit operablen Definition.

Die Griinde, weshalb ich mich in der vorliegenden Arbeit gerade mit dem Disposi-
tivkonzept auseinandersetze, finden sich zum einen in den konstitutiven Beziehungen,
die zwischen den Entwicklungsstufen des Kapitalismus und einzelnen Dispositiven, die
er hervorbringt, existieren. Zum anderen kann das Dispositiv nicht nur als eine histo-
rische Erscheinung, sondern auch als ein >mediales<, mithin dsthetisches Phinomen

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. - E—



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

gelesen werden: als eine Technik bzw. Apparatur im tibertragenen Sinne, die durch das
Verhiltnis ihrer Teilelemente zueinander innerhalb eines kiinstlerischen Werks Sicht-
barkeiten produziert und damit untersuchbar macht. Eine solche Lesweise stellt bis-
her grétenteils ein wissenschaftliches Desiderat dar.” Die Relektiiren von Foucaults
Beschreibungen des Dispositivs als auch ihrer Fortfithrungen bei Gilles Deleuze und
Giorgio Agamben werden zeigen, dass das Konzept eines dsthetischen Dispositivs, das
Sichtbarkeiten produziert, bereits in ihren Theorien angelegt ist — wenn auch dort nicht
immer deutlich ausformuliert.

Der Kapitalismus wird im Folgenden als ein Setting wie auch als ein Produzent von
verschiedenen Dispositiven verstanden, die eng mit ihm und mit seinen Subjekten ver-
bunden sind. Das bedeutet zugleich, dass die Dispositive des Kapitalismus iiber die
blofle Sphire des Okonomischen hinaus betrachten werden (miissen). In und anhand
von ihnen werden die Bedingungen und Méglichkeiten fiir Subjekte und Gesellschaften
zu einem spezifischen Moment des Erscheinens der Dispositive sowie des Kapitalismus
sichtbar. Das werden die Filmuntersuchungen im zweiten Teil der Arbeit noch demons-
trieren.

Wenn in dieser Arbeit von Dispositiven im Kontext des Films gesprochen wird,
drangt sich unweigerlich Jean-Louis Baudrys Filmdispositivtheorie auf, die mit einer
anderen Auslegung des Begriffs als der foucaultschen arbeitet. Da Baudrys Dispositiv
wissenschaftshistorisch vor allem mit psychoanalytischen und technisch-apparativen
Untersuchungen des Kinos und des Films in Verbindung steht, wird es fiir meine Un-
tersuchungen keine weitere Rolle spielen.? Die filmischen Dispositive dieser Arbeit als

1 Als eine positive Ausnahme kann der in der Einleitung dieser Arbeit zitierte Sammelband Asthetik
x Dispositiv genannt werden.

2 Jean-Louis Baudry entwickelte 1975 in seinem Text »Das Dispositiv: Metapsychologische Betrach-
tungen des Realitatseindrucks« ein Dispositiv-Modell, das vor allem im Nachgang einer psycho-
analytisch motivierten Filmwissenschaft in den 1970er Jahren als ideologiekritische »Apparatus-
Theorie« angeregt aufgenommen wurde (vgl. Rosen, Philip (Hg.): Narrative, Apparatus, ldeology. A
Film Theory Reader. New York: Columbia University Press 1986. »Apparatus« ist im Englischen ei-
ne der gingigen Ubersetzungen des franzosischen Dispositivbegriffs). Im Gegensatz zu anderen
Untersuchungen und Konzeptionen beschaftigt sich Baudry mit dem Dispositiv als einer konkre-
ten, zugleich universell-apparativen Anordnung des Kinos in Bezug auf die Zuschauer*in und ihre
Filmwahrnehmung. Dabei greift er sowohl auf Platons Hohlengleichnis als auch auf die Ansitze
der freudschen Psychoanalytik zuriick, um das Bild einer passiv-immobilen Zuschauer*in im Mo-
ment der Filmvorfithrung und -rezeption zu beschreiben. Passivitit und Immobilitit sind hierbei
nicht nur psychisch, sondern ebenso physisch zu verstehen. Das Publikum sitzt fiir Baudry unbe-
weglich im Kinosaal und schaut mit fixiertem Blick nach vorne, wahrend der von ihm unbemerkte
und unsichtbare, da hinter dem eigenen Kopf angebrachte, Filmprojektor Bilder in die Dunkelheit
des Raums auf die weifde Leinwand wirft. Daraus resultiert, so eben die freudsche Deutung Bau-
drys, ein kiinstlicher Regressionszustand im psychoanalytischen Sinne: Das sehende Subjekt wird
in der dispositiven Kinosituation seiner bewussten Kraft zu handeln vollig beraubt und befindet
sich, statt wach zu sein, in einem Raum der Halluzination bzw. des Traums. Dies, so Baudrys Fazit,
fihre zu einem verstarkten, letztlich aber falschen Realititseindruck des Gesehenen, indem Sub-
jektzustdnde, -positionen und -wirkungen simuliert werden, die sich gerade aus der passiven Kon-
stellation im Kino ergeben (vgl. Baudry, Jean-Louis: »Das Dispositiv: Metapsychologische Betrach-
tungen des Realitatseindrucks«. In: Engell, Lorenz (u.a.) (Hg.): Kursbuch Medienkultur. Die maf3geb-
lichen Theorien von Brecht bis Baudrillard. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1999, S. 381-404). Das

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

isthetisch-narrative Erscheinungsweisen innerhalb eines Films zu lesen, heifdt dem-
nach, dass sie nicht mit den psychoanalytischen Dispositiven Baudrys, die zuvorderst
im riumlichen Kontext des Kinos existieren, verwechselt werden diirfen. Fiir mich sind
jene Analysen von Dispositiven und Strukturen des Kapitalismus interessant, die zuvor-
derst als Befragung und Erprobung seiner Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten inner-
halb der jeweiligen filmischen Diegese zu verstehen sind. Als der Ort einer audiovisu-
ellen und narrativen Wissensproduktion kommt dem Filmmedium entsprechend eine
wichtige Funktion in der allgemeinen Verhandlung kapitalistisch-diskursiver Sichtbar-
keit zu. Die nachfolgenden Modellierungen des Dispositivbegriffs bieten die Basis fir
solch eine Untersuchungsperspektive, die Baudrys Konzept so nicht erlaubt.

Die Symbole, Sichtbar- und Sagbarkeiten des Kapitalismus im Film miissen im An-
schluss an das erste Kapitel dieser Arbeit als seine kulturellen und medialen Verhand-
lungen in den >Semiosphiren® der Moderne« verstanden werden. Sie existieren gleich-
wertig neben der Okonomie. Die vorhergehenden Analysen der Filme von Hans Richter
zeigten, dass sich die kapitalistischen Effekte und Bedingungen in den Feldern von Sub-
jekt & Korper, Raum & Zeit, Macht & Durchdringung und Krise & Exzess in besonderer Weise
offenbaren. Diese Berithrungspunkte lassen sich auch in den noch folgenden Filmen
als dsthetisch-kulturelle Diskurs- und Aushandlungsorte kapitalistischer Gesellschaf-
ten wiederfinden. Zugleich konnen sie unter Beriicksichtigung der folgenden Lektiiren
als solche Dispositivfelder verstanden werden, die durch den Kapitalismus hervorge-
bracht werden.

2.1 Foucault gelesen mit Foucault: Das Dispositiv

In zahlreichen Texten und Interviews legt Michel Foucault Spuren zu dem, was er un-
ter dem Begriff des Dispositivs versteht. Typisch fiir sein Denken und Schreiben lisst
sich dabei keine eindeutige, allgemeingiiltige Definition finden — ein Umstand, den er
so dezidiert auch nicht gewollt hitte.* Die sicherlich ausfithrlichste, gleichzeitig prig-

technisch-apparative Dispositiv-Konzept wurde wiederum im Nachgang zu Baudrys Text nicht nur
fiir die Theoretiker*innen der Apparatus-Theorie um Christian Metz, Laura Mulvey und Peter Wol-
len zu einer wichtigen Untersuchungsgrundlage, sondern auch fiir zahlreiche medientheoretische
Uberlegungen zum Fernsehen und anderen technisch-medialen Anordnungen und Apparaturen
(vgl. u.a. Hickethier, Knut: »Dispositiv Fernsehen. Skizze eines Modells«. In: Montage AV, 4,1 (1995),
S. 63-83 und Paech, Joachim: »Uberlegungen zum Dispositiv als Theorie medialer Topik«. In: Me-
dienwissenschaft, 4 (1997), S. 400—420).

3 Vgl. zum Begriff der Semiosphire auch Lotman, Jurij M.: »Uber die Semiosphare«. In: Zeitschrift fiir
Semiotik, 12, 4 (1990), S. 287—305.

4 Foucault verstand seine Texte und besonders die jahrlichen Vorlesungen am Collége de France als
offentliche Rechenschaftsberichte ohne Giiltigkeitsanspruch: »Insofern fithle ich mich tatsachlich
absolut verpflichtet, Ihnen in etwa mitzuteilen, was ich mache, wo ich stehe, in welche Richtung
es geht; aber gleichzeitig denke ich, daf Sie mit dem, was ich sage, vollig frei umgehen sollten.
Das betrifft die Forschungswege, Ideen, Modelle ebenso wie die Skizzen und Instrumente: ma-
chen Sie damit, was Sie wollen. Unter Umstanden interessiert es mich, im Grunde aber geht es
mich nichts an. Es geht mich insofern nichts an, als ich nicht zu entscheiden habe, was Sie damit
machen.« (Foucault, Michel: »Vorlesung vom 7. Januar 1976«. In: Foucault, Michel: In Verteidigung

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

59


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

nanteste Stelle, an der er sich zu seinen konzeptionellen Vorstellungen des Dispositivs
geduflert hat, findet sich in »Das Spiel des Michel Foucault«®, der Dokumentation eines
Gesprichs, das er mit Angehorigen des Département de Psychanalyse der Universitit
Paris VIII in Vincennes 1977 gefithrt hat. Dort antwortet Foucault in einem Dreischritt
auf die Frage von Alain Grosrichard, welcher Sinn und welche methodologische Funk-
tion hinter dem Begriff des Dispositivs im Einzelnen stiinden:

Das, was ich mit diesem Begriff [des Dispositivs, FTG] zu bestimmen versuche, ist ers-
tens eine entschieden heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutio-
nen, architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen,
administrativen Mafinahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philosophischen, mora-
lischen und philanthropischen Lehrsitzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das
sind die Elemente des Dispositivs. Das Dispositiv selbstist das Netz, das man zwischen
diesen Elementen herstellen kann.®

Das zweite Merkmal eines Dispositivs beschreibt Foucault folgendermafen:

Zweitens ist das, was ich im Dispositiv festhalten mochte, gerade die Natur der Ver-
bindung, die zwischen diesen heterogenen Elementen bestehen kann. So kann irgend-
ein Diskurs mal als Programm einer Institution, mal im Gegenteil als ein Element er-
scheinen, das es erlaubt, eine Praktik zu rechtfertigen oder zu verschleiern, die selbst
stumm bleibt, oder er kann als Sekundarinterpretation dieser Praktik funktionieren
und ihr Zugang zu einem neuen Rationalitdtsfeld verschaffen. Kurz, zwischen diesen
diskursiven oder nicht-diskursiven Elementen gibt es gleichsam ein Spiel, gibt es Po-
sitionswechsel und Verinderungen in den Funktionen, die ebenfalls sehr unterschied-
lich sein kénnen.’

Als dritte und letzte Eigenschaft eines Dispositivs bestimmt Foucault im Interview
schliefilich noch:

Drittens verstehe ich unter Dispositiv eine Art—sagen wir— Gebilde, das zu einem his-
torisch gegebenen Zeitpunkt vor allem die Funktion hat, einer dringenden Anforde-
rung nachzukommen. Das Dispositiv hat also eine dominante strategische Funktion.

der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France (1975-76). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S.13-14)
Reiner Keller und Jiirgen Link betonen, dass die definitorische Ungenauigkeit des Dispositivbe-
griffs bei Foucaultinsbesondere im Kontext der alltidglichen Gebrauchlichkeit des Begriffs im Fran-
zOsischen betrachtet werden miisse (vgl. Link, Jirgen: »Dispositiv«. In: Kammler, Clemens; Parr,
Rolf; Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. Stuttgart/Weimar:
Metzler 2008, S. 237—242, hier S. 238; Keller, Reiner: Michel Foucault. Konstanz: UVK 2008, S. 92).

5 Vgl. Foucault, Michel: »Das Spiel des Michel Foucault (Gespréch)«. In: Foucault, Michel: Schriften in
vier Binden. Dits et Ecrits. Band 111. 1976-1979. Hg. von Daniel Defert und Francgois Ewald. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2003, S.391—429. Vgl. auRRerdem Foucault, Michel: »Ein Spiel um die Psychoana-
lyse. Gesprach mit Angehorigen des Département de Psychanalyse der Universitat Paris VIII in
Vincennes«. In: Foucault, Michel: Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit. Berlin:
Merve 1978, S.118-175, hier S.118. Bei letzterer Textfassung handelt es sich um die erste deutsche
Ubersetzung des franzésischsprachigen Originals »Le jeu de Michel Foucault.

6 Foucault, »Das Spiel des Michel Foucault (Gesprach)«, S. 392.

7 Ebd., S.392-393.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

Dies konnte zum Beispiel die Aufnahme einer unsteten Bevdlkerungsmasse sein, die
eine Gesellschaft mit einer Okonomie von im Wesentlichen merkantilistischer Art l4s-
tig fand: Es hat damit einen strategischen Imperativ gegeben, der als Matrix fiir ein
Dispositiv fungierte, das nach und nach zum Dispositiv fiir Kontrolle und Unterwer-
fung des Wahnsinns, der Geisteskrankheit und der Neurose wurde.®

Fiir Foucault bilden die Verbindungslinien, die zwischen einem Ensemble von materi-
ellen sowie immateriellen Dingen bestehen, das Dispositiv. Es ist somit ein Netz, das
gepragt ist durch eine temporale und situative Fluiditit, die in besonderer Weise von
Um- und Notstinden®, mithin Krisen bestimmt wird, auf die das Dispositiv eine Ant-
wort geben soll. Diese drei Merkmale kennzeichnen fiir ihn grundlegend jedes Dispo-
sitiv und lassen es zu einem historisch-kontingenten Phinomen werden.

Die Moglichkeit von Richtungsinderungen, damit generellen Verinderungen in den
Dispositivnetzen werden fir Foucault vornehmlich in Momenten der Krise offensicht-
lich; sie sind als Knotenpunkte innerhalb eines Dispositivnetzes zu lesen. Krisen stel-
len Indikatoren von Zeiten und Riumen einer Sichtbarkeit dar, in denen Dispositiv-
strukturen durch Transformationsprozesse zu wahrnehmbaren Phinomenen werden.
Foucault schreibt von einer dringenden Anforderung bzw. von besagtem Notstand,
die dem Dispositiv vorausgehen und auf die es als eine Machtstrategie antwortet. Die
Entstehung des modernen Sexualititsdispositivs zwischen dem 17. und 19. Jahrhun-
dert, die im Fokus des ersten Bandes seiner unabgeschlossenen Hexalogie Sexualitit
und Wahrheit (1983) steht und spiter mit weiteren Machtformen und -dispositiven in
den Praktiken der modernen Biopolitik kulminiert, ist fiir ihn ein Beispiel des konsti-
tutiven (Schock-)Effekts der sich verindernden Produktionsweisen seit dem 18. Jahr-
hundert. Mit letzteren geht nach Foucault die Entwicklung des modernen Kapitalis-
mus einher. Wie zuvor schon argumentiert wurde, bedeutet der moderne Kapitalis-
mus neben den 6konomischen Revisionen auch einen gesellschaftlichen Umbruch, der
stetig neue Machtbeziehungen zwischen Menschen und Institutionen hervorruft. Sie
finden ihren Ausdruck unter anderem in der >Kategorisierung und Verdatung« von ar-
beitenden Kérpern, damit des Lebens im Allgemeinen. Thre Techniken sind Statistiken,
Aufzeichnungs-, Kontroll- und Uberwachungspraktiken. Foucault spricht entsprechend
fiir das 18./19. Jahrhundert von einer Okonomisierung des Sex, die als Teil einer gene-
rellen Okonomisierung der Gesellschaft gesehen werden miisse. In ihr geht es verstirkt
um die »Reproduktion der Krifte« unter der Bedingung von »Arbeit statt Lust«.'® Nicht
von ungefihr war das 18. Jahrhundert deshalb die Zeit, in der die Kategorie der Bevol-
kerung zum ersten Mal in ithrem gegenwirtigen Verstindnis erscheint: als einer sta-
tistisch zu fassenden und fir das politische Handeln zu nutzenden GrofRe und damit

8 Ebd., S.393.

9 In der deutschen Ubersetzung von 1978 wurde das franzdsische »urgence, das in den Schriften.
Band 11l mit »dringende Anforderung« wiedergegeben wurde, mit dem Begriff des »Notstands«
Ubertragen, derin Hinblick auf die Krisenfunktion zahlreicher Dispositive bisweilen passender er-
scheint und dementsprechend hier genutzt wird (vgl. Foucault, »Ein Spiel um die Psychoanalyse«,
S.120).

10 Vgl Foucault, Michel: »Das Abendland und die Wahrheit des Sexes«. In: Foucault, Michel: Disposi-
tive der Macht. Uber Sexualitét, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve 1978, S. 96-103, hier S. 98.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

61


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

als Instrument der Macht.” Der moderne Industriekapitalismus steht entsprechend in
einer engen Beziehung mit der Entstehung und dem Wandel verschiedener Dispositive
des Wissens und der Macht. Daran haben auch seine jingsten Erscheinungsweisen in
Form des Finanz- und Biokapitalismus nicht viel verindert.

Wovon sich Foucault in diesem Zusammenhang an verschiedenen Stellen in sei-
nem Werk abgrenzt, sind Karl Marx’ Untersuchungen der kapitalistischen Arbeits- und
Gesellschaftsprozesse im England der Industriellen Revolution. Seine Analysen geraten
allein schon aufgrund der historischen Parallelitit mit Foucaults Untersuchungsgegen-
stinden in den unmittelbaren Blick des letzteren. Foucault geht es in seiner Abwehr
nicht darum, die Bedeutung der marxschen Analysen firr die Gegenwart und damit
das politische Denken allgemein zu negieren. Im Gegenteil fordert Foucault dazu auf,
die marxschen Analysen als einen Ausgangspunkt fiir die Analyse und Politisierung der
eigenen Zeit, damit das Historische fiir das Gegenwirtige nutzbar zu machen — und
dadurch nicht bei Marx als dem Siulenheiligen einer allgemeingiiltigen Wahrheit ste-
hen zu bleiben.” Dessen historischen Beschreibungen zugeneigt, die sowohl kritische
wie auch progressive Betrachtung seiner Zeit waren, lehnt Foucault Marx’ prophetische
Schlussfolgerungen, die »fast alle falsch waren«®, strikt ab. Wie schon in seiner Kritik
an Hegel, sieht Foucault auch bei Marx einen Totalititsanspruch am Werk, nach dem
die dkonomische Sphire mitsamt den in ihr vorherrschenden Produktionsverhiltnis-
sen als grundlegende Struktur von sowohl materieller Realitit wie auch Diskurssphire
verstanden werden. Fitr Foucault stellt das jedoch eine Annahme dar, die am Ende nicht
einzuldsen ist." Denn auch die Okonomie, so muss Foucaults Kritik erginzt werden,

11 Vgl. Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2006, S. 31.

12 Foucault schreibt: »Zuerst ist Marx [..] eine historische Existenz und, so gesehen, nur ein Antlitz
mitderselben Geschichtlichkeit wie andere historische Existenzen. Dieses Antlitz von Marx gehort
klarerweise zum19. Jahrhundert.« (Foucault, Michel: sMethodologie zur Erkenntnis der Welt: Wie
man sich vom Marxismus befreien kann (Gesprach)«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden.
Dits et Ecrits. Band 111.1976-1979. Hg. von Daniel Defert und Francois Ewald. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2003, S. 748-775, hier S. 756)

13 Ebd., S.768.

14 Vgl. Pillen, Angelika: »G.W.F. Hegel und Karl Marx«. In: Kammler, Clemens; Parr, Rolf; Schneider,
Ulrich Johannes (Hg.): Foucault Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2008,
S.169—172, hier S.172. Alex Demirovic betont in diesem Zusammenhang, dass es Foucault um den
Versuch ginge, gegen die Idee einer Natiirlichkeit gesellschaftlicher Verhaltnisse vorzugehen, die
Marx impliziere: »Dort, wo Marx als natiirlich erscheinende, wie naturgesetzlich gegebene Pha-
nomene durch Begriffe als gesellschaftliche Verhaltnisse bestimmt, unter denen Menschen frei
handeln, die sie als solche aber nicht gewahlt haben und die deswegen immer noch Naturge-
schichte sind — eben dort geht die Anstrengung Foucaults dahin, Machtbeziehungen erkennbar
werden zu lassen.« (Demirovic, Alex: »Das Wahr-Sagen des Marxismus: Foucault und Marx«. In:
PROKLA. Zeitschrift fiir kritische Sozialwissenschaft, 38, 2 (2008), S.179—201, hier S.190) Auch Deleu-
ze betont in seiner Beschaftigung mit Foucaults historischen Dispositiven die stetige Notwendig-
keit einer kritischen Lektiire der Macht und ihrer Strukturen: »Denn das Universale erklart nichts;
es ist selbst das, was erklart werden muf.« (Deleuze, Gilles: »Was ist ein Dispositiv?«. In: Ewald,
Frangois; Waldenfels, Bernhard (Hg.): Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1991, S.153—162, hier S.157)

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

ist durchdrungen von vielfiltigen Machtstrukturen — und damit Verinderungen ausge-
setzt, die sie wie andere Bereiche des menschlichen Lebens betreffen. Folglich kann fiir
Foucault der Marxismus nicht funktionieren, ist er doch theoretisch und ideologisch zu
sehr mit der Zeit von Marx selbst verkniipft,” in der er »als Ausdruck einer politischen
Partei fungiert hat«®®.

Angelika Pillen weist schlieflich darauf hin, dass Foucault im Kontext seiner eige-
nen Machtmodellierung nur wenig von der Idee hielt, Freiheit durch Verséhnung zu
erlangen, wie es bei Marx in der Tradition Hegels prominent vertreten wird. Fiir Fou-
cault stellt eine so gewonnene Freiheit im Gegenteil den Ausdruck einer Gefangenschaft
dar, denn statt stirker und mobiler zu werden, komme Freiheit im Moment der Versdh-
nung vielmehr zum Stillstand."” In Foucaults Schriften lassen sich immer wieder derart
explizite und implizite Stellen finden, die die Beobachtungen von Marx als Ausgangs-
punkt nehmen, mit diesen aber brechen, indem ihnen neue historische Beobachtungen
der Macht hinzugefiigt werden.”® Beide sprechen folglich in vielfiltiger Weise iiber den
Kapitalismus und seine Beziehung zu den Menschen, doch ihre Auslegungen kénnen
stellenweise nicht verschiedener sein.

Foucaults Uberlegungen gehen stets mit einem starken Interesse an den Auswir-
kungen historischer Erscheinungsweisen von Macht fiir die Menschen einher. Im Ma-
nuskript seiner Vorlesung vom 14. Januar 1976 am Collége de France schreibt er zur
Frage der Durchdringung von Macht und Subjektivitit im Konnex der Dispositive ent-
sprechend:

Die Macht funktioniert und wird ausgelibt tiber eine netzférmige Organisation [= das
Dispositiv, FTG]. Und die Individuen zirkulieren nicht nur in ihren Maschen, sondern
sind auch stets in einer Position, in der sie diese Macht zugleich erfahren und aus-
ben; sie sind niemals die unbewegliche und bewufte Zielscheibe dieser Macht, sie

15 »In der Tiefe des abendlandischen Wissens hat der Marxismus keinen wirklichen Einschnitt er-
bracht [...]. Der Marxismus ruht im Denken des neunzehnten Jahrhunderts wie ein Fisch im Was-
ser. Das heifdt: iberall sonst hort er auf zu atmen.« (Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine
Archdologie der Humanwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 320)

16  Foucault, »Methodologie zur Erkenntnis der Welt«, S. 757.

17 Vgl. Pillen, »\G.W.F. Hegel und Karl Marx, S.172. Alex Demirovic sieht Foucaults Zweifel an Marx’
Erwartung bzw. Hoffnung in dieser Frage vor allem durch die eigene Auseinandersetzung mit den
Prozessen und Effekten der Biomacht begriindet: »Foucault, der fiir die Erzeugung des Menschen
durch den Menschen in aller Freiheit pladiert, scheint [...] die Sorge zu haben, dass eine neue Form
der Macht, die Bio-Macht, die Moglichkeit des neuen Menschen selbst blockieren kénnte, indem
sie das Leben in die Hand nimmt, um es>zu kontrollieren und im gesamten zu regulieren«. (Demi-
rovic, »Das Wahr-Sagen des Marxismus «, S.187)

18 Foucaults>Kritikcan Marx kann auch im Zusammenhang mit seiner Auseinandersetzung mit der
Funktion eines Autors im Diskurs gesehen werden wenn er schreibt: »Marx, der existiert fiir mich
nicht. Ich meine damit diese Art Grofde, die man rund um einen Eigennamen aufgebaut hat, und
die sich mal auf ein bestimmtes Individuum, mal auf die Totalitit dessen, was es geschrieben
hat, mal auf einen gewaltigen Geschichtsprozess bezieht, der von ihm ausgeht.« (Foucault, Mi-
chel: »Fragen an Michel Foucault zur Geographie (Gesprach)«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier
Binden. Dits et Ecrits. Band I11. 1976-1979. Hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003, S.38-54, hier S.52. Siehe auRRerdem Foucault, Michel: »Was ist ein Autor?« In:
Foucault, Michel: Schriften zur Literatur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 7-31)

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

63


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

sind stets ihre Verbindungselemente. Mit anderen Worten: die Macht wird nicht auf
die Individuen angewandt, sie geht durch sie hindurch.”

Der Kapitalismus als ein spezifischer Typus von Macht tangiert daher nicht nur ver-
schiedene Bereiche des Lebens. Er durchdringt mit Foucault vielmehr selbiges und
schreibt sich damit nicht nur der Umwelt des Menschen, sondern ihm selber unmittel-
bar ein. Dispositive im Allgemeinen und die Dispositive des Kapitalismus im Besonde-
ren sind mit Foucault gelesen immer auch Orte und Netzwerke, in und an denen Macht
in eine Beziehung mit Subjekten gerit. Im Moment dieser Interaktion erhalten die un-
terschiedlichen Dispositivstrukturen eine Ebene der Sichtbarkeit, die an den Subjekten
des Kapitalismus selbst ablesbar wird. Wesentlich erscheint dabei, dass jedes Subjekt,
das in die einzelnen Dispositive des Kapitalismus eingebunden ist, in einem wechsel-
seitigen Austausch mit ihnen steht, d.h. nicht nur angesprochen wird, sondern sie auch
diskursiv adressiert. Der Austausch mit der Macht manifestiert sich im Kapitalismus
besonders in den Handlungen und Gegenstinden des Alltags. Das wurde zuvor schon
herausgearbeitet. Nachfolgend soll nun die Fortfithrung des Dispositivkonzepts bei Gil-
les Deleuze genauer betrachtet werden. In seiner Auslegung von Foucaults Theorie wird
in besonderer Weise das Potenzial einer Sichtbarkeitsproduktion durch Dispositive be-
tont.

2.2 Wunschmaschinen und Lichtlinien (Deleuze)

»Foucault ist dem zeitgendssischen Kino aulerordentlich nah«*°, konstatiert Gilles De-
leuze in einem kleinen Biichlein tiber das Werk seines verstorbenen Freundes Michel
Foucault. Dies ist nicht nur als Hinweis auf ein kulturelles Interesse Foucaults am Me-
dium des Films zu verstehen. Auch in seinen Uberlegungen und Beschreibungen zu
den historischen Formationen des Sichtbaren und des Sagbaren, der Uberwachung
und der Kontrolle sowie in seinen Ausfithrungen zu verschiedenen Dispositiven der
Macht wird diese von Deleuze attestierte und von begeisterter Sympathie getragene
Nihe Foucaults ebenso theoretisch ersichtlich.* Wenn Deleuze mit Foucault iiber die

19 Foucault, Michel: »Recht der Souveranitit/Mechanismus der Disziplin. Vorlesung vom 14. Januar
1976«. In: Foucault, Michel: Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve
1978, S. 7595, hier S. 82. Neuere, jeweils aber unterschiedliche Ubersetzungen des Textes findet
sich in den Schriften. Band 111 sowie in In Verteidigung der Cesellschaft. Vorlesungen am College de Fran-
ce (1975-76), die jedoch den Verweis auf das Dispositiv als umgebende, zugleich aber auch her-
vorbringende Netzstruktur nicht auf gleiche Weise deutlich werden lassen (vgl. Foucault, Michel:
»Vorlesung vom 14. Januar 1976«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band I11.
1976-1979. Hg. von Daniel Defert und Francois Ewald. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 231250,
hier S. 238 sowie Foucault, Michel: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«. In: Foucault, Michel: In Vertei-
digung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France (1975-76). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001,
S.37-57, hier S. 44—45).

20 Deleuze, Gilles: Foucault. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S. 94.

21 Vgl.zuseinerRolleals Filmzuschauer Foucaults kleine Rezension zu Pier Paolo Pasolinis GASTMAHL
DER LIEBE (COMIZI D’AMORE, IT1964) in der er (iber den Filmbeginn schreibt: »Pasolini als Interview-
er bleibt undeutlich: Pasolini als Cineast schaut mit allen seinen Ohren.« (Foucault, Michel: »Die
grauen Morgen der Toleranz«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band II1.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

Strukturen und Bedeutungen von Dispositiven nachdenkt, dann kann in seinen An-
nahmen und Schlussfolgerungen fortwihrend auch das Mediale des Films mitgedacht
werden, das sich immer wieder in den Metaphern und Bildern seiner Theorie andeutet.
Es erscheint nicht nur zum Zweck einer metaphorischen Beschreibung, sondern wird
zu einem konkreten Ort, an dem die Dispositive des Kapitalismus zu einer diskursiv-
sensuellen Sichtbarkeit gelangen kénnen. Im Folgenden soll es daher besonders um
Fragen von Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten im Dispositiv gehen. Als >fantastische
Produktionsmaschinen«< bringen Dispositive beide Bereiche stets hervor. Dazu werden
zunichst kurze Querverbindungen zu Deleuzes Konzept der Wunschmaschine nach-
gezeichnet, die eine Maschine der imaginiren Produktion darstellt. Daraufhin soll es
um die Skizzierung der Sichtbarkeitsproduktion in Deleuzes Sprechen iiber Dispositive
gehen, bevor das Fantastische als ein Scharnier zwischen Dispositiv, Kapitalismus und
filmischem Medium abschliefRend betrachtet wird.

In Deleuzes Beschreibungen der foucaultschen Dispositive, die vielmehr eine Wei-
terentwicklung darstellen, zeichnen sie sich in besonderer Weise durch die Eigenschaft
aus, Dinge und Ideen zu visualisieren: Die Dispositive sind fiir Deleuze Techniken der
Sichtbarmachung im wortlichen Sinne. Sie riicken in der Analyse audiovisueller Medi-
enartefakte entsprechend die Frage einer medialen Sichtbarkeit durch Bildlichkeit in den
Mittelpunkt.

Fiir Deleuze funktionieren Dispositive allgemein als gesellschaftliche und kulturelle
Maschinen, die weniger in einem konkreten bzw. technologischen, sondern vielmehr
in einem abstrakten und philosophischen Sinne operieren, »um sehen zu machen oder
sehen zu lassen, [...] um sprechen zu machen oder sprechen zu lassen.«** Das >Sehen-«
und >Sprechen-Lassen< sowie ihr sMachens, d.h. die Produktion von Sichtbarkeit und
Sagbarkeit stellen fiir Deleuze die sinnlichen Méglichkeiten der Dispositive vermittels
ihrer Elemente dar. Dass dabei gerade die Beziehung zu ihren negativen >Spiegelbil-
dern¢, dem Nicht-Sichtbaren sowie dem Nicht-Sagbaren, konstitutiv ist, darf nicht un-
beriicksichtigt bleiben. Beide Bereiche bedingen sich gegenseitig, indem sie in einem
permanenten Austausch stehen.”® Wie schon Foucault vor ihm, so unterscheidet auch
Deleuze zwischen Sichtbarem und Sagbarem. Getreu dem Tractatus 4.1212 von Ludwig
Wittgenstein, »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden«**, schreibt Mir-
jam Schaub dem Sichtbaren bei Deleuze deshalb eine genuine Unsagbarkeit zu: Nicht
das Bild spricht, sondern iiber es wird gesprochen. Doch das Sprechen kann nie voll-
ends die Visualitit des Bildes, seinen Bedeutungsiiberschuss adiquat wiedergeben.*

1976-1979. Hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 354-356,
hier S. 355)

22 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv?«, S.154.

23 Vgl. Schaub, Mirjam: Gilles Deleuze im Kino. Das Sichtbare und das Sagbare. Miinchen: Fink 2003, S. 12.

24  Wittgenstein, Ludwig: »Tractatus logico-philosophicus«. In: Wittgenstein, Ludwig: Werkausgabe.
Band 1. Tractatus logico-philosophicus. Tagebiicher 1914-1916. Philosophische Untersuchungen. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1984, S. 7-85, hier S. 34; Herv. i. O.

25  Wortlich heifdt es: »Ein Bild spricht nicht. Wohl aber gibt es AnlaR zum Sprechen, Anlaf} zu Inter-
pretationen, die immer zurlickbleiben hinter der Bedeutungsiiberschissigkeit von Bildern. Diese
Bedeutungsiiberschiissigkeit ist der zeitlichen Struktur von Bildern geschuldet: der Simultaneitat
verschiedener Zeitlichkeiten in ein- und demselben Bild, die wir nicht zugleich erfassen kdnnen.«
(Schaub, Gilles Deleuze im Kino, S.11)

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

65


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Das Kino wird deshalb zu einem produktiven Ort, an dem eine Reflexionen der bildli-
chen Unsagbarkeit im Moment dispositiver Sichtbarmachung vollzogen werden kann.
Die Vorstellung von ihm als einer abstrakten Maschine, die nicht nur Wissen, sondern
auch Wahrnehmungsweisen hervorbringt, wihrend sie nicht mit einem technisch-ma-
teriellen Objekt physischer Arbeit verwechselt werden darf, findet sich schon in der
Zusammenarbeit zwischen Deleuze und Félix Guattari.

In ihrem gemeinsamen Text »Programmatische Bilanz fiir Wunschmaschinen«
schreiben Deleuze und Guattari zu den kulturellen Modi abstrakter Maschinen: »Die
kinstlerische und literarische Imagination entwirft zahlreiche absurde Wunschma-
schinen: durch Unbestimmtheit des Antriebs [...], durch physikalische Unméglichkeit
einer Organisation der arbeitenden Teile, durch logische Unméglichkeit des Uberset-
zungsmechanismus.«** Die Maschine-als-Wunschmaschine erscheint im Konnex von
Asthetik, Kunst und Medien als eine »Wahrscheinlichkeit des weniger Wahrscheinli-
chen«?’, eine Quelle der Variation und Abstraktion, die einen Bruch mit dem Realen,
dem Bestehenden und dem Faktischen markiert. Deleuze und Guattari weisen damit
auf die Produktivitit der Maschinenkonzeption fiir eine gezielte Arbeit an idsthetisch-
kulturellen Gegenstinden hin; mehr noch geht es aber darum, in den Produkten der
Imagination selbst das Maschinelle als eine »logische Unméglichkeit« zu entdecken.
Damit meinen sie Momente der Stérung des bislang Erwartbaren: Es geht sowohl
um Provokation wie auch um ein Spiel mit ihm. Die dsthetischen sowie narrativen
Moglichkeiten des Films lassen in den Verhandlungen kapitalistischer Wirklichkeiten
ein vergleichbares Untersuchungspotenzial erkennen. Indem die kapitalistischen
Dispositive im Film zu dsthetischen Produktionsmaschinen werden, stellen sie die
wahrnehmbaren Ausdrucks- und Denkweisen einer kapitalistischen Sichtbar- und Sag-
barkeit dar. Filme iiber den Kapitalismus sind demnach mit der Aufgabe konfrontiert,
die medialen Moglichkeiten der Imagination und Aushandlung von kapitalistischen
Dispositivstrukturen permanent auszuloten und sie in der Konsequenz als dsthetische
Wunschmaschinen zu betrachten.

In diesem Kontext sind Deleuzes Ausfithrungen zu den foucaultschen Dispositiven
zu verorten. Es geht um die Produktion einer im Alltag ansonsten unméglich erschei-
nenden Sicht- und Sagbarkeit von Dingen. Das Dispositiv wird fiir Deleuze zu einer
Maschine von Sichtbar- und Sagbarkeiten, weil es die Netzstruktur, die das Dispositiv

26  Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: »Programmatische Bilanz fiir Wunschmaschinen«. In: Engell, Lo-
renz (u.a.) (Hg.): Kursbuch Medienkultur. Die maf3geblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard. Stutt-
gart: Deutsche Verlags-Anstalt 1999, S. 421—425, hier S. 421. Mario Wimmer hebt den besonderen
Einfluss von Foucault und Lacan auf das Wunschmaschinenkonzept im Zeichen des Kapitalismus
hervor: »Am Leitfaden von Foucaults Dispositiv- und Jacques Lacans psychoanalytischem Maschi-
nenbegriff haben Cilles Deleuze und Felix Guattari eine Analyse von >Wunschmaschinen<des Ka-
pitalismus entwickelt. Dort wird Dispositiv als Apparat aufgefasst, der nicht vornehmlich tech-
nisch definiert ist« (Wimmer, Mario: »Dispositiv«. In: Frietsch, Ute; Rogge, 16rg (Hg.): Uber die Praxis
des kulturwissenschaftlichen Arbeitens. Ein Handwarterbuch. Bielefeld: transcript 2013, S. 123-128, hier
S.124). In ihrem Buch Anti-Odipus fithren Deleuze und Guattari die Uberlegungen zur Wunschma-
schine als einer Alternative zum Unterbewusstsein der freudschen Psychoanalyse im Kontext des
Kapitalismus fort (vgl. Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie I.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974).

27  Deleuze/Guattari, »Programmatische Bilanz fiir Wunschmaschinenc, S. 423.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

zwischen seinen Elementen spannt, ermoglicht. Ohne eine solche Netzstruktur ist das
Dispositiv »ein Durcheinander, ein multilineares Ensemble. Es ist zusammengesetzt
aus Linien verschiedener Natur.«*® Getreu der ebenso mit Guattari zusammen entwi-
ckelten Idee des Rhizoms stellt das Dispositivnetz folglich eine gleichermafen rhizo-
matische, damit hierarchielose Struktur dar. Ihre Linien umkreisen kein festgeschrie-
benes System und sie beschreiben auch kein ebensolches. Sie werden zum Ausdruck
von Prozessen, die sich permanent vollziehen, deren Entwicklung aber einen bisweilen
scheinbar arbitriren Charakter besitzen. Deleuze spricht von einem stetigen Ungleich-
gewicht, das im Dispositiv vorherrscht.”® Auch Foucault weist in seinen zuvor zitierten
Definitionen auf die Flexibilitit der dispositiven Strukturen und Elemente hin. Fiir De-
leuze stellen die Dispositive bei Foucault so bereits abstrakte Gebilde dar, die sich trotz
der augenscheinlichen Konkretheit ihrer Entstehungsbedingungen in einem stetigen
Fluss befinden.

Zuriick bei der Idee vom Dispositiv als einem visuellen, damit auch medial lesba-
ren Netzwerk schreibt Deleuze weiter, dass dispositive Sichtbarkeit nicht bedeute, dass
schon existierende Objekte erst im Licht des Dispositivs enthiillt wiirden; im Gegenteil
meine er mit der dispositiven Sichtbarkeit »Lichtlinien [...], die variable, von diesem
oder jenem Dispositiv nicht zu trennende Figuren bilden.«** Hierin findet sich ein wei-
teres Mal die Idee des Dispositivs als einer Produktionsmaschine. Erst durch sie ist es
moglich, eine genuine, sich stetig anpassende Form der Sichtbarkeit von Kriften und
Verhiltnissen hervorzubringen. Fiir die Untersuchungen von kapitalistischen Disposi-
tivstrukturen im Film ist das bedeutend. In Deleuzes Beschreibung findet sich nim-
lich, iibertragen auf den filmischen Kontext, die Aufforderung, visuelle Abstraktionen,
Bildvariationen, filmische Metaphern® und andere Stérungen der gewdhnlichen Sicht-
barkeit, d.h. auch das Spiel mit Sehgewohnheiten sowie narrativen Erwartungen als
Ausdrucksweisen und damit eben Sichtbarkeiten kapitalistischer Dispositivstrukturen
im Film zu lesen. Es geht ihm letztlich um die Varianz von Dispositiven.

Denkt man nun an das Optisch-Unbewusste bei Benjamin als Eigenschaft des Film-
mediums zuriick, der alltdglichen Wahrnehmung verborgene Dinge in eine visuelle und
somatisch-affektive Sichtbarkeit zu bringen, werden Deleuzes folgende Uberlegungen
als Aktualisierungen dieser Vorstellung lesbar: »Jedes Dispositiv hat seine Lichtordnung
— die Art und Weise, in der dieses fillt, sich verschluckt oder sich verbreitet und so das
Sichtbare und das Unsichtbare verteilt und das Objekt entstehen oder verschwinden
lisst, welches ohne dieses Licht nicht existiert.« Es deutet sich an, dass die Sichtbar-
keiten der Dispositive zwischen einem historisch abhingigen Bewusstsein und Unbe-
wusstsein oszillieren. Auch ihre Bildlichkeit in einem spezifischen Gegenstand, Me-

28 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv?«, S.154.
29  Vgl. ebd. Siehe zum Rhizom wiederum Deleuze/Guattari, Rhizom und leicht tiberarbeitet Deleu-

ze/Guattari, Tausend Plateaus, S.11—42.
30 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv«, S. 154.
31 Zur Metapher des Kapitals sagt auch Kluge mit der deutlichen Vorahnung der kapitalistischen

Dispositivnetze und -strukturen: »Eine Metapher ist die Herstellung eines Netzes an Vorstellun-
gen. [..] Metaphern vereinigen Tatsachen zu einem Korallenriff.« (Kluge, Alexander; Stollmann,
Rainer: Ferngespriche. Uber Eisenstein, Marx, das Kapital, die Liebe und die Macht der zértlichen Kraft.
Berlin: vorwerk 8 2016, S.19)

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

67


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

dium und Zusammenhang muss als kontingentes Phinomen gelesen werden, das in
historisch-kulturellen Dimensionen zahlreiche Variationen aufweist. Das ist davon ab-
hingig, auf welchen Um- bzw. Notstand es zu antworten hat. Frangois Ewald merkt zur
strukturellen Unsichtbarkeit der Dispositive, die im Sprechen iiber ihre Sichtbarkeits-
produktion als Kehrseite immer implizit ist, an, dass sie nicht die Folge ihrer eigenen
Natur sei. Vielmehr stelle sie das Ergebnis eines differenzierten und komplexen, dis-
kursiven Prozesses der Verschleierung und Naturalisierung dar.** Das moderne Uber-
wachungsdispositiv wire ein Beispiel, in dem dieses (Un-)Bewusstsein — und damit die
(Un-)Sichtbarkeit — von Dispositivelementen im 6ffentlichen Raum als zeitgebundene
Existenzen zu erkennen sind.*

Auch Deleuze benutzt das Uberwachungsdispositiv, um das Modell der Sichtbar-
keitsproduktion und des Maschinellen in Dispositiven zu erkliren. Dabei bedient er
sich des foucaultschen Beispiels des Panoptismus im Gefingnis. Foucault hat Jeremy
Benthams Panopticon nicht nur selbst als eine architektonische Maschine beschrieben,
sondern es zugleich als das »Diagramm eines auf seine ideale Form reduzierten Macht-
mechanismus«** bezeichnet. Die Zusammenfithrung von Funktion (Macht) und Mate-
rie (Architektur) im Diagrammkonzept wird darauthin von Deleuze um den wichtigen
Aspekt der Sichtbarkeits- und Aussagenproduktion erginzt. Er schreibt:

Das Diagramm ist nicht mehr das audio-visuelle Archiv, es ist die Karte, die Kartogra-
phie, koextensiv zur Gesamtheit des sozialen Feldes. Es ist eine abstrakte Maschine.
Indem sie sich durch informelle Funktionen und Materien definiert, ignoriert sie jede
Formunterscheidung zwischen einem Inhalt und einem Ausdruck, zwischen einer dis-
kursiven Formation und einer nicht-diskursiven Formation. Es ist eine beinahe stumme
und blinde Maschine, obgleich sie es ja ist, die zum Sehen und Sprechen bringt.?®

Das Diagramm kann demnach eindeutig als eine konzeptuelle Variante des Dispositivs
gelesen werden. Das zeigt sich auch in Deleuzes Beschreibungen der Gefingnisarchi-
tektur in Foucault, die sprachlich kongruent mit der Lichtlinienkonzeption des Disposi-

32 Vgl. Ewald, Francois: »Einleitung. Foucault — Ein vagabundierendes Denken«. In: Foucault, Michel:
Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve 1978, S. 7-20, hier S.10.

33 Im Alltag grofstadtischer Architektur mittlerweile unerkannt, da allzu bekannt, zeigt sich gerade
an den medialen Schnittstellen, mit Foucault auch Knotenpunkten, von gegenwirtigen Uberwa-
chungstechnologien wie CCTV-Kameras unweigerlich die Netzstruktur des Dispositivs. Das Ge-
samtbild einer Uberwachung besteht z.B. am Ort ihrer Ausiibung aus einem Zusammenspiel di-
verser Einzelelemente: Einzelmonitore und -medien, die (iber-, neben- und untereinander positio-
niert sind, bilden das Netz der Kontrolle. Das Beispiel der geordneten, visualisierenden Monitore
im modernen Uberwachungsdispositiv, die einen vermeintlich globalen und objektiven Zugriff
auf eine medial vermittelte Welt aufRerhalb des Kontrollraums ermoglichen, verdeutlicht weiter-
hin, dass das Dispositiv ein Netz von Sichtbarkeiten (das heifdt hier: der Bildwerdung durch die
Monitore) ist. Dispositive und Medien sind im Moment der Sichtbarwerdung eng verschaltet (vgl.
zur Verschaltung von raumlicher Organisation, Videoiiberwachung und Monitoring auch Kamme-
rer, Dietmar: Bilder der Uberwachung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, dort insbesondere Kapitel 5
»Der Kontrollraum als Ort itberwachender Praxis« (S. 143—226); auRerdem der Schwerpunkt»Uber-
wachung und Kontrolle« der ZfM — Zeitschrift fiir Medienwissenschaft, 13 (2015)).

34  Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1977, S. 264.

35  Deleuze, Foucault, S. 52; Herv. i. O.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

tivs bei ihm ist. Schlagworte der Opazitit und Transparenz, die in den Beschreibungen
fallen, spielen auch in Deleuzes Auseinandersetzungen mit dem Kino und seinen Bil-
dern eine Rolle.”’ Sie zeigen noch einmal die grundlegende Verwandtschaft fiir Deleuze
zwischen dem Dispositivkonzept auf der einen und dem Kino bzw. dem Film auf der
anderen Seite auf.

»Es sind also weder Subjekte noch Objekte, sondern Ordnungen, die es fiir das
Sichtbare und fiir das Aussagbare zu definieren gilt — mit ihren Abweichungen, ihren
Transformationen und ihren Mutationen«®, lautet das programmatische Zwischenfa-
zit von Deleuze in Bezug auf die Untersuchung von Dispositiven. Dabei muss neben
den Ebenen der Sichtbarkeiten und der Aussagen nicht zuletzt ein weiterer, gerade fiir
das Gesamtwerk von Foucault wesentlicher Bereich beriicksichtigt werden, nimlich die
Frage der Macht: »Unsichtbar und unsagbar ist sie eng mit anderen vermischt und kann
doch entmischt werden.«* Eine Untersuchung von filmimmanenten Dispositiven des
Kapitalismus kann folglich mit Deleuze als ein Verfahren verstanden werden, das die
isthetisch-narrativen Sichtbarkeiten desselben untersuchen méchte, so wie sie das fil-
mische Medium als ein diskursives Wissen konstruiert. Der wesentliche Punkt von De-
leuze liegt darin, dass die Dispositive eng mit Medien verbunden sind, wenn beide als
produktive Techniken und >Maschinen< von Wahrnehmungen verstanden werden.

2.3 Ordnungen des Fantastischen

Fir den modernen Kapitalismus konstatiert Fernand Braudel eine Steigerung seiner
Wirkungen und Erscheinungen in Bereiche des Fantastischen.*® Die von ihm daraufhin
nicht weiter bestimmte Zusammenfiithrung von Kapitalismus und Fantastik ist gerade
fiir das vorliegende Forschungsinteresse produktiv, die Dispositive des Kapitalismus als
(filmisch-)mediale Netze seiner Sichtbarkeit zu betrachten. Diese Setzung betont, dass
mit der Entwicklung des modernen Kapitalismus gleichzeitig eine Transformation sei-
ner Dispositivstrukturen zu Orten der Sichtbarkeit einhergeht, die als Imaginationen
einen Ausdruck im Fantastischen finden.

Zunichst setzt das Fantastische grundsitzlich eine Grenziiberschreitung voraus,
die mit der (Re-)Modellierung von Realititskonzepten korreliert.* Im Kontext der Mo-

36  Inder Auseinandersetzung mit Uberwachen und Strafen heifit es: »Wenn beispielsweise die Archi-
tekturen Sichtbarkeiten sind, Orte der Sichtbarkeit, so deshalb, weil sie nicht nur Steinformen sind,
das heifst Anordnungen von Dingen und Verbindungen von Qualitaten, sondern zunichst Formen
des Lichts, die Helligkeit und Dunkelheit verteilen, das Opake und das Transparente, das Gesehene
und das Ungesehene usw.« (Ebd., S. 82)

37  Vgl. Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino Il. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990.

38 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv, S.154.

39  Ebd, S.155.

40  Erschreibt: »[D]er Kapitalismus von heute hat auf phantastische Weise seinen Umfang und seine
Proportionen veridndert. Er hat sich damit den ebenfalls phantastisch ausgeweiteten Tauschbezie-
hungen und Finanzressourcen angepafit.« (Braudel, Die Dynamik des Kapitalismus, S. 97; Herv. FTG)

41 Vgl. Krah, Hans; Wiinsch, Marianne: »Phantastisch/Phantastik«. In: Barck, Karlheinz (u.a.) (Hg.):
Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Binden. Band 4. Medien — Populir. Stutt-
gart/Weimar: Metzler 2002, S. 798—814, hier S. 798.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

69


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

derne und insbesondere der Postmoderne ist das Fantastische dabei eng gekoppelt an
die Entwicklung der Medien und Medienkultur. Sie bedingen weniger eine fiir das fan-
tastische Empfinden genuin klassische Grenziiberschreitung als vielmehr eine Grenz-
authebung bzw. Grenznivellierung, indem die mediale Simulation und Fiktion zu Phi-
nomen des Alltags werden.** Ein fantastischer Kapitalismus der Gegenwart muss so-
mit als ein medial produziertes wie auch medial wirkendes Phinomen gelesen werden.
Er ist damit — inklusive seiner Dispositive — nicht mehr weit von Deleuzes Idee einer
abstrakten Wunschmaschine entfernt. Beiden geht es um die Transgression von Wirk-
lichkeit, von Realitits- und Wahrnehmungskonzepten durch Prozesse der Imaginati-
on: finanzwirtschaftlich auf der einen, kiinstlerisch und medial auf der anderen Seite.
Besonders die audiovisuellen und narrativen Medien kénnen diese Uberschreitung ge-
sondert zum Ausdruck bringen.®

Wie schon das Dispositiv in der Definition Foucaults, so erscheint auch das Fantasti-
sche in seiner historischen Diskursbestimmung als ein Indikator fiir Krisensituationen
und damit fiir (Neu-)Verhandlungen der Verhiltnisse zwischen Individuen und ihren
Gesellschaften.** Gerade Transgressionen durch Medien sowie in Medien, d.h. in me-
dialen Werken des Fantastischen bieten die Moglichkeit, die kulturell und gesellschaft-
lich kontingenten Briiche einer Zeit deutlich zu machen.* Dementsprechend sind auch
die von Deleuze diagnostizierten Richtungsinderungen der dispositiven Lichtlinien als
Zeichen fiir Verinderungen bzw. Notstinde einer Zeit zu lesen. Die Dispositive als fan-
tastische Maschinen zu lesen, betont nicht nur die Produktivitit ihrer Kennzeichnungs-
und Beschreibungsfunktionen. Es fordert ebenso dazu auf, in medialen Produktionen
die spezifischen Ausdruckmdoglichkeiten der Transgression in den Blick zu nehmen,
um so vorhandene Sichtbarkeiten eines zuvor vermeintlich Unsichtbaren zu erkennen.
Schon Deleuze deutet das an:

Die Dispositive sind also zusammengesetzt aus Sichtbarkeitslinien, Linien des Aussa-
gens, Kraftelinien, Subjektivierungslinien, RifR-, Spalt- und Bruchlinien, die sich alle
Uberkreuzen und vermischen und von denen die einen die anderen wiedergeben oder
durch Variationen oder sogar durch Mutationen in der Verkettung wieder andere er-

zeugen ¢

Um das Dispositiv in dieser Verschachtelung und permanenten Transformation zu
entwirren und zu analysieren, schligt Deleuze letztlich einen sehr visuellen Unter-
suchungsakt vor, nimlich den der Kartografie.*” Fiir die Arbeit an den Dispositiven
des gegenwirtigen Kapitalismus scheinen somit die audiovisuellen und narrativen

42 Bei Krah und Wiinsch heifst es: »Zur Aufhebung der Grenzen trigt also die Medialisierung der
Welt bei, die, insbesondere durch die neuen Medien, zu einer prinzipiellen Virtualisierung und
alltidglich gewordenen Simulationserfahrung fiihrt.« (Ebd.)

43 Vgl.ebd,, S. 801-804.

44  Vgl.ebd., S.799.

45  Krah und Wiinsch konstatieren: »Insofern das Phantastische als >textuelles< Phinomen an das
Denksystem gebunden ist, konnen sich Aussagen iiber das Phantastische jeweils nur auf den zu-
grundeliegenden Kulturkreis beziehen. Sie sind somit [...] temporal nicht zu verabsolutieren und
jederzeit revidierbar.« (Ebd.)

46  Deleuze, »Was ist ein Dispositiv?«, S.157.

47 Vgl.ebd., S.153.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

Medien pridestiniert zu sein, stellen sie doch selbst immer wieder s>visuelle Kartenc
fir ihr Publikum her. Und doch, so schrinkt Deleuze ein, kann man auch auf diese
Weise niemals zu einem abschlieRenden Ergebnis kommen. Die anhaltenden Verinde-
rungen und stetig fortlaufenden Dispositivlinien durchkreuzen bestindig bestehende
Umgrenzungen und fithren so zu immer neuen Ausgestaltungen und Verhandlun-
gen.”® Genau darin liegt die Kraft eines Dispositivs: »Jedes Dispositiv wird so durch
seinen Gehalt an Neuartigkeit und Kreativitit definiert, womit gleichzeitig seine
Fihigkeit bezeichnet ist, sich selbst zu transformieren oder sich bereits zugunsten
eines Dispositivs der Zukunft aufzuspalten«*. Der Film bietet die Méglichkeit, dieses
Kreativititspotenzial fortwihrend aufzuzeigen. Entsprechend soll nun anhand von
Giorgio Agambens Disposivititstheorie der Fokus noch einmal stirker auf die Frage
des Medialen in diesem Zusammenhang gelegt werden.

2.4 Alltagliche Dispositive und mediale Subjektkonstruktionen (Agamben)

Immer wieder wird in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Foucault betont,
dass auch die Wirkung von Dispositiven die grundlegenden Bereiche des menschlichen
Alltagslebens beriihren.>® Wenn ich zuvor kurz angemerkt habe, dass die Konstitution
einer Subjektidentitit abhingig von der kapitalistischen Umwelt ist, die sie umgibt, so
muss diese Abhingigkeit nachfolgend als ein Austausch prizisiert werden, der in den
Dispositivnetzen des Kapitalismus stattfindet. In ihnen operieren verschiedene Formen
von Wissen und Macht, die die wirksamen Bedingungen von Subjektivitit in Zeiten des
Kapitalismus darstellen. Ausgehend von Deleuzes Beschreibungen des Dispositivs als
einer Maschine der Sichtbarmachung und Sichtbarkeit soll es nun um die Frage ge-
hen, inwiefern Subjektkonstitution, Subjektivierungsweisen und moderner Kapitalis-
mus mit dsthetischen wie auch kiinstlerischen Mediendispositiven des Alltags in einem
Zusammenhang stehen. Davon ausgehend interessiert weiterhin, wie das >Alltagsmedi-
umc Film sowohl Wahrnehmungen als auch ein mediales Wissen von den Dispositiven
des Kapitalismus in Bildern und Narrativen produzieren kann.

Das Dispositiv, so Giorgio Agamben in seiner Fortfithrung des foucaultschen Kon-
zepts, ist ein terminus technicus, der trotz seines durch den Gebrauch intendierten An-
wendungscharakters seltsam leer bleibe.”® Wie der Kapitalismus fiir Joseph Vogl, so

48  Vgl.ebd., S.155.

49  Ebd., S.159.

50  Vgl.Bihrmann, Andrea D.; Schneider, Werner: Vom Diskurs zum Dispositiv. Eine Einfiihrung in die Dis-
positivanalyse. 2. unverinderte Auflage. Bielefeld: transcript 2012; Dalman-Eken, Sibel; Klein, Anne;
Tamayo Korte, Miguel; Waldschmidt, Anne: »Diskurs im Alltag — Alltag im Diskurs: Ein Beitrag zu
einerempirisch begriindeten Methodologie sozialwissenschaftlicher Diskursforschung. In: Forum
Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research, 8, 2 (2007), Art. 15, <www.qualitati-
ve-research.net/index.php/fgs/article/view/251/554>, zuletzt aufgerufen am 24.08.2020 und Link,
Jiirgen: »Dispositiv und Interdiskurs. Mit Uberlegungen zum Dreieck Foucault — Bourdieu — Luh-
mann. In: Kammler, Clemens; Parr, Rolf (Hg.): Foucault in den Kulturwissenschaften. Eine Bestands-
aufnahme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 219-238.

51 Vgl. Agamben, Giorgio: Was ist ein Dispositiv? Berlin/Ziirich: Diaphanes 2008, S. 7.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. - E—

n


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

fithrt auch das Dispositiv fiir Agamben ein in Teilen gespenstischen Eigenleben.** Aus
diesem Grund versucht er sich an einer Fortschreibung des Konzeptes, die zu einer
Konkretisierung desselben fithren soll.

Die Bedeutung des Dispositivkonzepts fiir Foucaults Arbeiten habe, so Agamben,
frither angesetzt als es das eigentliche Erscheinen des Begriffs in seinen Texten vermu-
ten lasse. In Anlehnung an Jean Hyppolite, der in der Auseinandersetzung mit Hegels
Der Geist des Christentums und sein Schicksal den Begrift der Positivitit gepragt hat, fin-
den sich bereits in Foucaults Archédologie des Wissens konzeptuelle Uberlegungen unter
derselben Bezeichnung Hyppolites, die an das Dispositiv erinnern — und wie dieses
von Foucault nicht weiter konkretisiert werden.>® Bei Hegel/Hyppolite umfasst die Po-
sitivitit, die dort im religiésen Kontext erscheint, »die Gesamtheit der Glaubenssitze,
Vorschriften und Riten, die in einer bestimmten Gesellschaft zu einem bestimmten his-
torischen Zeitpunkt den Individuen von aulen auferlegt sind.«** Historische Kontin-
genz, individuelle Interaktion sowie die Summe einzelner Elemente, die als Gesamtheit
erscheint, werden in ihrem Zusammenkommen zum Kennzeichen der Verwandtschaft
zwischen Positivitit und Dispositiv. Beide Begriffe kénnen in einer grofReren Perspek-
tive deshalb synonym und theoretisch kongruent gelesen werden. Davon ausgehend
verweist fiir Agamben die Positivitit/das Dispositiv — als Element des Historischen,
das zu einem bestimmten Zeitpunkt in einem bestimmten Kontext erschienen ist —
auf ein allgemeines Problem, nimlich auf »das Verhiltnis, in dem die Individuen als
Lebewesen mit dem historischen Element [d.h. Dispositiv, FTG] stehen, wobei dieser
Ausdruck die Gesamtheit der Institutionen, Subjektivierungsprozesse und Regeln, in
denen sich die Machtverhiltnisse konkretisieren, bezeichnet.«*

In Foucaults Gebrauch der Positivitit — und spiter auch des Dispositivs — sieht
Agamben eine >Begriffsglobalisierung« am Werk, die fiir ihn dezidiert nicht auf eine
einzelne, spezifische Machttechnologie bezogen werden diirfe.® Hiervon ausgehend
unternimmt er den Versuch, das Dispositiv selbst zu definieren und es als verbindendes

52 Mit Bithrmann und Schneider kann man wiederum das theoretische Umherwandern des Dispo-
sitivs in verschiedenen Disziplinen wie Kulturwissenschaft, Medienwissenschaft, Soziologie und
Philosophie auch als eine »analytische Fruchtbarkeit dieses Begriffs« (Bithrmann/Schneider, Vom
Diskurs zum Dispositiv, S.11) deuten.

53 Vgl. Agamben, Was ist ein Dispositiv?, S.11. In Agambens Lesweise von Hyppolites Auseinanderset-
zung mit Hegel erscheint die Positivitat bei Letzterem allein im Cebrauch einer positiven Religion,
die sich von einer natirlichen abgrenze. Erst durch die Verséhnung von Positivitat und Vernunft
erscheine fiir Hegel die Differenz aufhebbar und ein besseres Leben moglich zu sein (vgl. ebd.).
Dass Foucault an derartigen Vorstellungen einer Verséhnung nicht interessiert gewesen ist, wurde
zuvor schon besprochen.

54 Ebd., S.12.

55  Ebd., S.14.

56  Ebd., S.15. Agamben verweist auRRerdem auf eine Ambivalenz des Dispositiv-Begriffs, wenn es um
die Frage seiner Singularititim Verhiltnis zu einer allgemeineren, globaleren Bedeutung geht: »In
Foucaults Strategie tritt dieser Ausdruck [Dispositiv, FTG] an die Stelle jener Begriffe, die er kritisch
»die Universalien« (les universaux) nannte. Bekanntlich hat es Foucault immer abgelehnt, sich mit
ebenjenen allgemeinen Kategorien oder Vernunftwesen zu beschiftigen, die er als>Universalien«
bezeichnet, wie der Staat, die Souverinitit, das Gesetz, die Macht. Das bedeutet jedoch nicht,
dafd es in seinem Denken keine operativen Begriffe allgemeinerer Art gébe. In der Foucaultschen
Strategie nehmen die Dispositive eben genau die Stelle der Universalien ein: nicht einfach diese

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

Element zwischen heutigen Medientechnologien, 6konomischen Subjekten und dem
Kapitalismus zu charakterisieren.

Agamben beginnt zunichst mit dem Begriff der Okonomie, dem er sich aus seinem
Interesse an einer theologischen Genealogie desselben nihert. In dieser sollte die Oko-
nomie die Problemstellung der Dreifaltigkeitslehre 16sen, indem sie als vermittelndes
Element im theologischen Diskurs zwischen einem einigen und einzigartigen Gott auf
der einen und seiner Aufteilung in den Vater, Sohn und Heiligen Geist auf der anderen
Seite fungiert.”” Die Okonomie in ihrer wortwortlichen Ubersetzung aus dem Altgrie-
chischen als die Fithrung des Hauses ist somit im Kontext der Kirchenlehre als auch des
Weltlichen, Alltiglichen zu lesen. Sie wurde zu einem Ort des praktischen Handelns,
an dem erst die Dreifaltigkeit Gottes wirksam sein konnte. Schon Aristoteles betonte,
so Agamben, dass die Okonomie kein »epistemisches Paradigma« sei, sondern »eine
Praxis, eine praktische Titigkeit, die sich jeweils einem spezifischen Problem oder ei-
ner konkreten Situation konfrontiert sieht.«*® Okonomie ist in dieser Herleitung mit
einem Praxisverstindnis verbunden, das ich in der Verbindung des Kapitalismus mit
den Bereichen der konkreten Alltagskultur sehe.

Durch die Herleitung des Okonomiebegriffs aus der christlichen Dreifaltigkeitsleh-
re und dessen Ubertragung bzw. Ubersetzung in das lateinische Wort dispositio gelangt
Agamben zu einer ersten, eigenen Definition des Dispositivbegriffs:

Der Terminus Dispositiv bezeichnet also etwas, in dem und durch das ein reines [tran-
szendentes, FTG] Regierungshandeln ohne jegliche Begriindung im Sein realisiert
wird. Deshalb schlieRRen die Dispositive immer einen Subjektivierungsprozess ein, da
sie ihr Subjekt selbst hervorbringen miissen.*

Stirker und direkter als es Foucault in seiner Dispositivdefinition formuliert, betont
Agamben ihre grundlegende Bedeutung fir die Konstitution von Subjekten. Schaut
man jedoch in seine Diskursstudien, so hat Foucault dort schon dezidiert auf einen sol-
chen Konstitutionscharakter hingewiesen. In der Archéologie des Wissens schreibt er, dass
jeder Diskurs seinen Gegenstand, von dem er spricht, erst selbst hervorbringe und bis
zum Moment seiner Transformation, an dem dieser zu einem neuen Gegenstand werde,
bearbeite.®® Fiir Agamben trifft diese Wechselbeziehung zwischen dem Diskursgegen-
stand und dem ihm iibergelagerten, operativen Diskursnetz auch fiir das Dispositiv zu.
Es kann so als eine Produktionsmaschine gelesen werden, die neben ihren diskursiven
und nicht-diskursiven Elementen auch die Subjekte, die von ihr durchdrungen werden,
hervorbringt. Wie fundamental diese Hervorbringungs- und Transformationskraft der
Dispositive unter dem Einfluss des modernen Kapitalismus sein kann, zeigen Foucaults
bereits erwihnte Untersuchungen zum Sexualititsdispositiv sowie zur Kategorie der
»Bevolkerung« auf.

oder jene Polizeimafinahme, diese oder jene Machttechnologie, jedoch ebensowenig eine durch
Abstraktion gewonnene Allgemeinheit.« (Ebd.; Herv.i. 0.)

57  Ebd,S.19-20.

58  Ebd,S.19.

59 Ebd.,S. 23-24.

60  Vgl. Foucault, Michel: Archdologie des Wissens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 50.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

13


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Agamben bleibt bei dieser Definition jedoch nicht stehen. Er geht weiter und fragt,
wie sich das Dispositiv auf die Subjekte in ihrem (alltiglichen) Leben auswirkt: »Als Dis-
positiv bezeichne ich alles, was irgendwie dazu imstande ist, die Gesten, das Betragen,
die Meinungen und die Reden der Lebewesen zu ergreifen, zu lenken, zu bestimmen,
zu hemmen, zu formen, zu kontrollieren und zu sichern.«*! Ganz in Tradition seines
Werkes Homo sacer® sind es fiir Agamben die Merkmale moderner Biomacht und Bio-
politik, die er in den mittelbaren und unmittelbaren Wirkungen des Dispositivs sieht —
und die Foucault noch nicht im gegenwirtigen Ausmaf3 begreifen konnte. Das Disposi-
tiv macht sich ihre Prozesse zu eigen, wihrend es gleichzeitig ein Instrument derselben
darstellt. Beide Seiten stehen in einem fortwihrenden Austausch.

Wie radikal Agamben den Einfluss der Dispositive auf die Lebewesen in und durch
ihre Alltagskultur sieht, wird an seiner nachfolgenden Ausweitung des Dispositivbe-
griffs deutlich. Er bezieht dafiir Bereiche ein, die Foucault in seiner klassischen Macht-
analyse nicht genauer betrachtet hat, nicht kennen konnte oder unter anderen Gesichts-
punkten untersucht hat:

Federhalter, die Schrift, die Literatur, die Philosophie, die Landwirtschaft, die Zigarette,
die Schiffahrt, die Computer, die Mobiltelefone und —warum nicht—die Sprache selbst,
die das vielleicht dlteste Dispositiv ist, von dem sich vor Abertausenden von Jahren ein
Primat—wahrscheinlich ohne sich iber die ihm daraus wachsenden Konsequenzen im
klaren gewesen zu sein —allzu leichtfertig hatte gefangennehmen lassen.®

Es geht Agamben in der Erweiterung des Konzepts um Gegenstinde und Gegen-
standsbereiche der Produktion, die vorwiegend kultureller, technischer und medialer
Natur sind. Deleuze wiirde sie teilweise als Wunschmaschinen bezeichnen. In Ab-
grenzung zur deleuzeschen Definition des Dispositivs betont Agamben jedoch die
auffillige Beziehung zwischen Dispositiven und Medien, der er einen repressiven
Modus zuschreibt. Dispositive konnen nicht nur als Medien und Maschinen der
Sichtbarmachung wie bei Deleuze gelesen werden, sondern Medien miissen, so die
Betonung Agambens, ebenso als Dispositive betrachtet werden, die ihre Nutzer*innen
subjektivieren, d.h. ihnen bestimmte Identitits- und Rollenkonzepte zuschreiben.
Das Filmmedium ist als Produzent einer diskursiven Dispositivsichtbarkeit, d.h.
von Dispositiven, die filmisch-diegetisch operieren, ebenfalls an der Konstruktion
von Subjekten und Identititen im Kapitalismus beteiligt. Damit kann und wird er
zu einem Machtinstrument. Eine derartige Ambivalenz der Produktion, Funktion,
Wirkung und Instrumentalisierung meinte schon Foucault, als er von den Positions-
und Funktionswechseln der Dispositive und ihrer Elemente schrieb. Doch welchen Ort
nehmen die Subjekte im Netz der Dispositivelemente ein und wie verhalten sie sich?
Fiir Agamben stehen den Dispositiven im Prozess der Subjektivierung zunichst le-
bende Kérper gegeniiber, die er in die zwei Kategorien sLebewesen< und >Substanzen«

61 Agamben, Was ist ein Dispositiv?, S. 26.

62 Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2002.

63  Agamben, Was ist ein Dispositiv?, S. 26—27.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

aufteilt. Wichtig ist fiir ihn, dass sie trotz ihrer kategorischen Differenzierung gleich-
wertig und ohne einen qualitativen Unterschied betrachtet werden. Es geht Agamben
nimlich um das Leben an sich, das in grundlegender Opposition zu den Dispositiven
steht und sich lediglich in seinen Erscheinungsformen unterscheidet. In einem nach-
triglichen zweiten Schritt kommen dann die menschlichen Subjekte in diese Konstella-
tion als ein drittes Element hinzu. Wie schon in Agambens Genealogie der christlichen
Okonomie entsteht auch hier ein triadisches Modell. In ihm scheinen das Dispositiv, die
Lebewesen und das Subjekt die Plitze des Heiligen Vaters, des Sohns und des Heiligen
Geistes einzunehmen. Sind letztere noch aus einem gemeinsamen Ursprung hervor-
gegangen, so stellen die Subjekte fiir Agamben das Ergebnis eines »Nahkampfes« zwi-
schen den Lebewesen, d.h. dem Leben und den Dispositiven dar.®* Der Notstand, den
Foucault noch als Grundlage fiir die Entstehung und Veranderungen von Dispositiven
postuliert hat, wird bei Agamben zu einem selbstverantworteten Effekt in der Ausein-
andersetzung zwischen repressiven und souverinen Machtmechanismen auf der einen
und dem nackten Leben auf der anderen Seite. Subjektivitit in Zeiten 6konomisch-ka-
pitalistischer, d.h. fiir Agamben insbesondere medial-biopolitischer Disposivitit stellt
das Ergebnis einer nicht nur auf Dauer gestellten, sondern sich fortwihrend >rhizo-
matisch« multiplizierenden Verhandlung dar.%® Diese Verhandlungen als grundlegende
Verbindungen von Dispositiven und Kapitalismus in der Gegenwart zu betrachten, be-
zeichnet Agamben daraufhin als einen wesentlichen Faktor heutiger Disposivitit im
Allgemeinen. In Zeiten globaler Finanzstrome und eines zirkulierenden >Humankapi-
tals<konnen fiir ihn Dispositive nur noch in kapitalistischen Kontexten gedacht werden.
Umso interessanter erscheint so die Frage, auf welche Weise dsthetisch-narrative Me-
dien wie der Film diese Verbindung von Dispositiven und Kapitalismus verhandeln, an
ihr partizipieren oder untersuchen und welche medialen sNahkidmpfe« der Subjektivie-
rung sie damit am Ende hervorbringen?

Sowohl Foucault als auch Deleuze betonen, dass das Dispositiv nicht als Universali-
tit, sondern als historische Kontingenz betrachtet werden muss. Fiir die kapitalistische
Gegenwart sieht Agamben davon ausgehend eine Omniprisenz verschiedener Disposi-
tive am Werk, derer man sich nicht entziehen koénne:

Es ist gewifs nicht abwegig, das duflerste Entwicklungsstadium des Kapitalismus, in
dem wir leben, als eine gigantische Anhdufung und Wucherung von Dispositiven zu
bestimmten. Natirlich gibt es Dispositive, seit der homo sapiens auf den Plan getreten
ist. Heute jedoch scheint es keinen einzigen Augenblick im Leben eines Individuums
mehr zu geben, der nicht von irgendeinem Dispositiv geformt, kontaminiert oder kon-
trolliert wire

Die Entwicklung des Kapitalismus zu einem globalen und digitalen, damit virtuellen,
ohne Stillstand prozessierenden und zirkulierenden Finanzkapitalismus, in dem eine

64 Vgl.ebd,S.27.

65 Agamben schreibt weiter: »Deshalb entspricht dem malosen Anwachsen der Dispositive in un-
serer Zeit eine ebenso mafilose Vermehrung der Subjektivierungsprozesse. [...] [Eline Disseminie-
rung, die den Aspekt der Maskerade, der jeder personalen Identitat schon immer anhaftete, zum
AufRersten treibt.« (Ebd.)

66  Agamben, Was ist ein Dispositiv?, S. 29; Herv. i. O.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

75


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Borse schlieRt, wihrend die nichste schon ihren Handelstag wiedererdffnet hat, geht
mit einer rasanten Entwicklung der Medientechnologien einher, die zu seinem Merk-
mal wird. Der Kapitalismus produziert eine bestindige Vielzahl von Dispositiven, die
aus immer neuen Medienkomplexen hervorgehen, sich dieser bedienen und von diesen
genutzt werden.

»Am Ursprung jedes Dispositivs steht also ein allzumenschliches Gliicksverlangen.
Daf} es dieses Verlangen in einen abgetrennten Bereich einschlieft und subjektiviert,
verleiht dem Dispositiv seine besondere Macht.«*” Auf dem Weg des Menschen zum
>Menschen« sind die Dispositive fiir Agamben nicht zufillig entstanden. Sie sind die
Effekte einer »Homonisierung«, einer Menschwerdung, die in Abgrenzung zum tie-
rischen Leben steht. Sie hat zu einer Spaltung des Lebens gefiihrt, »die in gewisser
Weise die von der oikonomia in Gott bewirkte Spaltung von Sein und Handeln reprodu-
ziert.«*® Das Gliicksverlangen der Menschen, dessen Einlésung in den Dispositiven zu
ruhen scheint, liegt demnach genau in der Uberwindung dieser Spaltung, »die das Le-
bewesen von sich selbst«*’ trennt. Doch statt Einlésung und Erlésung machen sich die
Dispositive die Spaltung und das Verlangen auf Zusammenfithrung zunutze, sie »[be-
volkern] das Offene mit Apparaten, Gegenstinden, gadgets, Firlefanz und technischem
Gerit aller Art«”. Agambens grundsitzliche Dispositivkritik trifft an dieser Stelle sei-
ner Ausfithrungen auf eine deutliche Kritik heutiger Medien, deren Nutzen er negiert.
Weder in den Dispositiven noch in den Medien sieht er z.B. durch Subversion ein mog-
liches Mittel der Ermichtigung und des Widerstands. Lediglich die Unterdriickung des
Menschen tritt in den Medien fiir ihn zutage. Die Subjektivierungsweisen moderner
Dispositive bringen fiir Agamben ausschliefRlich Subjekte hervor, die unfrei und stets
in den multiplen Netzen der Macht gefangen sind, die sie mit Freiheitsversprechen oh-
ne eine wirkliche Erfiillung zu [ihmen wissen. An diesem Punkt ist Agamben wieder
sehr nah bei Foucault, wenn es um die Ablehnung eines Freiheitsversprechens durch
scheinbare Versohnung geht. In einer deleuzianischen Wendung, womit sich ein weite-
rer Kreis fiir den Moment schlief3t, bezeichnet Agamben am Ende seiner Uberlegungen
das Dispositiv als eine Maschine, die vornehmlich Subjektivierungsweisen produziere
und in diesem Sinne zu einer Regierungsmaschine und Machttechnologie werde.”

Deleuzes Wunschmaschine wird bei Agamben zu einer Maschine, die auf Subjekt-
seite den falschen, d.h. nicht zu verwirklichenden Wunsch nach Verséhnung und Zu-
sammenfithrung erfiillen soll. Doch in Anbetracht ihres kapitalistischen Ursprungs fith-

67 Ebd.,S. 31
68 Ebd., S.30; Herv.i.O.
69  Ebd.

70  Ebd.; Herv.i. O.Im Kontext der psychoanalytischen Filmtheorie und Baudrys Filmdispositiv wurde
eine im Ansatz vergleichbare Idee medialer Zusammenfiithrung unter dem Namen der »Suture«-
Theorie in den spaten 1970er Jahren diskutiert. Ausgehend von Jacques Lacans Gebrauch des Be-
griffs »Suture« lag der Fokus auf der Frage, wie der klassische Hollywoodfilm diegetische Welt
und auferfilmische Wahrnehmung, Rezeption und Identifikation mit dem Filmgeschehen mit-
hilfe diverser Filmtechniken zusammenfithren und damit ein Vergessen der eigenen Situation im
baudryschen Kinodispositiv herbeifithren kann (vgl. u.a. Heath, Stephen: »Notes on suture«. In:
Screen, 18, 4 (1978), S. 48—76 und Oudart, Jean-Pierre: »Cinema and suture«. In: Screen, 18, 4 (1978),
S.35-47).

71 Vgl. Agamben, Was ist ein Dispositiv?, S. 35.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Die Dispositive des Kapitals

ren fiir ihn die Dispositive am Ende seiner Uberlegungen zu etwas grundsitzlich ande-
rem: »Was die Dispositive, mit denen wir es im momentanen Stadium des Kapitalismus
zu tun haben, ausmacht, ist [...] weniger, daf} sie die Produktion eines Subjekts bewir-
ken. Sie zeichnen sich vielmehr durch Prozesse der — wie wir es nennen koénnten —
Desubjektivierung aus.«’* Nicht ein neues, in sich geeintes Subjekt entsteht am Ende,
sondern vielmehr ein fragmentiertes, zerstortes. Die Desubjektivierung ist nicht von
den Mechanismen und Existenzweisen gegenwirtiger Biopolitik und -macht zu tren-
nen, die zu den Existenzbedingungen des Kapitalismus werden, der sie gleichzeitig
ermoglicht und hervorruft.” Dieser Gedanke, der sich bei Agamben mehr andeutet als
von ihm ausformuliert zu werden, setzt sich explizit bei Christian Marazzi fort. Mit
Bezug auf Agambens Homo sacer schreibt er iiber den Biokapitalismus der Gegenwart:
»Um funktionieren zu kdnnen, muss dieser Kapitalismus gewissermafien auf das nack-
te Leben setzen, auf Menschen, die keinerlei Garantien vorzuweisen haben und nichts
einbringen konnen als sich selbst: Das nackte Leben wird in eine unmittelbare Quelle
des Profits verwandelt.«”

Davon ausgehend stellt sich die Frage, wie die Dispositive des Kapitalismus, be-
sonders jene, die im Medium des Films nicht nur aufgerufen, sondern auch medial
konstruiert werden, in Bezug auf die Subjektivierung des menschlichen Lebens funk-
tionieren und welche konkreten Subjektivierungsweisen aufgerufen werden. Das ist ein
wesentlicher Punkt in Agambens Dispositivdiskussion. Dispositive, so ein mogliches
Fazit seiner Ausfithrungen, sind fir ihn medial strukturiert und visualisiert, eingebun-
den in das Alltagsleben der Menschen. Zugleich bestimmen sie es und greifen es in
ihren Wirkweisen auf. Sie sind das Produkt des heutigen Kapitalismus, mit dem sie in
einem fortwihrenden Austausch stehen und dadurch zu spezifischen Subjektivierungs-
prozessen fithren. In Anbetracht einer durchgehend vorhandenen Machtkritik Agam-
bens, die die Dispositive des Kapitalismus als Repressionsmaschinen einer ansonsten
freien Subjektivitit sieht, stellt sich die Frage nach den Moglichkeiten einer Subversion
derselben, die es ebenso in ihren Analysen zu beriicksichtigen gilt. Damit werden sich
die Analysen des zweiten Teils dieser Arbeit noch ausfithrlicher beschiftigen.

72 Ebd., S.36.

73 Deleuze konstatiert dementsprechend einen Wandel von Individuen zu Dividuen im gegenwar-
tigen Kapitalismus. Darauf wird spater noch etwas genauer eingegangen (vgl. Kapitel 6 dieser
Arbeit).

74 Marazzi, Verbranntes Geld, S. 39.

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. -

77


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2028, 10:20:15. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

