
2 Die Dispositive des Kapitals:

Medientheoretische Annäherungen

Das vorliegende Kapitel versteht sich als weiterer Baustein einer Theorie zu den Kon-

struktionen und Repräsentationen kapitalistischer Strukturen im Film. Sie wird in den

darauffolgenden Kapiteln und Lektüren an konkreten Filmbeispielen weiter ausgear-

beitet. An dieser Stelle steht der Versuch im Mittelpunkt, aus der Theorie heraus das

Verhältnis zwischen dem Film und dem Kapitalismus im Moment der medialen Ver-

handlung des letzteren zu beschreiben. Inwiefern lässt sich folglich ein theoretischer

Rahmen formulieren, der die Erscheinungsweisen und Wirkungen des Kapitalismus

strukturell berücksichtigt und gleichzeitig auf die Möglichkeiten des Filmmediums be-

zogen werden kann, diese sichtbar zu machen? Zur Beantwortung dieser Frage möchte

ich zunächst bei Michel Foucault beginnen.

Foucaults Überlegungen zu Fragen der Macht, des Diskurses, der Sexualität oder

etwa der Überwachung tangieren immer wieder die Entwicklung des modernen

Industrie- und Finanzkapitalismus. Er erscheint als zeitgenössischer Kontext, in dem

sich Subjekte, Institutionen, Techniken, Wissensformationen und Wahrheiten entwi-

ckelt haben. Von Foucault wird der Kapitalismus aber nicht nur als ein historischer

Umstand, sondern auch als ein akut gegenwärtiges Phänomen in Hinblick auf seine

Funktionsweisen für das gesellschaftliche und individuelle Leben betrachtet: Was in

der Vergangenheit war, hat Auswirkungen für die Gegenwart. Um das Zusammen-

spiel all der verschiedenen Elemente, die das menschliche Leben als ein soziales,

ökonomisches, kulturelles, geschlechtliches, öffentliches oder etwa privates Leben

definieren, für seine Untersuchungen historisch-kontingenter Phänomene theoretisch

zu begreifen, schlägt Foucault das Konzept des Dispositivs vor. Scheinbar hinlänglich

bekannt, entzieht es sich wie schon der Kapitalismus bei einer genaueren Betrachtung

stets einer eindeutigen und damit operablen Definition.

Die Gründe, weshalb ich mich in der vorliegenden Arbeit gerade mit dem Disposi-

tivkonzept auseinandersetze, finden sich zum einen in den konstitutiven Beziehungen,

die zwischen den Entwicklungsstufen des Kapitalismus und einzelnenDispositiven, die

er hervorbringt, existieren. Zum anderen kann das Dispositiv nicht nur als eine histo-

rische Erscheinung, sondern auch als ein ›mediales‹, mithin ästhetisches Phänomen

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

gelesen werden: als eine Technik bzw. Apparatur im übertragenen Sinne, die durch das

Verhältnis ihrer Teilelemente zueinander innerhalb eines künstlerischen Werks Sicht-

barkeiten produziert und damit untersuchbar macht. Eine solche Lesweise stellt bis-

her größtenteils ein wissenschaftliches Desiderat dar.1 Die Relektüren von Foucaults

Beschreibungen des Dispositivs als auch ihrer Fortführungen bei Gilles Deleuze und

Giorgio Agamben werden zeigen, dass das Konzept eines ästhetischen Dispositivs, das

Sichtbarkeiten produziert, bereits in ihrenTheorien angelegt ist –wenn auch dort nicht

immer deutlich ausformuliert.

Der Kapitalismus wird im Folgenden als ein Setting wie auch als ein Produzent von

verschiedenen Dispositiven verstanden, die eng mit ihm undmit seinen Subjekten ver-

bunden sind. Das bedeutet zugleich, dass die Dispositive des Kapitalismus über die

bloße Sphäre des Ökonomischen hinaus betrachten werden (müssen). In und anhand

von ihnen werden die Bedingungen undMöglichkeiten für Subjekte und Gesellschaften

zu einem spezifischenMoment des Erscheinens der Dispositive sowie des Kapitalismus

sichtbar. Das werden die Filmuntersuchungen im zweiten Teil der Arbeit noch demons-

trieren.

Wenn in dieser Arbeit von Dispositiven im Kontext des Films gesprochen wird,

drängt sich unweigerlich Jean-Louis Baudrys Filmdispositivtheorie auf, die mit einer

anderen Auslegung des Begriffs als der foucaultschen arbeitet. Da Baudrys Dispositiv

wissenschaftshistorisch vor allem mit psychoanalytischen und technisch-apparativen

Untersuchungen des Kinos und des Films in Verbindung steht, wird es für meine Un-

tersuchungen keine weitere Rolle spielen.2 Die filmischen Dispositive dieser Arbeit als

1 Als eine positive Ausnahme kann der in der Einleitung dieser Arbeit zitierte Sammelband Ästhetik

x Dispositiv genannt werden.

2 Jean-Louis Baudry entwickelte 1975 in seinem Text »Das Dispositiv: Metapsychologische Betrach-

tungen des Realitätseindrucks« ein Dispositiv-Modell, das vor allem im Nachgang einer psycho-

analytisch motivierten Filmwissenschaft in den 1970er Jahren als ideologiekritische »Apparatus-

Theorie« angeregt aufgenommen wurde (vgl. Rosen, Philip (Hg.): Narrative, Apparatus, Ideology. A

Film Theory Reader. New York: Columbia University Press 1986. »Apparatus« ist im Englischen ei-

ne der gängigen Übersetzungen des französischen Dispositivbegriffs). Im Gegensatz zu anderen

Untersuchungen und Konzeptionen beschäftigt sich Baudry mit dem Dispositiv als einer konkre-

ten, zugleich universell-apparativen Anordnung des Kinos in Bezug auf die Zuschauer*in und ihre

Filmwahrnehmung. Dabei greift er sowohl auf Platons Höhlengleichnis als auch auf die Ansätze

der freudschen Psychoanalytik zurück, um das Bild einer passiv-immobilen Zuschauer*in im Mo-

ment der Filmvorführung und -rezeption zu beschreiben. Passivität und Immobilität sind hierbei

nicht nur psychisch, sondern ebenso physisch zu verstehen. Das Publikum sitzt für Baudry unbe-

weglich im Kinosaal und schaut mit fixiertem Blick nach vorne, während der von ihm unbemerkte

und unsichtbare, da hinter dem eigenen Kopf angebrachte, Filmprojektor Bilder in die Dunkelheit

des Raums auf die weiße Leinwand wirft. Daraus resultiert, so eben die freudsche Deutung Bau-

drys, ein künstlicher Regressionszustand im psychoanalytischen Sinne: Das sehende Subjekt wird

in der dispositiven Kinosituation seiner bewussten Kraft zu handeln völlig beraubt und befindet

sich, statt wach zu sein, in einem Raum der Halluzination bzw. des Traums. Dies, so Baudrys Fazit,

führe zu einem verstärkten, letztlich aber falschen Realitätseindruck des Gesehenen, indem Sub-

jektzustände, -positionen und -wirkungen simuliert werden, die sich gerade aus der passiven Kon-

stellation im Kino ergeben (vgl. Baudry, Jean-Louis: »Das Dispositiv: Metapsychologische Betrach-

tungen des Realitätseindrucks«. In: Engell, Lorenz (u.a.) (Hg.): Kursbuch Medienkultur. Die maßgeb-

lichen Theorien von Brecht bis Baudrillard. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1999, S. 381–404). Das

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 59

ästhetisch-narrative Erscheinungsweisen innerhalb eines Films zu lesen, heißt dem-

nach, dass sie nicht mit den psychoanalytischen Dispositiven Baudrys, die zuvorderst

im räumlichen Kontext des Kinos existieren, verwechselt werden dürfen. Für mich sind

jene Analysen vonDispositiven und Strukturen des Kapitalismus interessant, die zuvor-

derst als Befragung und Erprobung seiner Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten inner-

halb der jeweiligen filmischen Diegese zu verstehen sind. Als der Ort einer audiovisu-

ellen und narrativen Wissensproduktion kommt dem Filmmedium entsprechend eine

wichtige Funktion in der allgemeinen Verhandlung kapitalistisch-diskursiver Sichtbar-

keit zu. Die nachfolgenden Modellierungen des Dispositivbegriffs bieten die Basis für

solch eine Untersuchungsperspektive, die Baudrys Konzept so nicht erlaubt.

Die Symbole, Sichtbar- und Sagbarkeiten des Kapitalismus im Film müssen im An-

schluss an das erste Kapitel dieser Arbeit als seine kulturellen und medialen Verhand-

lungen in den ›Semiosphären3 der Moderne‹ verstanden werden. Sie existieren gleich-

wertig neben der Ökonomie. Die vorhergehenden Analysen der Filme von Hans Richter

zeigten, dass sich die kapitalistischen Effekte und Bedingungen in den Feldern von Sub-

jekt & Körper, Raum & Zeit,Macht & Durchdringung und Krise & Exzess in besonderer Weise

offenbaren. Diese Berührungspunkte lassen sich auch in den noch folgenden Filmen

als ästhetisch-kulturelle Diskurs- und Aushandlungsorte kapitalistischer Gesellschaf-

ten wiederfinden. Zugleich können sie unter Berücksichtigung der folgenden Lektüren

als solche Dispositivfelder verstanden werden, die durch den Kapitalismus hervorge-

bracht werden.

2.1 Foucault gelesen mit Foucault: Das Dispositiv

In zahlreichen Texten und Interviews legt Michel Foucault Spuren zu dem, was er un-

ter dem Begriff des Dispositivs versteht. Typisch für sein Denken und Schreiben lässt

sich dabei keine eindeutige, allgemeingültige Definition finden – ein Umstand, den er

so dezidiert auch nicht gewollt hätte.4 Die sicherlich ausführlichste, gleichzeitig präg-

technisch-apparative Dispositiv-Konzept wurdewiederum imNachgang zu Baudrys Text nicht nur

für die Theoretiker*innen der Apparatus-Theorie um ChristianMetz, Laura Mulvey und PeterWol-

len zu einerwichtigenUntersuchungsgrundlage, sondern auch für zahlreichemedientheoretische

Überlegungen zum Fernsehen und anderen technisch-medialen Anordnungen und Apparaturen

(vgl. u.a. Hickethier, Knut: »Dispositiv Fernsehen. Skizze einesModells«. In:Montage AV, 4, 1 (1995),

S. 63–83 und Paech, Joachim: »Überlegungen zum Dispositiv als Theorie medialer Topik«. In: Me-

dienwissenschaft, 4 (1997), S. 400–420).

3 Vgl. zum Begriff der Semiosphäre auch Lotman, Jurij M.: »Über die Semiosphäre«. In: Zeitschrift für

Semiotik, 12, 4 (1990), S. 287–305.

4 Foucault verstand seine Texte und besonders die jährlichen Vorlesungen am Collège de France als

öffentliche Rechenschaftsberichte ohne Gültigkeitsanspruch: »Insofern fühle ich mich tatsächlich

absolut verpflichtet, Ihnen in etwa mitzuteilen, was ich mache, wo ich stehe, in welche Richtung

es geht; aber gleichzeitig denke ich, daß Sie mit dem, was ich sage, völlig frei umgehen sollten.

Das betrifft die Forschungswege, Ideen, Modelle ebenso wie die Skizzen und Instrumente: ma-

chen Sie damit, was Sie wollen. Unter Umständen interessiert es mich, im Grunde aber geht es

mich nichts an. Es geht mich insofern nichts an, als ich nicht zu entscheiden habe, was Sie damit

machen.« (Foucault, Michel: »Vorlesung vom 7. Januar 1976«. In: Foucault, Michel: In Verteidigung

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

nanteste Stelle, an der er sich zu seinen konzeptionellen Vorstellungen des Dispositivs

geäußert hat, findet sich in »Das Spiel des Michel Foucault«5, der Dokumentation eines

Gesprächs, das er mit Angehörigen des Département de Psychanalyse der Universität

Paris VIII in Vincennes 1977 geführt hat. Dort antwortet Foucault in einem Dreischritt

auf die Frage von Alain Grosrichard, welcher Sinn und welche methodologische Funk-

tion hinter dem Begriff des Dispositivs im Einzelnen stünden:

Das, was ich mit diesem Begriff [des Dispositivs, FTG] zu bestimmen versuche, ist ers-

tens eine entschieden heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutio-

nen, architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen,

administrativen Maßnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philosophischen, mora-

lischen und philanthropischen Lehrsätzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das

sind die Elemente des Dispositivs. Das Dispositiv selbst ist dasNetz, dasman zwischen

diesen Elementen herstellen kann.6

Das zweite Merkmal eines Dispositivs beschreibt Foucault folgendermaßen:

Zweitens ist das, was ich im Dispositiv festhalten möchte, gerade die Natur der Ver-

bindung, die zwischen diesen heterogenen Elementen bestehen kann. So kann irgend-

ein Diskurs mal als Programm einer Institution, mal im Gegenteil als ein Element er-

scheinen, das es erlaubt, eine Praktik zu rechtfertigen oder zu verschleiern, die selbst

stumm bleibt, oder er kann als Sekundärinterpretation dieser Praktik funktionieren

und ihr Zugang zu einem neuen Rationalitätsfeld verschaffen. Kurz, zwischen diesen

diskursiven oder nicht-diskursiven Elementen gibt es gleichsam ein Spiel, gibt es Po-

sitionswechsel und Veränderungen in den Funktionen, die ebenfalls sehr unterschied-

lich sein können.7

Als dritte und letzte Eigenschaft eines Dispositivs bestimmt Foucault im Interview

schließlich noch:

Drittens verstehe ich unter Dispositiv eine Art – sagen wir – Gebilde, das zu einem his-

torisch gegebenen Zeitpunkt vor allem die Funktion hat, einer dringenden Anforde-

rung nachzukommen. Das Dispositiv hat also eine dominante strategische Funktion.

der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France (1975-76). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 13–14)

Reiner Keller und Jürgen Link betonen, dass die definitorische Ungenauigkeit des Dispositivbe-

griffs bei Foucault insbesondere imKontext der alltäglichenGebräuchlichkeit des Begriffs im Fran-

zösischen betrachtet werden müsse (vgl. Link, Jürgen: »Dispositiv«. In: Kammler, Clemens; Parr,

Rolf; Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. Stuttgart/Weimar:

Metzler 2008, S. 237–242, hier S. 238; Keller, Reiner:Michel Foucault. Konstanz: UVK 2008, S. 92).

5 Vgl. Foucault, Michel: »Das Spiel des Michel Foucault (Gespräch)«. In: Foucault, Michel: Schriften in

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976-1979. Hg. von Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2003, S. 391–429. Vgl. außerdem Foucault, Michel: »Ein Spiel um die Psychoana-

lyse. Gespräch mit Angehörigen des Département de Psychanalyse der Universität Paris VIII in

Vincennes«. In: Foucault, Michel: Dispositive der Macht. Über Sexualität,Wissen undWahrheit. Berlin:

Merve 1978, S. 118–175, hier S. 118. Bei letzterer Textfassung handelt es sich um die erste deutsche

Übersetzung des französischsprachigen Originals »Le jeu de Michel Foucault«.

6 Foucault, »Das Spiel des Michel Foucault (Gespräch)«, S. 392.

7 Ebd., S. 392–393.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 61

Dies konnte zum Beispiel die Aufnahme einer unsteten Bevölkerungsmasse sein, die

eine Gesellschaft mit einer Ökonomie von imWesentlichenmerkantilistischer Art läs-

tig fand: Es hat damit einen strategischen Imperativ gegeben, der als Matrix für ein

Dispositiv fungierte, das nach und nach zum Dispositiv für Kontrolle und Unterwer-

fung des Wahnsinns, der Geisteskrankheit und der Neurose wurde.8

Für Foucault bilden die Verbindungslinien, die zwischen einem Ensemble von materi-

ellen sowie immateriellen Dingen bestehen, das Dispositiv. Es ist somit ein Netz, das

geprägt ist durch eine temporale und situative Fluidität, die in besonderer Weise von

Um- und Notständen9, mithin Krisen bestimmt wird, auf die das Dispositiv eine Ant-

wort geben soll. Diese drei Merkmale kennzeichnen für ihn grundlegend jedes Dispo-

sitiv und lassen es zu einem historisch-kontingenten Phänomen werden.

DieMöglichkeit von Richtungsänderungen, damit generellen Veränderungen in den

Dispositivnetzen werden für Foucault vornehmlich in Momenten der Krise offensicht-

lich; sie sind als Knotenpunkte innerhalb eines Dispositivnetzes zu lesen. Krisen stel-

len Indikatoren von Zeiten und Räumen einer Sichtbarkeit dar, in denen Dispositiv-

strukturen durch Transformationsprozesse zu wahrnehmbaren Phänomenen werden.

Foucault schreibt von einer dringenden Anforderung bzw. von besagtem Notstand,

die dem Dispositiv vorausgehen und auf die es als eine Machtstrategie antwortet. Die

Entstehung des modernen Sexualitätsdispositivs zwischen dem 17. und 19. Jahrhun-

dert, die im Fokus des ersten Bandes seiner unabgeschlossenen Hexalogie Sexualität

und Wahrheit (1983) steht und später mit weiteren Machtformen und -dispositiven in

den Praktiken der modernen Biopolitik kulminiert, ist für ihn ein Beispiel des konsti-

tutiven (Schock-)Effekts der sich verändernden Produktionsweisen seit dem 18. Jahr-

hundert. Mit letzteren geht nach Foucault die Entwicklung des modernen Kapitalis-

mus einher. Wie zuvor schon argumentiert wurde, bedeutet der moderne Kapitalis-

mus neben den ökonomischen Revisionen auch einen gesellschaftlichen Umbruch, der

stetig neue Machtbeziehungen zwischen Menschen und Institutionen hervorruft. Sie

finden ihren Ausdruck unter anderem in der ›Kategorisierung und Verdatung‹ von ar-

beitenden Körpern, damit des Lebens im Allgemeinen. Ihre Techniken sind Statistiken,

Aufzeichnungs-, Kontroll- undÜberwachungspraktiken. Foucault spricht entsprechend

für das 18./19. Jahrhundert von einer Ökonomisierung des Sex, die als Teil einer gene-

rellen Ökonomisierung der Gesellschaft gesehen werden müsse. In ihr geht es verstärkt

um die »Reproduktion der Kräfte« unter der Bedingung von »Arbeit statt Lust«.10 Nicht

von ungefähr war das 18. Jahrhundert deshalb die Zeit, in der die Kategorie der Bevöl-

kerung zum ersten Mal in ihrem gegenwärtigen Verständnis erscheint: als einer sta-

tistisch zu fassenden und für das politische Handeln zu nutzenden Größe und damit

8 Ebd., S. 393.

9 In der deutschen Übersetzung von 1978 wurde das französische »urgence«, das in den Schriften.

Band III mit »dringende Anforderung« wiedergegeben wurde, mit dem Begriff des »Notstands«

übertragen, der in Hinblick auf die Krisenfunktion zahlreicher Dispositive bisweilen passender er-

scheint und dementsprechend hier genutzt wird (vgl. Foucault, »Ein Spiel um die Psychoanalyse«,

S. 120).

10 Vgl. Foucault, Michel: »Das Abendland und die Wahrheit des Sexes«. In: Foucault, Michel: Disposi-

tive der Macht. Über Sexualität,Wissen undWahrheit. Berlin: Merve 1978, S. 96–103, hier S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

als Instrument der Macht.11 Der moderne Industriekapitalismus steht entsprechend in

einer engen Beziehung mit der Entstehung und demWandel verschiedener Dispositive

des Wissens und der Macht. Daran haben auch seine jüngsten Erscheinungsweisen in

Form des Finanz- und Biokapitalismus nicht viel verändert.

Wovon sich Foucault in diesem Zusammenhang an verschiedenen Stellen in sei-

nemWerk abgrenzt, sind Karl Marx’ Untersuchungen der kapitalistischen Arbeits- und

Gesellschaftsprozesse im England der Industriellen Revolution. Seine Analysen geraten

allein schon aufgrund der historischen Parallelität mit Foucaults Untersuchungsgegen-

ständen in den unmittelbaren Blick des letzteren. Foucault geht es in seiner Abwehr

nicht darum, die Bedeutung der marxschen Analysen für die Gegenwart und damit

das politische Denken allgemein zu negieren. Im Gegenteil fordert Foucault dazu auf,

die marxschen Analysen als einen Ausgangspunkt für die Analyse und Politisierung der

eigenen Zeit, damit das Historische für das Gegenwärtige nutzbar zu machen – und

dadurch nicht bei Marx als dem Säulenheiligen einer allgemeingültigen Wahrheit ste-

hen zu bleiben.12 Dessen historischen Beschreibungen zugeneigt, die sowohl kritische

wie auch progressive Betrachtung seiner Zeit waren, lehnt Foucault Marx’ prophetische

Schlussfolgerungen, die »fast alle falsch waren«13, strikt ab. Wie schon in seiner Kritik

an Hegel, sieht Foucault auch bei Marx einen Totalitätsanspruch am Werk, nach dem

die ökonomische Sphäre mitsamt den in ihr vorherrschenden Produktionsverhältnis-

sen als grundlegende Struktur von sowohl materieller Realität wie auch Diskurssphäre

verstanden werden. Für Foucault stellt das jedoch eine Annahme dar, die am Ende nicht

einzulösen ist.14 Denn auch die Ökonomie, so muss Foucaults Kritik ergänzt werden,

11 Vgl. Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2006, S. 31.

12 Foucault schreibt: »Zuerst ist Marx […] eine historische Existenz und, so gesehen, nur ein Antlitz

mit derselben Geschichtlichkeit wie andere historische Existenzen. Dieses Antlitz vonMarx gehört

klarerweise zum 19. Jahrhundert.« (Foucault, Michel: »Methodologie zur Erkenntnis derWelt: Wie

man sich vom Marxismus befreien kann (Gespräch)«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden.

Dits et Ecrits. Band III. 1976-1979. Hg. von Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2003, S. 748–775, hier S. 756)

13 Ebd., S. 768.

14 Vgl. Pillen, Angelika: »G.W.F. Hegel und Karl Marx«. In: Kammler, Clemens; Parr, Rolf; Schneider,

Ulrich Johannes (Hg.): Foucault Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2008,

S. 169–172, hier S. 172. Alex Demirovic betont in diesem Zusammenhang, dass es Foucault um den

Versuch ginge, gegen die Idee einer Natürlichkeit gesellschaftlicher Verhältnisse vorzugehen, die

Marx impliziere: »Dort, wo Marx als natürlich erscheinende, wie naturgesetzlich gegebene Phä-

nomene durch Begriffe als gesellschaftliche Verhältnisse bestimmt, unter denen Menschen frei

handeln, die sie als solche aber nicht gewählt haben und die deswegen immer noch Naturge-

schichte sind – eben dort geht die Anstrengung Foucaults dahin, Machtbeziehungen erkennbar

werden zu lassen.« (Demirovic, Alex: »Das Wahr-Sagen des Marxismus: Foucault und Marx«. In:

PROKLA. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft, 38, 2 (2008), S. 179–201, hier S. 190) Auch Deleu-

ze betont in seiner Beschäftigung mit Foucaults historischen Dispositiven die stetige Notwendig-

keit einer kritischen Lektüre der Macht und ihrer Strukturen: »Denn das Universale erklärt nichts;

es ist selbst das, was erklärt werden muß.« (Deleuze, Gilles: »Was ist ein Dispositiv?«. In: Ewald,

François; Waldenfels, Bernhard (Hg.): Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1991, S. 153–162, hier S. 157)

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 63

ist durchdrungen von vielfältigenMachtstrukturen – und damit Veränderungen ausge-

setzt, die sie wie andere Bereiche des menschlichen Lebens betreffen. Folglich kann für

Foucault der Marxismus nicht funktionieren, ist er doch theoretisch und ideologisch zu

sehr mit der Zeit von Marx selbst verknüpft,15 in der er »als Ausdruck einer politischen

Partei fungiert hat«16.

Angelika Pillen weist schließlich darauf hin, dass Foucault im Kontext seiner eige-

nen Machtmodellierung nur wenig von der Idee hielt, Freiheit durch Versöhnung zu

erlangen, wie es bei Marx in der Tradition Hegels prominent vertreten wird. Für Fou-

cault stellt eine so gewonnene Freiheit imGegenteil den Ausdruck einer Gefangenschaft

dar, denn statt stärker undmobiler zu werden, komme Freiheit imMoment der Versöh-

nung vielmehr zum Stillstand.17 In Foucaults Schriften lassen sich immer wieder derart

explizite und implizite Stellen finden, die die Beobachtungen von Marx als Ausgangs-

punkt nehmen,mit diesen aber brechen, indem ihnen neue historische Beobachtungen

der Macht hinzugefügt werden.18 Beide sprechen folglich in vielfältiger Weise über den

Kapitalismus und seine Beziehung zu den Menschen, doch ihre Auslegungen können

stellenweise nicht verschiedener sein.

Foucaults Überlegungen gehen stets mit einem starken Interesse an den Auswir-

kungen historischer Erscheinungsweisen von Macht für die Menschen einher. Im Ma-

nuskript seiner Vorlesung vom 14. Januar 1976 am Collège de France schreibt er zur

Frage der Durchdringung von Macht und Subjektivität im Konnex der Dispositive ent-

sprechend:

Die Macht funktioniert und wird ausgeübt über eine netzförmige Organisation [= das

Dispositiv, FTG]. Und die Individuen zirkulieren nicht nur in ihren Maschen, sondern

sind auch stets in einer Position, in der sie diese Macht zugleich erfahren und aus-

üben; sie sind niemals die unbewegliche und bewußte Zielscheibe dieser Macht, sie

15 »In der Tiefe des abendländischen Wissens hat der Marxismus keinen wirklichen Einschnitt er-

bracht […]. Der Marxismus ruht im Denken des neunzehnten Jahrhunderts wie ein Fisch im Was-

ser. Das heißt: überall sonst hört er auf zu atmen.« (Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine

Archäologie der Humanwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 320)

16 Foucault, »Methodologie zur Erkenntnis der Welt«, S. 757.

17 Vgl. Pillen, »G.W.F. Hegel und Karl Marx«, S. 172. Alex Demirovic sieht Foucaults Zweifel an Marx’

Erwartung bzw. Hoffnung in dieser Frage vor allem durch die eigene Auseinandersetzungmit den

Prozessen und Effekten der Biomacht begründet: »Foucault, der für die Erzeugung des Menschen

durch denMenschen in aller Freiheit plädiert, scheint […] die Sorge zu haben, dass eine neue Form

der Macht, die Bio-Macht, die Möglichkeit des neuen Menschen selbst blockieren könnte, indem

sie das Leben in dieHand nimmt, um es ›zu kontrollieren und im gesamten zu regulieren‹«. (Demi-

rovic, »Das Wahr-Sagen des Marxismus «, S. 187)

18 Foucaults ›Kritik‹ an Marx kann auch im Zusammenhang mit seiner Auseinandersetzung mit der

Funktion eines Autors im Diskurs gesehen werden wenn er schreibt: »Marx, der existiert für mich

nicht. Ich meine damit diese Art Größe, die man rund um einen Eigennamen aufgebaut hat, und

die sich mal auf ein bestimmtes Individuum, mal auf die Totalität dessen, was es geschrieben

hat, mal auf einen gewaltigen Geschichtsprozess bezieht, der von ihm ausgeht.« (Foucault, Mi-

chel: »Fragen an Michel Foucault zur Geographie (Gespräch)«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier

Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976-1979. Hg. von Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2003, S. 38–54, hier S. 52. Siehe außerdem Foucault, Michel: »Was ist ein Autor?« In:

Foucault, Michel: Schriften zur Literatur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 7–31)

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

sind stets ihre Verbindungselemente. Mit anderen Worten: die Macht wird nicht auf

die Individuen angewandt, sie geht durch sie hindurch.19

Der Kapitalismus als ein spezifischer Typus von Macht tangiert daher nicht nur ver-

schiedene Bereiche des Lebens. Er durchdringt mit Foucault vielmehr selbiges und

schreibt sich damit nicht nur der Umwelt des Menschen, sondern ihm selber unmittel-

bar ein. Dispositive im Allgemeinen und die Dispositive des Kapitalismus im Besonde-

ren sind mit Foucault gelesen immer auch Orte und Netzwerke, in und an denen Macht

in eine Beziehung mit Subjekten gerät. Im Moment dieser Interaktion erhalten die un-

terschiedlichen Dispositivstrukturen eine Ebene der Sichtbarkeit, die an den Subjekten

des Kapitalismus selbst ablesbar wird. Wesentlich erscheint dabei, dass jedes Subjekt,

das in die einzelnen Dispositive des Kapitalismus eingebunden ist, in einem wechsel-

seitigen Austauschmit ihnen steht, d.h. nicht nur angesprochen wird, sondern sie auch

diskursiv adressiert. Der Austausch mit der Macht manifestiert sich im Kapitalismus

besonders in den Handlungen und Gegenständen des Alltags. Das wurde zuvor schon

herausgearbeitet. Nachfolgend soll nun die Fortführung des Dispositivkonzepts bei Gil-

les Deleuze genauer betrachtet werden. In seiner Auslegung von FoucaultsTheorie wird

in besonderer Weise das Potenzial einer Sichtbarkeitsproduktion durch Dispositive be-

tont.

2.2 Wunschmaschinen und Lichtlinien (Deleuze)

»Foucault ist dem zeitgenössischen Kino außerordentlich nah«20, konstatiert Gilles De-

leuze in einem kleinen Büchlein über das Werk seines verstorbenen Freundes Michel

Foucault. Dies ist nicht nur als Hinweis auf ein kulturelles Interesse Foucaults am Me-

dium des Films zu verstehen. Auch in seinen Überlegungen und Beschreibungen zu

den historischen Formationen des Sichtbaren und des Sagbaren, der Überwachung

und der Kontrolle sowie in seinen Ausführungen zu verschiedenen Dispositiven der

Macht wird diese von Deleuze attestierte und von begeisterter Sympathie getragene

Nähe Foucaults ebenso theoretisch ersichtlich.21 Wenn Deleuze mit Foucault über die

19 Foucault, Michel: »Recht der Souveränität/Mechanismus der Disziplin. Vorlesung vom 14. Januar

1976«. In: Foucault, Michel:Dispositive derMacht. Über Sexualität,Wissen undWahrheit. Berlin: Merve

1978, S. 75–95, hier S. 82. Neuere, jeweils aber unterschiedliche Übersetzungen des Textes findet

sich in den Schriften. Band III sowie in In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de Fran-

ce (1975-76), die jedoch den Verweis auf das Dispositiv als umgebende, zugleich aber auch her-

vorbringende Netzstruktur nicht auf gleiche Weise deutlich werden lassen (vgl. Foucault, Michel:

»Vorlesung vom 14. Januar 1976«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III.

1976-1979. Hg. von Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 231–250,

hier S. 238 sowie Foucault, Michel: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«. In: Foucault, Michel: In Vertei-

digung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France (1975-76). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001,

S. 37–57, hier S. 44–45).

20 Deleuze, Gilles: Foucault. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S. 94.

21 Vgl. zu seiner Rolle als Filmzuschauer Foucaults kleineRezension zuPier Paolo Pasolinis Gastmahl

der Liebe (Comizi d’amore, IT 1964) in der er über den Filmbeginn schreibt: »Pasolini als Interview-

er bleibt undeutlich: Pasolini als Cineast schaut mit allen seinen Ohren.« (Foucault, Michel: »Die

grauen Morgen der Toleranz«. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 65

Strukturen und Bedeutungen von Dispositiven nachdenkt, dann kann in seinen An-

nahmen und Schlussfolgerungen fortwährend auch das Mediale des Films mitgedacht

werden, das sich immer wieder in denMetaphern und Bildern seinerTheorie andeutet.

Es erscheint nicht nur zum Zweck einer metaphorischen Beschreibung, sondern wird

zu einem konkreten Ort, an dem die Dispositive des Kapitalismus zu einer diskursiv-

sensuellen Sichtbarkeit gelangen können. Im Folgenden soll es daher besonders um

Fragen von Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten im Dispositiv gehen. Als ›fantastische

Produktionsmaschinen‹ bringen Dispositive beide Bereiche stets hervor. Dazu werden

zunächst kurze Querverbindungen zu Deleuzes Konzept der Wunschmaschine nach-

gezeichnet, die eine Maschine der imaginären Produktion darstellt. Daraufhin soll es

um die Skizzierung der Sichtbarkeitsproduktion in Deleuzes Sprechen über Dispositive

gehen, bevor das Fantastische als ein Scharnier zwischen Dispositiv, Kapitalismus und

filmischem Medium abschließend betrachtet wird.

In Deleuzes Beschreibungen der foucaultschen Dispositive, die vielmehr eine Wei-

terentwicklung darstellen, zeichnen sie sich in besonderer Weise durch die Eigenschaft

aus, Dinge und Ideen zu visualisieren: Die Dispositive sind für Deleuze Techniken der

Sichtbarmachung im wörtlichen Sinne. Sie rücken in der Analyse audiovisueller Medi-

enartefakte entsprechend die Frage einer medialen Sichtbarkeit durch Bildlichkeit in den

Mittelpunkt.

Für Deleuze funktionieren Dispositive allgemein als gesellschaftliche und kulturelle

Maschinen, die weniger in einem konkreten bzw. technologischen, sondern vielmehr

in einem abstrakten und philosophischen Sinne operieren, »um sehen zu machen oder

sehen zu lassen, […] um sprechen zu machen oder sprechen zu lassen.«22 Das ›Sehen-‹

und ›Sprechen-Lassen‹ sowie ihr ›Machen‹, d.h. die Produktion von Sichtbarkeit und

Sagbarkeit stellen für Deleuze die sinnlichen Möglichkeiten der Dispositive vermittels

ihrer Elemente dar. Dass dabei gerade die Beziehung zu ihren negativen ›Spiegelbil-

dern‹, dem Nicht-Sichtbaren sowie dem Nicht-Sagbaren, konstitutiv ist, darf nicht un-

berücksichtigt bleiben. Beide Bereiche bedingen sich gegenseitig, indem sie in einem

permanenten Austausch stehen.23 Wie schon Foucault vor ihm, so unterscheidet auch

Deleuze zwischen Sichtbarem und Sagbarem. Getreu dem Tractatus 4.1212 von Ludwig

Wittgenstein, »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden«24, schreibt Mir-

jam Schaub dem Sichtbaren bei Deleuze deshalb eine genuine Unsagbarkeit zu: Nicht

das Bild spricht, sondern über es wird gesprochen. Doch das Sprechen kann nie voll-

ends die Visualität des Bildes, seinen Bedeutungsüberschuss adäquat wiedergeben.25

1976-1979. Hg. von Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 354–356,

hier S. 355)

22 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv?«, S. 154.

23 Vgl. Schaub,Mirjam:Gilles Deleuze imKino.Das Sichtbare und das Sagbare. München: Fink 2003, S. 12.

24 Wittgenstein, Ludwig: »Tractatus logico-philosophicus«. In: Wittgenstein, Ludwig: Werkausgabe.

Band 1. Tractatus logico-philosophicus. Tagebücher 1914-1916. Philosophische Untersuchungen. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1984, S. 7–85, hier S. 34; Herv. i. O.

25 Wörtlich heißt es: »Ein Bild spricht nicht. Wohl aber gibt es Anlaß zum Sprechen, Anlaß zu Inter-

pretationen, die immer zurückbleiben hinter der Bedeutungsüberschüssigkeit von Bildern. Diese

Bedeutungsüberschüssigkeit ist der zeitlichen Struktur von Bildern geschuldet: der Simultaneität

verschiedener Zeitlichkeiten in ein- und demselben Bild, die wir nicht zugleich erfassen können.«

(Schaub, Gilles Deleuze im Kino, S. 11)

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Das Kino wird deshalb zu einem produktiven Ort, an dem eine Reflexionen der bildli-

chen Unsagbarkeit im Moment dispositiver Sichtbarmachung vollzogen werden kann.

Die Vorstellung von ihm als einer abstrakten Maschine, die nicht nur Wissen, sondern

auchWahrnehmungsweisen hervorbringt, während sie nicht mit einem technisch-ma-

teriellen Objekt physischer Arbeit verwechselt werden darf, findet sich schon in der

Zusammenarbeit zwischen Deleuze und Félix Guattari.

In ihrem gemeinsamen Text »Programmatische Bilanz für Wunschmaschinen«

schreiben Deleuze und Guattari zu den kulturellen Modi abstrakter Maschinen: »Die

künstlerische und literarische Imagination entwirft zahlreiche absurde Wunschma-

schinen: durch Unbestimmtheit des Antriebs […], durch physikalische Unmöglichkeit

einer Organisation der arbeitenden Teile, durch logische Unmöglichkeit des Überset-

zungsmechanismus.«26 Die Maschine-als-Wunschmaschine erscheint im Konnex von

Ästhetik, Kunst und Medien als eine »Wahrscheinlichkeit des weniger Wahrscheinli-

chen«27, eine Quelle der Variation und Abstraktion, die einen Bruch mit dem Realen,

dem Bestehenden und dem Faktischen markiert. Deleuze und Guattari weisen damit

auf die Produktivität der Maschinenkonzeption für eine gezielte Arbeit an ästhetisch-

kulturellen Gegenständen hin; mehr noch geht es aber darum, in den Produkten der

Imagination selbst das Maschinelle als eine »logische Unmöglichkeit« zu entdecken.

Damit meinen sie Momente der Störung des bislang Erwartbaren: Es geht sowohl

um Provokation wie auch um ein Spiel mit ihm. Die ästhetischen sowie narrativen

Möglichkeiten des Films lassen in den Verhandlungen kapitalistischer Wirklichkeiten

ein vergleichbares Untersuchungspotenzial erkennen. Indem die kapitalistischen

Dispositive im Film zu ästhetischen Produktionsmaschinen werden, stellen sie die

wahrnehmbaren Ausdrucks- und Denkweisen einer kapitalistischen Sichtbar- und Sag-

barkeit dar. Filme über den Kapitalismus sind demnach mit der Aufgabe konfrontiert,

die medialen Möglichkeiten der Imagination und Aushandlung von kapitalistischen

Dispositivstrukturen permanent auszuloten und sie in der Konsequenz als ästhetische

Wunschmaschinen zu betrachten.

In diesem Kontext sind Deleuzes Ausführungen zu den foucaultschen Dispositiven

zu verorten. Es geht um die Produktion einer im Alltag ansonsten unmöglich erschei-

nenden Sicht- und Sagbarkeit von Dingen. Das Dispositiv wird für Deleuze zu einer

Maschine von Sichtbar- und Sagbarkeiten, weil es die Netzstruktur, die das Dispositiv

26 Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: »Programmatische Bilanz für Wunschmaschinen«. In: Engell, Lo-

renz (u.a.) (Hg.): Kursbuch Medienkultur. Die maßgeblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard. Stutt-

gart: Deutsche Verlags-Anstalt 1999, S. 421–425, hier S. 421. Mario Wimmer hebt den besonderen

Einfluss von Foucault und Lacan auf das Wunschmaschinenkonzept im Zeichen des Kapitalismus

hervor: »Am Leitfaden von Foucaults Dispositiv- und Jacques Lacans psychoanalytischemMaschi-

nenbegriff haben Gilles Deleuze und Felix Guattari eine Analyse von ›Wunschmaschinen‹ des Ka-

pitalismus entwickelt. Dort wird Dispositiv als Apparat aufgefasst, der nicht vornehmlich tech-

nisch definiert ist« (Wimmer,Mario: »Dispositiv«. In: Frietsch, Ute; Rogge, Jörg (Hg.):Über die Praxis

des kulturwissenschaftlichenArbeitens. EinHandwörterbuch.Bielefeld: transcript 2013, S. 123–128, hier

S. 124). In ihrem Buch Anti-Ödipus führen Deleuze und Guattari die Überlegungen zurWunschma-

schine als einer Alternative zum Unterbewusstsein der freudschen Psychoanalyse im Kontext des

Kapitalismus fort (vgl. Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie I.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974).

27 Deleuze/Guattari, »Programmatische Bilanz für Wunschmaschinen«, S. 423.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 67

zwischen seinen Elementen spannt, ermöglicht. Ohne eine solche Netzstruktur ist das

Dispositiv »ein Durcheinander, ein multilineares Ensemble. Es ist zusammengesetzt

aus Linien verschiedener Natur.«28 Getreu der ebenso mit Guattari zusammen entwi-

ckelten Idee des Rhizoms stellt das Dispositivnetz folglich eine gleichermaßen rhizo-

matische, damit hierarchielose Struktur dar. Ihre Linien umkreisen kein festgeschrie-

benes System und sie beschreiben auch kein ebensolches. Sie werden zum Ausdruck

von Prozessen, die sich permanent vollziehen, deren Entwicklung aber einen bisweilen

scheinbar arbiträren Charakter besitzen. Deleuze spricht von einem stetigen Ungleich-

gewicht, das im Dispositiv vorherrscht.29 Auch Foucault weist in seinen zuvor zitierten

Definitionen auf die Flexibilität der dispositiven Strukturen und Elemente hin. Für De-

leuze stellen die Dispositive bei Foucault so bereits abstrakte Gebilde dar, die sich trotz

der augenscheinlichen Konkretheit ihrer Entstehungsbedingungen in einem stetigen

Fluss befinden.

Zurück bei der Idee vom Dispositiv als einem visuellen, damit auch medial lesba-

ren Netzwerk schreibt Deleuze weiter, dass dispositive Sichtbarkeit nicht bedeute, dass

schon existierende Objekte erst im Licht des Dispositivs enthüllt würden; im Gegenteil

meine er mit der dispositiven Sichtbarkeit »Lichtlinien […], die variable, von diesem

oder jenem Dispositiv nicht zu trennende Figuren bilden.«30 Hierin findet sich ein wei-

teres Mal die Idee des Dispositivs als einer Produktionsmaschine. Erst durch sie ist es

möglich, eine genuine, sich stetig anpassende Form der Sichtbarkeit von Kräften und

Verhältnissen hervorzubringen. Für die Untersuchungen von kapitalistischen Disposi-

tivstrukturen im Film ist das bedeutend. In Deleuzes Beschreibung findet sich näm-

lich, übertragen auf den filmischen Kontext, die Aufforderung, visuelle Abstraktionen,

Bildvariationen, filmische Metaphern31 und andere Störungen der gewöhnlichen Sicht-

barkeit, d.h. auch das Spiel mit Sehgewohnheiten sowie narrativen Erwartungen als

Ausdrucksweisen und damit eben Sichtbarkeiten kapitalistischer Dispositivstrukturen

im Film zu lesen. Es geht ihm letztlich um die Varianz von Dispositiven.

Denkt man nun an das Optisch-Unbewusste bei Benjamin als Eigenschaft des Film-

mediums zurück, der alltäglichenWahrnehmung verborgene Dinge in eine visuelle und

somatisch-affektive Sichtbarkeit zu bringen, werden Deleuzes folgende Überlegungen

als Aktualisierungen dieser Vorstellung lesbar: »Jedes Dispositiv hat seine Lichtordnung

– die Art und Weise, in der dieses fällt, sich verschluckt oder sich verbreitet und so das

Sichtbare und das Unsichtbare verteilt und das Objekt entstehen oder verschwinden

lässt, welches ohne dieses Licht nicht existiert.« Es deutet sich an, dass die Sichtbar-

keiten der Dispositive zwischen einem historisch abhängigen Bewusstsein und Unbe-

wusstsein oszillieren. Auch ihre Bildlichkeit in einem spezifischen Gegenstand, Me-

28 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv?«, S. 154.

29 Vgl. ebd. Siehe zum Rhizom wiederum Deleuze/Guattari, Rhizom und leicht überarbeitet Deleu-

ze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 11–42.

30 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv«, S. 154.

31 Zur Metapher des Kapitals sagt auch Kluge mit der deutlichen Vorahnung der kapitalistischen

Dispositivnetze und -strukturen: »Eine Metapher ist die Herstellung eines Netzes an Vorstellun-

gen. […] Metaphern vereinigen Tatsachen zu einem Korallenriff.« (Kluge, Alexander; Stollmann,

Rainer: Ferngespräche. Über Eisenstein, Marx, das Kapital, die Liebe und die Macht der zärtlichen Kraft.

Berlin: vorwerk 8 2016, S. 19)

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

dium und Zusammenhang muss als kontingentes Phänomen gelesen werden, das in

historisch-kulturellen Dimensionen zahlreiche Variationen aufweist. Das ist davon ab-

hängig, auf welchen Um- bzw. Notstand es zu antworten hat. François Ewald merkt zur

strukturellen Unsichtbarkeit der Dispositive, die im Sprechen über ihre Sichtbarkeits-

produktion als Kehrseite immer implizit ist, an, dass sie nicht die Folge ihrer eigenen

Natur sei. Vielmehr stelle sie das Ergebnis eines differenzierten und komplexen, dis-

kursiven Prozesses der Verschleierung und Naturalisierung dar.32 Das moderne Über-

wachungsdispositiv wäre ein Beispiel, in dem dieses (Un-)Bewusstsein – und damit die

(Un-)Sichtbarkeit – von Dispositivelementen im öffentlichen Raum als zeitgebundene

Existenzen zu erkennen sind.33

Auch Deleuze benutzt das Überwachungsdispositiv, um das Modell der Sichtbar-

keitsproduktion und des Maschinellen in Dispositiven zu erklären. Dabei bedient er

sich des foucaultschen Beispiels des Panoptismus im Gefängnis. Foucault hat Jeremy

Benthams Panopticon nicht nur selbst als eine architektonische Maschine beschrieben,

sondern es zugleich als das »Diagramm eines auf seine ideale Form reduzierten Macht-

mechanismus«34 bezeichnet. Die Zusammenführung von Funktion (Macht) und Mate-

rie (Architektur) im Diagrammkonzept wird daraufhin von Deleuze um den wichtigen

Aspekt der Sichtbarkeits- und Aussagenproduktion ergänzt. Er schreibt:

Das Diagramm ist nicht mehr das audio-visuelle Archiv, es ist die Karte, die Kartogra-

phie, koextensiv zur Gesamtheit des sozialen Feldes. Es ist eine abstrakte Maschine.

Indem sie sich durch informelle Funktionen und Materien definiert, ignoriert sie jede

Formunterscheidung zwischen einem Inhalt und einem Ausdruck, zwischen einer dis-

kursiven Formation und einer nicht-diskursiven Formation. Es ist eine beinahe stumme

und blinde Maschine, obgleich sie es ja ist, die zum Sehen und Sprechen bringt.35

Das Diagramm kann demnach eindeutig als eine konzeptuelle Variante des Dispositivs

gelesen werden. Das zeigt sich auch in Deleuzes Beschreibungen der Gefängnisarchi-

tektur in Foucault, die sprachlich kongruent mit der Lichtlinienkonzeption des Disposi-

32 Vgl. Ewald, François: »Einleitung. Foucault – Ein vagabundierendes Denken«. In: Foucault, Michel:

Dispositive der Macht. Über Sexualität,Wissen undWahrheit. Berlin: Merve 1978, S. 7–20, hier S. 10.

33 Im Alltag großstädtischer Architektur mittlerweile unerkannt, da allzu bekannt, zeigt sich gerade

an den medialen Schnittstellen, mit Foucault auch Knotenpunkten, von gegenwärtigen Überwa-

chungstechnologien wie CCTV-Kameras unweigerlich die Netzstruktur des Dispositivs. Das Ge-

samtbild einer Überwachung besteht z.B. am Ort ihrer Ausübung aus einem Zusammenspiel di-

verser Einzelelemente: Einzelmonitore und -medien, die über-, neben- unduntereinander positio-

niert sind, bilden das Netz der Kontrolle. Das Beispiel der geordneten, visualisierenden Monitore

im modernen Überwachungsdispositiv, die einen vermeintlich globalen und objektiven Zugriff

auf eine medial vermittelte Welt außerhalb des Kontrollraums ermöglichen, verdeutlicht weiter-

hin, dass das Dispositiv ein Netz von Sichtbarkeiten (das heißt hier: der Bildwerdung durch die

Monitore) ist. Dispositive und Medien sind imMoment der Sichtbarwerdung eng verschaltet (vgl.

zur Verschaltung von räumlicher Organisation, Videoüberwachung undMonitoring auch Kamme-

rer, Dietmar: Bilder der Überwachung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, dort insbesondere Kapitel 5

»Der Kontrollraumals Ort überwachender Praxis« (S. 143–226); außerdemder Schwerpunkt »Über-

wachung und Kontrolle« der ZfM – Zeitschrift für Medienwissenschaft, 13 (2015)).

34 Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1977, S. 264.

35 Deleuze, Foucault, S. 52; Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 69

tivs bei ihm ist. Schlagworte der Opazität und Transparenz, die in den Beschreibungen

fallen,36 spielen auch in Deleuzes Auseinandersetzungen mit dem Kino und seinen Bil-

dern eine Rolle.37 Sie zeigen noch einmal die grundlegende Verwandtschaft für Deleuze

zwischen dem Dispositivkonzept auf der einen und dem Kino bzw. dem Film auf der

anderen Seite auf.

»Es sind also weder Subjekte noch Objekte, sondern Ordnungen, die es für das

Sichtbare und für das Aussagbare zu definieren gilt – mit ihren Abweichungen, ihren

Transformationen und ihren Mutationen«38, lautet das programmatische Zwischenfa-

zit von Deleuze in Bezug auf die Untersuchung von Dispositiven. Dabei muss neben

den Ebenen der Sichtbarkeiten und der Aussagen nicht zuletzt ein weiterer, gerade für

das Gesamtwerk von Foucault wesentlicher Bereich berücksichtigt werden, nämlich die

Frage derMacht: »Unsichtbar und unsagbar ist sie engmit anderen vermischt und kann

doch entmischt werden.«39 Eine Untersuchung von filmimmanenten Dispositiven des

Kapitalismus kann folglich mit Deleuze als ein Verfahren verstanden werden, das die

ästhetisch-narrativen Sichtbarkeiten desselben untersuchen möchte, so wie sie das fil-

mische Medium als ein diskursives Wissen konstruiert. Der wesentliche Punkt von De-

leuze liegt darin, dass die Dispositive eng mit Medien verbunden sind, wenn beide als

produktive Techniken und ›Maschinen‹ von Wahrnehmungen verstanden werden.

2.3 Ordnungen des Fantastischen

Für den modernen Kapitalismus konstatiert Fernand Braudel eine Steigerung seiner

Wirkungen und Erscheinungen in Bereiche des Fantastischen.40 Die von ihm daraufhin

nicht weiter bestimmte Zusammenführung von Kapitalismus und Fantastik ist gerade

für das vorliegende Forschungsinteresse produktiv, die Dispositive des Kapitalismus als

(filmisch-)mediale Netze seiner Sichtbarkeit zu betrachten. Diese Setzung betont, dass

mit der Entwicklung des modernen Kapitalismus gleichzeitig eine Transformation sei-

ner Dispositivstrukturen zu Orten der Sichtbarkeit einhergeht, die als Imaginationen

einen Ausdruck im Fantastischen finden.

Zunächst setzt das Fantastische grundsätzlich eine Grenzüberschreitung voraus,

die mit der (Re-)Modellierung von Realitätskonzepten korreliert.41 Im Kontext der Mo-

36 In der Auseinandersetzung mit Überwachen und Strafen heißt es: »Wenn beispielsweise die Archi-

tekturen Sichtbarkeiten sind,Orte der Sichtbarkeit, so deshalb,weil sie nicht nur Steinformen sind,

das heißt Anordnungen von Dingen und Verbindungen von Qualitäten, sondern zunächst Formen

des Lichts, dieHelligkeit undDunkelheit verteilen, dasOpake unddas Transparente, das Gesehene

und das Ungesehene usw.« (Ebd., S. 82)

37 Vgl. Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino II. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990.

38 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv«, S. 154.

39 Ebd., S. 155.

40 Er schreibt: »[D]er Kapitalismus von heute hat auf phantastischeWeise seinen Umfang und seine

Proportionen verändert. Er hat sich damit den ebenfalls phantastisch ausgeweiteten Tauschbezie-

hungen und Finanzressourcen angepaßt.« (Braudel, Die Dynamik des Kapitalismus, S. 97; Herv. FTG)

41 Vgl. Krah, Hans; Wünsch, Marianne: »Phantastisch/Phantastik«. In: Barck, Karlheinz (u.a.) (Hg.):

Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Band 4. Medien – Populär. Stutt-

gart/Weimar: Metzler 2002, S. 798–814, hier S. 798.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

derne und insbesondere der Postmoderne ist das Fantastische dabei eng gekoppelt an

die Entwicklung der Medien und Medienkultur. Sie bedingen weniger eine für das fan-

tastische Empfinden genuin klassische Grenzüberschreitung als vielmehr eine Grenz-

aufhebung bzw. Grenznivellierung, indem die mediale Simulation und Fiktion zu Phä-

nomen des Alltags werden.42 Ein fantastischer Kapitalismus der Gegenwart muss so-

mit als ein medial produziertes wie auch medial wirkendes Phänomen gelesen werden.

Er ist damit – inklusive seiner Dispositive – nicht mehr weit von Deleuzes Idee einer

abstrakten Wunschmaschine entfernt. Beiden geht es um die Transgression von Wirk-

lichkeit, von Realitäts- und Wahrnehmungskonzepten durch Prozesse der Imaginati-

on: finanzwirtschaftlich auf der einen, künstlerisch und medial auf der anderen Seite.

Besonders die audiovisuellen und narrativen Medien können diese Überschreitung ge-

sondert zum Ausdruck bringen.43

Wie schon dasDispositiv in derDefinition Foucaults, so erscheint auch das Fantasti-

sche in seiner historischen Diskursbestimmung als ein Indikator für Krisensituationen

und damit für (Neu-)Verhandlungen der Verhältnisse zwischen Individuen und ihren

Gesellschaften.44 Gerade Transgressionen durch Medien sowie in Medien, d.h. in me-

dialen Werken des Fantastischen bieten die Möglichkeit, die kulturell und gesellschaft-

lich kontingenten Brüche einer Zeit deutlich zumachen.45 Dementsprechend sind auch

die von Deleuze diagnostizierten Richtungsänderungen der dispositiven Lichtlinien als

Zeichen für Veränderungen bzw. Notstände einer Zeit zu lesen. Die Dispositive als fan-

tastischeMaschinen zu lesen, betont nicht nur die Produktivität ihrer Kennzeichnungs-

und Beschreibungsfunktionen. Es fordert ebenso dazu auf, in medialen Produktionen

die spezifischen Ausdruckmöglichkeiten der Transgression in den Blick zu nehmen,

um so vorhandene Sichtbarkeiten eines zuvor vermeintlich Unsichtbaren zu erkennen.

Schon Deleuze deutet das an:

Die Dispositive sind also zusammengesetzt aus Sichtbarkeitslinien, Linien des Aussa-

gens, Kräftelinien, Subjektivierungslinien, Riß-, Spalt- und Bruchlinien, die sich alle

überkreuzen und vermischen und von denen die einen die anderen wiedergeben oder

durch Variationen oder sogar durch Mutationen in der Verkettung wieder andere er-

zeugen.46

Um das Dispositiv in dieser Verschachtelung und permanenten Transformation zu

entwirren und zu analysieren, schlägt Deleuze letztlich einen sehr visuellen Unter-

suchungsakt vor, nämlich den der Kartografie.47 Für die Arbeit an den Dispositiven

des gegenwärtigen Kapitalismus scheinen somit die audiovisuellen und narrativen

42 Bei Krah und Wünsch heißt es: »Zur Aufhebung der Grenzen trägt also die Medialisierung der

Welt bei, die, insbesondere durch die neuen Medien, zu einer prinzipiellen Virtualisierung und

alltäglich gewordenen Simulationserfahrung führt.« (Ebd.)

43 Vgl. ebd., S. 801–804.

44 Vgl. ebd., S. 799.

45 Krah und Wünsch konstatieren: »Insofern das Phantastische als ›textuelles‹ Phänomen an das

Denksystem gebunden ist, können sich Aussagen über das Phantastische jeweils nur auf den zu-

grundeliegenden Kulturkreis beziehen. Sie sind somit […] temporal nicht zu verabsolutieren und

jederzeit revidierbar.« (Ebd.)

46 Deleuze, »Was ist ein Dispositiv?«, S. 157.

47 Vgl. ebd., S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 71

Medien prädestiniert zu sein, stellen sie doch selbst immer wieder ›visuelle Karten‹

für ihr Publikum her. Und doch, so schränkt Deleuze ein, kann man auch auf diese

Weise niemals zu einem abschließenden Ergebnis kommen. Die anhaltenden Verände-

rungen und stetig fortlaufenden Dispositivlinien durchkreuzen beständig bestehende

Umgrenzungen und führen so zu immer neuen Ausgestaltungen und Verhandlun-

gen.48 Genau darin liegt die Kraft eines Dispositivs: »Jedes Dispositiv wird so durch

seinen Gehalt an Neuartigkeit und Kreativität definiert, womit gleichzeitig seine

Fähigkeit bezeichnet ist, sich selbst zu transformieren oder sich bereits zugunsten

eines Dispositivs der Zukunft aufzuspalten«49. Der Film bietet die Möglichkeit, dieses

Kreativitätspotenzial fortwährend aufzuzeigen. Entsprechend soll nun anhand von

Giorgio Agambens Disposivitätstheorie der Fokus noch einmal stärker auf die Frage

des Medialen in diesem Zusammenhang gelegt werden.

2.4 Alltägliche Dispositive und mediale Subjektkonstruktionen (Agamben)

Immer wieder wird in der wissenschaftlichen Auseinandersetzungmit Foucault betont,

dass auch die Wirkung von Dispositiven die grundlegenden Bereiche des menschlichen

Alltagslebens berühren.50 Wenn ich zuvor kurz angemerkt habe, dass die Konstitution

einer Subjektidentität abhängig von der kapitalistischen Umwelt ist, die sie umgibt, so

muss diese Abhängigkeit nachfolgend als ein Austausch präzisiert werden, der in den

Dispositivnetzen des Kapitalismus stattfindet. In ihnen operieren verschiedene Formen

vonWissen undMacht, die die wirksamen Bedingungen von Subjektivität in Zeiten des

Kapitalismus darstellen. Ausgehend von Deleuzes Beschreibungen des Dispositivs als

einer Maschine der Sichtbarmachung und Sichtbarkeit soll es nun um die Frage ge-

hen, inwiefern Subjektkonstitution, Subjektivierungsweisen und moderner Kapitalis-

mus mit ästhetischen wie auch künstlerischen Mediendispositiven des Alltags in einem

Zusammenhang stehen.Davon ausgehend interessiert weiterhin, wie das ›Alltagsmedi-

um‹ Film sowohl Wahrnehmungen als auch ein mediales Wissen von den Dispositiven

des Kapitalismus in Bildern und Narrativen produzieren kann.

Das Dispositiv, so Giorgio Agamben in seiner Fortführung des foucaultschen Kon-

zepts, ist ein terminus technicus, der trotz seines durch den Gebrauch intendierten An-

wendungscharakters seltsam leer bleibe.51 Wie der Kapitalismus für Joseph Vogl, so

48 Vgl. ebd., S. 155.

49 Ebd., S. 159.

50 Vgl. Bührmann, Andrea D.; Schneider,Werner: VomDiskurs zumDispositiv. Eine Einführung in die Dis-

positivanalyse. 2. unveränderteAuflage. Bielefeld: transcript 2012;Dalman-Eken, Sibel; Klein, Anne;

Tamayo Korte, Miguel; Waldschmidt, Anne: »Diskurs im Alltag – Alltag im Diskurs: Ein Beitrag zu

einer empirisch begründetenMethodologie sozialwissenschaftlicherDiskursforschung«. In: Forum

Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research, 8, 2 (2007), Art. 15, <www.qualitati-

ve-research.net/index.php/fqs/article/view/251/554>, zuletzt aufgerufen am 24.08.2020 und Link,

Jürgen: »Dispositiv und Interdiskurs. Mit Überlegungen zum Dreieck Foucault – Bourdieu – Luh-

mann«. In: Kammler, Clemens; Parr, Rolf (Hg.): Foucault in den Kulturwissenschaften. Eine Bestands-

aufnahme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 219–238.

51 Vgl. Agamben, Giorgio:Was ist ein Dispositiv? Berlin/Zürich: Diaphanes 2008, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

führt auch das Dispositiv für Agamben ein in Teilen gespenstischen Eigenleben.52 Aus

diesem Grund versucht er sich an einer Fortschreibung des Konzeptes, die zu einer

Konkretisierung desselben führen soll.

Die Bedeutung des Dispositivkonzepts für Foucaults Arbeiten habe, so Agamben,

früher angesetzt als es das eigentliche Erscheinen des Begriffs in seinen Texten vermu-

ten lasse. In Anlehnung an Jean Hyppolite, der in der Auseinandersetzung mit Hegels

Der Geist des Christentums und sein Schicksal den Begriff der Positivität geprägt hat, fän-

den sich bereits in Foucaults Archäologie des Wissens konzeptuelle Überlegungen unter

derselben Bezeichnung Hyppolites, die an das Dispositiv erinnern – und wie dieses

von Foucault nicht weiter konkretisiert werden.53 Bei Hegel/Hyppolite umfasst die Po-

sitivität, die dort im religiösen Kontext erscheint, »die Gesamtheit der Glaubenssätze,

Vorschriften und Riten, die in einer bestimmten Gesellschaft zu einem bestimmten his-

torischen Zeitpunkt den Individuen von außen auferlegt sind.«54 Historische Kontin-

genz, individuelle Interaktion sowie die Summe einzelner Elemente, die als Gesamtheit

erscheint, werden in ihrem Zusammenkommen zum Kennzeichen der Verwandtschaft

zwischen Positivität und Dispositiv. Beide Begriffe können in einer größeren Perspek-

tive deshalb synonym und theoretisch kongruent gelesen werden. Davon ausgehend

verweist für Agamben die Positivität/das Dispositiv – als Element des Historischen,

das zu einem bestimmten Zeitpunkt in einem bestimmten Kontext erschienen ist –

auf ein allgemeines Problem, nämlich auf »das Verhältnis, in dem die Individuen als

Lebewesen mit dem historischen Element [d.h. Dispositiv, FTG] stehen, wobei dieser

Ausdruck die Gesamtheit der Institutionen, Subjektivierungsprozesse und Regeln, in

denen sich die Machtverhältnisse konkretisieren, bezeichnet.«55

In Foucaults Gebrauch der Positivität – und später auch des Dispositivs – sieht

Agamben eine ›Begriffsglobalisierung‹ am Werk, die für ihn dezidiert nicht auf eine

einzelne, spezifische Machttechnologie bezogen werden dürfe.56 Hiervon ausgehend

unternimmt er den Versuch, das Dispositiv selbst zu definieren und es als verbindendes

52 Mit Bührmann und Schneider kann man wiederum das theoretische Umherwandern des Dispo-

sitivs in verschiedenen Disziplinen wie Kulturwissenschaft, Medienwissenschaft, Soziologie und

Philosophie auch als eine »analytische Fruchtbarkeit dieses Begriffs« (Bührmann/Schneider, Vom

Diskurs zum Dispositiv, S. 11) deuten.

53 Vgl. Agamben,Was ist ein Dispositiv?, S. 11. In Agambens Lesweise von Hyppolites Auseinanderset-

zungmit Hegel erscheint die Positivität bei Letzterem allein imGebrauch einer positiven Religion,

die sich von einer natürlichen abgrenze. Erst durch die Versöhnung von Positivität und Vernunft

erscheine für Hegel die Differenz aufhebbar und ein besseres Leben möglich zu sein (vgl. ebd.).

Dass Foucault an derartigen Vorstellungen einer Versöhnung nicht interessiert gewesen ist, wurde

zuvor schon besprochen.

54 Ebd., S. 12.

55 Ebd., S. 14.

56 Ebd., S. 15. Agamben verweist außerdem auf eine Ambivalenz des Dispositiv-Begriffs, wenn es um

die Frage seiner Singularität imVerhältnis zu einer allgemeineren, globalerenBedeutunggeht: »In

Foucaults Strategie tritt dieser Ausdruck [Dispositiv, FTG] an die Stelle jener Begriffe, die er kritisch

›die Universalien‹ (les universaux) nannte. Bekanntlich hat es Foucault immer abgelehnt, sich mit

eben jenen allgemeinen Kategorien oder Vernunftwesen zu beschäftigen, die er als ›Universalien‹

bezeichnet, wie der Staat, die Souveränität, das Gesetz, die Macht. Das bedeutet jedoch nicht,

daß es in seinem Denken keine operativen Begriffe allgemeinerer Art gäbe. In der Foucaultschen

Strategie nehmen die Dispositive eben genau die Stelle der Universalien ein: nicht einfach diese

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 73

Element zwischen heutigen Medientechnologien, ökonomischen Subjekten und dem

Kapitalismus zu charakterisieren.

Agamben beginnt zunächst mit dem Begriff der Ökonomie, dem er sich aus seinem

Interesse an einer theologischen Genealogie desselben nähert. In dieser sollte die Öko-

nomie die Problemstellung der Dreifaltigkeitslehre lösen, indem sie als vermittelndes

Element im theologischen Diskurs zwischen einem einigen und einzigartigen Gott auf

der einen und seiner Aufteilung in den Vater, Sohn und Heiligen Geist auf der anderen

Seite fungiert.57 Die Ökonomie in ihrer wortwörtlichen Übersetzung aus dem Altgrie-

chischen als die Führung des Hauses ist somit im Kontext der Kirchenlehre als auch des

Weltlichen, Alltäglichen zu lesen. Sie wurde zu einem Ort des praktischen Handelns,

an dem erst die Dreifaltigkeit Gottes wirksam sein konnte. Schon Aristoteles betonte,

so Agamben, dass die Ökonomie kein »epistemisches Paradigma« sei, sondern »eine

Praxis, eine praktische Tätigkeit, die sich jeweils einem spezifischen Problem oder ei-

ner konkreten Situation konfrontiert sieht.«58 Ökonomie ist in dieser Herleitung mit

einem Praxisverständnis verbunden, das ich in der Verbindung des Kapitalismus mit

den Bereichen der konkreten Alltagskultur sehe.

Durch die Herleitung des Ökonomiebegriffs aus der christlichen Dreifaltigkeitsleh-

re und dessen Übertragung bzw. Übersetzung in das lateinische Wort dispositio gelangt

Agamben zu einer ersten, eigenen Definition des Dispositivbegriffs:

Der Terminus Dispositiv bezeichnet also etwas, in dem und durch das ein reines [tran-

szendentes, FTG] Regierungshandeln ohne jegliche Begründung im Sein realisiert

wird. Deshalb schließen die Dispositive immer einen Subjektivierungsprozess ein, da

sie ihr Subjekt selbst hervorbringen müssen.59

Stärker und direkter als es Foucault in seiner Dispositivdefinition formuliert, betont

Agamben ihre grundlegende Bedeutung für die Konstitution von Subjekten. Schaut

man jedoch in seine Diskursstudien, so hat Foucault dort schon dezidiert auf einen sol-

chen Konstitutionscharakter hingewiesen. In der Archäologie desWissens schreibt er, dass

jeder Diskurs seinen Gegenstand, von dem er spricht, erst selbst hervorbringe und bis

zumMoment seiner Transformation, an demdieser zu einemneuenGegenstandwerde,

bearbeite.60 Für Agamben trifft diese Wechselbeziehung zwischen dem Diskursgegen-

stand und dem ihm übergelagerten, operativen Diskursnetz auch für das Dispositiv zu.

Es kann so als eine Produktionsmaschine gelesen werden, die neben ihren diskursiven

und nicht-diskursiven Elementen auch die Subjekte, die von ihr durchdrungen werden,

hervorbringt. Wie fundamental diese Hervorbringungs- und Transformationskraft der

Dispositive unter dem Einfluss desmodernen Kapitalismus sein kann, zeigen Foucaults

bereits erwähnte Untersuchungen zum Sexualitätsdispositiv sowie zur Kategorie der

»Bevölkerung« auf.

oder jene Polizeimaßnahme, diese oder jene Machttechnologie, jedoch ebensowenig eine durch

Abstraktion gewonnene Allgemeinheit.« (Ebd.; Herv. i. O.)

57 Ebd., S. 19–20.

58 Ebd., S. 19.

59 Ebd., S. 23–24.

60 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Agamben bleibt bei dieser Definition jedoch nicht stehen. Er geht weiter und fragt,

wie sich das Dispositiv auf die Subjekte in ihrem (alltäglichen) Leben auswirkt: »Als Dis-

positiv bezeichne ich alles, was irgendwie dazu imstande ist, die Gesten, das Betragen,

die Meinungen und die Reden der Lebewesen zu ergreifen, zu lenken, zu bestimmen,

zu hemmen, zu formen, zu kontrollieren und zu sichern.«61 Ganz in Tradition seines

Werkes Homo sacer62 sind es für Agamben die Merkmale moderner Biomacht und Bio-

politik, die er in den mittelbaren und unmittelbarenWirkungen des Dispositivs sieht –

und die Foucault noch nicht im gegenwärtigen Ausmaß begreifen konnte. Das Disposi-

tiv macht sich ihre Prozesse zu eigen, während es gleichzeitig ein Instrument derselben

darstellt. Beide Seiten stehen in einem fortwährenden Austausch.

Wie radikal Agamben den Einfluss der Dispositive auf die Lebewesen in und durch

ihre Alltagskultur sieht, wird an seiner nachfolgenden Ausweitung des Dispositivbe-

griffs deutlich. Er bezieht dafür Bereiche ein, die Foucault in seiner klassischen Macht-

analyse nicht genauer betrachtet hat, nicht kennen konnte oder unter anderenGesichts-

punkten untersucht hat:

Federhalter, die Schrift, die Literatur, die Philosophie, die Landwirtschaft, die Zigarette,

die Schiffahrt, die Computer, dieMobiltelefone und –warumnicht – die Sprache selbst,

die das vielleicht älteste Dispositiv ist, von dem sich vor Abertausenden von Jahren ein

Primat – wahrscheinlich ohne sich über die ihm daraus wachsenden Konsequenzen im

klaren gewesen zu sein – allzu leichtfertig hatte gefangennehmen lassen.63

Es geht Agamben in der Erweiterung des Konzepts um Gegenstände und Gegen-

standsbereiche der Produktion, die vorwiegend kultureller, technischer und medialer

Natur sind. Deleuze würde sie teilweise als Wunschmaschinen bezeichnen. In Ab-

grenzung zur deleuzeschen Definition des Dispositivs betont Agamben jedoch die

auffällige Beziehung zwischen Dispositiven und Medien, der er einen repressiven

Modus zuschreibt. Dispositive können nicht nur als Medien und Maschinen der

Sichtbarmachung wie bei Deleuze gelesen werden, sondern Medien müssen, so die

Betonung Agambens, ebenso als Dispositive betrachtet werden, die ihre Nutzer*innen

subjektivieren, d.h. ihnen bestimmte Identitäts- und Rollenkonzepte zuschreiben.

Das Filmmedium ist als Produzent einer diskursiven Dispositivsichtbarkeit, d.h.

von Dispositiven, die filmisch-diegetisch operieren, ebenfalls an der Konstruktion

von Subjekten und Identitäten im Kapitalismus beteiligt. Damit kann und wird er

zu einem Machtinstrument. Eine derartige Ambivalenz der Produktion, Funktion,

Wirkung und Instrumentalisierung meinte schon Foucault, als er von den Positions-

und Funktionswechseln der Dispositive und ihrer Elemente schrieb. Doch welchen Ort

nehmen die Subjekte im Netz der Dispositivelemente ein und wie verhalten sie sich?

Für Agamben stehen den Dispositiven im Prozess der Subjektivierung zunächst le-

bende Körper gegenüber, die er in die zwei Kategorien ›Lebewesen‹ und ›Substanzen‹

61 Agamben,Was ist ein Dispositiv?, S. 26.

62 Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2002.

63 Agamben,Was ist ein Dispositiv?, S. 26–27.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 75

aufteilt. Wichtig ist für ihn, dass sie trotz ihrer kategorischen Differenzierung gleich-

wertig und ohne einen qualitativen Unterschied betrachtet werden. Es geht Agamben

nämlich um das Leben an sich, das in grundlegender Opposition zu den Dispositiven

steht und sich lediglich in seinen Erscheinungsformen unterscheidet. In einem nach-

träglichen zweiten Schritt kommen dann die menschlichen Subjekte in diese Konstella-

tion als ein drittes Element hinzu. Wie schon in Agambens Genealogie der christlichen

Ökonomie entsteht auch hier ein triadischesModell. In ihm scheinen das Dispositiv, die

Lebewesen und das Subjekt die Plätze des Heiligen Vaters, des Sohns und des Heiligen

Geistes einzunehmen. Sind letztere noch aus einem gemeinsamen Ursprung hervor-

gegangen, so stellen die Subjekte für Agamben das Ergebnis eines »Nahkampfes« zwi-

schen den Lebewesen, d.h. dem Leben und den Dispositiven dar.64 Der Notstand, den

Foucault noch als Grundlage für die Entstehung und Veränderungen von Dispositiven

postuliert hat, wird bei Agamben zu einem selbstverantworteten Effekt in der Ausein-

andersetzung zwischen repressiven und souveränen Machtmechanismen auf der einen

und dem nackten Leben auf der anderen Seite. Subjektivität in Zeiten ökonomisch-ka-

pitalistischer, d.h. für Agamben insbesondere medial-biopolitischer Disposivität stellt

das Ergebnis einer nicht nur auf Dauer gestellten, sondern sich fortwährend ›rhizo-

matisch‹ multiplizierenden Verhandlung dar.65 Diese Verhandlungen als grundlegende

Verbindungen von Dispositiven und Kapitalismus in der Gegenwart zu betrachten, be-

zeichnet Agamben daraufhin als einen wesentlichen Faktor heutiger Disposivität im

Allgemeinen. In Zeiten globaler Finanzströme und eines zirkulierenden ›Humankapi-

tals‹ können für ihnDispositive nur noch in kapitalistischen Kontexten gedacht werden.

Umso interessanter erscheint so die Frage, auf welche Weise ästhetisch-narrative Me-

dien wie der Film diese Verbindung von Dispositiven und Kapitalismus verhandeln, an

ihr partizipieren oder untersuchen und welche medialen ›Nahkämpfe‹ der Subjektivie-

rung sie damit am Ende hervorbringen?

Sowohl Foucault als auch Deleuze betonen, dass das Dispositiv nicht als Universali-

tät, sondern als historische Kontingenz betrachtet werdenmuss. Für die kapitalistische

Gegenwart sieht Agamben davon ausgehend eine Omnipräsenz verschiedener Disposi-

tive am Werk, derer man sich nicht entziehen könne:

Es ist gewiß nicht abwegig, das äußerste Entwicklungsstadium des Kapitalismus, in

dem wir leben, als eine gigantische Anhäufung und Wucherung von Dispositiven zu

bestimmten. Natürlich gibt es Dispositive, seit der homo sapiens auf den Plan getreten

ist. Heute jedoch scheint es keinen einzigen Augenblick im Leben eines Individuums

mehr zu geben, der nicht von irgendeinemDispositiv geformt, kontaminiert oder kon-

trolliert wäre.66

Die Entwicklung des Kapitalismus zu einem globalen und digitalen, damit virtuellen,

ohne Stillstand prozessierenden und zirkulierenden Finanzkapitalismus, in dem eine

64 Vgl. ebd., S. 27.

65 Agamben schreibt weiter: »Deshalb entspricht dem maßlosen Anwachsen der Dispositive in un-

serer Zeit eine ebensomaßlose Vermehrung der Subjektivierungsprozesse. […] [E]ine Disseminie-

rung, die den Aspekt der Maskerade, der jeder personalen Identität schon immer anhaftete, zum

Äußersten treibt.« (Ebd.)

66 Agamben,Was ist ein Dispositiv?, S. 29; Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Börse schließt, während die nächste schon ihren Handelstag wiedereröffnet hat, geht

mit einer rasanten Entwicklung der Medientechnologien einher, die zu seinem Merk-

mal wird. Der Kapitalismus produziert eine beständige Vielzahl von Dispositiven, die

aus immer neuen Medienkomplexen hervorgehen, sich dieser bedienen und von diesen

genutzt werden.

»Am Ursprung jedes Dispositivs steht also ein allzumenschliches Glücksverlangen.

Daß es dieses Verlangen in einen abgetrennten Bereich einschließt und subjektiviert,

verleiht dem Dispositiv seine besondere Macht.«67 Auf dem Weg des Menschen zum

›Menschen‹ sind die Dispositive für Agamben nicht zufällig entstanden. Sie sind die

Effekte einer »Homonisierung«, einer Menschwerdung, die in Abgrenzung zum tie-

rischen Leben steht. Sie hat zu einer Spaltung des Lebens geführt, »die in gewisser

Weise die von der oikonomia in Gott bewirkte Spaltung von Sein und Handeln reprodu-

ziert.«68 Das Glücksverlangen der Menschen, dessen Einlösung in den Dispositiven zu

ruhen scheint, liegt demnach genau in der Überwindung dieser Spaltung, »die das Le-

bewesen von sich selbst«69 trennt. Doch statt Einlösung und Erlösung machen sich die

Dispositive die Spaltung und das Verlangen auf Zusammenführung zunutze, sie »[be-

völkern] das Offene mit Apparaten, Gegenständen, gadgets, Firlefanz und technischem

Gerät aller Art«70. Agambens grundsätzliche Dispositivkritik trifft an dieser Stelle sei-

ner Ausführungen auf eine deutliche Kritik heutiger Medien, deren Nutzen er negiert.

Weder in den Dispositiven noch in den Medien sieht er z.B. durch Subversion ein mög-

liches Mittel der Ermächtigung und des Widerstands. Lediglich die Unterdrückung des

Menschen tritt in den Medien für ihn zutage. Die Subjektivierungsweisen moderner

Dispositive bringen für Agamben ausschließlich Subjekte hervor, die unfrei und stets

in den multiplen Netzen der Macht gefangen sind, die sie mit Freiheitsversprechen oh-

ne eine wirkliche Erfüllung zu lähmen wissen. An diesem Punkt ist Agamben wieder

sehr nah bei Foucault, wenn es um die Ablehnung eines Freiheitsversprechens durch

scheinbare Versöhnung geht. In einer deleuzianischenWendung, womit sich ein weite-

rer Kreis für den Moment schließt, bezeichnet Agamben am Ende seiner Überlegungen

das Dispositiv als eine Maschine, die vornehmlich Subjektivierungsweisen produziere

und in diesem Sinne zu einer Regierungsmaschine und Machttechnologie werde.71

Deleuzes Wunschmaschine wird bei Agamben zu einer Maschine, die auf Subjekt-

seite den falschen, d.h. nicht zu verwirklichenden Wunsch nach Versöhnung und Zu-

sammenführung erfüllen soll. Doch in Anbetracht ihres kapitalistischenUrsprungs füh-

67 Ebd., S. 31.

68 Ebd., S. 30; Herv. i. O.

69 Ebd.

70 Ebd.; Herv. i. O. Im Kontext der psychoanalytischen Filmtheorie und Baudrys Filmdispositiv wurde

eine im Ansatz vergleichbare Idee medialer Zusammenführung unter dem Namen der »Suture«-

Theorie in den späten 1970er Jahren diskutiert. Ausgehend von Jacques Lacans Gebrauch des Be-

griffs »Suture« lag der Fokus auf der Frage, wie der klassische Hollywoodfilm diegetische Welt

und außerfilmische Wahrnehmung, Rezeption und Identifikation mit dem Filmgeschehen mit-

hilfe diverser Filmtechniken zusammenführen und damit ein Vergessen der eigenen Situation im

baudryschen Kinodispositiv herbeiführen kann (vgl. u.a. Heath, Stephen: »Notes on suture«. In:

Screen, 18, 4 (1978), S. 48–76 und Oudart, Jean-Pierre: »Cinema and suture«. In: Screen, 18, 4 (1978),

S. 35–47).

71 Vgl. Agamben,Was ist ein Dispositiv?, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Dispositive des Kapitals 77

ren für ihn die Dispositive am Ende seiner Überlegungen zu etwas grundsätzlich ande-

rem: »Was die Dispositive,mit denen wir es immomentanen Stadium des Kapitalismus

zu tun haben, ausmacht, ist […] weniger, daß sie die Produktion eines Subjekts bewir-

ken. Sie zeichnen sich vielmehr durch Prozesse der – wie wir es nennen könnten –

Desubjektivierung aus.«72 Nicht ein neues, in sich geeintes Subjekt entsteht am Ende,

sondern vielmehr ein fragmentiertes, zerstörtes. Die Desubjektivierung ist nicht von

den Mechanismen und Existenzweisen gegenwärtiger Biopolitik und -macht zu tren-

nen, die zu den Existenzbedingungen des Kapitalismus werden, der sie gleichzeitig

ermöglicht und hervorruft.73 Dieser Gedanke, der sich bei Agamben mehr andeutet als

von ihm ausformuliert zu werden, setzt sich explizit bei Christian Marazzi fort. Mit

Bezug auf Agambens Homo sacer schreibt er über den Biokapitalismus der Gegenwart:

»Um funktionieren zu können,muss dieser Kapitalismus gewissermaßen auf das nack-

te Leben setzen, auf Menschen, die keinerlei Garantien vorzuweisen haben und nichts

einbringen können als sich selbst: Das nackte Leben wird in eine unmittelbare Quelle

des Profits verwandelt.«74

Davon ausgehend stellt sich die Frage, wie die Dispositive des Kapitalismus, be-

sonders jene, die im Medium des Films nicht nur aufgerufen, sondern auch medial

konstruiert werden, in Bezug auf die Subjektivierung des menschlichen Lebens funk-

tionieren undwelche konkreten Subjektivierungsweisen aufgerufen werden.Das ist ein

wesentlicher Punkt in Agambens Dispositivdiskussion. Dispositive, so ein mögliches

Fazit seiner Ausführungen, sind für ihn medial strukturiert und visualisiert, eingebun-

den in das Alltagsleben der Menschen. Zugleich bestimmen sie es und greifen es in

ihren Wirkweisen auf. Sie sind das Produkt des heutigen Kapitalismus, mit dem sie in

einem fortwährenden Austausch stehen und dadurch zu spezifischen Subjektivierungs-

prozessen führen. In Anbetracht einer durchgehend vorhandenen Machtkritik Agam-

bens, die die Dispositive des Kapitalismus als Repressionsmaschinen einer ansonsten

freien Subjektivität sieht, stellt sich die Frage nach den Möglichkeiten einer Subversion

derselben, die es ebenso in ihren Analysen zu berücksichtigen gilt. Damit werden sich

die Analysen des zweiten Teils dieser Arbeit noch ausführlicher beschäftigen.

72 Ebd., S. 36.

73 Deleuze konstatiert dementsprechend einen Wandel von Individuen zu Dividuen im gegenwär-

tigen Kapitalismus. Darauf wird später noch etwas genauer eingegangen (vgl. Kapitel 6 dieser

Arbeit).

74 Marazzi, Verbranntes Geld, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454893-003 - am 14.02.2026, 10:20:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

