
Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard 
Koebner (1885–1958)

Peter Tietze

„Jerusalem in fact gives you very little of a background for general history.“1 

Im Gegenteil müsse der Geschichtsforscher in Jerusalem mit „an awareness 
of frustration, or at least of impediments blocking his way at every turn“2 

rechnen. So bewertete mit unverhohlener Enttäuschung der gebürtige Breslau­
er Richard Koebner rückblickend seine Zeit als Geschichtsprofessor an der 
Hebräischen Universität zu Jerusalem von 1934 bis zu seiner Emeritierung 
1955.

Koebner bezog seine Klage über den „short supply of historical inspiration 
derived from the town and the country“3 ausschließlich auf sein eigenes Fach­
gebiet der allgemeinen, Universal- oder Welt-Geschichte (general history).4 
Diese sei Koebner zufolge „anchored in the ‚West‘“.5 Doch anders als in Europa 
und Nordamerika fehle es, so Koebner weiter, in Israel an einer alltäglichen, 
unmittelbaren und vorwissenschaftlichen Vertrautheit mit dieser allgemeinen 
Geschichte:

„Though it is true that Jewish history and Israeli history form part of European 
and Mediterranean history, they are too subordinate a part to be used as centres 
around which this more extensive history could be grouped. What general 
history may mean to Israelis of the present cannot be learned from what it 
meant to their forefathers. The past which you explain to Hebrew-speaking 
students in lectures on general history has very little contact with that of their 
own people. The chasm is widened by the fact that their families, in most cases, 
hail from Slavonic countries, while the general history, with which they are to be 
acquainted, is […] as much anchored in the ‚West‘ as that taught to a European 
or an American student.”6

1 Richard Koebner: On Teaching History in Jerusalem. In: Norman Bentwich (Hrsg.): 
Hebrew University Garland. A Silver Jubilee Symposium. London 1952, S. 76–86, hier 
S. 76.

2 Ebd.
3 Ebd., S. 77.
4 Koebner verwendete alle drei deutschen Begriffe, soweit ich sehe, weitgehend syno­

nym.
5 Ebd., S. 78.
6 Ebd.

263

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus heutiger Sicht fallen in diesem Zitat zwei Aspekte sogleich ins Auge: zum 
einen der allein auf den „Westen“ zentrierte Blick sowie zum anderen die 
Herabsetzung „slawischer“ Kulturen und der damit assoziierten „Ostjuden“ 
zu nachgerade geschichtslosen Völkern.7 Was ist mit Koebner, dem langjähri­
gen Mitglied der Deutschen Demokratischen Partei (DDP), geschehen, so 
möchte man fragen, der sich noch 1933 für eine ausgeglichene Betrachtung 
der miteinander verwobenen Geschichte von Deutschen und Polen eingesetzt 
hatte?8 Zweifelsohne handelt es sich hierbei nicht bloß um einen rhetorischen 
‚Ausrutscher‘, sondern um den Ausdruck einer tiefen Enttäuschung, großer 
Ratlosigkeit und vielleicht auch des persönlichen Scheiterns eines nahezu ver­
gessenen sozialliberalen Denkers im Angesicht eines bis heute andauernden, 
scheinbar unlösbaren Konfliktes. Es war freilich ein Scheitern, das trotz allem 
fruchtbare Ansätze hervorgebracht hat, die auch über die Geschichtswissen­
schaften hinaus an Aktualität nicht eingebüßt haben und deren Wiederentde­
ckung sich lohnt.

Koebner war ein überraschend innovativer, kritischer und liberaler Denker, 
also das genaue Gegenteil eines konservativen, rückwärtsgewandten ‚Jecken‘, 
wie er heute gelegentlich in Israel wahrgenommen wird.9 In vielerlei Hinsicht 
war Koebner das, was man um 1900 einen „Freisinnigen“ nannte. Und doch 
erscheint er aus heutiger Perspektive als eine zutiefst widersprüchliche Figur: 
nicht frei von Ressentiments und doch ein erklärter Feind jedes Dogmatis­
mus; ein deutscher Bildungsbürger und zugleich ein anglophiler Pragmatiker; 
ein sozialliberaler, säkularer Demokrat und zugleich ein Bewunderer des 
Britischen Empires; ein Experte für die „deutschrechtliche Ostsiedlung“ im 
Mittelalter und zugleich ein Vorkämpfer für eine anti-metaphysische, kritisch-
konstruktivistische Geschichtstheorie.

7 Etwas pointierter, aber den Aspekt des Antislawismus aussparend, formulieren Adi 
Livny und Ada Warni: „The complete confluence of general history with Western histo­
ry in Koebner’s essay may seem archaic and even arouse discomfort in contemporary 
readers. Yet even those challenging his approach might empathize with Koebner the 
immigrant historian: though his native Europe was the point of encounter with his 
students, for many of the latter, already born in Palestine, Europe remained an abstract, 
intangible concept“ (Adi Livny/Ada Warni: „There is no past apart from that past 
which issues in the present“. On Richard Koebner’s Essay. In: AD ACTA. The Hebrew 
University, Jewish Scholars, and the Exile from Europe. Ausstellung an der National 
Library of Israel in Jerusalem, Herbst-Winter 2018–2019. [Jerusalem 2018], S. 17–19, hier 
S. 18).

8 Vgl. hierzu ausführlich Peter Tietze: Von der Ostforschung zur Historischen Seman­
tik. Richard Koebner, ein deutsch-jüdischer Pionier der Begriffsgeschichte. In: Viertel­
jahrshefte für Zeitgeschichte 67 (2019), S. 31–72.

9 Vgl. Rivka Feldhay: The Humanities through the Lens of Migration. Richard Koebner’s 
Transition from Germany to Jerusalem. In: Naharaim 11/1–2 (2017), S. 13–23.

Peter Tietze

264

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie geht das alles so vermeintlich Widersprüchliche zusammen? Die Ant­
wort ist: mit einem „re-interpretativen“ (Koebner) oder präziser: mit einem 
re-problematisierenden Denken, dessen erkenntnistheoretische und soziopo­
litische Leitidee die Hoffnung auf eine ‚Einheit durch Vielfalt‘ darstellt. Bei­
de Grundmuster von Koebners Denken, Re-Problematisierung und ‚Einheit 
durch Vielfalt‘, möchte ich anhand einiger zentraler Stationen in Koebners 
Leben und Werk illustrieren.

1. Das liberale Breslau

Der aus dem weitgehend säkularen10 jüdischen Breslauer Bildungsbürgertum 
stammende Koebner studierte zunächst in Breslau und im liberalen Genf, 
dann in Berlin, wo er sich einer Gruppe junger Studenten um den Kulturhis­
toriker Kurt Breysig anschloss. Breysig stand zusammen mit Karl Lamprecht 
für eine Abkehr von der alten „Historischen Schule“ in der Nachfolge Leo­
pold von Rankes, die heute gemeinhin als „Historismus“ bezeichnet wird.11 
Stattdessen propagierte Breysig eine national-liberale und monistische, also 
radikal diesseitige Neuausrichtung der Geschichtswissenschaft. Letzteres war 
besonders für Studenten jüdischer Herkunft attraktiv, verhieß doch zumindest 
Breysigs Version des Monismus eine Überwindung der religiösen Gegensätze 
in einem neuen, auf soziologischen und massenpsychologischen Gesetzmäßig­
keiten aufbauenden, säkularen Weltbild. Koebner erhielt von Breysig auch die 
Anregung zu seiner Doktorarbeit über den Bedeutungswandel des Begriffs der 
‚Ehe‘12 im Mittelalter. Hier wird bereits sichtbar, was mit „Re-Problematisie­
rung‘ gemeint ist, nämlich das Kritisieren und Umschreiben historischer Nar­
rative ausgehend von aktuellen Problemwahrnehmungen. Zur Re-Problemati­
sierung traten später noch weitere Aspekte hinzu, vor allem ein Bewusstsein 
für die Standortgebundenheit der Geschichtswissenschaft und für die Kontin­

10 Zum jüdischen Säkularismus siehe David Biale: Not in the Heavens. The Tradition 
of Jewish Secular Thought. Princeton 2010. Hier wird er im Sinne einer gewissen 
Distanz zur institutionalisierten Religionsausübung verwendet.

11 Vgl. Jörn Rüsen/Friedrich Jaeger: Geschichte des Historismus. Eine Einführung. 
München 1992.

12 Die Dissertation erschien in mehreren Teilen: die ersten drei Kapitel im von Ge­
org Steinhausen herausgegebenen „Archiv für Kulturgeschichte“: Richard Koebner: 
Die Eheauffassung des ausgehenden deutschen Mittelalters. In: Archiv für Kulturge­
schichte 9 (1911), Teil 1: S. 136–198; Teil 2: S. 279–318. Der Rest erschien als eigenstän­
dige Publikation: Ders.: Die Eheauffassung des ausgehenden deutschen Mittelalters. 
Vorbemerkungen und Kap. 4: Die religiöse Beurteilung des ehelichen Lebens. Breslau 
1911.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

265

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genz, aber auch die unhintergehbare Sprachgebundenheit und den Konstruk­
tions-Charakter der Realität, was Koebner zufolge eine Verantwortung der 
Geschichtswissenschaft zur ständigen Selbstkritik und zum Engagement für 
eine sozial-liberale Gesellschaft mit sich bringe.

Dies äußerte sich darin, dass Koebner direkt nach dem Ersten Weltkrieg 
der linksliberalen DDP beitrat, der sich zeitgleich viele Bildungsbürger pro­
testantischer und jüdischer Herkunft anschlossen. Koebner engagierte sich 
beispielsweise zusammen mit der Philosophin, späteren Ordensfrau und Holo­
caust-Opfer Edith Stein in der politischen Bildungsarbeit des Breslauer Orts­
vereins der DDP. Die schlesische Metropole galt bereits im Kaiserreich als 
Hochburg der deutsch-jüdischen Symbiose unter dem Banner des Linkslibera­
lismus.13 In den frühen 1920er Jahren waren überdies – und ganz im Gegen­
satz zur deutschen Historikerzunft insgesamt – viele von Koebners Breslauer 
Historiker-Kollegen in der DDP aktiv. Dieser Konstellation entstammte auch 
Koebners Habilitationsschrift über die „Anfänge des Gemeinwesens der Stadt 
Köln“.14 Es kam darin eine weitere Leitidee zum Tragen, nämlich das Ideal 
einer ‚Einheit durch Vielfalt‘, welche Koebner zeitlebens beschäftigen sollte. 
Ausgerechnet durch den Geschichtstheoretiker Reinhart Koselleck wurde Ko­
ebners Habilitationsschrift Mitte der 1990er Jahre wieder ins allgemeine Be­
wusstsein der Begriffshistoriker gerufen. Koselleck machte auf eine ablehnen­
de Rezension seines eigenen Vaters, des Historikers und Geschichtsdidaktikers 
Arno Koselleck,15 von 1923 aufmerksam und kam auf Koebners Verwendung 
des Begriffs ‚Volksgemeinschaft‘ zu sprechen. Dabei insinuierte Koselleck wie 
schon sein Vater zuvor, dass Koebners vermeintlich rein verfassungs- und 
rechtsgeschichtliche Köln-Studie durch den Gebrauch dieses Begriffs bereits 
in ihrer Konzeption anachronistisch angelegt gewesen sei.

Beim Begriff ‚Volksgemeinschaft‘ denken wir heute zwangsläufig an ganz­
heitliche, homogenisierende und völkisch-autoritäre Machtkonzeptionen. 
Aber der Begriff war im Jahr 1922, als Koebner seine Arbeit veröffentlichte, 
noch bedeutungsoffen und nicht allein auf eine rechte, antiliberale Position 
festgelegt. Ganz im Gegenteil: In den Anfangsjahren der Weimarer Republik 

13 Vgl. Till van Rahden: Juden und andere Breslauer. Die Beziehungen zwischen Juden, 
Protestanten und Katholiken in einer deutschen Großstadt von 1860 bis 1925. Göttin­
gen 2000.

14 Vgl. Richard Koebner: Die Anfänge des Gemeinwesens der Stadt Köln. Zur Entste­
hung und ältesten Geschichte des deutschen Städtewesens. Bonn 1922.

15 Vgl. zu Person und Werk Manfred Hettling/Wolfgang Schieder: Theorie des histo­
risch Möglichen. Zur Historik von Reinhart Koselleck. In: Dies. (Hrsg.): Reinhart 
Koselleck als Historiker. Zu den Bedingungen möglicher Geschichten. Göttingen 
2021, S. 9–60, hier S. 12–17.

Peter Tietze

266

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war das Konzept der ‚Volksgemeinschaft‘ vor allem ein Fahnenwort demokrati­
scher Parteien wie der DDP.16 Maßgeblich für Koebners Verwendung dieses 
Begriffs waren Friedrich Naumanns „praktischer Liberalismus“ und ein ideali­
siertes Bild des englischen Parlamentarismus. Denn Koebner glaubte in der 
mittelalterlichen Stadtverfassung Kölns, wie sie durch das urbane Bürgertum 
gegen den Widerstand des Klerus etabliert wurde, eine soziale Einheit zu 
erkennen, die nicht trotz, sondern gerade aufgrund der relativ hohen sozia­
len Differenzierung in diesem städtischen Raum sich gleichsam „natürlich“ 
herausgebildet habe. Es habe sich um eine ‚Volksgemeinschaft‘ gehandelt, die 
gerade nicht durch Homogenität und Hierarchie charakterisiert gewesen sei, 
sondern durch „bürgerliche“ Selbstverwaltung und soziokulturelle Pluralität, 
in der Konflikte zwar weiterhin vorkamen, aber der gesellschaftliche Zusam­
menhalt durch das Bewusstsein der wechselseitigen, durch Arbeitsteilung be­
dingten Abhängigkeit aufrechterhalten wurde. In vielerlei Hinsicht hat der 
Wiener „Volkshistoriker“ Otto Brunner mit seinem über ein Jahrzehnt später 
veröffentlichten Buch „Land und Herrschaft“ das völkische Gegenmodell dazu 
entworfen.17 Koebner hat den Begriff der Volksgemeinschaft fortan nicht mehr 
verwendet, zu sehr überwog darin bereits ein exkludierender, homogenisieren­
der Impetus.

Koebner war ein aufmerksamer Beobachter der soziopolitischen Entwick­
lungen in der Weimarer Zeit und stellte bereits Mitte der 1920er eine weitge­
hende Polarisierung der Gesellschaft fest, die er als zentrale Gefahr für die 
noch junge Demokratie erkannte. Seine einstmals so liberale Heimatstadt 
Breslau verwandelte sich Ende der 1920er Jahre in eine Hochburg völkischer 
und antisemitischer Gesinnung, wie etwa die heftigen Proteste gegen die Be­
rufung des Juristen Ernst Cohn im Jahr 1932 zeigten.18 Koebner war schon 
im Jahr zuvor im Rahmen der Breslauer Ortsgruppe des Central-Vereins 

16 Wie Norbert Götz und Wolfgang Hardtwig zeigen, war der bereits zeitgenössisch 
heftig umstrittene Terminus in der unmittelbaren Nachkriegszeit kein exklusiver 
Kampfbegriff der politischen Rechten, sondern schien zeitweilig sogar zu „einem 
demokratischen Gründungsmythos des postmonarchistischen Deutschlands“ aufzu­
steigen (Norbert Götz: Volksgemeinschaft. In: Michael Fahlbusch/Ingo Haar (Hrsg.): 
Handbuch der völkischen Wissenschaften. Personen – Institutionen – Forschungs­
programme – Stiftungen. München 2008, S. 713–721, hier S. 713; siehe auch Wolfgang 
Hardtwig: Volksgemeinschaft im Übergang. Von der Demokratie zum rassistischen 
Führerstaat. In: Detlef Lehnert (Hrsg.): Gemeinschaftsdenken in Europa. Das Ge­
sellschaftskonzept „Volksheim“ im Vergleich 1900–1938. Köln 2013, S. 227–253, hier 
S. 234.

17 Vgl. Tietze: Von der Ostforschung (wie Anm. 8), insb. S. 48 f.
18 Vgl. Leonie Breunung/Manfred Walther: Die Emigration deutscher Rechtswissen­

schaftler ab 1933. Bd. 1. Berlin/Boston 2012, S. 81–102, hier S. 83 f.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

267

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens (C.-V.) gegen den zunehmenden 
Antisemitismus an der Schlesischen Friedrich-Wilhelms-Universität engagiert, 
musste aber nach „Fühlungnahme mit den Dozenten“ bereits im April 1932 
erkennen, dass öffentliche Protestkundgebungen gegen den grassierenden An­
tisemitismus aufgrund der zu erwartenden, gewaltsamen Gegendemonstratio­
nen nicht mehr möglich seien und nur noch die Versendung von Aufklärungs­
material in Frage komme.19 Dass die Weimarer Demokratie in den frühen 
1930er Jahren die Rechtssicherheit und den Schutz von Minderheiten nicht 
mehr effektiv garantieren konnte, war eine tiefe Verlusterfahrung für Koebner 
und ein Vorzeichen dessen, was ab 1933 folgen sollte.

Als Koebner im Zuge der NS-Rassengesetzgebung die Lehrerlaubnis entzo­
gen wurde,20 setzten sich noch seine Historikerkollegen, darunter auch Her­
mann Aubin, beim preußischen Kultusministerium erfolglos für Koebners 
Verbleib in Breslau ein. Es wurde Koebner allerdings vom neuen Regime 
gestattet, an dem seit Ende der 1920er Jahre vorbereiteten Internationalen 
Historikerkongress in Warschau im August 1933 als offizielles Mitglied der 
deutschen Delegation teilzunehmen, doch nur, weil man auf seine Expertise in 
Sachen mittelalterlicher „Deutscher Ostkolonisation“ nicht verzichten konnte 
und um der Welt zu zeigen, „wie wenig man nichtarischen Dozenten zu 
Leide tut“, wie es in einem internen Bericht des damaligen Vorsitzenden des 
Historikerverbandes und „Reichsbeauftragten“ für die Warschauer Kongress-
Delegation, Karl Brandi, hieß.21

2. Jerusalem und die Politik der Idee

Ebenfalls im August 1933 erhielt Koebner bereits den Ruf an die Hebräische 
Universität Jerusalem. Der dortige Professor für Jüdische Geschichte Yitzhak 
(Fritz) Baer beschrieb gegenüber dem ebenfalls in Jerusalem lehrenden Phi­
losophen Ernst Simon den „sehr wertvolle[n] Koebner“ als „Zionisten“, der 

19 Central Archive of the History of the Jewish People, Jerusalem (CAHJP), HM2/8705–
403, Bl. 248, Protokoll der Arbeitsausschußsitzung vom 4. April 1932.

20 An der Breslauer Universität lehrten vergleichsweise viele Wissenschaftler jüdischer 
Herkunft, weshalb dort auch die Entlassungsquote aufgrund der NS-Rassegesetze mit 
27,6 Prozent entsprechend hoch ausfiel (Michael Grüttner: The Expulsion of Acade­
mic Teaching Staff from German Universities, 1933–45. In: Journal of Contemporary 
History 57 (2022), S. 513–533, hier S. 517).

21 Vertraulicher Bericht Karl Brandis, zit. in Eduard Mühle: Für Volk und deutschen 
Osten. Der Historiker Hermann Aubin und die deutsche Ostforschung. Düsseldorf 
2005, S. 100.

Peter Tietze

268

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„schon früher den Wunsch äußerte, gelegentlich eines Besuches hier, zu Gast­
vorlesungen eingeladen zu werden“.22 Ein Besuch Koebners in Jerusalem vor 
1933 kann indes nicht belegt werden. Zudem steht dies im Gegensatz zur 
Wahrnehmung des Breslauer Historikers und Gymnasiallehrers Willy Cohn, 
der sich in seinen bekannten Tagebüchern über die Berufung Koebners 
echauffierte und Koebner vorwarf, dass er „weder jüdisch noch politisch 
hervorgetreten“ und zudem ein „gänzlich unpolitischer Mensch“ sei,23 der 
es „immer abgelehnt [habe], Beziehungen zum Judentum zu unterhalten“. 
Mithin ein „Mann ohne jede Beziehung zur jüdischen Atmosphäre“.24 Diesen 
Äußerungen Cohns sollte man allerdings nicht allzu viel Gewicht beimessen, 
denn es zeigte sich darin auch eine langjährige Rivalität der beiden fast 
gleichaltrigen Breslauer Gelehrten. Doch auch Koebner selbst bekannte im 
September 1933 gegenüber dem britischen Historiker Walter Adams, dass „die 
geistige Atmosphäre von Jerusalem“ für ihn „sehr fremdartig“ sei, da er „der 
zionistischen Bewegung fern stehe“.25 Stattdessen hoffe er, so Koebner weiter, 
„von England aus mit der deutschen Wissenschaft, wie mit der europäischen 
überhaupt, wesentlich besser in Fühlung bleiben zu können, als dies von 
Jerusalem aus möglich ist“.26 Erst als dies nicht gelang, trat Koebner zum 
Oktober 1934 die Professur in Jerusalem an. Dieses Motiv, in Kontakt zu 
bleiben, Anschlussfähigkeit trotz Unterschieden aufrechtzuhalten, sich nicht 
in einer Minderheitsposition zu isolieren, zeigt sich auch hier als zentral und 
bestimmend für Koebner.

Koebner hatte sich in seiner ganzen Forschungsarbeit als Historiker nie für 
das Partikulare allein um seiner selbst willen interessiert, sondern das dahin­
terstehende „Universale“ oder doch zeitspezifisch „Allgemeine“ gesucht.27 Dies 
mag ein Grund gewesen sein, warum er sich in seinen Veröffentlichungen 
nicht eingehender mit jüdischer Geschichte befasste. Er war vielmehr im Aus­
tausch mit seinem langjährigen Freund und späteren Jerusalemer Kollegen, 

22 National Library of Israel (NLI), ARC 4° 1751/01/50, Fritz Baer an Ernst Simon, 
10.5.1933.

23 Willy Cohn: „Kein Recht, nirgends.“ Tagebuch vom Untergang des Breslauer Juden­
tums 1933–1941. Hrsg. v. Norbert Conrads, Bd. 1. Köln/Weimar 2006, S. 36 (Eintrag 
vom 29.4.1933).

24 Ebd., S. 104 (Eintrag vom 19.11.1933).
25 Bodleian Library Oxford (BLO), MS S.P.S.L. 255/1, Bl. 16 f., Richard Koebner an 

Walter Adams, 5.9.1933.
26 Ebd.
27 Dan Diner hat eine solche – Partikularismus und Universalismus miteinander ver­

söhnende – Perspektive auch und insbesondere für die „Epistemik des Holocaust“ 
fruchtbar gemacht. Vgl. Dan Diner: Gegenläufige Gedächtnisse. Über Geltung und 
Wirkung des Holocaust. Göttingen 2007, insb. S. 13 f.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

269

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem jüdischen Religionsphilosophen Julius Guttmann, dem er auch seine 
oben genannte Habilitationsschrift widmete, bereits früh zur Überzeugung 
gelangt, dass das Judentum in der Moderne keine selbstständige „Volksgemein­
schaft“ mehr darstelle.

Koebner, so scheint es auf den ersten Blick, hat an dieser Überzeugung 
festgehalten trotz der zum damaligen Zeitpunkt in Israel dominierenden 
zionistischen Nationsauffassung28 und trotz der nationalsozialistischen Juden­
verfolgung, die viele säkular geprägte Europäer dazu zwang, sich selbst als 
‚jüdisch‘ markiert zu verstehen.

Mit seinem bei Max Weber entlehnten Ethos der Verantwortlichkeit stand 
Koebner auch in Jerusalem in gewisser Hinsicht quer zu den verschiedenen 
utopischen Entwürfen seiner Zeit. Denn seine Konzeption von allgemeiner 
Geschichte führte schrittweise zu einer Abkehr vom methodischen Nationalis­
mus, dem er vor 1933 noch verpflichtet gewesen war. Dies war ein Bruch und 
eine Weiterentwicklung zugleich, denn, wie anhand seiner methodologisch-
theoretischen Hauptschrift „Vom Begriff des historischen Ganzen“ ersichtlich 
wurde,29 war Koebner davon überzeugt, dass der Referenzrahmen für jegliche 
Geschichtsschreibung durch das Gemeinschaftsbewusstsein jener Gruppe be­
stimmt werde, zu der sich der jeweilige Geschichtsforschende als zugehörig 
verstand. Infolge der beiden Weltkriege sei allerdings ein neues, globales 
Geschichtsbewusstsein entstanden, deren zentrale Akteure, insbesondere die 
beiden Supermächte, die Vereinigten Staaten von Amerika (USA) und die 
Sowjetunion (UdSSR), um die Deutungshoheit konkurrierten.

Da Israel in den 1950er Jahren zur westlichen Einflusssphäre gehörte, legte 
Koebner mit seiner eingangs genannten Feststellung, dass die ‚Allgemeine 
Geschichte‘ im Westen verankert sei, lediglich das begriffsgeschichtliche Fak­
tum offen, dass die Definition dessen, was jeweils als ‚Allgemeine Geschichte‘ 
zu gelten hat, durch konkrete wissens- und machtpolitische Konstellationen 
vorgeprägt ist. Demzufolge gelte es, die Tatsache anzuerkennen, dass die Ge­
schichtswissenschaft ihre Gegenstände und Gegenstandsbereiche (wie hier die 
‚Allgemeine Geschichte‘) nicht vollkommen frei bestimmen könne, sondern 
diese bereits durch ein „populäres Geschichtsbewusstsein“ in groben Zügen 

28 Vgl. hierzu Michael Brenner: Israel. Traum und Wirklichkeit des jüdischen Staates. 
Von Theodor Herzl bis heute. München 2016, S. 128–160.

29 Richard Koebner: Vom Begriff des historischen Ganzen [ca. 1933]. In: Ders.: Ge­
schichte, Geschichtsbewußtsein und Zeitwende. Vorträge und Schriften aus dem 
Nachlaß. Hrsg. v. Institut für Deutsche Geschichte der Universität Tel Aviv in Zu­
sammenarbeit mit dem Richard-Koebner-Lehrstuhl für Deutsche Geschichte an der 
Hebräischen Universität Jerusalem und H. D. Schmidt, London. Redaktion: Frank 
Stern. Gerlingen 1990, S. 49–128.

Peter Tietze

270

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgeprägt antreffe und sich darüber auch bewusst werden müsse. Erst dann 
könne in einem zweiten Schritt zur Kritik dieser vor- oder außerwissenschaft­
lichen Geschichts-Begriffe übergegangen werden. Dass dahinter bei Koebner 
auch ein spezifisches Politikverständnis stand, soll im Folgenden kurz skizziert 
werden.

Die Vorstellung Koebners, dass die grundlegenden Geschichts-Begriffe 
durch ein „populäres“, d.h. vor- und außerwissenschaftliches „Geschichtsbe­
wusstsein“, vorgegeben seien, war nicht gleichbedeutend mit blindem Gehor­
sam gegenüber der jeweils dominierenden öffentlichen Meinung. Das gilt 
auch für Koebners Forschungsverständnis vor 1933. Er stand der öffentlichen 
Meinung zu keinem Zeitpunkt unkritisch gegenüber, noch war er politisch 
gänzlich untätig gewesen, wie es sein späterer Jerusalemer Schüler und Mit­
verfasser seines letzten, postum erschienenen begriffsgeschichtlichen Werks,30 

Helmut Dan Schmidt, in polemischer Absicht gegenüber Ernst Simon rückbli­
ckend unter dem Eindruck der Studentenrevolte von 1968 behauptete: „[T]he 
service of those in power had become a natural habit for Koebner. The Ger­
man professor, Staatsdiener, was hardly in a position to go his own ways.“31

Ein Beispiel soll Koebners kritische politische Haltung illustrieren. In sei­
nem Tagebucheintrag vom 6. September 1936 findet sich der Hinweis auf eine 
„Politik der Idee“; ein Politikverständnis erwachsen nicht zuletzt im Kontext 
von Koebners Engagement im Freimaurertum.32 Für viele aus Mitteleuropa ab 
Mitte der 1930er Jahre eingewanderten ‚säkularen‘ oder ‚assimilierten‘ Juden 
dienten deutschsprachige Logen in Jerusalem als ein wichtiger Treff- und 
Orientierungspunkt, vor allem für die liberal gesinnten unter ihnen. Koebner 
selbst, so zeigen seine Tagebucheinträge, schätzte nicht nur diesen sozialen 
Aspekt, sondern auch das kulturell-spirituelle Angebot der Loge und scheint in 
der Vermittlung der freimaurerischen Inhalte eine leitende Position eingenom­
men zu haben. Sein Politikverständnis und dasjenige, was er „Esoterik“ nann­

30 Vgl. Richard Koebner/Helmut Dan Schmidt: Imperialism. The Story and Significance 
of a Political Word 1840–1960. Cambridge 1964 (unveränderte Nachdrucke 1965 u. 
2010).

31 NLI, ARC 4° 1751/01/881, Helmut Dan Schmidt an Ernst Simon, 16.6.1968.
32 Die bei Eva Telkes-Klein zu findende Behauptung, dass Koebner Mitglied im frei­

maurerähnlichen, jüdischen Orden B’nai B’rith gewesen sei, konnte nicht bestätigt 
werden. Vgl. dies.: L’Université hébraïque de Jérusalem à travers ses acteurs : la pre­
mière génération de professeurs (1925–1948). Paris 2004, S. 243. Eine Mitgliedschaft 
in beiden Organisationen war gleichzeitig möglich und kann für Koebner daher auch 
nicht ausgeschlossen werden.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

271

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te, hingen jedenfalls aufs Engste zusammen. So schrieb Koebner im genannten 
Tagebucheintrag,33 der wohl als Vorlage für eine Ansprache diente, folgendes:

„Esoterik ist niemals Milieuprodukt (kein Kathed[er]-Sozialism[us]), sondern 
steht immer über dem Milieu. Sie muß das Gewissen ihrer Zeit sein. Es gibt nur 
eine Realpolitik: die Politik der Idee.“34

Es verbleibt im Ungefähren, was genau diese „Politik der Idee“ beinhalten soll­
te. Deutlich ist zunächst nur, was damit nicht gemeint ist, nämlich bloße Inter­
essenpolitik für ein bestimmtes soziales ‚Milieu‘, wie es aus Koebners Sicht der 
Katheder-Sozialismus35 deutscher Intellektueller um 1900 gewesen sei. Noch 
dürfe es eine ‚Realpolitik‘ geben, welche sich entweder nur an den vermeintli­
chen Sachzwängen orientiere oder einem ungezügelten Machiavellismus das 
Wort rede.36 Vielmehr rief Koebner hier jenes von Max Weber geprägte Ver­
ständnis von ‚Realpolitik‘ ins Bewusstsein, das auf einer Verantwortungsethik 
aufbaute, welche den Bereich der Politik nicht der ausschließlichen Dominanz 
moralischer Fragen von historischer Schuld und Opfertum überantwortet.37 

Stattdessen gehe es darum, gewissenhaft und verantwortungsvoll zum Wohle 
aller Zeitgenossen zu handeln.

Koebners Forderung an die Politik, das „Gewissen ihrer Zeit“ zu sein, hatte 
somit zwei implizite Voraussetzungen: zum einen den spezifisch westlichen 
Wertehintergrund, der nicht zuletzt im Falle der Freimaurer aufs Engste mit 
dem Begriff der ‚Aufklärung‘ verbunden war, und zum anderen die Voraus­
setzung einer den unterschiedlichen gesellschaftlichen Gruppierungen über­
geordneten sozialen Einheit, die allerdings nicht mehr als konkret beschreib­
bare Instanz vorgestellt wurde, sondern als ein immer wieder aufs Neue zu 
beschreibendes und entsprechend umkämpftes ‚Symbol‘. Verkürzt gesagt, ging 
es ihm um den nicht gerade leicht zu bewerkstelligenden Ausgleich von Parti­
kularem und Universalem, ohne dabei einer Seite den Vorzug zu geben.

33 Der Tagebucheintrag ist nicht in Koebners eigener Handschrift verfasst, vermutlich 
hat er die Rede seiner Schwester Charlotte diktiert.

34 NLI, ARC 4° 1809–2, Tagebuch, Eintrag 6.9.1936.
35 Vgl. Otto Ladendorf: Historisches Schlagwörterbuch. Leipzig 1906: „Kathedersozia­

listen, ein Spottname, womit H. B. Oppenheim in einem Artikel der Nationalzeitung 
vom 17. Dez. 1871 diejenigen deutschen Professoren der Nationalökonomie zu treffen 
gedachte, welche im Gegensatz zur freihändlerischen Richtung eine staatliche Sozial­
gesetzgebung lebhaft befürworteten“ (<https://www.textlog.de/schlagworte-katheder
sozialisten.html>).

36 Eine Übersicht über ihre historischen Ausformungen bietet John Bew: Realpolitik. 
A History. Oxford 2016.

37 Vgl. Kari Palonen: Eine Lobrede für Politiker. Ein Kommentar zu Max Webers 
„Politik als Beruf “. Wiesbaden 2002, S. 112.

Peter Tietze

272

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.textlog.de/schlagworte-kathedersozialisten.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.textlog.de/schlagworte-kathedersozialisten.html


In diesem Sinne ist wohl auch der vieldeutige Begriff der ‚Esoterik‘ hier 
zu verstehen, der im Tagebuch nicht definiert wird. Deutlich kommt darin 
die intendierte Verbindung von „Gottsuche“ und Politik zum Ausdruck,38 aber 
nicht unbedingt im Sinne einer okkulten Geheimlehre, sondern vor allem 
als Absage an die Vorstellung, man könne gesellschaftliche Probleme und 
Phänomene ganz ‚objektiv‘, gleichsam ‚von außen her‘ (also exoterisch) be­
trachten und beschreiben. Stattdessen kommt hier Koebners Verständnis von 
„Geschichtlichkeit“ zum Tragen, wonach jede Beobachtung und Darstellung 
sozialer Phänomene selbst wiederum nur ein historisch bedingtes soziales 
Phänomen ist und entsprechend lediglich ‚von innen her‘ (also esoterisch) 
gedeutet werden kann. ‚Esoterik‘ in diesem Sinne ist also ein Handeln aus 
dem Bewusstsein, dass die eigene soziale Position stets in wechselseitiger 
Abhängigkeit steht mit den vielen anderen, die sie mittel- oder unmittelbar 
umgeben. Damit wird auch die Rede von der „Politik der Idee“ verstehbar als 
eine Politik der Einsicht (begriffsgeschichtlich hergeleitet vom Altgriechischen 
ἰδεῖν „erblicken“, „erkennen“) in die wechselseitige Verbundenheit durch kon­
tingente Beziehungsgeflechte oder wie Koebner es später formulierte: durch 
die „cross-currents of historical contingency“.39 Mit anderen Worten geht es 
hierbei um jene „Einheit durch Vielfalt“, die Koebner in verschiedenen Varia­
tionen zeitlebens beschäftigt hat.

Doch Koebners Hoffnung auf eine „Politik der Idee“ wurde im Juni 1938, 
also einige Monate vor dem Münchner Abkommen und den Novemberpogro­
men, auf eine schwere Probe gestellt, als er erkannte, dass der „antisemitic 
fanatism“ den Juden nur noch „the right of death“ gelassen habe. Denn „the 
British policy of professing patience has not proved to be fruitful“. Zudem 
drohe dieses Scheitern der britischen Politik schwerwiegende Probleme für 
Palästina mit sich zu bringen, denn „Arab terrorists are hoping for World-An­
tisemitism“, wie Koebner an den britischen Historiker Walter Adams schrieb.40

Als sich der Zweite Weltkrieg als unvermeidlich abzeichnete, verstärkte sich 
Koebners politisches Engagement, und es kam bei ihm – wie sein Schüler 

38 Ähnliche Vorstellungen waren etwa auch bei Hugo Bergmann zu finden, wenn er 
1933 in seinem Tagebuch schrieb: „Jedenfalls: der Zionismus hört auf interessant 
zu sein, wenn nicht das Transzendentale in seinem Mittelpunkt steht“ (Schmuel 
Hugo Bergmann: Tagebücher und Briefe. Bd. 1. Königstein/Ts. 1985, S. 348, Eintrag 
28.11.1933).

39 Richard Koebner: The Concept of Western Civilization. In: The Cambridge Journal 4 
(1951), S. 207–224, hier S. 211.

40 BLO, MS S.P.S.L. 255/1, Bl. 94–97, hier Bl. 95, Richard Koebner an Walter Adams, 
23.6.1938.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

273

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Helmut Dan Schmidt schrieb – zu einer „geistigen Neuorientierung“.41 Ko­
ebner, der noch bis 1938 regelmäßig im Sommer nach Deutschland gereist 
war, unter anderem um seine Forschungen zur mittelalterlichen Ostsiedlung 
weiterzuführen,42 erkannte nun endgültig, dass sein auf Rechtsstaatlichkeit 
und Interessenausgleich beruhendes „bürgerliches“ Geschichts- und Gemein­
schaftsbewusstsein sich sowohl als realitätsfern als auch politisch unwirksam 
erwiesen hatte. Er gelangte nunmehr zu der Überzeugung, dass nicht nur 
die allgemeine Politik, sondern auch eine wirksame Kulturpolitik, die mit 
seinem Habitus eines „deutschen Mandarins“ aufs Engste verbunden war,43 

tiefer an den grundlegenden Strukturmerkmalen des modernen Geschichts- 
und Gemeinschaftsbewusstseins ansetzen müsse: Die Wissenskritik musste 
zur Grundlage einer Gesellschaftskritik werden.

3. Salman Schocken und sein Kreis

Im Laufe seiner Zeit in Jerusalem entwickelte Koebner schrittweise Sympathi­
en für dasjenige, was heute vielfach als „Kulturzionismus“ bezeichnet wird, 
zumindest was den Wunsch nach einer der modernen westlichen Zivilisation 
angemessenen Form des Judentums anbelangt.44 Koebner fand schnell Auf­
nahme im Kreis um den Verleger und Geschäftsmann Salman Schocken, dem 
fast alle deutsch-jüdischen Intellektuellen Jerusalems angehörten, so etwa Ko­
ebners enger Freund Julius Guttmann, aber auch S. J. Agnon, Hugo Bergmann, 
Gershom Scholem, Ernst Simon und Martin Buber.45 Im Gegensatz zum 
Großteil dieses intellektuellen Kreises zeigte Salman Schocken selbst allerdings 
„nie Sympathien für Brit Schalom“.46 Dieser auf Deutsch als „Friedensbund“ 
zu übersetzende Verband, zu dem etwa Martin Buber, Gershom Scholem, 
Hugo Bergmann, Ernst Simon und Judah L. Magnes gehörten, setzte sich – 

41 Helmut Dan Schmidt: Richard Koebner (1885–1958). Von Breslau nach Jerusalem. In: 
Koebner: Geschichte (wie Anm. 29), S. 11–21, hier S. 15.

42 BLO, MS S.P.S.L. 255/1, Bl. 94–97, hier Bl. 95, Richard Koebner an Walter Adams, 
23.6.1938.

43 Siehe Paul Mendes-Flohr: The Mandarins of Jerusalem. In: Naharaim 4 (2011), 
S. 175–182.

44 Vgl. Michael Brenner: Jüdische Kultur in der Weimarer Republik. München 2000, 
S. 33 f. et passim und zur Verwendung des Begriffs in Palästina/Land Israel von der 
Staatsgründung siehe ders.: Israel (wie Anm. 28), insb. S. 97–99.

45 Vgl. Anthony David: The Patron. A Life of Salman Schocken 1877–1959. New York 
2003, und Stefanie Mahrer: Salman Schocken. Topographien eines Lebens. Berlin 
2021.

46 Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 208.

Peter Tietze

274

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie auch seine Nachfolgeorganisation Ichud – für einen bi-nationalen, also 
jüdisch-arabischen, föderativen Staat in Palästina ein.47

Für Salman Schocken bedeutete seine Emigration nach Palästina im Jahr 
1934 zunächst eine deutliche Einschränkung seiner wirtschaftlichen Betäti­
gungsmöglichkeiten im Vergleich zum Kaufhauskonzern- und Verlagsgeschäft 
in Deutschland, das im Dezember 1938 durch die Nationalsozialisten zwangs­
liquidiert wurde.48 Schocken betätigte sich fortan als Vorsitzender des Exeku­
tivkomitees der Hebräischen Universität, kaufte die Tageszeitung Ha-aretz auf 
und gründete in Palästina einen weiteren Verlag unter seinem Namen, wobei 
jedoch sein Engagement für die Hebräische Universität den meisten Raum 
einnahm.49

Die noch junge Jerusalemer Universität befand sich seit Anfang der 1930er 
Jahre in einem Konflikt zwischen dem für eine bi-nationale, jüdisch-arabi­
sche Union plädierenden Kanzler Judah L. Magnes50 einerseits und dem Prä­
sidenten der zionistischen Weltorganisation Chaim Weizmann andererseits. 
Schocken arbeitete in enger Abstimmung mit Weizmann nicht nur an einer 
Konsolidierung der Finanzen, sondern an einer grundlegenden Umstrukturie­
rung der Universität, welche durch das Herausdrängen Magnes‘ aus dem ein­
flussreichen Kanzleramt und dessen Abfindung mit einer rein symbolischen 
Ehrenpräsidentschaft ermöglicht werden sollte.51 Diese Auseinandersetzung 
ging in ihrer politischen Bedeutung weit über das universitäre Milieu hinaus 
und kulminierte aus Schockens Sicht in der Alternative zwischen der Abkapse­
lung in einer vornehmlich mitteleuropäisch geprägten Kulturenklave oder der 
Öffnung für die gesamte jüdische Welt im Verbund mit der westlichen Welt, 
insbesondere aber mit Unterstützung durch Großbritannien und die USA. 
Bevor Koebner sich zu einer engeren Zusammenarbeit mit den Binationalisten 
überzeugen ließ, hatte er bis zu Schockens unerwarteter Übersiedlung in die 
USA im Oktober 1940 eng mit diesem auf dessen Ziel hingearbeitet.

47 Vgl. hierzu etwa Dietmar Wieschemann: Traum vom Frieden. Das bi-nationale Kon­
zept des Brith-Schalom zur Lösung des jüdisch-arabischen Konfliktes in der Zeit von 
1925–1933. Schwalbach a.T. 1998; Shalom Ratzabi: Between Zionism and Judaism. 
The Radical Circle in Brith Schalom 1925–1933. Leiden u.a. 2002; Dimitry Shumsky: 
Brit Shalom. In: Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur. Im Auftrag der Säch­
sischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig hrsg. v. Dan Diner. Bd. 1. Stuttgart/
Weimar 2011, S. 422–427.

48 Vgl. Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 277, 331.
49 Ebd., S. 277.
50 Vgl. Daniel P. Kotzin: Judah L. Magnes. An American Jewish Nonconformist. Syra­

cuse, NY 2012.
51 Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 288 f.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

275

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Koebner habe, wie dessen Schüler Helmut Dan Schmidt anlässlich Ko­
ebners Emeritierung betonte, ein „hebräisches Kultur-Ghetto als ein völlig 
irreales Ideal“ betrachtet und sei stattdessen für die „Entwicklung eines hebräi­
schen Jischuw als eines Teiles der britischen Völkergemeinschaft zusammen 
mit dem arabischen Jischuw“52 eingetreten. Die hier anzutreffende Verwen­
dung des Begriffs ‚Jischuw‘ (hebr.: Niederlassung, Siedlung, Bevölkerung) ist 
ungewöhnlich, denn üblicherweise wird dieser Terminus nur für die jüdische 
Siedlungsgruppe in Palästina verwendet. Genau auf diese Verengung des zio­
nistischen Blicks macht der Satz auf begrifflicher Ebene aber gerade aufmerk­
sam.

Schocken und Koebner scheinen auch sonst in politischer Hinsicht ähnli­
che Auffassungen geteilt zu haben. Im Jerusalemer Privatarchiv von Salman 
Schocken findet sich etwa der Hinweis, dass Koebner zusammen mit seinem 
Freund aus Breslauer Tagen, dem Religionsphilosophen Julius Guttmann, von 
Schocken im Sommer 1939 für die Partei Achdut Haam (Einigkeit des Volkes) 
angeworben wurde.53 Dabei handelt es sich um eine kurzlebige Splitterpartei, 
die im Zuge der Aufspaltung der 1931 in Krakau gegründeten „Weltvereinigung 
der Allgemeinen Zionisten“ (Zionim Klalim) entstanden war. Zu den führen­
den Persönlichkeiten der Achdut Haam gehörten vor allem Vertreter des mit­
teleuropäischen, „liberalnationalen zionistischen“54 Bürgertums, die eine freie 
Marktwirtschaft anstrebten und auf den Fortbestand des britischen Mandates 
hofften,55 im Sinne „einer weitgehenden politischen Autonomie unter dem 

52 Beide Zitate sind im Original auf Deutsch verfasst und finden sich in Helmut Dan 
Schmidt: Professor Richard Koebner, der Lehrer. Eine Wuerdigung zum Beschluss 
seiner 21jaehrigen Lehrtaetigkeit an der Hebraeischen Universitaet. In: Yedioth 
hayom, Nr. 29 vom 22.7.1955, S. 3.

53 Salman Schocken Library, Jerusalem [nachfolgend: SchA], 556/12, „Für Einladung 
zur Zirkelversammlung der Partei [Achdut ha-am] in der Bibliothek Schocken am 
Mittwoch, 19.7.1939, 5.30 h nachm“, ms. Durchschlag, 3 S. Auf dieser 73 Personen um­
fassenden Adressliste findet sich neben „Prof. Koebner“ (an sechster Stelle) auch der 
Eintrag „J. Guttmann“, wobei aufgrund des Fehlens der akademischen Titel unsicher 
ist, ob es sich hierbei tatsächlich um den Religionsphilosophen Julius Guttmann han­
delt. Weitere geladene Universitätsmitglieder waren der Arzt Ludwig Halberstädter, 
der Orientalist und Leitende Mitarbeiter der Universitäts- und Nationalbibliothek 
Gotthold Weil sowie das Ärzte-Brüderpaar Hermann und Bernhard Zondek.

54 Zu deutsch-jüdischen liberalen Strömungen in Palästina vgl. Anja Siegemund: Eine 
Bürgergesellschaft für den Jischuw. Deutsche liberalnationale Zionisten in Palästina. 
In: Tel Aviver Jahrbuch für deutsche Geschichte 41 (2013), S. 60–81.

55 In einem an die Exekutive der Jewish Agency gerichteten Memorandums-Entwurf 
vom Dezember 1938 heißt es: „Jüdische und arabische Autonomie für Bezirke und 
Sachgebiete. Wenn Judenstaat und staatspolitische Parität gegenwärtig nicht zur Dis­
kussion gestellt werden können, müssen wir eine Lösung anstreben, bei der wir 

Peter Tietze

276

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schutz der britischen Mandatsmacht“.56 Die Achdut Haam wurde bereits 1942 
von der „Neuen Alija“-Partei (Alija Chadascha) ideell beerbt, die sich als 
Interessenvertretung deutschsprachiger Einwanderer verstand. Auch Koebner 
engagierte sich später in der von der Alija Chadascha organisierten Kultur- 
und Bildungsarbeit.

Technokratie, dirigistische Wirtschaftspläne und eine defensiv-abwartende 
Haltung im jüdisch-arabischen Konflikt zeichnete die insgesamt sehr realpo­
litisch und pragmatisch gehaltenen Ziele der Partei Achdut Haam aus. Kenn­
zeichnend war zudem eine Skepsis gegenüber der parlamentarischen Massen­
demokratie, da man angesichts des Scheiterns der Weimarer Republik von 
deren Dysfunktionalität in Krisenzeiten überzeugt war. Das traf offenbar auch 
auf Koebner zu.

Denn dieser stellte sich angesichts der scheinbaren Ausweglosigkeit des 
jüdisch-arabischen Konfliktes, der seit 1936 mit Terroranschlägen auf beiden 
Seiten einen hohen Blutzoll forderte, noch im März 1939 die durchaus ernst 
gemeinte Frage, „ob nicht die faschistischen Staaten es fertig gebracht ha­
ben, Probleme zu lösen, mit denen die demokratischen nicht fertig wurden 
(Arbeitslosigkeit)“.57 Koebner war mit diesen Überlegungen in seinem dama­
ligen, überwiegend deutschsprachigen Jerusalemer Freundes- und Kollegen­
kreis keineswegs allein. So stimmte der Philosoph Hugo Bergmann, dessen 
Tagebucheinträgen dieses Zitat entstammt und der zur Verwunderung seiner 
Jerusalemer Kollegen zeitlebens ein Verehrer des Anthroposophen Rudolf Stei­
ner war,58 der an Koebners Frage anschließenden Bemerkung David Werner 

in dem nun einmal gegebenen Rahmen das Maximum an Autonomie und Selbst­
ständigkeit in den uns lebenswichtigen Bereichen (Einwanderung, Verteidigung, Er­
ziehung, Entwicklung der Wirtschaft und Bodenerwerb) erlangen“ (SchA, 556/12, 
Präsidium der Partei Achdut Haam an die Exekutive der Jewish Agency, Tel Aviv, 
28.12.1938, hs. Vermerk „Entwurf !“, ms. 7 S., hier S. 2). Als Präsidiumsmitglieder 
werden darin aufgeführt (S. 7): „Auerbach, Bileski, Foerder, Ginsburg, Hurwitz, Kro­
janker, Medsini, Moses, Pinner, Rosenblueth, Schocken, Tuchler.“

56 Brenner: Israel (wie Anm. 28), S. 91.
57 So Koebners Äußerung in einer privaten Gesprächsrunde bei David Werner Senator 

am 1.3.1939 nach der Erinnerung Hugo Bergmanns. Anwesend waren zudem Martin 
Buber, Bergmanns Ehefrau Escha, der aus Breslau stammende und kurz zuvor aus­
gewanderte Mathematiker Otto Toeplitz und der Physiker Shmuel Sambursky. Als 
Reaktion auf Koebners Frage hielt Bergmann fest: „Aber es wurde erwidert, es ist 
keine Kunst, Probleme zu lösen, wenn man den Menschen aufopfert“ (Bergmann: 
Tagebücher & Briefe [wie Anm. 38]. Bd. 1, S. 497 f.).

58 Vgl. Andreas Kilcher: Kabbalah and Anthroposophy. A Spiritual Alliance According 
to Ernst Müller. In: Julie Chajes/Boaz Huss (Hrsg.): Theosophical Appropriations. 
Esotericism, Kabbalah, and the Transformation of Traditions. Beer Sheva 2016, 
S. 197–220, hier S. 215 f. Bergmanns Engagement für Steiners und Müllers Anthro­

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

277

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Senators zu, „daß die faschistischen Staaten Dinge vollbracht haben, welche in 
der Linie des Richtigen liegen, wie die Einigung des deutschen Volkes, auch 
die Forderung nach Kolonien ist an sich berechtigt“.59

Es wäre jedoch verfehlt, Koebners Frage vorschnell als ein klares Bekennt­
nis zum Faschismus zu werten, vielmehr manifestierte sich darin ein tiefes 
Gefühl der Niedergeschlagenheit angesichts der enttäuschten Hoffnungen, die 
Koebner als DDP-Mitglied nur wenige Jahre zuvor noch in die Demokratie 
gesetzt hatte.60 Hinzu kam die erwähnte Frustration über das Scheitern der 
Appeasement-Politik. Dennoch findet sich in Bergmanns Tagebuch im Eintrag 
zu dieser privaten Gesprächsrunde am 1. März 1939 folgende Schlussbemer­
kung, welche die vermeintlichen Erfolge des Faschismus deutlich relativierte: 
„Töplitz [sic] erzählte, und auch Köbner [sic], daß die Deutschen jetzt alle 
melancholisch seien. Ungefähr die Stimmung: es lohnt eigentlich nicht zu 
leben.“61 Hierbei steht allerdings zu vermuten, dass beide damit mehr über sich 
selbst aussagten als über die Deutschen im NS-Reich.

Der Achdut Haam jedenfalls, die sich als „Partei des fortschrittlichen Bür­
gertums“ bezeichnete,62 war nur wenig Erfolg bei den Wahlen zum 21. Zionis­
tenkongress Ende Juli 1939 beschieden,63 und stellte danach ihre Tätigkeiten 
relativ bald ein. Dies lag nicht zuletzt daran, dass es sich eher um eine Samm­
lungsbewegung und Interessenvertretung eines bestimmten soziokulturellen 

posophie, die er auch mit der Kabbalah verknüpft sah, wurde insbesondere von 
Gershom Scholem kritisiert.

59 Bergmann: Tagebücher & Briefe (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 497 f.
60 Martin Buber, der ebenfalls am Gespräch teilnahm, sprach zwei Monate später von 

der „faschistischen Suggestion“, die nur deshalb habe verfangen können, weil es die 
sozialistischen und demokratischen Kräfte nicht verstanden hätten, die „Sehnsucht 
nach einer neuen sinnvollen Wirklichkeit, in die man sich aus dem organisierten 
Chaos der Gegenwart hinüberretten könnte“, zu stillen (Martin Buber: [Rede an­
lässlich des 1. Mai 1939]. In: ders.: Werkausgabe. Bd. 11: Schriften zur politischen 
Philosophie und zur Sozialphilosophie. Teilband 2: 1938–1965. Hrsg. u. komm. v. 
Massimiliano De Villa, eingel. v. Franceso Ferrari. Gütersloh 2019, S. 27–30, hier 
S. 28).

61 Bergmann: Tagebücher & Briefe (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 497 f.
62 Deutschsprachige Wahlanzeige „Achduth Haam. Die Partei des fortschrittlichen Bür­

gertums“. In: Tamzit Itonejnu vom 21.7.1939, S. 3. Als Kandidaten werden u.a. aufge­
führt: „1. Felix Rosenblueth, Tel Aviv. 2. Elias Auerbach, Haifa. 3. Herbert Foerder, Tel 
Aviv. 4. Kurt Tuchler, Tel Aviv. 5. Gustav Krojanker, Jerusalem.“ An letzter, 26. Stelle 
steht Salman Schocken. Siehe auch CZA J18/49–42, Wahlplakat „Achdut Haam“, 
deutsch und hebräisch (verm. Juni/Juli 1939) mit hs. Zusatz „nicht verwendet“.

63 SchA, 556/12, Felix Rosenblueth an Salman Schocken, Kurt Blumenfeld, Martin 
Rosenblueth, Jerusalem 6.8.1939, ms. Felix Rosenblueth berichtet darin über das 
enttäuschende Wahlergebnis im Nationalrat.

Peter Tietze

278

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milieus handelte denn um eine Gruppe mit konkreten politischen Vorstell­
ungen.

Der geringe Erfolg mag dazu beigetragen haben, dass Schocken fortan 
den Kontakt zu anderen, stärker kulturzionistisch ausgerichteten Strömungen 
suchte. So fand im August 1940, also kurz bevor er für alle seine Jerusalemer 
Bekannten gänzlich unerwartet in die USA übersiedelte, eine dreistündige 
„Aussprache“ in seinem luxuriösem Jerusalemer Wohnhaus statt, an der ne­
ben Schocken und Koebner namhafte deutschsprachige Vertreter der bi-na­
tionalen Idee teilnahmen, darunter Martin Buber, Gershom Scholem, David 
Werner Senator und Ernst Simon. Schocken war von dieser Veranstaltung tief 
enttäuscht: Kaum jemand der Teilnehmer, außer „Simon mit dem obligaten 
Hinweis auf die Araber“, habe „echtes Interesse“ für die „praktische Parteipoli­
tik“ geschweige denn für seine Abgrenzungsbemühungen gegenüber anderen 
zionistischen Gruppen gezeigt.64 Bergmann, Simon und Koebner hatten ihrer­
seits im Vorfeld – allerdings vergeblich – andere, wesentlich allgemeinere The­
men für das Treffen vorgeschlagen: Koebner wollte etwa ganz grundsätzlich 
über den „Aufbau des Jischuv und seine besonderen Probleme“ sprechen.65

Schocken ging es mithin um konkrete Lösungen und praktische Erfolge, 
Koebner und seinen Universitätskollegen hingegen um die Schaffung eines 
hinreichenden Problembewusstseins für die Komplexität eines Konflikts, der 
bis heute einer ‚Lösung‘ entbehrt. Ein weiteres, im Zeitraum von 21 Tagen 
geplantes Treffen desselben Kreises fand wohl nicht mehr statt. Inzwischen 
hatte der Zweite Weltkrieg auch das Mandatsgebiet Palästina erreicht, insbe­
sondere durch die italienische Bombardierung Tel Avivs am 9. September 
1940.66 Einen Monat später, im Oktober 1940, verließ Salman Schocken bereits 
Jerusalem. Über die Gründe für seine „Abreise ohne Abschied“ und für seine 
dauerhafte Übersiedlung in die USA ist viel spekuliert worden.67 Schockens 
Frustration darüber, dass die Unterstützung für seine politischen Pläne in 
Jerusalem ausblieb, dürfte einen nicht ganz unerheblichen Anteil daran gehabt 
haben.

64 SchA, 556/84, „Notiz ueber die Veranstaltung im Wohnhaus am 10. August 1940 um 
8.15“, Jerusalem, 11.8.1940, ms. Eingeladen waren: „Dr. Weltsch, Prof. Koebner, Prof. 
Scholem, Prof. Guttmann, Dr. Samburski, Dr. Jonas, Dr. Spitzer, Dr. E. Simon, Prof. 
Schwabe, Prof. Buber, Dr. Senator.“ Man achte auf die Reihenfolge, die als kleines 
Indiz für die Nähe Koebners zu Schocken gelten darf.

65 Ebd.
66 Vgl. Dan Diner: Ein anderer Krieg. Das jüdische Palästina und der Zweite Weltkrieg, 

1935–1942. München 2021, S. 134.
67 Vgl. Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 365–367.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

279

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassend betrachtet hatte Koebner in Salman Schocken einen 
wichtigen Förderer,68 nicht zuletzt in beruflicher Hinsicht, und Schocken 
wiederum in Koebner einen weitsichtigen Berater in wissenschaftsorganisato­
rischen Fragen während der ersten Jahre im für beide noch fremden Kontext 
Jerusalems gefunden.69 Beide unterschieden sich jedoch in ihrem Politikver­
ständnis, welches bei Schocken parteipolitisch-pragmatisch auf Ent-Problema­
tisierung abzielte, bei Koebner als „Politik der Idee“ grundsätzlich re-proble­
matisierend angelegt war und radikale Veränderungen sowie die vorschnelle 
Schaffung von ‚harten Fakten‘ ablehnte.

Mit Schockens Weggang fand die Konstellation, welche die Voraussetzung 
für Koebners im weiteren Sinne politisches Engagement in seinen ersten 
Jahren in Jerusalem gebildet hatte, ein abruptes Ende. Ein Briefwechsel der 
beiden über das Jahr 1940 hinaus ist m.W. nicht überliefert. Doch eine weitere 
Konstellation, diejenige der britischen Kulturpolitik, hatte Koebner bereits 
seit etwa 1936 in ihren Bann gezogen.70 Diese wurde von einer dritten Kon­
stellation, dem Kulturzionismus in Koebners engerem, universitärem Umfeld, 
bis zum Ende des Krieges abgelöst, und sie prägte seine künftige Sicht auf 
den arabisch-jüdischen Konflikt.71 Der Übergang von einer Konstellation in 
die andere war jedoch kein radikaler Richtungswechsel. Er war ebenso sehr 
durch äußere Umstände geprägt wie durch innere Selbstreflexion erfolgte 
Neujustierung und Schwerpunktverlagerung entsprechend der Weberschen 
Verantwortungsethik und der sich daraus ergebenden realpolitischen Orien­
tierung. Zwischen den Konstellationen gab es zeitliche und inhaltliche Über­
lappungen, aber auch deutliche Widersprüche und Konflikte. Nicht zuletzt 
darin liegt einer der Gründe für Koebners aus heutiger Sicht widersprüchlich 
erscheinende Äußerungen.

68 Zu Schockens zunehmender Verbitterung darüber, dass er von seiner Jerusalemer 
Umgebung vermeintlich ausschließlich als Mäzen wahrgenommen wurde, siehe ebd., 
S. 363.

69 Zum Zusammenhang von Emigration und Patronage siehe etwa Andrew Chand­
ler/Katarzyna Stokłosa/Jutta Vinzent (Hrsg.): Exile and Patronage. Cross-cultural 
Negotiations Beyond the Third Reich. Münster 2006.

70 Vgl. hierzu Tietze: Von der Ostforschung (wie Anm. 8), insb. S. 62–68.
71 Vgl. hierzu Peter Tietze: Die falsche Analogie. Der Begriffshistoriker Richard Koebner 

und das jüdische Palästina. In: Mimeo. Blog der Doktorandinnen und Doktoranden 
am Dubnow-Institut, 9.5.2022, <https://mimeo.dubnow.de/die-falsche-analogie/> 
(12.5.2025).

Peter Tietze

280

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mimeo.dubnow.de/die-falsche-analogie
https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://mimeo.dubnow.de/die-falsche-analogie


4. Ein „Prediger in der Wüste“ für das Britische Empire

War Salman Schocken bis Oktober 1940 Koebners zentrale Bezugsperson in 
Jerusalem gewesen, so bemühte Koebner sich im Laufe des Krieges noch 
stärker als zuvor, den Kontakt zur britischen Mandatsregierung zu vertiefen. 
Koebners Bemühungen während des Krieges, im Jischuw um Verständnis für 
die britische Politik zu werben, entsprachen nicht nur der weitverbreiteten 
England-Begeisterung der Freisinnigen seiner Kindertage. Sein pro-britisches 
Engagement hatte vielmehr damit zu tun, dass Koebner bereits 1936, im Zu­
sammenhang mit einer organisatorischen Umstrukturierung der Hebräischen 
Universität in Jerusalem unter den Einfluss britischer „Kulturpropaganda“ 
geraten war, wie er gegenüber Salman Schocken freimütig bekannt hatte, und 
sich von deren „aufrichtige[m] Bestreben, […] durch Diskussion und Selbst­
kritik zu einheitlichen Grundsätzen zu kommen“,72 hatte überzeugen lassen. 
Koebner plädierte in diesem Zusammenhang für eine stärkere Anbindung 
der Hebräischen Universität an die Hochschulen des Commonwealth und die 
Einführung des Englischen als zweiter Unterrichtssprache neben dem Hebräi­
schen.

Damit stieß Koebner freilich nicht überall auf ungeteilte Zustimmung. Zu 
einem „Prediger in der Wüste“ für das britische Empire wurde er nach eigener 
Aussage jedoch vor allem mit seinen ab März 1940 gehaltenen öffentlichen 
Vorträgen über englische Geschichte, die das Verständnis für die Motive bri­
tischer Politik im jüdischen Palästina vertiefen sollten.73 Koebner versuchte 
Ende des Jahres 1944 mit finanzieller Unterstützung des Public Information 
Office der britischen Mandatsverwaltung eine Sammlung dieser, ursprünglich 
auf deutsch oder englisch verfassten (kultur-)politischen Vorträge über das 
britische Empire in hebräischer Übersetzung in der Wochenzeitung Ha-galgal 
(„Das Rad“) zu veröffentlichen.74 Diese wurde in enger Abstimmung mit 
der Rundfunkstation Kol Jeruschalajim („Stimme Jerusalems“) betrieben und 
galt in politischen Fragen als Organ der britischen Mandatsregierung. Die 
Veröffentlichung kam allerdings nicht zustande, weil die Übersetzung ins 
Hebräische sich immer weiter hinauszögerte. Der tiefere Grund dafür war 
der Umstand, dass Koebner sich die Übersetzung ins Hebräische nicht selbst 

72 SchA, 054/7–1, „Bericht Prof. Koebner über seine Tätigkeit in London. Teil III: 
Association of the Buero of the Universities of the British Empire“. Anlage zu Koebner 
an Salman Schocken, 31.7.1936.

73 Vgl. Anonym: Lecture in Series „England and the English“. In: The Palestine Post vom 
4.3.1940, S. 2.

74 Der folgende Abschnitt wurde bereits in leicht veränderter Form veröffentlicht in 
Tietze: Von der Ostforschung (wie Anm. 8), S. 66.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

281

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zutraute, sondern den ihm noch aus Breslauer Tagen bekannten Orientalisten 
Martin Plessner damit beauftragt hatte, der allerdings erhebliche Bedenken 
gegenüber Koebners Texten entwickelte. So warf Plessner Koebner vor, das 
Faktum zu unterschlagen, dass die Britische Mandatsregierung letztlich nur 
ihre eigenen Interessen verfolge und die Förderung der in ihrem Machtbe­
reich stehenden Völker vernachlässige.75 Koebner widersprach und forderte 
nun seinerseits von Plessner ein grundsätzliches „Umdenken“: Es gelte das 
entmündigende preußische Ideal des fürsorglichen Staates zu verwerfen (dem 
sich Koebner selbst noch vor der Emigration verpflichtet gefühlt hatte), und 
stattdessen in eigenverantwortlicher „Kontrolle und Kritik“ am Gelingen des 
Empires „mitzuarbeiten“, womit Koebner auf sein Ideal einer ‚Einheit durch 
Vielfalt‘ zu sprechen kam:

„Englische Politik und englische Verwaltung sind zwei weitgehend verschieden­
artige Gegenstände (anders als in Deutschland!); die palästinensischen Verhält­
nisse müssen aber noch überdies mit besonderem Maß gemessen werden. Es 
ist ein preußisches Vorurteil, daß eine Verwaltung an sich gut sein kann; eine 
Verwaltung ist nur gut, wenn die Bevölkerung durch Bereitstellung der Kräfte, 
durch Legalität und – falls sie geistig und politisch so entwickelt ist, wie z.B. die 
Juden in E.I. [= Erez (Land) Israel] das von sich behaupten – durch Kontrolle 
und Kritik mitarbeitet. In Palästina kommt die besondere Schwierigkeit hinzu, 
daß Juden und Araber nach Eigenart ihrer Tradition ungleichartige Einstellung 
des Beamten verlangen.“76

Aber das Ideal der Politik zerbrach an der Realität der Verwaltung, doch Koeb­
ner wollte es nicht wahrhaben. Das hatte viele Gründe, persönliche vielleicht, 

75 Central Zionist Archives, Jerusalem (CZAJ), A530/39, Martin Plessner an Richard 
Koebner, 18.10.1944, hs. 4 S., hier S. 2 f.: „Der Bürger wird zur Zusammenarbeit 
mit einem Staatsapparat aufgefordert, der weder in der Lage noch bereit ist, ihm 
den nötigen Schutz gegen Gesetzesbrecher zu geben. Das sind doch auffallende 
Dinge, die offenkundig nicht auf ‚this country‘ beschränkt sind, die aber offenbar 
die Kolonialverwaltung nicht beeinträchtigt haben. Trotzdem sind sie natürlich sehr 
geeignet, die Staatsautorität zu untergraben und ein psychologisches Verhältnis zu 
schaffen, das weder für England ehrenvoll noch für das verwaltete Land nützlich 
ist. Es scheint hier diese seltsame Scheu vor dezidiertem Handeln außer im Falle 
höchster Gefahr vorzuliegen, die unsereinem so unverständlich ist, weil man nicht 
versteht, warum der Staat nicht für Ordnung, Recht und Gesetz im Verhältnis der 
Einwohner (um nicht zu sagen Bürger) untereinander sorgt, soweit nicht ein wirkli­
ches oder vermeintliches Interesse Englands selbst vorliegt, oder im Falle von Kapi­
talverbrechen. Eine bessere Verwaltung wäre doch viel eher geeignet, die Achtung vor 
den Einrichtungen zu erhöhen, auf die England stolz ist, und würde so indirekt ein 
friedenstiftendes Moment sein. Darüber könnte man, glaube ich, im Rahmen dieser 
Vorträge einen Abschnitt einschalten.“

76 CZAJ, A530/39, Richard Koebner an Martin Plessner, 6.11.1944, S. 3 f.

Peter Tietze

282

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber, was hier mehr interessiert, sicher auch solche, die mit der Entfaltung 
seiner Geschichtstheorie zusammenhingen. Denn das ‚Empire‘, dem er auch 
eine postum veröffentlichte Monographie widmete,77 bot in Koebners Augen 
ein alternatives temporales Ordnungsmodell zur ubiquitären „Ideologie der 
Zeitwende“, welche in seiner Sicht die Ursache für die kataklystische Moderne 
bildete. 

Ein gutes Beispiel für Koebners Gegenentwurf einer ‚re-problematsieren­
den‘ Haltung78 ist sein 1945 auf Hebräisch veröffentlichter Artikel „Unpoliti­
sche Betrachtungen unserer politischen Probleme“, in welchem er sich kritisch 
mit dem Import und der Übertragung des deutschen Begriffs der „politischen 
Bildung“ ins Hebräische auseinandersetzte, einem Begriff also, dem er in 
seiner Breslauer Zeit etwa in der Öffentlichkeitsarbeit des DDP-Ortsvereins 
noch verpflichtet gewesen war. Nun aber warnte der – aufgrund seiner Nähe 
zur liberalen Alija Chadascha durchaus nicht „unpolitische“ – Koebner davor, 
jene durch „politische Bildung“ erlernten und vermeintlich ewigen politischen 
und historischen Wahrheiten zur Grundlage des gesellschaftlichen Handelns 
in Palästina zu machen. Vielmehr gelte es, diese Gewissheiten stets immer 
wieder aufs Neue selbstkritisch zu hinterfragen und von exkludierenden und 
entwertenden Kategorisierungen politischer Feinde abzusehen, da sie es un­
möglich machten, das konstruktive, zukunftsoffene Gespräch wieder neu auf­
zunehmen.79

Genau diese Überlegungen führten Koebner schließlich zu einem Engage­
ment für eine bi-nationale Union in Israel/Palästina. Als er auf einem Ge­
sprächsabend bei dem Verwaltungsdirektor der Jerusalemer Universität, David 
Werner Senator, im Oktober 1939 von den Teilnehmern, den ehemaligen Brit 
Schalom-Mitgliedern Hugo Bergmann, Gershom Scholem und Ernst Simon, 
erfuhr, dass die Jewish Agency unter der Leitung von David Ben-Gurion fest 
damit rechne, dass ein Resultat des nunmehr ausgebrochenen Weltkrieges die 
Gründung des jüdischen Nationalstaates sein werde, zeigte er sich – so berich­

77 Vgl. Richard Koebner: Empire. Cambridge 1961, und Koebner/Schmidt: Imperialism 
(wie Anm. 30).

78 Vgl. Reinhard Laube: „Perspektivität“. Ein wissenschaftssoziologisches Problem zwi­
schen kulturbedingter Entproblematisierung und kulturwissenschaftlicher Reproble­
matisierung. In: Otto Gerhard Oexle (Hrsg.): Das Problem der Problemgeschichte 
1880–1932. Göttingen 2001, S. 129–179. Zum Zusammenhang zur Begriffsgeschichte 
vgl. Peter Tietze: „Der Angriff der Gegenwart auf die übrige Zeit.“ Richard Koebners 
und Reinhart Kosellecks Historische Semantikforschungen zwischen Historismus 
und Posthistoire. In: Forum Interdisziplinäre Begriffsgeschichte, hrsg. v. Ernst Müller 
5/2 (2016), S. 6–22.

79 Richard Koebner: Unpolitische Betrachtungen unserer politischen Probleme [hebr.]. 
In: Baajot (Kislew – Aw, 5705 [1944/45]), Bd. 2, H. 7, S. 8–13.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

283

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet Bergmann – zutiefst erschrocken.80 Koebner glaubte zunächst jedoch noch 
fest an die britische Schutzmacht. Erst im Jahr 1942 sollte er sich „breitschla­
gen lassen“ (Hugo Bergmann), der politischen Vereinigung Ichud (יחוד = Uni­
on) beizutreten, die, gegründet von Judah L. Magnes, Ernst Simon und Martin 
Buber, einen bi-nationalen, föderalen Staat anstrebte.81 Koebner blieb aller­
dings skeptisch, ob eine solche Föderation zum damaligen Zeitpunkt bereits 
realisierbar sei, da in seinen Augen auf beiden Seiten die Voraussetzungen für 
eine politische Zusammenarbeit noch nicht vorhanden waren. So berichtet 
Hugo Bergmann, dass Koebner ihn auch auf die möglichen Nachteile einer 
Föderation mit den Arabern aufmerksam gemacht habe:

„[…] dann bei Köbner [sic], der mir die Plattform von Ichud zeigte, die aller­
dings sehr kläglich ist, keine zionistische Forderung enthält, und Köbner [sic] 
sagt mit Recht, er sei nicht so sicher, ob wir so ohne weiteres in der arabischen 
Föderation glücklich sein werden, ob sie uns nicht zwingen werden, arabische 
Forderungen nach außen zu vertreten.“82

Die von Koebner verfolgte „Politik der Idee“, im Sinne einer bereits im Cen­
tral-Verein ausgeübten rationalen Aufklärungsarbeit und eines Interessenaus­
gleichs auf der Basis von Gleichberechtigung, beruhte auf der Voraussetzung 
des tatsächlichen Vorhandenseins sozialgeschichtlicher Verflechtungen sowie 
eines weitgehend gemeinsam geteilten historischen und sozialen Bewusstseins. 
Beide, sowohl die soziopolitischen als auch die kulturellen Vorbedingungen, 
galt es Koebner zufolge zuallererst zu etablieren, bevor ein bi-nationaler Staat 
gegründet werde könne.

Zusammenfassend gesagt konnte es Koebner zufolge angesichts der in den 
1920er Jahren unter dem Historismus-Begriff83 verhandelten, unaufhaltsamen 
Veränderungsprozesse nicht darum gehen, neue und vermeintlich endgültige, 
mythische Ordnungen zu entwerfen, wie es allenthalben an den Rändern des 
politischen Spektrums geschah. Vielmehr bestehe die Aufgabe einer liberalen 
„Realpolitik“ darin, die Kontingenz und soziale Konstruiertheit jener die Ge­
sellschaft stützenden Sinngebungen sich immer wieder aufs Neue problemati­
sierend vor Augen zu führen. Durch eine derartige stete „Re-Interpretation“ 
und „Re-Problematisierung“, die Koebner im Empire verwirklicht glaubte, 

80 Bergmann: Tagebücher (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 505.
81 Vgl. Hedva Ben-Israel: Bi-Nationalism versus Nationalism. The Case of Judah 

Magnes. In: Israel Studies 23/1 (2018), S. 86–105, derzufolge Koebner zu den wichtigs­
ten Unterstützern Magnes‘ und der Ichud-Bewegung an der Universität gehörte (ebd., 
S. 89).

82 Bergmann: Tagebücher (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 590.
83 Koebner hatte als Rezensent in den frühen 1920er Jahren maßgeblich zur Rezeption 

der Schriften Ernst Troeltschs über die „Krise des Historismus“ beigetragen.

Peter Tietze

284

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werde so die Geschichte auch für zukünftige Entwicklungen nutzbar gemacht. 
Diese Umdeutung musste Koebner zufolge auch an dem Nations-Begriff an­
setzen, der die Geschichtswissenschaft bis dahin geprägt hatte. Der Gedanke 
einer „nationalen Existenz als volle politische Autarkie der Nation“ habe „kei­
ne Wirklichkeit mehr“, befand Koebner bereits im Juli 1946, denn die „Abhän­
gigkeit kleiner und sogar mittelgroßer Völker von den wirklichen Großstaaten 
hat sich vermehrt“.84 Damit näherte er sich einer Position an, die man heute 
als transkulturell bzw. transnational bezeichnen könnte,85 da in seinen Analy­
sen immer stärker die tatsächlichen Beziehungsgeflechte in den Vordergrund 
traten, um die festen Kategorien überkommener Geschichtsbilder zu hinterfra­
gen. Koebner hatte nun in der Bekämpfung populärer Geschichtsmythen eine 
Aufgabe der Geschichtswissenschaft gefunden, die seine frühere neutrale Ein­
stellung in eine gesellschaftskritische Position weiterentwickelte (wenngleich 
mit einigen blinden Flecken in Bezug auf das britische Empire).

5. Schlussbemerkung

Was also ist an Koebners Mahnung zum ständigen Neu-Denken, zum un­
ablässigen „Re-Problematisieren“ auch heute noch aktuell? Zugegeben: die 
„Öffentlichkeit“ in der westlichen Welt ist seit Koebners Zeit tiefgreifenden 
Strukturveränderungen unterworfen. Dem eigenverantwortlichen öffentlichen 
Intellektuellen von einst ist mächtige Konkurrenz durch Denkfabriken, Nicht­
regierungsorganisationen und vor allem durch den zügellosen Populismus 
in den sozialen Medien erwachsen, der scheinbar keiner klaren Linie mehr 
folgt. Die Wissenschaften haben heute keinen herausgehobenen Stellenwert 
mehr; sie sind vielmehr zurückgeworfen in den Meinungskampf mit anderen, 
denkbar ungleichen Wahrheitsansprüchen.

Vom Begriffshistoriker Koebner können wir, wie ich glaube, auch heute 
noch lernen, dass die Wissenschaften und insbesondere die „Kulturwissen­
schaften“ (wie er sie nannte) sich aus diesen Auseinandersetzungen um die 
Deutungshoheit keineswegs heraushalten, sondern vielmehr im Modus im­
manenter Kritik aktiv daran beteiligen sollten. Koebner war sich im Klaren 
darüber, dass dies einer Sisyphusarbeit gleichkommt und die Kulturwissen­
schaften dabei keine letztgültigen Lösungen anzubieten haben. Was diese von 

84 Richard Koebner: Was sind die Lehren der Geschichte? [1946]. In: Ders.: Geschichte, 
Geschichtsbewußtsein und Zeitwende (wie Anm. 29), S. 248–259, hier S. 259.

85 Vgl. etwa Wolfgang Welsch: Was ist eigentlich Transkulturalität? In: Lucyna Darow­
ska/Thomas Lüttenberg/Claudia Machold (Hrsg.): Hochschule als transkultureller 
Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universität. Bielefeld 2010, S. 39–66.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

285

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihren Kritikern unterscheidet, ist etwas anderes: Ihre Waffen sind vor allem 
die Differenzierung und die Problemorientierung. Gegen die populistischen 
Vereinfacher richtet sich die Differenzierung, welche nach der spezifischen, 
kontextgebundenen Funktion von Begriffen, Semantiken und Narrativen fragt 
und so zum Instrument der Freiheit gegen autoritäre Vereinnahmungen wird. 
Als Gegengewicht zur Komplexitätssteigerung durch Differenzierung müssen 
die Kulturwissenschaften zugleich aber immer auch jene Problemkonstellatio­
nen herausarbeiten, die den großen sozialen Debatten zugrunde liegen und die 
stets auch die Frage nach geteilten Erfahrungen und gemeinsamen Erwartun­
gen berühren. Koebner verstand diese, auf die Grundlagen gesellschaftlichen 
Zusammenhalts zurückverweisende Problemorientierung als Mahnung zur 
sozialen Verantwortung im Sinne Max Webers. Zur Verantwortung dafür, 
die Vielheit der am Meinungskampf beteiligten Stimmen zu erhalten und 
zugleich sichtbar zu machen, dass die im Meinungsstreit aufeinander bezo­
genen Gruppen etwas unausgesprochen voraussetzen, was es unbedingt zu 
verteidigen gilt: nämlich den demokratischen Rechtsstaat als Garanten freier 
Öffentlichkeit. In diesen beiden Aspekten zeigt sich Koebners auch heute noch 
relevanter sozialer Liberalismus.

Dieses Motiv: in Kontakt zu bleiben, Anschlussfähigkeit trotz Unterschie­
den aufrechtzuhalten, sich nicht in einer Minderheitsposition zu isolieren und 
doch zugleich das Recht auf Differenz zu wahren, war zentral und bestimmend 
für Koebner. Dass Koebner damit auch ein Vermittler zwischen der deutschen 
Bildungstradition und der jüdischen Kultur im Land Israel wurde, ist insofern 
zutreffend, als er seine kritisch-sozialliberale Position nach Jerusalem hinüber­
rettete und dort weiterentwickelte. Ein typischer „Jecke“, der im Land Israel 
sich nicht anders zu helfen weiß, als die deutsche Mehrheitskultur der Weima­
rer Zeit unreflektiert weiterzuführen, war Koebner allerdings nicht.

Vielmehr war Koebner erstens ein kritischer Denker, weil er in seinen 
semantischen Studien die strukturellen, insbesondere chronopolitischen Vor­
aussetzungen für die Rechtfertigungen soziopolitischen Handelns offenlegte 
sowie zugleich deren Negativfolgen sichtbar machte und seine eigene Position 
davon nicht ausnahm. Seine Perspektive war sozial, weil er stets auf die Not­
wendigkeit von Kooperation und Gemeinschaftsbildung unter Beachtung aller 
beteiligten Akteure abhob. Aber auch, weil Koebner soziale Gruppierungen 
in funktioneller Abhängigkeit zu einer vorausgesetzten, aber aufgrund ihrer 
Geschichtlichkeit nie restlos beschreibbaren sozialen ‚Einheit‘, sei es die ‚Stadt‘, 
die ‚Nation‘, das ‚Empire‘ oder die ‚Weltgemeinschaft‘, behandelte. Und schließ­
lich war seine Haltung liberal, weil er sowohl auf Rechtsstaatlichkeit beharrte 
als auch auf das Recht des Einzelnen auf Differenzierung von der Mehrheits­
gesellschaft. Die drei Attribute „kritisch“, „sozial“ und „liberal“ sind freilich 

Peter Tietze

286

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus ihrem Kontext heraus zu verstehen und entsprechen nicht dem heutigen 
Sprachgebrauch. Sie können nicht ohne weiteres mit „politisch-korrekt“, „sozi­
al-engagiert“ oder „sozialdemokratisch“ übersetzt werden.

Koebner war kein dogmatischer Gesinnungsethiker, vielmehr war er von 
der prioritären Verantwortung für die Aufrechterhaltung einer rechtsstaatli­
chen Ordnung überzeugt, auch wenn dies zulasten ihrer demokratischen Ver­
fasstheit ging, wie etwa in Bezug auf Koebners zeitweilige Hoffnungen, die er 
in das Britische Kolonialreich setzte. Da Koebner von der Notwendigkeit des 
britischen Schutzes für das jüdische Palästina überzeugt war, ließ er gerade in 
diesem Punkt kritisches Bewusstsein vermissen und verstieg sich stattdessen 
in die einseitige und empirisch anfechtbare Apologetik eines vermeintlich 
geläuterten britischen ‚Imperialismus‘.

Das Adjektiv „kritisch“ bezieht sich deshalb vor allem auf Koebners Vorstell­
ungen von der gesellschaftlichen Funktion der Geschichtswissenschaft, die im 
Sinne einer „Gewissensprüfung“ darin bestehen sollte, populäre Geschichts­
bilder kritisch zu hinterfragen. Insbesondere machte er dabei auf die exklu­
dierende Funktion von „Wir“-Erzählungen aufmerksam sowie auf Strategien 
politischer Einflussnahme mithilfe historischer Analogie-Bildungen.

Koebner wird hier insofern als „sozial“ bezeichnet als er stets bemüht war, 
alle an einem bestimmten Problemkomplex beteiligten Parteien zu berück­
sichtigen. So war er in seinen Forschungen zur „deutschrechtlichen Ostsied­
lung“ auch noch 1933 um die Einbindung der polnischen Perspektive bemüht 
und hatte zuvor als einer der wenigen mit diesem Thema befassten deutschen 
Forscher Polnisch gelernt. Ebenso wird dies sichtbar in Koebners späteren 
Bemühungen um die Einbindung der arabischen Seite im Rahmen des Ichud.

Das Attribut „liberal“ ist bei Koebner jedoch nicht mit „libertär“ gleich­
zusetzen, sondern entsprang einem ausgeprägten bildungsbürgerlichen Selbst­
verständnis und war in erster Linie meritokratisch ausgerichtet. In dieser 
Leistungsorientierung war Koebner jedoch immerhin so konsequent, dass er – 
in den frühen 1950er Jahren auch in Israel keinesfalls üblich – seiner begabten 
Jerusalemer Studentin Hedva Ben-Israel zu einem begehrten Promotions-Sti­
pendium an der Universität Cambridge verhalf, das nach eigener Aussage 
Grundlage ihrer späteren Karriere als Historikerin war.86

Koebner machte sich keine Illusionen über den Erfolg seiner Bemühungen: 
seine kulturpolitischen Interventionen waren für ihn stets Resultat einer indi­
viduellen „Gewissensprüfung“ als Forscher-Persönlichkeit. Er entwickelte ein 

86 Dazu das Hintergrundgespräch des Verfassers mit Prof. Dr. Hedva Ben-Israel (1925–
2023, Ph.D. 1955, Univ. of Cambridge) an der Hebräischen Universität Jerusalem am 
13.8.2014.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

287

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


individuelles Forscherethos, aber kein Programm kollektiver parteipolitischer 
Einflussnahme. Vielmehr haben demnach Geschichtsforschende gerade aus 
der Einzigartigkeit ihrer jeweiligen Position heraus die Aufgabe, das „Gewissen 
ihrer Zeit“ zu sein. Koebners „re-problematisierende“ Position beruhte somit 
auf der Grundannahme, dass eine ‚Einheit durch Vielfalt‘ möglich sei.

Peter Tietze

288

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263 - am 19.01.2026, 09:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

