
Nomos

Überzeichnete Spektakel
Inszenierungen von Gewalt im Comic

Jörn Ahrens

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Jörn Ahrens

Inszenierungen von Gewalt im Comic

Überzeichnete Spektakel

Nomos

BUT_Ahrens_2147-4.indd   3 03.12.18   11:22

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

ISBN 978-3-8487-2147-4 (Print)
ISBN 978-3-8452-6246-8 (ePDF)

1. Auflage 2019
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019. Gedruckt in Deutschland. Alle Rechte, 
auch die des Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der 
Übersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

BUT_Ahrens_2147-4.indd   4 03.12.18   11:22

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Inhaltsverzeichnis

Einleitung: Bild, Medium1. 9

Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik2. 30

Spektakel1. 30

Gewalt2. 39

Ästhetik3. 46

Arretierung: Frank Miller, Sin City3. 58

Sin City1. 58

Sequenz und Arretierung2. 61

Rhythmus3. 66

Abstraktion und Gewalt4. 69

Ästhetik und Sinnlichkeit5. 75

Graphische Narration6. 81

Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel4. 84

Subversion1. 84

Helden2. 89

Stereotyp3. 94

Sex, Gewalt4. 99

Überzeichnung5. 106

Spektakel6. 113

Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets5. 116

Rezension1. 116

Gewöhnliches. Außergewöhnliches2. 123

Gewalt. Subjektivität3. 137

Verwandlung4. 141

5

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Modern5. 144

Kolportage6. 149

Heimatfront: Brian Wood, DMZ6. 153

Deterritorialisierung1. 153

Relokalisierung2. 161

Bild, Fotografie3. 166

Figur4. 172

Entfremden5. 178

Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien7. 182

Comic Reportage1. 182

Dokumentation2. 192

Authentifikation3. 205

Einbildungskraft4. 214

Einfühlung: Baru8. 225

Zugriff1. 225

Expressivität2. 231

Boxen3. 234

Karikatur4. 239

Aktion5. 243

Bildlichkeit6. 249

Legitimität: Hermann Huppen9. 255

„Unsere Welt“1. 255

Stilmittel2. 262

Legitimität, Illegitimität3. 268

Atmosphäre4. 272

Rache5. 279

Haltung6. 293

Inhaltsverzeichnis

6

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Moderne: Winshluss, Pinocchio10. 295

Unterleib1. 295

Groteske2. 301

Reise3. 307

Humanisierung4. 311

Fortsetzung folgt11. 317

Bibliographie 323

Comics 323

Sekundärliteratur 324

Inhaltsverzeichnis

7

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Einleitung: Bild, Medium

Comic und Gewalt verbindet eine lange, gemeinsame Geschichte. Im
Grunde nicht anders als andere populärkulturelle Gattungen, ging auch
der Comic in seiner mediengeschichtlichen Entwicklung alsbald eine
ziemlich enge Verbindung mit Formen der Inszenierung von Gewalt ein,
die sich auf alle seine wesentlichen expressiven Ebenen erstrecken – Nar-
ration, Ästhetik, formale Organisation. Das Verhältnis zwischen dem
Comic als Medium der Moderne und Gewalt als einem weithin unver-
meidbaren sozialen Phänomen und als sinnfällige, allgegenwärtige me-
diale Inszenierung prägt die gesellschaftliche und die kulturelle Ausein-
andersetzung mit diesem Medium seit Jahrzehnten. Ganz maßgeblich
wurde immer erneut der scheinbare Hang des Comic in den Vorder-
grund gerückt, zu einer Überinszenierung von Gewalt zu neigen. Inso-
fern galt der Comic für lange Zeit als Medium schlechthin einer Gesell-
schaft des Spektakels. Schnell und häufig arbeitsteilig produziert, auf bil-
lige Effekte heischend und qualitativ armselig gemacht – so stellte man
sich den Comic gern vor und kam deshalb nicht zufällig darauf, das bild-
basierte Lektüremedium als „trivial“ zu etikettieren, als medial wie auch
kulturell illiterat und hinter die zivilisatorischen Standards einer textba-
sierten Lesekultur zurückfallend. Dahinter steckt aus kulturwissenschaft-
licher Sicht jedoch mehr, nämlich die Verhandlung von Leitkonzepten,
die Kultur und Gesellschaft betreffen. Die Auseinandersetzung mit dem
Verhältnis zwischen dem inkriminierten Medium Comic und der nicht
weniger inkriminierten sozialen Ressource Gewalt kann dazu beitragen,
derlei Konzepte freizulegen und einsichtig zu machen. Die Normen der
Kultur, ihre Diskursorganisation und Schließung durch die Erstellung
von Scripts und Frames der Normalität innerhalb eines grundsätzlich
ebenso kontingenten, wie offenen Feldes werden ganz sicher gerade da
fassbar, wo diese entweder programmatisch herausgefordert werden
oder sich selbst provoziert fühlen. Die Verbindung von kulturellen Insze-
nierungen, Darstellungen, Repräsentationen von Gewalt und deren Um-
setzung innerhalb der Gefilde der verfemteren unter den populärkultu-
rellen Medien hat hierfür schon immer einen guten Indikator abgegeben.

Von besonderer Brisanz scheint dabei zu sein, dass die Ächtung von
Gewalt in deutlichem Zusammenhang mit der erfolgreichen und lücken-
losen Etablierung von Vorstellungen zur schriftbasierten Gesellschaft, so-
wie der Schrift ganz allgemein als symbolischer Kernressource für Zwe-

1.

9

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


cke der Kommunikation und der symbolischen Vermittlung zu stehen
scheint. Während eine Vergesellschaftung von Gewalt, genauso wie de-
ren kulturelle Anschreibung, historisch höchst unterschiedlichen Kon-
junkturen und Regimen unterliegt, sind die klassische Moderne und ihr
Medienarsenal von einer bemerkenswerten Ambivalenz, um nicht zu sa-
gen, von einer ausgeprägten Unentschiedenheit Gewalt gegenüber ge-
prägt. Einerseits sind diese Medien, ist Kultur überhaupt (und bekannt-
lich nicht lediglich in ihren populärkulturellen Formen) von einer Allge-
genwart und Faszination der Gewalt geprägt. Die Präsenz von Gewalt
löst sich ganz im Sinne von Richard Alewyns Thesen zur Angstkultur
(Alewyn 1965) aus der gesellschaftlichen Unmittelbarkeit heraus und mi-
griert in Formen einer kulturell distanzierten Darstellung und Aneig-
nung. Interessanterweise wird genau hier, an der Schnittstelle einer über
Schriftlichkeit definierten, repräsentativen Kultur einerseits und margi-
nalisierten Kulturformen andererseits eine spezifische Intensität von Ge-
walt in den zu letzteren gehörenden Medien vermutet. So wurde der Co-
mic sehr rasch, und hier läge noch jede Menge medienhistorisches For-
schungspotential brach, nicht nur schlicht und vornehmlich als Medium
für Kinder wahrgenommen, dessen sich die Erwachsenen zu schade sein
sollten, sondern umgekehrt gewann die Annahme an Einfluss, der Comic
halte sein Publikum von der notwendigen literarischen Bildung (also
letztlich habituell von Bildung schlechthin und damit auch vom Erlangen
erwachsener, charakterlicher Reife) ab, infantilisiere es und mache es
dumm.

Für Positionen wie diese stehen große Namen – von Fredric Werthams
Klassiker Seduction of the Innocent (1955) bis zu den Einlassungen
Horkheimers und Adornos im Kulturindustrie-Kapitel ihrer erstmals
1944 erschienenen Dialektik der Aufklärung (1990), die dem Comic je-
weils ausgesprochen misstrauisch bis ablehnend begegneten und das Me-
dium als Produkt einer Vermassung von Kultur anschrieben. Jenseits je-
des Begriffs von Kunst und insbesondere durch den Einfluss von Verfah-
ren der Standardisierung, Serialisierung, Kommodifizierung und Indus-
trialisierung, so die Überzeugung, werde die Qualität der Erzeugnisse
drastisch abgesenkt. Dies führe entweder in die Kriminalisierung einer
Klientel, der klassische Bildung nicht mehr zugänglich und populärkultu-
rell verstellt sei oder aber zu deren effektiverer Durchherrschung mittels
kultureller Instrumentarien der Manipulation und der Illusion. Wer sich
populärkulturell sozialisiert, durchschaut nicht mehr die Läufe der Welt,
so der einhellige Tenor, den bezeichnenderweise nahezu durchwegs deut-
sche Emigranten in den ungleich radikaler durch Massenkultur gepräg-
ten USA formulierten. An derlei akademische Haltungen schlossen sich

1. Einleitung: Bild, Medium

10

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nur allzu rasch gesellschaftliche Praktiken einer Normierung und Sank-
tionierung des Mediums Comic an.

Dieses Buch verfolgt nicht die Absicht, diese Debatte um eine Qualifi-
zierung dieses Mediums wieder aufzugreifen oder sogar fortzuschreiben
(nicht einmal, sie zu historisieren, was immerhin eine Idee wäre). Es
kommt aber auch nicht an der initialen Einsicht vorbei, dass die in der
Öffentlichkeit nachhaltig etablierte Konjunktion von Comics und Ge-
walt nicht nur etwas mit der tatsächlichen Rezeption von Gewaltdarstel-
lungen im Comic zu tun hat, sondern auch mit den medialen, pädago-
gischen, gewissermaßen epistemologischen Zuschreibungen, die dem Co-
mic früh, spätestens aber seit den 1950er Jahren in aggressiver Weise,
angeheftet wurden. Dass der Comic ein Medium der Verrohung, des Pri-
mitiven, der latent kriminellen Subkulturen und der verführbaren Jugend
sei, zeichnet ihn daher, was sein kulturelles Image angeht, nicht nur als
gewaltaffines respektive gewaltbasiertes, sondern schlicht als gewaltsa-
mes Medium aus. Damit ist allerdings noch wenig gesagt. Denn: Was ist
das, ein gewaltsames Medium und kann es so etwas überhaupt geben?
Zunächst wäre die angenommene Gewaltsamkeit des Comic eine kultu-
relle Zuschreibung gegenüber einer spezifischen Ausdrucksform inner-
halb der populären Kulturen der Moderne, vor allem wäre sie natürlich
eine normative Zuschreibung. Diese normative Auseinandersetzung um
Generalia eines Mediums soll an dieser Stelle erklärtermaßen nicht ge-
führt werden, weil sie augenscheinlich in eine falsche Richtung führt, die
spezifische Medien und Medienerzeugnisse ebenso schnell wie grund-
sätzlich in eine ethische Bringschuld einsetzt. Aus diesem Grunde wählt
die vorliegende Untersuchung einen anderen Weg, sich dem Thema Ge-
walt im Comic zu nähern, indem sie zunächst nach der medialen Form
fragt, in welcher das Motiv der Gewalt im Comic steht. In den Mittel-
punkt des Interesses rückt also schlicht die Art und Weise der Darstel-
lung von Gewalt, die überaus verschieden ausfallen kann und trotzdem
über so etwas wie ein mediales Epizentrum verfügen wird. Dazu gehört
für den Comic zunächst einmal dessen Bildlichkeit. Selbst die Schrift be-
wegt sich im Comic auf einer letztlich ikonographischen Ebene (Wiesing
2010), weshalb es sich sogar erübrigt, in Anlehnung an das audiovisuelle
Medium Film vom skriptovisuellen Medium Comic zu sprechen.

Das visuelle Medium Comic arbeitet zuallererst mit bildlichen Darstel-
lungen, im vorliegenden Fall solchen von Gewalt. Die scheinbare Ge-
waltsamkeit des Mediums generiert sich, wenn überhaupt, aus dessen
Bildwirkung. Das mag zunächst ungeheuer trivial klingen, da die Bild-
lichkeit des Comic, schlägt man ein beliebiges Exemplar an beliebiger
Stelle auf, so überaus offenkundig zu Tage liegt. Allerdings ist dieser Be-

1. Einleitung: Bild, Medium

11

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


fund mindestens in seinen Konsequenzen überhaupt nicht trivial, macht
er es doch erforderlich, das Augenmerk der Reflexion, gerade wenn es
um Inszenierungen von Gewalt im Comic geht, insbesondere auf dessen
formal-ästhetische Aspekte zu legen. Das aber ist ein Aspekt am Medium
Comic, der bislang erstaunlicherweise viel zu oft außer Acht gelassen
wurde. Der Ansatz der vorliegenden Studie ist daher, dass auf Inszenie-
rungen von Gewalt im Comic zu reflektieren heißt, von einer Analyse
der formalen Seite des Mediums nicht absehen zu können. Im Zentrum
der Fallstudien, die ich im Rahmen dieser Untersuchung zum Verhältnis
von Comic und Gewalt vorlege, steht deshalb nicht einfach die Betrach-
tung von Gewaltinhalten, die Diskussion vordergründig operierender
Narrationen oder Ikonographien von Gewalt. Vielmehr geht diese Arbeit
den Zusammenhang sowohl über die Perspektivierung der formalen Be-
dingungen des Comic als Medium generell an, wie auch über die Hin-
wendung zu jeweils spezifischen Beispielen. Die Form bestimmt den In-
halt. Diese Feststellung lässt sich für den Comic ganz sicher in einer
Konsequenz treffen, wie für kaum ein anderes Medium. Gewaltdarstel-
lungen im Comic können nicht unabhängig von den Bedingungen und
Logiken ihrer Darstellung untersucht oder bewertet werden. Insofern
kann es nicht erstaunen, dass weite Passagen der einzelnen Kapitel sich
immer wieder grundsätzlich mit den formalen und medienimmanenten
Gegebenheiten des Comic auseinandersetzen. Auch wenn diesbezüglich
in den letzten Jahren im Rahmen der internationalen Comicforschung
verschiedenste Beiträge vorgelegt wurden, die den Comic als spezifisches
Medium mit eigenen formensprachlichen Bedingungen theoretisieren,
bleibt in dieser Richtung ganz sicher noch immer sehr viel zu tun.

Das vorliegende Buch will dazu beitragen, diese Diskussion zu führen
und sie weiterzutreiben. Dafür wählt es keinen reinen medien- oder kul-
turwissenschaftlichen Zugriff auf den Comic als Medium allgemein, son-
dern sucht die Auseinandersetzung mit exemplarischen Inszenierungen
von Gewalt im Comic. Deren Stellenwert lässt sich in der Tat nicht hoch
genug veranschlagen, auch wenn es ganz offensichtlich deutlich unter-
schiedliche Abstufungen einer Inszenierung von Gewalt im Comic gibt.
So spielt Gewalt faktisch schon eine bedeutende Rolle in den frühen, ko-
mischen Strips, die sich durchaus nicht nur an ein kindliches Publikum
richten, so etwa George Herrimans Krazy Kat oder Rudolph Dirks‘ The
Katzenjammer Kids. In beiden Serien stellt Gewalt ein Stilmittel bereit,
um Gags zu erzeugen und ordnet sich ein in eine Ästhetik des Slapstick,
die im Comic wie im Film (prominent bei Laurel and Hardy) im frühen
20. Jahrhundert gleichermaßen en vogue war. Dramaturgisch spielt Ge-
walt folgerichtig in jedem Abenteuercomic eine wesentliche Rolle. Ob

1. Einleitung: Bild, Medium

12

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


dies Hal Fosters Prince Valiant ist, Alex Raymonds Flash Gordon oder
Burne Hogarths Tarzan, Gewalt als Mittel der Konfliktführung und der
Auseinandersetzung ist in jedem Fall ein zentrales narratives und drama-
turgisches Element. Abenteuerserien wie Milton Caniffs Terry and the
Pirates leben im Grunde nur davon, dass Gelegenheiten zu Gewaltaktio-
nen aneinandergereiht werden und auch die Superhelden-Comics werden
von Situationen und gewaltbasierten Dramaturgien geleitet. Über die Di-
rektheit, die Überzeichnung der Darstellungen von Gewalt in diesen Co-
mics ist damit noch gar nichts gesagt. Im Gegenteil, die abgebildete Ge-
walt kann durchaus harmlos aussehen, und oft ist dies auch der Fall. Zu-
nächst einmal knüpft das Medium Comic so nur an eine kulturell gut
etablierte Verwendung von Motiven von Gewalt als Transmissionsrie-
men für die Erzeugung von Spannung, eines Erzählflusses und der Af-
fektgenerierung an; die Darstellungen sind aber nicht an sich bemerkens-
wert.

Das ändert sich erst in der Summe und unter einem dann angelegten,
speziellen Blickwinkel auf das Verhältnis von Comics und Gewalt. Als
wichtigen Einschnitt machen Wolfgang Fuchs und Reinhold Reitberger
Chester Goulds von Ende 1931 an publizierten Strip Dick Tracy aus, der
von Anfang an auf eindeutige Gewaltdarstellungen gesetzt habe.

„Bis dato waren im Comic Strip Gewalt, Blut und Verbrechenstech-
niken mehr oder weniger tabu gewesen. Die Öffentlichkeit reagierte
heftig auf den Strip, aber Gould ließ sich nicht von seiner Erzählwei-
se abbringen, da er die Ansicht vertrat, die Wirklichkeit sei bei wei-
tem blutiger als seine Serie“ (Fuchs/Reitberger o.J.: 84).

Manche Tageszeitungen hätten den Strip daher aus dem Verkehr gezo-
gen, ihn in der Regel aber spätestens nach einer Woche wieder aufge-
nommen. Die zweite Zäsur bildet der legendär gewordene, über den Psy-
chologen Fredric Wertham angestoßene Konflikt um die Erzeugnisse des
EC Verlages, speziell dessen Horror Comics. Diese legten eine dezidierte
Bildästhetik der Gewalt vor, die vom Verleger William Gaines auch kon-
sequent auf der ikonischen Ebene künstlerischer Darstellungen argumen-
tiert wurde, als er vor einem Untersuchungsausschuss des US-Repräsen-
tantenhauses dazu aussagen musste (ebd.: 131ff.; Wright 2001: 154ff.).
Politiker wie Psychologen sahen sich 1954 offenbar außerstande, die
Möglichkeit einer medialen Repräsentation von Gewalt anzuerkennen,
ohne diese mit einer unmittelbaren Präsenz innerhalb der gesellschaftli-
chen Wirklichkeit zu verwechseln oder davon überzeugt zu sein, die Re-
zipienten von Comics hätten geltende normative Standards nur unzurei-
chend verinnerlicht und würden daher die Lektüre von Horror-Comics

1. Einleitung: Bild, Medium

13

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mit einer Gebrauchsanweisung zur realen Gewaltanwendung verwech-
seln. Seither ist die Verbindung zwischen Comic und Gewalt gewisser-
maßen generisch geworden.

Worüber der Comic insbesondere verfügt, was in der Reflexion auf
das Medium aber signifikanterweise immer noch überwiegend unbeach-
tet bleibt, ist ein eingeschriebenes Wissen um die Bildlichkeit der Welt
und die ihr eigene Imago. Als Medium geht der Comic davon aus, dass
sich Kultur im Kern in jedem Fall auf eine ihr eigene Bildebene zurück-
führen lässt. Insofern ist er das erste Medium, das diese Bildlichkeit kon-
sequent umsetzt. Schließlich zeigt der Comic auch immer dasjenige an,
was entweder nicht sichtbar oder schlicht nicht der Fall ist, weil seine
Bilder schlussendlich unzureichend bleiben, weil sie stecken bleiben im
fehlgeschlagenen Versuch einer kohärenten Repräsentation. Noch kom-
plizierter wird dies, da es sich laut Jens Balzer und Lambert Wiesing
beim in der Regel mit Schrift versehenen Comic-Bild gerade nicht um
eine „verweisende Repräsentation“, sondern um eine „aufweisende Prä-
sentation“ handelt, eben weil das Gezeigte medienimmanent darauf be-
steht, tatsächlich gegenwärtig zu sein (Balzer/Wiesing 2010: 45). Der
Versuch der Repräsentation missglückt, weil für die Bilder des Comic
unmittelbar deutlich wird, dass sie die Differenz zwischen Abgebildetem
und Abbildung niemals aufheben können. Zu keinem Zeitpunkt wird
man im Comic, wie dies vielleicht im Film oder in der Fotografie der Fall
sein kann, das Gefühl haben, echten Menschen beizuwohnen. Immer ist
klar, dass man als Leser Figuren der Fantasie beobachtet. Das gilt selbst
für den nichtfiktionalen Comic, dessen Figuren jederzeit Fantasiecharak-
tere bleiben und nicht zur imagologischen Repräsentante authentischer
Bilderfahrungen aufschließen, wie dies in Film und Fotografie noch im-
mer möglich ist. Insofern sollen diese Bilder auch stecken bleiben; sie sol-
len medienimmanent gar nicht zu einer Illusion des Wirklichen durch-
dringen, sondern sie beziehen ihre mediale Integrität aus ihrer klaren
ikonischen Präsenz. Diese Präsenz resultiert für den Comic maßgeblich
aus jener Differenz zwischen dem was abgebildet wird und dem Modus
der Abbildung selbst, welche dessen Bilder formal zwingend von einer
scheinbar bruchlosen Repräsentation der Realität trennt. Dem Comic
sieht man diesen Bruch nicht nur grundsätzlich an, weil seine Bilder nie
fotografische Wiedergaben von Situationen oder Ansichten sein können,
sondern immer deren buchstäbliche Nachzeichnungen sein müssen. Der
Bruch selbst stellt daher die Grundlage einer Repräsentation der Welt im
Comic dar, die mit einer Realität dessen, was sie abbildet, niemals ver-
wechselt werden kann.

1. Einleitung: Bild, Medium

14

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Die Bilder des Comic sind eben nicht, worauf nachdrücklich Thomas
Becker (2011) hingewiesen hat, über klassische semiotische Instrumente
entzifferbar. Vielmehr wird über den semiotischen Zugriff ein Medium,
das sich der etablierten Praxis der Lektüre wohlweislich entzieht, wieder
heimgeholt in den klassischen Lektürekanon und seine Praktiken. Es
nimmt daher kaum Wunder, dass die Auseinandersetzung mit der Bild-
ebene in der Comicforschung, oder in anglophoner Terminologie: in den
Comics Studies, stark unterrepräsentiert ist. Daraus folgt ein nicht zu
unterschätzendes Defizit an Theoretisierung des Mediums. Eine eigen-
ständige Theorie des Comic existiert, wenn überhaupt, nur in Ansätzen.
Für die deutschsprachige Comicforschung liegen wichtige Beiträge insbe-
sondere von Ole Frahm vor, der beabsichtigt, eine Theorie des Comic zu
entwickeln, die davon ausgeht, dessen medial eigensinniges, „immanent
erkenntniskritisches“ Reflexionspotential liege gerade in der Gewohn-
heit, etablierte Stereotype zu reproduzieren (Frahm 2010: 12). Auch
Thomas Beckers Akzentuierung des Comic als genuin unseriöses Medi-
um (Becker 2011), das nur über diese Etikettierung verstanden werden
kann, dürfte, wenngleich innerhalb der Comicforschung bislang sträflich
unbeachtet, wegweisend sein. Traditioneller ausgerichtete, aber äußerst
instruktive Beiträge haben von narratologischer Seite her Martin
Schüwer (2008), für die Semiotik Stephan Packard (2006) und für die
Kunstgeschichte Dietrich Grünewald (2000) mit seinem Vorschlag, den
Comic als „Prinzip Bildgeschichte“ zu lesen, vorgelegt. International
müssen Thierry Groensteens Arbeiten genannt werden, die das „System
der Comics“ zuerst über eine Analyse der graphisch strukturellen,
(2007), dann der narratologisch dramaturgischen Ebene aufschließen
(2013). Mit der Expertise des Zeichners theoretisieren Scott McCloud
(2001) und Santiago García (2015) die formalen Aspekte und die kultu-
relle Einbettung des Comic. Thematisch spezifischer ausgerichtete, be-
deutende Beiträge stammen von Charles Hatfield (2006) für die alterna-
tive Comics, von Ann Miller (2007) für die französischsprachige Traditi-
on oder von Hillary Chute (2010) für eine feministisch-narratologische
Lektüre. Nina Mickwitz (2016) hat mit ihrer kenntnisreichen Untersu-
chung zum dokumentarischen Comic dieses Feld grundständig vermes-
sen und Véronique Sina (2016) hat die Inszenierung von Geschlecht im
(Hyper-)Medium Comic theoretisiert. Trotzdem bleibt das Feld insge-
samt erstaunlich übersichtlich und die Bildebene des Comic ungenügend
bearbeitet.

Für die Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von Gewalt und Co-
mic ist der Bezug auf dessen Theoretisierung als Medium unbedingt not-
wendig. Die Reflexion auf die formale Seite des Mediums wird deshalb

1. Einleitung: Bild, Medium

15

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


im Folgenden immer wieder eine maßgebliche Rolle spielen. Neben sei-
ner unbedingten Bezogenheit auf die Populärkultur, zeichnet den Comic
auch, und nicht weniger zentral, seine Fähigkeit zu einer weit reichenden
Abstraktion aus. Als Medium balanciert der Comic permanent auf der
Scheidelinie zwischen radikalem Publikumsmedium einerseits und voll-
endeter Abstraktion andererseits. Diese Abstraktion ist dem Comic auf-
grund seiner zeichnerischen Abbildung der Welt fast schon zwangsläufig
eingeschrieben. Notwendigerweise verfremdet er zeichnerisch die Welt,
die er abbildet. Sein Abbild kann nie eine authentische Bildgebung sein,
da immer der Akt des Zeichnens als Differenz dazwischen steht. In die-
ser Perspektive argumentiert Sigrid Weigel in Anlehnung an Horst Brede-
kamp, die Bildform der Zeichnung und ihr verwandte Techniken würden
einerseits eine nahezu unmittelbare Wiedergabe ihrer Gegenstände erlau-
ben, seien andererseits aber auch schon selbst so fein konstruiert, dass
dies der immateriellen Formung eines Gedankens nahe komme (Weigel
2015: 46). Insofern würde die Zeichnung in sich die Kompetenz eines
Bilddenkens einkapseln oder aufheben, das den bildlich artikulierten Ge-
danken zum Medium einer Reflexion auf den in diesem Bild dargestell-
ten Gegenstand machte.

Mit dem Zeichnen erscheint das Bild daher doppelt – sowohl als gra-
phische Abbildung als auch als Denkfigur der Interpretation. „Das
Zeichnen“, so Weigel, „wird damit zu einem privilegierten Schauplatz
für das In-Erscheinung-Treten des Bildes, den Übergang vom Amimeti-
schen in die Welt des Sichtbaren“ (ebd.: 50). Allerdings ist das Gezeich-
nete selbst nicht zwingend mimetisch ausgelegt. Die von ihrem Gegen-
stand sichtbar abweichende, diesen dennoch einfangende, Zeichnung des
Comic ist nicht mimetisch ausgelegt, sondern eher als eine Form der ver-
fremdenden Wiederholung. Das Bild spielt darin mit den Möglichkeiten
der zeichnerischen Wiedergabe, sich vom Dargestellten auch substantiell
zu entfernen, ohne es deshalb preiszugeben. Entsprechend akzentuiert
auch Weigel den Beitrag der „Einbildung“ zur Bildgenese und Bildge-
bung (ebd.: 51). Genauso deckt W.J.T. Mitchell in seiner Bildtheorie auf,
wie sehr der ausgeprägte Hang zum „realistische[n], illusionistische[n]
oder naturalistische[n] Abbild“ (Mitchell 2018: 67) in der Kunst moder-
ner Gesellschaften von deren die Grenzen zur Ideologie berührenden
Hinwendung zu Praktiken des Rationalismus abhängt. Dass hingegen
Kunst immer erneut gegen diese Reduzierung aufbegehre, sei im Grunde
„ein Wunder“, zeige aber, wie sehr diese darauf beharre, mit „allen nur
erdenklichen Mitteln auch weiterhin mehr zu zeigen, als unser Auge
wahrnimmt“ (ebd.: 67f.). Mitchell geht es hier insbesondere um den
„expressive[n] Aspekt der Bildlichkeit“ (ebd.: 70), der deutlich über des-

1. Einleitung: Bild, Medium

16

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sen eigentlichen Gegenstand hinausschießen und sich von diesem ablösen
könne, der aber selbst in dieser Abstraktheit noch konkret bleibe, inso-
fern er Bedeutung aufrufe und auf Bedeutetes bezogen bleibe. Diese
Spannung wohnt dem Comic deutlich inne, der in weiten Teilen der Ver-
suchung erliegt, die Welt, die er abbildet, so naturalistisch wie möglich
einzufangen und die Differenz zwischen der Zeichnung als Repräsentati-
on und dem Gegenstand als Erfahrung weitestgehend zu tilgen. Da der
Comic als Medium aber zugleich unbedingt von seiner Fähigkeit zur Ex-
pressivität lebt, wird er immer über die bloß abbildende Wiedergabe hin-
ausgehen müssen, sofern er nicht einfach leblose Bildchen produzieren
will. In seiner Expressivität liegt die zwingende Tendenz des Comic zu
Verfahren der zeichnerischen Abstraktion.

Die Welt, die der Comic zeigt, ist daher notwendigerweise eine andere
Welt, als diejenige, die er abbildet. Dieser formale Zwang zur zeichneri-
schen Abstraktion lässt sich eng auslegen und mündet dann in den realis-
tischen Comic – der aber zuweilen gekonnt mit überraschenden Ein-
sprengseln der Einbildungskraft spielt. Als formale Bedingung lässt sich
daraus ein Spiel mit den ästhetischen Zeichen machen. Dann wird im
Rahmen einer Ästhetik der Entfremdung und der Mimesis gleicherma-
ßen die Abstraktion vorzugsweise in Richtung der Burleske und des Gro-
tesken umgesetzt. An René Margrittes berühmtes Gemälde Ceci n’est pas
une pipe anschließend, argumentiert McCloud in Richtung einer grund-
legenden Differenz, die für die Bilder des Comic wesentlich sein soll. Er
begnügt sich aber mit einem wenig überzeugenden Symbolbegriff, den er
auf Bilder anzuwenden versucht, indem er eine recht schlicht konstruier-
te Bildgenealogie argumentiert, bei der die zunehmende Entfernung der
Darstellung vom „wirklichen“ Abbild als identisch mit einer umso stär-
keren Intensität der Form des Cartoons gedacht wird (McCloud 2001:
32ff.). Das kann für den Umgang mit den Bildern des Comic nicht annä-
hernd genügen oder überzeugen. Demgegenüber gehen Balzer und Wie-
sing viel weiter, wenn sie erklären: „Comics zeigen keinen Blick auf die
Welt“ (Balzer/Wiesing 2010: 42), eben weil sie eine „artifizielle Präsenz“
entfalten, die über die reine Abbildung deutlich hinausgeht. Deshalb
greife das klassische Stilverständnis nicht mehr für eine Erklärung des
Comic, denn „ein Bild, welches gar nicht auf die Welt bezogen wird,
kann auch nicht mit seinen Formen eine Sichtweise der Welt exemplifi-
zieren“ (ebd.: 57). Insofern können die Bilder des Comic, kann der Co-
mic generell, zwar sehr wohl ein Zeichen sein, aber definitiv kein Symbol
im Sinne McClouds. Vielmehr leistet eine Ästhetik des Comic ganz ande-
res. In dieser Perspektive möchte ich in dieser Untersuchung schließlich
den Begriff des Spektakels verstanden wissen. Das „Spektakel“ ist nicht

1. Einleitung: Bild, Medium

17

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


bloß eine überzogene, auf billige Schaueffekte abzielende, oberflächen-
hafte und ausschließlich das Amusement des Publikums bedienende
Form der Darstellung, die sich selbst bereitwillig aus dem Universum des
Symbolischen ausklinkt, gerade um ein Maximum an Effektproduktion
zu leisten. Vielmehr stellt das Spektakel eine systematisch in Anschlag
gebrachte Form der Überschreitung dar, einen Exzess der Zeichen, der
medial gerade, und teilweise überhaupt erst, seinen Sinn in der Spekta-
kularisierung des zeichnerischen Zugriffs auf den Gegenstand entfalten
kann. Genau dies meint der im Titel anklingende Modus der Überzeich-
nung, womit der Comic in der zeichnerischen Darstellung seiner Objekte
deutlich über diese hinausgehen kann; das Verhältnis des Comic zur von
ihm repräsentierten Welt, zumal in den Darstellungsformen von Gewalt,
ist immer ausgesprochen frei. Wie kaum ein anderes Medium ist der Co-
mic gerade nicht an die Begrenzungen der Wirklichkeit gebunden, son-
dern bezieht seine ästhetische und seine epistemische Kraft gleicherma-
ßen aus der Überdehnung, Überzeichnung, dessen was er bildlich vor-
führt. So erweist sich der Comic als das Medium des Imaginären und der
Imagination.

In dieser Fluchtlinie von Abstraktion und Einbildungskraft ist es dem
Comic möglich, Konventionen gezielt zu überziehen und zu überschrei-
ten. Es gelingt ihm Welten zu kreieren, die einerseits hinreichend Identifi-
kationspotential für den Betrachter bieten, um an dessen Vertrautheitser-
fahrungen anzuschließen, die aber andererseits von diesen signifikant ab-
weichen. Der Comic kann nämlich die Welt buchstäblich, und insbeson-
dere mittels seiner ästhetischen Möglichkeiten, auf den Kopf stellen. Die
für ihn leitende Medienlogik geht davon aus, dass deren Gesetze bloß ge-
borgt sind. Ohnedies sind alle gültigen Konventionen Ergebnisse kontin-
genter, epistemischer Verläufe. Speziell im Modus der Repräsentation
werden die Konventionen und Gesetze, die im Realen gültig sind, fak-
tisch Makulatur. Hier sind sie gerade nicht mehr gültig, weil sie als Re-
präsentation zu Imagologien werden, zu Werken der Einbildungskraft,
die nur durch Imagination allein lebendig gehalten werden. Insbesondere
die korrekte Wiedergabe dieser Konventionen und Gesetze im Rahmen
der zeichnerischen Repräsentation beruht ausschließlich auf der Ent-
scheidung für eine möglichst weitreichend korrekte Repräsentation.
Aber jede Abweichung davon ist möglich. Aus diesem Grund ist denn
auch die im Comic auf den Kopf gestellte Welt dortselbst im höchsten
Maße kongruent. Dies muss sie schon deshalb sein, weil sie als darge-
stellte Welt alternativlos ist. Entsprechend hebt Martin Schüwer hervor,
es gehöre zu den

1. Einleitung: Bild, Medium

18

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Eigenarten der Comics als visuelle oder (…) ‚mimetische Medien‘
(…), dass Darstellung und Dargestelltes intensiver noch als im Film
Verbindungen eingehen können, die das Dargestellte untrennbar mit
der Form der Darstellung verbinden“ (Schüwer 2008: 23).

Die Frage nach dem Verhältnis, das zwischen dem Medium Comic sowie
Formen und Inszenierungen von Gewalt besteht, heute wieder aufzuneh-
men, kann daher auf gar keinen Fall heißen, alte Debatten neu aufzule-
gen. Medienpolitisch, gerade auch in einem akademischen Sinne, ist es
an der Zeit, bestimmte Debatten nicht mehr zu führen, wie etwa die
nach dem ‚Wert‘ des Mediums Comic, dessen vermeintlicher Trivialität
oder genuinen Nähe zur Verherrlichung von Gewalt. Stattdessen ist es
die Absicht dieses Buches, umgekehrt nach dem spezifischen medienim-
manenten Potential des Comic mit Blick auf die Darstellung und Ver-
mittlung von Gewalt zu fragen. Womit ich mich, was die eingenommene
Perspektive angeht, Hillary Chute und Jonas Engelmann in der Ansicht
anschließe, dass wichtiger, als eine abschließende Definition des Comic
die Frage danach ist, „was er als Medium zu leisten in der Lage ist“ (En-
gelmann 2013: 24). Obwohl diese Frageperspektive tatsächlich von An-
fang an mein Interesse am Thema befeuert hat, hat es mich selbst doch
überrascht, wie stark die Auseinandersetzung mit Darstellungen von Ge-
walt im Comic immer wieder in eine Auseinandersetzung mit den forma-
len Bedingungen des Mediums eingemündet ist. Stellenweise dominiert
letzteres; indes steht im Hintergrund immer die Frage, was sich daraus in
Hinblick auf das Verhältnis von Comic und Gewalt allgemein ableiten
lässt.

In ihrem Ansatz folgt diese Studie daher der Absicht, eine formale
Auseinandersetzung mit dem Medium Comic und die Analyse der Insze-
nierung von Gewalt darin miteinander zu verkoppeln. Den unterschiedli-
chen Möglichkeiten, Gewalt im Comic darzustellen und zu kommunizie-
ren, werden wir sicher nicht gerecht, wenn wir lediglich die Darstel-
lungsebenen auf der Bildoberfläche und bezüglich der narrativen Arran-
gements im Plot mit den gängigen Standards ethischer oder pädagogi-
scher Konventionen abgleichen. Das Spektakel des Comic, die bildgewal-
tige Darstellung von Gewalt, bremst sich mitunter selbst aus, wenn und
indem sie formale Zugriffe bemüht, welche Gewalt ästhetisch reflektie-
ren, sie ironisieren, arretieren, überzeichnen, transzendieren. Wie kom-
pliziert der Comic als Medium tatsächlich angelegt ist, glaube ich erst
bei der Arbeit an dieser Studie begriffen zu haben; ohne bislang hinrei-
chend verstanden zu haben, was diese Komplexität genau ausmacht (hier
dürfte noch viel weitere Forschungsarbeit über diese Studie hinaus war-

1. Einleitung: Bild, Medium

19

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ten). Im Vergleich zum oft herangezogenen Vergleichsmedium Film ist
der Comic offensichtlich in anderer Hinsicht komplex, auch kompliziert.
Wahrscheinlich ist er in formaler Hinsicht zuweilen deutlich komplizier-
ter als der Film. Sind nämlich einerseits die Darstellungspraktiken des
Comic, ob des Fehlens einer unmittelbaren Mimesis an die Wirklichkeit
oder deren Simulation, einfacher gehalten, als die des Films, so ist ande-
rerseits im Comic die graphische Überlappung von Text und Bild-Ebene,
sowie die spezifische Sequenzialität als Abfolge arretierter Bewegungs-
darstellungen in Panels von anderer Komplexität als filmische Sequenzia-
lität. Dies führt zu einer deutlich stärkeren Distanzierung der medialen
Inszenierung vom Dargestellten, wie auch zu einer ungleich erschwerten,
vielleicht unmöglichen Identifikationsleistung der Rezipienten. Semio-
tisch und symbolisch ist der Comic daher mitnichten „simpler“ organi-
siert als der Film oder andere, technisch avanciertere Medien. Für das
Verhältnis des Mediums zum Topos der Repräsentation von Gewalt sind
beide Punkte nicht unerheblich.

Ganz sicher benötigen wir noch weit mehr Beiträge zu einer Theorie
des Comic. Aber wir haben sie noch nicht. Deshalb muss unter der Hand
im Grunde fast jede intensivere Auseinandersetzung mit dem Medium zu
einer theoretischen Positionierung geraten. Das Ziel dieser Studie und
ihrer Fallanalysen ist es, einen Beitrag dazu zu leisten, das formale Spek-
trum des Mediums Comic in seinem Umgang mit dem Phänomen und
verschiedenen Formen von Gewalt zu erarbeiten. Weniger die alte und
heute hoffentlich obsolete Diskussion über eine besondere Gewaltaffini-
tät des Comic, als vielmehr die spezifischen Möglichkeiten dieses Medi-
ums, Gewalt darzustellen und zum Thema zu machen, steht im Vorder-
grund meines Interesses. Damit ist auch berührt, dass dem Comic immer
schon eine formale und ästhetische Distanzierung gegenüber den Gegen-
ständen eingeschrieben ist, die er zeigt. Darin liegt möglicherweise die
spezifisch mediale Kompetenz der Analyse und der Konterdiskursivität
durch das Medium Comic, der auch die affirmativsten Gewaltdarstellun-
gen des Mediums nicht entkommen können. Weshalb nun die Darstel-
lung von Gewalt für populärkulturelle Medien vom Heftroman, über
Film und Comic bis hin zu Fernsehen und Computerspiel so signifikant
ist, ob es sich hierbei um eine herausgehobene Form der Auseinander-
setzung mit dem Thema Gewalt handelt, ob sich darin eine Verfallsten-
denz kultureller Kompetenzen ausdrückt oder ob es sich um eine Ver-
schaltung von Narration und Faszinationselementen handelt, muss an
dieser Stelle dahingestellt bleiben. Eine solche Tiefenuntersuchung popu-
lärkultureller Ausdrucksformen in ihrer Gesamtheit wäre an anderer
Stelle zu leisten, da diese Untersuchung nicht auf Populärkultur allge-

1. Einleitung: Bild, Medium

20

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mein, sondern lediglich auf das Medium Comic im Besonderen fokus-
siert. Meinem Dafürhalten zufolge wäre eine solche Untersuchung ausge-
sprochen wünschenswert, um die Dynamiken, die epistemische Hypo-
thek, wie auch die gesellschaftliche und kulturelle Bedeutung von Popu-
lärkultur angemessen zu verstehen – bald 150 Jahre nach deren Aufkom-
men wäre dies höchste Zeit. Im Folgenden steht aber nur die Auseinan-
dersetzung mit dem Comic im Vordergrund, und auch diese wird, ange-
sichts der Überfülle des Mediums, einigermaßen verknappt ausfallen.

Mit Blick auf den durch die repräsentative Kultur inkriminierten Ge-
waltaspekt des Mediums Comic sollte der 1954 ins Leben gerufene, for-
mal immerhin bis 2011 in Kraft befindliche, US-amerikanische Comics
Code jede Comic Publikation in den USA vorab auf deren sittlich-mora-
lische Sauberkeit prüfen. Zertifizierte Hefte kamen mit einem entspre-
chenden Siegel versehen in den Handel. Erst etwa ab den 1970er Jahren
brach das Regime des Comics Code zusehends auf, bis es schließlich wei-
testgehend Makulatur wurde. Andreas Platthaus resümiert diesbezüg-
lich: „Zugunsten ihrer kommerziellen Interessen schufen die Großverla-
ge also ein Regelwerk, das die künstlerische Entwicklung des amerikani-
schen Comics für fast zehn Jahre, bis zum Beginn des Aufschwungs von
Marvel unter Stan Lee, zum Stillstand brachte. Robert Crumb war dann
seit 1967 der agilste Kämpfer gegen den Code“ (Platthaus 2000: 137).
Die neuerliche Innovation des Mediums Comic, dessen Emanzipation
vom Diskursregime des Codes, entspringt also zwei Genres, die auf den
ersten Blick unterschiedlicher nicht sein können – den Superhelden Co-
mics und dem Underground. Ähnlich dem amerikanischen Code wurden
im Deutschland der 1950er und 1960er Jahre sogenannte ‚Schmutz und
Schund‘-Kampagnen gegen die Lektüre von Comics betrieben. Kinder
waren aufgefordert, ihre Comics an zentralen Stellen abzugeben oder zu
vernichten. Es ist eine der Ironien der Mediengeschichte und der pädago-
gischen Forschung, dass eine der bedeutendsten wissenschaftlichen Co-
mic-Sammlungen in Deutschland, nämlich die am Institut für Jugend-
buchforschung der Goethe Universität in Frankfurt am Main, ihren Ur-
sprung in einer solchen Einsammelaktion hat. Noch Ende der 1970er
Jahre musste der Autor dieser Zeilen bei Antritt eines Kinderkuraufent-
halts im Schwarzwald seine Comics den dort waltenden Erzieherinnen
aushändigen; immerhin wurden sie bei der Abreise wieder herausgege-
ben.

Die Bundesprüfstelle für jugendgefährdende Schriften, 2003 umbe-
nannt in Bundesprüfstelle für jugendgefährdende Medien, setzte den
Geist dieser Kampagnen nahezu bis in die frühen 1990er Jahre fort, mit
einer stattlichen Anzahl an Indizierungen und mit der Kultivierung einer

1. Einleitung: Bild, Medium

21

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


immensen Scheu auf Seiten deutscher Verlage, explizite Darstellungen
von Gewalt zu zeigen – im Zweifelsfall wurde heftig retuschiert. Andere
Gesellschaften machen da keine Ausnahme; selbst in der vielgepriesenen
Comic-Nation Frankreich, dessen Kultusminister Jack Lang schon in den
1980er Jahren den Comic als Kulturgut anerkannte und förderte, gab es
immer auch hinreichend gesellschaftliches und vor allem akademisches
Ressentiment gegenüber diesem Medium. Wo auch immer sich diese Vor-
behalte formierten, stets haben sie sich nicht zuletzt an einer vermeint-
lich überproportionalen Affinität von Comics gegenüber der Inszenie-
rung und Affirmation von Gewalt festgemacht, außerdem natürlich an
ihrem Beitrag zur Verrohung nachfolgender Generationen, deren Illitera-
risierung, der Austreibung und Verelendung ihrer Fantasie, der Redukti-
on des aktiven Wortschatzes, etc.pp. Diese Vorwürfe sind kein Privileg
des Comic, sie richten sich vielmehr und bekanntermaßen an nahezu alle
Medien der Populärkultur, von denen immer mindestens das gerade neu-
este mit Vorbehalten dieser Art überzogen wird (Ahrens 2016). Aktuell
richten sich solche Ängste massiv gegen Computer- und Videospiele. Der
Film, und insbesondere das Fernsehen, hatten mit ähnlichen Anfechtun-
gen zu kämpfen. Interessant im Falle des Comic ist, dass hier das Ressen-
timent nicht unmittelbar mit dem Erscheinen des neuen Mediums ein-
setzt, sondern erst in den 1950er und 1960er Jahren seinen Höhepunkt
erreicht, als der Comic bereits ein halbes Jahrhundert alt, kulturell eta-
bliert und medientechnisch längst von Film und Fernsehen eingeholt re-
spektive abgelöst ist.

Ein möglicher und naheliegender Ansatz, das Verhältnis von Comics
und Gewalt aufzuarbeiten, wäre daher ein medienhistorisch komparati-
ver Ansatz, der die Entwicklung des Mediums Comic im Kontext seiner
gesellschaftspolitischen Adressierungen nachzeichnen würde, und zwar
systematisch in Hinblick auf Symmetrien und Differenzen auf einer inter-
nationalen Skala des Umgangs mit dem Medium. Diesen Zugriff überlas-
se ich gern interessierten Medienhistorikern. Obwohl eine solche Arbeit
auch aus kulturwissenschaftlicher, sogar kultursoziologischer Perspektive
leistbar wäre, erlangt sie für diese Studie kein leitendes Profil. Auch eine
genuin komparatistische Perspektive, die sich immanent auf das Medium
Comic anwenden ließe, um dessen Umgang mit Narrationen und Ästhe-
tiken von Gewalt zu erschließen, kommt nicht in Frage, würde sie doch
eine Vorgehensweise erfordern, welche die Genres und Stile des Medi-
ums katalogisiert und analytisch miteinander abgleicht. Während sich
über dieses Vorgehen ganz sicher ein Panorama des Mediums Comic und
seiner Verfahrensweisen im Umgang mit Gewalt erstellen ließe, wähle
ich diesen Ansatz für meine Arbeit nicht. Der Preis dieser Vorgehenswei-

1. Einleitung: Bild, Medium

22

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


se wäre der einer mindestens stark literaturwissenschaftlich geführten
Annäherung an das Medium. Das erscheint mir deshalb nicht angemes-
sen, weil so dessen erzählerische Ebene zu stark akzentuiert wäre. Die
Bildebene des Comic gerinnt dann zu dessen spezieller Sprache, der „gra-
phic language“, wie Rocco Versaci dies mit leichter Ironie nennt (Versaci
2007: 6), die mit entsprechenden semantischen Alphabetisierungskompe-
tenzen zu lesen wäre und vor allem auf die Präsentation „engagierter
Narrative“ (ebd.: 7) abstellt. Selbst bei üppiger Illustrierung, wie etwa
im Fall von Versacis Buch, tritt die Ikonographie des Comic gegenüber
dessen Narratologie zurück; das Bild bleibt bloßer Träger eines erzähleri-
schen Prinzips. Selten kommt es vor, dass im Fokus auf Comics und Lite-
ratur, beides tatsächlich zusammengedacht wird, die bildliche und die
textuelle Grundlegung des Mediums Comic. Eine Ausnahme machen
Jan-Frederik Bandel und Sascha Hommer in ihrer Einleitung zum
Schwerpunkt der 68. Ausgabe des Schreibheftes, worin sie einfordern,
„endlich die ästhetische Gattung ernst zu nehmen“ (Bandel/Hommer
2007: 19); aber immerhin schreibt da ja auch ein Comiczeichner mit.
Ohne diese Bildebene des Comic gezielt in den Blick zu nehmen, ist ein
angemessenes Verständnis des Mediums gar nicht möglich.

Gerade mit Blick auf eine Auseinandersetzung mit dem Thema Ge-
walt, eigentlich aber für ein Medium wie den Comic generell, ist mir be-
sonders daran gelegen, dessen bildliche Seite zu würdigen. Sinnfällig ist
nämlich, dass die aktuelle akademische Konjunktur des Mediums Comic
von einem insbesondere literarischen bis literaturwissenschaftlichen Zu-
griff auf das Medium geprägt ist. Wo es um die Bildebene geht, dominie-
ren rasch Ansätze aus der Filmwissenschaft, die, aufgrund der Verwandt-
schaft als sequenzielles Medium scheinbar leicht handhabbar, auf das
Medium Comic appliziert werden, ohne jedoch dessen Spezifika heraus-
zuarbeiten. So gesehen erkennt die Comicforschung selbst im Comic –
fälschlicherweise – lediglich eine Schwundstufe des Films. Was ihre syste-
matische Ausformulierung betrifft, geht diese These wohl auf Will Eisner
zurück, der bekanntlich in seinem 1985 erstmalig publizierten Comics as
Sequential Art den Comic als „sequenzielle Kunst“ einführt und hierbei
eine klare Orientierung am Film etabliert. „In sequential art“, erläutert
Eisner, „the artist must, from the outset, secure control of the reader’s
attention and dictate the sequence in which the reader will follow the
narrative“ (Eisner 2004: 40). Der Film, meint Eisner, genieße gegenüber
dem Comic den Vorteil der völligen Kontrolle über den ‚Lektürefluss‘
der Rezipienten (ebd.), wohingegen das technisch weniger avancierte
Medium Comic weit stärker auf die „stillschweigende Kooperation des
Lesers“ (ebd.) angewiesen sei. Diese sehr stark am Modell des Films aus-

1. Einleitung: Bild, Medium

23

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


gerichtete, Eisners eigener Gestaltung der Comic-Seite interessanterweise
in vielerlei Hinsicht nicht gerecht werdende, strenge Orientierung an
einer vermeintlich filmischen Leseführung, die in dieser Form ohne jeden
Zweifel zu simpel gedacht ist, wurde erst durch Thierry Groensteens
Konzept des Comic als „spatio-topical system“ nachdrücklich aufgebro-
chen (Groensteen 2007: 24ff). Anstatt einer linearen Leseführung ent-
lang des klassischen Strip-Modells akzentuiert Groensteen die gestalteri-
sche Dimension der Seite. In ersterem Fall geht jedoch das Spezifische
am Medium Comic verloren, der zwar eine literarische Gattung ist, inso-
fern er gelesen und geblättert wird, der aber zugleich nicht einfach Text
und Bild vereint, sondern auf zeichnerischer Bildgebung basiert – die
wiederum medial ganz anders funktioniert, als filmische Sequenzen.

Die Auseinandersetzung mit Inszenierungen von Gewalt im Comic
macht unweigerlich deutlich, dass der Fokus auf die entsprechenden Iko-
nographien für diese Untersuchung von zentraler Bedeutung ist. Das
funktioniert üblicherweise nicht, ohne zu berücksichtigen, dass diese
Ikonographien grundsätzlich in spezifische Plotstrukturen eingelassen
sind, die Gewalt eine narrative, und damit in aller Regel auch eine nor-
mativ-ethische Richtung geben. Das symbolische Framing von Gewalt-
darstellungen ergibt sich aus beiden Ebenen, auffällig ist aber, dass min-
destens mit Blick auf Darstellungen von Gewalt deren ikonographische
Seite eine bedeutende Rolle spielt. Was de facto für das Medium ganz
grundsätzlich gilt, dass Narration und Ikonographie sich übereinander
schieben, auf der unmittelbaren Rezeptionsebene aber letztere zunächst
unmittelbar wirksamer ist, schon weil sie buchstäblich als erstes ins Au-
ge fällt, trifft auf Darstellungsweisen von Gewalt umso mehr zu. Deren
graphische Wucht, zu zeigen, dass und wie Menschen Gewalt angetan
wird, das Leiden, die Wut, die Rache, die Kaltblütigkeit, den Schmerz,
die Verzweiflung, läuft insbesondere über die zeichnerische Umsetzung.
Die Ikonographie von Gewalt bewegt sich daher immer ganz nah an
einer Inszenierung von Emotionalität. Keine Gewalt ohne Gefühle, und
diese Gefühle vermitteln sich über den graphischen Ausdruck, der ihnen
verliehen wird. Zuweilen werden diese Darstellungen narrativ unterlau-
fen oder korrigiert, aber das ist eine Lektüreeinsicht, die über die bloße
Betrachterebene bereits deutlich hinausgeht. Ihren Zugriff auf die einge-
brachten bildwissenschaftlichen Ansätze formuliert diese Untersuchung
aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektive. Als Autor bin ich selbst
weder Bildwissenschaftler noch Kunsthistoriker (oder Filmwissenschaft-
ler), sondern versuche, mir bekannte Ansätze aus diesen Disziplinen für
ein kulturelles Verständnis des Comic als Medium zu nutzen. Deshalb ist
es unvermeidbar, dass ich im Umgang mit den hinzugezogenen Ansätzen

1. Einleitung: Bild, Medium

24

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


letztlich dilettiere; ich nutze eine Expertise, der ich faktisch nicht völlig
gerecht werden kann. Auf mögliche Kritik, die Verwendung dieses Bei-
spiels oder jener Theorie sei nicht korrekt, bin ich also vorbereitet (und
heiße sie auch willkommen), gehe aber davon aus, dass trotz dieser Ein-
schränkungen das Potential, das in diesen Ansätzen aufscheint, zugleich
produktiv sein wird.

Vor diesem Hintergrund möchte ich drei Feststellungen treffen, die
womöglich selbstverständlich erscheinen, die mir aber für eine mediale
und kulturtechnische Einordnung des Mediums Comic als wesentlich er-
scheinen. Erstens: Der Comic ist kein Medium der Illusion; seine Kräfte
zur affektiven Bindung und Identifikation sind aufgrund seiner graphi-
schen Gebundenheit, der Erstarrtheit seiner Repräsentationen, sowie des
Fehlens des von Gilles Deleuze für den Film so getauften „Bewegungsbil-
des“ (1997) ungleich schwächer ausgeprägt, als es diese Kräfte im Falle
des Films sind. Für die Darstellung und Inszenierung von Gewalt hat die-
ser Aspekt weitreichende Konsequenzen (Kap.3). Zweitens: Der Comic
ist kein Leitmedium, nicht einmal mehr für Kinder. Im Gegenteil, die me-
diale Identität des Comic verdankt sich nicht zuletzt seiner Position als
fortwährend verfemtes, marginalisiertes Medium; was den Comic heute
formal auszeichnet, wurde aus seiner Setzung als medialer Paria heraus
entwickelt (Ahrens 2018a). Seine Inszenierungen, seine Rezeptionswei-
sen prägen die Wahrnehmung von Wirklichkeit im Grunde nicht länger,
oder, wenn überhaupt, in nur sehr eingeschränktem Maße. Viel mehr als
dies bereits für Film und Fernsehen zutrifft, ist der Comic ein Medium,
das nicht in der Lage ist, zu dokumentieren, weil er so überaus offenkun-
dig, und für jedermann sichtbar, „hergestellte Realität“ ist (Keppler
2015: 5; Kap.7). Drittens: Soweit es im Folgenden um Gewalt und deren
Darstellung im Comic geht, folge ich einem engen Verständnis von Ge-
walt. Aspekte struktureller Gewalt, Hate Speech oder auch subtile, psy-
chologisch kommunizierte Ausübung von Gewalt sind nicht, oder nur
marginal, Thema dieses Buches. Zwar ist es nicht so, dass Comics diese
Gewaltvarianten nicht auch darstellen könnten oder würden. Im Vorder-
grund einer ästhetischen Auseinandersetzung mit Gewalt im Comic steht
aber die Darstellung einer ebenso eindeutigen, wie physischen Gewalt-
samkeit, die natürlich, was in dieser Untersuchung wiederholt Thema
sein soll, gerade durch die Form ihrer graphischen Darstellung immanent
gebrochen ist. Diese zwei Einsichten und dieser Gewaltbegriff stehen ge-
wissermaßen als Leitsätze vor den folgenden Reflexionen auf einzelne In-
szenierungen von Gewalt im Comic.

Die für diese Studie getroffene Auswahl an Beispielen folgt keinem
systematischen Zugriff auf die Bandbreite von Darstellungen und Insze-

1. Einleitung: Bild, Medium

25

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nierungen von Gewalt im Comic. Dazu ist deren Auffächerung viel zu
umfangreich und divers. Im Grunde müsste wohl sogar jeder Versuch
einer Systematisierung scheitern, weil historisch ebenso wie phänomeno-
logisch Auslassungen zwingend vorprogrammiert wären. Deshalb wähle
ich den gegenläufigen Ansatz einer kleinen und übersichtlichen Auswahl
an Fallbeispielen, die ich zwar einerseits für einigermaßen repräsentativ
halte, die andererseits aber natürlich grandios willkürlich ist, indem sie
oftmals eigenen Vorlieben folgt – und wo dies nicht der Fall ist, folgt sie
gern persönlichen Idiosynkrasien. Trotz meines wiederholt vorgetrage-
nen Plädoyers für den Erkenntniswert des populärkulturellen Main-
streams (Ahrens 2016) fehlt der wirkliche Mainstream als Material der
Auseinandersetzung auch in diesem Buch. Selbst wenn manche Zeitge-
nossen Serien wie Sin City, Helden ohne Skrupel oder 100 Bullets durch-
aus als Teil des Mainstreams betrachten, so fehlen doch die sich für das
Thema im Grunde anbietenden, schnell hin produzierten Heftchen. Es
fehlt, mit der Konzentration auf westeuropäische und US-amerikanische
Produktionen, aber auch weitgehend die internationale Dimension des
Mediums; kein Manga findet Berücksichtigung, auch keine Comics aus
dem Global South von China über Argentinien bis Nigeria. Schließlich
werden weder Superhelden noch Underground-Comics untersucht. In
dieser vom eigenen Sentiment des Autors ausgehenden Auswahl spiegelt
sich dessen subjektive Reaktion auf die Uferlosigkeit und Unerschlossen-
heit des Mediums gleichermaßen, die in ihrer Breite lediglich angedeutet
werden kann, dessen Analyse zugleich aber über die ausgewählten Posi-
tionen durchaus exemplarisch in die Tiefe gehen soll. Insofern handelt es
sich im Folgenden um Fallstudien, beispielhafte Lektüren ausgewählter
Comics oder Autoren, in denen Gewalt auf eine jeweils spezifische (und
vor allem: auf sehr unterschiedliche) Weise eine eher prominente Rolle
spielt. Dabei treten stets auch jene anderen, weiteren Thematiken auf,
die von einer Auseinandersetzung mit dem Stellenwert von Gewalt im
Comic als Medium nicht unbedingt getrennt werden können. Erneut
zeigt sich, dass diese formale Seite für die Erschließung des Themas
wichtig ist.

Diese Untersuchung formuliert daher nicht den Anspruch, einen um-
fassenden Überblick über die Bandbreite an Möglichkeiten zu geben, die
sich mit Blick auf die Thematisierung von Gewalt im Comic ergeben.
Wie schon angemerkt, beabsichtigt sie auch keine medienhistorische
Aufarbeitung des Themas, obwohl die Geschichte des Comic und seiner
kulturellen Etikettierung hier natürlich massiv hineinspielt. Hingegen ist
es das Ziel dieser Studie, anhand ausgewählter Beispiele Möglichkeiten
eines medialen Zugriffs auf die Darstellung und Inszenierung von Ge-

1. Einleitung: Bild, Medium

26

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


walt im Comic in einer Reihe unterschiedlicher Spielarten zu unter-
suchen und diese insbesondere zu den formalen Bedingungen und Per-
spektiven des Mediums in Beziehung zu setzen. Dazu werde ich in einem
ersten Schritt versuchen, einige elementare Aspekte zu klären, die für die
vorliegende Untersuchung des Verhältnisses von Comic und Gewalt be-
deutsam sind. Dazu zählt die Diskussion der Kategorien des Spektakels,
von Gewalt und Ästhetik, jeweils bezogen auf das Medium Comic, be-
ziehungsweise auf die Stellung von Massenkultur im Allgemeinen (2.).
Darauf folgt eine Auseinandersetzung mit Frank Millers Serie Sin City
(3.), die deshalb am Anfang dieser Untersuchung steht, weil sich an ihr
sehr eindrücklich die formalen Bedingungen, auch die graphischen Gren-
zen des Comic veranschaulichen lassen, die sich zeichnerisch wiederum
in Vorteile übersetzen lassen. Dies realisiert sich gerade in Millers Zu-
griff auf die Gewaltszenen der Serie, die das Prinzip der Sequenzialität ei-
nerseits notwendigerweise entlang der Bildfolge im Comic bedienen und
es andererseits aufheben, indem jedes einzelne Panel in Sin City aus dem
Lauf der Sequenzialität konsequent herausgelöst wird und die Gewalt
darin emblematisch auftritt. Ähnlich radikal setzt Helden ohne Skrupel
an, eine französische Serie des Duos Yann und Conrad, die schon auf-
grund ihrer grotesken Plotstruktur und der systematischen Ausbeutung
aller denkbarer Stereotype und Ressentiments deutlich über die Grenzen
des allgemein akzeptierten guten Geschmacks hinausgeht (4.). Hierzu ge-
hört auch ein höchst freizügiger Umgang mit der Inszenierung von Ge-
walt, die in eine zeichnerische und erzählerische Strategie maßloser Über-
treibung eingefügt wird. Mit 100 Bullets von Brian Azzarello und Eduar-
do Risso wird eine Serie untersucht, die, am Markt sehr erfolgreich, ihre
ostentativen Gewaltinszenierungen zum Bestandteil eines verschlungenen
Plots macht, der immer aufs Neue auf den Zustand der US-amerikani-
schen Gesellschaft um die Millenniumswende herum reflektiert (5.). 100
Bullets verbindet das rigorose, identitätsbildende Gewalthandeln seiner
Figuren konsequent mit der Frage nach den Konsequenzen für deren
Subjektkonstitution.

Mit Brian Woods und Ricardo Burchiellis DMZ folgt die Analyse
einer Serie, welche die medial erfahrene Gewalt des Krieges entfremdet
und authentifiziert zugleich, indem sie diese in ein New York der nahen
Zukunft übersetzt, das als fiktiver Kriegsschauplatz den gängigen Nach-
richtenbildern aus dem Irak, Afghanistan, mittlerweile auch aus Syrien,
zum Verwechseln ähnlich sieht (6.). Mit Joe Saccos Arbeiten zum Bür-
gerkrieg im ehemaligen Jugoslawien rückt die Frage ins Blickfeld, inwie-
weit der Comic in der Lage ist, Gewalt dokumentarisch abzubilden (7.).
Das Zusammenfallen der genregerechten Anwendung von Stil-Elementen

1. Einleitung: Bild, Medium

27

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


und des erzielten Effekts der Authentifizierung hat enormen Einfluss auf
die bildlich-narrative Aufbereitung der Gewaltszenen und deren Wir-
kung. Die Comics von Baru wiederum entwickeln sich in aller Regel ent-
lang eminenter Gewalthandlungen, die zugleich auf die sozialen Milieus
eines krisenhaften Frankreichs um die Wende vom 20. zum 21. Jahrhun-
dert rückverweisen (8.). Interessant an seinen Arbeiten ist einerseits die
sehr starke, expressive Verfremdung, die Baru seinen Figuren angedeihen
lässt, andererseits aber der für den Comic ausgesprochen seltene Effekt
der Einfühlung des Rezipienten in die Comic-Erzählung, die Baru gerade
über die Anwendung von Techniken der Überzeichnung und der Ver-
fremdung erreicht. Anhand der Comics von Hermann Huppen und des-
sen Inszenierung von Gewalt wird die Schnittmenge angezielt, die sich
aus bildlicher Komposition einerseits und narrativer Einbettung anderer-
seits der abgebildeten Gewalt ergibt (9.). Bei Hermann lässt sich gerade-
zu paradigmatisch nachverfolgen, wie Gewalt im Comic je nach narrati-
vem, und damit auch moralischem, Framing sehr unterschiedlichen Ge-
staltungstechniken unterliegt. Die Adaption des Kinderbuchklassikers Pi-
nocchio durch Winshluss zeigt schließlich den Stellenwert von Gewalt
und deren kulturell gefasste Repräsentation im Rahmen einer Gesamt-
lektüre der Moderne (10.). Das abschließende Kapitel unterzieht die Un-
tersuchungsbeispiele und das Verhältnis von Comics und Gewalt einem
kurzen Fazit (11.).

Einige Kapitel dieses Buches gehen auf andere, anders publizierte oder
vorgetragene Fassungen zurück. So basiert Kapitel 3 zu Sin City auf
einem Aufsatz, der sich mit dem transmedialen Verhältnis von Comic
und Filmadaption beschäftigt (Ahrens 2011). Für dieses Buch dient die-
ser Text aber nur noch als Take Off und Inspiration und hat im Zuge der
auf das Thema Gewalt ausgerichteten Neubearbeitung eine völlig andere
Richtung genommen, sodass man hier von einem Ursprungstext kaum
mehr sprechen kann. Kapitel 4 über Helden ohne Skrupel habe ich 2016
auf einer Leipziger Tagung zu „Geschichte und Mythos in Comics und
Graphic Novels“ vorgetragen und für dieses Buch, auch thematisch, sehr
stark erweitert und ausgebaut. Mit dem fünften Kapitel zu 100 Bullets
verhält es sich ähnlich wie im Falle von Sin City. Eine erste Fassung des
Textes ist in englischer Sprache in dem von Arno Meteling und mir her-
ausgegebenen Band Comics and the City erschienen (Ahrens/Meteling
2010). Meine deutsche Bearbeitung nutzt diese Erstversion jedoch eher
als Startrampe; schon nach kürzester Zeit haben beide Texte kaum mehr
etwas miteinander zu tun, zumal der Fokus auf die Stadt gegen den auf
Gewalt ausgetauscht wird, was zu erheblichen Akzentverschiebungen
führt, wiewohl ich die Terminologie des „Super-Ego“ beibehalten habe.

1. Einleitung: Bild, Medium

28

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Bei Kapitel 6 zu DMZ handelt es sich um die nahezu textidentische deut-
sche Fassung eines englischsprachigen Aufsatzes, der voraussichtlich
noch 2018 erscheinen wird (Ahrens 2018b). Die Kapitel 7 über Joe
Saccos Reportagen zum Krieg in Ex-Jugoslawien, 8 über die Arbeiten
Barus und 9 über die Comics von Hermann Huppen sind Originalbeiträ-
ge für diesen Band, ebenso das zweite Kapitel zu Elementen der Gewalt-
faszination. Das Kapitel zu Sacco profitiert jedoch mindestens von mei-
ner Auseinandersetzung mit den Möglichkeiten des dokumentarischen
Comic und dessen Anspruch auf Authentizität, die ich im Rahmen der
Konferenz „Graphic Realities. Comics as Documentary, History, and
Journalism“ im Februar 2018 an der Universität Gießen sowie im Juni
2018 auf dem 18. Internationalen Comic-Salon in Erlangen im Rahmen
der dort von der Gesellschaft für Comicforschung (ComFor) organisier-
ten Panels vorgetragen habe. Kapitel 10, das sich mit der Pinocchio-Ad-
aption von Winshluss auseinandersetzt, geht auf einen im Juni 2015 auf
der „Sixth International Graphic Novel and Comics Conference / Ninth
International Bande Dessinées Conference“ in Paris gehaltenen Vortrag
zurück.

Mein Dank für jede erdenkliche Hilfe bei der Arbeit an dieser Mono-
graphie, seien es unverzichtbare Rückmeldungen und Anregungen zu
ersten Kapitelfassungen, die die latent einsame Schreibexistenz des Kul-
turwissenschaftlers wenigstens ansatzweise aufbrechen und so etwas her-
stellen, wie einen Resonanzraum intellektueller Gemeinschaftlichkeit,
seien es Textredaktion, Literaturrecherchen, das Besorgen von Illustra-
tionen, was auch immer, geht, in alphabetischer Reihenfolge an: Frank
Thomas Brinkmann, Ole Frahm, Felix Giesa, Kathrin Graulich, Reimer
Gronemeyer, Arno Meteling, Daniel Rotstein, Tobias Schädel, Bettina
Severin-Barboutie, Véronique Sina, Joachim Trinkwitz, Felix Wagner, so-
wie an Sandra Frey für ihre Initiative zu diesem Buch – und nachfolgend
für ihre großzügig bemessene Geduld.

1. Einleitung: Bild, Medium

29

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

Spektakel

Nicht nur die Gewalt und der Comic haben eine lange gemeinsame Ge-
schichte. Auch auf das Spektakel und den Comic trifft diese Aussage zu.
Das Spektakel ist, wie sich wenig übertrieben sagen lässt, die eigentliche
Essenz jener Kultur der klassischen Moderne, im Kern also des 20. Jahr-
hunderts, über welche die Attraktion, die Aufmerksamkeit, das Vergnü-
gen jener neu erschlossenen, überhaupt erst neu in die Welt getretenen
Publika errungen und gesichert werden sollte, die im Umfeld zwischen
Proletariat und Avantgarde nach neuen kulturellen Formen, Praktiken,
Vergnügungen für die technisch immer avanciertere Industriegesellschaft
verlangten. Unter wechselnden Namen taucht das Spektakel in nahezu
allen Kulturtheorien der Moderne auf, wenn es darum geht, die spezifi-
sche Qualität einer auf Massenkompatibilität ausgerichteten Kulturform
zu bestimmen, vor allem natürlich in deren konservativen, pessimisti-
schen Varianten. Das Spektakel ist so gesehen zu einer Chiffre für alles
geworden, was sich unter den Codenamen Massenkultur oder Populär-
kultur einordnen lässt. Sein Vorteil liegt darin, dass das Spektakel zu-
nächst als ebenso namenlos wie inhaltslos gilt und damit auch weitläufig
mit Sinn versehen werden kann.

Im Universum der Kultur ist das Spektakel ein flexibles Element; trotz-
dem scheinen die Assoziationen, die sich mit ihm verbinden, auf gerade-
zu selbstverständliche Weise klar zu sein. Das Spektakel ist eine bastardi-
sierte Kunst, es atmet mit größter Intensität den Geist der Unterhaltung.
Vielleicht ist es dies, was die Populär- und Massenkultur vor allem von
den klassischen Formaten der sogenannten Hochkultur absetzt: Der Aus-
tausch von Innerlichkeit gegen Extrovertiertheit, die Emphase, die ins
Entertainment gelegt wird, in die Erzeugung, vor allem aber die Zur-
schaustellung des Effekts. Das Spektakel ist, um Siegfried Kracauers Ter-
minologie zu benutzen, zu weiten Teilen die Kunst des Ornaments,
durchaus als Massenornament (Kracauer 1992: 175). Es geht um eine
ästhetische Praxis des Ausschmückens und immer wieder auch der Über-
treibung: Formen, Gesten, Physiognomien, Gefühle. Insofern bedient
und akzentuiert das Spektakel als die genuin performative Form der
Massenkultur tatsächlich genau das, was ihm seitens beflissener Kultur-
vertreter bis heute zum Vorwurf gemacht wird: eine Ästhetik der Ober-

2.

1.

30

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


fläche. Der unmittelbare Schauwert, der Eigenwert des Effekts, der
Rausch der Farben und Pathosformeln ist dem Spektakel viel wert. Inso-
fern liegt die Kritik des Spektakels gar nicht falsch. Diese Kritik über-
sieht aber nur allzu leichtfertig, dass diese Zuwendung zur Oberfläche
weiteren Ansprüchen auf Seiten von Form und Inhalt keineswegs entge-
genstehen muss. Die Massenkultur hat deshalb mit dem Spektakel nicht
etwa Kultur obsolet gemacht und durch Kommodifizierung ersetzt, son-
dern eine neue Spielart gefunden, die zugänglicher und verklausulierter
zugleich ist.

Die bis heute griffigste Formel für diesen Zusammenhang hat der Si-
tuationist Guy Debord vorgelegt und mit seiner im französischen Origi-
nal erstmals 1967 erschienenen Gesellschaft des Spektakels eine Ver-
schlagwortung der kapitalistischen Gesellschaft und ihrer Kultur ge-
schaffen. Für diese geht er fälschlicherweise (aber nichtsdestotrotz episte-
mologisch höchst erfolgreich) von einer Praxis blinden Konsums aus und
platziert das Spektakel direkt an der Schnittstelle zwischen Illusion und
Ideologie:

„Das Spektakel ist seinen eigenen Begriffen nach betrachtet, die Be-
hauptung des Scheins und die Behauptung jedes menschlichen, d.h.
gesellschaftlichen Lebens als eines bloßen Scheins“ (Debord 1996:
16).

Gleichzeitig gehe im Spektakel „die Warenform auf ihre absolute Ver-
wirklichung“ zu (ebd.: 53). Damit befindet sich Debord faktisch wenig
originell im Fahrwasser einer zeitgenössischen Ideologiekritik als Kritik
der Warengesellschaft, die er nur unwesentlich variiert. Dass in diesem
Zusammenhang gerade die Massenkultur als deren materieller, ästheti-
scher und performativer Ausdruck eine vorzügliche Zielscheibe abgibt,
liegt mindestens nahe. So exponiert scheint die Populärkultur all das zu
bestätigen und zu verwirklichen, was eine an Marx und Adorno geschul-
te Kritik der Warengesellschaft an Hegemoniestrukturen, an Verblen-
dungszusammenhängen, an einer Beherrschung des Besonderen durch
das Allgemeine ausmachen möchte, dass sie als williger Beleg für die Po-
sitionen der Ideologiekritik erscheint. Dabei gerät leicht aus dem Blick –
und zwar bis heute, auch wenn das irreal erscheint – dass deren eigene
Fixiertheit nicht nur auf einen bestimmten Begriff, sondern, damit zu-
sammenhängend, vor allem auf bestimmte Formen der Kultur, selbst
einer Haltung kultureller Ignoranz Vorschub leistet, die besonders die
Brüche in der Hochkultur zugunsten der Verschiebung zwischen Hoch-
und Populärkultur nicht zu sehen gewillt ist. Außerdem schließt, wie sich
leicht zeigen ließe, eine Haltung, wie sie Debord dem Spektakel gegen-

1. Spektakel

31

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


über einnimmt, mentalitätsgeschichtlich nahtlos an den Puritanismus an,
an eine Ideologie des Genussverzichts, der (Selbst-)Versagung und des
Anti-Hedonismus. Hingegen bleibt das Spektakel der Massenkultur im-
mer der Ausschweifigkeit zugeneigt, dem Rausch, der Ekstase. Das ist
für Debord aber gerade kein Argument für die Massenkultur, sieht er
speziell darin doch eine „Bewegung der Banalisierung, die hinter den
schillernden Ablenkungen des Spektakels die moderne Gesellschaft welt-
weit beherrscht“ (ebd.: 47). Damit schlägt Debord einen fast biblischen
Ton der Entsagung an, die der Versuchung trotzen soll und trifft denjeni-
gen einer Ideologiekritik, für die die Erzeugnisse einer massenhaft herge-
stellten Kultur nichts anderes sein können, als Repräsentanten einer fal-
schen Wirklichkeit.

Obwohl heute ganz sicher nicht mehr die bedeutendste Erscheinungs-
form der Massenkultur, bietet sich das Medium Comic unmittelbar als
Objekt an, um Theorien wie die von Debord zu untermauern, scheint
der Comic doch das Medium der Oberfläche schlechthin zu sein, bei
dem sich Bildchen an Bildchen reiht, jedes einzelne seine eigene farbliche
Opulenz feilbietend, seine eigene gestalterische Repräsentation ausfal-
tend, im Prinzip von Serialität und Sequenzialität die Parameter bilden-
der Kunst scheinbar von sich abstreifend. Ganz in diesem Sinne, und
zeitlich Debord durchaus noch verwandt, sprechen Wiltrud Ulrike
Drechsel und ihre Ko-Autoren davon, „Maßstab für die Qualität der
Ware ‚Comics‘“ sei nicht etwa künstlerische Authentizität, sondern viel-
mehr „ihre Position auf dem Markt“ (Drechsel et al 1975: 10). Da es
sich bei ihnen um Massenartikel handele, würden sie schlicht keinen An-
spruch auf Einzigartigkeit erheben, vielmehr ausgesprochen „plagiatfreu-
dig“ auftreten (ebd.). Die Idee des autonomen Kunstwerks ist damit für
Comics verabschiedet, alles worum es noch gehen kann, ist die „Rehabi-
litierung des Trivialen“ (ebd.: 9), zu welchem Feld sie unweigerlich zäh-
len. Der Umstand, dass sie zwangsläufig Massenware sind, enge außer-
dem „ihren formalen und inhaltlichen Spielraum beträchtlich ein“ (ebd.:
11). Die Serialität mache das Medium abhängig von Klischees, klar um-
rissenen Codes, stehenden Figuren, Schematismen und Schablonisierun-
gen. Auf die Schlichtheit und fehlende mediale Informiertheit dieses An-
satzes macht mit Marshall McLuhan schon die frühe Medienwissen-
schaft aufmerksam. Der merkt nämlich in seinem 1964 erstmalig er-
schienen Understanding Media an, die Kritiker des Comic hätten, „ohne
von der Form etwas bemerkt zu haben“, schlicht auch nichts über den
Inhalt aussagen können (McLuhan 1994: 258f.). Alles was der frühen
Kritik am Medium aufgefallen sei, sei die „Selbstverstümmelung und Ge-
walttätigkeit“ gewesen, woraufhin man mit „naiver literarischer Logik

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

32

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


abgewartet“ habe, dass nunmehr in großer Zahl Gewaltakte die Gesell-
schaft heimsuchen sollten (ebd.: 259). Die Positionen des Psychologen
und Comic-Kritikers Fredric Wertham persiflierend, unkt McLuhan,
noch der „blödeste Häftling“ könne nun dem Medieneinfluss von Co-
mics die Schuld an seiner kriminellen Karriere geben (ebd.).

Statt derlei Idiosynkrasien zu aktivieren, findet McLuhan, täte man
besser daran anzuerkennen, dass der „plötzliche Erfolg“ einer an Druck
und Holzschnitt orientierten „Ausdrucks- und Erlebnisform […] einen
deutlichen Fingerzeig auf tiefgreifende Veränderungen innerhalb unserer
Kultur“ darstelle (ebd.: 260). Wichtig sei daher insbesondere ein „Ver-
ständnis des formalen Charakters“ von Comic, Druck und Karikatur,
welche die gängige „Verbraucherzivilisation“ ebenso herausforderten
wie veränderten (ebd.). Das ist eine höchst bemerkenswerte Positionie-
rung, die den Warencharakter des Comic keinesfalls ignoriert, ihm des-
halb aber gleichwohl nicht die Kompetenz zu formaler Ausdrucksfähig-
keit abspricht. Fast singulär nimmt McLuhan damit den Comic als Me-
dium ernst, nicht mehr aber auch nicht weniger, der ungefähr so eigen-
ständig gesehen werden müsse, wie Film, Fotografie und Presse. Interes-
santerweise schließt McLuhan den Comic aber nicht generisch an den
Film an, wie dies bis in die Comicproduktion und -forschung hinein der
Fall sein sollte, sondern macht mit dem Druck, dem Holzschnitt und der
Karikatur eine andere medienepistemologische Reihe auf, die sich weni-
ger am Moment der Sequenzialität orientiert, als an der ikonischen, un-
bewegten Darstellung, die typisiert und überspitzt. Rückblickend scheint
es medienhistorisch durchaus bedauerlich, dass sich die Auseinander-
setzung mit dem Comic, unter anderem angelehnt an Will Eisners Dik-
tum vom Comic als sequenzieller Kunstform (Eisner 2004), primär am
Film und dessen Formensprache sowie theoretischer, formaler Reflexion
ausgerichtet hat und nicht der von McLuhan ausgelegten Fährte über die
drucktechnischen Medien gefolgt ist. Ein Grund für diese Entwicklung
ist offensichtlich die Analogie zwischen Sequenzialität und Lektüre. Die
sequenzielle Abfolge der Panels etabliert so etwas wie eine Lektürerich-
tung und ermöglicht von hier aus eine semiotische Annäherung an das
Medium Comic; Leitmedium für den Comic bleiben damit Schriftlichkeit
und Literatur.

Hingegen legt die von McLuhan skizzierte Mediengenealogie ihr we-
sentliches Augenmerk auf die Präsenz der Bilder, die den Comic tragen.
Diese mögen zwar über ein Prinzip der Sequenzialität verbunden sein,
überlassen dieser, und damit der Textform des Mediums, aber nicht das
Primat. Primär bedeutsam ist für ihn ganz klar die bildliche Komponen-
te, für die er analoge Medien, wie etwa die Karikatur, sowie Vorbilder,

1. Spektakel

33

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


wie den Druck und den Holzschnitt, sucht. Hinsichtlich der Spaltung des
Mediums in Text- und Bildanteile sind verschiedentlich Versuche unter-
nommen worden, diese aufzuheben; prominent verschlagwortet in An-
dreas Platthaus‘ Buchtitel Im Comic vereint (Platthaus 2000), welcher
darauf abzielt, dass die immer wieder auf Lessings Laokoon-Text zu-
rückgeführte gattungstheoretische Trennung von Schriftlichkeit und
Bildlichkeit im beide vereinenden Comic ihre Auflösung finde, der viel-
mehr ein genuin hybrides Medium darstelle (Becker 2011b). Es bleibt
aber fraglich, ob eine solche Versöhnung erfolgreich oder sogar sinnvoll
sein kann, solange nicht, im Unterschied zur Textebene des Comic, auch
dessen Bildebene angemessene Berücksichtigung findet (Kap.1). Sofern
dies nicht der Fall wäre, wäre nämlich davon auszugehen, dass die gut
etablierte Übergewichtung der Textebene im Comic auch im Rahmen
einer solchen Aufhebung dominant bliebe. Dabei wurde schon lange vor
dem von W.J.T. Mitchell ausgerufenen Pictorial Turn darauf aufmerksam
gemacht, dass sich schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts ein Bedeu-
tungsdurchbruch des Bildes abzeichnete. Bereits 1903 merkt Annie Rus-
sell Marble an, es gebe da in der Kunst, vor allem aber in den seinerzeit
wichtigen Massenmedien, einen „craze for pictures and pageants apart
from their essential or even relative value“ (Marble 2004: 7). Ganz ein-
deutig müsse man von einer „supremacy of the pictorial journal“ (ebd.)
gegenüber der Textvermittlung sprechen. Über das Artifizielle und Sensa-
tionelle gelange der Künstler schließlich dazu, Lebendigkeit zu erschaffen
und zu illuminieren (ebd.: 8). Diese Tendenz einer zunehmenden bildli-
chen Aufladung von Kunst und Medialität setzt sich fort und kulminiert
nur wenig später, jenseits bilddominierter Journale, in neuen Medien wie
Comic und Film. Die Integration des Spektakulären, die dem Film, mehr
noch aber dem Comic, immer wieder in kritischer Absicht attestiert wur-
de, ist so gesehen nur ein Effekt dieser medialen Wende hin zum Bild.

Schließlich verweist allein schon der Begriff des Spektakels und des
Spektakulären etymologisch auf die Verbindung zum, oder mehr noch:
auf die Herleitung aus dem Bereich des Visuellen und der Schaulust.
Über den Wortstamm des Schauens abgeleitet, wandert der Begriff in
Zusammenhang mit dem Schauspiel ins Deutsche ein und nimmt im 18.
Jahrhundert seine bis heute gebräuchliche Bedeutung an, nämlich
„Lärm, Krach, Gepolter“, etc. (Duden 2001). Während das Spektakel
zunächst ganz allgemein mit einer Populärkultur verbunden wird, die
auf laute Unterhaltungseffekte ebenso setzt, wie sie dem Publikum Raum
gibt, sich affektiv zu entladen und damit mit allen etablierten Rezepti-
onskonventionen der Hochkultur bricht, steht insbesondere der Comic
für eine neue Form des visuellen und narrativen Spektakels. Dieses

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

34

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


kommt ohne hörbaren Sound aus und produziert den ihm eigenen Lärm
in Form seiner erzählerischen und ikonischen Trivialität. So konstatiert
der Essayist Robert Warshow 1954 in einer Auseinandersetzung mit der
Comiclektüre seines Sohnes und Fredric Werthams comic-kritischer Stu-
die Seduction of the Innocent, das Beeindruckendste an dessen Buch sei-
en die Illustrationen. Während Warshow dem Medium Comic insgesamt
bescheinigt, einen durchaus aufdringlichen, auch anarchischen Humor
zu pflegen und überhaupt dem Prinzip einer unreglementierten Fantasie
(„undisciplined imaginativeness“) zu folgen (Warshow 2004: 68), räumt
er doch ein, dass Werthams Buch an Humorlosigkeit ebenso leide (ebd.:
75), wie an mangelnder medienanalytischer Kompetenz:

„Dr. Wertham’s world, like the world of the comic books, is one
where the logic of personal interest is inexorable, and Seduction of
the Innocent is a kind of crime comic book for parents“ (ebd.: 77).

Trotz dieser Abgeklärtheit setzt sich die Verbindung von Massenkultur,
Comic und Spektakel erfolgreich fest. Im Grunde gehen alle klassischen
Kritiken der Massenkultur davon aus, dass im Spektakel die Repräsenta-
tion von Wirklichkeit nicht nur trivialisiert wird, sondern im Extremfall
die reale Welt darin sogar verschwindet. Unter der Ägide einer über
Schriftkommunikation und schriftliche Überlieferung geprägten Kultur
in der Moderne kann die formale Hinwendung zum Bild im Rahmen ei-
nes Praktiken der Lektüre voraussetzenden Mediums dann konsequent
nur als Zerfallstendenz und Trivialisierung verstanden werden.

So stellt der konservative Kulturphilosoph Jean Baudrillard in einer
aus dem Jahr 1970 stammenden Studie zur Konsumgesellschaft im Ein-
klang mit Debord fest, Kultur werde „kulturalisiert“, also insgesamt
nicht nur konsumierbar gemacht, sondern auch in eigens auf den Kon-
sum ausgerichteten Räumen und Szenerien präsentiert; das Kunstwerk
weicht damit der Ware (Baudrillard 2015: 43). Gerade die in den Mas-
senmedien praktizierte Emphase auf bildliche Präsentationsformen ver-
steht Baudrillard explizit nicht als Verarbeitungsform von in der Gesell-
schaft flottierenden Phantasmen, sondern als Verdrängung der realen
Welt durch deren Abbildung und Konsumption (ebd.: 51). Hier reduzie-
re sich „jegliche politische, historische, kulturelle Information“ auf einen
lediglich anekdotischen Gehalt, was aber umgekehrt bedeute, dass Inhal-
te im Rahmen einer brachialen Aktualisierung „auf spektakuläre Weise
dramatisiert“ und damit im Effekt „gänzlich entaktualisiert, das heißt
durch das Kommunikationsmedium distanziert und auf Zeichen redu-
ziert“, also austauschbar würden (ebd.). Damit reduziere sich aber Er-
fahrung auf bloße medienbasierte Rezeptionsleistungen, die von Baudril-

1. Spektakel

35

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


lard konstatierte Ubiquität der Bilder und Bildpraktiken führe im Kern
zu nichts anderem als einer Verdrängung der Realität durch ein Phantas-
ma, das den Rezipienten im Vergleich zu ersterer als wahrer gelte. „Was
uns die Massenmedien liefern“, bilanziert Baudrillard, „ist nicht die Rea-
lität, sondern der Rausch der Realität“ (ebd.). Das entspricht einer Pra-
xis des Spektakels, wie sie Debord entwirft; Baudrillards „Rausch“ ist
dessen „Spektakel“. Insbesondere das Spektakel der Bilder, also eine
Kommunikation jenseits des Textes, entfernt aus der Realität, weil sie
angesichtig eine andere Realität anstelle der wahren erstellt. Mit den Bil-
dern „leben wir im Schutz der Zeichen und der Verleugnung des Realen“
(ebd.: 52). Im Comic wird dies angesichts seiner vordergründig plakati-
ven Bildsprache besonders deutlich. Baudrillard zählt ihn deshalb auch
zum Kontext einer „industriellen Ästhetik, der funktionellen Formen“
(ebd.: 159). In der auf Konsum ausgerichteten Massenkultur bleibt für
Ästhetik dann nur noch eine „funktionalisierte Substanz von Botschaf-
ten, Texten, Bildern“ (ebd.). Kreativität und Rezeptivität seien gleicher-
maßen hochgradig codiert, also in keiner Weise frei; das in der Kunst an-
gelegte Spiel ist damit erledigt. Der Comic ist eines der Medien, für die
Baudrillard diesen Zusammenhang eigens hervorhebt. Die Nähe zum
Kitsch sei groß, wie sich für die Kunst speziell an der Pop-Art als einer
„Kunst des Banalen“ zeige – die selbst nur eine moderne, retardierte
Form des klassischen Erhabenen darstelle (ebd.: 172f.).

Diese Sicht auf die kulturelle Qualität und soziale Funktionen des
Spektakels entspricht dessen Verständnis, wie es in Kapitel 1 skizziert
wurde, offensichtlich gerade nicht. Der von Baudrillard gezeichnete
Rausch der Realität hat hingegen eine Implosion der Bedeutungen auf
der Oberflächenebene im Blick. Zweifellos liegt darin eine besondere,
vor allem visuelle Qualität des Mediums Comic, das, was seine Kompe-
tenzen angeht, allerdings darüber weit hinausgeht. Als systematische
Praxis der Überschreitung und als Exzess der Zeichen, der Sinn über-
haupt erst im Modus der Transgression entfalten kann, leistet es eindeu-
tig mehr als nur für das Verschwinden oder die Substituierung des Rea-
len zu sorgen. Anstatt darauf angelegt zu sein, bei den Rezipienten als
Effektrausch eine Verleugnung von Wirklichkeit zu habitualisieren, wäre
das viel geschmähte Spektakel dann ganz im Gegenteil mit einer Kompe-
tenz ausgestattet, die in der Überzeichnung dieser Realität gerade deren
Wahrheit hervortreiben könnte. Natürlich müsste dies nicht zwingend
geschehen (und geschieht auch keineswegs immer), aber die Option wäre
grundsätzlich vorhanden und sie wäre dann auch ein intrinsisches Merk-
mal des Mediums. Diese Option würde dann eindeutig hervorgetrieben
werden aus der spezifischen Qualität eines Spektakels das sich im Comic

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

36

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


erst entfalten kann. Aus diesem Grund lässt sich das Spektakel des Co-
mic nicht nur vom gezeichneten Bild und dessen originären Ansatz der
Überzeichnung nicht ablösen, sondern es bedarf verstärkter Aufmerk-
samkeit für die Ebene der bildlichen Gestaltung im Comic. Mehr als 20
Jahre nach seiner ursprünglichen Ausrufung sollte der Pictorial Turn da-
her endlich auch in der Comicforschung ankommen. Denn natürlich
wird, verstanden als Textform, einer Serialität der Bilder die Klasse von
Literarizität ganz überwiegend abgesprochen. Diesbezüglich halten sich
bis heute, wenngleich zweifellos in abgemilderter Form, alle bekannten,
den Comic betreffenden Sentiments. Ohne Frage konkurriert ein Comic
schwerlich mit der literarischen Grandezza eines Joyce oder Melville,
selbst wenn ein Strip wie etwa George Herrimans Krazy Kat schon früh
einen Ausnahmestatus erlangt. Diese Perspektive ignoriert aber geflis-
sentlich die Frage, ob dies überhaupt die angemessenen Parameter sind,
indem der Comic so beständig zu literarisch orientierten Textverfahren
aufschließen muss, obwohl er als piktorial organisiertes Medium ganz
eindeutig anders organisiert ist (was aber sinnfälliger Weise die längste
Zeit über vor allem seinen Kritikern auffällt).

Hingegen müsste wohl eher die Frage gestellt werden, welche Spezifik
der Lektüre (wenn der Begriff trotz allem beibehalten werden soll), der
Rezeption, der Erfahrung Comics bieten. Mit seinem „Prinzip Bildge-
schichte“ sucht Dietrich Grünewald hier einzusetzen und den Comic als
Erzählung in erster Linie über dessen Bildebene zu erfassen (Grünewald
2000: 15), wobei er sich ausdrücklich auf Max Imdahls Verfahren der
Ikonik bezieht, also einer Vermittlung von Sinn, die nicht anders als
durch Bilder (ebd.: 17) zu leisten ist. Von allen Annahmen einer Ideolo-
giekritik der Waren- und Konsumgesellschaft, die sich dem Bild nurmehr
in dessen kommodifizierter Variante nähern könne, ist Grünewald unbe-
rührt und versteht den Comic, respektive die Bildgeschichte, vor allem
als „Angebot an Betrachter“ (ebd.: 28). So lässt sich zumindest zu einem
Verständnis des Comic und des Spektakels gelangen, das in erster Linie
beabsichtigt, deren kulturelles Potential zu bergen und nicht sofort den
Abgleich mit gut etablierten, symbolisch vorab bezuschussten Konkur-
renzformen sucht. Eine differenziertere Perspektive auf den Stellenwert
von Bild und Bildlichkeit in der Gegenwart liefert auch Jacques Ran-
cière, der zunächst notiert, Bilder als Agenten und Träger von Kultur
gleichermaßen seien zunehmend durch Alterität geprägt (Rancière 2009:
3) und dann von einem „Regime der Bildlichkeit“ („imageness“) spricht,
in Gestalt von Relationen zwischen Elementen und Funktionen. Im Un-
terschied zu Baudrillard, Debord und vielen anderen hat diese Feststel-
lung bei Rancière nicht im Ansatz einen entlarvenden Unterton. Ihm

1. Spektakel

37

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


geht es in keiner Weise darum, am Aufstieg von Bild und Spektakel die
Durchherrschung mittels Ideologie und die Substitution von Realität
durch Scheinhaftigkeit aufzuzeigen. Vielmehr weist Rancière unmittelbar
darauf hin, dass ein Bild, entgegen seiner scheinbar luziden Darstellungs-
ebene an der Repräsentationsoberfläche, niemals eine schlichte Realität
darstellt (ebd.: 6).

Einesteils gebe auch die vom Bild beabsichtigte Ähnlichkeit mit dem
Original niemals einfach dessen getreue Nachbildung ab, sondern nur
dasjenige, was für diese Abbildung stehe und andernteils sei es auch ein-
gelassen in eine Reihe sich überkreuzender, aufeinander bezogener Ope-
rationen, die letztlich hervorbrächten, was wir Kunst nennen: Eine „Ab-
wandlung der Ähnlichkeit“ (alteration of resemblance) (ebd.). Für Ran-
cière ist daher vor allem wichtig, dass die Bilder der Kunst, was sich aber
auf ikonische oder artifizielle Bilder ganz allgemein ausweiten lässt, Pro-
duzenten einer Diskrepanz, einer Unähnlichkeit („dissemblance“) dar-
stellen. Mit den Bildern kommt immer ein Riss in die Welt. Die Eindeu-
tigkeit des Realen, von der Baudrillard (zumindest 1970) noch träumt,
gibt es nicht und hat es im Gegenüber des Bildes auch nie gegeben. Co-
mics als Medium radikalisieren nur eine Tendenz, die ohnehin in der
Bildkultur angelegt ist, wenn sie das Bild und die Bildfolge zu den maß-
geblichen Trägern kultureller Kommunikation und Repräsentation ma-
chen. Die Welt, die sie vorstellen, ist grundsätzlich mit einem Riss verse-
hen, einer Uneindeutigkeit, und Unwahrhaftigkeit die sich in als Panels
geordneten Comicseiten wiederholt und ikonisch aufdrängt. Insofern
kann kein Bild wahrer sein, als dasjenige, das Teil eines Comic ist, weil
es diesen Riss, die Nicht-Übereinstimmung mit der Realität, die es zu zei-
gen vorgibt, den Abfall von der wirklichen Lebenswelt der Rezipienten,
geradezu aufdringlich ausstellt. Das Spektakel, welches das Medium Co-
mic entfaltet, lokalisiert sich genau in diesem Riss.

Natürlich bleibt das Spektakel als Attribut der populären Kultur, und
insbesondere des Comic, motiviert durch deren äußere Rahmenbedin-
gungen. Diese prägen gleichzeitig maßgeblich dessen Ausgestaltung als
nicht unbedeutenden Bestandteil einer „kommerzielle[n], technologisch
vorangetriebene[n] Steigerungsdynamik“ populärer Kultur insgesamt
(Maase 2013: 26). Dabei spielt die Absicht der Unterhaltung eine ent-
scheidende Rolle, da Populärkultur, wie bereits erwähnt, in erster Linie
unterhalten will. In ihrer enormen Selbstbezogenheit und Selbstreferen-
zialität ist ihr Kontemplation fremd und zählt auch Kritik nicht notwen-
digerweise zu ihren Attributen. Das heißt aber erstens nicht, dass sie zu
beidem unfähig wäre und dass sie nicht zweitens über intrinsische Kom-
petenzen des Sinnverstehens und der Sinngenerierung verfügen würde,

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

38

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


die gerade im Rahmen der Unterhaltung im massenkulturellen Main-
stream der Populärkultur eigene analytische bis hermeneutische Kompe-
tenzen entfalten können (Ahrens 2016). Denn wenn, wofür vieles
spricht, in der massenkulturellen Praxis (auch in der Absicht) der Zer-
streuung zugleich eine wesentliche Voraussetzung für Individualisierung
und Subjektivierung in der Moderne liegt (Bublitz 2005), dann muss der
intrinsische Wert dieser Zerstreuung als Unterhaltung, der im Kanon der
Kulturkritik gerade nicht als Ermöglichung moderner Individualität
adressiert wird, sondern als deren Gefährdung, ausgesprochen scharf ak-
zentuiert werden. Die für die Moderne „neuartige Kultur der Zerstreu-
ung“ (Makropoulos 2004: 67) erzeugt als substanzieller Faktor kulturel-
ler Modernisierung „umfassende artifizielle und damit irreduzibel kon-
tingenzförmige Wirklichkeiten“ (ebd.: 66). Dahinter kann in der von To-
pographien der Populärkultur durchzogenen (Post-)Moderne niemand
mehr zurückfallen, womit sich gesamte Tektonik kultureller Organisati-
on und Distinktion verschiebt, auch die der Kunst. Ganz eindeutig ist ein
fester Bestandteil dieser (populär-)kulturell codierten Landschaften eine
Repräsentation, Inszenierung und Ikonik von Gewalt. Das Thema Ge-
walt zieht sich wie ein roter Faden durch die Sujets wie auch durch die
Kritiken der Massenkultur.

Gewalt

In doppelter Hinsicht ist es kein Zufall, dass ausgerechnet Gewalt zu
einem prominenten Motiv in den Massenmedien aufgelaufen ist. Auf der
einen Seite ist die Auseinandersetzung mit Gewaltverhältnissen ein kul-
tur- und kunsthistorisch nachhaltig etabliertes Thema, an dessen gut co-
dierte Formensprache, durchaus auch in ihren subtileren Varianten, sich
auch zu Unterhaltungszwecken umstandslos anknüpfen lässt. Zum ande-
ren bietet sich Gewalt als Sujet an, um, ganz im Sinne der ökonomisch-
affektiven Agenda der im 20. Jahrhundert emporschießenden, neuen
Medien, Unterhaltung, Spannung und Aktion als erzählerische Kernele-
mente zusammenzubringen. Das arbeitet auch dem für den Comic wich-
tigen Prinzip der Serialität zu, da innerhalb einer solchen Konstellation
die Figuren vor allem Träger der Unterhaltungshandlung sein müssen
und nur eine geringe Notwendigkeit besteht, sie als komplex angelegte
Charaktere zu etablieren. In der klassischen Serie wird die Figur gegen-
über der Inszenierung des Spektakels nachrangig.

Die Kultur der Moderne ist geprägt von dem Paradox, dass einerseits
die Erwartung besteht, Gewalt als Modus von Interaktion, als Grundla-

2.

2. Gewalt

39

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ge gesellschaftlicher Institutionalisierungsleistungen und der Implemen-
tierung sozialer Machtbeziehungen solle für die Individuen konzeptionell
und programmatisch grundsätzlich außerhalb des Vorstellbaren liegen,
sich andererseits aber der Zugriff auf Gewalt als Instrument sozialer De-
vianz dennoch weiterhin im Bereich des Möglichen befindet. Diese Diffe-
renz zwischen möglichen und vorstellbaren Handlungen ist wichtig, weil
Vergesellschaftung wesentlich darauf aufbaut, dass Individuen faktisch
vorhandene Kompetenzen abgeben, zumindest darauf verzichten, diese
einzusetzen. Als allgemein anerkannte Ordnung der Dinge kann Gesell-
schaft nur funktionieren, wenn sich ihre Individuen einem bestimmten
Set an Regulierungen integrieren, der sie umgekehrt dazu befähigt, in
Gesellschaft handelnde Subjekte zu werden. Die von Heinrich Popitz
noch als „höchst merkwürdig“ etikettierte Leistung, dass Menschen
überhaupt „ihr Verhalten sozial binden, sozial verbindlich machen“ (Po-
pitz 2006: 61), führt dieser auf den Umstand zurück, dass soziale Struk-
turen selbst flüssig sind, nur als „Praktiken realisiert“ werden und das
Verhalten der handelnden Individuen, wie Anthony Giddens anmerkt,
„als Erinnerungsspuren […] orientieren“ (Giddens 1988: 69). Gesell-
schaft funktioniert wesentlich über in solchen Praktiken erzielte Routi-
nen, die Vertrauen in die Kontinuität und die Verlässlichkeit sozialer
Realität generieren. Die im Rahmen dieser Integration erzielte Entlas-
tung besteht darin, Konventionen nicht mehr, oder nur noch in Ausnah-
mefällen, verhandeln zu müssen. Bestimmte Handlungen sind im Rah-
men allgemein akzeptierter gesellschaftlicher Konventionen nicht mehr
vorstellbar, weil sie nicht länger Teil einer lebensweltlich akzeptierten
Realität sein können (Ahrens 2012b: 297-301). Umgekehrt ist es aber
weiterhin grundsätzlich möglich, all jene Kompetenzen zu nutzen, auf
die individuell und zugunsten von Vergesellschaftungsanforderungen ver-
zichtet wird. Dazu gehört insbesondere der Rückgriff auf Gewalt als
Handlungsressource in einem Ausmaß, das lebensweltlich weitgehend
außerhalb des sozial Vorstellbaren liegt. Davon unterschieden werden
muss aber das kulturell durchaus Vorstellbare: In kulturellen Erzählun-
gen und Artefakten, also überall da, wo Einbildungskraft im Spiel ist,
wird Gewalt ausgesprochen häufig und ausgesprochen konventionali-
siert in Szene gesetzt.

Kultur und Gesellschaft ohne Gewalt hat es niemals gegeben. Viel-
mehr bleibt die Gefährdung durch Gewalt lebensweltlich und strukturell
durchgehend präsent, bildet Gewalt als Sujet einen wichtigen phänome-
nologischen und ästhetischen Bezug im Feld der Kultur. Mindestens nor-
mativ, also als negative Bezugsgröße, bleibt die Option von Gewalt viru-
lent. Umgekehrt beruht die Wirklichkeit der Gesellschaft auf einer Art

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

40

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Versprechen der sozialen und kulturellen Institutionen, Gewalt einzu-
grenzen und zu domestizieren. In seinen Reflexionen auf die Konstituti-
onsbedingungen der Moderne stellt Jan Philipp Reemtsma nüchtern fest,
Menschen würden auf Gewalt zurückgreifen, weil sie die Freiheit hätten,
dies zu tun (Reemtsma 2000: 131). Die Anwendung dieser Gewaltkom-
petenz hängt damit letztlich am Subjekt, dessen Handeln sich gegen Ver-
gesellschaftung richten kann. Gerade deshalb sei umgekehrt „Gewaltab-
stinenz das entscheidende Moment der gesellschaftlichen Kohäsion in
der Moderne“ (Reemtsma 2009: 99). Insofern verstetigen sich die vielge-
staltigen Bemühungen, eine reale Präsenz von Gewalt in Gesellschaft
möglichst effektiv zu begrenzen und zu minimieren, um so eine Normali-
tät zu gewährleisten, die weitgehend frei von Gewalt ist. In diesem Zu-
sammenhang nimmt Kultur Möglichkeiten von Gewalt auf, die sie in
Imaginationsleistungen übersetzt (Ahrens 2012b: 270f.). Auch Thomas
Hausmanninger lässt keinen Zweifel daran, dass Gewalt sich unter kei-
nen Umständen aus Kultur und Gesellschaft entfernen, sondern höchs-
tens domestizieren lasse:

„Dabei verflüssigt sie sich, fließt gewissermaßen in die Strukturen
der staatlichen wie gesellschaftlichen Institutionen, der Verwaltun-
gen, der gesetzlichen und übrigen Vorschriften, der Handlungssyste-
me und in den Umgang der Individuen mit sich selbst hinein“ (Haus-
manninger 2002: 226).

Einen wesentlichen Teil der dabei in Frage kommenden Ressourcen stel-
len Erzeugnisse aus der populären, also der Massenkultur, dar.

Speziell in ihrer ästhetisierten Form als Bild oder Narrativ können
Imaginationen und Inszenierungen von Gewalt zu einem wesentlichen
Bestandteil des performativen und symbolischen Kanons von Kultur
werden. Die eigentlich relevanten Erscheinungsweisen von Gewalt sind
daher nicht diejenigen, die unmittelbar die soziale Ordnung stören oder
gefährden. Viel relevanter sind alle diejenigen Formen ihrer ästhetischen
Repräsentation, die in die Normalität von Gesellschaft eingepasst sind.
Bedeutsam, wenn es um das Verhältnis von Gewalt zu Gesellschaft und
Kultur geht, sind deren erfolgreich institutionalisierte, konventionalisier-
te, normalisierte Ausdrucksvarianten. Hausmanninger spricht diesbezüg-
lich in Anlehnung an Michel Foucault von einer „Mikrophysizierung der
Gewalt“, da das „Kulturprojekt der Domestikation der Gewalt“ diese
eben nicht tilge, sondern „lediglich subtiler, geringer, erträglicher“ mache
(ebd.), während Gewalt in Gesellschaft weithin massiv präsent bleibt,
teilweise unter der Flagge populärkultureller Erzeugnisse auch expan-
diert. Schließlich ist die triviale Feststellung, die viele der in Gesellschaft

2. Gewalt

41

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


geführten Debatten um Gewalt befeuert, durchaus richtig: Wir sind um-
stellt von einer Präsenz von Gewalt, sozial, kulturell, insbesondere medi-
al, die aufgrund ihrer Normalisierung und Konventionalisierung insbe-
sondere im Rahmen kultureller Procedere lebensweltlich weitgehend
nicht mehr wahrgenommen wird. Hier wäre anzusetzen, sofern man tat-
sächlich die Absicht hegt, sich mit einer Faszinationsgeschichte von Ge-
walt in der Kultur auseinanderzusetzen – die ganz offensichtlich exis-
tiert, wie ein willkürlicher Blick ins Bücherregal, ins Museum, ins Fern-
sehprogramm zeigt. Nicht nur medienhistorisch (da der Comic heute au-
genscheinlich keine größere Breitenrelevanz mehr besitzt und mediale
Quellen einer symbolischen Gefährdung durch Gewalt andernorts aufge-
tan werden), auch symptomatisch und von den formalen Möglichkeiten
her sehr interessant, bietet sich der Comic hierfür als Untersuchungsme-
dium geradezu an.

Bezeichnend für eine solche Faszinationsgeschichte, um einen Begriff
von Klaus Heinrich aufzugreifen (Heinrich 1992), von Gewalt ist wohl,
dass sie weniger ereignisorientiert, als vielmehr bildorientiert ist. Das er-
gibt sich schon aus ihrer engen Verzahnung mit der Einbildungskraft, al-
so einer mit epistemischer Kraft versehenen Ikonographie. Es ist deshalb
kein Zufall, dass sich diese Faszinationsgeschichte der Gewalt für die
Gegenwart speziell über die Produktion von und den Umgang mit Bil-
dern verwirklicht. Sie wirkt über den Fundus an kulturhistorisch eta-
blierten, symbolisch und affektiv nach wie vor wirksamen Bildern ge-
nauso, wie über ein riesiges Arsenal zeitgenössisch abrufbarer und an-
schlussfähiger Bildgebungen. Das Spektakel der Populärkultur, also
einer, wie Umberto Eco erläutert, auf den augenblicklichen Effekt hin
konzipierten Kunst oder Kultur, die in dessen Reizgenuss als ihrer alleini-
gen ästhetischen Erfahrung aufgeht (Eco 1986: 63f.), ließe sich wohl als
die zeitgenössische Ausdrucksform dieser Faszinationsgeschichte ausma-
chen. Das permanent wiederholte, immer präsente Spektakel der Gewalt
speziell in allen möglichen Formen der modernen Massenkultur ist nicht
einfach Ausdruck ihrer grundsätzlichen ästhetischen, narrativen und
auch moralischen Trivialität. Vielmehr widerspiegelt dies die Umsetzung
des Faszinationssujets Gewalt im zeitgenössischen Rahmen einer populä-
ren Kultur. Ein Medium wie der Comic, das sich hier einreiht, bedient
demnach zunächst einmal eine in der Kultur gut etablierte ästhetische
Auseinandersetzung mit dem Phänomen Gewalt. Die dabei entwickelten,
speziellen Zugriffsweisen und Inszenierungsformen, die performative, äs-
thetische und narrative Umsetzung von Gewalt im Comic sagt dann
zwar auch etwas über das Medium selbst und die Art, wie es eingesetzt
wird, aus. Aber noch viel mehr leitet sich daraus ein Indikator für den

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

42

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Stellenwert möglicher Schauwerte ab, für anerkannte, wertgeschätzte
Zugriffe der Inszenierung und der Vermittlung von Gewalt.

Aber auch wenn es so gesehen keine kulturelle Repräsentation von
Gewalt geben kann, die nicht, wie von Hausmanninger gezeigt, schon
Teil eines auf die Möglichkeiten und Formen von Gewalt angewendeten
Domestikationsprozesses und damit Teil einer Abwehr unmittelbarer
Gewalterfahrungen ist, so ist es mit dieser Aussage allein natürlich noch
nicht getan. Weder ist diese Domestikation ein Selbstzweck, sondern
selbst eingelassen in spezifische Kontexte von Vergesellschaftung, von
Machtbeziehungen, etc.pp., noch ist die bildliche Darstellung an sich un-
schuldig und von ethischen Fragen abgekoppelt. Bilder, schon darin of-
fenbart sich die epistemische Hypothek jeder Gegenwart, stehen notwen-
digerweise in einem ethisch markierten Feld. Die Auseinandersetzungen
um eine „Ethik der Ästhetik“ (Wulf et al. 1994) lassen sich lange zu-
rückverfolgen und betreffen allesamt insbesondere das Bild als spezifi-
schen, offenbar affektiv und authentisch zentralen Träger von Informati-
on. Im 20. Jahrhundert löst sich diese Spannung um Bildrezeption und
Bildreglementierung angesichts einer weitgehenden Profanisierung von
Gesellschaft und Kultur und einer Ausdifferenzierung der Bildästhetik
samt deren endgültiger Herauslösung aus transzendent gehaltenen Rah-
mungen auf. Symbolisch werden die Bilder im Verlauf dieses Prozesses
entlastet und aus einer vermeintlich zwingenden Eindeutigkeit dessen,
was sie auf der Rezeptionsebene mitteilen, herausgelöst. Wichtig in die-
sem Zusammenhang ist vor allem, dass, worauf Charlotte Klonk auf-
merksam macht, Darstellung und Dargestelltes nicht gleichgesetzt wer-
den können (Klonk 2017: 213), sondern notwendigerweise – und ganz
besonders im Fall eines Mediums wie dem Comic mit seiner nachzeich-
nenden, grundsätzlich verfremdenden Ästhetik – zwischen beidem eine
Differenz bleibt, ein Riss. Der Sinn eines Bildes lasse sich in keiner Weise
unmittelbar ästhetisch erschließen (ebd.: 216), weil Bilder immer mehr-
deutig seien, ihre Rezeption daher auch unberechenbar ausfalle. „Nie-
mand kann garantieren, dass das, was in einem Kontext als beängstigend
wahrgenommen wird, in einem anderen nicht Bewunderung auslöst“
(ebd.: 219). Aus diesem Grund erzielten Medienbilder ihre Wirkung
auch nicht aus sich selbst heraus, „sondern immer im Kontext von be-
reits existierenden Vor- und Einstellungen“ (ebd.). Zwar spricht Klonk
hier in erster Linie von Nachrichtenbildern, aber insbesondere bei einem
affektbeladenen Thema, wie der Darstellung von Gewalt, trifft dies auf
sämtliche Medienformate zu. Vielleicht ist es hier sogar noch viel bedeut-
samer, diesen Umstand zu beachten.

2. Gewalt

43

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Zugleich kann beobachtet werden, dass sich seit dem 20. Jahrhundert
der Diskurs um die Bilder extrem dramatisiert, da im Zuge der neu auf-
kommenden Massenmedien die Rezeption medial vermittelter Bilder er-
neut ins Zentrum der symbolischen Formen der Gesellschaft rückt. Da-
mit wird die Moderne dazu gebracht, eine eigene Bildsprache zu entwi-
ckeln, die es erlaubt, die eben noch angeführte Mehrdeutigkeit der Bilder
zu relativieren und abermals in Richtung Eindeutigkeit und Signifikanz
zusammenzuschneiden. In einem ganz anderen Kontext und auf ganz an-
dere Weise, als dies in Mythos oder Religion der Fall wäre, rückt nun-
mehr, maßgeblich getragen von der inszenatorisch im jeweiligen Medien-
format gefundenen Bildebene, deren Ästhetik als gesellschaftsbildend ins
Zentrum von Wahrnehmung und Vergesellschaftung, als eine „generati-
ve Kraft von Bildern“ (Paul 2013: 9), über welche sich eine „eigenständi-
ge Realität des Visuellen“ (ebd.) herausschält, worin Menschen heute
existieren. Gleichzeitig ist offensichtlich, dass sich auch in den zeitgenös-
sischen Praktiken einer Annäherung an diejenigen Bilder, die Gewalt ab-
bilden und darstellen, eine historisch gesättigte Haltung dem Bild gegen-
über sowohl tradiert als auch aufhebt. Die Praktiken der Bildrezeption
bleiben daher Teil einer kulturhistorisch gesättigten Epistemologie und
entwerfen zugleich neue Formen, die darüber hinausweisen können.
Aber auch hier ist die jeweilige Darstellung von Gewalt in ihrer isolierten
Form nicht entzifferbar, sondern nur innerhalb eines Rezeptionskontexts
lesbar, der auf spezifische Weise ausgerichtet ist und damit eine bestimm-
te Bildlektüre zumindest nahelegt. Rainer Leschke präzisiert: „Gewalt-
darstellungen lassen sich insofern nicht sinnvoll isolieren: Sie sind nur in
einem normativen System zu positionieren“ (Leschke 2001: 307). Wo-
rauf es also wirklich ankommt, ist die normative Perspektive, unter wel-
cher eine bestimmte Darstellung von Gewalt goutiert wird, nicht die
Darstellung an sich, egal wie krass sie ausfallen mag.

Die schon mit Klonk angezeigte Kontextabhängigkeit von Medienbil-
dern wird bei Leschke dezidiert theoretisch und moralpraktisch gerich-
tet. Entscheidend ist nicht die ästhetische Auffassung eines Bildes, son-
dern dessen normative Einordnung durch den Rezipienten – und die er-
folgt nicht durch das Bild, sondern aufgrund einer vorab in mannigfalti-
gen Sozialisationsprozessen vermittelten ethischen Haltung des Betrach-
ters sowohl gegenüber dem Bild selbst als auch, nicht zuletzt, gegenüber
dem, was es zeigt. Insofern steht Gewalt als mediale Gewalt nie allein,
sondern ist immer „eingebunden in ein System von Werten“ (ebd.: 308).
Dabei spielt auch die das Bild begleitende Narration (die auch im Nach-
richtenformat vorliegt; Keppler 2015: 47ff.) eine wesentliche Rolle, da
sie es ist, die medienimmanent eine „Hierarchisierung der Werte“ vorbe-

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

44

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


reitet (Leschke 2001: 308). Alles in allem emergieren daher die Erfah-
rungswerte von Gewaltakten in den westlichen Gesellschaften heute
ganz offensichtlich primär aus einer kulturell angeleiteten Rezeption von
allgemein kursierenden Medienbildern, welche eine bestimmte Perspekti-
ve auf diese Gewalt zumindest nahelegen. Gewalt wird gesellschaftlich
und kulturell erfahren, indem sie in Bilder übersetzt und als Bild kom-
muniziert wird. Das Bild von Gewalt verkehrt sich in die eigentlich rele-
vante Präsenz von Gewalt in der Gesellschaft. Wenn Régis Debray fest-
stellt, das kulturelle „Bedürfnis nach Bildern“ verschiebe sich beständig
gemäß der „kommunikativen Möglichkeiten“ (Debray 2013: 266),
schließt dies die Domestikationskompetenz der Bilder gegenüber einem
unmittelbaren Gewaltgeschehen ein. Die Medienbilder von Gewalt rü-
cken an Stelle einer unmittelbaren Gewalt.

Deshalb lässt sich an diesem Punkt zusammenfassen, dass in der Tat
eine der wichtigsten Kulturtechniken für einen performativen Umgang
mit dem Phänomen Gewalt deren ästhetische und erzählerische Bearbei-
tung durch moderne Massenmedien ist, die jedermann zugänglich, ge-
sellschaftlich flächendeckend wirksam und öffentlich codiert sind. Diese
mediale Aufbereitung gesellschaftlicher Erfahrungen von Gewalt ist ein
zentraler Bestandteil von Kultur und wird auch selbst zum Akteur. Denn
Repräsentationen von Gewalt sind letztlich nicht bloß ein Material, das
die Individuen für die Herstellung ihres sozialen Selbstverständnisses
nutzen, sondern entfalten Wirkung in Kultur und Gesellschaft hinein. In-
szenatorisch kennt die Darstellung von Gewalt in den Massenmedien, sei
dies nun Film, TV oder Comic, im Grunde nur zwei Varianten: entweder
es handelt sich um legitime oder um illegitime Gewalt. Produktionen, die
einen eher ambivalenten Status von Gewalt herauszuarbeiten versuchen,
sind erstaunlich selten. Bevorzugt inszeniert werden eindeutige Zeich-
nungen von Gewalt, während Uneindeutigkeiten weitestgehend vermie-
den werden. Dies mag daran liegen, dass speziell in fiktionalen Formaten
die Inszenierung von Gewalt immer mit einer narrativen oder dramatur-
gischen Legitimation versehen sein muss. Diese Legitimation kann nicht
beliebig ausfallen, sondern muss überzeugen. Dann öffnet sich ein Raum
der legitimen Gewalt, der inszenatorisch umfassend ausgeschöpft werden
kann. Selbst wenn deren Einsatz bedenkenlos geführt werden sollte,
muss in aller Regel die in die Gewalt führende Szene eine Begründung
ausweisen, welche diese Gewalt vor dem Hintergrund allgemein gelten-
der ethischer Annahmen als hinnehmbar erscheinen lässt. Im Comic wie
im wirklichen Leben kann aber keineswegs jeder jede Gewalt ausüben.
Akte einer aus purer Lust verübten Gewalt sind medial entweder gar
nicht möglich oder werden Figuren überlassen, die schon im Vorfeld als

2. Gewalt

45

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


‚böse‘ Charaktere markiert wurden und deren Handeln von vornherein
als unethisch etikettiert ist. Zwar finden sich durchaus Kippfiguren, die
einerseits auf der Seite des ethisch Richtigen stehen, andererseits keinen
Hehl daraus machen, dass sie es genießen, Gewalt einzusetzen. Dieser
Genuss wendet sich in der Logik des Mediums und seiner klassischen
Genres aber konsequent gegen die Gegner, die in diesen Fällen üblicher-
weise entweder kriminell oder korrupt sind, womit er trotz allem in
einer hinreichenden moralischen Legitimierung verankert scheint.

Ästhetik

Das Verhältnis von Comic, Gewalt und Spektakel kann nicht losgelöst
von einer Rahmungskategorie gesehen werden, die zwar zunächst im
Hintergrund zu stehen scheint, in Wahrheit aber das Zusammenspiel der
drei erstgenannten Begriffe nicht nur miteinander verbindet, sondern
auch weithin bestimmt. Dabei handelt es sich um die Kategorie der Äs-
thetik. Auffällig ist nämlich, dass der ethische, der normative Zugriff auf
ein Medium wie den Comic (aber natürlich nicht nur auf dieses) ganz
wesentlich angeleitet wird von einer gewissermaßen vorab erfolgenden,
ästhetischen Einordnung des Mediums und seiner Erzeugnisse, in aller
Regel nicht so sehr von einer Beurteilung des einzelnen Medienartefakts.
Das hat damit zu tun, dass die Ästhetik eines kulturellen Objekts, ihre
Einordnung in gesellschaftliche und kulturelle Kontexte sowie die mit ihr
verbundene Gewährung kultureller Anerkennung als eine Art Katalysa-
tor für ethisch-normative Zuschreibungen gegenüber diesem Objekt im
kulturellen Feld fungiert. Die Frage nach einer Ethik der Ästhetik muss
daher nicht nur so verstanden werden, dass Ästhetik möglicherweise eine
ethische Dimension inhärent ist, sondern dass umgekehrt die ästhetische
Beurteilung und Einordnung eines Erzeugnisses kultureller Praktiken er-
hebliche Konsequenzen für dessen ethisch-normative Etikettierung in
Gesellschaft und Kultur hat. An der Debatte um Inszenierungen und Re-
präsentationen von Gewalt in den Massenmedien ist dies in besonders
deutlicher Weise ablesbar. Auf der Wahrnehmungsebene der Welt hat
sich der Faktor der ästhetischen Aneignung und Einordnung der Dinge
zu einem wesentlichen normativen Ordnungsfaktor entwickelt; ethische
Wertigkeiten sind dabei nicht wenig beeinflusst von ästhetischen Markie-
rungen der fraglichen Objekte.

Aus kultureller Perspektive lässt sich Ästhetik wohl am ehesten als
Prinzip der Verwandlung der Welt für die Generierung von Kultur be-
zeichnen. Verwandlung heißt hier, dass die distanzierte, latent entfremde-

3.

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

46

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


te Umwelt und ihre Objekte überführt werden in einen Zusammenhang,
der sie symbolisch darstellt und auflädt zugleich. Ästhetik als Praxis von
Kultur macht aus der den Individuen gegenübertretenden, für sich ge-
nommen ebenso begriffslosen wie sinnentleerten Welt etwas Neues, das
sich rezeptiv überhaupt erst als menschliche Wahrnehmungswelt eta-
bliert. In dieser Perspektive ist Ästhetik genuin Formgebung von Kultur
als zweiter Natur des Menschen. Mit Blick auf den Umstand, dass künst-
lich hergestellte Versionen der Welt diese für die darin lebenden Indivi-
duen erst konstituieren, spricht Nelson Goodman davon, dass Menschen
„richtige Weltbeschreibungen, Weltabbildungen und Weltwahrnehmun-
gen, also die ‚Weisen, wie die Welt ist‘ oder eben die Versionen, als unse-
re Welt behandeln“ (Goodman 1990: 16). Wobei das Attribut „richtig“
durchaus großzügig ausgelegt werden darf, da Goodman von einer Plu-
ralität „viele[r] verschiedene[r] Welt-Versionen“ (ebd.) ausgeht, die kul-
turell miteinander ebenso in Konkurrenz wie in Beziehung zueinander-
stehen. Eine Welt „ohne Wörter oder andere Symbole“ sei jedenfalls
nicht denkbar (ebd.: 19). Wir machen uns die Welt zu eigen, indem wir
sie in ästhetische Vorstellungen, in Repräsentationen übersetzen, an die
sich dann sinnvoll anknüpfen lässt, die sich zu einer kohärenten Gesamt-
heit kultureller Bilder zusammenfügen lassen. Als Praxis dient Ästhetik
daher der Kultur dazu, sich Welt anzueignen, sich buchstäblich ein Bild
von der Welt zu machen und eine Erfahrung von Welt zu ermöglichen,
die gleichzeitig in der privilegierten Situation ist, sich deren Gefährdun-
gen nicht unmittelbar auszusetzen.

Einen Begriff von Hans Jonas aufgreifend, bezeichnet in dieser Per-
spektive Hans Blumenberg den Menschen als „homo pictor“, der mittels
der „Projektion von Bildern den Verläßlichkeitsmangel seiner Welt“
überspiele (Blumenberg 1990: 14). Bilder stellen dann ein Vademecum
gegen die Kontingenz der Welt dar, gegen die Unberechenbarkeit einer
Wirklichkeit, der die darin lebenden Menschen weit eher existenziell ge-
fährdet ausgesetzt sind, als dass sie diese in einen Faktor des Genießens
umpolen könnten. Letzteres gelingt erst in der Handhabbarmachung der
Welt durch deren Verbildlichung. Einem den Menschen determinieren-
den „Absolutismus der Wirklichkeit“ trete nun der von Individuum und
Gesellschaft formulierte „Absolutismus der Bilder und Wünsche entge-
gen“ (ebd.). Wie wichtig diese Bildwerdung der Welt speziell auch für
den Vorgang der Vergesellschaftung ist, führt Heinrich Popitz aus, der in
der Vorstellungskraft vor allem die Fähigkeit einer „Vergegenwärtigung
des Abwesenden“ sieht (Popitz 2000: 85), ein Prozess, der explizit als
„bildhafte Vergegenwärtigung“ (ebd.: 86) erfolge. Gesellschaftliche Zu-
sammenhänge, die Erinnerung des Vergangenen, die Antizipation des

3. Ästhetik

47

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Zukünftigen, die Verbindung mit den nicht Anwesenden, all das lässt
sich nur über ein bildlich ausgerichtetes Vermögen der Imagination her-
stellen: „Es gibt kein Vorstellungsvakuum“ (ebd.: 90). Im Gegenteil, die
Welt besteht vor allem aus Vorgestelltem, aus der ästhetischen „Präsenz
des Nicht-Gegenwärtigen“ (ebd.: 84). Anstatt ein relativ spät erworbe-
ner Luxus zu sein, erweist sich Ästhetik als das entscheidende Bindemit-
tel am Bodensatz von Kultur.

Was daher ästhetisch zunächst vor allem passiert, ist ein im weitesten
Sinne mimetischer Prozess, in dem Welt nicht nur angeeignet, sondern
über die Aneignung auch eingeordnet und etikettiert wird. Die mimeti-
sche Aneignung als artifizielle Verwandlung von Welt (als Gesellschaft
und Kultur) impliziert deshalb eine normative, mithin ethische Etikettie-
rung des Angeeigneten. Es kann keine Mimesis geben, die nicht ethisch
gerichtet wäre, und diese Ethik ist immer diejenige der Kultur, worin und
für die der mimetische Akt erfolgt. Wie sehr dies zutrifft hat der große
Theoretiker der Mimesis, René Girard, gezeigt und klar gemacht, dass es
dabei nicht einfach um die Nachahmung von Verhaltensweisen geht,
sondern dass Mimesis in der Aneignung zu Begehren wird, dass sie eine
„dynamische Dimension“ umfasst, die insbesondere als „Quelle von
Konflikten“ wirkt (Girard 1994b: 70). Die Frage sei daher, wie die „dra-
matische Kraft“ der Mimesis „gleichzeitig ethische, ästhetische und er-
zieherische Dimensionen umfassen“ könne (ebd.: 71). Dies sei die große
Herausforderung, vor die sich Ästhetik als Form kultureller Mimesis ge-
stellt sehe – die mimetische Handhabung der Welt, die massiv in Rich-
tung einer die Individuen trennenden Kraft geht, ethisch zu richten und
damit die Bildwelten einer kulturell generierten Vorstellungskraft zu Trä-
gern ethischer Vergesellschaftung zu machen. Wirklich interessant an
Girards Position ist für diese Untersuchung aber dessen Leseart der
mimetischen Identifikation bei Platon. Gerade weil das selbst schon
mimetische Abbild seinerseits zur Nachahmung einlade, sei es Platon zu-
folge auch so gefährlich in seiner Funktionalisierung als tendenziell un-
kontrollierbares, negatives Vorbild (ebd.: 72). Entscheidend wird des-
halb das richtige Bedingungsverhältnis zwischen Ethik und Ästhetik sein.
Die falsche Ästhetik kann auch umkippen in das schlechte, aber einfluss-
reiche Vorbild. Das ist interessanterweise exakt die Argumentation, die
bis heute immer wieder gegenüber als trivial geschmähten Medien gefah-
ren wird. Deren schlechter Einfluss resultiert aus ihrem schlechten Vor-
bildcharakter und dieser lässt sich zweifelsfrei und blitzschnell an ihrer
einschlägigen, qualitativ minderwertigen Ästhetik festmachen. Die Ver-
führungskraft und Wirkmacht der trivialen Bilderwelt der Populärkultur
liegt in erster Linie an deren zu geringer ethischer Bindekraft, evoziert

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

48

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


durch eine Ästhetik, die diesen ethischen Zugriff nicht in sich einschließt,
einfach weil ihr die basalen Parameter einer ethisch vermittelten Kunst
fehlen. Das Missverständnis in Hinblick auf den Comic liegt vor allem in
dessen faktischer Distanz zur mimetischen Praxis. Nur scheinbar sind die
Bilder des Comic, wie andere Bilder auch, mimetisch angelegt. Wie oben
bereits angedeutet, macht nämlich die formale Anlage des Comic, seine
Nachzeichnung und die Parallelmontage festgestellter Bildsequenzen,
eine Mimesis dieses Mediums gerade nicht möglich.

Weder der Akt der Mimesis noch dessen kulturelles Ergebnis müssen
außerdem im landläufigen Sinne zwangsläufig ästhetisch schön ausfallen.
Faktisch wäre es unerheblich, welche Form sie annehmen, sofern sie nur
in der Lage wären, in der erforderlichen Weise Sinn zu erzeugen und zu
transportieren. Bezeichnenderweise verhält es sich genau so aber nicht,
sondern es etabliert sich sehr schnell und umfassend ein Verständnis des
Kunstschönen als Rahmenstruktur, worin Mimesis ihren Ausdruck fin-
det. Anerkannt als legitime mimetische Äußerung wird demnach, was
auch als ästhetisch angenehm, oder, wo es um eine Mimesis an Schre-
cken und Gewalt geht, was als wahrnehmungstechnisch kompatibel gilt.
Dass es damit keine einfache Bewandtnis hat, argumentiert Hans-Dieter
Bahr, der den Schrecken zuallererst von der „vertraute[n] und sicher ge-
glaubte[n] Welt der Vorstellungen“ trennt, die der darin einfallende
Schrecken zerbreche (Bahr o.J.: 22). Hingegen benötige dieser selbst gar
keine Vorstellungsdimension, weil er ja ganz plötzlich widerfährt.
Gleichwohl lässt er sich natürlich nur als bildliche Vorstellung vergegen-
wärtigen. Bahr spricht von einer „Entmoralisierung des Bösen“ (ebd.:
38), was nichts weniger wäre, als die Entkoppelung von ethischer Meta-
rahmung und deren sinnlicher Bezeichnung im Bild. Eine solche Ent-
moralisierung vorausgesetzt, wäre es möglich, das Böse, Bilder von Ge-
walt, darzustellen, ohne dass diese ethisch signifikant sein müssten. Die
Inszenierung von Gewalt wäre dann auch ohne jede ethische Deckung
möglich, was heißt, dass auch der Genuss dieser Gewalt ohne normative
Beschränkungen denkbar wäre. Das ist an sich nichts besonders Neues,
denn Darstellungen dieser Art, insbesondere in der Pornographie, gibt es
seit langem.

Mit Eintritt in das Zeitalter massenkultureller Herstellung und Distri-
bution finden aber Produktionen, die diese Verbindung zwischen Ethik
und Ästhetik lösen, leichter bis ungehemmt Zugang in den medialen Or-
bit. Hier stehen zwei Möglichkeiten offen: Entweder es handelt sich ge-
zielt um Produktionen der Überschreitung, etwa pornographisch, oder
aber eine Mediengattung insgesamt trennt sich von der Integration ethi-
scher Annahmen zur Gänze ab. Letzteres wäre die Annahme, der sich

3. Ästhetik

49

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der Comic ausgesetzt sieht, was ihn im Effekt als amoralisches Medium
begründet. Umgekehrt hätte diese Emanzipation von Ethik aber auch
den Effekt, dass nunmehr der Vorstellungskraft, die ja ohnehin prinzipi-
ell unendlich ist, keinerlei strukturelle Grenzen mehr gesetzt wären. Hier
erhält Maurice Blanchots Satz vom Menschen als dem Unzerstörbaren,
das „dennoch zerstört werden kann“ (Blanchot 1991: 195), neue Bedeu-
tung. Denn natürlich bliebe der Mensch gattungsmäßig erhalten, wäre
aber in Form medialer Repräsentationen mannigfaltigen Zerstörungen in
einem Medium anheimgegeben, das ganz unumwunden auf den Effekt
seiner Zerstörung zu setzen scheint. Damit würde sich auch die Frage
stellen, ob sich wirklich noch davon sprechen ließe, dass der Mensch un-
zerstörbar sei, da sich in der permanent wiederholten Zerstörung des
Menschen im die Gewalt kultivierenden Comic auch die Integrität des
Menschen an sich, dessen ethische Intaktheit, angegriffen sähe. Ungefähr
so wäre wohl die Stoßrichtung einer Argumentation zu richten, die min-
destens seit den 1940er Jahren sehr heftig, heute hingegen nur noch mar-
ginal, im Comic ein Medium der ethischen Verrohung gesehen hat, gera-
de weil die hier scheinbar erfolgreich vollzogene Entkoppelung von
Ethik und Ästhetik größeres Unbehagen schafft und unmittelbar auf das
Medium zurückfällt, das sofort wieder einem Disziplinarregime unter-
worfen wird, das diese Verbindung in einer absolut spezifischen Weise
herstellen will. Bei Blanchot heißt es zuerst, „menschliche Macht kann
alles“ (ebd.), dann „der Mensch kann alles“ (ebd.: 196), was vor allem
heißt, dass den Möglichkeiten einander Gewalt zuzufügen, keinerlei
Grenzen gesetzt sind, außer durch den menschlichen Körper, und dass
diese Grenzen in der Vorstellung sogar noch einmal ausgedehnt werden
können.

Entkoppelung von Ethik und Ästhetik für Darstellungen von Gewalt
im Comic heißt dann vor allem, dass die Ästhetik des Comic ohne jede
Transzendenz auskommt. Sie ist mutmaßlich nicht interessiert an einer
über sie selbst hinausweisenden Dimension. Die ikonographische Ober-
flächenebene des Comic verhält sich scheinbar hochgradig affirmativ ge-
genüber ihren Gegenständen und distanziert sich augenscheinlich nicht
vom dargestellten Geschehen – was in etwa genau der Lesart der von
ihm publizierten Comics entspräche, mit welcher der EC Comics-Verle-
ger William Gaines 1954 vor dem Untersuchungsausschuss des US-ame-
rikanischen Senats konfrontiert wurde. Die ethische Haltung hängt dort
unmittelbar zusammen mit der Kompetenz für ‚guten Geschmack‘. Die-
ser aber wird gesetzt als gesellschaftliches Allgemeines, während der Ver-
leger von Horror Comics lediglich seinen Individualgeschmack in die Öf-
fentlichkeit entlässt und sich insofern zuallererst ästhetisch deviant ver-

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

50

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


hält. Aus dieser ästhetischen Devianz resultiert die ethische Devianz, da
der schlechte Geschmack auch keine ethische Norm mehr anzuerkennen
scheint, wie sich speziell an der recht bekannt gewordenen Diskussion
um das Cover eines EC Heftes zeigt, auf dem ein Mann in der einen
Hand ein noch blutiges Beil hält und in der anderen den offenbar frisch
abgeschlagenen Kopf einer Frau (Wright 2001: 167-171). Hier kappt,
dem Urteil des Senats-Ausschusses und des Psychologen Wertham zufol-
ge, die für viele ähnliche besorgte Einwände gegen das Medium Comic
stehen, eine effektheischende, auf das bloße Spektakel ausgerichtete Äs-
thetik jede Verbindung zu einer ethischen Verbindlichkeit der bildlichen
Darstellung und einer von dieser ausgehenden, medialen Kommunikati-
on. In Gestalt des Einwands universaler Werte gegen die Partikularmoral
des Comic setzt sich die Dominanz eines kulturell hegemonialen Blicks
auf die legitime Reichweite von Medienformaten durch.

Indes verweist Ästhetik im hier diskutierten Zusammenhang vor allem
auf die Übertragung der Formen der Welt in eine neu zu schaffende
Sprache, mithin in ein Universum der Symbole. Das wäre aber eindeutig
etwas anderes als die dem Comic traditionell unterstellte, konsequenzen-
lose Aufgabe respektierter Formen in der Kunst zugunsten einer Ablö-
sung von ethischen Standards und Überzeugungen. Vielmehr würde es
umgekehrt bedeuten, zu einer Praxis der Deutung und Bezeichnung der
Welt beizutragen, was ein ebenso heikles wie ambitioniertes Unterfangen
wäre. Nur wenig überzogen ließe sich von hier aus eine Verbindung zu
Maurice Merleau-Pontys Topos vom „Fleisch der Welt“ als einer Wie-
dergewinnung einer sinnlichen Erfahrung von Wahrnehmung und Ästhe-
tik herstellen. Es sind ja gerade die ostentativ vorgehenden Medien wie
der Comic, die sich hier nutzen lassen und in denen sich die Erträge einer
„herumschweifenden und bald in sich gesammelten Sichtbarkeit“ zusam-
mentragen lassen, über die „die Welt selbst“ gesehen werden kann (Mer-
leau-Ponty 1994: 181). Im Grunde lässt sich dies auch als Illustration
einer massenkulturellen Praxis lesen, deren Objekte in aller Regel einer
Ästhetik folgen, die iterativ und vorläufig zugleich ist, die Welt zeigt sich
darin fast unmittelbar. Zwar ist der Comic mit Marshall McLuhan zu
den kalten Medien zu zählen, doch gerade seine Oberflächenorientiert-
heit ermöglicht immer erneut eine Sinnlichkeit des Medienerlebnisses,
die just aus der Flüchtigkeit des Lese- und Wahrnehmungsflusses der Co-
mic-Lektüre resultiert. Das sinnliche Erleben des Dargestellten bleibt da-
gegen im Comic nahezu unmöglich und wird nur in seltenen Fällen be-
rührt (Kap.8). Grundsätzlich aber reizt der Comic, wie dies Massenme-
dien üblicherweise eigen ist, die Sinne und löst damit nicht zuletzt ein,
was die Aufgabe von Ästhetik sein sollte: „im empfindenden und fühlen-

3. Ästhetik

51

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


den Verhältnis zur Welt“ zum Subjekt zu werden (Ritter 1971: 558). Für
die Moderne setzt sich aber spätestens mit Kant ein ganz anders akzen-
tuierter Ansatz durch, wenn die sinnliche Komponente aufgegeben und
durch Kontemplation ersetzt wird. Indem die Ästhetik vernünftig wird,
stößt sie das Sinnliche auch ab (ebd.: 560). Die Ablehnung der Massen-
kultur durch die Eliten erinnert daher auch an eine gegen sinnliche Er-
fahrung gerichtete Ästhetik der Moderne. Zugleich hält ausgerechnet
Massenkultur die Erinnerung an diese Möglichkeit wach. Dies vorausge-
setzt, ließe sich situativ jede mögliche Übersetzung von Äußerungen der
Welt, von Objekten, Phänomenen, Atmosphären aus Kultur und Gesell-
schaft, in Prozesse des Kreativen und in artifiziell erstellte Objekte, als
Ausdruck von Ästhetik bezeichnen. Auch sämtliche Erzeugnisse der
Massenkultur wären dann der Konfiguration von Ästhetik zuzuordnen
und stünden nicht etwa zu dieser in Gegensatz, sondern würden sie um
eine neue Variante erweitern.

Indes gelten die Erzeugnisse der Massenkultur in ihrer überwiegenden
Mehrzahl gerade nicht als dem Kontext von Ästhetik zugehörig. Zumin-
dest werden sie nicht in das Feld einer kulturell anerkennenswerten Äs-
thetik eingeordnet, was wohl eher den entscheidenden Unterschied
macht. Offensichtlich trifft Massenkultur nicht die geltenden Parameter
von Ästhetik und kann deshalb entweder gar nicht als Ästhetik gelten
oder zumindest nur deren Schwundform als Trivialästhetik und als
Kitsch darstellen. Wenn Wolfgang Welsch argumentiert, dass seit Platon
das Ästhetische gerade aufgrund der ihm prinzipiell schrankenlos zur
Verfügung stehenden Ressource der Einbildungskraft als gefährlich ge-
golten habe und die Notwendigkeit gesehen wurde, ihm „ethische
Schranken auferlegen zu müssen“ (Welsch 1994: 3), dann spiegelt sich in
dieser Sorge vor der nicht kontrollierbaren Fantasie und deren gesell-
schaftlichen Effekten, der bis heute aktivierte Vorbehalt gegen eine Äs-
thetik der Übertreibung, der Überschreitung und Überzeichnung und des
Spektakels. In der Ästhetik wird eine Kraft gesehen, die allein durch ihre
Symbolsprache die geltenden Codes und Konventionen von der Norma-
lität bis zur Ethik zu subvertieren oder zu dekonstruieren droht. Das für
Welsch „unglaubliche“ Resultat dieser Tendenz ist die in Schillers Pro-
gramm einer „ästhetischen Erziehung des Menschen“ vollends zu sich
selbst kommende „Ausmerzung des Primärsinnlichen“, die zur „Heer-
straße der Ästhetik“ werde (ebd.: 10). Anstatt daher „sinnliche Diversi-
tät“ als Teil der Ästhetik anzuerkennen und zu integrieren, so Welsch
weiter, tue die klassische Ästhetik „dem Sinnlichen Gewalt an, weil sie
seine Ansprüche als roh verkannte“ (ebd.: 15). Die gut eingeübten Ab-
wehrreaktionen auf die Überwältigungsstrategien des Spektakels, die in

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

52

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der Form als ikonographisches Spektakel des Comic einen, zuweilen ei-
nigermaßen brachialen, Ausdruck von sinnlicher Erfahrung abgeben, las-
sen sich passgenau in diesen Affekt einer klassischen, an der Aufklärung
geschulten Ästhetik gegen das Sinnliche einordnen. Das Spektakel ist das
Sinnliche. Paradox genug ist das Resultat dieser Reaktionsform dann,
dass die eigene Gewalt, welche Ästhetik hier gegen sinnlich-ästhetische
Äußerungen ausübt, als ethische Abwehr einer aufgrund ihrer spektakel-
haften Sinnlichkeit als gewaltsam geltenden An-Ästhetik konzipiert wird.
Das Gewaltverhältnis in der Ästhetik wird auf diese Weise komplett ver-
kehrt, was nicht nur die Massenkultur erfahren hat, sondern auf andere
Weise auch die Performance Kunst und Avantgarde.

Das Missverstehen gegenüber den modernen Bildpraktiken kann sogar
sehr weit gehen. Etwa wenn ausgerechnet im Namen des Bildes der bild-
vergessenen Massenkultur eine „Bilderfeindlichkeit der Medienindus-
trie“ attestiert wird (Boehm 2001: 35). Deren „Bilderflut“ ziele rein auf
Suggestionseffekte ab, auf „bildlichen Realitätsersatz“ und sei deshalb in
Wirklichkeit zutiefst ikonoklastisch verortet (ebd.). Wenn das so ist, be-
darf es natürlich auch keiner Auseinandersetzung mehr mit den Bildern
und Bildformen der populären und Massenkultur. Ein starkes Bild, so
Gottfried Boehm, lebe von der „doppelten Wahrheit“, dass es einerseits
etwas zeige, von dem immer unklar bleiben muss, ob sich das Dargestell-
te auch so verhält, wie es dargestellt ist, und dass es andererseits grund-
sätzlich die „Prämissen und Kriterien“ aufzeigt, die Grundlage dieser Er-
fahrung wären, während die „moderne Reproduktionsindustrie“ das
Bild konsequent auf seine Funktion als „Double der Realität“ reduziere
(ebd.). Dieser Bestandsaufnahme sekundiert Jean Baudrillard, der das
Bild insgesamt, aber insbesondere natürlich in seiner massenkulturellen
Gestalt, für „seinem Wesen nach amoralisch“ hält (Baudrillard 2000:
271). Eben darum entziehe es sich sowohl jeder Form einer „guten An-
wendung“ als auch allen „moralischen Intentionen“ (ebd.). Wenngleich
nicht nur für diesen, würde dies für den Comic heißen, dass dieser als
Medium insgesamt Bilder jenseits der Bilder erstellte. Ohne mit einer
Differenz der Bildhaftigkeit versehen zu sein, die aus dem Bild immer
einen Aggregatzustand der Erkenntnis hervortreibt, einen Kommentar
auf das im Bild selbst Dargestellte und auf die Praxis des Darstellens zu-
gleich, rutscht das Bildmedium dann ab in die bloße Simulationsgeste.
Die wiederum ist so sehr isoliert von ihrem ästhetischen und allgemein
kulturellen Umfeld, dass sie keinerlei Bezug mehr zu einer moralischen
Haltung aufweisen kann. Unter diesen Bedingungen wäre die Bildwelt ei-
nes Mediums wie des Comic nicht mehr angekoppelt an die Kompeten-
zen, Qualitäten und Irritationen von Ästhetik. Vielmehr handelte es sich

3. Ästhetik

53

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


um Bilder bar der Ästhetik, die schon deshalb zurecht von der Kulturkri-
tik angegriffen gehörten, weil sie Ästhetik als Anathema etablieren. Un-
gefähr so ist die allgemeine Stoßrichtung einer Kritik am Comic als mas-
senkulturelles Medium zu verstehen, das sich außerhalb ästhetischer und
ethischer Standards bewegt und vor allem als Reservoir von Devianz,
Störung und Gefährdung dient.

Aus diesem Grund wird der gezeichnete Effekt im Comic auch zum
Spektakel, weil er weder eine Erkenntnisfunktion bedient, wie Umberto
Eco mit Blick auf den Kitsch anmerkt, noch das Sentiment transzendiert,
sondern im Gegenteil ausschließlich der „Verstärkung eines Gefühlsrei-
zes“ dient (Eco 1986: 62). Der Effekt wird in dem Moment Spektakel,
wo er ausschließlich gesetzt wird, weil die „Konsumenten Effekte zu ge-
nießen wünschen“ (ebd.: 63), nicht weil er Träger einer gedanklichen Be-
wegung wäre. Soweit wir uns an Eco halten, wäre der Comic dann ein-
deutig und ausnahmslos als Kitschmedium zu verstehen. Eco selbst sieht
das ganz genauso und meint, im Kitsch habe man es mit Botschaften zu
tun, die von den Artefaktobjekten ausgingen, welche allein „auf den Ef-
fekt zugeschnitten“ seien, sich dazu aber, durchaus handwerklich ge-
schickt, „auch der formbildenden Verfahrensweisen der Kunst bedienen“
würden (ebd.: 67). Diesen Umstand führt Eco eigens und sehr detailliert
an einem Comic-Beispiel aus, nämlich einer Seite aus Milton Caniffs Zei-
tungsstrip Steve Canyon; hier mache ein Zeichner von genuin kommerzi-
ellen Comics sich „die raffinierten Techniken des Films zunutze“ (ebd.:
68). Ganz abgesehen davon, dass Eco hier das eine Massenmedium,
Film, bedenkenlos als genuinen Vertreter der Bildenden Künste auftreten
lässt, geht er ganz offenbar auch davon aus, dass das andere Massenme-
dium, Comic, nur gut gemachten Kitsch abgibt und eine eigene Formen-
sprache gar nicht erst auszubilden in der Lage ist. Die ästhetische Rezep-
tion des Comic als anästhetisches Medium, die natürlich immer etwas
tendenziell Despektierliches gegenüber dem Medium hat, kann den Co-
mic dann fast zwangsläufig kaum anders sehen, denn als Spektakel und
als amoralisch. Diese Differenz in der ästhetischen Rezeption, also die
unterschiedlich vollzogene und bewertete Anerkennung von Ästhetik in
der Massenkultur, führt schließlich zu dieser speziellen Wahrnehmung
von Repräsentationsformen im massenkulturellen Feld. Im Unterschied
zu ästhetisch mit Anerkennung versorgten, ethisch mit Respektabilität
belehnten Formen, wird dann – für den Zusammenhang dieser Studie
bedeutsam – Gewalt konsequent als Spektakel und das Spektakel selbst
schon als eine Form von Gewalt aufgefasst.

Die Programmatik dieser Positionierung hat Leo Löwenthal in seiner
erstmals 1950 erschienenen Studie zur Massenkultur festgehalten, wenn

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

54

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


er schreibt: „Der Gegenbegriff zur Massenkultur ist Kunst“ (Löwenthal
1980: 13). Epistemisch und phänomenologisch zugleich ist damit eine
Differenz zwischen beiden Segmenten eingezogen, die absolut ist, die
Massenkultur generisch als das Andere der Kunst bestimmt und dieses
Andere konsequent als deren Unterleib anschreibt. Während Massenkul-
tur für das Prinzip einer „unechten Befriedigung“ stehe, bedeute Kunst
„echte Erfahrung“ (ebd.: 16). Selbst wenn sich die Individuen auch in
der Massenkultur von den mythischen Mächten befreien, diese also als
Ressource der Sinngebung nutzen sollten, so doch nur um den Preis, dass
sie zugleich die „Ehrfurcht vor dem Schönen“, wie auch jeden Bezug zu
einer Transzendierung der gegebenen Wirklichkeit verlören (ebd.). Die
Praktiken der Überzeichnung und des Spektakels werden deshalb zum
Selbstzweck bloßer Effekthascherei; und ein grandioses geeignetes Vehi-
kel dafür stellt eine ethisch unberührte Massenkultur dar. Nun wurden
holzschnittartige Gegenüberstellungen von Kultur und Massenkultur un-
terdessen wiederholt analytisch seziert und kritisiert; Positionen wie die
von Löwenthal, Baudrillard, aber auch von Eco, sind selbst hinlänglich
als undifferenziert markiert. In ihrem Ungenügen gegenüber der Eigen-
ständigkeit massenkultureller Äußerungsformen können sie kaum mehr
guten Gewissens als Großreferenzen herangezogen werden. Nichtsdesto-
trotz erzählt noch immer jede Zeitungsrezension eines Comic, die damit
anhebt, dass Comics lange als minderwertig gegolten hätten, sich nun
aber ein qualitativ hochwertiges Segment etabliert habe, davon wie in-
takt diese Spaltung nach wie vor ist und dass sie allenfalls partikular und
außerdem nur in einer Richtung überschritten werden sollte. Wie sehr
dabei sogar eine agonale Situation vorliegt, worin Massenmedien wie
der Comic gezielt marginalisiert werden, zeigt Hausmanninger auf, wenn
er deutlich macht, dass Kultur selbst gar nicht die eigentliche „Begrün-
dungsinstanz für Moralität“ abgebe; vielmehr müsse sie selbst ihre eige-
ne Legitimität „erst an der Kompatibilität mit dem Moralprinzip erwei-
sen“ (Hausmanninger 2002: 222). Kultur ist also selbst bloß ein Effekt
weiterer Diskurslagen; ihre Richtlinienkultur über die Wertigkeit einzel-
ner Formen erscheint daher mehr als fraglich.

Unter den geschilderten Bedingungen wäre der Comic insgesamt als
Ausdruck einer negativen Ästhetik anzuschreiben. Das Problem des Co-
mic besteht dann vor allem darin, dass er als Medium zwar durchaus
über die Ambivalenz und Mehrdeutigkeit verfügt, von der beispielsweise
Klonk und Leschke sprechen. Beides ist im Comic reichlich vorhanden,
der keineswegs einfach, linear und eindeutig gelesen werden kann, son-
dern vergleichsweise komplexe Decodierungskompetenzen einfordert.
Allerdings kann der als Trivialmedium etikettierte Comic diese Kompe-

3. Ästhetik

55

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


tenzen nicht als Kunst geltend machen. Zwar hat dies so gut wie keine
Konsequenzen für die immanente Entfaltung des Mediums, für dessen
Platzierung im ethischen Kanon von Kultur aber sehr wohl. Zum einen
ist der Comic nämlich als Bestandteil von Massenkultur dem Prinzip der
Serie und des Seriellen verpflichtet, wendet er Techniken der Typisierung
und der Standardisierung an. Zum anderen hat der Comic gleichwohl
eine eigene Formensprache und ikonische Qualität entwickelt, die weit
mehr ist als nur die clevere Zitation verwandter Medienformate.

Festhalten lässt sich ganz offensichtlich, dass die Debatte um Comics
und Gewalt zu wesentlichen Teilen auch eine Debatte um den ästheti-
schen Standort von Comics im kulturellen Feld ist. Die letztlich entschei-
dende Frage für die allgemeine Rezeption von Gewaltdarstellungen und
-inszenierungen im Comic ist, ob der Comic in die Reihe anerkennungs-
würdiger Ästhetiken oder Formen aufgenommen gehört, ob er zumin-
dest tendenziell Kunst ist. (Die von mir favorisierte Variante wäre, den
klassischen Kunstbegriff aufzugeben und begrifflich wie konzeptionell zu
ersetzen, was aber wohl nicht durchsetzbar sein wird; Ahrens 2016)
Oder ob das Medium Comic als Kitsch etikettiert wird und damit als
grundständig trivial gelten muss. Diese Frage ist relevanter und zeitge-
mäßer als es derzeit den Anschein hat, wird doch allenthalben die Reha-
bilitation des Comic in der Kultur begrüßt, sei es in den Museen, im
Feuilleton oder in den Buchhandlungen. Dieser Zuspruch gilt aber be-
kanntlich der sogenannten Graphic Novel und gerade nicht dem Medi-
um Comic. Prägnant hat Hausmanninger herausgearbeitet, wie sehr das
Konzept der Graphic Novel kulturell dazu angetan ist, ein Veredelungs-
segment aus dem Medium herauszuschneiden und Comics ansonsten an
genau jener Position kultureller Verfemung zu belassen, an der sie sich
schon immer befanden (Hausmanninger 2013). Die Frage wäre, ob dies
dem Medium zum Nachteil gereicht oder ob der Status als verfemtes
Medium nicht sogar Vorteile birgt, was die Möglichkeiten einer Ästhetik
der Subversion angeht.

Insgesamt aber bleibt so nicht nur die Aufteilung in Trivialkultur und
Kultur intakt. Vor allem wird auf diese Weise die Identifikation des Co-
mic mit einem oberflächenorientierten, anti-sublimatorischen Hang zur
Darstellung und Inszenierung von Gewalt als auch mit einer Formen-
sprache des Spektakels unterstützt. Insofern hat also nicht nur die Aner-
kennung des Comic als Kunst gravierende Konsequenzen weit über den
engeren Bereich ästhetischer Bewertungen hinaus, was auch heißt, dass
die Trennung von Comic und Graphic Novel diskurspolitisch alles ande-
re als harmlos ist. Denn während in erstgenanntem Fall der Comic als
anerkannte Form der Mimesis und der kulturellen Repräsentation auf-

2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik

56

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


schließen kann, verharrt er im zweitgenannten Fall schlicht auf dem sehr
basalen Niveau von Effekt und einfacher Nachahmung. Das Spektakel in
seiner klassischen, rein effektorientierten Form ist dann die angemessene,
generisch natürliche Äußerungsform einer Nicht-Kunst, eines Verfah-
rens, das nurmehr Imitation von Kunst wäre, während jene reflexive
Komponente des Spektakels, die gerade als Übertreibung und Überzeich-
nung Aussagen über die Ordnung der Dinge treffen kann, gar nicht erst
in den Blick gerät. Diese zweite Variante wäre aber für ein Medienver-
ständnis des Comic wesentlich. Hier äußern sich einmal mehr gängige
Sentiments gegenüber der Medienkultur insgesamt, die aus dem Feld an-
erkannter Kultur zu großen Teilen ausgekoppelt wird. Zugleich ließe
sich fragen, ob nicht der Comic an einer ganz anderen Position verortet
werden muss. Dies wäre die Markierung als Kunstform der Massenkul-
tur, die eine eigene Ästhetik ausgebildet hat, welche den Comic von ex-
akt dieser Binarität von Kunst und Nicht-Kunst ablösen könnte. Die fol-
genden Kapitel werden diesem Problem in der Analyse ausgewählter
Fallbeispiele nachspüren.

3. Ästhetik

57

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Arretierung: Frank Miller, Sin City

Im Jahr 1991 erstmals erschienen, feierte die schließlich in sieben Trades
vorgelegte Comicserie Sin City des amerikanischen Zeichners und -au-
tors Frank Miller kommerziell wie auch in ästhetischer Hinsicht rasch
große Erfolge. Miller gilt als einer der wichtigsten Comiczeichner der
1980er und 1990er Jahre und war maßgeblich daran beteiligt, das Genre
der Superhelden-Comics neu zu definieren. Nach Jahrzehnten einer eher
restriktiven, noch vom Comic Code geprägten Darstellungskonvention
in den USA, führte er das Genre zunächst konsequent zurück zu seinen
Ursprüngen – also zu Motiven und Erzählungen von Vigilanz, Eigen-
mächtigkeit und Kaltblütigkeit. Darüber hinaus öffnete Miller das Super-
helden-Genre einerseits für ihren Schauwert ausstellende, freizügige Dar-
stellungen von Gewalt sowie andererseits für neuartige, moderne Stilisti-
ken und Ikonographien. „No writer since Stan Lee“, so Bradford W.
Wright, „had a greater influence on American comic books“ (Wright
2001: 266). Am bekanntesten dürfte wohl Millers Batman Adaption The
Return of the Dark Knight (1986) sein, gefolgt von seinem Spartaner-
Epos 300 (1998), aber auch mit Serien wie Elektra (1990) oder Ronin
(1983ff.) war er erfolgreich.

Sin City

Für Sin City entwickelte Miller einen eigenwilligen, graphisch spezifi-
schen Ansatz, worin er eine innovative Formensprache mit harten Dar-
stellungen von Gewalt verbindet. Christopher Pizzino spricht von einer
„collection of violent urban crime stories“ (Pizzino 2008: 115), für die
Miller eine spezifisch auf den Comic zugeschnittene Noir Ästhetik zur
Perfektion bringe (ebd.: 124). Im Gegensatz zu seinen Superhelden-Co-
mics ist Miller in seiner beim Independent Label Dark Horse erschiene-
nen Serie Sin City in der Lage, ungehindert seiner persönlichen Agenda
zu folgen. Hier muss er keine Rücksicht auf die jugendliche Zielgruppe
der Superhelden Comics nehmen. In einem Ende der 1980er Jahre ge-
führten Interview äußert er sich, wenngleich noch verrätselt, in einer
Weise, die diese Stoßrichtung bereits anklingen lässt:

3.

1.

58

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„I’ve got lots of work I want to do. None of it at this point involves
using Marvel or DC heroes or any characters that I’ve used before.
I’m impatient to get on to some new stuff. I’m having a real good
time on the various things I’m doing now, but in certain ways, this
stage feels like it represents kind of an endpoint“ (Miller 1988: 69).

Der Comic-Autor Frank Miller will also raus aus den Restriktionen der
konventionalisierten Genre Comics, der Großverlage und Jahrzehnte al-
ten Serien, die ihm ästhetisch wie auch narrativ klar definierte Grenzen
auferlegen. Millers Absicht, die ihn und den Comic bislang einengenden
Grenzen des Mediums zu überschreiten und mit neuen Formen zu expe-
rimentieren, tritt hier offen zu Tage. Mit Sin City zeigt sich, dass er dies
über ein Spiel mit Formen von Gewalt tut. Die Akzentuierung der Dar-
stellung von Gewalt wird in Sin City noch einmal radikalisiert und expli-
zit gemacht. Dies geht so weit, dass die Serie mit großer Deutlichkeit
auch narrativ ihren Fokus auf das Element der Gewalt legt und fast jede
darüberhinausgehende inhaltliche Fokussierung beiseiteschiebt. Auf ähn-
liche Weise verfährt Miller in der Darstellung von Erotik offensiver,
wenngleich er diese nicht annähernd so stark betont, wie den Umgang
mit einer Ästhetik von Gewalt und es weitgehend bei einer deutlichen
Erotisierung seiner weiblichen Figuren belässt. Terrence Wandtke merkt
an, die explizite Darstellung von Gewalt, Obszönität und Sex habe den
Comic in eine Zeit und an einen Ort jenseits der Begrenzungen des Co-
mics Code katapultiert: „Sin City does something else by pushing its nar-
rative to extremes: to critically represent comics and culture“ (Wandtke
2014: 139).

Der thematische und ästhetische Fokus der Serie auf das Thema Ge-
walt, garniert mit nur rudimentär angelegten Plotstrukturen, hat Miller
nicht erst für Sin City wiederholt den Vorwurf des Faschistoiden, auch
des Sexismus, eingebracht. Zweifellos stellt Miller Figuren in den Vor-
dergrund, deren martialisches Selbstverständnis nur in Abwesenheit je-
des Rechtsbewusstseins funktioniert. Allerdings radikalisiert er damit
bloß jene Narrationslogik, die ohnehin seit Jahrzehnten nicht nur im Co-
mic, sondern insbesondere auch im Film nachhaltig etabliert ist. Populär-
kultur ist stets ein Reservoir für Erzählungen gewesen, welche die indivi-
duelle Einordnung in gesellschaftliche, tendenziell gegen das eigene Lus-
terleben gerichtete Strukturen als ästhetischer, performativer Sublimati-
onsakt unterlaufen. Das weiß Miller genau und spielt mit den zugehöri-
gen Darstellungscodes. Seine Figuren bleiben Figuren, die Logik einer
ikonischen Repräsentation beziehen sie immer schon reflexiv mit ein,
auch wenn sie auf der Ebene der Oberfläche genau diese Klischees bedie-

1. Sin City

59

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nen – und letztlich auch völlig unabhängig davon, dass Miller selbst po-
litisch zweifellos einigermaßen weit rechts stehen dürfte. Zwischen dem
Autor und seinem Werk soll aber eine Differenz bleiben, weil sich das
Werk natürlich, worauf bereits Georg Simmel verwiesen hat (Simmel
1986), sobald es im Rezeptionsraum der Öffentlichkeit steht, von diesem
Autor löst und eine eigene Identität als kulturelles Artefakt annimmt. In-
sofern liegen die Dinge wesentlich komplexer, als dies ein simpler Fa-
schismus-Vorwurf nahelegt; vielmehr muss hier dringend die ästhetische
Form berücksichtigt werden.

An Millers Sin City lassen sich einige Besonderheiten des Mediums
Comic verdeutlichen. Schließlich waren Comics medienhistorisch nahezu
durchgehend mit dem Image eines marginalisierten Mediums versehen.
Ungefähr zur selben Zeit und zu den gleichen historischen und gesell-
schaftlichen Bedingungen erfunden, wie der Film – nämlich im Zuge des
Aufkommens der modernen, urbanen Massenkultur (Maase 2007) –, ha-
ben es die Comics nicht vermocht, das ihnen schon bald anhaftende
Image als eines primär auf die Unterhaltung von Kindern abzielenden
Mediums abzuschütteln und sich vom Stigma des Trivialen zu befreien.
Wenn wir uns daher das fortlaufende Bemühen des Comic um kulturelle
Anerkennung vor Augen führen, so hat das Medium im Grunde immer
darum gebuhlt, zu den beiden Leitmedien der Moderne aufzuschließen.
Dies wäre einesteils die Literatur als klassisches Medium der bürgerli-
chen Gesellschaft, über das außerdem die Moderne medial erschlossen
wurde, und andernteils der Film als zentrales Medium von Kunst im
Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit, das den Gepflogenheiten
der massenkulturellen Bedingungen im 20. Jahrhundert, der Entaurati-
sierung und Industrialisierung von Kunst in besonderer Weise Rechnung
trägt. Demgegenüber befindet sich der Comic auf fast schon dilemmati-
sche Weise genau an der Schnittstelle zwischen diesen beiden einander
deutlich entgegengesetzten Medien. Zunächst präsentiert sich das Medi-
um ganz im Stil der Buchkultur und wird auch so rezipiert, nämlich als
Printmedium, das über Seiten organisiert ist, die sich blättern und über-
fliegen lassen und das wie das Buch gedruckt und vertrieben wird. Zu-
gleich macht der Comic aber zunehmend Gebrauch von einer Ästhetik
der Sequenzialität, die mit ihrer Verwendung von Kameraeinstellungen
und Bewegungssequenzen deutlich an das Kino angelehnt ist. Während
die Produktionsweise beim Comic dem Printmedium verpflichtet bleibt,
greift seine visuell akzentuierte Repräsentations- und Rezeptionsebene
auf das technisch neue und avanciertere Medium Film aus, das bewegte
Bilder in Szene setzt. „Die Besonderheit der Bildgeschichte“, hält Andre-
as Platthaus fest, „liegt in dieser Zusammenführung von Bild und ge-

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

60

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


schriebenem Wort“ (Platthaus 2000: 14). Es nimmt daher kaum Wun-
der, dass das Medium Comic immer dann qualitativ stärker wirkt, wenn
es die Spannung zwischen beiden Ebenen hält und in formaler Hinsicht
nutzt. In der allzu starken Fokussierung auf nur einen Aspekt hingegen
wirkt der Comic rasch unbeholfen und gegenüber den erfolgreicheren
Leitmedien Buch und Film stilistisch epigonal. In dieser Perspektive wur-
de der Comic schließlich als hybrides Medium adressiert, das die beiden
Komponenten von Text und Bild rahmt (Meskin 2009; Becker 2010).

Sequenz und Arretierung

Aber natürlich lassen sich Geschichten auch eindrücklich ohne Text er-
zählen, weshalb Platthaus womöglich zu korrigieren wäre, da die Zu-
sammenführung nicht zwingend zwischen Bild und geschriebenem Wort
erfolgen muss. Vielmehr könnte es eher um die Kombination von Bild
und Erzählung gehen. Narrative Verfahren, das hat der Comic vielfach
gezeigt, lassen sich durchaus ohne Textebene etablieren. Damit wäre der
Comic zwar nach wie vor als Erzählmedium charakterisiert, zugleich
aber wäre er von der Hypothek entlastet, zwingend literarisch sein zu
müssen, worauf die Comics Studies seit einigen Jahren verstärkt fokus-
sieren. Die Literarisierung des Comic, so gut sie gemeint sein mag, bricht
diesem als Medium immer schon die Spitze ab, indem der Comic damit
zu einer Art Appendix oder zu einer Sonderform des Literarischen wird.
Umgekehrt gibt es gewichtige Gründe, den Comic nicht allzu dicht an
den Film heranzurücken und für dessen Analyse die Verfahren der Film-
wissenschaft nicht buchstäblich zu adaptieren, nur weil diese bereits vor-
handen und verfügbar sind und irgendwie auch auf den Comic anwend-
bar zu sein scheinen, soweit sie nur ein wenig modifiziert werden. Zual-
lererst ist der Comic kein Medium des bewegten Bildes; vielmehr sind
seine Bilder programmatisch arretiert, stillgestellt, eingefroren. Das
macht einen Unterschied ums Ganze gegenüber dem grundsätzlich be-
wegten Bild im Film. Auch wenn der Comic im Arrangement der Panels
eine Illusion von Sequenzialität und damit von Bewegung erzeugt, han-
delt es sich doch um ein völlig anderes Prinzip als im Falle der filmischen
Bewegung, die Gilles Deleuze als „Ausdruck eines Wandels in der Dauer
oder im Ganzen“ bezeichnet (Deleuze 1997: 22). Mit Deleuze verweist
Bewegung „immer auf Veränderung“ (ebd.), was für den Comic gerade
nicht zutrifft, dessen Bewegung nicht stattfindet, sondern eingebildet
bleibt; der Comic konserviert den Augenblick für die Ewigkeit als Arre-
tierung des Bildlaufs. Die deleuzianischen Kategorien von „Aktionsbild“,

2.

2. Sequenz und Arretierung

61

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Affektbild“ und „Wahrnehmungsbild“ sind auf den Comic nicht an-
wendbar und können nur für das filmische Medium Gültigkeit bean-
spruchen. „Universelle Variation, totale, objektive und diffuse Wahrneh-
mung“ (ebd.: 94), das ist nur möglich in Zusammenhang mit einem
wirklichen Bewegungsfluss, der seine Bilder permanent verändert, an-
statt nur ikonographisch anzuzeigen, dass es hier auch Bewegung geben
könnte.

Der mögliche Einwand, dass streng genommen auch das filmische Bild
arretiert sei und nur durch die Geschwindigkeit seiner Abfolge die Illusi-
on von Bewegung erzeugt, wirkt demgegenüber spitzfindig. Schließlich
funktioniert das Medium Film genau darüber, dass diese Illusion gelingt
und die Bildwahrnehmung im Film niemals eine parzellierte, arretierte
sein kann – es sei denn die filmische Inszenierung beabsichtigt genau dies
aus einem besonderen ästhetischen oder dramaturgischen Grund. Außer-
dem ist Sequenzialität im Comic niemals, wie eben schon angedeutet,
zeitlich angelegt, sondern folgt einer räumlichen Codierung. Bezeichnen-
derweise befasst sich speziell Will Eisner in seiner grundlegenden Ausein-
andersetzung Comics as Sequential Art an keinem Punkt eingehender
mit dem Prinzip der Sequenzialität, sieht man einmal davon ab, dass er
den Film selbstbewusst als „Erweiterung“ des Comic Strip anschreibt,
der zugleich absolute Kontrolle über seine Wahrnehmung ausübe (Eisner
2004: 40). Deutlich stärker ausgebaut ist die Annäherung an die Illusion
von Bewegung bei Scott McCloud, der die Abfolge einzelner Panels, wel-
che eine Bewegungsrichtung anzeigen, als „abgehackten, stakkatohaften
Rhythmus getrennter Augenblicke“ (McCloud 2001: 75) bezeichnet, die
erst über das Imaginationsverfahren der Induktion erschlossen werden
müssten. Das Konzept der Induktion, also der über Imagination erfol-
genden, Bewegung erzeugenden Verbindung zweier formal getrennter
Panels zu einer zeitlichen Abfolge (ebd.: 76), hat in der Folge einigen
Einfluss innerhalb der Comic Studies entfalten können. Allerdings macht
Martin Schüwer diesbezüglich völlig zu Recht darauf aufmerksam, dass
letztlich viel wichtiger als Induktion und Sequenz das formale Stilmittel
der „Posen“ sei, welche „als Wesenszüge ihrer Bewegungsperiode anzu-
sehen“ seien (Schüwer 2008: 45). „Posen verweisen auf Ideen, die selbst
ewig und unbeweglich sind“ (ebd.). Was daher Bewegung im Comic leis-
te, sei nicht etwa ihre tatsächliche Realisierung, sondern vielmehr „ein
variabler Rhythmus der Dauer“ (ebd.: 63).

Bewegung im Comic erschließt sich immer als offenkundige Kombina-
tion für sich genommen arretierter Darstellungen, die in Bewegungsrich-
tung gelesen werden können (und, dem literarisch organisierten Lesefluss
geschuldet, in der Regel auch so gelesen werden), strenggenommen aber

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

62

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nicht so gelesen werden müssen. Im Comic, und das gehört zum Prinzip
seiner Lektüre, darf der Blick schweifen, darf die Seiten erschließen und
Panels abtasten, um anschließend wieder in den Modus des dramatur-
gisch korrekten Leseflusses zurückzukehren. Schüwer weist darauf hin,
dass im Comic die Rezeptionsdauer der einzelnen Panels „weitgehend
dem Belieben des Betrachters anheimgestellt“ ist (ebd.: 53). In eine ähnli-
che Richtung zielt Thierry Groensteen, wenn er von der zu erfassenden
Seite als einer „conglomeration of juxtaposed panels“ spricht (Groens-
teen 2007: 28). Damit wird nochmals deutlich, dass es im Comic weni-
ger um eine ‚filmische’ Lektüre, als vielmehr um ein Lesen der Bilder
geht. Im Vordergrund des Mediums Comic steht das Bild und dessen
Migration in ein sequenziell organisiertes, narrativ gerichtetes, zuweilen
(aber längst nicht konstant) auch Bewegung imitierendes, gedrucktes
(und insofern lektürepflichtiges) Medium. Aber es bleibt dabei: Medial
primär wichtig am Comic ist dessen graphische Organisation: Ohne Bil-
der, ohne das Anhalten der Zeit, ohne die Synchronisierung der Panels
und ihrer Darstellungen kein Comic. Der Comic lebt als Medium von
der Kraft und von allen Eigenschaften des Bildes, weshalb es für eine
Analyse des Mediums, seiner Eigenschaften, Potentiale, Probleme, auch
von wesentlicher Bedeutung ist, seine bildmedialen Aspekte in den Fokus
des Interesses zu rücken. Einerseits schließt der Comic konsequent an
das klassische Bild an, etwa in Sachen Komposition, Symbolik, etc., an-
dererseits modifiziert er es durch seine Strategien der Kombination, Syn-
chronisation, der filmischen Imitation, etc. Das Bild prägt also den Co-
mic und der Comic verändert dieses Bild, und zwar massiv. Deshalb
wird es auch, gerade weil originäre Theorien des Comic nach wie vor
weitgehend fehlen, bedeutsam sein, gegen die Vorherrschaft literatur-
und filmwissenschaftlich geprägter Ansätze für eine Analyse von Co-
mics, verstärkt auf Ansätze aus Bildwissenschaft und Visual Studies zu-
rückzugreifen.

Das Spezifische des Comic wird sich wohl nur im Rahmen einer Bild-
Kulturwissenschaft erschließen lassen. Dies gilt zumal für dessen Um-
gang mit Darstellungen von Gewalt. Denn während nach wie vor mehr-
heitlich in einer literaturwissenschaftlichen, in erster Linie an Narrati-
onstechniken interessierten Weise auf den Comic zugegriffen wird
(Schüwer 2008; Brunken/Giesa 2013; Versaci 2007), ist die Auseinander-
setzung mit Aspekten von Gewalt im Comic notgedrungen auf die Be-
trachtung von dessen graphisch-bildlicher Ebene angewiesen, zumindest
muss sie diese zwangsläufig einbeziehen. Insofern liegt der deutsche Ver-
leger Dirk Rehm (Reprodukt Verlag, Berlin) absolut richtig, wenn er auf
die Gleichwertigkeit von Text und Bild im Comic verweist, dabei insbe-

2. Sequenz und Arretierung

63

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sondere hervorhebt, dass der Text nicht auf redundante Art das nacher-
zählen solle, „was sich aus den Bildern bereits erschließt“ (Knigge 2009:
255) und zuletzt den Comic ausdrücklich von der Literatur trennt: „Ich
halte es nicht für sinnvoll, Comics in einen literaturwissenschaftlichen
Kontext zu stellen. […] Für mich sind Comics ein eigenständiges Aus-
drucksmittel“ (ebd.). Ohne die explizite Bildsprache einer Präsenz und
Performativität von Gewalt, ist deren Auftreten im bildbasierten Medi-
um Comic trivialerweise nicht denkbar. Dieser Umstand ist aber alles an-
dere als trivial, weil dies auch bedeutet, dass im Falle von Gewalt die
Bildsprache offenkundig zur dominierenden Semantik des Mediums wird
und daher insbesondere Berücksichtigung finden muss, wenn es darum
geht, Aufschluss über den Stellenwert einer Ikonographie von Gewalt in
der jeweiligen Repräsentation im und als Comic zu erlangen. So unter-
scheidet Roswitha Breckner in ihrer Sozialtheorie des Bildes im An-
schluss an Gottfried Boehm zwischen „starken“ und „schwachen Bil-
dern“; starke Bilder sind demnach solche, die nicht bloß etwas abbilden,
sondern eigenständige Qualität erlangen (Breckner 2010: 105). Das star-
ke Bild wäre demzufolge, gerade durch die in ihm transportierten Abbil-
dungen immer auch ein Wirklichkeitsgenerator. Damit repräsentieren
diese Abbildungen zwar noch Wirklichkeiten auf eine für sie spezifische
Weise, „bringen sie aber auch in der je spezifischen Form ihrer Symboli-
sierung als genuine hervor“ (ebd.: 113). Insofern wäre das Bild zwar
eher nicht als Sprache anzugehen und den primär semiotischen Ansätzen
der Comicanalyse wäre sicher eher zu misstrauen (eben weil sie die Bild-
ebene des Comic außer Acht lassen); aber das Bild setzt sich an Stelle der
Sprache. Die Wirklichkeit, die es hervorbringt, die getragen wird durch
das eindeutig artifiziell bleibende Bild, kann genau wie die Sprache über
seinen engeren Kontext hinaus wirklichkeitsbildend sein. Ähnlich spricht
Gerhard Paul von der „generative[n] Kraft von Bildern“, die eine „eigen-
ständige Realität des Visuellen“ begründe, worin Menschen sich orien-
tieren und handeln (Paul 2013: 9). Für die Analyse dieser den Bildern ei-
genen „eigenständige[n] Kraft“ bezieht er sich insbesondere auf den As-
pekt von Gewalt im Bild.

Mit Sin City gelingt es Frank Miller für den Comic, dessen graphische
Ebene in eine eigenständige narrative Struktur zu übersetzen und damit
die klassische Erzählung als Handlungsträger radikal zurückzusetzen
und zu delegitimieren. Dass der Comic weiterhin auf Elemente der
Schriftlichkeit zurückgreift, dass Anleihen beim Film Noir oder der Tra-
dition der amerikanischen Hardboiled Detective Novel eine Rolle spie-
len, ist unbenommen (Wandtke 2014). Allerdings führt in Sin City nicht
mehr die Erzählung die Bildgestaltung, sondern sie wird umgekehrt zum

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

64

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Mittel der Bilder. Diese stehen konsequent im Vordergrund und nutzen
die in der Regel sehr basal angelegten Plots lediglich, um sich weiter ent-
falten zu können, um selbst Geschichten eines Stillstands des Ikonogra-
phischen zu erzählen, der im Fall des Comic nie ein rasender gewesen ist.
Millers Ästhetik ist dazu angetan, den Fokus auf die Bilder sehr stark zu
machen. Auf dem Format des amerikanischen Comic Book arbeitet er
pro Seite mit in der Regel nurmehr drei Panels, die üblicherweise hori-
zontal gestapelt sind. Teilweise verdichtet er die Seitengestaltung auf nur
zwei Panels, selten bringt er vier oder mehr Panels auf einer Seite unter.
Miller entwickelt eine extrem hart konturierte schwarz/weiß-Ästhetik,
die an fotografische Negative oder an Scherenschnitte erinnert, immer
wieder mit Schattierungen spielt und auf eine äußerst zugespitzte Stilisie-
rung des Dargestellten setzt. Sébastian Conard und Tom Lambeens ha-
ben versucht, sich solchen Arrangements über den Begriff der „durati-
on“ zu nähern, die sich aus der Kombination von graphischer Architek-
tur der Seite und dem kompositorischen Fluss der Panels ergibt (Conard/
Lambeens 2012). Die im Lesefluss ablaufende Geschichte, die immer
noch mit Anfang und Ende versehen ist, obwohl sie das im Grunde gar
nicht mehr bräuchte, bleibt letztlich ein Vorwand für die Umsetzung gra-
phischer Kunststücke, die sich, Hypothek des Seriellen, alsbald wieder-
holen und selbst zitieren. Aber da es sich um ein Produkt des Seriellen
handelt, bezieht der Comic aus dieser Variation eingeführter, vertrauter
Muster des Ästhetischen sogar seinen Reiz. Die Bewegung im Bild, und
sequenziell zwischen den Bildern, bleibt sorgsam arretiert. Miller ist fast
nie darauf bedacht, eine Sequenzialität der Abfolge zu etablieren. Mit
Hilfe dieser Technik zeigt er auch, dass McClouds Annahme, jedes Panel
würde einen identifizierbaren Augenblick in der Zeit zeigen, während die
Zeit zwischen den Panels gefroren sei und durch die Imagination des Le-
sers gefüllt werden müsse, um die Illusion eines zeitlichen Bewegungs-
flusses herzustellen (McCloud 2001: 74ff.; Souza 2017), wenn nicht
falsch, so doch mindestens unzureichend ist. Millers eingefrorene Panels
sich bewegender Figuren, die in vollkommener Bewegungslosigkeit ver-
harren, zeigen ganz sicher nicht einen spezifischen Augenblick, eher die
Verdichtung einer Überzahl an Augenblicken. Was bei ihm zwischen den
Panels geschieht, sei zudem dahingestellt.

Vielmehr schafft Miller eine Sequenzialität der Solitäre. Seine Panels
stehen übereinander, zuweilen auch nebeneinander, aber sie verflechten
sich nicht bildlich. Das besorgt dann doch der Text, der gewollt kli-
schiert und pathetisch bleibt, der aber die Panels als Unikate einer nicht
zusammengebundenen Erzählung miteinander verbindet. Viel wichtiger
als die eigentliche Erzählung ist für Miller die Frage des Rhythmus, der

2. Sequenz und Arretierung

65

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


die Bilder in einen Zusammenhang bringt und sie erzählerisch verdichtet.
Mit dieser Ästhetik eines Rhythmus der Arretierung löst Miller ziemlich
genau ein, was die Schriftstellerin Brigitte Kronauer am Comic insbeson-
dere schätzt:

„Ein Comic fesselt mich gerade dann, wenn er fast stumm ist, lang-
samer als der Film, dessen Abläufe er zerlegt, schneller als das Ge-
mälde, dem er die Dimension der Zeit hinzufügt, wortloser als die
Literatur und, im Gegensatz zu ihr: sichtbar, simultan lesbar“ (Kro-
nauer 2007: 39).

Zwar ist Sin City dank seiner Voice Overs, bei denen unklar bleibt, ob
sie ironisch oder bitter ernst gemeint sind, passagenweise ein überaus ge-
schwätziger Comic. An vielen Stellen fällt jedoch kein Wort, Sin City ze-
lebriert dann die Langsamkeit noch der schnellsten Bewegung und fügt
dennoch jeder seiner Zeichnungen Bewegung hinzu. Andernorts heißt es,
die Welt von Sin City sei geprägt von „Instabilität, Uneindeutigkeit und
Ambivalenz“ (Sina 2016: 99). Ihr verleihe Miller Ausdruck, indem er sie
als „folienhafte Kunstwelt inszeniere“, die sich durch einen „abstrakten
darstellerischen Code“ und eine „vielfach ‚unbestimmte‘ Art der Visuali-
sierung“ auszeichne (ebd.). Das stimmt so natürlich nicht, weil Miller
trotz aller Abstraktion und Typisierung zeichnerisch letztlich doch sehr
klar fokussiert. Nur tut er dies unter Aufgabe eines im Medium Comic
leider immer noch allzu beliebten Bilderrealismus, der den Realismus als
Form von einem Minimum an Abstraktion abhängig macht. Miller hin-
gegen bedient sich bei allen ihm zur Verfügung stehenden künstlerischen
Möglichkeiten der Formgebung. Seine teils expressionistisch, teils psy-
chedelisch wirkenden, schwarz/weiß ineinander gegossenen Figuren- und
Objektkompositionen beziehen ihren Realismus nicht trotz, sondern aus-
schließlich aufgrund ihrer Abstraktionsleistung.

Rhythmus

Von dieser Bedeutung des Rhythmus für den Comic spricht auch Gro-
ensteen, nicht ohne hervorzuheben, der Comic falle dabei deutlich hinter
das Kino zurück: „its belated discovery of the rhythmic and formal po-
tential of abstraction seems like a replay of a long-outdated avantgarde“
(Groensteen 2013: 135). Natürlich ist das wahr: der Film hat hier viel
früher zugegriffen und die Qualität des Rhythmus für sich entdeckt.
Dennoch wählt der Comic aus medienimmanenten Gründen notgedrun-
gen einen anderen Ansatz der Rhythmisierung in seiner Platzierung der

3.

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

66

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


rhythmischen Abfolge innerhalb eines synchron erscheinenden Raumes
der Doppelseite. Wenn der Film daher eine zeitliche Rhythmisierung
wählt, die auf eine Inszenierung der Abfolge setzt, entwickelt sich der
Rhythmus im Comic aus den ästhetischen und dramaturgischen Bezü-
gen, welche die Simultanität einer unverrückbaren graphischen Anord-
nung im Rahmen der aufgeschlagenen Doppelseite erstellt. Im Comic
entfaltet sich Rhythmus weil und nicht obwohl die bildliche Anordnung
immer bestehen bleibt (vgl. Abb.1). Seine Rhythmik, wie sich speziell an
den Gewaltsequenzen in Sin City zeigt, ist letztlich vom Modus des Zeit-
lichen unabhängig:

„What sets comic apart from both film and the novel is the power to
create perceivable and legible rhythms without reference to tempo-
rality“ (Rowe 2016: 365).

Rhythmus als Narration (Frank Miller, Sin City, #2: A Dame to
kill for, Milwaukee, OR, 2005: Dark Horse Books, S. 54/55,
Copyright: Frank Miller Inc.)

Bei Miller zeigt sich schlussendlich, wie sehr Rhythmus im Comic selbst
eine Form des Narrativen darstellt und nicht einfach als Bestandteil des
inhaltlichen Aspekts der Geschichten aufgefasst werden kann (Groens-

Abb.1:

3. Rhythmus

67

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


teen 2013: 135). Letzteres trifft für den Film zu, der selbst im Fall asyn-
chron organisierter Plots seine Narration ab Minute Eins zwangsläufig
chronologisch ablaufen lässt und rhythmisiert. Im Comic hingegen ent-
faltet der Rhythmus eine narrative Qualität, welche der Bildführung im
Arrangement der Seitengestaltung geschuldet ist. Zum klassischen Grid-
System des Comic merkt Groensteen an: „When the layout is regular, so
is the beat“ (ebd.: 138). Dieser Logik folgend, entfalten die in Panels ver-
wandelten Illustrationen in Sin City einen eigentümlichen Flow der bild-
lichen Abfolge, der viel weniger eine Geschichte erzählt, als vielmehr
eine Sukzession des Bildgeschehens darbietet. Jedes der in Abbildung 1
gezeigten Panels, faktisch aber jedes einzelne Panel in Millers Sin City,
steht für sich. Miller gelingt damit etwas, das nur graphisch möglich ist,
nämlich einen Bilderfluss zu schaffen, der das Auge des Betrachters mit
sich forttragen kann und dennoch von heftiger Abruptheit geprägt ist.

Der Rhythmus der Bilder in Sin City wirkt insgesamt abgehackt und
entfaltet eher ein Stakkato, das über fortwährende Unterbrechungen ver-
läuft, als einen widerstandslosen Bilderfluss. Und dennoch entsteht ge-
nau ein solcher Fluss, der exakt über die Rhythmisierung des Stakkatos
funktioniert. Der Zusammenhang dieser Bilder als Situation erschließt
sich vor allem über ihre Randlosigkeit; das Fehlen der Panelbegrenzung
schweißt die vier Panels der Doppelseite weniger zu einer Sequenz zu-
sammen, als zu einer Situation. In jedem einzelnen von ihnen ist eine Dy-
namik des Geschehens illustriert, das völlig erstarrt wirkt, so als stünden
die Protagonisten für alle Ewigkeit im Schmerz verzerrt, im Schlag be-
fangen. Miller legt gar keinen Wert darauf, die Dynamik des Geschehens
zu akzentuieren, etwa durch Speed Lines oder durch die Anlage einer Pa-
nelsequenzierung der dargestellten Aktion. Die Dynamik im Bild ent-
steht, wenn überhaupt, erst durch die Beifügung von Onomatopoesien,
die Sound ins Bild tragen und damit auch die augenblickshafte Verwirk-
lichung von Gewalt im erfolgten Schlag deutlich machen. Die Off-Kom-
mentare hingegen sind faktisch überflüssig; zur Geschichte fügen sie
nichts hinzu. Einerseits unterstreichen sie die in den Panels ohnehin
schon geschaffene Atmosphäre; andererseits verbinden sie wie die Glie-
der einer Kette die Abfolge der Bilder und sorgen für die richtige Lese-
richtung. Diese Strategie der Gewaltgraphik ist nur im Comic möglich
und geht beispielsweise für die angesichts ihrer Konsequenz in der ästhe-
tischen Umsetzung der Comic-Vorlage allseits hochgelobten Filmadapti-
on durch Robert Rodriguez (USA 2005) schon deshalb nicht im Ansatz
auf, weil der Film medial gänzlich andere Formen bemühen muss
(Ahrens 2011).

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

68

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


In seiner narratologisch verfahrenden Sezierung der formalen Strategi-
en des Comic unterscheidet Martin Schüwer, angelehnt an die Filmtheo-
rie von Gilles Deleuze, zwischen der Inszenierung der Bewegung und der
Repräsentation von „Posen“, die zwar Bewegung zeigen, diese aber nicht
nachvollziehen. Zwar sollen Posen als „Wesenszüge ihrer Bewegungspe-
riode“ gelten (Schüwer 2008: 45), gleichzeitig aber verweisen sie auf
„Ideen, die selbst ewig und unbeweglich sind“ (ebd.). Miller bringt bei-
des zusammen: Seine Zeichnungen von Bewegungen in Sin City sind im-
mer Pose und bleiben doch Bewegungen der Unbeweglichkeit, die nicht
unbedingt auf etwas anderes verweisen, als auf die in ihnen gezeigte Ge-
walt. In der Gewalt erfolgt die ultimative Bewegung, Bewegung um ihrer
selbst willen, mit dem Ziel, weitere Bewegung in einem tendenziell nar-
rationslosen Raum zu provozieren. Schließlich braucht Gewalt keine
dramaturgische Rahmung; sie sorgt selbst für ihre eigene Dramaturgie,
und zwar speziell dann, wenn sie außerdem überästhetisiert ist. Jedes Pa-
nel in Sin City, als Solitär der Gewaltdarstellung, übermittelt eigenstän-
dig eine Geschichte. So wirken die Bilder in Abbildung 1 für sich genom-
men zusammenhangslos. Zusammenhalt schafft nur der seinerseits latent
sinnentleerte Voice Over und die in allen vier Panels auftauchende Figur
des uniformierten Schlägers.

Abstraktion und Gewalt

Eine Auseinandersetzung mit dem graphischen Stil der Sin City Comics
scheint daher nicht nur angebracht, sondern zwingend erforderlich und
zwar insbesondere unter Berücksichtigung der in der Serie prominent ge-
handhabten Darstellung von Gewalt. Miller etabliert für seine Serie
einen originären Stil, der die graphischen Mittel des Comic zielstrebig ra-
dikalisiert und wie eine Erkundung derjenigen Elemente wirkt, die dem
Medium graphische Signifikanz verleihen.

„By reducing and intensifying the elements of noir, Miller creates a
different kind of complexity, drawing a self-reflexive attention to the
scripted quality of [the] story“ (Pizzino 2008: 118).

Sin City ist als lose Ansammlung einzelner Geschichten konzipiert, die
zwar alle in der ebenso gewalttätigen wie korrupten Szenerie der fiktiven
Metropole Basin City angesiedelt sind, teils auch auf einander bezogen
sind, aber nicht notwendigerweise in Zusammenhang zueinander stehen.
Auf der Ebene des Plots lebt die Serie von der Aufbietung extrem stereo-
typer Charaktere, die in aller Regel auf die Tradition des Film Noir so-

4.

4. Abstraktion und Gewalt

69

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


wie auf klischeebeladene Ästhetiken und Narrative verweisen, die be-
kanntlich jedem Pulp-Medium eigen sind. Insgesamt sind die Geschich-
ten in Sin City von zweitrangiger Bedeutung; sie fungieren als bloße
Transmitter für den Transport von Millers ausgesuchten Ikonographien
von Gewalt. Am augenfälligsten an Sin City ist der äußerste Grad an ab-
strakter Repräsentation, den Miller verwendet (Sina 2009: 69). So lässt
er beispielsweise bevorzugt jedweden detaillierten Hintergrund aus. Übli-
cherweise agieren seine Figuren vor mehr oder weniger leergefegten, ent-
weder überaus stilisierten oder aber eingedunkelten Hintergründen (vgl.
Abb.2).

Aktion vor leerem Hintergrund mit Klangpoesie (Frank Miller,
Sin City, #1: The Hard Goodbye, OR, 2005: Dark Horse
Books, S. 124, Copyright: Frank Miller Inc.)

Allerdings verhält es sich in der Comicanalyse nach wie vor so, dass die
große Errungenschaft der modernen Kunst, die Abstraktion, verwechselt
und synonym gesetzt wird mit Simplifizierung und einer Entfernung von
der Realität der Dinge, zumindest aber mit deren Trivialisierung. So
heißt es bei Véronique Sina in Anlehnung an Scott McCloud: „Je mehr
ein Bild simplifiziert und abstrahiert wird, desto weniger wird es mit der
unmittelbaren Darstellung von ‚Realität‘ in Verbindung gebracht“ (Sina
2016: 49). Für McCloud ist die Abstraktion wenig mehr, als der Weg

Abb.2:

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

70

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


zum Piktogramm und damit zugleich zu einer universalen Sprache der
Bilder. „Je cartoonhafter ein Gesicht ist“, meint er, „desto mehr Men-
schen stellt es dar“ (McCloud 2001: 39). Diese Haltung hat Thomas
Becker zurecht als „Glorifizierung des virtuosen Zeichners von übertrie-
benen Kameraeinstellungen“ kritisiert (Becker 2011: 185). Dies sei
nichts anderes, „als eine Anerkennung scheinbar legitimer Kunst, ohne
die Kenntnis ihres Codes zu besitzen“ (ebd.). Letztlich drücke sich darin
eine kunstferne Haltung aus. Das ist aber nicht die Abstraktion, auf die
Miller in Sin City abzielt, der dezidiert an Abstraktionsverfahren in der
gegenständlichen Darstellung anknüpft, die diese eindeutig komplexer
werden lassen. Was McCloud und Sina meinen, entspricht daher nicht
einer Praxis der Abstraktion, sondern der Reduktion. Reduktion kann
durchaus Teil einer Strategie der Abbildung sein, die die Aufmerksam-
keit lenkt und die Räume des Dargestellten organisiert. In seiner Ausein-
andersetzung mit dem Verhältnis von Raum und Körper im Comic hat
Schüwer darauf verwiesen, dass dies eine für Miller übliche Vorgehens-
weise ist, die dieser schon in seinen Daredevil-Arbeiten systematisch ver-
wendet hat. Die Vorrangstellung des Körpers vor dem Raum nivelliere
nicht etwa letzteren, „sondern überantwortet ihn den Körpern und Ak-
tionen“ (Schüwer 2008: 145). Der darüber erzeugte Effekt befördere
eine Einfühlung in den Raum anstelle von dessen bloßer Wahrnehmung:
„Der Raum verliert seine Objektivität und wird vom Leser als Funktion
der Körperhaltungen erschlossen“ (ebd.).

Dieses Prinzip wendet Miller auch in Sin City an; die Besonderheit
liegt allerdings, wie oben diskutiert, darin, dass die Bewegungen der Kör-
per im Bild in diesem Fall keine intrinsische Dynamik entfalten. Selbst
dann, wenn sie, wie im Beispiel oben, in voller Bewegung eingefangen
werden, wirken sie in der Bewegung wie erstarrt. Die Arretierung der Fi-
guren im Bild stellt deren ikonischen Charakter noch einmal überdeut-
lich aus und abstrahiert so nachdrücklich von der vermeintlich gezeigten
Gewalt. Das streicht umso drastischer die Medialität und Vermitteltheit
der bildlichen Gewalt heraus. Auch wenn in dieser Studie immer wieder
auf die mediale Differenz zwischen Comic, Film und Literatur verwiesen
wird, die eine Differenzierung in deren Analyse notwendig macht, muss
regelmäßig gerade auf Analysen zum Film zurückgegriffen werden, wird
über den Film doch die wesentliche Auseinandersetzung zum Thema
Medien und Gewalt geführt. So verweist Angela Keppler vergleichsweise
früh und nachdrücklich auf die spezifische Distanzierung medialer, ins-
besondere fiktionaler Gewalt, die niemals direkte Gewalt ist, sondern
stets nur indirekt als medial erfahrene Gewalt rezipiert werden kann.
Unmissverständlich macht sie am Beispiel des Fernsehens klar, dass au-

4. Abstraktion und Gewalt

71

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


diovisuelle Darstellungen von Gewalt im Kern lediglich „ein Bild der Ge-
walt“ formulieren (Keppler 2006: 184). Das sei schon deshalb bedeut-
sam, weil diese Form von Gewalt zwar Szenen der Unkontrolliertheit
zeigen, aber nicht selbst außer Kontrolle geraten kann:

„Die Gewalt in Spielfilmen hingegen bleibt, wie nah sie den Betrach-
tern auch gehen mag, eine durch die Fiktion und ihre filmische Um-
setzung beherrschte Gewalt“ (ebd.: 289).

Diese Formel trifft freilich auf jede mediale Darstellung und Repräsenta-
tion von Gewalt zu und schließt den Comic mit ein. Die Erfahrung von
Gewalt beschränkt sich hier auf eine Rezeptionserfahrung, deren spezifi-
sche Situation für die Bewertung und Konzeption dieser Gewalt berück-
sichtigt werden muss. So führt Keppler zunächst eine wichtige Unter-
scheidung bezüglich des Zuschauens ein, die scharf differenziert zwi-
schen dem teilnehmenden, anwesenden Zuschauer in der unmittelbaren
Gewaltsituation, der sich womöglich sogar affirmativ verhält und einem
medial vermittelten Zuschauen, das sie vor dem Fernsehbildschirm situ-
iert. Die „Position des Dritten“ werde in beiden Fällen „keineswegs in
derselben Weise“ eingenommen (Keppler 1997: 381). Das eine Mal be-
deutet Zuschauen nämlich unmittelbar teilzunehmen, da auch die Mög-
lichkeit bestünde, einzugreifen, sich abzuwenden, mitzumachen. Zuzu-
schauen, wo die Gewalt geschieht, bedeutet immer auch, bereits Teil die-
ser Gewalt zu sein. Vermittelt über das Fernsehen transformiert die Ge-
walt, selbst wenn sie dokumentarisch oder als Nachrichteninformation
erfolgt, zu einer „medialen Darbietung von Ereignissen“ (ebd.), die
zwangsläufig immer inszeniert sind und in dieser Inszeniertheit ihre
Wahrnehmung steuern. „Es liegt auf der Hand, daß wir es bei fiktiver
Gewalt stets zugleich mit inszenierter Gewalt zu tun haben“ (ebd.: 383),
also mit einer ästhetisch choreographierten Form von Gewalt.

Nun hat, wie erwähnt (Kap.1, Kap.2), der Film starke Möglichkeiten,
Identifikation und mediale Mimesis herzustellen. Die dort erfolgende In-
szenierung von Gewalt wirkt im Zweifelsfall auch dann noch real, wenn
sie völlig fiktiv ist, einfach weil dem Film technische und inszenatorische
Möglichkeiten eines Anschmiegens an die Wirklichkeitswahrnehmung
seiner Rezipienten zur Verfügung stehen. Das ist umgekehrt dem Comic
nicht möglich, der im Gegenteil, weil er ikonographisch über nebenei-
nander gestellte, festgestellte Bilder organisiert ist, immer fiktiv er-
scheint, selbst wenn er Gewalt zeigt, die real stattgefunden oder einen
realen Hintergrund hat (Kap.6, Kap.7). Gegenüber dem Film ist der Co-
mic das weitaus radikaler vermittelte Medium. Wann immer über das
Gewaltpotential des Comic als Medium gesprochen wird, wäre diese

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

72

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mehrschichtige Vermittlung zu beachten, die nicht nur eine der Inszenie-
rung und der Choreographie ist, worüber bereits Film und Fernsehen die
Grenzen zwischen fiktiv und real verwischen. Der Comic zieht eine wei-
tere Vermittlungsebene ein, indem er über kein mimetisches Moment
verfügt, sondern auf die unbewegte, graphische Anordnung innerhalb
der bedruckten Seite angewiesen bleibt. Damit zeigt er immer schon
überdeutlich, indem er die Bewegung einfriert, indem er Bilder zeichnet,
dass die Gewalt, die er zeigt, keine Gewalt ist, sondern nur ein Bild von
Gewalt, eine Ästhetisierung von etwas, das man so oder so lesen kann.
Die Gewalt im Comic, die immer und ausschließlich eine Darstellung
von Gewalt ist, entspricht damit gerade nicht dem, was Gertrud Koch
„ästhetische Illusionsbildung“ nennt, „nämlich alle diejenigen Bewusst-
seinszustände, die im aktiven Nachvollzug fiktiver Welten entstehen und
im Sinne einer lebendigen Anwesenheit erfahren werden“ (Koch 2016:
45). Zwar werden auch im Comic fiktive Welten oder Weltentwürfe ak-
tiv nachvollzogen, diesen mangelt es aber an einer lebendigen Anwesen-
heit, da die Bilder des Comic zwangsläufig in der Erstarrung gefangen
bleiben. Die Illusion, die der Comic erzeugt, kann daher nie völlig gelin-
gen; es gebricht ihr an Überzeugung, weil ihr medialer Charakter immer
gewahrt, immer präsent bleibt. Millers Zugriff in Sin City betont genau
diese Eigenschaft, womit er eindeutig auch die mediale Verengung des
Comic kommentiert. Miller weidet sich an der ästhetischen Übermitt-
lung von durchaus drastischen Gewaltszenen, die er bei Großverlagen
wie Marvel oder DC so sicher nicht hätte unterbringen können, und
bricht diesen zugleich ihre unmittelbare Gewaltsamkeit ab, indem er sie
mit der einzigen Möglichkeit von Inszenierung und Performativität ver-
sieht, über die der Comic verfügt: einer radikalen Ästhetisierung.

Jedes Panel bei Miller signalisiert dem Leser: Dies ist keine Gewalt;
dies ist ein Bild! Dessen Besonderheit, betont Régis Debray, ist nun ein-
mal, dass es dezidiert „kein Text“ ist (Debray 2013: 45):

„Ein Bild ist ein Zeichen mit der Besonderheit, daß es interpretiert
werden kann und muß, aber nicht gelesen werden kann. Von jedem
Bild muß und soll man sprechen; aber das Bild selbst kann es nicht“
(ebd.: 47).

Jedes Bild steht daher immer schon in einem Deutungsraum, weil es Re-
präsentation von etwas und nie identisch mit dem ist, was es darzustel-
len vorgibt. Im Medium Comic wird dieser Zugriff noch einmal eigens in
der Verweisstruktur der Bilder als Panelabfolge arrangiert, in einer Se-
quenzialität, die zugleich immer notwendig solitäre Bildkompositionen
aufruft. So schafft Miller eine Poesie des Comic, worin Bildführung,

4. Abstraktion und Gewalt

73

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Onomatopoesie und Sprechblasenlaute zu Poemen einer Gewaltästhetik
werden; so wie dies in Abbildung 2 im unteren Panel der Fall ist: „Gak /
Chak / Brekk.“ Währenddessen stehen die ausgeworfenen Patronenhül-
sen in einem leeren Raum, der im Unterschied zur Argumentation bei
Schüwer gerade keine Bewegung betont, sondern deren absolute Abwe-
senheit. Wenngleich der Comic wesentlich vom Bild und der Bildlichkeit
zehrt, ist er damit doch nicht zu verwechseln, sondern entwirft eine die-
sen gegenüber andere, spezifisch mediale Qualität. Einerseits geht der
Comic zwar ganz auf seine Existenz als und im Bild zurück. Andererseits
aber fügt er der klassischen Bildlichkeit auch etwas hinzu, indem er Bil-
der nur im Plural kennt, der immer einer Choreographie folgt (vielleicht
sollte man die Rede von der Sequenzialität zugunsten der Choreogra-
phiertheit des Comic aufgeben) und darüber eine Narration, vor allem
eine ästhetische Wahrnehmungsfülle, des Ikonographischen erzeugt.
Groensteen weist daher zurecht darauf hin, im Allgemeinen würden die
Bilder des Comic intrinsische Qualitäten präsentieren, die nicht einfach
mit denjenigen der Illustration oder des Bildes identisch sind (Groensteen
2007: 105). Dies ist insbesondere einer medienspezifischen Qualität der
pluralen Bildanlage geschuldet, die im von Groensteen als „Hyperframe“
betitelten Seitenarrangement der Rezeption und dem Verständnis des Le-
sers gleichermaßen offensteht. Dazu bedarf es einer Kompetenz der
Wahrnehmung, die nicht einfach eine sinnliche ist. Vielmehr wird sie be-
einflusst, wenn nicht sogar geführt, durch ein im Hintergrund wirkendes
epistemologisches und diskursives Wissen und ein kulturelles Kapital der
semiotisch und ikonographisch korrekten Bildlektüre als Arkanwissen:

„Bilderverstehen ist ein Interpretieren, das aus solchen Schlußfolge-
rungen besteht, die eine Person allein aufgrund ihrer Wahrneh-
mungskompetenz ziehen kann“ (Danto 2001: 142).

Bilder, gerade auch die Bilder des Comic, verlangen nach Interpretation,
aber diese kann adäquat nur vor dem Hintergrund eines spezifischen
Wissens erfolgen, das diese Interpretation sowohl ermöglicht als auch
lenkt. Im Comic wäre dies zunächst einmal das Wissen um dessen
grundsätzliche Fiktionalität und seine im Vergleich zu anderen bildver-
weisenden Medien enorm stark ausgeprägte Vermittlung von Bedeutung.
So kann die ikonische Darstellung von Gewalt der Einsicht Platz ma-
chen, dass darin einer „Realität von Gewalt gerade kein Gewicht beige-
messen wird“ (Keppler 1997: 395). Gewalt reduziert sich dann auf ein
„dramaturgisches Prinzip, mit dem sich keine realistischen Intentionen
verbinden“ (ebd.). Ihre Darstellung kann ästhetisch, dramaturgisch kon-
sequent oder auch geschmacklos sein, aber die Gewalt selbst steht nur

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

74

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


im Bild und sucht nicht den Übertritt in die Realität, der darin bis heute
pädagogisch immer wieder gesehen und gefürchtet wird.

Ästhetik und Sinnlichkeit

Die von Miller verwendeten, ungeheuer harten, in der Gegenüberstellung
scharf wirkenden, nahezu ohne Schraffuren auskommenden schwarz/
weiß-Kontraste stellen ihre Zweidimensionalität ostentativ aus. Was die
gestalterische Vorgehensweise angeht, ähneln sie vielleicht mehr noch als
fotografischen Negativen der Kunst Kara Walkers und ihren Scheren-
schnitt-Arbeiten. Hinzu kommt, dass Miller auf jeden überflüssigen Dia-
log in direkter Rede verzichtet. Der Großteil der sprachlich vermittelten
Informationen wird über Textkästen kommuniziert, die eine Art stilisier-
tes „Voice Over“ enthalten, dessen Tonfall sich deutlich an den Film
Noir anlehnt, als narrative Technik im Medium Comic jedoch vor allem
aus dem Superhelden-Genre bekannt ist. Weite Passagen der Serie kom-
men ganz ohne Worte aus oder fokussieren lediglich auf die Einblendung
von Geräuschen. Auf den großflächig ansetzenden, sich in aller Regel auf
zwei bis drei Panels pro Seite konzentrierenden, graphischen Aufbau von
Sin City wurde bereits verwiesen. Indem Miller großzügig mit dem Lay-
out seiner Seiten umgeht und seine großformatigen Bilder mit etablierten
Genrekonventionen brechen lässt, erreicht er eine enorme Intensität sei-
ner Kompositionen (vgl. Abb.3). Damit schafft Miller sinnliche Kompo-
sitionen der Bildgewalt im doppelten Sinne. Aus dem Comic macht er
ein Überwältigungsmedium und das geht nur über eine stringente Fokus-
sierung auf Motive und Ästhetiken von Gewalt. Mit Sin City reißt Miller
den Leser in einen Reigen an Gewalt, der nicht mehr enden wird, seine
Gewalt ist iterativ und permanent, und sofern man sich einmal auf diese
Bild-Narrations-Strategie eingelassen hat, macht es auch nichts mehr
aus, wenn Miller manche Bildarrangements oder Panelkompositionen
schablonenhaft mehrfach benutzt; die sensuelle Wirkung hebt sich nicht
auf. „Grausames Handeln kennt keine Grenze, weder die materialen des
Körpers noch die sozialer und psychologischer Art“, stellt Trutz von
Trotha mit Blick auf die wirkliche, aber exzessiv eingesetzte Gewalt der
Folter und des Genozids fest (Trotha 2011: 141). Die Grenzenlosigkeit
von Gewalt, die für Trotha auf einer Entgrenzung sozialer Machtverhält-
nisse als Gewaltverhältnis basiert, übersetzt Miller in eine Ästhetik der
Überbietung. Nicht nur funktioniert sein Sin City wie ein Rausch, der
den Leser in irrem Tempo von einem Gewaltmoment zum anderen trägt.
Die physische Intensität von Gewalt, von der Trotha spricht, wird bei

5.

5. Ästhetik und Sinnlichkeit

75

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Miller substituiert durch eine ästhetische Gewalt, die Gewalt ebenso un-
widerstehlich macht, wie sie sie in ferne, teils absurd wirkende Ereignisse
verwandelt.

Bildgewalt und erotischer Appeal (Frank Miller, Sin City, #2: A
Dame to kill for, Milwaukee, OR: Dark Horse Books, S. 195,
Copyright: Frank Miller Inc.)

Was bei Miller aber immer spürbar ist, ist die Sinnlichkeit von Gewalt –
und zwar nicht nur, wenn sie mit dem Sex seiner erotisch aufgeladenen
Frauengestalten und der ostentativen Potenz seiner hypermaskulinen
Männer verschaltet wird, sondern in der Präsentation physischer Kon-
frontation, in den cartoonesk verzerrten Gesichtern, den vernarbten,
überdehnt muskulösen, bepflasterten, bandagierten Körpern. Dass Ge-
walt aus der Distanz ausgeübt wird, kommt, erstaunlich für Geschichten
aus der hochtechnisierten Gegenwart, extrem selten vor, und bezeichnen-
derweise ist es dann auch eine Frau im knappen Röckchen, welche die
Taschenbombe wirft und der die Wurfgeste ausgesprochen gut steht.
„Die Grausamkeit“, meint Trotha, „setzt auf die Sinne – auf die Sinne
des Opfers, aber nicht weniger auf die Sinne des Grausamen, der Zu-
schauer und anderer (…)“ (ebd.: 130). Die Sinne des Lesers sind tatsäch-
lich aktiviert, wenn er in Millers Zeichnungen die eigene Sinnlichkeit
wiederfinden kann, was aber explizit nicht deshalb erfolgt, weil dieser so

Abb.3:

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

76

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


bemüht realistisch vorgehen würde, sondern gerade weil er, dem Medi-
um Comic angemessen, seine Bildgestaltung radikal ästhetisiert. Insofern
ist Gewalt bei Miller in der Leseerfahrung durchaus reichlich präsent,
was aber nicht im Mindesten gegen die oben argumentierte mediale Ver-
mittlung und Distanzierung von Gewalt im Comic spricht. Im Gegenteil,
gerade weil dieses gilt, ist jenes möglich. Die Sinnlichkeit im Comic, we-
niger als Technik der Lektüre, denn als Form der Bildbetrachtung, ist
nicht nur angefacht über die im Medium zur Anwendung gebrachte Äs-
thetik, sondern wird insbesondere hergestellt über die Möglichkeit des
Verweilens und Versenkens. Im Gegensatz zum Film lässt sich nämlich
über der Bildgewalt des Comic meditieren, wie vor den Bildern einer
Ausstellung. Panels sind angehaltene Momente, stillgestellte Gewalt im
Augenblick ihres Geschehens; der Leser kann jederzeit die Lektüre stop-
pen und unterbrechen, das Lichtspektakel der Explosion oder die schö-
nen Beine der Attentäterin genießen, wie er möchte.

Ihren wirklichen Höhepunkt aber erreicht Millers Ästhetik von Ge-
walt schon früh im ersten Band, wenn er die mediale Kompetenz des Co-
mic in vollem Umfang nutzt und die Tonspur der Bilder, die im Comic
semiotisch und symbolisch kommuniziert werden muss, seinem genuin
graphischen Konzept integriert, während er zugleich eine eindringliche
imaginative Präsenz entfaltet (vgl. Abb.4). Auf der in Abbildung 4 ge-
zeigten Seite übersetzt Miller nicht nur Sound in Lautmalerei und setzt
diese graphisch um, wie dies im Umgang mit Onomatopoesien im Comic
die Regel ist. Vielmehr entwirft er letztere als Bildfolge – jeder Schuss
eine Bildreihe mit fünf Panels; es sind die Bilder selbst, die hier zu Schüs-
sen werden und durch die Lektüre hallen. Mit Blick auf das Bild als Me-
dium stellt Hans Ulrich Reck fest, „Kunst dereguliert feststehende
Codes“ (Reck 2000: 187), und genau dies leistet an dieser Stelle Millers
Sin City in seinem nicht zufällig experimentellen Umgang mit Gewalt.
„Die Wahrnehmung der Wirklichkeit ist nämlich keine einheitliche Re-
präsentation, sondern zugleich deren Simulation“ (ebd.). Das ist ein alter
Topos, der irgendwo zwischen einer kantianischen Transzendentalästhe-
tik und dem modernen Konstruktivismus aufgehoben ist. Dennoch ist
damit nicht nur das Problem einer Wahrnehmung des Wirklichen defi-
niert, sondern vor allem – denn nicht zufällig geht es bei Reck um die
Frage des Bildes – die Frage nach der Möglichkeit von deren Wiederga-
be. Natürlich ist jede Darstellung immer schon Interpretation, unsere
Wahrnehmung des Dargestellten daher auf keinen Fall identisch mit dem
Dargestellten selbst. In die Praxis der Darstellung mischt sich jene Diffe-
renz, die, wie Reck das nennt, ein „Dazwischen“ konstituiert, als „Inter-
medium zwischen Denken und Sprache, Imagination, Erkennen und

5. Ästhetik und Sinnlichkeit

77

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Handeln“ (ebd.). Wirklichkeit ist in ihrer Erfahrung immer einer Trans-
formation ausgesetzt, die sie in etwas anderes verwandelt, als das was sie
scheinbar zuvor gewesen ist. „Es gibt nicht einmal eine Ordnung der
Wahrnehmung, in der die Ordnung der Wirklichkeit ohne Transformati-
on beschrieben werden könnte“ (ebd.). Die Beschreibung der Wirklich-
keit produziert zwingend einen Mangel, was den Nachvollzug, die Ein-
holung der Wirklichkeit angeht.

Onomatopesie als Panelfolge (Frank Miller, Sin City, #1: The
Hard Goodbye, OR, 2005: Dark Horse Books, S. 74, Copy-
right: Frank Miller Inc.)

Das klassische Problem des Bildes ist Nichtidentität im schlechtesten Sin-
ne; wo nach vollständiger Identität gestrebt wird, steht am Ende in aller
Regel der Kitsch. Kitsch ist aber etwas anderes als das vermeintlich Tri-
viale. „Kitsch, so könnte man sagen, ist ein Sonderfall des Trivialen,
selbst abhängig von einem ganz bestimmten Status der ökonomischen,
produktionstechnologischen und ästhetischen Entwicklung“ (Liessmann
2002: 6). Kitsch ist schlechte Imitation, die in aller Regel an ihrem
Drang zum ultimativen Naturalismus kollabiert. Etwas ganz anderes als
die Imitation im Kitsch, die bloß das Leiden am Mangel des Wirklichen
dokumentiert, ist die Simulation, welche Darstellung als Repräsentation
bedeutet. Millers dreifaches „Blam!“, umgesetzt in 15 pro Buchstabe je-

Abb.4:

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

78

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


weils konturidentischen Panels, die eine ineinander verschachtelte Zeich-
nung transportieren, schließt zu einer solchen Simulation auf. Es trans-
portiert den Sound und im Sound, buchstäblich, das Geschehen. Die Si-
mulation erschließt damit eine Wahrnehmung, die der Wirklichkeit des
Wahrgenommenen letztlich weit angemessener ist, als es der Verzicht auf
Abstraktion jemals sein könnte. Millers „Blam!“ synchronisiert nicht
nur das Dargestellte als Geschehen auf den Ebenen von Sound, Bild und
Narration, sondern verdichtet es auch in der ästhetischen Abstraktion.
Die thematisierte Sinnlichkeit seiner Zeichnungen übersetzt sich tatsäch-
lich in die Sprödigkeit der Buchstaben, die, umgesetzt als Sound, Gewalt
und Tod bedeuten. In der radikalen semiotischen Abstraktion, die sich
schlicht in Ikonographie übersetzt, verwirklicht sich die unmittelbare
Wucht des Schusses, die Schockerfahrung des Getroffenwerdens. So be-
merkt Terrence Wandtke, dem der Unterschied zwischen Abstraktion
und Reduktion geläufig ist: „Yet while the crime story in its American
context had always tended towards realism, Miller moves forward to
abstraction“ (Wandtke 2014: 145). Nur selten gelingt es Ikonographie,
eine Intensität wie in Millers Sin City zu entfalten. Über die Sprödigkeit
von Arbeiten wie etwa Roy Lichtensteins Pop Art-Gemälde Blam aus
dem Jahr 1962 geht Millers „Blam“ weit hinaus, legt jener es doch nur
darauf an, das Medium als solches als Kitsch zu entlarven und es erst in
der Übersetzung in ein Gemälde als autonome Kunst zu veredeln.
Wandtke verweist darauf, hier finde eine Erforschung des Verhältnisses
zwischen Bild und wahrgenommenen Sound mittels der Verwendung
von Wörtern statt, wohl wissend, dass Sound anders funktioniert als
Sprache (ebd.: 149f.).

Diese Art der Präsentation der Serie kann als Dekonstruktion der dem
Comic eigenen Sequenzialität durch die sequenzielle Kunst selbst angese-
hen werden. Von wenigen Ausnahmen abgesehen, beinhaltet nämlich je-
des einzelne Panel in der Latenz eine eigenständige, in sich geschlossene
Sequenzialität. Sin City verwirklicht dieses Prinzip ohne jeden Zweifel
weitaus rigider, als dies im Medium Comic ohnedies häufig der Fall ist,
da alle durch den sogenannten „gutter“ – also jene leeren Zwischenräu-
me, welche in aller Regel die einzelnen Panels markieren – getrennten
Bilder, vermittels der Wahrnehmung und Imaginationskraft des Rezipi-
enten erst zu Panels werden und in Sequenzialität übersetzt werden müs-
sen. Der Comic selbst stellt keine Bewegung her; diese entsteht erst
durch das Zutun des Rezipienten, der die Sequenzialität der Bildfolgen
im Rahmen seiner kognitiv und imaginär zu leistenden Bildverknüpfun-
gen in Gang setzt (vgl. Abb.5).

5. Ästhetik und Sinnlichkeit

79

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Für die Darstellung von Gewalt bedeutet dies genau jene Betonung der
Erstarrung der Bewegung und damit der zeitlichen Verschleifung in eine
Ewigkeit des Stillstands, von der oben bereits die Rede war. Gegen Eis-
ners Diktum vom Comic als „Sequential Art“, ließe sich bei Miller sogar
von Anti-Sequenzialität sprechen; zwischen Panels einerseits und Bildfol-
gen andererseits besteht keinerlei Verbindung – obgleich es natürlich
weiterhin Bildfolgen gibt, die aus eben diesen Panels bestehen. Mit Hilfe
dieses Stilmittels gelingt es Miller, seiner Darstellung des Geschehens,
speziell von Gewalthandlungen, eine rohe, ungeschlachte Präsenz zu ge-
ben, die sie sinnlich spürbar macht. Zugleich stellt die Ästhetik des Still-
stands die graphische Gemachtheit der Bilder noch einmal eigens heraus,
verweist betont auf die eigene Medialität und Artifizialität und verlangt
danach, gerade nicht affirmativ und identifikatorisch gelesen zu werden.

Der Comic erweist sich damit als vehement reflexives Medium, das
schon durch seine grundlegende Struktur in seinen immanenten Darstel-
lungstechniken und Verweisstrategien die eigene Gemachtheit herausstel-
len muss und damit immer schon klar macht, dass das, was er zeigt,
nicht ist, sondern sich in einem Fiktionsraum abspielt, der durch Päd-

Erstarrte Sequenzialität (Frank Miller, Sin City, #1: The Hard
Goodbye, OR, 2005: Dark Horse Books, S. 20/21, Copyright:
Frank Miller Inc.)

Abb.5:

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

80

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


agogik und Realitätsimperative nicht einholbar ist. Wenn daher Karl Po-
lanyi argumentiert, Wahrnehmung wie auch Illusion seien „Werke der
Einbildungskraft“ (Polanyi 2001: 160), dann findet sich dieser Ansatz
für den Comic als Medium in Frank Millers Sin City exemplarisch um-
gesetzt. Für Polanyi heißt Illusion allerdings, dass sich Einbildungskraft
in diesem Fall über die Wahrheit irrt (ebd.). Mit der Wahrnehmung wäre
dann eine richtige Praxis der Einbildungskraft angezeigt, mit der Illusion
eine falsche. Mit den Bemerkungen zur Simulation allerdings, die deut-
lich gemacht haben sollten, dass der Comic (und nicht allein er) in jedem
Fall ein Medium der Einbildungskraft ist, sollte auch klar geworden sein,
dass diese Dichotomie nicht stimmig ist. Gerade die Erzeugung von Illu-
sion ist so gesehen ein maßgeblicher Antrieb für eine Erfassung des
Wirklichen. Für den Comic muss dieser Befund aber variiert werden,
weil er, wie oben argumentiert, gerade kein Medium der Illusion sein
kann, da seine Bilder niemals die Wirklichkeit treffen, die sie repräsentie-
ren sollen. Dennoch stellen auch die Bilder des Comic über ihre perfor-
mative Praxis Wirklichkeit her; der Comic ist demnach ein Medium, das
von Einbildungskraft sowohl profitiert als sie auch antreibt.

Graphische Narration

Während sich der Comic-Produzent darauf verlässt, dass sein Publikum
über die entsprechenden Kompetenzen einer Sequenzialisierung graphi-
scher Narrative verfügt, erweist sich diese als eine der Schlüsselkompe-
tenzen schlechthin für die lustvolle Lektüre von Comics.

„Comics communicate in a ‚language’ that relies on a visual experi-
ence common to both creator and audience. Modern readers can be
expected to have an easy understanding of the image-word mix and
the traditional deciphering of text. Comics can be called ‘reading’ in
a wider sense than that term is commonly applied“ (Eisner 2004: 7).

In Millers Sin City jedoch stehen die einzelnen Panels höchstens in losem
Kontakt zueinander. Die durch das graphische Narrativ der Bildfolge in-
itiierte Erfahrung von Sequenzialität wird nicht primär durch eine klassi-
sche Leseordnung hergestellt, sondern vielmehr durch die Komposition
jeder Seite als in sich geschlossene, stilistische Einheit. Insofern kreiert
die durchaus statische Präsenz der Seite als Gesamtheit, die jede inner-
halb der Panels gezeigte, eigenständige Bewegung konsumiert, letztlich
die wirkliche Bewegung sowohl innerhalb der Panels, als auch zwischen
ihnen. Damit folgt der Comic, obschon im Rahmen eines sequenziellen

6.

6. Graphische Narration

81

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Mediums organisiert, einem völlig anderen Prinzip der Bewegtheit und
der Repräsentation von Bewegung, als dies beispielsweise im Film der
Fall ist. Mit Blick auf diese entscheidende binnenmediale Differenz hat
Georg Seeßlen angemerkt, der Comic produziere mitnichten Bewegungs-
bilder im deleuzianischen Sinne, „sondern Bilder, in denen sich allenfalls
etwas bewegt“ (Seeßlen 2010: 112). Die Übertragung dieses Prinzips auf
den Film führe im Ergebnis nicht etwa zu einem verfilmten Comic, son-
dern vielmehr zu einem „‘vercomicten‘ Film“ (ebd.). Faktisch ist Rodri-
guez‘ Filmadaption von Sin City mit ihrer filmischen Semiotik daher ein-
deutig an der Bildsprache des Comic gescheitert. Gewalt in der Filmver-
sion von Sin City unterscheidet sich allein aufgrund der chronologischen
Bewegungsspule signifikant vom ästhetischen Arretierungsverfahren des
Comic. Obwohl, wie oben mit Keppler festgestellt, gerade auch der Film
nur ein „Bild der Gewalt“ abliefert, bleibt eben diese Bildhaftigkeit von
Gewalt dem Comic ungleich stärker eingeschrieben.

Das Narrativ von Sin City resultiert vordringlich aus dessen fragmen-
tarischer, graphischen Struktur und realisiert zunächst konsequent Eis-
ners Diktum vom Primat des Visuellen:

„It is the ‚visual’ that functions as the purest form of sequential art
because it seeks to employ a mix of letters and images as a language
in dealing with narration“ (Eisner 2004: 128).

Jedes Panel in Sin City repräsentiert und entfaltet ein eigenständiges Nar-
rativ. Die Geschichten, die in der Serie erzählt werden, unabhängig da-
von wie umfangreich sie angelegt sind, werden allesamt überschattet von
der narrativen Kraft der Bilder. Diese Technik wird durch die beinahe
schon ans Lächerliche grenzende, konsequente Klischierung der Charak-
tere und Storylines unterstrichen, wodurch natürlich auch die dargestell-
te Gewalt, aller Martialität zum Trotz, Gefahr läuft, ins Lächerliche und
Absurde zu driften. Die klassische Story gerinnt zum Torso; sie ist selbst
zum Medium geworden, um Ausbrüche graphischer Eruptionen zu über-
mitteln. Auf diese Weise illustriert Miller sehr pointiert eines der spezifi-
schen Attribute des Mediums Comic – das Wechselspiel nicht nur von
Worten und Bildern, sondern auch zwischen Bild, Sequenz und Seitenge-
staltung als „Hyperframe“ (Groensteen), sowie schlussendlich in zentra-
ler Weise das Verhältnis zwischen einer Korrespondenz des Abgebildeten
mit der Wirklichkeit der Welt, worin es rezipiert wird. Das Dargestellte
aber bleibt als nachgezeichnete Welt immer sowohl hinter dieser Wirk-
lichkeit zurück, als es in der Einbildungskraft auch über diese hinaus-
schießt. Die Gewalt des Comic ist nicht die Gewalt der außer-medialen

3. Arretierung: Frank Miller, Sin City

82

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Welt. Dies zu glauben, wäre ein den Kern von Medialität verfehlendes
Missverständnis.

6. Graphische Narration

83

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

Dass die Inszenierung von Gewalt immer auch auf das spezifisch formale
Repertoire eines Mediums verweist, war bereits Thema im vorangegan-
genen Kapitel. Wenn es daher lohnend erscheint, für deren Betrachtung
die devianten Produktionen des Mediums in Augenschein zu nehmen,
dann bietet es sich an, neben dem formalen Rigorismus bei Miller und
dessen Auswirkungen auf den Stellenwert von Gewalt im Comic auch
ein entgegengesetztes Beispiel zu untersuchen, das auf einer anders gela-
gerten Ebene radikal ansetzt – nämlich der Subversion und Groteske.
Was dort, in den devianten Formaten des Mediums, entsteht und die üb-
licherweise geltenden Rahmensetzungen modifiziert, überschreitet oder
ignoriert, könnte Aufschluss darüber geben, welche expressiven, narrati-
ven, ikonographischen Möglichkeiten dem Comic jeweils inhärent sein
könnten. Hierfür stellt zweifellos die französische Serie Helden ohne
Skrupel (im Original: Les Innommables) von Zeichner Conrad und Tex-
ter Yann ein ausgesprochen gut geeignetes Beispiel für einen solchen An-
satz dar. Unter anderem setzt diese Serie die Darstellung von Gewalt
kontinuierlich so ein, dass die Darstellungskonventionen des Mediums,
zumal des Genres des sogenannten Semi-Funny, worin sich die Serie vor-
dergründig bewegt, permanent herausgefordert und unter Legitimations-
druck gesetzt werden. Dies ist schon deshalb von Bedeutung für eine
Auseinandersetzung mit dem Comic insgesamt, als die Serie vordergrün-
dig dem sogenannten Mainstream-Segment des Mediums entstammt und
nicht etwa einem der Nischensegmente von Underground oder Avantgar-
de zuzuordnen ist, die ihr Image ohnehin darauf aufbauen, dass sie sich
von gängigen Konventionen abzusetzen suchen. Im Mainstream hinge-
gen sind solche Abweichungen weitaus interessanter und auch bedeutsa-
mer, weil sie in ganz anderer Weise etwas über das Selbstverständnis ei-
nes Mediums und dessen geläufige Darstellungspraktiken aussagen.

Subversion

Die Schwierigkeiten, die Helden ohne Skrupel dem Comicbetrieb bereite-
te und die auf epistemische und diskursanhängige Problemlagen im Feld
der (populären) Kultur vorausweisen könnten, lassen sich bereits an der

4.

1.

84

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Publikationsgeschichte der Serie ablesen, die zunächst ab 1979 in Spirou
erscheint, neben Tintin wohl dem klassischen frankobelgischen Comic-
Magazin für Kinder und Jugendliche schlechthin. Hier wird sie 1982
aufgrund ihres sehr freizügigen Umgangs mit Sex- und Gewaltszenen
mitten in der laufenden Handlung des heute als Band 1 gehandelten
Abenteuer in Gelb abgesetzt, möglicherweise auch aufgrund ihres wenig
didaktischen Zugriffs auf gängige kulturelle Vorurteilsstrukturen, die
dramaturgisch hemmungslos ausgebeutet werden. Für ein klassisches Ju-
gendmagazin ist dies offensichtlich nicht hinnehmbar. Obwohl der Nie-
dergang der frankobelgischen Comic-Magazine erst etwa zehn Jahre spä-
ter einsetzen sollte, ist es bezeichnend, dass Helden ohne Skrupel nach
der Trennung von Spirou in keinem der in den 1980er Jahren in Frank-
reich und Belgien eher noch expandierenden Magazine mehr unter-
kommt. Diese gelten zu diesem Zeitpunkt noch als wichtige Basis, um
eine Serie am Markt durchzusetzen. Stattdessen wechselt die Serie zum
Kleinverlag Temps Futurs, wo sie direkt im Albumformat erscheint, fin-
det aber auch hier keine langfristige Heimat. Erst 1996 nimmt sich der
Dargaud Verlag der Serie an und publiziert bis 2004 alle Alben der Serie,
die damit abgeschlossen ist und mit Die weiße Tigerin (2005-2010) le-
diglich ein Spin Off erhält, das die Vorgeschichte der weiblichen Haupt-
figur Alix näher erschließt (für das Texter Yann aber nur für ersten zwei
von sechs Alben die Szenarios schreibt).

Formal folgt die Serie einem ziemlich außergewöhnlichen Ansatz. Sti-
listisch ganz im Stil der klassischen École Marcinelle gehalten, knüpft
Helden ohne Skrupel vordergründig insbesondere an deren Tradition
von für Kinder konzipierten Abenteuergeschichten mit humoristischen
Elementen an. Dieses von der Serie durchgehend zitierte Format traves-
tiert sie jedoch mit größter Konsequenz. Insbesondere irritierend, für die
Aufnahme in das Magazin Spirou aber sicher entscheidend, ist exakt die
Mischung aus Zeichnungen einerseits, die deutlich in der Tradition von
Zeichnern wie Franquin, Morris, Tillieux oder Peyo stehen und Plot-Ele-
menten andererseits, die diese Repräsentationsebene unterlaufen und
weit eher in den Bereich burlesker Traditionen des Underground Comix
vordringen, der harmlos erscheinende Figuren mit teils höchst devianten
Themen zusammenbringt. So gesehen ist Helden ohne Skrupel ohne je-
den Zweifel ein ausgesprochenes Experimentalprojekt; es handelt sich
um einen Grenzgänger zwischen den unterschiedlichen Formen eines
graphisch dem Kindercomic entnommenen, narrativ jedoch dem Under-
ground verpflichteten Stils. Der eigentlich subversive Ansatz oder Aspekt
dürfte aber darin liegen, dass diese Experimentalanlage, als die Serie
startete, keineswegs allen Beteiligten klar gewesen sein kann. Während

1. Subversion

85

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Yann und Conrad, so meine Annahme, offensichtlich mit großer Ziel-
strebigkeit und Genauigkeit ihr Programm einer Comic-Serie als Genre-
travestie verfolgen, dürfte das Spirou-Magazin fest davon ausgegangen
sein, eine ganz normale, weitere Jugendserie eingekauft zu haben. Schon
der formale Ansatz einer Mimesis an die Klassiker des frankobelgischen
Kindercomic erscheint in dieser Serie als Bestandteil einer medienimma-
nenten Strategie der Subversion und der Übertreibung und bedeutet
nichts anderes als den ersten Schritt zu deren Umsetzung. Die Platzie-
rung einer Serie wie Helden ohne Skrupel in einem traditionsreichen, al-
so auch mit einem in moralischer Hinsicht entsprechend „guten“ Ruf
versehenen Jugendmagazin muss in diesem Fall konsequent als Teil des
Gesamtkonzepts und als gezielter Akt der Provokation und der Subversi-
on verstanden werden. Der einzige Hinweis, den sich Yann und Conrad
auf ihre eigentliche Absicht erlaubt haben, dürfte darin bestehen, dass
von Anfang an der Raum zwischen den Panels nicht wie üblich weiß wie
die Papierseite ist, auf welche der Comic gedruckt wird, sondern durch-
gehend mit einer Schwarzfüllung versehen ist. In gewisser Weise ließe
sich dies als einziger und zumal versteckter Hinweis auf das Selbstver-
ständnis dieser Serie als buchstäblich schwarzer Serie auffassen; hier
könnte, ließe sich spekulieren, wie ein versteckter Brief, der Zynismus
und die Subversion der Serie angezeigt sein.

In dieser Hinsicht schließt die Serie im Grunde offensiv, wenngleich,
ihrer offenkundigen Strategie einer Infiltration des Mainstreams geschul-
det, in der Praxis verdeckt, an das Selbstverständnis der Underground
Comix an, die seit Mitte der 1970er Jahre auch in Frankreich und Belgi-
en Furore gemacht haben. Das wäre jedenfalls meine (publikationshisto-
risch nicht belegte) Ausgangsthese, von der aus ich das folgende Kapitel
entwickele. Die Pioniere des US-amerikanischen Underground hatten
ihre Ideen bis zur Mitte der 1970er Jahre erfolgreich exportieren kön-
nen, sodass sich auch innerhalb des frankobelgischen Marktes alternati-
ve Segmente etablierten. Diese waren, wie schon in den USA, in der Re-
gel über spezifische Publikationsorgane definiert, die in Frankreich signi-
fikanterweise nie vollständig vom sogenannten Mainstream abgelöst wa-
ren. So leistete sich die Zeitschrift Spirou, welche die Helden ohne Skru-
pel später heimsuchen suchen sollten, im Jahr 1977 für etwa ein halbes
Jahr mit der Trombone Illustré ein heute legendäres, eigenständiges Bei-
heft für Formen des abgründigeren Humors. Schon 1972 wurde die Zeit-
schrift L’Écho des savanes gegründet, hervorgegangen aus dem an sich
schon einem erwachseneren Publikum gegenüber aufgeschlosseneren
Magazin Pilote. Und bereits auf das Jahr 1969 datiert die Gründung von
Charlie, einer Publikation, die sich dezidiert an ein erwachsenes Publi-

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

86

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


kum wendete. Schließlich entstanden 1975 sowohl das wegweisende
Métal hurlant wie auch Fluide Glacial. Als Yann und Conrad 1979 ihre
neue Serie in Spirou unterbringen, gibt es in der frankobelgischen Comi-
clandschaft also eine gut etablierte Szene, die in der Tradition des Under-
ground und der Avantgarde steht oder sich zumindest in der einen oder
anderen Form an ein erwachsenes Publikum wendet. Neu ist hingegen
der Ansatz bei Yann und Conrad, ihre Serie nicht gezielt und marktkon-
form im dafür vorgesehenen Segment zu platzieren, sondern den struktu-
rell subversiven Weg zu wählen, ihre Neuschöpfung am eigentlich fal-
schen, nur scheinbar geeigneten Ort unterzubringen, soweit man sich
von der Bedienung speziell graphisch gut etablierter Codes des Semi-
Funny täuschen lässt. Mit diesem Transfer des Underground-Konzepts,
mitten hinein in das Mainstream-Herz des Jugendcomic, gehen Yann
und Conrad über etablierte Spielarten des Underground deutlich hinaus.
Die von ihnen angezielte ästhetische Subversion lassen sie nicht etwa in
einer Spezialtopographie ein Nischendasein fristen, sondern wagen das
Experiment, wie lange es ihnen gelingen könnte, die Mainstream-Zeit-
schrift als Publikationsort immanent herauszufordern und abzuwarten,
wann diese realisieren würde, dass sie hier einer Camouflage aufgesessen
war.

Mit diesem Verfahren einer subversiven Affirmation löst die Serie ein,
was Ole Frahm die „parodistische Ästhetik der Comics“ nennt (Frahm
2010: 25). Für diese stellt er fest, im Comic würden „Parodien auf unse-
re gängige Vorstellung vom Verhältnis zwischen Zeichen und ihrer Refe-
renz“ entfaltet (ebd.: 33). Die mediale Identität von Comics beinhaltet
demnach grundsätzlich ein transgressives Element, das sich in das Ver-
hältnis von Zeichen und Referenz einfräst und, gerade weil es aus den
beiden einander widerstreitenden Repräsentationsmodi Bild und Schrift
besteht, sich immanent parodistisch gegenüber der Wirklichkeit verhält.
Dabei ist dieses Moment der Parodie keineswegs buchstäblich zu verste-
hen; mitnichten geht der Comic überwiegend deutlich und intentional
parodistisch vor. Im Gegenteil, die wenigsten Produkte des Mediums Co-
mic sind im engeren Sinne als Parodie oder parodistisch angelegt. Genu-
in parodistisch verfährt der Comic vielmehr strukturell, indem Bild und
Schrift im Medium nicht reibungslos ineinander aufgehen, sondern
grundständig auseinanderfallen und damit eine konstitutive Uneinheit-
lichkeit und Heterogenität des Mediums begründen. Dieses Auseinander-
fallen von Schrift und Bild als den konstitutiven Elementen des Comic
im Rahmen ihrer medienimmanent nicht aufzuhebenden Zusammenfü-
gung macht den parodistischen Gehalt des Comic als Medium aus. Als
Parodie auf gut etablierte Vorstellungen zum Verhältnis von Zeichen und

1. Subversion

87

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Referenz kann der Comic nur funktionieren, weil er zwei Anteile zusam-
menzwingt, die medial sofort wieder auseinanderfallen, und weil es ge-
nau dieses Auseinanderfallen ist, das formal die Möglichkeiten des Co-
mic als Medium definiert. Diese formale Parodie des Comic liegt darin
beschlossen, dass er als mediale Form uneindeutig bleiben muss und in-
sofern seinen Gegenstand immer schon strukturell aushebelt.

Im Comic ergibt sich, ganz anders als in jedem anderen Medium, von
der Literatur über das Theater bis zum Film, keine Einheit zwischen Re-
präsentation und Rezeption. Vielmehr stehen in seinem Fall mit Schrift
und Bild beide konstitutive Medienformen unmittelbar in Konkurrenz
zueinander; ihre Heterogenität prägt das Bild des Mediums und stellt
dessen spezifische Lektüremöglichkeiten erst her. Bemerkenswerterweise
ist genau diese immanente Heterogenität des Mediums zuerst seinen
schärfsten Kritikern aufgefallen, die sie im Sinne einer unbedingten kul-
turellen Homogenität bald zu einer formalen Medienanalyse als funda-
mentaler Kritik am Comic ausgebaut haben. Schon 1975 eröffnen Wil-
trud Ulrike Drechsel und ihre Koautoren ihre Studie über Comics als
„Massenzeichenware“ mit der Feststellung, diese enthielten „Ungereimt-
heiten, die sich der glatten definitorischen Abgrenzung entziehen“
(Drechsel et al. 1975: 9), weshalb „Formaldefinitionen“ des Mediums
nahezu unmöglich seien. Diese „Unsicherheit, die Comics auslösen“, äu-
ßere sich zunächst in einem Hang zur Deskription und schlage sich „in
den Versuchen nieder, sie zu beschreiben“ (ebd.: 11). In der Tat ist die
Comicforschung auch heute noch über weite Strecken davon geprägt,
dass sie den formalen „Unsicherheiten“ und „Ungereimtheiten“ des Me-
diums ausweicht, indem sie vor allem deskriptiv und narrativ, nur selten
jedoch formal und ästhetisch, auf Comics zugreift. Eine dem Medium
gegenüber kritische Analyse liest jedoch dessen Möglichkeiten der Hete-
rogenität als kulturelle Unmöglichkeit. Auf dieser Bestimmung als kultu-
rell unmögliches Medium baut dessen Kritik als illiterat und trivial auf.
Umgekehrt reagiert das Medium selbst, wie auch seine akademischen
Verfechter, darauf exakt im Sinne dieses Arguments und versucht perma-
nent für die Möglichkeit einer Homogenität des Mediums, und sei im
Modus der Hybridität, zu argumentieren (Ahrens 2012a). Der enorme
Stellenwert von Lessings Laokoon-Schrift innerhalb der Comicforschung
gründet auf der Annahme, hier ein Kronzeugenwerk gefunden zu haben,
um eine Synthese der zunächst auseinanderfallenden Elemente von Bild
und Schrift zu ermöglichen. In der Analyse von Jonas Engelmann heißt
es, Comics könnten in dieser Perspektive „als Versuch verstanden wer-
den, die von Lessing beschriebenen medialen Grenzen zu überwinden“
(Engelmann 2013: 44). Vielleicht ist es aber gerade umgekehrt und die

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

88

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


eigentliche Leistung des Mediums wäre vielmehr polarisierend in der
performativen Aktivierung dieser Grenzen zu verorten.

Es nimmt deshalb nicht Wunder, dass jene transgressive Qualität des
Comic in der Wirklichkeit seiner Medienproduktion weitgehend erst
noch einzulösen ist und selten genug zum Zuge kommt. Frahm versucht
diese Perspektive auf den Comic nachdrücklich zu korrigieren, wenn er
hervorhebt,

„dass es bei der Lektüre von Comics gerade nicht darum gehen
muss, eine Einheit herzustellen, sondern vielmehr darum, ihre hete-
rogenen Zeichen, Schrift und Bild, in ihrer Besonderheit, in ihrer
Materialität zu genießen, die sich in keiner abschließenden Einheit
bündeln lässt“ (Frahm 2010: 32).

Auch Martin Schüwer merkt unter Verweis auf Marshall McLuhan an,
die „Komplexität des Zusammenspiels von Schrift und Bild“ berge das
eigentlich interessante Potential des Comic als Medium (Schüwer 2008:
318). Vor diesem Hintergrund sei es „eigenartig“, dass in dessen grund-
legender medialer Komplexität in aller Regel kein besonderes Potential
gesehen werde, sondern ein Fehler, mindestens ein Problem. Schüwer be-
steht denn auch darauf, „die Unterschiede zwischen den Kanälen Schrift/
Sprache und Bild“ zu beachten und zum Ausgangspunkt einer Medien-
analyse des Comic zu machen (ebd.: 319). Dieses Kapitel geht davon
aus, dass eine Serie wie Helden ohne Skrupel, die nicht bloß ihre media-
le, sondern vor allem auch ihre normative Devianz ostentativ vorzeigt,
über das Stilmittel der Ausstellung von Devianz das von Frahm benannte
Potential des Parodistischen einlöst und damit in einem kulturellen Sinne
auch eminent politisch wirkt, ohne jemals eine solide politische Positio-
nierung vorzunehmen.

Helden

Auf der Handlungsebene ist Helden ohne Skrupel zunächst in Hongkong
angesiedelt, kurz nach der chinesischen Revolution im Jahr 1949; im
weiteren Verlauf stößt die Serie ungefähr bis in das Jahr 1953 vor, wobei
sie Schauplätze im Anschluss an den Koreakrieg und in den USA auf-
sucht. Dies bietet Gelegenheit, nicht nur historische Dekors einzubrin-
gen, in die sich die Serie ästhetisch einpasst, sondern auch alle möglichen
ethnischen, religiösen und internationalen Charaktere auftreten zu las-
sen, immer wieder zeithistorische Bezüge herzustellen und diese, wie
auch Personen der Zeitgeschichte, zunehmend in das Szenario zu inte-

2.

2. Helden

89

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


grieren. Beides nutzt die Serie, um einen radikal bösartigen Humor zu
entfalten, der sich durch eine größtmögliche Praxis der Entgrenzung all
jener kulturellen und sozialen Konventionen auszeichnet, auf denen nor-
malerweise die mentale Reglementierung des Mediums Comic beruht.
Dazu zählen insbesondere eine zurückhaltende Darstellung von Sexuali-
tät und Erotik, die nicht übertrieben wirkende Darstellung von Gewalt
sowie ein wenig ostentativer oder provokativer Umgang mit kulturellen
Ressentiments. Die im Fall von Helden ohne Skrupel verwirklichten
Praktiken ästhetischer und narrativer Entgrenzung beachten weder die
gewohnten Grenzen des „guten Geschmacks“, noch halten sie sich in ir-
gendeiner anderen Form an die Konventionen der gattungsartigen Medi-
engliederung. Den guten Geschmack, also den normalisierten Habitus ei-
nes zu repräsentativer Kultur geronnenen, angenommenen ästhetischen
Allgemeinwillens, nicht nur zu verfehlen, sondern ihn offenbar gezielt
herauszufordern, heißt sich nicht an moralisch eingeschliffene Darstel-
lungsmodi zu halten und, damit zusammenhängend, die für das jeweilige
Zielpublikum vorgesehenen narrativen und ikonographischen Erzähl-
strategien zu missachten. Grob gesagt, lässt sich das Medium Comic in
Punkto Zielgruppen in drei Stränge gliedern. Neben Comics, die sich in
erster Linie an ein Kinder- und Jugendpublikum richten, stehen solche,
die aus verschiedenen Gründen ein erwachseneres Publikum ansteuern.
Von diesen koppeln sich noch einmal die Underground und Avantgarde
Comics, aber auch der pornographische Comic ab, die zuweilen unkon-
ventioneller, experimentell oder aber gewollt provokativ vorgehen, und
für die ein jeweils eigenes mediales Feld existiert. Zwar sind die einzel-
nen Segmente nicht konsequent voneinander geschieden, sondern weisen
durchaus Schnittstellen auf. In der Regel aber ist es so, dass in dem Mo-
ment, da zwei Stränge sich inszenatorisch berühren, der jeweilige Comic
in das scheinbar anspruchsvollere Feld aufrückt. So lässt sich ein Comic
im cartoonesken Stil der École Marcinelle, der zugleich Elemente des
Abenteuergenres integriert, wie etwa André Franquins Klassiker Spirou,
unschwer als Kinder- und Jugendcomic identifizieren. Ein hier stilistisch
klar angelehnter Comic hingegen, wie etwa Tyler Cross von Fabien Nury
und Brüno, der atmosphärisch und vom Plot her ausdrücklich in der
Tradition von Film Noir und New Hollywood ansetzt, wird einer er-
wachsenen Leserschaft zugeordnet.

Wenn Helden ohne Skrupel schon bezüglich seiner Klassifikation in-
nerhalb der Spielarten des Comic eine Praxis der Entgrenzung attestiert
werden kann, dann weil es an verbindlichen Signalen fehlt, welche Zu-
ordnungsebene entscheidend sein soll. Nun integriert sich die Charakter-
zeichnung und die Vorstellung der Figuren in Helden ohne Skrupel fast

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

90

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der Tradition von Darstellungskonventionen, wie sie aus dem Kinder-
und Jugendbereich bekannt sind. Demgegenüber fällt der nicht nur of-
fensive, sondern auch deutlich lustbetonte Einsatz von Sex und Gewalt,
das Zeigen nackter Körper, von Geschlechtsverkehr, die Inszenierung
von Gewalttaten, insbesondere heftig wirkender Mordszenen, eindeutig
aus dem Rahmen. Jedoch hebt die eine Darstellungspraxis die andere ge-
rade nicht auf, um so die mediensemiotisch problemlose Zuordnung zu
sichern. Vielmehr durchkreuzen und überschneiden sich beide Ansätze
beständig und erhalten einander als Kippfiguren. Indem Sex und Gewalt
graphisch stark übertrieben angesetzt werden, spielt auch beständig der
dritte Bereich des Underground hinein. Eine Serie, die vordergründig als
Jugendserie auftritt, wird dadurch massiv verkompliziert. Kultiviert sie
doch ein Vexierspiel der Ebenen, das gerade davon lebt, dass permanent
Lektürekonventionen unterlaufen werden. In seiner Philosophie der
Übertreibung thematisiert Alexander García Düttmann die Ironie der
Übertreibung in einer Weise, die zu Frahms Konzeption des Parodisti-
schen im Comic mehr als anschlussfähig ist: „Ironie macht Ernst. Sie ist
die Konstruktion des Ernstes. Der Ernst liegt hinter und vor ihr, erweist
sich als ihr vorgeordnet und zugleich als ihr nachgeordnet“ (Düttmann
2004: 74). Der Ironie, heißt das, ist der Ernst nicht fremd, aber genauso
wenig ist es die Unabgeschlossenheit. Vielmehr betreibt sie eine offene
Performanz, die ihre eigenen Aussagen beständig aufhebt, indem sie die-
se durch Anschlusslogiken konsequent konterkariert, so wie Helden oh-
ne Skrupel dies in der kompetitiven Anordnung der Gattungsebenen und
insbesondere auch über den Einsatz graphischer Darstellungskonventio-
nen und verfügbarer Optionen des Ausdrucks einfädelt.

Der ostentative und so gar nicht abschreckende, vielmehr Faszination
und Vergnügen generierende Einsatz von Gewalt ist wohl das probateste
Mittel, das die Serie hierfür anwendet. Das zeigt sich bereits bei der ers-
ten actionreichen Darstellung von Gewalt im ersten Band der Serie. Hier
wird die weibliche Hauptfigur Alix eingeführt. Erstmals taucht sie im
Rahmen einer offensichtlich geheimen Mission des kommunistischen
China in der britischen Kronkolonie Hongkong auf. Denn sie verschafft
sich, verkleidet als Müllfrau, illegal Zutritt nach Hongkong und wird
von einer ihrer Begleiterinnen mit „Genossin“ angeredet. Eine Seite spä-
ter ist Alix allein und begegnet gleich drei männlichen Gestalten, die sie
in die Prostitution zwingen wollen. Im Gegenschussverfahren aufgebaut,
können wir uns als Leser ein Bild davon machen, was für eine präzise,
tödliche Waffe die hübsche Alix in Wirklichkeit ist – nur bewaffnet mit
zwei Essstäbchen, tötet sie die drei Männer schneller als eine Reisschale
benötigt, um aus ihren Händen zu Boden zu fallen (vgl. Abb.1). Blut

2. Helden

91

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


spritzt und die Geschwindigkeit, in welcher der Tod die Männer heim-
sucht, ist deutlich akzentuiert. Natürlich verbinden sich hier Sex und Ge-
walt zu einer Einheit und stellt Alix die klassische femme fatale in ihrer
tödlichen, asiatischen Variante dar. Sie ist nicht einfach eine Mata Hari-
Variation, was angesichts ihrer Reize auch möglich wäre, sondern sie,
die kaum spricht, die beobachtet und handelt, um im richtigen Augen-
blick effektvoll töten zu können, verkörpert als perfekte Synthese aus
Verführung und Tod einen misogynen Alptraum. Diese Symbiose von
Sex und Gewalt zieht sich durch den ganzen Comic und ist keineswegs
ein Privileg der exotistisch inszenierten Agentin aus Rotchina. Sie wird
vielmehr umgehend fortgesetzt, wenn der niederträchtige gegnerische
Agent Oberst Lychee Alix von seinen Männern foltern lässt und wäh-
renddessen nebenan mit seiner von der Folter erregten, britischen Lieb-
haberin kopuliert. Schon auf diesen ersten etwa 15 Seiten des unpagi-
nierten Albums wird das Verfahren eingeführt, das die Sex- und Gewalt-
szenen der Serie rahmt. Diese spielt auf der Erzählebene mit allen er-
denklichen Stereotypen, die in jenen späten 1940er und frühen 1950er
Jahren, in denen die Serie angesiedelt ist, innerhalb der damals global
noch kolonial organisierten, hegemonialen westlichen Gesellschaften po-
litisch und kulturell virulent waren. Zugleich aber darf konstatiert wer-
den, dass alle diese Stereotype auch in den 25 Jahren, während derer die
Serie von den späten 1970er Jahren an produziert wurde, keineswegs ir-
relevant geworden wären. Der ostentative Einsatz einschlägiger Stereoty-
pe in der Serie illustriert nicht bloß ein zeithistorisches Air, sondern ver-
weist zugleich zurück auf die Gegenwart der Serie, in der sie rezipiert
wird.

Nun ist es für Kulturprodukte grundsätzlich nicht ungewöhnlich Ste-
reotype aufzugreifen. In der Regel gibt es zwei Möglichkeiten, kulturelle
Klischees narrativ oder ikonographisch zu nutzen und zu inszenieren –
entweder in kritisch-didaktischer Absicht, um sie als die Vorurteile zu
entlarven, die sie sind, oder affirmativ, indem Klischees positiv bedient
werden. Die erstere Variante ist eher selten anzutreffen. Simon Schwartz
nutzt sie in Packeis (2012), einer Biographie des schwarzen Polarfor-
schers Matthew Henson, um die zu sozialen Normalisierungsrastern ge-
ronnenen rassistischen Ideologeme und Stereotype darzustellen, denen
Henson ausgesetzt ist. Auch Baru spielt immer wieder mit diesem Instru-
ment, insbesondere in L’autoroute du soleil, seiner Geschichte über eine
Reise zweier prekarisierter Jugendlicher durch die französische Gesell-
schaft (Kap.8). Die zweite Variante hingegen tritt überaus häufig auf,
man könnte sagen, sie sei für das Medium konventionalisiert worden
und lasse sich in nahezu jedem beliebigen Comic finden, der zwischen

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

92

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


den 1930er und den 1970er Jahren produziert wurde und sicher auch
noch danach. Notorisch sind beispielsweise die immer wiederkehrenden,
stereotypen asiatischen Gegenspieler in Jean Gratons Rennfahrer-Serie
Michel Vaillant. Skandalfähig wurden auch einige Alben aus Hergés Rei-
he Tim und Struppi, speziell Tim im Kongo, aber durchaus auch Der
blaue Lotus oder der von Frahm umfassend analysierte Band Der ge-
heimnisvolle Stern. Als „Nullpunkt des Stereotyps“, so Frahm, „erlaubt
Tim alle möglichen Projektionen – das kann er nicht verhindern“
(Frahm 2010: 291). Helden ohne Skrupel indes setzt die in der Serie ver-
wendeten Klischees in keiner Weise didaktisch um, sondern stellt kultu-
relle, ethnische, politische, sexuelle und religiöse Stereotype in aller
Drastik aus. Dies geschieht, was die zeichnerische und dramaturgische
Umsetzung angeht, konsequent in polemisch-affirmativer Weise – und
zwar so, dass völlig unklar bleibt, ob das alles bloß eine Persiflage auf
die Wirklichkeit von Stereotypen ist, oder ob nicht gerade die Persiflage

Töten, schneller als eine Schale Reis zu Boden fällt (Yann/
Conrad: Helden ohne Skrupel, #1: Abenteuer in Gelb, Hamburg
2001: Carlsen Verlag, unpag., Copyright: Carlsen Ver-
lag GmbH)

Abb.1:

2. Helden

93

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


deren Transport dient. In Helden ohne Skrupel wird das Stereotyp dra-
maturgisch relevant; es wird nicht bloß abgebildet und ikonisiert, son-
dern beeinflusst mitunter entscheidend die Entwicklung der Handlung.
Teilweise reflektieren die Figuren sogar auf ihre stereotypen Charakter-
dispositionen; zumindest was den Plot der Serie angeht, essentialisieren
sie diese und lassen sie wahr werden. Schwule, Schwarze, Juden, Asiaten
oder Jesuiten verhalten sich also nicht nur, wie es das kulturelle, mithin
rassistische Klischee von ihnen verlangt, sie machen vor allem die damit
verbundenen Charakterdispositionen auch zum Imperativ ihres eigenen
Sprechens und Handelns.

Stereotyp

In einer 2009 im Berliner Tagesspiegel erschienenen Rezension zu Hel-
den ohne Skrupel schreibt Lutz Göllner: „Da wird gesoffen und ge-
raucht, es gibt heißen Sex und ziemlich brutale Morde“ (Göllner 2009).
Göllner macht deutlich, dass es sich keineswegs um einen Comic für
Kinder handelt. Zugleich hebt er die Qualität der Serie hervor, nicht le-
diglich Genrekonventionen zu dekonstruieren, sondern innerhalb dieser
Dekonstruktion immer wieder gleitende Übergänge und direkte An-
schlüsse an das Genre zu finden:

„Bei allen anarchistischen Frechheiten, sexistischen und rassistischen
Scherzen, von denen weder Europäer noch Afrikaner noch Asiaten
verschont bleiben, begreift sich Texter Yann wohl doch als Bewahrer
der frankobelgischen Traditionen, denn es gelingt ihm immer wieder,
den Hauch romantischer Abenteuer einzufangen“ (ebd.).

Ähnlich heißt es in einer Rezension von Jörg Digmeyer auf dem Internet-
portal satt.org:

„Der Szenarist Yann bedient bereitwillig unsere Klischees und wartet
in der rasanten Story mit allen Brutalitäten und Scheußlichkeiten
auf, die wir uns nur vorstellen können. Da wird rücksichtslos ge-
meuchelt, gefoltert und geprügelt, dass es nur so staubt. Mit den Ess-
stäbchen werden Augen ausgestochen – der Asiate ist halt ein arger
Brutalo, wir können getrost über seine Grausamkeiten lachen. Ras-
sistische Späßchen stören da überhaupt nicht (…)“ (Digmeyer 2002).

Nicht nur stören derlei „Späßchen“ nicht. Vielmehr haben sie entschei-
dend Anteil daran, das spezifische Format der Serie herzustellen, ihre At-
mosphäre zu kreieren, den für die Serie typischen Ton zu formulieren.

3.

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

94

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Dementsprechend ziehen sich durch die ersten Alben der Serie Szenen, in
denen Menschen entweder mit Essstäbchen oder Fahrradspeichen ersto-
chen werden; eine weitere Variante sind Typenüberzeichnungen, wie et-
wa der jüdische Gangster, der nur solchen Leuten vertraut, die noch für
den kleinsten Gefallen Geld nehmen (HoS1: 36); ganz zu schweigen von
den auch für einen cartoonesken Stil übermäßig überzeichneten Figuren.
Der ästhetische Zugriff der Serie ist in jeder Hinsicht ein Stil der Über-
zeichnung, vor allem aber des direkten Zeigens. Alles das, was im Comic
normalerweise nicht gezeigt oder zumindest abgemildert wird, wird in
Helden ohne Skrupel groß und nah in den Blick genommen.

Jene gewaltlastigen und rassistischen „Späßchen“, die die Überschrei-
tung der Konvention zum Erzählprinzip erheben und dennoch, wie Göll-
ner zu Recht hervorhebt, die Konventionen des Genres nicht verlassen,
stellen das leitende Konstruktionsprinzip dieser Serie. Über dieses Ver-
fahren kann sie zeigen – und zwar gerade im Verweis auf unmittelbar zi-
tierte Vorbilder, wie etwa Milton Caniffs zwischen 1934 und 1946 er-
schienener, klassischer US-Zeitungsstrip Terry and the Pirates und die
dort verwendeten Stereotypisierungen insbesondere von Asiaten, wie
auch auf mittelbar mitgeführte, paradigmatische Genrestrukturen – wie
sehr der typische Abenteuercomic grundsätzlich von solchen „Späßchen“
zehrt. Es zeigt sich, dass die klassische Imagologie des Abenteuers eine
Imagologie der Exotismen ist, die traditionell hemmungslos rassistische,
sexistische oder auch antisemitische Stereotype und Vorurteilsstrukturen
bedient. Das alles kultiviert einen kolonialen Blick auf die Sujets, der je-
nen Strukturen des Vorurteils eine epistemologische, aber auch eine gou-
vernementale Rahmung verleiht. Es sind die Ideologeme, die die Perspek-
tive auf die Welt schärfen und herausbilden; alle Subjekte sind vorurteils-
gesteuert und finden nur in der Sicherheit des Vorurteils zu sich selbst
oder zumindest zu einer Behausung in der Welt. Nun trifft ein solcher
Befund sehr wahrscheinlich nicht allein auf das Medium Comic zu, son-
dern dürfte genauso Film und Literatur betreffen – unabhängig davon,
ob es sich um Pulp oder um Hochkultur handelt. Dem Comic gelingt
eine solche Ästhetisierung einer Epistemologie des Vorurteils aber gerade
deshalb besonders gut, weil er sein textuelles Narrativ unmittelbar gra-
phisch ergänzt und damit beide Ebenen der Stereotypenbildung paradig-
matisch und synchron abzudecken in der Lage ist.

Das kulturelle und soziale Stereotyp greift grundsätzlich sowohl auf
einer narrativen, wie auch auf einer bildlichen Ebene zu und erzeugt da-
rüber Bedeutung und einen spezifischen Gehalt einer sinnlich basierten
Vermittlung von Sinn. Zugleich ist der Comic zu einer Visualisierung des
Stereotyps weit eher in der Lage, als das gleichermaßen sprach- wie bild-

3. Stereotyp

95

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


basierte Medium Film, weil er explizit, und zwar insbesondere in seiner
Spielart als Semi-Funny, inhärente Möglichkeiten der Überzeichnung be-
sitzt und somit die Ikonographie des Stereotyps unmittelbar nutzen
kann, um sein mediales Narrativ zu entfalten und darin Sinn zu produ-
zieren. Im Fall von Helden ohne Skrupel wird diese medienhistorisch gut
eingeführte Praxis zunächst absurderweise, zumindest paradoxerweise,
gerade deshalb reflexiv gewendet, weil die Serie sich all diese Ikonogra-
phien und Dramaturgien des Stereotyps widerstandslos aneignet. Die ra-
dikal affirmative Abbildung, und deren narrativ-dramaturgische Umset-
zung obendrein, unterläuft, kommentiert und analysiert das Stereotyp,
gerade weil es dieses radikalisiert und damit seine Funktionsweise auf-
zeigt. Damit knüpft die Serie recht deutlich an die klassische Form der
Groteske an, wie sie Michail Bachtin in seinem Buch über Rabelais be-
schreibt. In der Groteske wird

„die Möglichkeit einer anderen Welt [präsentiert], einer anderen
Ordnung und Lebensweise. Sie führt aus der vermeintlichen Allge-
meingültigkeit, Unanfechtbarkeit und Stabilität der existierenden
Welt heraus“ (Bachtin 2015: 99).

Dies geschieht mit Hilfe der Überzeichnung, der Parodie, der Inszenie-
rung des Schrecklichen und des Hässlichen. Entfaltet wird dabei ein
„karnevalesk-utopischer Zauber der Theaterwelt“ (ebd.: 154), der mit
Hilfe des „echten, ambivalenten Lachens“ eine radikale Kritik an der be-
stehenden Ordnung ermöglicht (ebd.: 167).

Massenkultur hat demnach keine andere Funktion und performative
Kompetenz, als, erstens, den idiosynkratisch motivierten „Ausschluß des
Neuen“, und zweitens, auf pejorativ eingesetzte, demokratische Weise
„totale Harmonie“ herzustellen (ebd.: 142). Für Horkheimer und Ador-
no ist Massenkultur durchtränkt von einem Modus der Gewalt, den sie
selbst allenthalben inszeniert. Als befreiend ist das aber nicht zu verste-
hen, sondern schlicht als Verlängerung sozialer Herrschaftsverhältnisse
in die Menschen selbst hinein: „Die Gewalt der Industriegesellschaft
wirkt in den Menschen ein für allemal“ (ebd.: 135). Mit dieser Diagnose
erkennen die beiden Paten der Kritischen Theorie eine grundlegende
Kompetenz des Bildes für den gesamten Bereich der Massenkultur nicht
an, nämlich die diesem eigene Kraft, „eigene Wirklichkeiten“ hervorzu-
bringen, die nicht zeichenhaft auf eine schon bestehende, „in anderer
Weise konstituierte Wirklichkeit verweisen“ (Breckner 2010: 113). Über
die bloße Repräsentation von Wirklichkeit hinaus bringen Bilder näm-
lich auch eigene, nur im Bild vorhandene, aber dennoch anschlussfähige
und verweiskräftige Wirklichkeiten hervor:

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

96

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Bilder repräsentieren zwar Wirklichkeiten in je spezifischer Weise in
vielfältigsten Zusammenhängen, bringen sie aber auch in der je spe-
zifischen Form ihrer Symbolisierung als genuine hervor“ (ebd.).

Töten, aber niemanden erschießen (Yann/Conrad: Helden ohne
Skrupel, #1: Abenteuer in Gelb, Hamburg 2001: Carlsen Verlag,
unpag., Copyright: Carlsen Verlag GmbH)

Die Groteske ist eine Variante einer solchen Wirklichkeit, welche alter-
native Entwürfe des Wirklichen erstellt, indem sie eine in sich geschlosse-
ne Wirklichkeit aufbietet, die wiederum nur im Rahmen ihrer eigenen
Repräsentationsmuster funktioniert. Deshalb kann die Groteske auch
überzeichnen und nach Herzenslust übertreiben, sogar geschmacklos
werden, ohne deshalb weniger zu überzeugen.

Das in Helden ohne Skrupel angewendete Verfahren einer grotesken
Realisierung des Stereotyps wird zum Beispiel in einer Szene deutlich, in
der ein Brite beim Glücksspiel einen in Rage geratenen, sich betrogen
fühlenden Chinesen erschießt (vgl. Abb.2). Der jederzeit überdistinguier-
te, perfekt gekleidete, langnasige Brite mit langem Kinn steht einem häss-
lichen Chinesen mit abstehenden Ohren, und vor allem mit enormer Lip-
pen- und Zahnpartie, gegenüber, womit beide Figuren die Ikonographie
ihres nationalen Klischees darstellen. Wenn der Brite den Chinesen unge-
rührt erschießt, dann weil er ihn überhaupt nicht als Teil eines ethisch zu
berücksichtigenden Humanums wahrnimmt. Ganz im Einklang damit er-

Abb.2:

3. Stereotyp

97

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


klärt er auf den Vorwurf hin, einen Menschen erschossen zu haben:
„Soll das ein Scherz sein? Ich habe auf niemanden geschossen, Gott be-
wahre. Es war doch ein Chinese.“ Der Chinese erscheint lediglich als
Teil einer ubiquitären, namen- und gesichtslosen Masse an Kolonisier-
ten. Der entsprechende Umgang der Briten als Kolonialmacht mit der
chinesischen Bevölkerung in Hongkong ist speziell in Abenteuer in Gelb
immer wieder Thema. Zwar wird er nie elementar handlungstragend,
fungiert aber an diversen Stellen als prominentes Stilmittel, um Plotwen-
dungen oder wichtigere Ereignisse einzuführen. Offensiv und ostentativ
führt der erste Band damit das Motiv des Rassismus als grotesk verwen-
detes Leitmotiv der Erzählung ein, das sich durch die ganze Serie ziehen
wird. Nach demselben Prinzip wie bei der Zeichnung des Briten, verfährt
die Darstellung des jüdischen Charakters der Serie, die nicht einfach mit
antisemitischen Stereotypen spielt, sondern diese gezielt dramaturgisch
einsetzt (vgl. Abb.3).

Das Klischee des jüdischen Gangsters (Yann/Conrad: Helden
ohne Skrupel, #2: Der Schädel des Pater Ze, Hamburg 2001:
Carlsen Verlag, S. 36, Copyright: Carlsen Verlag GmbH)

Abb.3:

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

98

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Nicht nur entspricht der Jude mit der krummen, großen Nase schon iko-
nographisch seinem eigenen rassistischen Klischee. Charakterlich ist er
außerdem, wie sich auf nur einer Seite erschließt, skrupellos, strategisch
und ohne Gefühle und zuallererst durch seine Geldgier geleitet. Seine
umgekehrte Christenfeindschaft praktiziert dieser jüdische Bandeit offen,
indem er das Kruzifix im Raum abnehmen lässt. In seiner rassistischen
Haltung gegenüber den Chinesen wiederum unterscheidet er sich in
nichts vom britischen Gentleman aus dem vorangehenden Beispiel, wenn
er auf die Frage eines chinesischen Jungen nach dem Verbleib seiner bei-
den Freunde, die er zuvor getötet hat, antwortet: „Vergiss sie! China ist
voll von kleinen Chinesen…“ Als Objekte des rassistischen, stereotypen
Blicks können die Kolonisierten keine Individuen sein. Mit Hilfe ihrer
ästhetischen Praxis der affirmativen Subversion werden Yann und Con-
rad hier gleichermaßen zu aktiven Kritikern des kolonialen Blicks, den
sie als eine ebenso groteske wie mörderische Sicht auf die Welt vorführen
(Bhambra 2007; Spivak 2014).

Sex, Gewalt

Was die überaus freizügige Darstellung von Sex und Gewalt betrifft, für
die diese Serie bezeichnenderweise vor allem bekannt ist, lässt sich das
gleiche Verfahren ausmachen. Beides wird absolut explizit gemacht. Sex
und eine Ikonographie der Nacktheit werden bei jeder sich bietenden
Gelegenheit in den Vordergrund gerückt, während die Inszenierung von
Gewalt etwas zurückgenommener erfolgt. Zumeist handelt es sich um
zwei Varianten der Darstellung: Entweder wird die Rasanz des Gewalt-
übergriffs akzentuiert oder aber die Gefühllosigkeit des Gewalt ausüben-
den Subjekts, das sein Gewalthandeln ganz nebenhin einsetzt. Selten
wird Gewalt in klassischer Manier nur indirekt gezeigt, indem die eigent-
liche Handlung verdeckt wird. Die Darstellung von Gewalt, nicht weni-
ger als die von Sex, trägt die Serie wesentlich ästhetisch und narrativ.
Dies lässt sich überdeutlich an der Szene ablesen, in welcher der fiese
Oberst Lychee splitterfasernackt und mit frei schwingendem Glied eine
Frau aufschlitzt, die ihn und seine Sexpartnerin belauscht hat (vgl.
Abb.4). Faktisch ist diese Darstellung in dramaturgischer Hinsicht unnö-
tig eindeutig und unnötig sexualisiert. Ganz klar versteht Oberst Lychee,
der gerade noch beim Sexualakt versagt zu haben scheint, den mit phal-
lusartigem Säbel an einer schönen Frau verübten Mord als nachholendes
Substitut für den soeben misslungenen Beischlaf. Das sieht auch seine
Geliebte sofort ein, die ihm in Skrupellosigkeit in nichts nachsteht und

4.

4. Sex, Gewalt

99

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


normalerweise vom Mord eher erregt wird, die jetzt aber nicht auf einer
Fortsetzung des Liebesakts besteht. Insgesamt bringt die Serie über-
durchschnittlich viele Szenen die, teilweise recht hässlichen Geschlechts-
verkehr zeigen, wobei die Akteure immer wieder auch zu Objekten voy-
euristischer Aktionen werden. Nicht minder freizügig verhält sich die Se-
rie bezüglich der Abbildung von Gewalt, die immer wieder und zwar in
der Regel aus spektakulären Perspektiven, mindestens aber aus einer un-
verstellten Aufsicht gezeigt wird. Es gehört nicht zur Strategie von Hel-
den ohne Skrupel, die in ihr inszenierte Gewalt zu kaschieren oder we-
nigstens graphisch abzumildern. Im Gegenteil, werden die Leser, wie
schon beim Sex, eingeladen, ihre Freude an dieser Gewalt zu kultivieren,
sich über die häufig grotesk ausfallende Inszenierung zu amüsieren, spart
die Serie doch nicht an graphischen Effekten, wofür die offensiven und
artistischen Mordsequenzen ikonisch sein dürften, in denen das Blut her-
vorspringt, wie aus einem munter sprudelnden Quell.

Oberst Lychee tötet nackt (Yann/Conrad: Helden ohne Skrupel,
#1: Abenteuer in Gelb, Hamburg 2001: Carlsen Verlag, unpag.,
Copyright: Carlsen Verlag GmbH)

Abb.4:

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

100

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Einen seiner Höhepunkte erreicht dieser Zugriff auf das Motiv der Ge-
walt am Ende des fünften Bandes, Alix-noni-tengu, als besagter Oberst
Lychee, bewaffnet mit den zwei langen Messern, mit denen er am liebs-
ten tötet, das bis dahin in der Serie eine zentrale Rolle spielende Bordell
„Der Purpurlotus“ betritt und dort eine Schneise des Todes schlägt, die
der Serie eine ganz neue Wendung geben wird, denn am Ende werden
zahlreiche, bis dahin handlungstragende Figuren tot sein (vgl. Abb.5).

Oberst Lychee im Gewaltexzess (Yann/Conrad: Helden ohne
Skrupel, #5: Alix-Noni-Tengu, Hamburg 2002: Carlsen Verlag,
S. 49, Copyright: Carlsen Verlag GmbH)

Hier wird außerdem eine Seitenaufteilung realisiert, die in Helden oh-
ne Skrupel sonst nie vorkommt. Normalerweise folgt die Serie einer klas-
sischen Seitengestaltung in vier Stripreihen, die sich in aller Regel in zwei
oder drei Panels aufgliedern. Nur selten wird diese Anordnung durch ein
vertikales Panel durchbrochen, das sich über zwei Reihen erstreckt.
Nicht aber hier; der narrative Einschnitt, den die Szene darstellt, wird
auch graphisch umgesetzt. Die ersten beiden Stripreihen verschwinden
und machen einer Anordnung von vier Panels Platz, deren Dynamik da-

Abb.5:

4. Sex, Gewalt

101

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


durch unterstrichen wird, dass sie diagonal angelegt sind. Geschwindig-
keit kommt ins Bild durch das Blut, das sich in Speedlines verwandelt,
wenn es entweder von der Jacke des Obersten trieft oder aber die
Schwunglinien seiner Messer nachzeichnet, welche den ganzen Raum
durchkreisen. Diese Darstellung wird im neunten Panel pointiert, worin
der Oberst eines seiner Messer aus dem Körper einer getöteten Frau her-
auszieht, indem er seinen Fuß auf deren Kinn setzt; schon im folgenden
Panel brüllt er nach Alix, die sein ganzer Hass trifft. Eigentlich ist er in
den Purpurlotus gekommen, um sich an Alix zu rächen, aber auf der Su-
che nach ihr reißt er alle dort Anwesenden mit in den Tod. Am Ende tö-
tet Alix den Oberst, aber ein gutes Ende gibt es trotzdem nicht. Inmitten
dieses Gewaltchaos‘, durch Blutlachen watend, will der kindliche Zwerg
Tim von Mac, der männlichen Hauptfigur der Serie wissen, ob Oberst
Lychee böse sei, denn, so meint er, „dann wäre es nicht schlimm, ihn zu
töten“. Und er fleht und bettelt Mac an: „Darf ich den Bösen töten, bit-
te? Bitte, bitte, bitte, bitte, bitte, bitte …“, um nach dessen halbgar er-

Erlaubnis zu töten (Yann/Conrad: Helden ohne Skrupel, #5:
Alix-Noni-Tengu, Hamburg 2002: Carlsen Verlag, S. 52, Copy-
right: Carlsen Verlag GmbH)

Abb.6:

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

102

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


teilter Erlaubnis zu jubilieren: „Klasse! Ich habe noch nie jemanden getö-
tet…“ (vgl. Abb.6). Das klingt wie ein Selbstkommentar der Serie, die
sich genauso an einer Gewalt erfreut, die sie nicht selbst ist, die sie nur
darstellt, ohne damit jemanden zu verletzen und die sie obendrein noch
entblößt, indem sie eine grundsätzlich reflexive Perspektive auf diese Ge-
walt einnimmt. Denn natürlich ist es in der Tat eine Konvention des
Genres, dass man die als ‚böse‘ gelabelten Charaktere konsequenzenlos
umbringen darf, nur weil sie ‚böse‘ sind, oder vielmehr: weil sie das ‚Bö-
se‘ darstellen, jedoch ohne dass ein wirkliches ethisches Konzept zur Ver-
fügung stünde. Töten ist in der Populärkultur zu weiten Teilen schlicht
erlaubt und zeitigt kaum Bedeutung oder Konsequenzen, sofern es nur
im Rahmen der Erzählung hinreichend gerechtfertigt ist. Das ist nichts
Neues und allseits bekannt; aber wohl kaum irgendwo wird es so unver-
blümt ausgesprochen und als genre-immanenter Kommentar ironisch in-
szeniert, wie hier.

Der Kulturwissenschaftler Hartmut Böhme hat einmal den Zusam-
menhang zwischen der Inszenierung medialer Gewalt und dem Fest in
vormedialisierten Kulturen herausgestellt (Böhme 2012: 15). Das Fest
verbindet den Exzess und das Verbotene, und beides realisiert sich mo-
dern ganz vortrefflich in der kulturell geächteten Gewalt. Dieses Mo-
ment ist in beiden vorgenannten Sequenzen deutlich präsent. Sowohl für
Oberst Lychee als auch für Tim geht mit der Ausübung von Gewalt ein
Festcharakter einher, ob nun als Schlachtfest der Rache oder als Initiati-
onsfest. Ingesamt, so Böhme, habe der Exzess seinen

„modernen Ort in den Medien. Die Medien (wie die Künste) müssen
das schlechthin Andere der Kultur zur Darstellung bringen und zum
Erlebnis steigern, damit Kultur stabilisiert wird“ (ebd.).

Böhme hat bei seinen Ausführungen freilich das Medium Film im Blick
und integriert seine Feststellung zur Stabilisierung von Kultur mittels der
Darstellung des ganz Anderen durch die Aussage, Filme seien „immer
auch die Bebilderung des Unbewussten“ (ebd.: 19). Das trifft auf ein
Medium wie den Film wohl zu, dessen bewegte Bilder als integraler Ab-
lauf immer gewissermaßen Traumbilder sind und ein für das Publikum
flüchtiges oder eigentlich dem Vergessen anheimgefallenes Wissen anzei-
gen. Für die Filmwissenschaft insgesamt ist diese Konnotation des
Traums als Angelpunkt einer Theoretisierung des Films wiederholt zen-
tral geworden (Brütsch 2010). Für den Comic hingegen hat eine solche
theoretische Analogisierung des Traums konsequenterweise nie stattge-
funden; insofern ist es wenig verwunderlich, dass die Psychoanalyse im
Comic, im Unterschied zum Film, nie ihr Medium sehen konnte. Für den

4. Sex, Gewalt

103

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Comic mit seinen starren Bildern einer gefrorenen Wirklichkeit gilt dies
nicht und zwar in noch viel größerer Deutlichkeit, als dies für den Film
und dessen offenkundig nur imitierte Wirklichkeit der Fall ist. Anders als
die Flüchtigkeit der filmischen Traumbilder sind die Bilder des Comic
von einer beinahe provozierenden Präsenz. Aus diesem Grund kann der
Comic kein Unbewusstes bebildern und zu Bewusstsein bringen. Die Ge-
walt des Comic vergeht gerade nicht, sondern bleibt im Bild stehen und
leistet somit etwas ganz anderes, als das, wozu filmische Bilder in der
Lage sind (Kap.3), obwohl auch sie offensichtlich das „Andere der Kul-
tur zur Darstellung bringen“ und ihre Leser insofern ungleich heftiger
mit diesem Anderen konfrontieren, das sich als momenthafter Ausschnitt
des zeitgebundenen Geschehens unendlich betrachten lässt. Zugleich
wirkt dieses Andere in Comics häufig gerade deshalb weniger bedroh-
lich, weil es eine Präsenz besitzt und nicht flüchtig ist, seine offenbare
Artifizialität beruhigt zunächst, weil wir uns scheinbar besser in Distanz
dazu bringen können. Das könnte ein Irrtum sein, denn hier könnte auch
ein Nichtidentisches im Comic liegen, dessen Bildstrategien dieses Nich-
tidentische immer schon mitproduzieren und damit in der Präsenz der
narrativ und graphisch gestalteten Erzählung tatsächlich ein Moment des
ganz Anderen gegenüber derjenigen Wirklichkeit auflegen, worin dieses
Nichtidentische medial im gefrorenen Bild von Gewalt zu sich kommt.

Das Spiel mit Sex und Gewalt inszeniert Helden ohne Skrupel als ge-
zieltes Spiel mit den klassischen Überzeichnungen der Populärkultur, die
das Groteske der Gegenwart darstellen – ein Feuerwerk des Obszönen
und des Spektakels. Damit folgt Helden ohne Skrupel konsequent einem
der Leitsätze aus Guy Debords 1967 erstmals erschienenem Buch Die
Gesellschaft des Spektakels:

„Das Spektakel, das das Wirkliche verkehrt, wird wirklich erzeugt.
Zugleich wird die erlebte Wirklichkeit durch die Kontemplation des
Spektakels materiell überschwemmt“ (Debord 1996: 16).

Das zum Prinzip der Massenkultur gewordene Spektakel besetzt die
Wirklichkeit gleich doppelt: Einmal verstellt es sie durch die schiere, ma-
terielle Präsenz in Form der Warenwelt; darüber hinaus ersetzt es diese
Wirklichkeit symbolisch, indem es deren wirkliche Wahrnehmung ver-
sperrt und sich an Stelle der Wirklichkeit schiebt. Die Konsumgesell-
schaft, stellt ungefähr zu gleicher Zeit auch Jean Baudrillard 1970 fest,
verwirklicht sich als ein ihre Konsumenten auf der symbolischen Ebene
enteignender Mythos. Bei Baudrillard heißt es, es seien „unsere Phantas-
men, die sich im Bild kundtun und in ihm konsumiert werden“ (Baudril-
lard 2015: 51). Was „in das Bild eingeht, um in ihm zugleich konsumiert

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

104

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


und verdrängt zu werden, ist die reale Welt, das Ereignis, die Geschich-
te“ (ebd.). Im Grunde radikalisiert die Massengesellschaft in dieser Per-
spektive die Logik von Stereotyp, Kolonialismus und Rassismus, weil sie
diese Logik subtiler handhabt und zugleich zu einer normalisierten, le-
bensweltlichen Überschreibung gesellschaftlicher Wirklichkeit übergeht.

Die Verwirklichung der flottierenden Phantasmen im Bild verdrängt
eine Wirklichkeit, die fortan nur noch phantasmatisch erfahren werden
kann. Das Massenmedium Comic greift diesen Ansatz auf und setzt ihn
in der ihm eigenen Logik um. Seiner Leserschaft gibt der Comic keine
andere Chance, als die, zumindest im immanenten Leseverfahren auf die
Wirklichkeit jener von Stereotypen durchsetzten Welt massenmedialer
Prägung einzusteigen. Wer Comics lesen will, muss zunächst die Wirk-
lichkeit, die sie anbieten, als Lektürevoraussetzung akzeptieren. Ohne
das lässt sich nicht einmal ein Lektüreerlebnis herstellen. Insofern ist der
Comic immer auch ein Medium, das eine affirmative Haltung des Lesers
seinen Inhalten gegenüber voraussetzt; ohne diese Affirmation kann es
weder eine Analyse noch eine Kritik des Comic geben. Entsprechend be-
steht die Wendung ins Groteske, die eine Serie wie Helden ohne Skrupel
vollzieht, darin, aus dem Wirklichwerden der Phantasmen und ihrer Af-
firmation durch den Leser, ein Stilmittel zu machen. So gelingt es der Se-
rie zugleich, sich von dem in ihr Dargestellten, vor allem von ihren Bil-
dern, zu distanzieren, damit den Instrumentalcharakter solcher Bildge-
bungsverfahren des Wirklichen aufzuzeigen und diese zugleich zum Ge-
genstand einer gewissermaßen dekonstruktiven Lektüre medialer Prakti-
ken zu machen. Stephan Packard meint dazu, Comics seien, sofern sie
„dominant als Genre der Kinder- und Jugendliteratur wahrgenommen
werden“, auch in der Lage, „gezielt den Status ihrer Marginalität“ zu
thematisieren, etwa durch „performierende Spiele mit Obszönität, phan-
tasmagorischer Gewaltanwendung und Pornographie“ (Packard 2014:
14). Allerdings hat Packard hier die klassische Variante, der sich eindeu-
tig als anders positionierenden Underground Comics im Blick. Helden
ohne Skrupel hingegen wählt eine im Vergleich dazu andere Strategie der
Mimesis an das Genre-Image, um dieses von innen her zu unterlaufen.
Damit gelingt es der Serie zu zeigen, wozu Comics einer besonders seit
den 1950er Jahren verbreiteten, sich bis heute haltenden Einschätzung
zufolge beitragen, ohne dass es dafür hinreichend Indizien gäbe: zu einer
allgemeinen Tendenz der Mythologisierung der Wirklichkeit.

4. Sex, Gewalt

105

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Überzeichnung

Was einen Comic wie Helden ohne Skrupel daher insbesondere auszeich-
net, ist seine konsequent postmoderne Haltung, die sich dezidiert nicht
ethisch positioniert, sondern, im Gegenteil, das Spiel mit Elementen des
Vorurteils und der Geschmacklosigkeiten ästhetisiert. Deshalb bleibt
auch immer offen, ob die Serie sich gegenüber den von ihr verwendeten
Stereotypen nun affirmativ verhält oder ob sie sie performativ nutzt, um
Ideologeme zu aufzudecken. Faktisch tut sie letzteres, indem sie immer
erneut die Funktionalität, die Effektivität und die Ästhetik des Vorurteils
aufzeigt. Da die Serie allerdings selbst nie Position bezieht, sondern die
ausgestellten Stereotype, ebenso wie ihre Gewaltästhetik und die Darstel-
lung von Sex, konsequent in ihre immanente Dramaturgie einbettet,
wird jede Distanzierung des Lesers von dieser permanenten Exposition
von Stereotyp und Exzess nahezu unmöglich. Damit zeigt die Serie das
eine überdeutlich: dass es Unschuld im Massenmedium, oder in Verfah-
ren medialer Kommunikation, nicht geben kann. Das zeigt sich sehr
schön, verkehrt ins Groteske, an dem leckeren Süppchen, das der hungri-
ge Mac seelenruhig mitten in einem Gemetzel zubereitet, in dessen Mit-
telpunkt eine mit ihren Reizen nicht geizende, gänzlich nackte, asiatische
Piratenchefin steht (vgl. Abb.7). Die Unschuld des kochenden Mac ist zu
schön, um wahr zu sein; in der Infantilisierung der hungrigen Jungs, die
vom Morden um sie herum nichts mitbekommen, persifliert die Serie die
nur vermeintliche Unschuld des Kindes, das seine Unschuld im Grunde
auch nur aus seiner Ignoranz vor dem Bösen bezieht. Wenn Göllner
(2009) explizit hervorhebt, Helden ohne Skrupel sei „definitiv nichts für
kleine Kinder“, dann unterliegt er (nicht nur mit Blick auf diese Serie)
einem heftigen Missverständnis. Denn es verhält sich natürlich genau an-
dersherum: Was die Serie verdeutlicht, ist der Umstand, dass auch me-
diale Kinderformate wie der Semi-Funny im Comic in Wirklichkeit
grundsätzlich nichts für Kinder sind, weil sie durchtränkt sind mit den
ideologischen Konventionen, und damit der Gewalt, der Erwachsenen.
Auch wenn dies mindestens seit der Diskussion um Hergés Tim im Kon-
go bekannt sein mag und sich in einer Vielzahl an Darstellungen insbe-
sondere von Asiaten und Afrikanern im frankobelgischen und amerika-
nischen Comic bestätigt, finden sich neben Helden ohne Skrupel wohl
nur wenige Beispiele, die diesen Befund medienimmanent umsetzen und
zum Katalysator ihrer eigenen Darstellungsweise und Erzählform ma-
chen, ohne dabei narrativ an Überzeugung zu verlieren.

Im Gegenteil, als Serie gewinnt Helden ohne Skrupel durch den offen-
siven Einsatz des Obszönen, von Sex, Gewalt und rassistischen Ideologe-

5.

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

106

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


men geradezu an Attraktivität, ohne an Intelligenz einzubüßen. Dies ge-
lingt in dieser Drastik insbesondere, vielleicht sogar, auf das Medium
Comic insgesamt gemünzt, ausschließlich in Helden ohne Skrupel. Denn
was im herkömmlichen Kindercomic unterschwellig und subtil geschieht,
wird hier bis zur Überzeichnung ausgereizt – allerdings ist diese Über-
zeichnung in Wirklichkeit nur eine Wendung ins Wahre dessen, was an-
sonsten häufig bloß angedeutet wird. Die Bilder in Helden ohne Skrupel
zeigen, was die anderen Bilder verschweigen; die Überzeichnung verweist
auf den Wahrheitskern der Ideologie, der im durchschnittlichen Kinder-
comic oft verborgen bleibt. Dieser tritt hervor, wenn dort Protagonisten
ethnozentrischen Images unterworfen werden, die sie nicht nur in eine
bestimmte ikonographische Struktur pressen, sondern häufig auch mit
einer spezifischen Charakterisierung versehen, die üblicherweise auf Infe-
riorisierung abzielt. Dazu braucht man gar nicht bis zu Hergés überde-
battiertem Tim im Kongo zurückzugehen; es genügt schon, sich die Dar-
stellung der Afrikaner in einem hochgradig humanistisch orientierten

Unschuld im Gemetzel (Yann/Conrad: Helden ohne Skrupel, #3:
Ching Soao, Hamburg 2001: Carlsen Verlag, S. 44, Copyright:
Carlsen Verlag GmbH)

Abb.7:

5. Überzeichnung

107

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Klassiker wie Franquins Spirou vor Augen zu führen. Diese sind auch bei
Franquin, etwa in dem Spirou Abentuer Im Reich der roten Elefanten,
durchwegs als an Körper und Geist kindliche Gestalten gezeichnet und
müssen von den, hier gewiss nicht als Kolonisatoren und dennoch kolo-
nial auftretenden, europäischen Helden gerettet und immer wieder auch
belehrt und zivilisiert werden.

Nicht anders läuft es mit der Darstellung von Gewalt. Gewalt im Re-
präsentationsregime der populären Kultur kennt im Grunde nur zwei
Typologien: Entweder handelt es sich um legitime oder um illegitime Ge-
walt (Kap.9). Produktionen, die einen eher ambivalenten Status von Ge-
walt abbilden, sind erstaunlich selten. In erster Linie werden eindeutige
Zeichnungen von Gewalt inszeniert, während in allen Medien diesbezüg-
lich Uneindeutigkeiten weitgehend gemieden werden. Das könnte daran
liegen, dass speziell in fiktionalen Formaten die Inszenierung von Gewalt
notwendig mit einer narrativen oder dramaturgischen Legitimation ver-
sehen sein muss. Diese Legitimation kann nicht beliebig ausfallen, son-
dern muss innerhalb der zur Verfügung stehenden normativen Rahmun-
gen überzeugen. Hierzu merkt Rainer Leschke an, im Grunde sei „beina-
he alles möglich, wenn der Angriff der Antagonisten auf das positiv ge-
setzte Wertsystem nur hinreichend anspruchsvoll ist“ (Leschke 2001:
307). Dann nämlich öffnet sich ein Raum der legitimen Gewalt, der in-
szenatorisch umfassend ausgeschöpft werden kann. Aber auch wenn der
Einsatz von Gewalt im Anschluss bedenkenlos geführt wird, muss die in
die Gewalt führende Szene gemeinhin eine Begründung vorweisen, wel-
che diese Gewalt vor dem Hintergrund allgemein geltender ethischer An-
nahmen als hinnehmbar erscheinen lässt. Auch in der Populärkultur
kann keineswegs jeder jede Gewalt ausüben. Rein aus Lust verübte Ge-
walt ist üblicherweise entweder gar nicht möglich oder muss Figuren
überlassen werden, die als ‚böse‘ Charaktere markiert sind, deren Han-
deln von vornherein unethisch codiert ist. Zwar gibt es durchaus Kippfi-
guren, die einerseits auf der Seite des ethisch Richtigen stehen, anderer-
seits aber keinen Hehl daraus machen, dass sie es genießen, Gewalt ein-
zusetzen. Dieser individuelle Genuss von Gewalt wendet sich allerdings
konsequent gegen die kriminellen oder korrupten Gegner, schützt und
stabilisiert das System, solange nicht auch alle anderen Protagonisten
diesem Beispiel folgen, und ankert in jedem Fall in einer hinreichenden
moralischen Legitimierung.

Während Gewalthandeln seitens der heldisch oder mindestens als
ethisch „gut“ codierten Figuren im Rahmen der Massenkultur in nahezu
allen Fällen legitim erscheint und gang und gäbe ist, geht Helden ohne
Skrupel so weit, dieser Gewaltausübung einen deutlichen Lustaspekt ein-

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

108

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


zuschreiben, sie aus ihrer sonst üblichen Rahmung einer ethischen Legiti-
mation herauszulösen und die normalerweise vorherrschende, ethische
Dichotomie von Gewalt aufzuheben. Die Gewalt der üblicherweise über
gesellschaftliche Institutionen oder ethische Konventionen als „gut“ an-
geschriebenen Charaktere unterscheidet sich dann kaum mehr von der
Gewalt, welche die vermeintlich „Bösen“ ausüben. Jene Genrekonven-
tionen, die die Gewalt selbst konventionalisieren, nimmt Helden ohne
Skrupel beim Wort. Auf diese Weise macht die Serie die ansonsten impli-
zit bleibenden Botschaften sichtbar, welche die graphische und dramatur-
gische Ebene des Diskurses vermittelt und leistet so einen wichtigen Bei-
trag zu einer Ideologiekritik der Massenkultur. Aber dies tut die Serie
nicht in der altbekannten Art einer moralisierenden Kritik am Medium,
sondern im Gegenteil, indem sie diese Praktiken lustvoll überhöht und
übertreibt. Dazu zählen Typologisierungen ethisch gerechtfertigten Han-
delns, die Stereotypisierung von Figuren entlang gängiger ikonographi-
scher und charakterlicher Signets des Vorurteils oder auch die pädagogi-
sierende Vermittlung (klein-)bürgerlicher Werte. Auf diese Weise diffa-
miert die Serie nicht etwa ihr Trägermedium Comic, sondern verweist
auf dessen Einbettung in an bestimmte Diskurse gebundene Weisen ge-
sellschaftlicher Welterzeugung (Goodman 1984).

In diesem Sinne bemüht sich Engelmann um eine Ehrenrettung von
Klassikern der Kritik am Medium Comic, wie Fredric Wertham oder Al-
fred Baumgärtner, die seiner Lesart zufolge nicht die Comics selbst als
Problem sehen, sondern „die Gesellschaft, der sie entspringen und deren
Rassismus sich in den Comics wieder findet“ (Engelmann 2013: 28).
Nun mag es sein, dass die Sorge beider Autoren über das Medium Co-
mic hinausging und letztlich generell auf die Befindlichkeit einer Massen-
gesellschaft abzielte, welche sie als vorurteilsgeneriert betrachten. Das
ändert aber nichts daran, dass weder Wertham noch Baumgärtner dem
Medium Comic überhaupt eine andere Existenzmöglichkeit zugestehen,
als die einer „primitiven Literaturform“ (Baumgärtner). So lässt Baum-
gärtner keinen Zweifel daran, dass Comics auf eine Weise „gefährlich“
sind, „die über eine Gefährdung des einzelnen Kindes und des einzelnen
Jugendlichen weit hinausgeht“ (Baumgärtner o.J.: 102). Dies sei so, weil
das Medium nicht ein schlicht „primitives, sondern entstelltes Bild von
der Welt, vom Menschen und vor allem vom menschlichen Zusammenle-
ben“ zeichne (ebd.) und vor diesem Hintergrund die Lektüre von Comics
„vor allem eine politische Gefahr“ darstelle (ebd.: 103). Was hier in kei-
ner Weise angelegt ist, ist die Möglichkeit von Selbstreferentialität und
Reflexivität im Comic als Medium, die Engelmann selbst, ebenfalls in
Anlehnung an Frahm, nachdrücklich als deren Signatur hervorhebt.

5. Überzeichnung

109

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Schließlich sei die Geschichte des Comic durchweg eine „Geschichte der
Überbietungen und Überschreitungen“ (Engelmann 2013: 25), die, weil
sie aus einer grundlegend uneindeutigen Referentialität des Mediums re-
sultiere, sich zugleich in einer medialen Performativität parodistischer
Unterwanderung umsetze (ebd.). Früh bemerkt hat diese Kompetenz des
Comic Karl Riha, der sie allerdings auf die ganz frühe Phase des Medi-
ums begrenzt sehen möchte, bevor sich dieses seiner verfallsgeschichtli-
chen Lesart zufolge in den dreißiger Jahren als Comic Book kommerzia-
lisiert. Der klassische Strip hingegen, für den Riha Krazy Kat, The Kat-
zenjammer Kids oder Yellow Kid anführt, sei geprägt vom „Anti-Realis-
mus des Zeichenstiftes“ und berge enormes Potential zur „Parodie auf
hohe Formen der Literatur“ (Riha 1970: 10). Es nimmt nicht Wunder,
dass Riha schon 1970 dieses Potential ausschließlich nicht-realistisch
verfahrenden Comics attestiert, während er die mit den 1930er Jahren
aufkommenden realistischen Serien für eine „herrschaftsstabilisierende,
an Mittelstandsideologien gebundene Befriedigungs-Kunst“ hält (ebd.:
16), Serien also wie Lee Falks The Phantom, Hal Fosters Prince Valiant,
oder Jerry Siegel und Joe Shusters Superman. Deren „Pseudorealismus“
sei erstens bestens integriert in gesellschaftlich hegemoniale Ideologeme
und zweitens langweilig.

An die von Riha im frühen, betont unrealistischen Comic ausgemachte
Kompetenz des Parodistischen, der Überzeichnung und damit der Sub-
version kultureller Codes und Konventionen schließt Helden ohne Skru-
pel deutlich und scharfsinnig an, übertreibt graphisch und dramaturgisch
alle denkbaren, medialen konventionsgebundenen Codes und entlarvt so
deren Stellung im Rahmen von Vergesellschaftung. In gewisser Weise
setzt die Serie gezielt um, was Roland Barthes den Mythos als „Aussage“
nennt (Barthes 1964: 85). Was sich über die im Mythos, als einer Form
der semiotischen Vergesellschaftung, transportierten Begriffe und Vor-
stellungen mitteile, meint Barthes, sei „weniger das Reale als eine gewis-
se Kenntnis vom Realen“ (ebd.: 99). Das im mythischen Begriff enthalte-
ne, letztlich immer ideologisch ausgerichtete Wissen sei konfus und bilde
sich aus „unbestimmten, unbegrenzten Assoziationen“ (ebd.). Der im
Kulturprodukt vorgeführte Mythos einer Verklärung und damit auch
einer Verstellung des Wirklichen kommt dann im Design der Wirklich-
keit zu sich, welches Zwischentöne ausschaltet, Ambivalenzen ausradiert
und diese im Stereotyp vereinheitlicht. Der Comic steht als Medium lan-
ge beispielhaft für diese mythologisierende Verfälschung von Wirklich-
keit durch die trivialisierenden Erzeugnisse der Massenkultur.

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

110

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Der Mythos verbirgt nichts“, so Barthes, „und stellt nichts zur
Schau. Er deformiert. Der Mythos ist weder eine Lüge noch ein Ge-
ständnis. Er ist eine Abwandlung“ (ebd.: 112).

Aber als genau solch eine Abwandlung des Dargestellten wird umge-
kehrt ein Bild von der Welt und ihrer Wirklichkeit geformt, das mitnich-
ten zwingend über scheinbar authentische Medienformate kommuniziert
werden muss.

Im Gegenteil, die Wirklichkeit des Diskurses lässt sich sogar weit ef-
fektiver über ein Medienformat wie den Comic vorantreiben, das zwin-
gend darauf verwiesen ist, seine Bilder, sofern sie lesbar bleiben sollen,
auch in Zeichen zu übersetzen. Damit ist der Comic auf eine einseitige
Beziehung zwischen Bild und Zeichen angewiesen, die keine Ambivalenz
zulässt. So definiert Lambert Wiesing, wenngleich für das klassische
Bild: „Jedes Bild kann ein Zeichen und kein Bild muß ein Zeichen sein“
(Wiesing 2005: 39). Vielmehr ist der Status als Zeichen bereits eine
Übersetzung des Bildes in etwas anderes, indem ihm eine klare Bedeu-
tung als Signifikant angeheftet wird. Im Comic hingegen existiert diese
Alternative nicht. Nicht nur muss hier jedes Bild zum Zeichen werden,
sondern jedes Detail im Bild ist zwingend ein Zeichen innerhalb einer
medialen Semiotik des Comic. Zwar bleibt es dann immer noch dabei,
dass, wie Wiesing meint, Bilder etwas zeigen, „was sie selbst nicht sind“
(ebd.: 59). Zunächst jedoch verweisen die Zeichen des Comic auf die Er-
zeugung einer Welt, an die sich anschließen lässt. Nur deren parodisti-
sches Unterlaufen, insbesondere im Modus der Übertreibung, treibt jenes
Moment hervor, das aufzeigt, dass Bilder im Comic nicht nur gegen-
ständlich und terminologisch nicht identisch mit dem sind, was sie zei-
gen, sondern dass sie auch semiotisch ihren Gegenstand immer schon
verfehlen müssen.

Als im Medium Comic entfaltete Geschichte wird daher Helden ohne
Skrupel als Plot ebenso wie als Ikonographie konsequent im Modus der
Übertreibung gefasst und genau damit mythologisiert. In der Form des
Mythos aber, meint jedenfalls Barthes, „verflüchtigt“ sich Geschichte als
Index des Wirklichen (ebd.: 97). Insbesondere die in der Serie inszenier-
ten Darstellungen von Sex und Gewalt transformieren mittels ihrer gra-
phischen Parodie zu Momenten der Komik, wirken aber innerhalb des
Narrativs der Serie durchaus normalisiert. Ganz sicher ist die Übertrei-
bung das in Helden ohne Skrupel vornehmlich genutzte Stilmittel. Als
Mittel der Ästhetik, der Künste ganz allgemein, ist sie keinesfalls unbe-
kannt, sondern gut eingeführt, da es die Übertreibung erlaubt, Dinge zu
zeigen und Aussagen zu formulieren, die einesteils durch just diese Form

5. Überzeichnung

111

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der Übertreibung gedeckt sind, da sie Kontexte deutlich überzeichnen,
also von deren real gegebenen Begrenzungen ablösen, die aber andern-
teils gerade aufgrund und im Modus der Übertreibung ihren Wahrheits-
kern entblößen. Der Modus der Übertreibung ermöglicht es, über die
Grenzen der Konventionen hinauszugehen – „Die Übertreibung hat posi-
tiven, bestätigenden Charakter“ (Bachtin 2015: 69). Innerhalb dieser
Grenzen hält sich noch jede Darstellungspraxis, jede mögliche Narrati-
on, an die Rahmenbedingungen kultureller und gesellschaftlicher Nor-
malisierungsverfahren. Jenseits dieses Framings ist aber deren Transzen-
dierung möglich, die es erlaubt, Realität eine andersartige Gestalt zu ge-
ben und dennoch in dieser Realität zu bleiben, sowohl was die dargeleg-
ten Szenarien betrifft, als auch hinsichtlich der genreüblichen Konventio-
nen.

Deshalb macht die Übertreibung auch kein neues Genre auf. So ist,
nur beispielsweise, der Science-Fiction nicht allein schon deshalb ein
Genre der Übertreibung, weil er neue Realitäten erfindet. Ganz im Ge-
genteil sind ja die allermeisten Science-Fiction-Beiträge formal, ästhetisch
und narrativ hochgradig konventionell gehalten. Die Übertreibung geht
immer zusammen mit einer Überschreitung der durch Darstellungskon-
ventionen gesetzten Grenzen, deren Radikalisierung, auch deren Umco-
dierung (wie im Fall von Helden ohne Skrupel des Semi-Funny-Formats).
Düttmann, der der Populärkultur nicht wirklich affirmativ gegenüber-
steht, bestimmt Kunst generell als

„Übertreibung im wörtlichen Sinne: Sie treibt Öffentlichkeit an den
Rand des Raums, in dem diese ihren Rechtfertigungszwang ausübt
(…) und öffnet ihn auf ein anderes hin (…)“ (Düttmann 2000: 161).

In der Übertreibung sitzt also nicht nur das Potential zur Entlarvung der
Dispositive und der Hegemonialität, sondern umgekehrt, zeigt sich nur
über sie das Heteronome, Nichtidentische an und damit die Möglichkeit
zur Eröffnung einer Alternative zum Bestehenden. Diese Alternative
bleibt in Helden ohne Skrupel natürlich gedeckelt durch die lustvolle
Praxis eines Vorführens von Stereotypen, gerade auch in der performati-
ven Darstellung von Gewalt. Umgekehrt ließe sich sagen, die von der Se-
rie formulierte Alternative wäre die eines grundständig selbstreflexiven
Mediums, das seine eigene Selbstreferentialität jederzeit im Blick hat. Die
Werkzeuge, deren sich Helden ohne Skrupel als eine Geschichte der
Übertreibung und der Übertreibungen bedient, sind vor allem die Gro-
teske und die Ironie. Die Groteske ist das Mittel und die Form der Über-
treibung, auf welches Helden ohne Skrupel gemeinhin zurückgreift. Be-
kanntlich verfährt die Groteske in ihrem Humor und in ihrer Repräsen-

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

112

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


tation üblicherweise ebenso brachial wie geschmacklos. Als Stilmittel,
das Übertreibung und Spektakel verbindet, ist sie bestens geeignet, um
der Handlung eine dramaturgische Form zu geben, welche das Stilmittel
der Übertreibung auch tragen kann, ohne es zu strapazieren und auszu-
laugen. Die Ironie hingegen, die die Serie genauso auszeichnet, ermög-
licht es, dem eigenen Verfahren nicht auf den Leim zu gehen und voll-
ends im Sperrfeuer aus Spektakel, Exzess und Übertreibung unterzuge-
hen. Vielmehr ermöglicht die Ironie die notwendige Distanz vom eigenen
Gegenstand und der Darstellungsform zugleich eine reflexive Perspektive
beizugeben.

Spektakel

In der Radikalisierung der Form, die deren eigentliche Wahrheit hervor-
treibt, wird aus dieser Form nicht lediglich etwas anderes, sondern wird
sie faktisch erst mit sich identisch. Dieser Prozess ist gekoppelt an Ver-
fahren der Alterität. Daher erscheint das Ergebnis von Techniken einer
ästhetischen, respektive narrativen Praxis der Übertreibung auf den ers-
ten Blick schlicht irreal zu sein – Helden ohne Skrupel ist als Serie ein-
deutig nicht realistisch. Zugleich handelt es sich bei den von ihr ausge-
stellten Stereotypen und der freizügig dargestellten Gewalt keineswegs
um etwas Irreales, sondern um das Sichtbarmachen kultureller Imagolo-
gien, die kulturelle und soziale Handlungsräume beeinflussen und als
solche nur zu real sind. Das sind in erster Linie die kolonialistisch be-
dingten, rassistischen Wahrnehmungsmuster eines westlich hegemonia-
len Blicks, wie auch die frei flottierenden Gewaltakte, die jede Primär-
und Sekundärmoral beim Rezipienten auf den Kopf stellen. Die Darstel-
lungspraxis in Helden ohne Skrupel ist, eingedenk des formalen Ansatzes
der Serie, daher viel mehr als nur das; sie ist insbesondere auch eine Of-
fenlegung der in ihr gezeigten Stereotype. Zugleich schließt das Verfah-
ren der Übertreibung, zumindest im vorliegenden Fall einer Comicserie,
die sich der Stilelemente des Rassismus, des Sexes und von Gewalt be-
dient, auch an das Prinzip des Spektakels an (vgl. Kap.2). Das Spektakel
tritt neben die Übertreibung und unterstützt sie; es greift im Sinne De-
bords zu, als totale Vergesellschaftung, worin der Konsum und die Iden-
tifikation mit der Ware zum sozialen Primat werden. Im Spektakel wird
die Darstellung im Modus der Übertreibung selbst zu einer Form des
Fests. Das Schwelgerische im Ikonographischen hält dann Einzug, wenn
das Blut unverdeckt herumspritzt, die Leute wüst vögeln, Gewalt zur
Konvention wird. Das Spektakel ist der Effekt einer Überzeichnung, die

6.

6. Spektakel

113

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


immer noch mehr Effekte herbeiwünscht. „Das Spektakel“, so Debord,
„ist der Moment, worin die Ware zur völligen Besetzung des gesell-
schaftlichen Lebens gelangt ist“ (Debord 1996: 35); außerhalb des Wa-
renspektakels gibt es keine gesellschaftliche Wirklichkeit mehr.

So gesehen geht es letztlich nicht mehr um die Darstellung der jeweils
gezeigten Gewalt. Weit mehr fällt die Konventionalisierung von Gewalt
als eine die Konventionen herausfordernde Darstellungsform ins Auge.
Wohl deshalb bleibt Düttmann skeptisch, ob die der Kulturindustrie ei-
gene Bedeutung der „Popularität als Kriterium für die Wahrheit künstle-
rischer Erzeugnisse dienen kann“ (Düttmann 2000: 12). Grundsätzlich
aber ist das Spektakel die Form, die mit der allgemeinen Form einer Äs-
thetik der Massenkultur verbunden wird, für welche der Comic als
„Massenzeichenware“ (Drechsel et al. 1975) paradigmatisch einzustehen
scheint. Das Spektakel feiert den bedingungslosen Exzess der Zeichen: In
seiner allgemeinen Bedeutungssimulation bleibt beim mythischen Bedeu-
tenden nichts mehr, das noch Bedeutung hätte: „die Form ist leer, aber
gegenwärtig, der Sinn ist abwesend und doch erfüllt“ (Barthes 1964:
105). Das Spektakel vertraut der bloßen Effektsetzung seiner bedeu-
tungsentleerten Zeichen und betreibt eine allgemeine Trivialisierung kul-
tureller Semantiken. Innerhalb einer reinen Kultur des Vergnügens oder
der Vergnügung trägt diese Praxis dazu bei, die Bedeutungsgehalte eta-
blierter symbolischer Formen einzureißen, indem Kulturelemente nur
noch zitathaft auftreten, ohne an etablierte Codes des kulturellen Wis-
sens rückgebunden zu sein. Das Spektakel zielt auf den puren Genuss, ist
Lustkultur par excellence, vom Wissen der Kultur weiß es nichts: „Die
Massenkultur schließt Kultur und Wissen aus“ (Baudrillard 2015: 152).

Kulturhistorisch steht der Comic generell im Verdacht, das Massenme-
dium des Spektakels schlechthin zu sein, das kulturelle Trivialisierung, Il-
literalisierung und Verkitschung betreibt; auch wenn sich das Medium
unterdessen (wenngleich medienhistorisch im Moment seiner scheinbar
medialen Obsoletierung) aus dieser Logik der Verfemung herausgearbei-
tet hat. Diesen Hintergrund ein ums andere Mal hervorzuheben, scheint
immer noch bedeutsam zu sein, weil die lange währende pejorative An-
schreibung des Mediums Comic von zentraler Bedeutung für die Heraus-
bildung der ihm eigenen stilistischen und formalen Eigenheiten ist.
Schließlich hat das Medium Comic seine Formensprache, sein stilisti-
sches und narratives Selbstverständnis, beständig unter dem Druck und
dem Eindruck einer grundständigen kulturellen Verfemung, also als pre-
käres Medium entwickeln müssen. Natürlich ist der gegenüber konven-
tionalisierten Praktiken offene Umgang mit Sex und Gewalt notwendi-
gerweise immer Bestandteil des lustorientierten Spektakels, ganz so wie

4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel

114

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


dies Bachtin für die ästhetisch am „Wesen des Körpers“, am Sex, an der
Völlerei, an der Materialität orientierte Groteske beschrieben hat (Bach-
tin 2015: 76). Wobei einschränkend gesagt werden muss, dass sich der
Comic gerade aufgrund seiner langjährigen Verfemung und kulturellen
Hegemonialisierung zu einem ausgesprochen prüden, kolonial willfähri-
gen Medium entwickelt hat, dank einer äußerst affirmativen Politik der
Comic-Industrie gegenüber entsprechenden politischen und gesellschaft-
lichen Vorgaben. Andererseits ist dies aber nur eine mögliche Konse-
quenz, während die systematische strukturelle Marginalisierung des Me-
diums zugleich als Voraussetzung für die Entfaltung und Dynamik seiner
durchaus innovativen Formensprache gewertet werden muss (Ahrens
2018a). Ohne seine langjährige Verfemung wäre das Medium Comic
heute sicher bei weitem nicht so avanciert. Man kann daher Helden oh-
ne Skrupel auch als Hommage an diese extrem ambivalent gehaltene
Ausgangssituation des Mediums auffassen.

Die Wendung des Spektakels in die Übertreibung besteht darin, als of-
fenkundige Übertreibung den epistemologischen Kern einer Adressierung
des Mediums als Spektakel selbst freizulegen, nämlich genau jenes Ver-
hältnis der kulturellen Hegemonialisierung. Indem Helden ohne Skrupel
gängige Imagezuschreibungen an das Medium Comic im Übermaß be-
dient, verweist die Serie auf deren medien- und kulturhistorischen Index.
So integriert sie sich einem dem Comic angehefteten Image, das insbe-
sondere seit den 1950er Jahren tradiert wurde. Nicht zufällig kommen
solche Ansätze zeitlich just an jenem Punkt auf, an dem die Handlung
der Serie selbst historisch angesiedelt ist, ohne dass die im Comic seiner-
zeit üblichen Darstellungen in Sachen Drastik und Eindeutigkeit auch
nur im Entferntesten an diejenigen in Helden ohne Skrupel herangereicht
hätten. Damit schreibt diese Serie nebenher nicht nur den pädagogischen
und soziologischen Diskurs über Comics wahr, indem sie diesen ikono-
graphisch imitiert; sie legt auf diese Weise auch eine Geschichte des Me-
diums innerhalb des eigenen, nur scheinbar so ungemein affirmativen
Narrativs nahe. Der Stil des Spektakels lässt sich offenbar ästhetisch und
performativ nutzen, um daran eine zwar hochgradig reflexive, aber ge-
meinhin ironische Form anzuschließen. Genau dies praktiziert Helden
ohne Skrupel in seiner Humorisierung gängiger rassistischer und sexisti-
scher Stereotype. Indem die Serie sich als Spektakel der barthes’schen
„Mythen des Alltags“ in die Imagestrukturen der Zeit einschreibt und
dabei vordergründig Vorurteilsstrukturen bedient, kann sie zeigen, wie
sehr die zugrunde liegende Adressierung des Comic selbst einer Struktur
des Vorurteils geschuldet ist.

6. Spektakel

115

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100
Bullets

Rezension

Zur Gesellschaft gehört das Verbrechen. Am Ursprung der Sozialwissen-
schaften bescheinigt Émile Durkheim, deviantes Verhalten im weitesten
Sinne des Wortes, von ihm als Anomie bezeichnet, sei notwendiger Be-
standteil jeder beliebigen sozialen Struktur und Organisation. Selbst
wenn Gesellschaft generell aufgefordert ist, zu vermeiden, von Praktiken
der Devianz geflutet zu werden, erledigen die reichhaltig vorhandenen
Formen der Anomie eine wichtige Aufgabe innerhalb der Dynamiken
von Gesellschaft. Die Existenz von Anomie, erläutert Durkheim, garan-
tiert, dass die einmal formierte Gesellschaft weder zu einer Totalität
noch statisch wird:

„Normal ist einfach die Tatsache, daß eine Kriminalität besteht, vor-
ausgesetzt, daß sie sich im Rahmen des gegebenen Typs halt, dessen
Höhe im Sinn der vorgehenden Regeln festgestellt werden kann, und
ihn nicht überschreitet. (…) Zunächst ist das Verbrechen deshalb
normal, weil eine Gesellschaft, die frei davon wäre, ganz und gar un-
möglich ist“ (Durkheim 1999: 156f.).

Unmöglich ist dies, weil Anomie als Abweichung von Normalität mar-
kiert ist; Normalität wiederum ist, als Resultat von Diskursprozessen,
eingefasst von Extremen. Die Abweichungen im Rahmen der sozialen
Anomie gewährleisten sowohl den Zuschnitt der Normalität, als sie auch
deren weitere Entwicklung ermöglichen. Damit setzt gerade Anomie
einen wesentlichen Bestandteil von sozialem Fortschritt frei – Innovati-
on. Das Neue wird dem sozialen Standard durch Praktiken, Rhetoriken
und Symbolisierungen zugeführt, die zunächst nicht den Durchschnitts-
werten sozialer und kultureller Normierungen korrespondieren.

Kultur, stellt Georg Simmel fest, ist definiert durch Konflikt:

„Eine Gruppe, die schlechthin zentripetal und harmonisch bloß ‚Ver-
einigung‘ wäre, ist nicht nur empirisch unwirklich, sondern sie wür-
de auch keinen eigentlichen Lebensprozeß aufweisen“ (Simmel 1992:
285).

5.

1.

116

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Ein kulturelles Umfeld, das nicht auf diverse konflikthaltige Praktiken
bezogen wäre, ist schlicht nicht vorstellbar. Natürlich spricht Simmel
von der Kunst begrenzter Konflikte, die in der Gesellschaft verhandelt
werden, sodass konfliktorientierte Auseinandersetzungen am Ende Ge-
meinschaftlichkeit befördern. Reine Gegnerschaft hingegen dient nicht
der Gesellschaftsbildung, weshalb eine Praxis des Konflikts in Form
massiven Verbrechens auch von der Gesellschaft eindeutig nicht ge-
wünscht ist. Nichtsdestotrotz halten sich gerade Verbrechen dieser Grö-
ßenordnung als wesentlicher Faktor innerhalb eines kulturellen Imaginä-
ren der Gesellschaft. Simmel zufolge entwurzelt das Entstehen der mo-
dernen Stadt, emblematischer Ausdruck der Gesellschaft der Moderne,
den Menschen als Universalkategorie durch die neue Emphase, die auf
die Einzigartigkeit und Unverwechselbarkeit des Individuums gelegt
wird, welche jetzt zu neuen Indikatoren für den Wert des Individuums
werden. Beide Definitionsaspekte führen unmittelbar zu Uneinigkeit
über den Ort des Selbst in der Gesellschaft. Wie Simmel zeigt, ist es die
genuine Funktion der Metropolen, als Setting für Konflikte und deren
Lösungsversuche zu fungieren (Simmel 2008: 915). Wir müssen uns da-
her fragen, welchen Typ des Subjekts diese von einer Latenz der Konflik-
te geprägte, immer an der Grenze zur Gewalt operierende Moderne her-
vorbringt und wie diese sich dann kulturell als Erzählung, Kunst oder
Objekt umsetzt.

Nachdem im August 1999 die erste Ausgabe von Brian Azzarellos und
Eduardo Rissos Serie 100 Bullets herauskam, avancierte diese rasch zum
populärsten Crime Fiction-Titel, der beim Independent Label Vertigo,
einem Imprint des DC Verlages, verlegt wurde. Auf neue Weise greift die
Serie das Detective und Crime Genre auf. Texter Azzarello überzeugt mit
einer ebenso enigmatischen wie elliptischen Erzählung, während Eduar-
do Risso als Zeichner eine eigenständige visuelle Sprache für die graphi-
sche Umsetzung des Narrativs findet – etwa im Rückgriff auf ungewöhn-
liche Perspektiven, in der Inszenierung von Geschwindigkeit in den Pa-
nels und ihrer Sequenzialität oder in der Anwendung schwerer Schattie-
rungen und Kontraste. Interessanterweise verhielt sich das Comics Jour-
nal, immerhin das Flaggschiff der US-amerikanischen Comic Kritik, der
Serie gegenüber äußerst zurückhaltend, wie sich an einer im Jahr 2001,
so der Autor Kent Worcester selbst, „reichlich verspätet“ erscheinenden
Kurzrezension zeigt. Seine Kritik setzt mit einem recht starken normati-
ven Urteil über 100 Bullets ein. Die Serie sei, meint Worcester „obvious-
ly a cut above the norm but hew closely to familiar, pulp-derived con-
ventions“ (Worcester 2001), weshalb es eigentlich „Zeitverschwendung“
sei, solche Comics zu rezensieren. Aus Worcesters Sicht ist 100 Bullets

1. Rezension

117

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


vor allem Unterhaltung ohne größeren Tiefgang – „yet another comic
whose horizons are defined by the introspect’s holy trinity of comics,
porn and noir“ (ebd.). Wie als Kernaussage bezüglich seiner Haltung zu
der Serie, fügt er hinzu: „the idea that the world presented in this comic
has anything to do with urban America circa 1990-2000 is laughable”
(ebd.). Das sieht nicht jeder so. In einer jüngeren, rechtswissenschaftli-
chen Auseinandersetzung mit 100 Bullets stellt Angus Nurse fest, wie die
besten gegenwärtigen Krimis, würde auch diese Serie berechtigte Sorgen
bezüglich sozialer Probleme thematisieren (Nurse 2015: 131):

„However, 100 Bullets also explicitly discusses more complex ques-
tions of morality, regarding: criminal justice failures; retribution ver-
sus restoration; and corporate power abuses where wealthy off en-
ders remain unpunished. Discussion of the implied racism, subjuga-
tion and marginalisation of working classes inherent in criminal jus-
tice also permeates the narrative“ (ebd.: 132).

Letzteres mache sich schon daran fest, dass zahlreiche der Menschen, de-
nen Agent Graves einen seiner Aktenkoffer überreicht, ethnischen Mino-
ritäten angehören, Latinos oder Afro-Amerikaner sind (ebd.).

Wirklich interessant an Worcesters Rezension ist aber nicht die Frage,
ob sein Standpunkt richtig oder falsch ist, sondern die darin aufscheinen-
de Vorstellung davon, was beachtenswerte Comics wären. Ganz offen-
sichtlich findet Worcester keinen Gefallen an der genregebundenen, der
Popkultur zugewandten Narration in 100 Bullets. Indem Worcester diese
als aus dem Pulp abgeleitet abqualifiziert, sucht er auch Zuflucht bei
einer Unterscheidung zwischen guten und schlechten Massenmedien,
wobei für ihn ein bedeutender Faktor, um zum Segment kulturwürdiger
Comics aufzuschließen, die dokumentarische Qualität eines Comic zu
sein scheint, mindestens aber dessen Hang zum Realismus. Mit Blick auf
100 Bullets bemängelt Worcester: “Its ‘realism’ is as phony as a two-dol-
lar steak sandwich” (ebd.). Die paradoxe Konsequenz, die Worcester
hier imperativisch nahelegt, lautet offenkundig, dass ein Medium, das
seine ganze medienhistorische Berechtigung aus der Funktion bezieht,
unterhalten zu sollen, genau dies nicht tun darf: unterhalten. Zumindest
nicht solange, wie es als kultureller Akteur ernst genommen werden will.
Diese Verfemung der Unterhaltungskultur variiert im Grunde nur die
Kulturindustrie-These, wie sie bekanntlich Max Horkheimer und Theo-
dor W. Adorno in der Dialektik der Aufklärung führen. An einer Stelle
ihrer berühmten Schelte der Massenkultur fragen sie, „ob die Kulturin-
dustrie selbst die Funktion der Ablenkung noch erfüllt“, die sie für sich
beanspruche. Überhaupt sei Kulturindustrie in erster Linie Betrug: „Im-

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

118

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


merwährend betrügt die Kulturindustrie ihre Konsumenten um das, was
sie immerwährend verspricht“ (Horkheimer/Adorno 1997: 161), näm-
lich Lust, Vergnügen, Ablenkung. Übrig bleibt dann nurmehr der „Spaß
an der Gewalt“ (ebd.: 160), der immer ein Spaß ist, den die Darstellung
von Gewalt vermittelt, die gegen andere ausgeübt wird. Diese Kritik liegt
ziemlich genau auf der Argumentationslinie, die Worcester gegen 100
Bullets entfaltet, wenngleich es reichlich absurd erscheint, dass seine Kri-
tik an einer kulturindustriellen Identität des Mainstream Comics 100
Bullets aus genau dem Medium heraus erfolgt, das Horkheimer und
Adorno ein ums andere Mal als exemplarisch für den Ungeist der Kul-
turindustrie anführen – eben des Comic. Mit seiner Rezension outet sich
Worcester als Protagonist dessen, was Thomas Becker die „verkennende
Kultivierung des Illegitimen“ nennt (Becker 2011: 61), welche vor allem
Comicliebhaber praktizieren würden, indem sie den Comic „an der ka-
nonischen Geschichte der legitimen Kunst und nicht an der eigenen Ge-
schichte messen“ (ebd.).

Genau dies unterläuft dem Rezensenten Worcester, der nach Kriterien
einer legitimen, anerkannten Kunst in einem Erzeugnis fahndet, das sich
seines massenkulturellen Hintergrundes nur allzu bewusst ist und mit
diesem Wissen souverän umzugehen weiß. Nur wenig später liefert
Worcester dem Leser sein eigenes Credo bezüglich Akkuratesse im Co-
mic, was schlicht ein Fokus auf „‘ordinary’ people”, normale, gewöhnli-
che, Leute wäre: „It took eleven issues before readers were introduced to
an ‚ordinary‘ lead character, a married waitress“ (Worcester 2001). In
der von Worcester angespielten Geschichte geht es um eine verheiratete
Kellnerin, die von Agent Graves erfährt, dass ihre vor vier Jahren ver-
schwundene Tochter kürzlich verstarb (100 Bullets, Vol.2: 124-145).
Ihre letzten vier Lebensjahre waren gekennzeichnet durch Ausbeutung,
Gewalt, Missbrauch und Krankheit, und hinter alledem stand der jahre-
lange sexuelle Missbrauch durch ihren Vater. Die erschütterte Kellnerin
arbeitet bis zum Feierabend, geht nach Hause und erschießt ihren Mann
mit der Waffe, die Graves ihr gegeben hat. Danach schießt sie offenbar
das gesamte Magazin leer; sie taucht in der weiteren Geschichte nicht
wieder auf. Der Befund, hier würde erstmalig ein normaler Mensch ins
Zentrum der Story gerückt, ist übertrieben. Schon die dritte und vierte
Geschichte der Serie dreht sich um einen ehemals erfolgreichen Gastro-
nomen, der wegen falscher Anschuldigungen bezüglich Pädophilie alles
verloren hat (100 Bullets, Vol.1: 75-119). Über diesen Mann versucht
Graves seinen ersten strategischen Zug gegen den Trust auszuführen,
scheitert damit aber. Auch im zweiten Band gibt es zuvor bereits die Sto-
ry über den Spieler, der fast am Ende ist und nun auch noch seine Freun-

1. Rezension

119

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


din verliert, was zwar nicht gerade aus dem alltäglichen Leben gegriffen
ist, aber einen klaren Bezug zu Milieuschilderungen aufweist (100 Bul-
lets, Vol.2: 9-53) Allerdings bleibt Worcesters Punkt doch interessant,
weil es entlang seiner zwei Kriterien möglich zu sein scheint, ein be-
stimmtes Verständnis davon anzuschreiben, was als Kriterium für hoch-
wertige Qualität (wohlgemerkt: im Comic) erscheinen könnte – nämlich
Realismus und ein sich sozialdokumentarisch gebender Stil. Kein Zweifel
besteht daran, dass hier außerdem noch hinreichend Raum für die
Avantgarde als Platzhalter legitimer Kunst sein wird. Eine Serie wie 100
Bullets jedoch hat keinerlei Verbindung zu bewährten realistischen oder
dokumentarischen Ansätzen und fällt auch nicht unter das klassische
Verständnis von Avantgarde. Mit Fug und Recht kommt diese Serie ers-
tens aus dem Pulp, und breitet diesen kultur- und medienhistorischen
Hintergrund auch üppig aus, und zweitens entfaltet sie den Geist eines
Massenmediums, das es ohne diesen, immer im Ruch mechanischer Re-
produktion und fordistischer Autorenlosigkeit stehenden, Massencha-
rakter des Medialen in der Moderne nicht einmal gäbe (Ahrens 2016).
Der Comic kann und will keine autonome Kunst sein und weist dennoch
ganz eigene, spezifische Qualitäten auf.

Es entbehrt nicht der Ironie, dass Worcester ausgerechnet die Inszenie-
rung des Gewöhnlichen oder Alltäglichen („ordinary“) als Merkmal für
künstlerische Qualität im Medium Comic anführt. Setzt sich doch seine
scharfe Trennung zwischen dem weiten Feld der Mainstream Comics
(einschließlich jener Produktionen „a cut above the norm“) und dem
prognostizierbar schmalen Rest, der sich oberhalb dieses Durchschnitts
bewegt und daher kulturell, aber auch akademisch, Beachtung verdient,
scharf vom Gewöhnlichen als einer ästhetischen und narrativen Form
des Comic ab. Im Gegensatz dazu weist Nurse noch einmal darauf hin,
gerade Crime Comics seien geeignet, solche Stories und Charaktere zu
thematisieren, die ansonsten im „mainstream visual entertain-
ment“ kaum Beachtung fänden (Nurse 2015: 135):

„Crime in 100 Bullets, as is often the case in contemporary society,
disproportionately affects the poor and ethnic minorities who are
also routinely viewed as criminals by law enforcement agencies and
over-represented in prison populations“ (ebd.: 134).

All das, was Worcester in dieser Serie nicht zu finden gewillt ist, lässt
sich also durchaus und ohne größere Schwierigkeiten darin ausmachen.
Letztlich tut Worcester mit seinen Positionen nichts anderes, als gängige
kulturelle Idiosynkrasien gegenüber dem scheinbar Trivialen und Kit-
schigen zu reproduzieren. Positionen wie diese sind de facto ausgespro-

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

120

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


chen langweilig, weil sie jener von Becker analysierten Verkennung fol-
gen, die meint, ein eigentlich marginalisiertes Medium der kulturellen
Normalisierung zuführen zu müssen (Becker 2011: 236), damit aber nur
die Diskursmacht eines hegemonialen Kunstverständnisses der Hochkul-
tur akklamieren (Ahrens 2016). So verfehlt die von Worcester nur exem-
plarisch vertretene, tatsächlich überaus verbreitete Position, grundlegend
den eigentlichen Kern des Mediums Comic. Diese idiosynkratische Reak-
tion gegen einen Comic, der seine Verbindung zum Populären, und sogar
zum Pulp, nicht etwa versteckt, sondern selbstbewusst herausstellt und
eine ganze Ästhetik darauf aufbaut, trennt nicht etwa die Spreu vom
Weizen, sondern erledigt faktisch den Comic als Medium generell.

Dieses Medium lebt nämlich von seiner Zugehörigkeit zur „illegitimen
Kultur“ (Th. Becker). Die Gefallsucht der Kulturarbeiter des Comic ge-
genüber der legitimen Kultur, die immer eine hegemoniale Kultur ist, ver-
leugnet faktisch die generischen Merkmale der Gattung. Nicht zufällig
geht die scheinbare Ablösung einzelner Comic-Sparten vom Populären
oftmals mit dem Verlust genuiner Kompetenzen des Mediums einher. Es
verhält sich nämlich genau umgekehrt: Die Ästhetiken des Comic, seine
Erzählweisen, seine Bildsprache, sind nicht nur durchwegs die eines Me-
diums, das im Zentrum von Massenkultur als populärer Kultur behei-
matet ist, sondern sie sind vor allem ohne die spezifische Kultur- und
Mediengeschichte als marginalisiertes Medium auch nicht denkbar. Die
Popularität des Comic, wie auch seine ästhetische Finesse, verdankt sich
durchwegs einer Geschichte der Marginalisierungen, die ihr Stimulans in
der Identität des Comic als einem der zentralen Medien moderner Popu-
lärkultur haben.

„Eine eigenständige Ästhetik des Comics geht jedoch immer aus hi-
storischen Kämpfen um Legitimität hervor, die in einer reinen Logik
des Zeichensystems nicht mehr reflektiert werden“ (Becker 2011:
246),

so Becker völlig richtig und angemessen unmissverständlich. 100 Bullets
löst diese Kriterien ein; die Serie referenziert auf spektakuläre Gewalt
und nur wenig metaphorisch verhüllten Sex, gestrickt um einen ver-
schlungenen Verschwörungsplot, der all die „historischen und sozialen
Strategien“ (ebd.) in sich aufnimmt, denen sich die Serie verdankt und
die ihre eigene Perspektive umgekehrt erst ermöglicht haben. Erst diese
sind es, die „doch offensichtlich konstitutiv für die Frage der Innovation
und damit der Bedeutung von symbolischen Formen sind“ (ebd.) und die
damit auch die Mittel eines Comics wie 100 Bullets hervortreiben, die
den erzählerisch nicht gerade unterkomplexen Inhalt der Serie graphisch

1. Rezension

121

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


und narrativ ziemlich ambitioniert tragen. Das gelingt diesem Comic
nicht zuletzt aufgrund seiner Bezüge zum Klischee und einem dem Tri-
vialen entlehnten Stil auf den Ebenen von Narration und Ästhetik.

Mit diesem Zugriff schließt 100 Bullets an das formale und ästheti-
sche Vorgehen, aber auch an Narrative der Kriminalgeschichte in Prosa
und Film an. Von dort entlehnt die Serie die Gewohnheiten und Verhal-
tensweisen ihrer Charaktere, deren Stilisierung, die Art und Weise ihrer
Darstellung und schließlich die Entfaltung eines enigmatischen Plots, der
seine Leser immer wieder mit Wendungen und Ellipsen überrascht.
Gleich zu Beginn seiner Auseinandersetzung mit dem Kriminalroman
fasst Luc Boltanski zusammen, dieser trete „von Anfang an als soziologi-
sche Gattung auf“ (Boltanski 2013: 40), was zugleich die stärkste Ge-
meinsamkeit mit dem Gesellschaftsroman sei, jener Gattung aus der ers-
terer hervorgegangen sei. In der Kriminalgeschichte bildet sich Gesell-
schaft ab, werden einzelne ihrer Segmente durchanalysiert. In sämtlichen
medialen Formen besteht ihr Reiz darin, dass sie besonders stark auf die
Neugier des Publikums hin orientiert ist, wobei diese Neugier bis zuletzt
immer wieder enttäuscht wird. Insofern balanciert das Medium Film be-
ständig zwischen einem stetigen Anstieg der Spannung und der absoluten
Frustration des Zuschauers. Die Geschichte allerdings entwickelt sich
darin in der Regel nicht einfach als Rätsel, sondern vielmehr als Puzzle,
das von Detektiv und Zuschauer gleichermaßen (jedoch nicht gemein-
sam) zusammengesetzt werden muss. Für gewöhnlich durchquert der
Detektiv das gesamte Panorama der Gesellschaft, vom Elend der geschei-
terten Existenzen ganz unten, bis nach ganz oben, in den korrupten Lu-
xus der Oberschicht (Bould 2005; Werner 2005). An diese Form einer
visuellen Dramaturgie speziell im klassischen Film noir schließt 100 Bul-
lets an. Erwähnenswert ist dies, weil die Serie extrem lustvoll mit allen
Konventionen des Genres und den zugehörigen Stilistiken spielt – in
Form von Nachahmung, Kopie oder Parodie. Tatsächlich stellt Azzarello
und Rissos 100 Bullets einen frischen Zugriff auf das Genre dar, indem
diese Serie ein beachtliches ästhetisches und formales Spiel mit dessen
bekannten Merkmalen inszeniert. Auf diese Weise kultiviert die Serie
auch eine Ästhetik der Übertreibung (Kap.4), die nicht nur das Gewöhn-
liche als mediales Prinzip radikalisiert, sondern den Meta-Level des Ge-
wöhnlichen als Rohstoff für Erkenntnisgewinn über Gesellschaft im
Kontext von kultureller Produktion und sozialer Imagination aufzeigt.
Offenkundig folgt 100 Bullets der Praxis einer ästhetischen und narrati-
ven Übertreibung als Radikalisierung des Kulturellen. Soziale Imagologi-
en werden geformt, wenn Bilder gefunden werden, die Eingang in die so-
ziale Imagination erhalten können, während sie zugleich soziale Erfah-

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

122

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


rungen, Realitäten und Vereinbarungen transzendieren. Diese „Banalisie-
rung der Realität“ in der Kriminalgeschichte, von Worcester noch heftig
geschmäht, bildet Boltanski zufolge

„die Grundlage für die krisenhafte Zuspitzung, die von einem sich
ereignenden Verbrechen, dessen Zuschreibung Probleme bereitet,
ausgeht“ (Boltanski 2013: 42).

Gewöhnliches. Außergewöhnliches

Die Geschichte hinter der Serie ist, wie sich nur sukzessive offenbart,
komplex. Der geheimnisvolle Agent Graves übergibt Aktenkoffer an
scheinbar gewöhnliche Menschen, die alle möglichen biographischen
Verwerfungen hinter sich haben. In diesen Aktenkoffern finden sich je-
weils eindeutige Beweise dafür, wer für die Schwierigkeiten verantwort-
lich zeichnet, in die diese Menschen geraten sind, zusammen mit einer
polizeilich nicht identifizierbaren Waffe und 100 Schuss Munition. Tex-
ter Azzarello gelingt es anfangs zu suggerieren, in 100 Bullets gehe es
schlicht um die Abfolge solcher Ereignisse – den Schurken töten oder
eben nicht – zusammengehalten durch die Figur des Agent Graves als ge-
heimnisvolle, geisterhafte Personifikation einer tödlichen Gerechtigkeit.
Allerdings stellt sich bereits in der siebten Folge (100 Bullets, Vol.2) he-
raus, dass Graves seine Aktenkoffer keineswegs beliebig unter die Leute
bringt, sondern an sorgsam ausgewählte, aus einem bestimmten Grund
miteinander verbundene Personen abgibt. Spätestens hier löst das Prinzip
des horizontalen Erzählens die vorgängige Episodenstruktur zwar nicht
komplett und auch nicht durchgängig ab, schiebt sich aber als zweite
Schicht über die flache Erzähldramaturgie der einzelnen Stories, die von
nun an durch ein Metanarrativ verbunden sind, das noch lange rätsel-
haft bleiben wird. Seine erzählerische Attraktivität bezieht 100 Bullets
aus dieser Diachronizität episodischen und horizontalen Erzählens. Von
nun an müssen die Leser mit Ansage auf versteckte Hinweise und lose
gewobene Zusammenhänge achten, um die Komplexität der Geschichte
nachvollziehen zu können. Entsprechend ändert die Story ihre Richtung
hin zum Thriller und zur Verschwörungsgeschichte. Dabei entpuppt sich
Agent Graves als Aufrührer, der seinen eigenen, privaten Krieg gegen die
wirklichen, klandestin agierenden Herrscher der USA führt – den
„Trust“, bestehend aus 13 schwerreichen und einflussreichen Familien.
Als eine Art parapolizeiliche Truppe hält sich diese amerikanische Quasi-
Regierung handverlesene, professionelle Killer, genannt die Minutemen,

2.

2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches

123

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


die von Agent Graves angeführt werden. Diese Gruppe steht, unschwer
erkennbar, für das Prinzip einer rechtsetzenden Gewalt, wie sie Walter
Benjamin in seinem Aufsatz Zur Kritik der Gewalt entwirft, welche
letztlich stärker und auch effektiver ist, als die Gewalt des positiven
Rechts (Benjamin 1965b: 39ff.). Allerdings dreht 100 Bullets diese Ge-
walt in das schlichte Instrument eines enigmatischen Autoritarismus und
erzählt gleichzeitig von den immanenten Grenzen, an welche deren
strukturelle Hegung stößt. Aus lange im Dunkeln bleibenden Gründen
sollten die Minutemen auf Geheiß des Trust einige Zeit vor Einsetzen des
Serien-Narrativs liquidiert werden, wurden aber tatsächlich durch Agent
Graves einer Gehirnwäsche unterzogen, mit einer neuen Identität als
„gewöhnliche“ Menschen ausgestattet und so dem Zugriff des Trust ent-
zogen.

Hintergrund der Strafaktion, für die der Trust die Liquidierung der
Minutemen anordnete, die immerhin seit seinem Bestehen im 16. Jahr-
hundert als dessen klandestine Exekutive agieren, war deren Aufbegeh-
ren gegen den Trust selbst. In Atlantic City hatten sie gemeinsam und
auf besonders grausame Weise ein Mitglied des Trust ermordet. Flash-
backs verschiedenster Minutemen zu den Ereignissen in Atlantic City
werden immer wieder in die Narration der Serie eingebaut. Bis diese ir-
gendwann komplett rekonstruiert sind, stellen sie die immer wiederkeh-
rende, aber fragmentierte, gemeinsame Erinnerung der Minutemen dar.
In der Verkleidung der amnesischen Minutemen als gewöhnliche Alltags-
menschen liegt nicht zuletzt auch eine feine ironische Drehung gegenüber
der Kritik Worcesters an der vorgeblichen Abwesenheit des Gewöhnlich-
Alltäglichen in 100 Bullets. Gewissermaßen stehen die gewöhnlichen
Menschen ganz explizit im Mittelpunkt der Serie, wenngleich nur als
Identitätsfolien der verkappten Minutemen. Die Serie aber geht vom All-
täglichen aus, das sie dann ins Außergewöhnliche transformieren lässt.
Narratologisch ist das nur konsequent und durchaus nicht unüblich, und
es stärkt auch die Bodenhaftung der Geschichte(n). Wiewohl Boltanski
eigens unterstreicht, das Personal in der Detektivgeschichte sei selbstre-
dend phantastisch und imaginär, müssten „die Figuren, die sich in der
phantastischen Erzählung bewegen, (…) sich sehr wohl mit Realem aus-
einandersetzen“ (ebd.: 36). Realität sickert beständig in die Geschichten
ein, imprägniert und prägt sie. Gerade in der Erzählung, zumal in der
Populärkultur, sind Realität und Fiktion nicht so trennscharf gehalten,
wie sich Worcester dies vorstellt. Die Minutemen jedenfalls werden einer
nach dem anderen von Agent Graves reaktiviert, der sie zu Kämpfern in
seinem Krieg gegen den Trust machen will. Die Dinge werden im weite-
ren Verlauf ungleich komplizierter und Azzarello zeigt bemerkenswertes

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

124

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Talent, eine hochgradig elliptische und verschlungene Geschichte zu ent-
werfen, die diesem Krieg ebenso folgt, wie dem Schicksal seiner Protago-
nisten auf beiden Seiten der Frontlinie. Hierfür begibt sich der Autor mit
seiner Leserschaft auf eine Reise durch die Vereinigten Staaten, vorzugs-
weise deren Großstädte, aber auch in verschiedene ländliche Gegenden
und sogar über die Grenze nach Mexiko (vom Ausflug nach Paris zu
schweigen).

Die Spannung zwischen dem Gewöhnlichen und dem Außergewöhnli-
chen trägt ganz entschieden die narrative Dynamik der Serie. Sie ver-
wirklicht sich auf zwei Ebenen. Erstens macht Azzarello diese Spannung
zu einem dramaturgischen Prinzip seiner Figurenführung in Gestalt der
Minutemen, die alle als irgendwie prekäre Existenzen eingeführt werden.
Bei keinem von ihnen ist anfangs ganz klar, ob es sich um eine weitere
Figur aus den Seitenstrangerzählungen der Serie handelt, oder ob ein
langfristig agierender Protagonist eingeführt wird. Bis zur Klärung dieser
Frage können einige Kapitel vergehen, bis nämlich der Umschlagpunkt
erreicht ist, an welchem aus dem gewöhnlichen Menschen (auch wenn
dieser sich in ungewöhnlichen Umständen befinden mag) ein außerge-
wöhnlicher Mensch geworden ist, der Typus eines Anti-Heroen, eines
Helden, der sich im Verbrechen verwirklicht und dessen Professionalität
von exorbitanter Grandezza ist. In ihrer Existenz als Minutemen teilen
die Protagonisten nichts mehr mit den normalen, gewöhnlichen Men-
schen, wie auf exemplarische Weise die Fälle von Cole Burns und Wylie
Times klarmachen. Im Augenblick seiner Rückverwandlung schlüpft Co-
le wieder in seine frühere Identität des kühlen, professionellen, leicht zy-
nischen Gewaltarbeiters; er lässt sein ganzes gewöhnliches Leben sofort
und ohne Zögern zurück, insbesondere die Frau, die ihm jetzt nur noch
eine lästige Bindung wäre (100 Bullets, Vol.2). Genauso ergeht es Wylie,
der sich im Handumdrehen vom abgehalfterten Tankwart irgendwo in
New Mexico (100 Bullets, Vol.4) in eine hochgradig effektive Todesma-
schine verwandelt (100 Bullets, Vol.8); nichts verbindet die zwei Figuren
seiner Existenz vor und nach der Rückverwandlung. Für die Minutemen
kann es keine Schnittmenge ihrer Lebensführung mit der Lebenswelt des
gewöhnlichen Alltagslebens mehr geben. Zweitens läuft die Dynamik
von Gewöhnlichem und Außergewöhnlichem immer in Form der bestän-
dig parallel geführten Randgeschichten der Serie mit und ist damit ein
wesentlicher dramaturgischer Faktor bei der Generierung von Spannung.
Dabei handelt es sich um Erzählungen über normale Leute, die entweder
in den Vordergrund des Plots geschoben werden, um am Ende doch den
Bogen zurück zur eigentlichen Serie zu schlagen, oder es geht um Ge-
schichten, die parallel im Bild montiert sind. Die große Auseinander-

2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches

125

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


setzung um Leben und Tod, Verschwörung, Herrschaft und Revolte bre-
chen sie auf das gewöhnliche Niveau von Menschen mit alltäglichen Pro-
blemen herunter, die plötzlich für sich eine Gelegenheit sehen, die in
Konflikte oder Krisen geraten.

Teils sind diese Seitenstranggeschichten deutlich metaphorisch ange-
legt; sie können aber auch die Anlage der Serie oder bestimmte soziale
bis ethische Probleme spiegeln. Dann wieder übernehmen sie eine Funk-
tion im Plot, die unmittelbar Einfluss auf die Narration nimmt. Zuwei-
len kehren Figuren aus diesen Randgeschichten auch zurück, werden
neue Begegnungen mit ihnen inszeniert, die der Geschichte eine neue
Wendung geben können oder eine Pointe setzen. So etwa, wenn gegen
Ende der Serie, in Band 12, ein Mädchen erneut auf Lono trifft, den
skrupellosesten und gewalttätigsten aller Minutemen. Im zweiten Band
hatte sie ihren Freund animiert, Lono zu überfallen und ihm einen Ak-
tenkoffer voller Geld zu rauben; im dritten Band holt er sich sein Geld
zurück, tötet den Freund und vergewaltigt das Mädchen, das Sophie
heißt, auf brutale Weise (vgl. Abb.1).Der letzte Satz von Sophie in Band
3 ist ein gewispertes „Yer dead“, das Lono kaltblütig mit „Right“ quit-
tiert. Auch wenn sich dieser Satz wie die Ankündigung einer Rückkehr
lesen ließe, und der genre-bewanderte Leser an dieser Stelle aufhorchen
sollte, hat er im Lesefluss der Serie, wie Lono selbst natürlich auch, das
Mädchen bald völlig vergessen. Dann taucht sie im zwölften Band in
einem Fitnessstudio wieder auf, begegnet Lono an einem Getränkeauto-
maten und erkennt ihn sofort wieder. Ihre Chance nutzt sie, als Lono in
der Sauna ist: sie gießt Ammoniak ins Schwitzwasser und verschließt die
Tür (vgl. Abb.2). Durch die geschlossene Tür hindurch, am Fenster ste-
hend, konfrontiert sie Lono mit dem, was er ihr angetan hat. Kurz bevor
er erstickt, öffnet sie die Tür, lässt ihn herauskriechen und gibt ihm zwei
Lektionen mit auf den Weg: dass auch er verwundbar sei und dass sie,
im Gegensatz zu ihm, die Grenzen ethischen Verhaltens respektiert, in-
dem sie auf ihre finale Rache verzichtet: „But you know what I am? /
Better than you.“ Diese Sequenz, in etwa auf der Mitte des vorletzten
Bandes der Serie, ist doppelt ungewöhnlich – der finale Showdown kün-
digt sich damit bereits an, hier symbolisch gegengeschnitten durch eine
Parallelhandlung, worin Lonos jugendlicher Gegenspieler aus dem Trust
genau jene Krokodile füttert, zwischen denen Lono ganz zuletzt landen
wird (aber selbst dies überlebt er, wie im 2014 erschienenen Sequel zur
Serie, Brother Lono, klar wird). Die Szene selbst ist komplexer angelegt,
da hier nicht nur die Konkurrenz zwischen Vater und Sohn angezeigt ist,
dem Kopf des Trust und dessen von vielen lange unterschätzten Erben,
sondern auch eine Verbindung von den Tieren aus sowohl zum Vater,

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

126

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der normalerweise für sie sorgt, als auch zu Lono hergestellt wird, der so
ist wie sie. Die Überrumpelung in der Sauna erbringt den Beweis für
Lonos letale Verwundbarkeit, der immerhin schon einmal frontal einen
Kugelhagel der Polizei überlebt hat. Sie wirkt wie ein Wink auf das ulti-
mative Ende der Serie, die radikale Eruption einer Endgewalt, die fast al-
le Protagonisten mit sich reißen wird.

“Yer dead.” (Brian Azzarello/Eduardo Risso: 100 Bullets, #3:
Hang Up On The Hang Low, New York, NY, 2001: DC
Comics, S. 119, Copyright: Eduardo Risso & DC Comics)

In dem Mädchen Sophie aber, die zuerst ihrem Werk der Rache nach-
geht, um auf diese dann zu verzichten, erhält faktisch, ganz zum Ende
hin, zum ersten Mal überhaupt in der Serie, eine konsequent ethische Po-
sition eine Stimme, wird die Reflexion über die Codes des Genres, die
ansonsten bedient werden, nicht nur ästhetisch ausgeführt, sondern ver-
sprachlicht. Zum einen erhält hier ein Opfer von Gewalt eine Stimme,
um zu erläutern, was die Zurichtung durch Gewalt in ihm angerichtet
hat: „You raped me… / Again, and again, and again. Like I said, tied to
you. / And I realize I will be, ‘til the day I die.“ Zum anderen wird wohl
zum ersten und einzigen Mal überhaupt in der Serie das Handlungsmus-
ter der gewaltsamen Rache unterbrochen, um einer ethischen Positionie-
rung Vorrang zu geben, die selbst Lono einschließt, der doch die Verkör-

Abb.1:

2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches

127

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


perung des Inhumanen schlechthin darstellt. Dieser Übergang von der
Rache zur Ethik ist exzeptionell. Er steht für die Etablierung einer
Herrschaft des Rechts über die Willkür und über die Ethik einer Ehre
der Einzelnen. Es bleibt durchaus bezeichnend, dass die einzige Figur in
100 Bullets, die diesen Übergang konsequent und glaubwürdig vollzieht,
ein sowohl dramaturgisch als auch in der sozialen Positionierung unbe-
deutender Charakter ist. Das Mädchen ist fast namenlos. Obwohl es
schon in Band 2 erstmalig auftaucht, fällt sein Name erst in Band 3 und
ist in Band 12, der diese entscheidende Szene enthält, schon wieder ver-
gessen, muss neu eingeführt werden. Als Figur ist sie hochgradig unbe-
deutend. Gerade deshalb wirkt ihr erfolgreicher Angriff auf Lono, nahe-
zu der einzig erfolgreiche in der ganzen Serie, in jeder Hinsicht spektaku-
lär: Das einst vergewaltigte Mädchen, das heute Kampfsporttrainerin für
Frauen ist, um ihr eigenes Trauma und das der anderen zu bearbeiten,
erhält die einzigartige Chance der Rache an ihrem Peiniger und entschei-

Lono letal: Rache und Ethik (Brian Azzarello/Eduardo Risso:
100 Bullets, #12: Dirty, New York, NY, 2008: DC Comics,
S. 52/53, Copyright: Eduardo Risso, Eduardo Risso & DC
Comics)

Abb.2:

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

128

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


det sich dagegen, jene Gewalt selbst zu verüben, die Lono ihr und ihrem
Freund angetan hatte. Deutlich wird, wie sehr Ethik in jedem Fall eine
individuelle Entscheidung ist, die gerade auch die Verweigerung von
Herrschaft beinhaltet; gewissermaßen wird hier die positive Spannweite
dessen deutlich, was Nietzsche abfällig als „Sklavenmoral“ denunziert
hat – die Verweigerung gewaltsamer Genugtuung. Man kann daher mit
Fug und Recht sagen, Sophie sei der einzige humanistische Charakter in
der ganzen Serie.

Dass der Ursprung des Rechts in der Rache liegt, späterhin aber insbe-
sondere in der Aufgabe des Rechts auf Rache, hat Christoph Menke ge-
zeigt; die Geschichte um Sophie scheint diese Position zu illustrieren.
„Die Rache ist gerecht, denn die Rache trifft den, der es verdient“, fasst
Menke nüchtern die Ethik der Tragödie zusammen (Menke 2012: 16).
Und weiter:

„Die Rache ist gerecht, weil sie gerechtfertigt ist. Die Rache ist nicht
eine erste, grundlose, sondern die zweite Tat. Die Rache ist die Ant-
wort auf ein Vergehen – eine Antwort, die erfolgen muss …], weil
oder wenn das Vergehen eine maßlose Übertretung der gerechten
Ordnung war“ (ebd.).

Hier liegt ein entscheidender Hinweis, denn es gibt immer eine Vorge-
schichte, fast jede Tat ist eine Reaktion, und auch Lono hatte seine
Gründe, Sophie und ihren Freund zu suchen und zu bestrafen. Sie hatten
ihn aber nur ausgeraubt, und wenngleich es sich um eine immense Sum-
me handelte, so fehlte darin die Maßlosigkeit, von der bei Menke die Re-
de ist und die, auch im System der Rache, die Rache erst rechtfertigt.
Wäre jedes Vergehen rachepflichtig, gäbe es keine Welt der Menschen
mehr; die Rache ist nicht einfach gerechtfertigt, weil sie gerecht ist; sie ist
gerecht, weil sie die maßlose Missachtung der Ordnung bestraft und kor-
rigiert. Trotzdem liegt das Problem der Rache darin, dass sie iterativ ist,
dass sie niemals beendet werden kann: „Die Rache versucht als Frevel
aus der Welt zu schaffen, was sie eben dadurch immer wieder in die Welt
bringt: den Akt, die Tat“ (ebd.: 39). Diese permanente Wiederholung
von Gewalt in der Gewalt der Rache lässt sich nur beenden, indem man
komplett aus deren Logik heraustritt, auf die Rache verzichtet und eine
Akzentverschiebung vornimmt. Die neue Perspektive, welche die Ethik
gegenüber der Rache einsetzt, ist die auf das Objekt der Rache als ande-
ren Menschen; so wird aus dem Kontrahenten der Nächste. Von diesem
sagt Emmanuel Lévinas, man könne ihn nicht besitzen, selbst wenn man
ihn beherrsche, eben weil er ein Anderer ist, mit dem letztlich nur eine
Begegnung möglich ist (Lévinas 1995: 21). Gewalt hingegen bedeute eine

2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches

129

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„partielle Negation“; mit Blick auf den Nächsten aber könne diese „nur
total sein“ und sich als Mord verwirklichen (ebd.): „Der Nächste ist das
einzige Wesen, das ich töten wollen kann“ (ebd.). Dieser Wille werde je-
doch vereitelt durch die Realisierung dessen, was Lévinas das Antlitz
nennt: „Dem Nächsten von Angesicht zu Angesicht gegenüberstehen
heißt, nicht töten können“ (ebd.: 22); es heißt, die Existenz als menschli-
ches Wesen anzuerkennen, demgegenüber es auf jene Negation zu ver-
zichten gilt. Die Negation muss dann in ein System ethischer Prämissen
eingepasst und als Anerkennung in Verfahren der Gerechtigkeit übersetzt
werden, die nicht als Rache funktionieren, sondern als deren Abstrakti-
on im Recht. Diese Schließung der Rache und ihre Aufhebung in einer
ethischen Haltung findet sich einzig und allein performativ umgesetzt in
der Haltung Sophies, in ihrer schlussendlichen Weigerung, sich mit Ge-
walt gemein zu machen. Auch Nurse hebt am Ende seiner Auseinander-
setzung mit 100 Bullets die so markante wie dilemmatische Rolle hervor,
die das Motiv der Rache darin hat:

„In the conflict-laden environment of 100 Bullets, revenge may be a
simple, logical choice, but whether such revenge brings closure or
restoration is problematic to assess. Several individuals decline
Grave’s offer while others achieve restoration without killing, the
confrontation with their ‘abuser‘ itself achieving closure“ (Nurse
2015: 139).

Natürlich gibt es weitere ethische Positionen in 100 Bullets, so gesehen
ist Sophies Entscheidung nicht der definitiv einzige ethische Einsatz der
Serie. Um nur ein Beispiel zu nennen, läuft gleich die erste längere Ge-
schichte um Dizzy Cordova, mit der die Serie eröffnet wird, in deren
Weigerung aus, ihren Bruder zu töten, der immerhin dafür verantwort-
lich zeichnet, dass ihr Mann und ihr Sohn umgebracht wurden. Von She-
pard darauf angesprochen, dass sie unbehelligt geblieben wäre, antwor-
tet sie: „Well… That don‘ make it right, knowhumsayin‘?“ (100 Bullets,
Vol.1: 73). Im selben Band tritt ganz zum Schluss eine alte Dame auf, die
sich selbst anzeigt, weil sie den Mann getötet hat, der verantwortlich
war für die mentale Erkrankung ihres Sohnes, und sie resümiert: „… but
what I did was wrong“ (100 Bullets, Vol.1: 125). Später dreht sich ein
ganzer Band um einen Privatdetektiv, dessen Gesicht unter Bandagen
versteckt bleibt. Als er realisiert, dass er der ehemalige Minuteman Milo
Garrett ist, weigert er sich standhaft, in seine alte Identität zurückzukeh-
ren; er will kein Killer mehr sein und stirbt am Ende sogar für diese Ent-
scheidung (100 Bullets, Vol.5). Allerdings unterscheiden sich alle diese
und weitere Fälle insofern von Sophies Fall, als sie immer auf eine vorge-

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

130

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


schaltete Variable verweisen. Dizzy tötet ihren Bruder nicht deshalb
nicht, weil sie dies generell aus ethischen Gründen ablehnt, sondern weil
er immer noch Teil ihrer Familie ist; Milo Garrett will halbwegs normal
leben, weil er eine Frau aus dem Trust begehrt, die er als Minuteman auf
gar keinen Fall erreichen würde; die alte Dame hat bereits getötet und
möchte dafür lediglich bestraft werden, wehrt sich aber auch nicht, als
die Polizisten sie wieder wegschicken. Alle diese Fälle sind letztlich stark
selbstbezogen; bei ihnen geht es nicht um eine Ethik, die über sich selbst
hinausweisen würde, die sich und andere transzendiert. Dies ist nur bei
Sophie anders, die deshalb eine Antithese zur gewohnten Logik von 100
Bullets darstellt, weil sie in der Sauna zwar handelt, sich aber dann in
diesem Handeln positioniert. Ein gutes Beispiel für die Variation des Ge-
wöhnlichen als Alltägliches in 100 Bullets ist Cole Burns, der im zweiten
Band der Serie als Eiscremeverkäufer mit kleinkriminellen Verwicklun-
gen vorgestellt wird (vgl. Abb.3).

Eiscremeverkäufer Cole Burnes (Brian Azzarello/Eduardo Risso:
100 Bullets, #2: Split Second Chance, New York, NY, 2001: DC
Comics, S. 79, Copyright: Eduardo Risso & DC Comics)

Vor allem aber wird Cole als sozialer Typ ausgewiesen, der für seine
kindlichen Kunden viel mehr ist, als nur ein Eislieferant – auch wenn er,
wie er später zu Shepard sagen wird, seinen Job hasst. Cole lebt außer-

Abb.3:

2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches

131

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


dem in einer Beziehung mit einer schönen Frau, die ihn liebt und heira-
ten will. Das will Cole aber noch nicht, weil sein eigenes Einkommen
nicht ausreiche – der Mann hat Ehre und Anstand. Eingeführt wird er
als liebenswürdiger, nicht sonderlich erfolgreicher, aber integrer Typ.
Dann taucht Graves auf, stattet Cole mit einem seiner Aktenkoffer aus
und schickt ihn in eine Situation, die zwar lebensgefährlich ist, in der
aber zugleich das Code-Wort „Croatoa“ fällt. Augenblicklich sind Coles
alte Fähigkeiten wieder da, er schaltet umgehend drei Bewaffnete aus,
die ihn in dieser Situation umbringen wollen, aber er kann sich noch
nicht vollständig daran erinnern, wer er wirklich ist und woher sein pro-
fessionelles Wissen rund ums Kämpfen und Töten kommt. Das taucht
erst sukzessive wieder auf, speziell über Krisensituationen. Schließlich er-
innert Cole alles, trifft Agent Graves in einer Bar und willigt ohne viele
Worte sofort ein, seine Existenz als Minuteman wieder aufzunehmen
und alles andere, was ihm eben noch die Welt bedeutet haben muss, auf-
zugeben. Zwar lässt Graves ihm scheinbar die Wahl, wenn er fragt:
„What’s it going to be, Cole? Ready to come back to work?“ Coles
Antwort macht klar, dass es wenig zu entscheiden gibt: „You kidding? / I
love my job.“ (100 Bullets, Vol. 2, S. 120). Coles wahre Existenz, seine
Persönlichkeit als Minuteman erscheint so alternativlos, dass es keine
Entscheidung dafür oder dagegen geben kann. Vielmehr muss die einmal
wiedererlangte Persönlichkeit zwingend gelebt werden. Die Konsequenz,
das andere Leben damit komplett aufzugeben, mag nicht unbedingt
leichtfallen, wirkt aber alternativlos. Dabei erlaubt sich Cole sogar noch
einen Rest an Melancholie und Ambivalenz, wenn er sich von seiner
Freundin mit einem letzten Blick zu ihr hinauf und mit einem leicht un-
orthodox hinterlassenen Verlobungsring verabschiedet (ebd.: 121). Bei
Cole hält die Ambivalenz sogar in gewisser Weise an. Sehr viel später, im
sechsten Band und nach mehr als einem Jahr, wird er noch einmal zu sei-
ner Freundin zurückkehren. Aber es bleibt unklar, was ihn dorthin zu-
rücktreibt. Ganz kann sich Cole nicht von dieser Frau und der Option
auf ein normales, aber möglicherweise glückliches Leben lösen, die er
einmal gehabt zu haben schien. Aber klar bleibt auch immer, dass dies
keine ernsthafte Option mehr sein kann, eher die Erinnerung an etwas,
das verloren gegangen ist. Vor allem muss er verstehen, dass nicht nur er
über diese Option entscheidet, sondern seine (Ex-)Freundin Sasha ihre
Entscheidung längst getroffen hat.

Auch Victor hadert mit seiner Identität als Minuteman; er spielt da-
mit, sich auf eine feste Beziehung mit seiner Affäre einzulassen. Seine
Freundin hat sich eben von ihrem Ehemann verabschiedet, da sie ganz
bei Victor bleiben will, als seine ehemaligen Minutemen-Kollegen herein-

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

132

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


schneien, um ihn für die Auseinandersetzung des Trust mit Agent Graves
zu rekrutieren. Victor ist insofern ein interessanter Fall, als er schon zu-
rückgepolt ist, trotzdem aber zögert, den Wiedereintritt in seine Existenz
als Minuteman zu vollziehen. Als aber seine Vergangenheit als Imperativ
für eine spezifische Form der Lebensführung und mit einer noch offenen
Mission in sein Leben tritt, zögert er nur kurz und überlässt seine Freun-
din dann ihrem Schicksal. Die für ihn wirklich wichtige Entscheidung ist
vielmehr, auf welcher Seite im Krieg des Trust er sich positioniert. Nach-
dem er zunächst bei Lonos Leuten ist, die nun für den Trust arbeiten,
schlägt er sich schließlich wieder auf die Seite von Graves. Vor die Ent-
scheidung gestellt, das gewöhnliche Leben gegen das Außergewöhnliche
einzutauschen, stellt sich keinem der ehemaligen Minutemen die Wahl.
Ihre Entscheidung für das Außergewöhnliche ist nicht Ergebnis einer
Wahl, sondern die unmittelbare Einsicht in die ihnen einzig angemessene
Lebensform als Akteure des Außergewöhnlichen. Als Super-Subjekte ra-
dikalisieren sie jedes denkbare Subjektverständnis der Moderne, das
Konzept des autonomen und nicht unterworfenen Subjekts führen sie
konsequent zu Ende – freilich erst ab dem Moment, da sie sich entschei-
den, gegen den Trust aufzubegehren, dessen Position einnehmen und kei-
ne Knechte mehr sein zu wollen. Für einige unter ihnen mag das sehr
stark eine Frage der Loyalität sein, bei der es nicht einfach um sie selbst
geht, sondern um die Frage persönlicher Verpflichtungen, aber auch die-
se lässt sich erst dann einsehen und umsetzen, wenn die Bande der Unter-
werfung gelöst sind und es nur noch sich selbst gegenüber rechenschafts-
pflichtige Beziehungen gibt – so wie dies Victor mit seiner Entscheidung
vorführt, sich Graves gegenüber loyal zu verhalten.

Der Fall, der diesen Umstand endgültig verdeutlicht, ist der ein herun-
tergekommenes Dasein als Tankwart und Alkoholiker in der Wüste von
Arizona fristende Wylie Times. In Band 6 reißt Agent Graves ihn nur
graduell aus seiner Lethargie; den Aktenkoffer mit der Waffe will Wylie
nicht, behält ihn aber doch. Dann streunt er mehr oder weniger herum,
weiterhin ziemlich abgerissen, aber mit seinem Aktenkoffer in der Hand.
Schließlich erzählt Band 8 Wylies Geschichte, als dieser in New Orleans
sitzt und dort erneut von Agent Graves aufgesucht wird. Angespornt
durch Graves kehrt Wylies Erinnerung langsam zurück und verdichtet
sich sukzessive zu einer Erzählung, die auch für die Geschichte der Mi-
nutemen bedeutsam ist. Denn auch Wylie war einmal verliebt und
träumte von einer Zukunft mit einer Frau. Diese Frau hieß Rose und
war die Tochter eines der Mitglieder des Trust. Innerhalb der Logik und
der Regeln des Trust, welche die 13 Familien und deren Machtsphären
vorsichtig ausbalancieren sollen, ist aber genau das unmöglich. Wenn die

2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches

133

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Minutemen die Kraft sein sollen, die gewährleisten soll, dass kein Teil
des Trust mehr Einfluss erhält, als ihm zusteht, dann müssen sie im Kreis
des Trust absolut neutral sein. Intime Beziehungen zwischen den Minute-
men und Mitgliedern des Trust bedeuten daher ein absolutes Tabu – und
zwar für beide Seiten. Wo ein solcher Fall doch vorkommt, muss er kon-
sequent und gnadenlos sanktioniert werden und das bedeutet, dass der
entsprechende Minuteman selbst in der Pflicht steht, das Objekt seiner
Beziehung aus dem Trust zu liquidieren. Genau das hat Wylie schließlich
getan und die Frau die er liebte, wenn auch nach langem Widerstreben,
schließlich aber doch mit einem Einsehen in die Regeln seiner Existenz,
erschossen (vgl. Abb.4). Diese Szene ist ebenso melodramatisch, wie
kaltblütig, denn noch im Mordakt, den Wylie verübt, damit es kein an-
derer auf schlimmere Weise tun wird, versichert er Rose seiner Liebe:
„… Forever, Rose.“

“Forever, Rose.” Liebe und Tod (Brian Azzarello/Eduardo Risso:
100 Bullets, #8: The Hard Way, New York, NY, 2005: DC
Comics, S. 192/193, Copyright: Eduardo Risso & DC Comics)

Abb.4:

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

134

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Hinsichtlich der für die Serie formal bedeutsamen, parallel erzählten
Geschichten am Rande der dramaturgisch im Vordergrund stehenden
Stories wäre noch einmal die oben bereits diskutierte Geschichte des von
Lono missbrauchten Mädchens zu nennen. Diese beginnt damit, dass So-
phie in einem Café kellnert, in dem Agent Graves mit Lono verabredet
ist, während vor dem Café ihr Freund und dessen Kumpels abhängen
(vgl. Abb.5). In der insgesamt 15 Seiten langen Sequenz schneidet Zeich-
ner Eduardo Risso immer wieder zwischen Vordergrund und Hinter-
grund hin und her. Mal liegt der Focus auf der Interaktion zwischen der
Kellnerin und ihrem Freund, mal auf Graves und Lono, aber nie ist die
jeweils andere Erzählebene ausgeblendet. Immer spielt sich im Hinter-
grund ein zweiter Handlungsstrang ab, bis klar wird, dass dies nicht
zwei Stränge sind, sondern einer, der kunstvoll ineinandergeflochten ist.
Eine andere Variante ist die parallel verlaufende Metaphorisierung.
Wenn im vierten Band in einer Geschichte der nicht immer eindeutig ein-

Spiel mit Vordergrund und Hintergrund (Brian Azzarello/
Eduardo Risso: 100 Bullets, #2: Split Second Chance, New
York, NY, 2001: DC Comics, S. 62, Copyright: Eduardo Risso
& DC Comics)

Abb.5:

2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches

135

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


zuordnende Mr. Shepherd und Benito, Sohn des mächtigsten Mannes im
Trust, miteinander auf einer Bank am Washington Square in New York
sitzen, über die Situation zwischen Trust und Minutemen und insbeson-
dere über die Rolle sprechen, die Agent Graves darin spielt, dann wird
dieses Gespräch von Beginn an durch die Geschichte von dem Kleindea-
ler gespiegelt, der sein Terrain gegen die nächst größere Gruppe behaup-
ten will und am Ende dabei umkommt (vgl. Abb.6).

Gespiegelte Handlung: Der Dealer und der Trust (Brian
Azzarello/Eduardo Risso: 100 Bullets, #4: A Foregone To-
morrow, New York, NY, 2002: DC Comics, S. 29, Copyright:
Eduardo Risso, Eduardo Risso & DC Comics)

Sich bedingungslos für eine Sache aufzuopfern oder wenigstens aus Prin-
zip einen aussichtslosen Kampf auszutragen, weil man sich nicht beugen
möchte, sind exakt die Gesprächsthemen von Shepherd und Benito, und
diese Themen tragen auch die nebenbei erzählte Geschichte vom Klein-
dealer. Hier gehen, wenn auch fast immer über Themen, die (Klein-)Kri-
minalität oder Devianz berühren, permanent Figuren aus dem Alltagsle-
ben in die Serie ein. Sicher sind dies keine handlungstragenden Figuren,

Abb.6:

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

136

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


aber alle diese Figuren haben eine Bedeutung für die Dramaturgie der Se-
rie, für eine Erzählweise, die nie nur klassisch als Narrativ abläuft, son-
dern immer stark visuell und graphisch umgesetzt ist.

Gewalt. Subjektivität

Gewalt ist nicht nur das leitende Handlungsmotiv in 100 Bullets, sie ist
auch das Medium, über das sich der Persönlichkeitsmodus der Minute-
men begründet. Durch die souveräne Verfügung über Gewalt treten sie
aus dem Umfeld des gewöhnlichen Lebens heraus. Das Außergewöhnli-
che, das sie von den normalen Menschen trennt, setzen sie im Gewalt-
handeln frei. Das wirkt nur auf den ersten Blick trivial oder eingezwängt
in die Konventionen eines Genres, das neben Suspense auch Action lie-
fern muss. De facto ruft 100 Bullets damit eine von zwei Kategorien des
Verfemten in der Moderne auf und schließt zu einem Diskurs der Gegen-
moderne auf, der die Kategorie des Subjekts von Anfang an so sehr zu
Ende denkt, dass er sie nicht einfach nur dekonstruiert, sondern buch-
stäblich destruiert, zertrümmert. Diese Kategorien des Verfemten sind
schlussendlich zugleich auch die des Außerordentlichen: sie heißen Ge-
walt und Sex. Die Minutemen verwirklichen das Außerordentliche über
Praktiken vonGewalt, wo an der Wende zum 19. Jahrhundert die Liber-
tiner eines Marquis de Sade noch den Sex gewählt haben, auch wenn
beide zeigen, dass das jeweils andere immer mitschwingt – im Sex die
Gewalt, in der Gewalt der Sex. Die Schriften Sades und letztlich ganz ge-
nauso Azzarello und Rissos 100 Bullets führen konsequent vor, was das
für eine Freiheit wäre, die sich an einem Subjekt bemessen würde, das
nur sich selbst gegenüber rechenschaftspflichtig wäre. Dieses Subjekt
sollte endgültig kein Objekt der Determination mehr sein, sondern sich
bedingungslos verwirklichen und auf absolute Freiheit abzielen. Deshalb
akzeptiert es auch nur noch sein eigenes Gesetz, was speziell Lono mit
Bravour vorführt. Die Figuren Sades wählen zur Umsetzung ihrer Liber-
tinage vor allem den Sex, Gewalt ist ihnen bloß ein Mittel, um Sex aus-
zuführen. Die Minutemen hingegen wählen eine Art Levitation des
Selbst, die sie ebenfalls über den Einsatz von Gewalt unterstützen. Wo
die Minutemen sich zuweilen dem Sex überlassen, wirkt dies hingegen
konventionell und langweilig.

Bei Sade und in 100 Bullets verwirklicht sich Subjektivität in ihrer ex-
tremsten Form, weshalb sie sich zuletzt selbst zurücklassen muss, da sie
niemals intersubjektiv sein kann. Uneingeschränkte Freiheit gibt es wohl
nur dort, wo sie keinen Anderen mehr zu ihrer Anerkennung benötigt

3.

3. Gewalt. Subjektivität

137

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


und ihm die Regeln seiner Existenz nach Belieben diktieren kann. Aus
diesem Grund trägt Subjektivität immer den Hang zum Bösen in sich. Sie
verträgt sich nicht mit dem Pluralität initiierenden, auf den Anderen be-
zogenen Prinzip der Gesellschaftlichkeit und bleibt solipsistisch und ex-
trem. Das Dilemma der Subjektivität besteht darin, dass sie sich ihrem
eigenen Ethos latent entzieht, weil die mit der Befähigung zur Freiheit
einhergehende Subjektivität in der Lage ist, nicht nur akzidentiell, son-
dern konzeptionell gesetzlos zu sein. In beiden Fällen wird die Moderne
auf eine Weise konsequent zu Ende gedacht, die den Umschlagpunkt zur
Gegen-Moderne erreicht. Vor diesem Hintergrund lässt sich das Außer-
gewöhnliche entweder über den Sex oder über die Gewalt anzielen. Für
100 Bullets ist in jedem Fall die Initiierung der Einzelnen über ein Erleb-
nis heftiger Gewalt zentral; die Erweckungsmomente der eben noch
mental weggeschalteten Minutemen starten immer mit einer Gewaltex-
plosion, die fast märchenhaft auf einen Streich ganze Gangs ausschaltet.
Auch die wenigen neu rekrutierten Minutemen werden auf ihre neue Po-
sition über erste Erfahrungen einer radikal alternativlosen, existentiellen
Gewalt vorbereitet. Diese Situationen, in die Agent Graves speziell die
neu zu rekrutierenden Minutemen hineinmanövriert, sind zugleich Prü-
fungssituationen. Graves‘ Urteil zufolge ist nur wer überlebt auch wert,
ein Minuteman zu werden. Wer nicht das Zeug dazu hat, überlebt nicht;
auch davon erzählen diverse Geschichten der Serie.

Diese Gewalt ist, wie immer in 100 Bullets, in drastischen Bildern in-
szeniert. Risso schöpft alle zeichnerischen Möglichkeiten aus, um Effekte
zu erzielen, und zwar auf eine Weise, die nur im Comic als einem Medi-
um möglich ist, das über die kompositorische Anordnung von Bildern
funktioniert. Die aus den Strips des Zeitungscomic stammende, klassi-
sche Seitenaufteilung in waagerecht angeordneten Streifen, löst Risso
komplett auf zugunsten einer ästhetischen Organisation der Seite, die
immer zugleich eine dramaturgische ist (vgl. Abb.7). So setzt er auf die
Kraft greller Farben, wie etwa das Gelb, das die Kampfkraft der asiati-
schen Martial Arts Killerin unterstreicht und damit zugleich asiatische
Stereotype aufruft. In besonderer Weise gelingt es Risso zudem, die
Starrheit des Mediums Comic aufzubrechen. Während Frank Miller in
Sin City dieses Mediensignet explizit nutzt (Kap.3), geht Risso deutlich
darüber hinaus und schafft es so, in das unbewegte Medium Comic die
Illusion von Bewegung einzubringen. Das erreicht er vor allem über drei
Stilelemente, die zwar seinen Zeichenstil im Allgemeinen auszeichnen,
bei der Darstellung schneller Action, mithin von Gewalt, aber speziell
Wirkung entfalten. Erstens verzichtet Risso auf den Einsatz klassischer
Speed Lines, sondern zeigt seine Figuren mitten in der Bewegung; sehr

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

138

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


gern setzt er sie dabei außerdem vor schwarz konturierte Silhouetten et-
wa der Kontrahenten im Kampf oder situativ bedeutsamer Accessoires,
was die Konzentration auf die Bewegung der Figur im Fokus unter-
streicht. Zweitens wählt er gern extrem ausgefallene Perspektiven, etwa
wenn er Panels aus Waschmaschinen oder aus sich öffnenden Hosen-
schlitzen heraus aufbaut. Insgesamt geht er sehr dicht an seine Figuren
heran und fängt genau den Teil des Körpers ein, der gerade die Wucht
der Bewegung trägt. Dabei gelingen ihm im notwendig zweidimensional
bleibenden Medium Comic Darstellungen, die der Illusion der Dreidi-
mensionalität recht nahekommen.

Das in Kapitel 3 bereits mit Schüwer diskutierte Prinzip der „Pose“
bei der Darstellung von Bewegung kommt auch hier voll zum Einsatz
(Schüwer 2008: 45ff.). So scheint im hier verwendeten Beispiel der aus
dem Panel herausgleitende Fuß der Kämpferin direkt auf das Gesicht des
Lesers zu zielen; auch ihr im nächsten sie zeigenden Panel angeschnitte-
ner Körper wirkt, als flöge er nur so auf den Leser zu. Sich dieser

Aktion und Bewegung (Brian Azzarello/Eduardo Risso: 100
Bullets, #3: Hang Up On The Hang Low, New York, NY, 2001:
DC Comics, S. 92, Copyright: Eduardo Risso & DC Comics)

Abb.7:

3. Gewalt. Subjektivität

139

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Suggestion von Bewegung zu entziehen ist fast unmöglich und mögli-
cherweise wirkt sie aufgrund der physisch dichten Leseerfahrung sogar
intensiver, als dies bei der Rezeption filmischer Gewalt möglich wäre.
Risso gelingt es paradoxerweise die Starrheit der Bilder in ein Movens
von Bewegtheit zu verwandeln: Den dem Leseblick entgegenfliegenden
Fuß der asiatischen Kämpferin bekommt man so schnell nicht wieder
aus dem Gesicht. Schlussendlich gelingt diese Illusion von Bewegung
mittels der von Risso verwendeten Schnitttechnik, die Panels ineinander-
schiebt und damit Bewegungsabläufe verzahnt und ineinanderschnurren
lässt, die außerdem einzelne Panels häufig über Zwischenpanels verbin-
det, die den Effekt der vorangegangenen Bewegung situativ darstellen.
So sehen wir als Leser zwar nicht mehr, wie der Fuß der Asiatin das Ge-
sicht ihres Gegners trifft, das nächste Panel zeigt jedoch frei spritzendes
Blut, das sich unschwer diesem Gegner zuordnen lässt, schließt es bild-
kompositorisch doch an dessen Blutlache im darüber liegenden Panel an.
Darauf folgt unmittelbar die nächste Bewegung, die mitten im Schlag ge-
zeigt wird und wiederum über ein Blutspritzer-Panel mit einem weiteren
Bild verschraubt ist, das die Lady mitten im Kicksprung in der Totalen
aufnimmt. Das letzte Panel der Seite, das den zugerichteten Gegner der
asiatischen Kämpferin zeigt, ist im Grunde nicht notwendig, wir wissen
auch so Bescheid. Trotzdem dient es zum Beweis dafür, was gerade an
Gewalt abgelaufen ist.

Insgesamt agieren die in der Serie auftretenden Figuren innerhalb einer
Spannung, die sich zwischen Schematismus und facettenreichen Charak-
teren bewegt. 100 Bullets stellt sehr zügig eine größere Anzahl an Akteu-
ren auf. Manche davon sind dramaturgisch prominenter als andere, aber
alle sind gut eingeführt und alle tauchen, sofern sie nicht durch ihren
Tod aus der Serie herausgenommen werden, auch zu gegebener Zeit wie-
der auf. Im Laufe der Zeit entfalten insbesondere die tragenden Charak-
tere bemerkenswert komplexe Persönlichkeitsprofile – und bleiben den-
noch hochgradig schematisiert, wenn nicht sogar stereotyp. Leicht er-
kennbar entsprechen die meisten der Hauptfiguren bestimmten, gut eta-
blierten Charaktertypen, wie dem Sadisten, dem Profi, dem Spieler, etc.,
oder sie zitieren wohlbekannte Charaktere aus anderen Erzeugnissen der
Massenkultur. Aus diesem sehr konventionell daherkommenden Ge-
brauch von Genremustern macht die Serie kein Hehl, vielmehr setzt Tex-
ter Azzarello diesen Umstand einer klischierten Charakterisierung der
einzelnen Minutemen gezielt ein und lässt ihnen durch den Trust Spitz-
namen verleihen, die diese klischierten Identitäten pointieren – so ist Lo-
no „The Dog“, Cole Burns „The Wolf“, Wylie Times „The Point Man“.
Hierin könnte ein spezifisches Charakteristikum von Massenkultur allge-

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

140

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mein liegen, wurde doch eine ähnliche Beobachtung über die Protago-
nisten in Quentin Tarantinos Kill Bill (USA 2003; 2004) gemacht. Die
Charaktere dieses Films wurden als Leerformen identifiziert, die nicht et-
wa durch ihre „genre-spezifische Verortung in narrativer, ästhetischer
und geographischer Hinsicht an Gestalt gewinnen“ (Lindemann/Schmidt
2006: 148). Die Leerform als Persönlichkeitsmerkmal ermöglicht eine
Zuspitzung als massenmedialer Charakter, inklusive des Einflusses kultu-
reller Symbolisierungen und einer persönlichen Markierung. Durch diese
Ambiguität seiner Charaktere markiert 100 Bullets jede einzelne Figur
als einzigartige Persönlichkeit, die trotz allem gemäß dem Muster stereo-
typer, massenkultureller Typen funktioniert – eine Qualität, die sie mit
den Figuren in Tarantinos Filmen teilen. Auf diese Weise stehen die Mi-
nutemen für eine gut eingeführte Qualität von Massenkultur, nämlich
die, das Klischee als Persönlichkeit zu inszenieren, ohne dass dieses Ver-
fahren eine der beiden Größen beeinträchtigen würde.

Verwandlung

Am verblüffendsten an den Minutemen ist deren Metamorphose von ir-
gendwie gewöhnlichen, wenngleich häufig krisengeschüttelten Existen-
zen, zurück in einen Minuteman. Die Besonderheit hierbei ist, dass diese
Jungs sich nicht etwa in jemand oder etwas ganz anderes verwandeln,
sondern faktisch wieder sie selbst werden. Wie schon erwähnt, wurde
den Minutemen ihre wirkliche Identität entwendet, um sie zu anonymi-
sieren und in ihrer neuen alias-Existenz vor der Liquidierung durch den
Trust zu bewahren. Im Unterschied zu klassischen Varianten der Meta-
morphose –von Ovids Metamorphosen bis zu Franz Kafkas Die Ver-
wandlung – werden sie nicht aus ihrem normalen Leben heraus- und in
etwas ganz anderes hineingerissen. Die klassische Metamorphose kommt
über ihre Objekte als ein Verhängnis, das diese sich nicht gewünscht ha-
ben und mit dem sie in aller Regel nicht glücklich werden können. Die
Minutemen hingegen werden in jene Existenz rücktransformiert, die sie
schon immer gewesen sind, nachdem sie für eine allzu lange Zeit, und
ohne ein Bewusstsein von diesem Umstand zu besitzen, jemand anderes
sein mussten. Weil daher mit Ausnahme von Lono, der dem Liquidie-
rungsversuch durch den Trust zufällig entkam, die Minutemen einer Ge-
hirnwäsche unterzogen wurden und ihre eigene Vergangenheit nicht er-
innern, fühlt sich für sie ihre Rücktransformation zunächst wie eine tat-
sächliche, gewaltsame Metamorphose an. Ihre lebensweltlich scheinbar
normale Identität, auch wenn es ihnen noch so dreckig geht, die faktisch,

4.

4. Verwandlung

141

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


was sie aber nicht mehr wissen können, gar nicht ihre ist, wollen sie
nicht verlieren. Niemand der ehemaligen Minutemen ist sofort geneigt,
Graves‘ Angebot anzunehmen und sich der Waffe zu bedienen, die er
den Leuten in die Hände legt. Ausnahmslos stehen sie dem Angebot
einer (Re)Transformation äußerst unwillig gegenüber, was schon deshalb
bemerkenswert ist, weil es zunächst nicht um ein Angebot zur Verwand-
lung geht, sondern nur um das zu einer Gelegenheit. Unabhängig von
diesem Angebot, seiner Annahme, Ablehnung oder einem Hinauszögern,
vollzieht sich die Rückverwandlung der Jedermann-Existenzen in die des
Außergewöhnlichen als Minuteman blitzschnell und in dem Augenblick,
da der jeweiligen Figur das Code-Wort „Croatoa“ eingeflüstert wird. In
diesem Augenblick werden sie automatisch zum Objekt einer Transgres-
sion, die ihre falsche Identität auslöscht und sie in selbstbewusste Minu-
temen rückverwandelt, inklusive all ihrer professionellen, tödlichen
Kompetenzen, sie also zu absoluten Subjekten macht. Natürlich geht da-
mit auch eine Verwandlung ihrer Gewohnheiten und Persönlichkeiten
einher. Cole Burns ist dafür ein sehr gutes Beispiel: Aus dem freundli-
chen, zugewandten jungen Mann, der Eiscreme verkauft und von einem
höheren Einkommen träumt, um seine Freundin heiraten zu können,
wird ein Tequila trinkender, eiskalter Killer. Eine Art Schnittmenge zwi-
schen beiden Existenzweisen bildet lediglich Coles jungenhafter Charme,
der in der Performance als Killer nur umso bedrohlicher rüberkommt.

Unabhängig von der Transformation der Minutemen im Rahmen des
laufenden Narrativs, enthält dieser performative Akt eine zweite, subtile-
re Bedeutung. Kurz vor ihrer Rückverwandlung sind die Minutemen
noch Eisverkäufer, Drogenabhängige, soeben entlassene Sträflinge, Pri-
vatdetektive, gescheiterte Existenzen oder Tankwarte. Kurz gesagt: Sie
leben als gewöhnliche Menschen und gehören zu jener großen Populati-
on der Städtebewohner, die die urbanen Topographien der Moderne be-
völkern. Es ist genau diese Betonung des Gewöhnlichen, die zuallererst
an das ästhetisch eingängige Narrativ der Serie und deren Referenzen zu
massenkulturellen Klischees anschließt. Damit verweist 100 Bullets auf
den Umstand, dass die Realität der Massenkultur zwangsläufig eine Ver-
bindung zwischen den gewöhnlichen Menschen und einer eingängigen
Ästhetik nahelegt. Entsprechend lässt sich das Alltagsleben nur in von
Klischees unterlegte Imaginationen übersetzen. Eine Form dieser Imagi-
nationen sind die Minutemen als ikonographisch gefasste Superkriminel-
le. Im Zuge ihrer Rückverwandlung werden sie nicht einfach jemand an-
deres als zuvor; den Status des Gewöhnlichen lassen sie hinter sich, um
stattdessen jemand Außergewöhnliches zu werden, der sich von der ein-
samen Masse moderner Individuen deutlich abhebt. Dieses Phänomen

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

142

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


muss in Zusammenhang mit der urbanen Existenz moderner Individuen
gesehen werden, welches das Streben jedes Einzelnen nach Einzigartig-
keit befeuert. Dieses Versprechen kann aber weder getilgt noch eingelöst
werden. In dieser Perspektive verweist die mehrdeutige Persönlichkeit
der Minutemen, die nicht in der Lage sind, ihre beiden Existenzmodi
miteinander zu verschalten und immer dazu tendieren, ihre andere Seite
zu vergessen, auf die grundsätzliche Ambivalenz moderner Individuali-
tät, worin sogar das scheinbar Besondere auf spezifische Techniken und
Praktiken des Gleichen verweist. Wer etwas Besonderes wird, verliert zu-
gleich seine Individualität und hat keine andere Wahl, als sich in die Be-
dingungen einer stereotypen, antisozialen Existenz zu integrieren.

Für den Fall, dass diese Dichotomie von den Betroffenen nicht akzep-
tiert werden sollte, mutiert das Eindringen der Minutemen-Realität in
die Lebenswelt des Gewöhnlichen rasch zum Desaster. Cole Burns zum
Beispiel versucht, noch befangen in seiner Pseudo-Identität als sich im

Schulden: Cole kurz vor der Verwandlung (Brian Azzarello/
Eduardo Risso: 100 Bullets, #2: Split Second Chance, New
York, NY, 2001: DC Comics, S. 97, Copyright: Eduardo Risso
& DC Comics)

Abb.8:

4. Verwandlung

143

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


kleinkriminellen Milieu bewegender Eiscremeverkäufer, Graves‘ Angebot
zu drehen. Der Gangsterboss, dem er eine Lieferung illegaler Zigaretten
überbringen soll, ist in Graves‘ Aktenkoffer als Ziel ausgewiesen – an-
geblich hat er den Brand in einem Altersheim gelegt, bei dem Coles
Großeltern umkamen. Cole geht davon aus, dass dieser Boss ihn großzü-
gig belohnen wird, wenn er ihm dieses offenkundige Anschlagskomplott
aufdeckt (vgl. Abb.8). Nur denkt der Boss genau daran gerade nicht,
sondern erzählt Cole, während er wie nebenbei einem verzweifelten
Schuldner mit einer Flex eine Hand abtrennt, dass er in der Tat den
Brand aus Immobilienspekulationsgründen gelegt habe. Dann will er Co-
le von drei seiner Männer liquidieren lassen, doch der amputierte
Schuldner presst mit letzter Kraft das Code-Wort „Croatoa“ hervor. In
einem schönen Cliffhanger, blickt Cole im letzten Panel der Episode in
die Mündungen von gleich drei Pistolen. Die folgende Episode beginnt
folgerichtig damit, dass Cole noch selbst darüber staunt, wie es ihm ge-
lingen konnte, die drei Gangster und ihren Boss auszuschalten. Die
Kompetenzen des professionellen Killers sind unmittelbar zurückgekehrt,
die Erinnerung an die Zusammenhänge aber nicht sofort.

Modern

Nicht zufällig sind die meisten Erzählungen in 100 Bullets in urbanen
Settings angesiedelt. Das Subjekt, das sie radikalisieren und komplettie-
ren, ist ein urbanes Subjekt, das erst im Zuge der Implementierung mo-
derner Massengesellschaften und der damit einher gehenden Akzentuie-
rung städtischen Lebens entstehen kann. Als erster hat wohl Georg Sim-
mel die Konturen des neuen „Typus großstädtischer Individualitäten“
(Simmel 2008: 905) entworfen. Ihm zufolge besteht die entscheidende
Auswirkung der zu Beginn des 20. Jahrhunderts gerade aufkommenden,
urbanen Topographien in der „Steigerung des Nervenlebens“ (ebd.), die
aus dem zugleich raschen und unablässigen Wechsel innerer Eindrücke
resultiere. „Der Mensch ist ein Unterschiedswesen“, sagt Simmel (ebd.)
und meint damit, dass in der Stadt der Moderne, die aus Artefakten,
Massenkultur, Technik und Geschwindigkeit besteht, die Fähigkeit zen-
tral wird, kontingente Eindrücke, Impulse, Erfahrungen und Ereignisse
unterscheiden und verarbeiten zu können. Das moderne Subjekt trans-
formiert in ein Selbst, welches sich über Geschwindigkeit und Unter-
schiedsvermögen definiert. Die Fähigkeit, nicht nur sich selbst von ande-
ren zu unterscheiden, sondern den Anderen im diskursiven Feld zu be-
herrschen und, sofern notwendig, unter Einsatz physischer Gewalt auch

5.

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

144

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


zu unterwerfen, ist eine Konsequenz sozialer und individueller Verschie-
denheit auf der Ebene von Vergesellschaftung.

Das Subjekt der Moderne bleibt immer ambivalent und dockt letztlich
auch immer an Motive von Gewalt an. Das zeigt sich schon daran, dass
die Moderne grundsätzlich kompetitiv und agonal verfasst ist – perma-
nent geht es darum, sich gegen andere durchzusetzen. Individualität als
Prinzip trägt in sich den Imperativ, den anderen hinter sich zu lassen, der
Einzigartigste unter den einzigen zu sein. Die Gesellschaft der Moderne
teilt sich ganz basal in Gewinner und Verlierer, wobei das Scheitern der
Letzteren nicht erwünscht ist und die Mittel, die ergriffen werden, um zu
ersteren zu gehören, mitunter brutal sein können. Die Minutemen stellen
in diesem Feld nur eine Steigerungsform dar, ihre Außergewöhnlichkeit
ist weder bizarr noch unmöglich, sie steigert bloß ein allgemeines Prinzip
in Richtung seiner äußersten Möglichkeit. Diese nimmt letale Gestalt an,
denn faktisch ist eine Gesellschaft der radikal zu Ende gebrachten Sub-
jekte undenkbar. Insofern, weil es sich um eine anthropologische Mög-
lichkeit handelt, die zugleich kulturell und sozial unmöglich ist, erschei-
nen die Minutemen als reine Wunscherfüllungsfantasien, Wunschmaschi-
nen aus dem Hause DC, einem der wohlbestücktesten Arsenale der po-
pulären Kultur im anbrechenden 21. Jahrhundert. In Wirklichkeit ist die
wahrscheinlichere Variante solcher Aspirationen auf die Existenz als Su-
per-Ego wohl deren Scheitern. In 100 Bullets wird diese Option speziell
anhand der Nebenfiguren durchgespielt und scheint, ganz ähnlich wie in
den Filmen der Coen Brüder, nur komödienhaft erträglich zu sein. Insge-
samt aber, gerade mit Blick auf die Repräsentation von Gewalt, lässt sich
mit Marshall McLuhan sagen, dass die Übersetzung von Kultur und Ge-
sellschaft in Medienrepräsentationen wesentlicher Bestandteil einer kul-
turellen Aneignung einer Realität ist, die als Erfahrung ansonsten viel zu
komplex ausfiele: „Alle Medien sind mit ihrem Vermögen, Erfahrung in
neue Formen zu übertragen, wirksame Metaphern“ (McLuhan 1994:
97).

Allerdings ist das moderne Selbst weit davon entfernt, sich rein über
Vergnügen, geschweige denn durch Lust zu definieren, wie manche Kul-
turkritiker meinen. Zu Recht spricht Fredric Jameson von einer Glorifi-
zierung der modernen Individualität: „Moderne Leute sind Individuen,
und das Unfreie bei den anderen ist dann offensichtlich ihr Mangel an
Individualität“ (Jameson 2007: 59). Freiheit ist demnach begrenzt auf
die Freiheit des Einzelnen, losgelöst von irgendwelchen sozialen oder
kulturellen Bedingungen. Stattdessen definiert sich Individualität über
Techniken der Kontrollkompetenzen, und zwar sowohl als außengeleite-
tes Beherrschtwerden, als auch als innengeleitete Selbstbeherrschung.

5. Modern

145

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Natürlich ist die darin angelegte Ambivalenz auch Bestandteil eines ge-
sellschaftlichen Umgangs mit Praktiken von Gewalt. Die immer neu in-
szenierte Gewalt in 100 Bullets ist keineswegs eine Antithese zu einem
Zivilisationsprozess, der auf die Regierung der Subjekte setzt. Im Gegen-
teil, wie die Beispiele von Wylie Times oder Cole Burns zeigen, passt sich
deren Gewalt sehr gut einem Ordnungssystem ein, worin sie Sinn macht
und funktional bleibt. Selbst die überschießende Gewalt eines Lono, der
seine Gewaltausbrüche durchaus genießt und sie geradezu orgiastisch
durchlebt, erlaubt sich in aller Regel keinen Ausbruch aus einer Funktio-
nalität von Gewalt. Selbst sein oben thematisierter, rabiat misogyner Ver-
gewaltigungsakt folgt dem Kalkül der Rache; Lono ist nicht der Typ, der
motivlos handeln würde. Das macht die angewendete Gewalt um nichts
besser. Es zeigt aber noch einmal, was wir schon recht gut wissen: dass
Gewalt und Zivilisation sich nicht ausschließen, sondern sich gegenseitig
benötigen und beeinflussen. Von diesem Muster weicht nur Lonos Aus-
bruch gegen Dizzy ab, die er für Shepherds Tod verantwortlich macht. In
diesem Moment verliert er, was sonst nie passiert, vollkommen die Kon-
trolle über sich und scheitert genau deshalb in dieser Auseinander-
setzung. Paradoxerweise bleibt dieser Kontrollverlust letztlich nachvoll-
ziehbarer, als alle seine sonstigen Aktivitäten, weil er aus Lonos Loyalität
zu Shepherd motiviert ist. Hier übernimmt eine Affektivität der Wut, die
jeder kennt und die Lonos übliche kalte Gewaltlogik außer Kraft setzt.

Ausnahmen gibt es immer; unter den Minutemen ist dies die zügellose,
dem Drogenkonsum zugeneigte Figur des Jack Daw. In seiner Gestalt
verschmelzen Gewalt und Sensitivität zu einer Einheit. Wiederholt liefert
sich Jack gezielt Grenzerlebnissen aus, die zwar auch exzessiven Drogen-
konsum umfassen, die aber insbesondere in Gewaltsituationen das Erle-
ben von Rauscherfahrungen suchen – so etwa in illegalen Boxkämpfen
oder in der Konfrontation mit Raubkatzen. Bemerkenswert an diesem
Charakter ist, dass gerade eine bis aufs äußerste brutale Serie die eroti-
sche Besetzung von Gewalt als eindeutig deviant markiert. Letztlich
bleibt Jack ein Gefangener seiner Gewaltobsessionen, die in seinem Fall
nichts Funktionales mehr an sich haben, sondern rein sinnlich und ero-
tisch aufgeladen sind. Nur die es fertigbringen, die Techniken der Selbst-
beherrschung erfolgreich umzusetzen, werden in der Lage sein, aus ihrer
umfassenden Kontrolle als moderne Subjekte auch Lustgewinn zu bezie-
hen. Das würde es ihnen erlauben, in einen sozial orgiastischen Zustand
einzutreten, der deutlich auf die Gewalt bezogen ist und Michel Maffe-
soli zufolge eine der grundlegenden Bedingungen des Sozialen definiert:

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

146

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Es ist nicht zu verbergen, daß der Orgiasmus vor einem Hinter-
grund der Gewaltsamkeit operiert. Auch wenn er sie ritualisiert,
auch wenn er nicht aufhört, sie zu zähmen, bleibt die Gewalt doch
eine Konstante, die man besser als solche realistisch ins Auge faßt“
(Maffesoli 1986: 113).

Die Minutemen verkörpern diese Konstante von Gewalt. Ihre skrupellos
ausgeübte Gewaltsamkeit, ihre nüchtern vollzogene, aber extreme Bruta-
lität hält lange ein Machtzentrum in der Balance, das ohne diesen Ge-
waltkern rasch auseinanderbräche. Im Plot der Serie erinnern sie den
Trust später an diesen Umstand, den dieser selbst gekündigt hatte, als er
alle Minutemen liquidieren wollte. Die Minutemen in 100 Bullets ver-
halten sich zum Menschen so, als hätten sie Blanchot studiert: „Der
Mensch kann alles, und zuerst mich meines Selbst berauben, mir die
Macht entziehen, ‚Ich‘ zu sagen“ (Blanchot 1991: 196). So gesehen dürf-
te die Subjektwerdung eine notwendige Bedingung dafür sein, in der
Moderne nicht nur zu bestehen, sondern sich auch durchzusetzen. Trotz-
dem bleibt es dabei, dass das Selbst im Grunde eine Assemblage bleibt,
dass es mit Hilfe verschiedener Kulturtechniken artifiziell hergestellt
oder konstruiert ist und im Zweifelsfall nicht in der Lage ist, Ich zu sa-
gen.

Das paradox wirkende Zusammenfallen von Selbstkontrolle und Ge-
walthandlungen ist, darauf haben Norbert Elias und Michel Foucault
hingewiesen, paradigmatisch für die Figur des Selbst in der Moderne –
deren absolutes Auseinanderfallen wiederum ist generisch repräsentiert
in der Figur des Serienkillers. Der Prozess der Subjektwerdung an sich ist
schon als latenter Gewaltakt definiert, der Bezüge individueller Zunei-
gung minimiert und stattdessen von kulturellen Praktiken getragene, auf
wechselseitigen Abhängigkeitsverhältnissen basierende Strukturen stark
macht. Charaktere wie die als Super-Egos vorgeführten Minutemen re-
präsentieren nicht weniger als eine individuelle Sehnsucht, derlei Re-
gimes zu stürzen. Die Heimat dieses uneindeutig bleibenden Selbst ist die
urbane Kultur der Moderne, die weitgehend auf artifiziellen Lebenswel-
ten basiert. Als Artefaktkultur kommt moderne Kultur am ehesten im
Rahmen von Massenkultur und Massenproduktion zu sich. Folgerichtig
lässt sich die Akzentuierung einer solchen Artifizialität als genuines Mus-
ter moderner Kultur am prägnantesten in so radikal stilisierten Charak-
teren wiederfinden, wie sie eine Serie wie 100 Bullets präsentiert. In 100
Bullets werden orgiastische Gewohnheiten von Gewalt nicht nur anhand
anomisch auftretender Individuen wie den Minutemen, sondern in be-
ständiger Variation und auf unterschiedlichsten Ebenen der Narration

5. Modern

147

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


als dominantes Verhalten innerhalb dieser nur scheinbar befriedeten
Räume gezeigt. Damit wird nicht nur die generelle Verletzlichkeit des
Subjekts betont, sondern insbesondere auch dessen Tendenz zu Verhal-
tensweisen der Zerstörung und der Selbstzerstörung mittels Formen der
Überschreitung jeglicher kultureller moralischer Imperative. Wenn daher
der Mensch dasjenige ist, das unzerstörbar ist, schließt Blanchot, dann
bedeutet dies vor allem, dass es „keine Grenze für die Zerstörung des
Menschen gibt“ (ebd.: 204).

100 Bullets präsentiert eine alternative Variante des zeitgenössischen
Superhelden, die nicht nur genuin Erzeugnis der Massenkultur ist, son-
dern dessen Idee in Richtung einer lebensweltlicher angesetzten kulturel-
len Topographie transformiert, worin die Figur sich massenkulturellen
Ikonographien gewöhnlicher Verbrechens ebenso anpasst, wie Praktiken
einer für sich selbst stehenden Gewalt und absoluter Selbstkontrolle.
Möglich ist das nur innerhalb der enorm artifiziellen Umgebung der ur-
banen Gesellschaft, welche permanent die Produktion von Kultur gene-
rell und jedes einzelnen Kulturgegenstandes für sich ausweist. Mit dem
klassischen Superhelden teilen die Minutemen das Moment der Meta-
morphose: Zum urbanen Super-Ego werden sie buchstäblich durch eine
Verwandlung, und es ist dieser Habitus absoluter Selbstbewusstheit und
Souveränität, der sich fortan als ihr eigentliches Kostüm erweist (sehr
viel mehr als die aus Quentin Tarantinos Spielfilm Reservoir Dogs, USA
1992, zitierten schwarzen Anzüge und Krawatten). Im Gegensatz zum
Superhelden sind die Minutemen aber nicht mehr in der Lage, ihr Kos-
tüm wenigstens zeitweise abzulegen. Sind sie einmal zum Super-Ego ge-
worden, sind sie auch gezwungen, für immer eines zu bleiben und vor al-
lem vollständig abgetrennt zu bleiben von allem, was sie möglicherweise
als Individuen bewegen mag. Dies ist die Tragik von Wylie, dem keine
andere Chance bleibt, als sein Leben und seine Träume zu zerstören, als
sich für ihn keine Möglichkeit öffnet, seiner Existenz als gnadenloses Su-
per-Ego zu entkommen. Das Kostüm der Minutemen legt nur der Tod
ab. Davon, dass er seine große Liebe aus Disziplin getötet hat, kommt
Wylie nicht los und verlangt nach Rache an seinem früheren Vorgesetz-
ten, Mr. Shepherd. Aber obwohl er diesem schon die Waffe in’s Gesicht
hält, drückt er am Ende nicht ab, denn Shepherd erinnert ihn an das,
was Wylie war und immer sein wird und was den Grund für alle seine
Handlungen ausmacht: „Because you are a Minuteman.” Auch wenn
Wylie trotzig „Fuck you, Fuck!“ erwidert, ist es exakt dieser Moment, in
dem er aufgibt und realisiert, dass ihn seine Existenz als Minuteman zu
etwas macht, das ihn von allen anderen unterscheidet (100 Bullets,
Vol.8: 195). Entblößt als radikal zu sich gekommenes Super-Ego einer

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

148

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Existenz im Außergewöhnlichen kann er keinen menschlichen Gefühlen
und Bindungen folgen, sondern nur der Repräsentation einer unendli-
chen Anomie und gewöhnlichen kulturellen Übertreibung.

Was die Leser von 100 Bullets daher verfolgen dürfen, ist eine Trans-
formation der Charaktere, die in ihrer Identität als Minutemen dazu ten-
dieren, formelhaft zu werden, wohingegen sie einstmals individuelle Bio-
graphien und Schicksale hatten. Insofern erweist sich die massenkulturel-
le, stereotype Identität der Minutemen für diese als wahre Möglichkeit,
Zugriff zu absoluter Macht als Selbst zu erlangen. Die Minutemen de-
transzendentalisieren den Superhelden, indem sie in ihrem Zuschnitt als
schlichte, gewaltsame Selbste dessen übernatürliche Kräfte zitieren, an-
sonsten aber ihre Lektionen als zeitgenössisches Selbst ordentlich gelernt
haben, welches Praktiken der Selbsttechnik und des gewaltsamen Auftre-
tens folgt. Damit verwandeln sie den Superhelden, holen ihn aus den hö-
heren Sphären der Gerechtigkeit heraus und exportieren ihn in Felder
des gewöhnlichen Lebens, der Anstößigkeit und des Verbrechens. Inso-
fern verleiht genau diese Dimension des Gewöhnlichen den Minutemen
ihre Qualität des Außergewöhnlichen, welches der Aura des Superhelden
nahekommt. Der scheinbar dokumentarisch illustrative Stil von 100 Bul-
lets mit seinen Alltagsbeschreibungen und Milieuerkundungen unterläuft
die actionhaltigen, oftmals dem Spektakel verpflichteten Darstellungen
auf der Oberflächenebene, da er eindeutig beabsichtigt, diese Beschrei-
bungen des Alltagslebens in eine Art Archiv alltagsbasierter Imaginatio-
nen, gewissermaßen einer Überzeichnung moderner, urbaner Klischees,
zu überführen. Die Differenz zum wirklich dokumentarischen Ansatz im
Comic ist dabei offensichtlich (Kap.7).

Kolportage

Das Leitprinzip zeitgenössischer Kultur ist Zugänglichkeit und Allgegen-
wärtigkeit. In Zeiten einer globalisierten Massenkultur besteht die wirk-
liche Signatur von Kultur nicht nur in der Möglichkeit zu deren techni-
scher Reproduktion, sondern auch in der technisierten und standardisier-
ten Produktion jedes möglichen Artefakts. Dies ist zurückzuführen auf
jene massiven Veränderungen, die Kultur durchlaufen hat, seit der Ver-
lauf der Urbanisierung an der Wende zum 20. Jahrhundert die soziale
Struktur industrialisierter Gesellschaften umgebrochen hat. Schritt für
Schritt wurde Hochkultur samt ihrer Bestrebungen um Distinktion, Ex-
klusivität und Bildung als repräsentative Kultur an den Rand gedrängt.
Im Unterschied dazu ist Massenkultur allen zugänglich. Im Ergebnis ha-

6.

6. Kolportage

149

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ben sich dadurch nicht selten die gültigen ästhetischen Standards abge-
senkt, da Massenkultur entweder auf alltagsgesättigte oder sehnsuchts-
besetzte Themen setzt, zuweilen auch auf das Vulgäre, und ein Massen-
publikum anstatt einer Bildungselite bedient. Am Medium Comic lässt
sich diese Entwicklung ausgesprochen präzise ablesen. Etwa seit dem 18.
Jahrhundert gilt dem „Gewöhnlichen“ und „Alltäglichen“ ein program-
matischer Diskurs in den Künsten, der beabsichtigt, die Dimension des
„wirklichen Lebens“ in Kultur und Gesellschaft abzubilden. Während
die Zielsetzung hier zunächst die ideologische Absetzung eines selbstbe-
wusst werdenden Bürgertums von der verderbten Kultur des Adels ist,
werden die entsprechenden Sujets im 19. Jahrhundert mit dem Natura-
lismus avantgardistisch besetzt und wandern von dort aus weiter in das
Repertoire von Kitsch und Massenkultur. Innerhalb des massenkulturel-
len Feldes transformiert der Ansatz in ein Set formalisierter, ästhetischer
Praktiken – ganz so, wie diese von Azzarello und Risso eingesetzt wer-
den. Insofern unterstreichen massenkulturelle Ästhetiken und Narrative
die Verbindung zwischen dem Gewöhnlichen als einer Abbildung des
täglichen Lebens und seiner ästhetischen Dimension, weil dieses häufig
mit Formen des Klischees, des Trivialen und des Vulgären verbunden ist.
Das moderne Selbst, das wesentlich durch Bedeutungen und kulturelle
Symbolisierungen erstellt wird, welche über massenkulturelle Produkte
kommuniziert sind, ist umfassend an dieses Verhältnis zwischen Normal-
leben und vulgarisierter Ästhetik gebunden.

Bekanntlich hat Walter Benjamin am Beispiel des Films die neu auf-
kommende Massenkultur als etwas Neuartiges beschrieben, das die Pro-
duktion, Rezeption und insbesondere den Stellenwert von Kunst in der
Gesellschaft vollkommen verändert. Die Kunst, fasst er zusammen, sei
„aus dem Reich des ‚schönen Scheins‘ entwichen, das solange als das
einzige galt, in dem sie gedeihen könne“ (Benjamin 1977: 27). Mit dem
Übergang in neue kulturelle Ökologien, in denen gesamtgesellschaftlich
Bedeutung generiert wird, entstehen auch neue Subjektdispositionen,
verändert sich, um Simmels Terminologie zu benutzen, die nervöse Ge-
stimmtheit des Menschen. Für Benjamin leistet dies zeitgenössisch der
Film, bei dessen Aufnahme die „kritische und genießende Haltung des
Publikums“ zusammenfallen würden (ebd.: 33) – genau das brauche es,
um zum kulturellen Leitmedium zu werden. Fortschrittliches Verhalten
der Masse gegenüber der Kunst sei

„dadurch gekennzeichnet, daß die Lust am Schauen und am Erleben
in ihm eine unmittelbare und innige Verbindung mit der Haltung des
fachmännischen Beurteilers eingeht“ (ebd.).

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

150

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Hieran schließt der Comic ästhetisch und bezüglich seiner Rezeption an.
Marshall McLuhan hat beschrieben, wie sehr sich in dieser Haltung ein
genuines menschliches Medienverhältnis spiegelt, seien doch „Menschen
sofort von jeder Ausweitung ihrer selbst in einem andern Stoff als dem
menschlichen fasziniert“ (McLuhan 1994: 73), die mediale Verdoppe-
lung des Subjekts ist also ohnedies wesentlich für Kultur und wird in der
modernen Massenkultur mit ihrer Vervielfältigung der Spiegel nur radi-
kalisiert. Im Zuge des allmählichen Aufstiegs der Massenkultur zur do-
minanten ästhetischen Form innerhalb der westlichen Hemisphäre wird
auch Bedeutung als symbolische Form zunehmend aus ihr heraus ge-
schaffen, wohingegen der Einfluss der Hochkultur markant abgefallen
ist. Insofern erhält das „Gewöhnliche“ den Status einer Technologie des
Selbst und erlaubt außerdem den Feldern des Imagologischen, die Bin-
dungen dieses Selbst in Richtung eines urbanen Super-Ego zu transzen-
dieren. Ein Comic wie 100 Bullets arbeitet einem solchen Sehnen in
zweierlei Hinsicht zu: Erstens stellt er einen imagologischen Raum be-
reit, worin sich das Super Ego zumindest hypothetisch verwirklichen
kann; zweitens repräsentiert er die Konturen dieses speziellen Selbst und
seiner Verbindung zu Moderne und Urbanität.

Eine besondere Eigenschaft dieser Veränderung liegt darin, dass Stra-
tegien der kulturellen Repräsentation aufgekommen sind, die, obwohl
weit davon entfernt, Avantgarde zu sein, das was sie darstellen eher
untersuchen, als authentifizieren. Etwa 100 bis 150 Jahre nach der Erfin-
dung der Massenkultur (je nach Lesart), zeugt 100 Bullets von solchen
Repräsentationsstrategien, die über Authentifizierungsverfahren weit
hinausgehen. Den Anspruch auf bloße, dokumentarische Authentifizie-
rung, den sie möglicherweise zu repräsentieren beanspruchen könnte,
unterminiert die Serie zielsicher, indem sie Stilistiken der Kolportage und
des Kitsches in ihre Narration und Ästhetik aufnimmt. Dies darf als Ver-
such gewertet werden, die kulturelle Umwelt mit einer Ästhetik der Kol-
portage zu konfrontieren, die zugleich als wichtiges Werkzeug zur Sinn-
generierung genutzt wird. Ein Comic wie 100 Bullets erreicht daher als
Repräsentante von Massenkultur jeweils, das Alltägliche und sogar das
Vulgäre als maßgebliche kulturelle Codes der Abstraktion zu etablieren.
Diese Comic-Serie verbindet ein deutlich triviales, stereotypisiertes Nar-
rativ mit cartoonhaften Zeichnungen und schafft es zugleich, subtile Ele-
mente des Imaginativen und der materiellen Kultur zu vermitteln, die
sich schlussendlich mit der Erfahrung des Lesers von sozialer Realität
vermischen und diese für die Leser zugleich herstellen. Heute sind es ins-
besondere Mainstream-Produkte, die den Standard an kultureller Refle-
xion und Repräsentation maßgeblich definieren. Aus diesem Grund steht

6. Kolportage

151

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


das im Mainstream beheimatete Kulturartefakt für die symbolische
Form der Gegenwart. Indem 100 Bullets die Konzepte von Selbst, Ge-
walt und Urbanität verbindet, findet die Serie zu einer eigenständigen hi-
storischen und medialen Meta-Repräsentation, die auch auf deren eigene
Mehrdeutigkeiten reflektiert. In einer Serie wie dieser findet Massenkul-
tur auch als Kultur einer Einhegung und gleichzeitig expressiv spektaku-
lären Schau ihren originären Ausdruck.

5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets

152

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Heimatfront: Brian Wood, DMZ

Deterritorialisierung

Die Zukunft ist jetzt. Angesichts diverser Separationsbewegungen in ver-
schiedensten Bundesstaaten, einer Vielzahl an aktiven bewaffneten Mili-
zen, die sich über das ganze Land verteilen, üppig gedeihender Ver-
schwörungstheorien, in deren Zentrum die US-Bundesregierung steht
und einer deutlichen Radikalisierung der politischen Kultur seit dem
Amtsantritt von Donald Trump als Präsident, wirkt es zuweilen erstaun-
lich, dass die Vereinigten Staaten von Amerika noch immer ein in sich
geschlossenes Staatsgebilde abgeben, und dass sie, mehr noch, nach wie
vor als bedeutende Weltmacht auftreten. Der Drang etwa, sich weltweit
in internationalen Konflikten zu engagieren, stellt für viele Amerikaner
einen steten Quell des Misstrauens der eigenen Regierung gegenüber dar.
Insofern ließe sich sagen, es sei durchaus erstaunlich, dass das Szenario
einer kommenden Selbstzerstörung des US-amerikanischen politischen
Systems und seiner Gesellschaft innerhalb populärkultureller Narrative
nicht schon längst gut etabliert ist. Zerstörungsfantasien, vor allem von
New York City oder Los Angeles, und andere apokalyptische Szenarien,
wie sie einem schnell zuhauf einfallen, sind hier explizit nicht gemeint.
Zumindest in der politischen Debatte in den USA ist die Sorge vor einem
möglichen zweiten Bürgerkrieg unterdessen erneut angekommen und
wird so ernsthaft wie offen diskutiert (Wetzel 2018; Wright 2017; Ricks
2017a, 2017b).

Das einzige etablierte Beispiel für ein Szenario, das einen neuen bin-
nenamerikanischen Krieg aufgreift, scheint aber, nicht nur im Comic,
sondern auch im Film, die schon im Jahr 1975 gestartete, immer noch
laufende Serie Jeremiah des frankobelgischen Comiczeichners und Tex-
ters Hermann zu sein (Kap.9). In deren Plotanlage ist der neue amerika-
nische Bürgerkrieg allerdings bereits Geschichte und dient bloß als De-
kor für eine post-apokalyptische Gesellschaft, die deutlich auf Szenarios
im Stil der Mad Max-Filme vorausweist. Erst ungefähr 30 Jahre später,
im Jahr 2006, startet das zum US-amerikanischen Comic-Großverlag
DC gehörende Independent Imprint Vertigo Brian Woods Serie DMZ.
Wood gilt als einer der bekannteren Szenaristen und Comickünstler der
letzten Jahrzehnte, dessen Arbeit von Independent Comics (Demo
2003-2005, Channel Zero 1998) bis weit in den Mainstream reicht (u.a.

6.

1.

153

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


X-Men, Northlanders, Star Wars, Conan) (Lund 2015). Die Arbeit an
DMZ erfolgt zunächst exklusiv in Zusammenarbeit mit dem Zeichner
Riccardo Burchielli, bald kommen aber diverse Gastkünstler hinzu, die
einzelne Folgen übernehmen. Seit 2012 liegt die Serie komplett in 72
Ausgaben, beziehungsweise zwölf Bänden vor, sogenannten Trades.

Die Brian Woods DMZ zugrunde liegende Idee ist ebenso clever wie
einfach und nimmt aktuell diskutierte Szenarios mindestens zum Teil
vorweg: Was geschieht, wenn die USA selbst vom Krieg heimgesucht
werden? Und was wäre außerdem, wenn diese Situation nicht etwa dem
Angriff einer fremden Macht folgte, sondern das Resultat stetig gewach-
sener, heimischer Konflikte wäre? Wood führt seine Story folgenderma-
ßen ein: Irgendwann in der näheren Zukunft vereinen sich die irregulä-
ren, paramilitärischen Milizen, die es überall über das Land verteilt tat-
sächlich gibt, zu einer gemeinsamen, lose koordinierten Armee. Zeit-
gleich damit werden die „Free States of America“ proklamiert, die sich
vom Staatsgebilde der USA abspalten. Angesichts ihres massiven interna-
tionalen Engagements, das die regulären militärischen Kräfte bindet, er-
weisen sich Armee und US-Regierung als nicht hinreichend vorbereitet
auf eine solche Bedrohung von innen und verlieren schon bald an Ein-
fluss und Territorium. Schließlich kommt jede Dynamik am denkbar
symbolischsten Ort ins Stocken – New York City. Während die Free Sta-
tes Army New Jersey kontrolliert und sich an der Küstenlinie gegenüber
von Manhattan in Stellung bringt, hält die US-Army Brooklyn und
Queens. Dazwischen liegt Manhattan, als Insel nunmehr abgeschnitten
von der übrigen Welt, ein Niemandsland, das von den Vereinten Natio-
nen zur demilitarisierten Zone (DMZ) erklärt wird.

Damit wählt Wood einen ungewöhnlichen Ansatz für die Auseinan-
dersetzung mit dem Thema Krieg. Das Setting verschiebt die Erfahrung
der zeitgenössischen Gesellschaft und deren Verwicklung in Kriegsfüh-
rungen, indem diese aus den Peripherien der westlichen Hemisphäre her-
ausgelöst und unmittelbar am ikonischen Ort Amerikas und der westli-
chen Kultur schlechthin relokalisiert werden – New York City. Martin
Lund weist darauf hin, dass bemerkenswert viele Arbeiten Woods New
York als Stadt umkreisen; die Frage sei daher, welches und wessen New
York genau hier dargestellt werde (Lund 2015: 1). Mit Channel Zero je-
denfalls hatte Wood schon einmal diese Metropole als Schauplatz eines
Comics gewählt, der als politische Intervention angelegt war; von der
Anlage her schließt DMZ hier an. Was die Story von DMZ eindeutig
vorantreibt, ist das Setting. Woods trickreicher Ansatz besteht darin,
Manhattan in einen Kriegsschauplatz zu verwandeln, ein Umfeld fort-
währenden Leidens und Erleidens, des täglichen Kampfs um Selbsterhal-

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

154

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


tung und der permanenten Angst vor Raketenangriffen durch die US-Ar-
my. Die Menschen, die in den in der Serie erzählen Geschichten vorkom-
men, sind nicht irgendwelche Fremden, die dramaturgisch zu Menschen
werden, weil sie einer inhumanen Politik und Kriegsverbrechen ausge-
setzt sind. Vielmehr könnten dies die Leser selbst sein, deren Nachbarn,
Freunde, Verwandte. Was zusätzlich zu dieser Möglichkeit einer persön-
lichen Identifikation umso relevanter ist, ist die in DMZ eingesetzte Iko-
nographie der Relokalisierung. Unabhängig von den menschlichen Cha-
rakteren spielt die Stadt selbst hier eine Hauptrolle. New York City,
komprimiert in Manhattan, wird in der Repräsentationsstrategie der Se-
rie deutliche Priorität eingeräumt:

„New York took on a more mimetic quality. This mimetic aspiration
is coupled with a frequent use of street signs and a constant use of
narrative captions that provide neighborhood designations“ (ebd.:
18).

Vorzugsweise Riccardo Burchielli, als wichtigster Zeichner der Serie, ent-
wickelt einen Stil, der auf detaillierte Weise die bislang so vertraute Stadt
als entfremdete Zone der Zerstörung und des Krieges vorstellt. Das aber
erfolgt in der zeichnerischen Umsetzung ohne Abstraktion, auch ohne
expressiven Einsatz einer grobkörnigen Skizzenhaftigkeit, wie dies bei
ähnlichen Formaten sonst häufig beliebt ist. Hingegen trägt gerade Bur-
chiellis vergleichsweise konventioneller Zeichenstil das Konzept der Se-
rie. Diese lebt visuell von der Inszenierung des Gegensatz-Erlebnisses
zwischen dem Wissen, wie New York City wirklich aussieht, einerseits,
und der zeichnerischen Darstellung einer Tristesse, andererseits, wie wir
sie nur von Reportagen aus Bürgerkriegsgebieten kennen.

Selbst wenn wir die einschlägigen medienhistorischen Vorbilder der
Repräsentation eines zerstörten New York mit einbeziehen (Page 2008),
angefangen bei Boris Sagals Film Omega Man (USA 1971), gilt dieser
Befund – eben weil Wood und Burchielli so unmittelbar an Nachrichten-
bilder der Gegenwart anknüpfen und diese offenkundig zitieren. Die Be-
sonderheit der Serie liegt in der Verschiebung, oder, mehr noch, in der
Übersetzung der Kriegsrealität aus der Realität Afghanistans und des
Iraks in das Herz der westlichen Metropole par excellence, wodurch
DMZ eine deutlich parabelhafte Qualität gewinnt. Felix Giesa merkt da-
zu an, die Serie greife eine Vielzahl an Themen des Zeitgeschehens auf,
worüber sie das Leben im Kriegsgebiet zeige – „zwar fiktiv, aber doch
scheinbar authentisch“ (Giesa 2013: 136). Die Zweideutigkeit medialer
Darstellungen von Gewalt hat Angela Keppler am Beispiel des Fernse-

1. Deterritorialisierung

155

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


hens herausgearbeitet und hier insbesondere verdeutlicht, dass diese un-
terschiedlichen Modi folgen können:

„Denn es kommt darauf an, zu untersuchen, welches Bild der Ge-
walt durch die Art ihrer Darstellung jeweils entworfen und dem Pu-
blikum angeboten wird“ (Keppler 2015: 47).

Jedes einzelne Format folge einer eigenständigen „audiovisuellen Drama-
turgie“, die unbedingt beachtet werden müsse, um nachvollziehen zu
können, wie die jeweilige Form Gewalt einordnet und inhaltlich besetzt.
Deshalb sind Nachrichtenbilder von Gewalt auch unbedingt von fingier-
ter, aber durchaus real wirkender Gewalt zu unterscheiden. Zwar kennt
der Comic ausschließlich Formate fingierter Gewalt, weil er niemals per-
formative Gewalt in actu einfängt und abbildet, sondern diese immer
erst nachzeichnet und ihr eine zeichnerisch ästhetisierte Gestalt gibt
(Kap.7). Aber zum einen lehnt sich der Comic den in Fernsehen und
Film eingeübten Bildstrategien und Rezeptionsgewohnheiten an, zum an-
deren kann er aus dem Fernsehen bekannte und dort beglaubigte Dar-
stellungsformen zitieren und sich diese zu eigen machen. Die Nachrich-
tenbildern aus dem TV nachempfundenen Kadrierungen und Bildgebun-
gen praktizieren genau dies. Die damit hergestellte Nähe zur Präsentati-
onsweise im Nachrichtenfilm in DMZ ist ein wesentliches Stilelement
der Serie.

Nach nur sieben Seiten Erzählung bringt DMZ schon im ersten Heft
ein erstes Splashpanel, das in einer Totalen den Blick auf ein vom Krieg
gezeichnetes Manhattan freigibt (vgl. Abb. 1). Bereits in diesem ersten
von vielen ähnlich angelegten Panels, die im Verlauf der Serie erscheinen
werden, gelingt es Burchielli, alles das einzufangen, wofür DMZ als Serie
steht. Die berühmte Skyline von New York ist noch zu erkennen und
wird insbesondere markiert durch das unversehrte Empire State Building
als topographischer Orientierungspunkt und Wahrzeichen des alten Vor-
kriegs-New York. Zugleich wird die Stadt als deterritorialisierte Land-
schaft gezeigt. Aus seinen territorialen Bezügen und damit auch aus sei-
nen gesellschaftlichen Ordnungsparametern wird New York herausge-
löst. Dieser Vorgang der Deterritorialisierung erfolgt in DMZ durch eine
Verwandlung des durch klare soziale Strukturen und Regeln gekerbten
Raums der Großstadt in den glatten Raum des Krieges, der diese Ord-
nungen auflöst und durch extreme Unübersichtlichkeiten und Unwäg-
barkeiten ersetzt. Das Territorium, so Gilles Deleuze und Félix Guattari,
geht seiner qualitativen Bestimmung nicht voraus, sondern beides ent-
steht in einem aufeinander verwiesenen Prozess:

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

156

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Das Territorium ist nicht eher da als die qualitative Markierung,
erst die Markierung bildet das Territorium. (…) In diesem Sinne sind
das Territorium und die in ihm wirksamen Funktionen Produkte der
Territorialisierung“ (Deleuze/Guattari 1992: 430).

Der geographische Raum existiert, sofern er als Raum bezeichnet wird,
nur als sozialer Raum und der soziale Raum ist immer schon geogra-
phisch basiert. Territorialisierung bezeichnet jenen Prozess einer Herstel-
lung des Raumes, worin beide Ebenen performativ zusammenwirken:
Die räumliche Abgrenzung eines bestimmten Territoriums und dessen
Anreicherung mit spezifischen Regeln, mithin einer gesellschaftlichen
Ordnung. Genau das erfolgt in der DMZ, die das ehemalige Manhattan
als neues Territorium konstituiert, als formal demilitarisierte Zone,
DMZ, zwischen den Fronten eines Bürgerkriegs und als faktisch kriegs-
zerstörtes Areal, das allein schon durch seine räumliche Insellage mar-
kiert ist. Deleuze und Guattari sprechen von der „Markierung des Terri-
toriums“, die sich als Rhythmus verwirklicht (ebd.). Rhythmus, weil die-
se Markierung auch veränderbar ist, weil sie Schwankungen unterliegt
und ein Raum von unterschiedlichen Qualitäten zugleich geprägt sein
kann. Diese Qualität übersetzen Deleuze und Guattari insbesondere in
das Konzept vom glatten und vom gekerbten Raum. Der glatte Raum,
machen sie deutlich, ist keinesfalls ein homogener Raum. Vielmehr han-
delt es sich um einen amorphen und informellen Raum (ebd.: 660f.), der
zwar über Modi der Organisation verfügt, diese aber nicht verlässlich in-
stitutionalisiert. So kann das Glatte „selber von teuflischen Organisati-
ons-Kräften umrissen und besetzt“ werden, verfügt jedoch zugleich über
ein dem Gekerbten überlegenes „Deterritorialisierungsvermögen“ (ebd.:
665f.). Dieser fluide, unfertige Raum entspricht als zugleich umkämpfter
Raum ganz offenbar demjenigen des Bürgerkriegs und damit auch der in
DMZ entworfenen Topographie.

Hingegen wird im gekerbten Raum „eine Oberfläche geschlossen“
und entlang von „Intervallen“ der sozialen Organisation aufgeteilt (ebd.:
666). Insofern ist der glatte Raum der tendenziell ungeregelte Raum.
Wenn es einen Raum der Gewalt gibt, dann ist es dieser, weil sich hier
keine Ordnungsmarkierung etablieren kann, es sei denn die einer grund-
sätzlichen Unzuverlässigkeit als sozialer Aggregatzustand. Gekerbter
Raum heißt: langfristig Verlässlichkeit in einem Raum zu etablieren,
Ordnung zu übersetzen in räumliche und zeitliche Struktur; Institutio-
nen, Regeln, Konventionen zu etablieren, die sich insbesondere als Ar-
chitekturen des Sozialen umsetzen. Glatter Raum heißt: als „amorpher
und nicht homogener Raum (…) kontinuierlicher Variation“ zu unterlie-

1. Deterritorialisierung

157

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


gen (ebd.: 673). In den glatten Raum kann jederzeit das Unvorhergesehe-
ne, zumindest die Gefahr einschlagen (die in der Kriegsregion natürlich
gerade nicht unvorhergesehen, sondern zum Alltag geworden ist). Die
rauchenden Trümmer in Abbildung 2 geben beredtes Zeugnis davon; wo
eigentlich Sicherheit herrschen sollte, schlägt ein ums andere Mal die Ge-
fährdung ein. Im Kriegsraum ist die Gewalt sowohl als vorhersehbar
markiert, weil sie dessen maßgebliches Strukturmoment darstellt, als
auch unvorhersehbar, weil sie keinen verlässlichen Regeln, Zeiten oder
Prinzipien folgt, es sei denn denen der Zerstörung, Überwältigung und
Gefährdung. Jederzeit kann die Gewalt einschlagen. So wie für Deleuze
und Guattari das Meer der Prototyp des glatten Raums ist, stellt die Ge-
walt des Krieges eine Art von Naturgewalt dar, die das von ihr durch-
herrschte Territorium überfällt und immer neu strukturiert. Entspre-
chend sind die ersten Bände von DMZ als Erkundungen des glatten Rau-
mes aufgebaut, indem sie die Exploration des Kriegsgebiets durch die

Kriegszerstörtes Manhattan (Brian Wood/Riccardo Burchielli:
DMZ, #1: On The Ground, New York, NY, 006: DC Comics,
S. 13, Copyright: DC Comics, Brian Wood & Riccardo
Burchielli)

Abb.1:

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

158

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Hauptfigur der Serie primär als Raumerkundung zeigen, als Bemühen
sich mit den radikal veränderten Gegebenheiten, mit den Selbstverständ-
lichkeiten, den improvisierten sozialen Kerbungen innerhalb eines ehe-
mals vorbildlich gekerbten, jetzt durch den Krieg auf neue Weise geglät-
teten Raumes vertraut zu machen. New York City, als Ikone der
typischen amerikanischen Stadt, gibt dafür eine hervorragende Vorlage
ab, weil das hier stadtplanerisch erstmals umgesetzte Grid-System auch
die ultimative topographische und ordnungsstrukturelle Kerbung dar-
stellt, die nunmehr, im Zeichen des Krieges, nur noch als Reminiszenz
existiert. Insofern geht das erzählerische Prinzip des ersten Bandes der
Serie konsequent vor, da es kein fortlaufendes Narrativ entfaltet, son-
dern weit eher Momentaufnahmen vom Alltag in der DMZ und dem Le-
ben dort in seinen verschiedensten Facetten gezeigt werden. Der junge
Reporter als Hauptfigur, der selbst noch eine professionalisierende Initia-
tionsphase in den Journalismus durchlebt, dient in diesen Geschichten
als eine Art Medium für die in ihnen entfaltete Parabel über die Realität
gegenwärtig von den USA global exportierter Kriege. Eine klassische
Narration setzt hingegen erst ab dem zweiten Band ein, wird aber auch
später immer wieder von exemplarischen Schilderungen einzelner Perso-
nen und Begebenheiten unterbrochen.

Das in Abbildung 1 gezeigte Splash Panel bildet eindringlich die räum-
liche Besonderheit der DMZ ab. Zwar lässt es noch sehr gut die einstige
räumliche und damit auch soziale Struktur der Stadt erkennen, macht
aber zugleich klar, dass diese unter den Gewaltbedingungen des Krieges
keine Bedeutung mehr hat. Deterritorialisierung als glatter Raum, der
aus dem gekerbten wieder herausgefräst wird, bedeutet die Aufhebung
von Ordnung und Sicherheit, das Schleifen räumlicher Orientierungen
als soziale Organisation. Im gezeigten Panel sind die Gebäude durch
Bombenangriffe versehrt, manche sind völlig zerstört und dem Erdboden
nahezu gleichgemacht, andere stehen als Ruinen da; an einigen Stellen
steigt Rauch auf, was anzeigt, dass die letzten Angriffe erst kürzlich er-
folgt sind. Was eigentlich eine demilitarisierte Zone sein sollte, erweist
sich als Ausnahmezone, deren Alltag vom Krieg bestimmt wird. Die ein-
zelnen Gebäude sind nicht nur durch Bombardierungen skelettiert, son-
dern auch von Einschussgraben gezeichnet und bedeckt von Müll und
Trümmern; Abraumfetzen fliegen durch die Luft. Natürlich ist der Him-
mel in diesem Bild von düsteren Wolken bedeckt, die ihm den dunklen
Ton der Verzweiflung verleihen, was den ersten Lektüreeindruck völliger
Verlassenheit unterstreicht. Dennoch gibt sich am Boden (On the
Ground, um den englischen Titel des ersten Trades der Serie zu bemü-
hen) dieses Panels menschliches Leben zu erkennen, ohne dass auch nur

1. Deterritorialisierung

159

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ein Mensch gezeigt werden müsste. So weist das Gebäude unten rechts
im Bild nicht nur eine Reihe Einschusslöcher auf, sondern ist auch mit
diversen Graffitos versehen, von denen einer, als handele es sich um eine
offizielle Ortsangabe, lautet „New New York City“. Indem die Stadt
diesen bitter klingenden Namen erhält, wird klar gemacht, dass im „al-
ten“ New York nichts mehr beim Alten ist. Das zur Linken angrenzende
Hausdach zeigt noch mehr als bloß Einschussnarben und Graffitos,
nämlich Wäsche, die zum Trocknen aufgespannt wurde. Die gewaschene
Wäsche, die wie Fahnen, zugleich auch an deren Stelle, im Wind weht,
fungiert als Beweis dafür, dass es inmitten der Ruinenlandschaft weiter-
hin ziviles Leben gibt. Nicht zu vergessen schließlich, das riesige Wort
„Help“, das auf das benachbarte Dach gepinselt wurde und um eine of-
fensichtlich unwahrscheinliche Rettung bittet.

Der glatte Raum des Krieges (Brian Wood/Riccardo Burchielli:
DMZ, #1: On The Ground, New York, NY, 2006: DC Comics,
S. 34/35, Copyright: DC Comics, Brian Wood & Riccardo
Burchielli)

Abb.2:

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

160

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Relokalisierung

Die fortlaufende Wiederholung solcher Sujets strukturiert und kenn-
zeichnet DMZ und erweist sich als ihr ikonographisches Zentrum. Wie-
derholt nutzt die Serie Splashpanels, die großflächig den Blick auf die
zerstörte Stadtlandschaft und die sich darin neu entfaltende Gesellschaft
des Ausnahmezustands eröffnen. Wenngleich unregelmäßig eingesetzt,
rhythmisiert dieses Element doch die Erzählung, die in den ersten Heften
noch keiner horizontalen Narration folgt, die kontinuierlich die Comic
Books durchziehen und sich nur langfristig entfalten würde, sondern
einem traditionelleren Verfahren des abgeschlossenen, episodischen Er-
zählens verpflichtet ist. Die Splashpanels hingegen ermöglichen eine wie-
derkehrende, gleichbleibende ästhetische Erfahrung und kennzeichnen
DMZ damit von Beginn an als zusammenhängende Serie. Die erste zum
Einsatz kommende Form einer seriellen Erzählweise (Kelleter 2012) ist
also ein graphisches Instrument, das den Erzählfluss ordnet, indem es
ihn unterbricht und in der Serie immer wiederkehrt. Solche Strategien
der Darstellung bezeichnet Arno Meteling als „narrative Serialität“, die
ganz basal Ausdruck einer ökonomischen Logik sei, welche nach Stan-
dardisierung, quantitativ hohem Ausstoß und weitgehend identischer
Qualität ihrer Produkte verlange (Meteling 2013: 91). Das Zusammen-
spiel von Serialität und Ökonomie münde rasch in eine „Ästhetik der
Ähnlichkeit und mitunter der Redundanz“ (ebd.). Dieses Vorgehen stär-
ke letztlich das Prinzip der Kopie gegen das Original (ebd.). Hierfür ist
das Medium Comic ein frühes Experimentalfeld, da der Comic radikal
wie kein anderes Medium just diese Technik des Seriellen erfolgreich
nutzt und perfektioniert. Dennoch eröffnen sich auch innerhalb der seri-
ellen Form Spielräume für ästhetischen Eigensinn, die der Comic konse-
quent zu nutzen, vor allem aber zu erfinden weiß – wie Burchielli ein-
drücklich vorführt.

Eine Ikonographie der Relokalisierung markiert die Gräuel des Krie-
ges als zu uns, zu den Lesern und Rezipienten, selbst gehörig. Unter dem
Verfahren der Relokalisierung möchte ich die Technik verstehen, die mi-
se-en-scène im Comic so anzulegen, dass sie einen zwar allseits vertrau-
ten Raum aufgreift – hier den Stadtraum Manhattans – diesen aber neu
kontextualisiert. So erhält der eigentlich über mediale oder eigene Erfah-
rung vertraute Raum eine neue, tendenziell beunruhigende Gestalt, eben
die der Relokalisierung. Diese Verfremdung des Schauplatzes, da ver-
traute Orte in Szenen verwandelt werden, wie wir sie sonst nur aus
Nachrichten aus Kriegsgebieten kennen – aus Afghanistan, Irak, Somalia
oder Syrien – ermöglicht eine Identifikationsleistung, die sich deutlich

2.

2. Relokalisierung

161

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


von einer Identifikation unterscheidet, die rein auf Mitgefühl gegründet
wäre. Mit Erwin Panofsky lässt sich sagen, dass die graphische Ebene in
DMZ vor diesem Hintergrund weit mehr ist, als bloße Ikonographie,
weil sie nicht nur Bilder vorgestellter Kriegshandlungen repräsentiert,
sondern „‘symbolische‘ Werte“ (Panofsky 2002: 41), die auf das ihnen
eigene kultur- und sozialdiskursive Umfeld verweisen. Panofsky zufolge
benötigt die Ikonologie, als Interpretation gewordene Ikonographie, so-
wohl epistemologisches Wissen als auch subjektive Erfahrung. Ikonolo-
gie ist demzufolge nicht möglich ohne eine starke Verbindung zur Ikono-
graphie einer ihr vorausgehenden „Beschreibung und Klassifizierung von
Bildern“ (ebd.), die in der Erfahrung und Reflexivität des Subjekts ange-
legt ist. Mit Panofsky verweist das Bild zunächst ikonographisch auf eine
Ebene, die er die „Tatsachenbedeutung“ nennt und die sich erschließt,
indem seitens des wahrnehmenden Individuums „bestimmte sichtbare
Formen mit bestimmten Gegenständen“ identifiziert werden (ebd.: 36).
Der ikonologische Zugriff weitet diese Ikonographie „ins Interpretatori-
sche“, mithin ins Epistemische (ebd.: 42). Gerade die Möglichkeit einer
abstrakten Ebene bildlicher Erkenntnisgenerierung bleibt daher immer
auch gebunden an „unsere praktische Erfahrung“ als „Material für eine
vorikonographische Beschreibung“, das immer erneut durch Hinzuzie-
hung insbesondere medialer Hilfsmittel der Welterschließung (ebd.: 43)
ausgeweitet werden muss. Dieser Zugriff auf eine ikonographisch orien-
tierte Erfassung der Welt lässt sich als Empirie der Irritation beschreiben,
weil sich die individuelle, respektive die soziale Erfahrung der Welt und
deren Abbildung nie zur Deckung bringen lassen, sondern immer nur
über Verfahren der Interpretation erschlossen werden können.

Ikonographie schließt also fast immer, sofern sie zur Anwendung ge-
bracht wird, zu Ikonologie auf. Die ikonologische Qualität der Serie er-
gibt sich keineswegs aus ihrem Ansatz der bildlichen Darstellung, DMZ
setzt beileibe nicht experimentell an. Vielmehr erschließt sich diese Serie
über die graphische Deterritorialisierung von New York als glattem
Raum der Stadt im Krieg, also über die epistemische Übersetzung eines
vertrauten, zumindest vertraut wirkenden Stadtraums in eine Topogra-
phie, die entweder ein ganz Anderes repräsentiert oder aber einen ande-
ren Ort haben sollte, als die ursprünglich vertraute Topographie. Die
Ikonologie von DMZ entsteht durch den Effekt einer bildlichen Befrem-
dung, einer graphischen Herauslösung des Dargestellten aus den übli-
chen Frames der Repräsentation. Speziell im ersten Band der Serie spielt
die Verbindung zwischen einer alltäglichen Gewalt des Krieges und der
sinnlichen und symbolischen Transformation des Stadtraums eine zen-
trale Rolle. Dieses Manhattan als Trümmerlandschaft, wo Kinder in aus-

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

162

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


geschlachteten Autowracks spielen und lokale Milizen die in Säcke ge-
steckten Leichen hingerichteter Menschen als Warnsignal von Feuertrep-
pen herabbaumeln lassen, hat kaum noch etwas mit der Vorkriegsreali-
tät gemein (vgl. Abb.3). Zugleich zitieren gerade diese Leichensäcke
Praktiken der Markierung von Gang Territorien, wie sie in US-amerika-
nischen Großstädten schon immer üblich gewesen sind und nun in eine
Kommunikation zu Kriegszeiten übersetzt werden. Insofern ist es mit der
bloßen „Vertrautheit mit bestimmten Themen und Vorstellungen“ (ebd.:
47) tatsächlich nicht getan, fügt die ikonologische Ebene dieser am Null-
punkt der Darstellung befindlichen Kenntnis des abgebildeten Raumes
doch tatsächlich etwas hinzu, indem sie dessen epistemische Tradition
angreift und mit einer neuen Bedeutungsebene überzieht. Die Realität
des Krieges als Realität in der DMZ ist dann identisch mit einer Realität,
worin Gewalt als wirklichkeitsbestimmendes Motiv wirkt. Der Alltag in
Woods DMZ entspricht insofern dem von Jörg Baberowski dargelegten
Konzept des „Gewaltraums“. Dieser konstituiert eine von Praktiken und
Semantiken von Gewalt geprägte Lebenswelt:

„Sobald sich die Umgebung in einen Gewaltraum verwandelt, in
dem das Recht des Stärkeren das Leben strukturiert, gewöhnen sich
Menschen daran, zu verletzen und zu töten“ (Baberowski 2015:
107).

Insofern spielt Woods Comic-Serie hier mit einem klassisch bildlichen
Zugang zum Problem der Erfassung von Wirklichkeit. Zum einen setzt
er Repräsentationen des Unvertrauten und des Monströsen in selbst
schon ikonisch gewordene Szenarien ein; zum anderen unterläuft er die
Gewissheit darüber, dass wir wüssten, was wir sehen. Der Comic spielt
insofern mit einem lange bekannten Problem im Verhältnis von Bildge-
bung und Weltwahrnehmung, das in dieser Form ein Spezifikum der
nicht-bewegten, gezeichneten Bilder ist.

Zur Frage des Zusammenhangs von Bildgebung und Weltwahrneh-
mung führt Maurice Merleau-Ponty aus, auf der einen Seite sei „die Welt
das, was wir sehen, und auf der anderen Seite müssen wir dennoch ler-
nen, sie zu sehen“ (Merleau-Ponty 1994: 18). Insofern sei es erforder-
lich, das „Sehen zunächst in Wissen“ zu überführen (ebd.), es anzueig-
nen und zu bestimmen, was „dieses Sehen“ (ebd.) als kulturelle Praxis,
bedeutet. Schon dieser Vorgang entfernt letztlich die Welt vom Sehenden,
weil gerade die vermeintliche Gewissheit, „durch meinen Blick an die
Welt angeschlossen zu sein“ (ebd.: 48), auch dafür sorgt, dass diese sich
in eine „Pseudo-Welt von Phantasmen verkehrt“ (ebd.). Die Wahrneh-
mung etabliert eine Distanz zwischen dem Objekt respektive der Welt

2. Relokalisierung

163

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


und dem Subjekt des Sehens. Was Merleau-Ponty die „Pseudo-Welt“
nennt, ist eine Welt der Repräsentation, wie sie vornehmlich mit Hilfe
kultureller Artefakte generiert wird. Sie verwirklicht sich als eine Form
der kulturellen Einbildung und bezeichnet einen Imaginationsraum kul-
tureller Narrative, worin Fiktionalität, Historizität und Medialität auf-
einandertreffen und die für Kultur wesentlichen Diskurse der Selbstver-
ständigung stattfinden (Ahrens 2012b: 294). Diese Pseudo-Welt der
Phantasmen entspräche damit ziemlich genau dem, was Hartmut Böhme
als Imagologie anschreibt, wirklichkeitsgrundierende Praktiken einer
kulturell gebundenen Phantasie (Böhme 2004). Insofern ist die Realität
einer Gewalt des Krieges, dargestellt in der Comicserie DMZ, natürlich
phantasmatisch zu verstehen: Möglich ist sie nur mittels Verfahren einer
bildlichen Darstellung der Welt, worin Gewalt eine Präsenz und einen
Stellenwert erhalten kann, der in dieser Form real kaum denkbar ist. Das
Bild schließt immer schon Anteile der Phantasie in sich ein und knüpft

Zeichen in Kriegszeiten (Brian Wood/Riccardo Burchielli: DMZ,
#1: On The Ground, New York, NY, 2006: DC Comics, S. 25,
Copyright: DC Comics, Brian Wood & Riccardo Burchielli)

Abb.3:

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

164

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


auch an diese an; es ist nicht denkbar ohne seinen epistemologischen,
ikonographischen Hintergrund.

Mit Blick auf die nach 9/11 speziell von den USA entfachten, globalen
Kriege und Konflikte, die den Hintergrund für eine Serie wie DMZ abge-
ben, spricht Gerhard Paul von den „neuen Bilderkriegen“ (Paul 2013:
592). Vom Krieg in Afghanistan bis zur Tötung Bin Ladens habe es sich
um „primär symbolpolitische Operationen“ gehandelt, „um die Bilder
der Wehr- und Schutzlosigkeit Amerikas vom 11. September zu über-
schreiben“ (ebd.). So, meint er, hätten die Bilder innerhalb der „asymme-
trischen Kriege der Gegenwart“ eine „neue Konflikt- und Realitätsebe-
ne“ geschaffen (ebd.: 593), auf die, was Paul zeitlich knapp entgangen
ist, wenig später die Bildpolitik des fundamental-islamistischen IS massiv
reagiert. Auf diese Bedeutung des Bildes, der Bildpolitik und der bildli-
chen Vermittlung von Realität und von Haltungen der Empathie reagiert
auch Brian Woods DMZ. Obschon die Serie, sofern sie überhaupt ge-
nannt wird, in aller Regel in das Segment sogenannter post-9/11-Comics
eingeordnet wird, scheint dieses doch in erster Linie mit Bearbeitungen
des Themas in Superhelden Comics in Verbindung zu stehen (Giesa
2013; Goldstein 2014; Funken 2015). Als Serie unterzieht DMZ die
Strategie einer Kriegsführung der Bilder durch die Vertauschung der
Kontexte einer Konterlektüre und produziert statt Ikonen des Erhabe-
nen, wie sie speziell die Bildpolitik unter George Bush verfolgte, neue Pa-
thosformeln des Schreckens und des Leidens im eigenen gesellschaftli-
chen Umfeld. Damit radikalisiert der Comic im Grunde die von Susan
Sontag attestierte historische Bildpolitik von Gewalt, nämlich im Ange-
sicht des Grauenhaften eingeladen zu sein, „entweder Zuschauer zu sein
oder Feiglinge, die nicht hinsehen können“ (Sontag 2003: 51). Sogar
beim Film kann man als Rezipient die Augen verschließen. Der Comic
hingegen lässt keine Wahl: Wer ihn lesen will, muss seine Bilder akzeptie-
ren. Das ist selbst dann so, wenn, wie Sontag feststellt, die Reaktionen
auf Bilder, welche Gewalt zeigen, nicht berechenbar sind und ganz „ge-
gensätzliche Reaktionen hervorrufen“ können (ebd.: 20), gerade auch
weil das Bild immer schon jene Anteile der Phantasie beinhaltet. Genau
dies ist zugleich nur partiell der Fall, denn die bildliche Darstellung,
nicht nur im Comic, nimmt immer auch etwas weg, verändert Details
des Dargestellten und wählt, ähnlich der filmischen Kadrierung, den
Ausschnitt aus, den sie als Welt des Wirklichen präsentiert sehen möch-
te.

2. Relokalisierung

165

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Bild, Fotografie

Schließlich stellt der Comic die Welt vollends still, indem das Nebenei-
nander der in den einzelnen Panels gefrorenen Bewegungen gerade kein
bewegtes Bild schafft, sondern Sequenzialität im Comic eine Abfolge von
Arretierungen bedeutet (Kap.3). Insofern ließe sich fragen, ob der leere
Zwischenraum zwischen den Panels wirklich, wie Scott McCloud meint,
das Wesentliche am Comic ist (McCloud 2001: 68ff.). Mit Blick auf die
Verfahrenspraktiken der Repräsentation wäre das mitnichten der Fall;
hier wäre dies vielmehr die gefrorene Zeit im Bild (im Panel), die, zumin-
dest in ihrer Eigenschaft als sequenziell organisiertes Formprinzip, ein
mediales Privileg des Comic darstellt. Freilich bleibt die Varietät an Pa-
nels weiterhin durch die Zwischenräume, mindestens durch eine Linie;
diese zählen also formal ganz sicher auch zu den konstituierenden Ele-
menten des Mediums. Natürlich ist der Comic nicht das einzige Medi-
um, das auf gefrorener Zeit im Bild basiert. Das trifft bekanntlich auf
Fotografie und Malerei ganz ebenso zu. Trotzdem stellt der Aspekt der
gefrorenen Zeit im Bild das wesentliche Charakteristikum des Comic
dar, demgegenüber alle anderen Eigenschaften zweitrangig werden, weil
der Comic diese Form der Arretierung formal unmittelbar mit der Form
der Sequenzierung konfrontiert – und sie nicht vermeidet, wie die Foto-
graphie oder scheinbar aufhebt, wie der Film. Diese Bedeutung wird
noch verstärkt durch die Abfolge einer Pluralität von neben- und unter-
einander angeordneten, sich untereinander (wenngleich mitunter nur in
Nuancen) unterscheidenden Panels, die zwar in der Abfolge auf Sequen-
zialität und Bewegung schließen lassen, die aber bildimmanent dezidiert
unbewegt bleiben.

Der Comic verstärkt so einen Umstand, den der nicht-digitale Film
zwar materiell auch kannte, der aber für dessen Rezeption keine Rolle
spielte, nämlich das Auseinanderfallen von Bildträger und Bildobjekt.
Zwischen beidem unterscheidet Lambert Wiesing, der als „Bildobjekt“
den Gegenstand bezeichnet, „welcher auf einem Bildträger sichtbar
wird“ (Wiesing 2005: 45). Im Comic multipliziert sich das in den Panels
eingelagerte Bildobjekt gegenüber dem steten Singular der Seite als Bild-
träger. Während der Rezipient beim Film (fälschlicherweise) davon aus-
geht, Bildträger sei die Leinwand und Bildobjekt eine in sich geschlosse-
ne Bewegungsfolge, wird beim Comic offenbar, dass diese Bewegung me-
dial nicht nachvollzogen werden kann, sondern in Einzelmomente zer-
legt werden muss. Seinen Lesern verlangt der Comic ein Höchstmaß an
Abstraktion als Decodierungspraxis des Leseflusses ab, indem diese in
synchron erscheinenden Bildarrangements multiplizierte Figuren zu-

3.

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

166

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nächst als identisch identifizieren und dann in eine zeitliche Chronologie
übersetzen müssen. Es mag daher sein, dass der Leser imaginativ die Be-
wegung zwischen den Bildern herstellt, aber er muss dazu von deren iko-
nographisch angeordneter Erstarrtheit ausgehen. Hans Ulrich Reck
macht darauf aufmerksam, dass Kunst „feststehende Codes“ dereguliert
(Reck 2000: 187), indem sie reflektiert und thematisiert, dass die Wahr-
nehmung der Wirklichkeit „keine einheitliche Repräsentation [ist], son-
dern zugleich deren Simulation“ (ebd.). Diese Eigenschaft der Kunst ver-
dichtet sich im Comic geradezu, dessen Bilder notwendigerweise Kom-
munikation sein müssen. Damit unterläuft der Comic letztlich sogar
Wiesings Diktum, jedes Bild könne, müsse aber nicht Zeichen sein. Im
Comic kommuniziert jedes Bild Bedeutung – gerade als Imaginäres –
fällt aber deshalb auch immer wieder auf seine Qualität als Panel zu-
rück, noch vor jeder Form als Sequenz. Deshalb können Darstellungen
dieser Art so gut innerhalb graphisch organisierter Narrative überzeu-
gen. Zum einen geht Wirklichkeit niemals in sich selbst auf, sondern fügt
immer einen Überschuss des Phantasmatischen hinzu. Zum anderen
macht gerade auch die graphische Repräsentation des Wirklichen diesen
Anteil umgehend immanent deutlich und erhebt insofern keinen An-
spruch darauf, Realität abzubilden, wenn sie in illustrativer Weise eine
mögliche Variante gesellschaftlicher Wirklichkeit schildert.

Die Stadt, bildlich dargestellt als „Körper im Schmerz“ (E. Scarry), ist
eine Stadt, an die jeder anknüpfen kann, die jeder schon einmal, und sei
es medial, erfahren hat – New York City ist die in ikonographischer
Hinsicht paradigmatische Stadt. Ostentativ wird damit die Verwundbar-
keit der westlichen Lebenswelt demonstriert, wie auch die Unzuverlässig-
keit dessen, was darin als soziale Normalität erscheint. Horst Brede-
kamp zufolge beeinflussen Bilder nicht nur das Denken, sondern produ-
zieren auch Gefühle und Handlungen. Ohne das Element einer Ikono-
graphie, meint er, wäre Aufklärung in der Gegenwart nicht möglich. Bre-
dekamp spricht vom „Bildakt“, der verstanden werden müsse als eine

„Wirkung auf das Empfinden, Denken und Handeln […], die aus
der Kraft des Bildes und der Wechselwirkung mit dem betrachten-
den, berührenden und auch hörenden Gegenüber entsteht“ (Brede-
kamp 2010: 52).

Diese Kompetenz findet sich auch in den Bildern in DMZ, wenn diese
deutlich machen, dass nicht etwa die in Übersee eingesetzten Soldaten
heimgeholt werden, sondern dass es vielmehr der Krieg selbst ist, der
nun in der Heimat der kriegsexportierenden Supermacht USA angekom-
men ist. Diese Heimat wird vom Krieg verwüstet, was zeigt, dass jeder-

3. Bild, Fotografie

167

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mann jederzeit von den eigenen Mitbürgern umgebracht werden kann,
anstatt von der bösartigen Bedrohung durch einen „failed state“, durch
Schurkenstaaten oder durch fundamentalistische Fremde angegriffen zu
werden. Der Bildakt in diesem Comic dient der Vergegenwärtigung einer
Möglichkeit von Gewalt, die mehr ist als nur eine Option des Phantas-
ma, sondern Vergegenwärtigung einer verschobenen Realität – einer
Realität des Kriegsschreckens, die aus den abgehängten Peripherien der
globalisierten Welt radikal vordringt in das Herz der Metropole. So gese-
hen ließe sich Woods DMZ als Blaupause für eine Ikonologie der popu-
lären Kultur verstehen. Darin würde gesellschaftliche Wirklichkeit als ur-
banes Umfeld, als Architektur und Stadtkultur durchgehend in die Reali-
tät des Lesers einsickern – indem dieser nämlich mit einem in ein Kriegs-
gebiet verwandelten New York City konfrontiert ist, das so tatsächlich
aussehen könnte, würde es zum Kriegsschauplatz werden. Diese trotz
Burchiellis glattem, unverhohlen fingiertem Zeichenstil, dokumentarhaft
wirkende Qualität, die von Fans an der Serie insbesondere geschätzt
wird, unterscheidet sie von anderen Darstellungen der zerstörten Stadt,
vornehmlich im Superhelden-Comic. Während dort die Technik der Ver-
fremdung des Vertrauten die Garantie dafür darstellt, dass es sich letzt-
lich um pure Fiktion handelt, wird die Verfremdung in DMZ im Sinne
einer ästhetischen Strategie der Ermöglichung von Identifikation einge-
setzt.

Was die Form der Bildsprache gerade der ersten Bände von DMZ an-
geht, so handelt es sich um eine Form der Darstellung von Gewalt, wo-
rin diese als Lebensmodus gezeichnet wird, und zwar auf allen lebens-
weltlich relevanten Ebenen. Wenn Trutz von Trotha feststellt, Schauplatz
von Gewalt sei heute nicht mehr deren materieller, sondern vielmehr ihr
medialer Ort (Trotha 2011: 131), dann nimmt DMZ diese Aussage ernst
und verweist auf die von Trotha angemerkte Vermischung der materia-
len und der imaginativen Seite von Gewalt und Grausamkeit (ebd.: 139).
Nicht nur ist die gesamte Topographie gezeichnet durch Gewalthandlun-
gen des Krieges, dieser greift auch ganz grundsätzlich die Sicherheit einer
Existenz der Individuen an. In einem Alltag, der jederzeit von einem neu-
erlichen Einbruch einer Gewalt des Krieges und daran anknüpfender in-
dividueller Gewalt heimgesucht werden kann, haben auch die normalen
Codes der Selbsterhaltung keine Gültigkeit mehr. Folgerichtig ist die le-
bensweltliche Realität, ist die gesamte Alltagsgestaltung in der DMZ auf
eine Gegenwart von Gewalt ausgerichtet, die deren bloß konjunktivische
Präsenz, wie sie für die Gegenwart der Moderne eigentlich üblich sein
sollte, abgelöst hat. Diese Herangehensweise wird heute speziell im
Zombie-Comic auf die Spitze getrieben, der das Prinzip dramaturgisch

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

168

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


konsequent ausbeutet (Griffin 2015). In DMZ wird dieses ästhetisch-
dramaturgische Konzept sichtbar, wenn in Wohnungen improvisierte
Kliniken vorgestellt werden, wenn die Leute nach einer gescheiterten In-
vasion durch US-Truppen wieder ans Licht kommen oder wenn dem
Krieg abgetrotzte Refugien des guten Lebens gezeigt werden (vgl.
Abb.4).

Nach dem Beschuss (Brian Wood/Riccardo Burchielli: DMZ,
#1: On The Ground, New York, NY, 2006: DC Comics, S. 76,
Copyright: DC Comics, Brian Wood & Riccardo Burchielli)

Entsprechend merkt Hans Georg Soeffner an, das Selbstbewusstsein von
Zivilisation mache sich fest an der „zunehmende[n] Ächtung der Ge-
walt“ (Soeffner 2005: 65). Die „kontraktuelle Vernunft“ der Zivilisation
disqualifiziert Gewalt demnach als bedrohlich, asozial und amoralisch,
während die Vernunft selbst „moralische Qualität“ erhält (ebd.).
Schließlich ist eine solche Vernunft in der Gewalt nicht auszumachen,
sondern diese steht für eine irrationale Existenz per se und wird als sol-
che nicht mehr hingenommen. Hingegen würden nurmehr „Kunst und
Ästhetik“ noch als Refugien einer nicht durchwegs vernunftgeleiteten
Existenz toleriert (ebd.: 66). Das aber erfolge nicht ohne Hintergedan-
ken, denn tatsächlich solle die „Ästhetik als menschliche Sinngebungs-
kraft in jene Sinnbezirke“ jenseits der Vernunft einrücken (ebd.). Es ist

Abb.4:

3. Bild, Fotografie

169

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nicht unwesentlich, dass die ordnungzersetzende Gewalt des Krieges sich
hier in der deutlich ästhetisierten Form seriellen Erzählens Geltung ver-
schafft. Auch DMZ nutzt dafür, was Wolfgang Sofsky eine grundsätzlich
auf „Überwältigung“ des Betrachters ausgehende „Ästhetik des Gräßli-
chen“ nennt (Sofsky 2011: 17). Diese Gewaltdarstellung, meint Sofsky,
sei als Schock konzipiert: „Die Gewalt der Präsentation soll den Zu-
schauer treffen, soll ihm durch Mark und Bein gehen“ (ebd.). Dieses
Mittel nutzt auch die, wenngleich fiktive, Comic-Serie DMZ, wenn bei-
spielsweise deren Protagonist kaum erträgt, was er in einer improvisier-
ten Klinik für Kriegsversehrte erlebt und diese Unerträglichkeit das Ti-
cket für eine Identifikation des Lesers mit der Figur abgibt. Gleichwohl
ist diese Identifikation nur möglich, weil sie gefahrlos bleibt und sich
nicht wirklich mit Gewalt konfrontiert sieht, sondern nur mit deren äs-
thetisierter, fiktionaler Darstellung im Bild:

„Gewaltbilder sind nämlich harmloser als es den Anschein hat. Ihre
emotionale Sprengkraft ist begrenzt. Bilder der Gewalt sind niemals
die Gewalt selbst“ (ebd.: 18).

Im Bild von Gewalt hebt sich die Gewalt auf, oder, wie Sofsky formu-
liert: „Bilder entmachten die Gewalt“ (ebd.). Die dargestellte, bildlich
wiedergegebene und damit ästhetisierte Gewalt ist niemals mehr sie
selbst, sondern im besten Falle ein Zitat der wirklichen Gewalt, häufig
aber nur deren Imitation.

Diese Perspektive auf die Belange von Gesellschaft und Kultur in Zei-
ten des Krieges und militärischer Durchherrschung wird zunächst umge-
setzt, indem die Narrationsebene der Serie auf einen ziemlich traditionel-
len Ansatz zurückgreift. Der erst angehende, unerfahrene Journalist
Matty Roth (vgl. Abb.5) fliegt als Praktikant eines berühmten Reporters
in die DMZ ein, doch ihr Hubschrauber wird über Manhattan abge-
schossen und der Journalist scheinbar getötet. Daraufhin nimmt Roth
dessen Rolle als Kriegsberichterstatter in der DMZ ein, die er von nun
an für diese selbst, für die Öffentlichkeit und nicht zuletzt natürlich für
die Leserschaft der Serie dokumentiert. Deshalb schreibt Matty nicht
nur, sondern arbeitet auch als Fotoreporter. In einem ohnehin bildgeben-
den Medium wie dem Comic wäre dies dramaturgisch nicht zwingend
notwendig, weil das Medium die Bilder aus sich heraus mitliefert. Das
„Klik“-Geräusch der Kamera im Panel sorgt demgegenüber für eine dop-
pelte Belichtung, lenkt das Auge des Betrachters, verschmilzt intermedial
das erstarrte Comic-Panel und die bewegungslose Fotografie und verifi-
ziert auf diese Weise gewissermaßen doch die Authentizität des Darge-
stellten. Das vom Bildjournalisten erstellte Foto wird zum strukturellen

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

170

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


und ästhetischen Äquivalent des Comic-Panels. Es ist daher nur konse-
quent, dass die Fotos, die Matty Roth im Comic macht, nicht in Bilder
übersetzt, sondern nur onomatopoetisch durch den Auslöser der Kamera
aufgerufen werden. Die Bildwirklichkeit der Panels entspricht in ihrer
durchkomponierten Ästhetik bereits der Bildwirklichkeit der Fotogra-
phie – und zwar obwohl kein einziger der an DMZ beteiligten Zeichner
auch nur annähernd versucht, eine fotografisch anmutende Ästhetik zu
entfalten. Im Gegenteil: Die Serie lebt von einer nachdrücklichen Aus-
stellung des Zeichnerischen.

Matty Roth, Journalist (Brian Wood/Riccardo Burchielli: DMZ,
#2: Body Of A Journalist, New York, NY, 2007: DC Comics,
S. 145, Copyright: DC Comics, Brian Wood & Riccardo
Burchielli)

Dennoch bleibt eine Differenz in Hinblick auf eine mögliche Über-
setzung des Fotos in die Form des Comic-Panels. Das Foto weist sich im-
mer, selbst wenn es ein im anderen Medium nur imitiertes Foto ist, als
Dokument des Dargestellten aus; im Foto soll immer der Augenblick für
eine potentielle Ewigkeit aufgehoben werden. Im Panel hingegen begeg-
net dem Leser die stillgestellte Flüchtigkeit des Moments in dem Wissen,
dass dieser Moment vergehen sollte und nur aufgrund einer strukturellen
Beeinträchtigung des Mediums in der Zeit festgestellt bleibt. Die gefrore-

Abb.5:

3. Bild, Fotografie

171

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ne Zeit im Bild hebt die Flüchtigkeit des Moments auf und transportiert
diesen in der Geste einer Dokumentation des wirklich Gewesen in eine
potentielle Ewigkeit. Dennoch, und das wird am Fotojournalismus eines
Matty Roth deutlich, ist es explizit diese Foto-Ebene des Comic, die des-
sen zentralen Unterschied zum Film ausmacht. Wie das Foto, profitiert
auch die Bildentfaltung des Comic von dessen Unbewegtheit und damit
von seiner Emblematik. Mehr noch als für die Fotografie ließe sich sogar
für den Comic sagen, dieser sei das emblematische Medium par excel-
lence. Überhaupt können, stellt Giesa fest, die Bildstrategien in DMZ als
Instrument einer kritischen Auseinandersetzung mit der medialen Be-
richterstattung zum Krieg gewertet werden:

„So wird der Erzählfluss der Comics immer wieder von Bildern digi-
taler Karten (…), Blicke durch Kamera- oder Zielfernrohrobjektive,
Satelliten- sowie Fernsehbilder unterbrochen“ (Giesa 2013: 138).

Die mediale Aufbereitung von Krisen- und Kriegsschauplätzen, aber
auch die ganz alltägliche, mediengesättigte Orientierung der Alltagswelt,
spiegelt sich darin wieder.

Figur

Ganz buchstäblich fällt Matty Roth ins Feld des Krieges wie auch der
Kriegsreportage und entwickelt sich rasch zu einer Schlüsselfigur inner-
halb der laufenden Ereignisse. Dramaturgisch konzipiert als Journalist,
reiht Roth sich ein in eine illustre Schar von Helden der Massenkultur,
sei es im Comic, sei es im Film. Nicht nur scheint der Journalist mehr
oder weniger dem alten, epischen Typus des Helden mitsamt dessen Tap-
ferkeit, martialischer Ausstattung und zweckfreier Abenteuerlust den
Rang abzulaufen, er steht außerdem für den massenmedialen Blick auf
die Welt. Beim Journalisten handelt es sich um die Person, die das, was
sich in einer Gesellschaft in Wirklichkeit abspielt, dokumentiert oder
mehr noch: es erst selbst investigativ zum Vorschein bringt. Immer wie-
der macht die Serie daher klar, dass die journalistisch dokumentierte
Wahrheit dessen, was geschieht, mit Blick auf Möglichkeiten der Ein-
flussnahme, Macht und Informationsproduktion eine zentrale Ressource
abgibt. Zugleich ist die Wahrheit dessen, was in der Gesellschaft ge-
schieht, bekanntlich grundsätzlich unauffindbar. Dafür gibt es zwei
Gründe: Zum einen bleibt Wahrheit durch diejenigen Diskursmächte
verdeckt, die wirklich über Macht verfügen, zum anderen hat in einer
Gesellschaft, die ihre Realität als Endlosschleife erstellt, indem sie Medi-

4.

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

172

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


eninformationen zirkulieren lässt, eine Wahrheit über diese Gesellschaft
schlicht aufgehört zu existieren. Selbst wenn es in den meisten Fällen für
die Entwicklung der Geschichte am Ende keine Rolle spielt, dass der
Held mit einer Identität als Journalist versehen ist (Hergés Tintin dürfte
dafür das bekannteste Beispiel sein), so gibt es doch auch Ausnahmen.
Die Figur des Matty Roth zählt ebenso dazu, wie Manfred Sommers
Frank Cappa und natürlich das Comic-alter ego eines Joe Sacco (Kap.7).
Wieder und wieder treibt Roths Tätigkeit als Journalist die Handlung
voran und dient als Schlüsselmotiv für Plotkonstruktionen und die Ak-
tionen der unterschiedlichsten Charaktere.

Zu Beginn wählt Wood denn auch einen ebenso klassischen wie einfa-
chen Zugriff hinsichtlich der Entwicklung seiner Figur, indem er Matty
Roth als Journalist im Werden darstellt. Umso mehr dieser aber in seinen
Job als Journalist hineinwächst, umso stärker macht er sich auch mit der
DMZ und ihrer für ihn neuartigen sozialen Welt vertraut. Mehr noch,
Roth ist faktisch der einzige in der DMZ aktive Journalist; seine profes-
sionelle Anbindung wechselt häufig, teilweise arbeitet er als freier Jour-
nalist, manchmal ist er „embedded“ im Dienst der US-Regierung tätig,
häufig hängt er sogar davon ab, ob ihn gerade jemand für die eigenen
Ziele benutzen möchte oder nicht. Auf diese Weise funktioniert Roth
perfekt als Identifikationscharakter, da der Leser ebenso neu und orien-
tierungslos in der DMZ ist, wie Matty selbst und beide sich mit dieser
fremden und heterotopischen, zugleich unmittelbar benachbarten Welt
vertraut machen müssen. Es dauert nicht lange, bis Roth eine Art cele-
brity in der DMZ wird. Damit wird er einerseits Teil der DMZ, anderer-
seits bleibt er immer ein Außenseiter, ein aufmerksamer Beobachter des-
sen, was dort im Großen, wie auch in den Nischen des Privaten ge-
schieht. Insofern fungiert Roth als Medium der Leserschaft par excel-
lence, ist er doch ein politisch neutraler, aber ethisch engagierter Beob-
achter, durch dessen Perspektive dem Leser Informationen über die
DMZ und damit auch darüber, wie Krieg mitten in Manhattan tatsäch-
lich aussehen könnte, vor Augen geführt werden. Als jemand der fast al-
len Kriegsparteien ebenso fern steht, wie er mit Blick auf die maßgebli-
chen Ereignisse in der DMZ rasch zum Insider avanciert, erscheint Mat-
ty Roth zunächst als neutraler Charakter. Deshalb sollte er auch in der
Lage sein, die unterschiedlichsten, häufig einander entgegengesetzten Po-
sitionen und Perspektiven zu vermitteln, die den dargestellten Konflikt
ausmachen und die in den Geschichten der Serie kontinuierlich wieder-
gegeben werden.

Als habe jedoch die ganze Zeichnung des Matty Roth als sympathi-
scher, aber unbedarfter Grünschnabel nur dazu gedient, den Leser mit

4. Figur

173

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


einer Figur vertraut zu machen, der er von nun an durch die Trümmer-
landschaft der DMZ wird folgen müssen, ändert Wood schon bald die
Erzählstrategie im Umgang mit seinem Protagonisten. Während es ihm
viel zu viel Sympathien einträgt, ein geradliniger Kerl zu sein, der bei den
Menschen in der DMZ aushält, hat Matty zugleich keinerlei weitere
Chance, sich als Charakter zu entwickeln und verharrt demzufolge unge-
fähr die beiden ersten Bände der Serie über als flache, wenig überzeugen-
de Figur. Wiederholt wird betont, dass Matty Roth als Journalist, auch
wenn er nun in der DMZ lebt, nie wirklich dazu gehört. Er bleibt immer
eine externe Figur, die selbst aus der Binnenperspektive noch zwangsläu-
fig den Blick von außen auf die DMZ kultiviert, weil genau dies sein Job
als Journalist und damit auch Bedingung seiner Professionalität ist. Hin-
zu kommt, dass Wood Roth als Charakter hochgradig opportunistisch
anlegt: Im Verlauf der Serie paktiert er mit so gut wie allen in der DMZ
aktiven Parteien. Roth erweist sich als alles andere denn eine integre Ge-
stalt, schon gar nicht als geradlinige Heldenfigur, sondern als Kollabora-
teur schlechthin, der, mal aus Eigennutz, mal aus Idealismus, mal aus
pragmatisch professionellen Gründen, mit diesem oder jenem Akteur Al-
lianzen schmiedet. Über diesen Angelpunkt des Charakters von Matty
Roth beginnt Wood schließlich, seine Hauptfigur mit einer absichtsvoll
ambivalent gezeichneten Persönlichkeit auszustatten. Von nun an macht
Roth Fehler. Er fällt die falschen Entscheidungen, wobei ihn sein Status
als DMZ celebrity und als von außen kommende Person gleichermaßen
dazu verleitet, zu glauben, er könne selbst entscheiden, was gut für die
DMZ sei und was nicht. Als eine Konsequenz aus fehlerhaften Aktionen
dieser Art wendet sich auch Zee von ihm ab, eine äußerst versierte Akti-
vistin in der DMZ, die ihm vom ersten Band an eine Freundin gewesen
ist, stellenweise sogar seine Geliebte. Matty Roth schläft mit verschiede-
nen Frauen, die er irgendwie alle liebt, aber er ist nicht in der Lage, sich
für eine von ihnen zu entscheiden und eine längerfristig angelegte Bezie-
hung einzugehen – weshalb sie auch eine nach der anderen aus der Serie
entfernt werden, indem sie entweder sterben oder beginnen, Roth zu
hassen. Nur Zee taucht immer wieder auf. Ihre narrative Funktion ist so
offensichtlich wie trivial, selbst wenn sie als betont kantige Figur ange-
legt ist: Zee verkörpert in dieser Serie das Gewissen, sie ist die morali-
sche Stimme des Allgemeinwillens in der DMZ. Immer wieder geriert sie
sich als Über-Ich für Matty Roth oder sogar als antikisierender ein-Frau-
Chor für die Belange der DMZ generell.

Für eine ganze Weile, ungefähr auf der Mitte der Serie und während
der Geschichten rund um die TradeWell-Affäre, die überdeutlich den US-
amerikanischen Blackwater Skandal im Irak aufgreifen, scheint Roths

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

174

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ambivalente Persönlichkeit schließlich in einen komplexen, in keiner
Weise perfekten, aber grundsätzlich verlässlichen Charakter zu münden.
Damit ist es in dem Moment vorbei, da Matty Roth Partei für Parco
Delgado ergreift (vgl. Abb.6), einen ehemaligen Kriminellen, der sich in
einen charismatischen Politiker in der DMZ verwandelt hat und die ers-
ten freien Wahlen in Manhattan seit Beginn des Bürgerkriegs gewinnt.

Delgado geht zügig daran, eine Art autonome Regierung in der DMZ
zu installieren, die rasch zu einem typischen Revolutionsregime transfor-
miert und in der Absicht, die eigenen ursprünglichen Ambitionen zu be-
wahren, zur Diktatur wird. Indem Matty konsequent seinen eigenen,
zweifelhaften Weg zum Ruhm beschreitet, wird er zunächst Parteimit-
glied, dann politischer Sprecher der Delgado Administration und schließ-
lich sogar zum Kämpfer, der seine Kamera gegen eine wirkliche Waffe
eintauscht. In dem Moment, da Roth sich entscheidet, nicht nur ein Ak-
teur in der DMZ zu sein, was er als Journalist längst ist, sondern viel-
mehr ein Akteur für die DMZ und in ihrem Namen, bewaffnet er sich
bezeichnenderweise richtig, hängt sich statt der Kamera ein Gewehr um
und ersetzt die Berichterstattung als Journalist durch das Gewalthandeln

Parko Delgado, Politiker (Brian Wood/Riccardo Burchielli/
Kristian Donaldson/Nikki Cook: DMZ, #7: War Powers, New
York, NY, 2009: DC Comics, S. 77, Copyright: DC Comics,
Brian Wood & Riccardo Burchielli)

Abb.6:

4. Figur

175

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


als Kämpfer (vgl. Abb.7). Dabei übersieht er den Umstand, dass er fak-
tisch nicht eine Waffe anstelle seiner Kamera wählt, sondern vielmehr
nur eine andere Waffe, damit aber ein ethisches und habituelles State-
ment abgibt. Die Waffe der Aufklärung als Waffe der Dokumentation er-
setzt Matty Roth durch die Waffe der bloßen Gewalt. Es hat den An-
schein, als könne es aus der Binnenperspektive der DMZ, der sich Roth
nun integrieren will, nur die kämpfende Option geben, sofern man nicht
passiv bleiben will. Dabei wird die Dimension von Gewalt in DMZ im
Delgado-Zyklus noch einmal gesteigert, denn nun ist Gewalt nicht mehr
nur der Modus einer lebensweltlichen Realität, die das Alltagserleben
und Alltagshandeln in der DMZ prägt, sondern sie wird als Hyper-Ge-
walt zum strategischen Instrument der politischen Selbstbehauptung der
DMZ. Wood entwirft hier ein Szenario, das der Alptraum der modernen
Staatengemeinschaft sein dürfte. Die Delgado-Administration in der
DMZ erlangt Zugriff auf einen Nuklearsprengkopf und setzt diesen ge-
zielt und offensiv ein, um insbesondere die USA, aber auch die Free Sta-
tes unter Druck zu setzen. Die schmutzige Bombe macht die DMZ end-
gültig vom Objekt einer sie permanent überziehenden, überfallenden
Kriegsgewalt, die sich intern als Strukturmoment der Alltagsgewalt um-
setzt, zum Subjekt einer radikalen, hochgradig abstrakt gehaltenen, in
der heraufbeschworenen Bedrohungslage jedoch enorm konkreten Ge-
waltpolitik. Nicht nur hebt die Delgado-Administration den Unterschied
zu den bislang die DMZ als externe Mächte beharkenden Gewalten auf;
sie überholt diese sogar, hatte doch bis dahin keine Seite auch nur damit
gedroht, den konventionell geführten Bürgerkrieg atomar aufladen zu
wollen. Stattdessen sucht die DMZ die Eskalation auf der Ebene der Hy-
per-Gewalt. Um die Gewalt „on the ground“, also auf ihrem Territori-
um, mindestens nachhaltig einzugrenzen, katapultiert die Delgado-Ad-
ministration, tatkräftig unterstützt von Matty Roth, die Gewalt als Prin-
zip und als Strukturmoment auf eine Meta-Ebene.

Vor diesem Hintergrund ist es kein Zufall, dass viele Leser von DMZ
den Parko Delgado-Zyklus nicht mögen, worin die bis dahin rundweg
marginalisierten und immer wieder gedemütigten Menschen in der
DMZ, die gerade deshalb auch wert sind, bewundert zu werden, plötz-
lich eine Nuklearwaffe gegen die USA in Stellung bringen. Nicht nur,
dass der Plot dieser Geschichte kaum überzeugt, es wird auch nahezu
unmöglich, sich in die Hauptfigur der Serie einzufühlen. Im Sinne einer
klassischen Narration gibt diesbezüglich nur das sporadische Auftauchen
von Zee dem Leser Sicherheit, wenn sie, ohne ein Blatt vor den Mund zu
nehmen, auf rüde Weise, ihre Verachtung für Roth artikuliert. Wenn-
gleich er in diesem Zyklus als hochgradig ambivalente, auch unsympa-

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

176

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


thische Figur gezeichnet wird, gewinnt Matty Roth gleichwohl nicht an
persönlicher Tiefe. Mehr noch, es scheint so, als sei nicht einmal beab-
sichtigt, seinen Charakter mit Komplexität auszustatten. Schließlich
scheinen die Ambivalenz und Unfreundlichkeit der Figur in erster Linie
einem sich erst entfaltenden Ansatz zu einem Narrativ der Relokalisie-
rung von Gewalt in jenem parabelhaften Bürgerkriegs-New York zu die-
nen. Ein solcher Ansatz folgt zwei Fährten. Deren erste, die vom ersten
Band an ausgelegt wird, ist die Betonung individueller Schicksale, abseits
der groß angelegten Storylines. Die Geschichten folgen dann untergeord-
neten oder zufällig auftauchenden Figuren und tragen zu einem stetig an-
wachsenden Wissen sowohl über die Serie als auch über die DMZ und
die darin vorherrschenden, verschiedensten Möglichkeiten bei, ein Leben
zu fristen. Indem Wood einer gut eingeführten Erzählstrategie folgt, ent-
wirft er die Szenerie dessen, was Alltagsrealität an einem solchen Kriegs-
schauplatz sein könnte. Während vor diesem Hintergrund die DMZ
selbst immer vertrauter erscheint, trägt auch das absichtsvolle Fremd-
werden von Matty Roth zu einem solchen Narrativ der Relokalisierung
bei, gerade weil ein Schauplatz wie dieser nur solange ‚real‘ erscheint –

Journalist unter Waffen (Brian Wood/Riccardo Burchielli/
Kristian Donaldson/Nikki Cook: DMZ, #7: War Powers, New
York, NY, 2009: DC Comics, S. 101, Copyright: DC Comics,
Brian Wood & Riccardo Burchielli)

Abb.7:

4. Figur

177

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


soweit ein imaginierter Schauplatz überhaupt ‚real‘ erscheinen kann –
wie dem Rezipienten eine lückenlose Identifikation verwehrt ist. Die Ver-
wandlung des Matty Roth vom weitgehend unbedarften Grünschnabel
in einen nur oberflächlich integren, faktisch opportunistischen Selbstver-
wirklichungsakteur inmitten einer Kriegslandschaft, vollzieht sich so ra-
pide und radikal, dass im Vergleich zu ihm selbst sein ansonsten höchst
fragwürdiger Vater zuweilen als wahrhaft anständiger Mensch erscheint.
Dieser Prozess verdeutlicht, wie schnell eine Gesellschaft, und vor allem
deren Individuen, die unter permanentem Druck und ununterbrochenem
Leiden an Gewalt stehen, korrumpiert werden können. Matty Roth ist es
jedenfalls niemals gestattet, sich von einer Figur zu einer Persönlichkeit
zu entwickeln, er bleibt immer verdammt, eine Parabel für das zu sein,
was in und mit der DMZ geschieht.

Entfremden

Die Darstellung von Gewalt in DMZ, mithin die in der Serie repräsen-
tierte Gewaltrealität, die für deren Leserschaft faktisch aus weit entfern-
ten Kriegsperipherien importiert ist, beinhaltet ebenso sehr ikonische wie
narrative Elemente. Die Gewalt, oder zumindest deren beständige Dro-
hung auf ganz verschiedenen Ebenen, treibt die Handlung der Serie mo-
tivisch immer erneut voran und wird oft genug auch selbst handlungslei-
tend. Die Territorialisierung von Gewalt in DMZ erfasst als der glatte
Raum eines als demilitarisierte, aber extrem gewaltvirulente Zone ge-
zeichneten Manhattan letztlich jede Pore einer sozialen Realität, die sich
in den Trümmern dieses einstigen Manhattan noch etablieren kann. Sie
erfasst die Menschen in der DMZ aber auch affektiv und wird zur be-
stimmenden Konstante der Existenz für alle dort lebenden Personen, die
die Serie als handelnde Personen einführt. Damit wird konsequent ver-
deutlicht, was Baberowski für den Gewaltraum generell konstatiert: In
einer sozialen Lebenswelt, die von Gewalt dominiert wird, ist es nicht
möglich, sich dieser auf Dauer zu entziehen. Was daher gerade der Del-
gado-Zyklus leistet, ist darauf zu verweisen, dass man auf Dauer nicht
bloß Zeuge von Gewalt bleiben kann, wie Roth sich das als Journalist
eigentlich vorgestellt hat, sondern dass man irgendwann selbst zum Teil-
haber dieser Gewalt wird. „Gewalt erzeugt Anschlusszwänge, die wir
nicht beherrschen. Man verliert die Hoheit über die Situation“ (Babe-
rowski 2012: 19). Aus diesem Grunde sei auch nicht primär entschei-
dend, wie man sich grundsätzlich positioniert; relevant für eine „Dyna-
mik des Tötens und Verletzens“ sei so gesehen nur, „wie und wo jemand

5.

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

178

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


handelt“ (ebd.). Diese Perspektive setzt Matty Roths grundlegenden Op-
portunismus in ein anderes Licht, erschließt sich dieser und das von ihm
motivierte Handeln doch in weiten Teilen aus einer lebensweltlichen
Überwältigung durch eine Gewalt, die Roth nicht nur journalistisch do-
kumentieren soll, sondern deren er sich auch individuell und existentiell
erwehren muss. Schließlich wird niemand, so Baberowski, Gewalt mehr
in Frage stellen, wo diese „zur alltäglichen Normalität geworden ist“
(ebd.: 20). Als lebensweltliche Selbstverständlichkeit braucht Gewalt
dann nicht einmal mehr eine Begründung, sondern wirkt strukturierend
auf ihre soziale Wirklichkeit:

„Stattdessen wird jeder es für ein Gebot der Klugheit halten, sich zu
bewaffnen und Vorkehrungen zu treffen, um nicht Opfer von Gewalt
zu werden“ (ebd.).

Dies ist der Imperativ, dem Matty Roth konsequent folgt. Der Drang zur
Selbsterhaltung erschafft so gesehen den Opportunisten – und zwar bis
hin zur Aneignung der Atomwaffenstrategie Parko Delgados.

Alles in allem gibt das Narrativ in DMZ ein Gedankenexperiment da-
zu ab, wie eine Realität des Krieges innerhalb einer amerikanischen Ge-
sellschaftstopographie aussehen würde (Ahrens 2017a). Insofern ist es
offenbar nicht das Ziel der Serie, ihre Leser auf tatsächlich anstehende
Handlungsoptionen einzustimmen, sondern sie dafür zu sensibilisieren,
wie sich das alltagsgebundene Leben unter Kriegsbedingungen verändern
kann (Grusin 2010). Im Zentrum steht immer wieder die Frage, was in
einer solchen Kriegssituation im Leben der Menschen und für deren Er-
fahrungen bedeutsam werden könnte, welchen Transformationen das
Politische, die Rolle der Medien und sogar Freundschaften unterzogen
werden könnten. In dieser Hinsicht erscheint DMZ als systematisch an-
gelegte Meditation über die jüngeren Erfahrungen Amerikas mit dem
Krieg und inmitten seiner eigenen Kriegsführung. Schließlich ist es die
Besonderheit dieser Kriegsrealität, dass sie immer entfremdet ist, weil sie
grundsätzlich phantasmatisch bleibt. Die Realität des Krieges bleibt für
die USA bis heute massiv geprägt von einer Differenz zwischen dessen
Export in andere Teile der Welt einerseits, wo dieser Krieg Gesellschaften
und Lebenswelten noch weitaus harscher zertrümmert, als eine Serie wie
DMZ dies zeigen kann, und einem intensiv kultivierten Pathos der Hei-
matfront andererseits, das nur vor dem Hintergrund dieser Entfremdung
denkbar und in der Lage ist, den Krieg zu glorifizieren. Filme wie Clint
Eastwoods Flags of our Fathers (USA 2006) oder Ang Lees Billy Lynn’s
Long Halftime Walk (USA 2016) haben versucht, diesen Zwiespalt zu
thematisieren. In Brian Woods DMZ jedoch wird die Thematik in eine

5. Entfremden

179

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Parabel auf den Krieg schlechthin übersetzt, indem die Differenz aufge-
hoben und der Krieg mit dem Schauplatz New York City an einen Ort
verschoben wird, an dem er trotz der Erfahrung von 9/11 bislang kaum
vorstellbar ist. Die Erfahrungen der vergangenen und der laufenden
Kriege werden über die Serie auf den US-amerikanischen Kontext zu-
rückgespiegelt. Das Resultat ist, dass, obwohl das Verfahren der Ver-
fremdung ein grundlegender Bestandteil der Serie ist, Entfremdung un-
möglich bleibt. Leute, die als „Aufrührer“ (insurgents) bezeichnet wer-
den, sind keine anonymen, maskierten Gegner, sondern einfach Ameri-
kaner, die entweder zur falschen Zeit am falschen Ort leben, nämlich in
Manhattan, NYC, oder die zu jenem Geflecht gehören, das nur vage als
„Redneck“-Kultur benannt ist. Im einen wie im anderen Fall könnten
diese Leute immer auch Nachbarn sein. Die Bombardements treffen
nicht etwa fremdes Feindesland, auf dem Leute leben, deren Sitten und
Erscheinung unvertraut wären, sondern sie zielen auf amerikanische Bür-
ger, die zufällig in der DMZ eingekapselt und gefangen sind und insofern
auch zum Spielball jedweder politischen und militärischen Strategie und
Aktion von außerhalb der DMZ werden.

Die konjunktivische Anlage der Serie ist das Kernelement des Szenari-
os über ein kriegsverwüstetes Manhattan. So, wie DMZ es zeigt, könnte
es sein, aber die Dinge müssen nicht zwingend so sein. Das Narrativ
zeigt nur Möglichkeiten, deren Substanz nicht einmal darin besteht, dass
sie möglichst glaubwürdig ausfallen. Vielmehr überzeugen sie in visueller
Hinsicht aufgrund ihres Wiedererkennungswerts im Rahmen einer
gleichzeitigen Verfremdung des repräsentierten glatten Raumes. Diese
Überzeugung wird über den Schockeffekt der Bilder hergestellt, die das
Vertraute zitieren, es aber in Orte des Schreckens verwandeln. Allerdings
hat die Narration in DMZ auch klare Schwächen. Immer wieder ist
deutlich, dass die Dinge niemals so ablaufen würden, wie die Story sie
entfaltet; die Plotkonstruktion ist dann allzu offensichtlich. Das ist ande-
rerseits aber auch nicht der entscheidende Punkt für ein parabelhaft vor-
gehendes Szenario wie das von DMZ. Die Parabel, wie auch das Szena-
rio, ist sich bewusst, ein Werk der Fiktion zu sein. Eine Notwendigkeit
für eine dokumentarische Qualität der Serie besteht schon deshalb nicht,
weil es faktisch nichts gibt, das zu dokumentieren wäre – es gibt keinen
Bürgerkrieg in den USA, zumindest noch nicht. Hingegen konzentriert
Woods Szenario jüngere Erfahrungen in einer größer angelegten Fallstu-
die, die deren Essenz einem größeren Publikum zugänglich macht, das
zugleich willens ist, solche Informationen überhaupt aufzunehmen. Da-
mit entpuppt sich Roths Profil als weitgehend flach angelegte Figur als
perfekter Ansatz für die Hauptfigur im Rahmen eines Szenarios im Mas-

6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ

180

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


senmedium Comic, indem er auf diese Art nicht alle Aufmerksamkeit auf
sich zieht, sondern Raum für die Entfaltung von Reflexion und Parabel
lässt. Die Geschichte verflacht erst, wenn Roth als Figur zu komplex
wird und aufhört, als Medium für das Bild des Ganzen zu dienen. Das
Prinzip der Parabel, dem die Serie insgesamt folgt, verlangt geradezu
nach einem unterkomplexen Charakter, um umgekehrt effektiver auf der
Ebene einer allgemeinen Repräsentation zugreifen zu können.

DMZ ist als Projektion, Visualisierung und Dramatisierung der Art
von Kriegsführung entworfen, wie sie die Gesellschaften des Westens für
gewöhnlich an ihre Peripherien exportieren. Die Serie zwingt ihre Leser-
schaft, darauf zu reflektieren, wie eine solche Realität in der eigenen
Heimat aussehen würde. Schließlich erlaubt sie einen Blick auf die Plura-
lität der Interessen, Akteure, Positionen und Emotionen, wie sie in einer
Gesellschaft anschwellen, die sich in ein Kriegsgebiet verwandelt. Doch
selbst wenn diese Serie weit eher ein in der Logik der Parabel ausgeführ-
tes Gedankenexperiment über Möglichkeiten einer lebensweltlichen Rea-
lität des Krieges in den USA ist, denn eine klassische Anti-Kriegs-Erzäh-
lung, so ist sie doch mit den gleichen Problemen konfrontiert, mit denen
eine solche üblicherweise zu kämpfen hat. Selbst wenn die Serie nichts
beschönigt, ihren Helden heftig leiden lässt und sich massiv dafür enga-
giert, jede Pathosformel bezüglich des Krieges und eines heroischen Han-
delns darin zu vermeiden, geht sie eben doch von der überzeugenden
Produktion eines Kriegsszenarios aus. In diesem Sinne sieht sich die Tra-
dition des klassischen Kriegs-Comics in DMZ fortgesetzt. Für die USA
steht dafür unweigerlich die Ikonographie der klassischen GI Joe-Comics
Pate. Wieder und wieder bedient die Serie klassische Dramaturgien von
Kriegsgeschichten, denen sie aufgrund ihres Genres nicht entkommen
kann, und sie enthält auch hinreichend Szenen, mit denen ihre Leser me-
dial allzu vertraut sind – Deckung suchen vor Beschuss, zum ersten Mal
einen Menschen töten, inmitten des Kriegsschutts ein Kind antreffen, etc.
Gleichzeitig schafft es DMZ jedoch, das klassische Kriegsgenre zu trans-
zendieren, indem die Serie so vielen Perspektiven auf ihr Thema folgt,
wie möglich und, vor allem, wenn sie ihren Wert als Szenario unter Be-
weis stellt und die Erfahrung des Krieges adressiert, indem sie den Krieg
heimbringt in die USA als dem Kernland der Gesellschaften des Westens.

5. Entfremden

181

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

Comic Reportage

Verglichen mit den bisher thematisierten Comics zeichnet Joe Saccos Ar-
beiten ein anders akzentuierter Zugriff aus, wenn es um die Darstellung
von Gewalt geht. Das von Sacco maßgeblich mitbegründete Genre der
Comic Reportage arbeitet journalistisch Gegenwartsthemen auf. Sacco
hat verschiedenste Kriegs- und Krisengebiete bereist und seine Eindrücke
und Erfahrungen in Form von Comics verarbeitet. Am bekanntesten
dürften seine Auseinandersetzungen mit dem Konflikt zwischen Israel
und den Palästinensern sowie mit dem Bürgerkrieg in Ex-Jugoslawien in
den 1990er Jahren sein – die letztgenannten Arbeiten dienen diesem Ka-
pitel als Grundlage. In diesen Reportagen stellt Sacco Gewalt durchaus
schonungslos und radikal dar. Zwar tut er dies seiner eigenen Konzepti-
on des Comic-Journalismus zufolge explizit nicht aus Gründen der blo-
ßen Effektsetzung oder des Spektakels, sondern um über seine Darstel-
lungen Realität im Medium Comic zu erfassen. Allerdings entzieht er
sich dem Spektakel auch nicht, zumindest nicht der Effektsetzung mit
den dem Medium eigenen Mitteln. Dazu bemerkt Hillary Chute, Comics
könnten gerade aufgrund ihrer unleugbaren Artifizialität in besonderer
Weise geeignet sein, das Spektakel des Realen abzubilden:

„Movingly, unflinchingly, comics works document, display, furnish.
They engage the difficulty of spectacle instead of turning away from
it. They risk representation. They also refigure representation […]
Comics openly eschews any aesthetic of transparency; it is a conspic-
uously artificial form“ (Chute 2016: 17).

Der Form des Comic wäre das Spektakel demnach inhärent, und zwar
so, dass selbst die ästhetische und dramaturgische Inszenierung von Ef-
fekten nicht allein der Effektsetzung dienen muss, sondern zugleich das
zeichnerisch offensichtlich gemachte Spektakel nutzen kann, um sogar
noch darüber hinaus zu gehen. So urteilt auch Chute in dieser Sache:

„The works I treat here face and engage spectacle and presence, nei-
ther attaching temselves pruriently to spectacle nor avoiding
it“ (ebd.: 32).

7.

1.

182

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Gerade für eine dokumentarische Einbindung des Spektakels ist die
Agenda der Comic Reportage, also die Darlegung nicht-fiktionaler In-
halte respektive die Abbildung von Wirklichkeit im Comic, insbesondere
mit Blick auf die darin verwendeten Techniken zur Darstellung von Ge-
walt von einigem Interesse; trotz einer mehr als üppigen Forschungslage
zu Saccos Comics blieb dieser Aspekt bis jetzt auffällig unterbelichtet.
Wie diese Verschaltung von zeichnerischer Gewaltdarstellung und der
Abbildung von Wirklichkeit hinsichtlich der formalen Bedingungen der
Gestaltung und Anlage von Comics erfolgt, ob sie überhaupt möglich ist,
oder ob nicht so fortlaufend das eine das andere konsumiert, wird The-
ma dieses Kapitels sein. Wie kritisch und selbstreflexiv kann der Comic
als Mittel der Reportage vorgehen und kommunizieren, bei der Zeichner
und Autor in der Regel als Beobachter in Personalunion agieren? Hinzu
tritt der offenkundig generische Unterschied zwischen Saccos Arbeiten
und allen anderen, in dieser Studie behandelten Comics. Sacco bean-
sprucht, Wirklichkeit abzubilden, also dokumentarisch oder nicht-fiktio-
nal vorzugehen, während alle anderen hier besprochenen Fallbeispiele
fiktiv ansetzen und es ihnen höchstens auf einer metanarrativen oder äs-
thetischen Ebene gelingt, Anschlüsse zu einer als nicht-fiktional erlebten
Wirklichkeit herzustellen. Bei Sacco ist dies anders; seine Comics formu-
lieren als Ausgangspunkt ihrer Lektüre einen Wahrheitsanspruch, min-
destens reklamieren sie für sich Authentizität. Im Begleittext zu einem im
Schweizer Tagesanzeiger erschienenen Interview mit Sacco heißt es, das
„Medium der Zeichnung oder der Collage“ erlaube ohnehin keine iden-
tische Wiedergabe; zudem schaffe Sacco

„mit seiner Entscheidung fürs Schwarzweiss-Expressive, für den
knallharten Strich und die teilweise ironische Figurenzeichnung zu-
sätzlich Abstand“ (Kedlic 2010).

Der dokumentarische Gewinn bei Sacco liegt demnach gerade im kon-
zeptionell-ästhetischen Abstand, den er seinem Gegenstand gegenüber
einnimmt, da zeichnerisch Identifikation und Mimesis schwerfallen. Die-
se Stoßrichtung unterstreicht Sacco, wenn er im Interview ausführt:

„Die Comickunst bietet sich fürs Dokumentarische an: Sie ist nach
außen orientiert, verbindet aber Non-Fiction mit Subjektivität. Kurz:
Der Comic kann mehr – auch punkto Ehrlichkeit“ (ebd.).

Unklar bleibt allerdings, was genau Sacco meint: Kann der Comic mehr,
als ihm gemeinhin zugetraut wird? Oder kann der Comic mehr als ande-
re Medien, wenn es um Fragen des Dokumentarischen geht? Ersteres
wäre wohl bedenkenlos konsensfähig; letzteres müsste abgewogen wer-

1. Comic Reportage

183

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


den und dürfte eine noch offene Frage sein. Folgt man Ann Miller, so
steht außer Zweifel, dass die charakteristischen Kritiken des Mediums
den Comic als „vehicle for reportage“ besonders überzeugend wirken
lassen (Miller 2008: 97). Insbesondere verfüge er aus sich heraus über
Referentialität (ebd.: 103) und „Vielstimmigkeit“ (ebd.: 111), die eine
seiner wichtigsten Ressourcen darstelle.

Seit mehreren Jahren lässt sich eine bis heute anhaltende, interessante
Konjunktur im Comic beobachten, in deren Fahrwasser sich nicht nur
Saccos Arbeiten bewegen, sondern auch die Produktionen von Art Spie-
gelman, Marjane Satrapi, Craig Thompson und vielen anderen. Zwei
Komponenten kommen dabei zum Tragen. Erstens die Thematisierung
von Authentizität. Comics werden zunehmend genutzt, um in einer Wei-
se selbstreflexiv anzusetzen, bei welcher der Autor zuallererst von sich
erzählt und im besten Falle über sich selbst hinaus etwas Interessantes zu
sagen hat. Dieser Trend zum Autobiografischen, vielleicht ließe sich so-
gar sagen: zum Autoethnografischen, wird oftmals als bestimmendes
Merkmal der sogenannten Graphic Novel erachtet und wurde schon
häufiger argumentativ für deren Absetzung vom Comic herangezogen.
Dieser Unterscheidung möchte ich mich explizit nicht anschließen: medi-
enhistorisch macht die Differenz zwischen Comic und Graphic Novel
keinen Sinn (Ahrens 2018c); medienimmanent bewirkt sie lediglich die
Spaltung des Comic in zwei hierarchisch geordnete Segmente (Hausman-
ninger 2013). Auch die Graphic Novel ist gattungsgemäß nichts anderes
als ein Comic und muss als solcher analysiert werden. Jan Baetens und
Hugo Frey beabsichtigen, genau diese Trennung vorzunehmen, wenn sie
meinen, die Graphic Novel unterscheide sich in Form, Inhalt und Publi-
kationsumfeld vom Comic (Baetens/Frey 2015: 5), weshalb sie als eigen-
ständiges Medium anzuschreiben sei. Am Buchhandelsformat, gar am
Austausch des Prinzips der Serialität gegen epische Monographien allein,
hängt aber noch kein medienimmanenter Paradigmenwechsel. Qualität
im Comic muss sich generell an dessen Zugriff auf die spezifischen Mög-
lichkeiten des Mediums erweisen. Wenn dieser in der sogenannten Gra-
phic Novel, auch aufgrund der Mimesis an literarische Vorbilder, for-
mal-ästhetisch wie narrativ, oftmals einsilbiger ausfällt, als in Beiträgen,
die sich auf eher klassische Weise im Medium positionieren, aber den-
noch durchaus innovativer auftreten, ist das kein Zufall. Saccos Arbeiten
nähere ich mich deshalb als Comics, nicht als Graphic Novels, und sehe
sie als Teil der gesamten Palette an Spielarten des Mediums – auch Chute
kommt nicht auf die Idee, Saccos Arbeiten anders denn als Comics zu la-
beln.

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

184

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Als zweite Komponente der erwähnten Konjunktur im Comic wäre
die vermehrte Verwendung des Comic speziell für Zwecke der journalis-
tisch ausgelegten Reportage zu nennen, die für größere Aufmerksamkeit
gesorgt hat. Wibke Weber und Hans-Martin Rall sprechen vom Comic
Journalismus als einem sich entwickelnden Feld, das den journalistischen
Zugriff mit Comics kombiniere, um „news stories“ zu produzieren
(Weber/Rall 2017: 376). Speziell Sacco setzen sie innerhalb des Gesamt-
feldes nichtfiktionaler Comics von Autoren wie Spiegelman oder Satrapi
ab, da er die Möglichkeit habe, als Informationssammler („information-
gatherer“) vorzugehen, um dann als Autor und Künstler gleichermaßen
aufzutreten (ebd.). Zwar ist die auch von Chute gern bemühte Kontras-
tierung Saccos gegenüber Spiegelman und Satrapi ebenso naheliegend
wie müßig. Ein Comic, der autobiographische Erlebnisse aufarbeitet,
auch wenn diese zeithistorisch signifikant sein mögen, ein Comic, der die
historische Aufarbeitung des Holocaust mit der der eigenen Familienge-
schichte verschaltet und dabei formal aus einer rein realistischen Darstel-
lung ausbricht und ein Comic, der versucht, die journalistische Gattung
der Reportage im Stile eines die Subjektivität des Autors akzentuieren-
den New Journalism auf den Comic zu übertragen, müssen zwangsläufig
dramaturgisch, narrativ und ästhetisch unterschiedlich vorgehen. Was
sich an dieser Konstellation aber zeigt ist, dass der Begriff des nichtfik-
tionalen Comic für sich genommen viel zu unscharf ist, da sich darunter
höchst unterschiedliche Ansätze gruppieren, die von autobiografischen
Produktionen, über historische Erzählungen bis zu journalistischen Re-
portagen reichen – um nur einige Möglichkeiten zu nennen, von den Hy-
briden (zu denen auch Spiegelman und Satrapi zählen) zu schweigen. Die
Reportage ist demgegenüber ein zwar nicht zwingend geschlossenes,
aber doch eigenständiges Subgenre. In der Regel enthält auch sie histo-
rische und autobiografische Elemente, die sie aber auf formaler Ebene
anders bedient, als dies der primär autobiografische oder historisch in-
tendierte Comic macht. Mittlerweile ist der Comic Journalismus zu
einem eigenen Genre herangewachsen, das für sich in Anspruch nimmt,
über das Medium Comic eine Abbildung von Realität leisten zu können,
die mit herkömmlichen Mitteln nicht ebenso möglich wäre. Weber und
Rall ziehen eine Definition von Josh Neufeld und Ted Rall heran: „tel-
ling newsworthy nonfiction stories in comics form using journalistic
techniques“ (ebd.: 377). Dass dieser Zugriff insbesondere für Reporta-
gen aus Krisenregionen und Kriegsgebieten genutzt wird, ist in Hinblick
auf eine Reflexion des Zusammenhangs von Comics und Gewalt sinnfäl-
lig. Neben Saccos Comics wären etwa Sarah Gliddens Im Schatten des
Krieges (2016), Emmanuel Guiberts dreibändiges Opus Der Fotograf

1. Comic Reportage

185

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


(2008-2009), Oliver Morels und Maels Die Rückkehrer (2014), oder Ar-
ne Jyschs Wave and Smile (2012) zu nennen. Das mag damit zusammen-
hängen, dass es dem Wort und Bild ineinander mixenden Comic möglich
ist, Bedeutungsebenen anzuzielen, die dem normalen, prosaischen Jour-
nalismus unerreichbar sind (Versaci 2007: 111) – wie Daniel Worden
hervorhebt, verfügen Comics außerdem über eine „repräsentative Kraft“
(Worden 2015: 3), um Schichten der Erfahrung, der Geschichte und der
Empfindungen abzubilden.

Ganz offensichtlich ist es so, dass der Comic in diesem Feld anders,
womöglich sogar adäquater, Informationen über das Geschehene vermit-
teln kann, als dies der Textreportage, der Fotografie, sogar dem Film ge-
lingt. Das schließt insbesondere seine Möglichkeiten einer Darstellung
von Gewalt mit ein, die sich im Fall der Reportage unmittelbar der Dar-
stellung aller anderen Begebenheiten integriert. Die Kunst des Comic be-
steht in diesem Fall zweifellos in der Kompetenz des Mediums, das Mus-
ter von Gewalt seiner Erzählung zu integrieren und nicht, wie insbeson-
dere in der Fotografie oder im Film, einen zwingenden Riss zu inszenie-
ren, wenn es um die Vermittlung unmittelbarer Gewalterfahrungen geht.
Der Comic wählt seine ästhetischen Mittel und ist damit in der Lage,
Gegenwart, Vergangenheit, Imaginationen gleichermaßen abzudecken;
das Medium kennt diesbezüglich keinen Riss. Der Grund dafür ist der
Umstand, dass für den Comic Einbildungskraft in jedem Fall die leitende
Inszenierungsressource ist. Diese grundlegende Verwiesenheit des Comic
auf Modi des Imaginären begreift Jeff Adams als „dilemma between fic-
tion and documentary“ (Adams 2008: 55): „The boundary between fic-
tion and documentary is ill defined, and documentary is arguably depen-
dent on fictional narrative structures“ (ebd.). Vielmehr spiele in die do-
kumentarische Erzählung permanent Fiktionalisierung hinein, indem et-
wa Charaktere und Handlungsstränge imaginativ aufbereitet werden.
Letztlich sei die Vorstellung von Authentizität im Comic eingekapselt in
einen „erzählerischen Imperativ“ (ebd.: 60). Als Medium kennt der Co-
mic schon aufgrund seiner Darstellungsweise des Nachzeichnens keinen
Unterschied zwischen nichtfiktionalen und fiktionalen Inhalten. Für den
Betrachter muss auf der Bildebene beides zunächst identisch wirken. Der
zeichnerischen Darstellung stehen nicht nur wenig Mittel zur Verfügung,
zwischen beiden Ebenen zu unterscheiden (das trifft ganz ähnlich min-
destens auf die Fotografie zu), sie vermittelt außerdem gerade weil sie
Zeichnung ist – also nicht unmittelbare, scheinbar authentische, mit In-
dexikalität versehene Abbildung – grundständig den Eindruck einer In-
terpretation ihres Gegenstandes. Chute weist darauf hin, dass für Co-
mics das „Problem der Referenzierung“ zentralen Stellenwert besitzt

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

186

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


(Chute 2016: 19). Gerade weil die Verbindung der Zeichnung zur Reali-
tät allgemein als ungleich schwächer empfunden werde, als dies etwa für
die Fotografie gelte, werde erst die Bedeutung der dem Medium jeweils
beigemessenen Indexikalität deutlich, die für die Fotografie deren „me-
chanischer Objektivität“ zugeschrieben werde (ebd.: 20). Die Differenz
des Comic zur Fotografie fasst Chute für die allgemeine Wahrnehmung
folgendermaßen zusammen: „Comics texts […] are evidently staged,
built, made images as opposed to ‚taken‘ ones“ (ebd.: 21). Darin liege
aber gerade der Vorteil des Mediums, weil Comics definitiv keine Ver-
doppelungsform seien. Sollten daher die Zeichnungen des Comic auch
zur Realität aufschließen, so würden sie doch ihr „separate functioning
model“ jenseits der Realität etablieren, auch wenn sie sich auf diese be-
zögen (ebd.). Passagen, die dokumentarisch nicht wirklich nachvollzieh-
bar sind – etwa historische Sequenzen, individuelle Erlebnisse, etc. –
übersetzt der Comic bruchlos und ohne jedes formale Problem in Modi
der Fiktion und der genregeleiteten Darstellung.

Zum Anspruch der Comic Reportage als Genre gehört es dennoch,
gängigen Kriterien des Dokumentarischen gerecht zu werden, die Ebene
des Fiktiven hinter sich zu lassen und zu einer möglichst authentischen
Abbildung wirklich stattgefundener Ereignisse vorzustoßen. Dabei muss
zwangsläufig die Euphorie auffallen, mit der das Dokumentarische als
Option im Comic genutzt wurde und weiterhin genutzt wird. Zuweilen
wird damit offensichtlich die Erwartung, vielleicht sogar die Hoffnung
verbunden, die Übertragung des dokumentarischen Prinzips auf das Me-
dium Comic führe qualitativ zu neuen und anderen Möglichkeiten einer
Annäherung an die Wirklichkeit. Das Problem einer Vermittlung der Au-
thentizität des Gezeigten im und durch den Comic steht in allen diesen
Fällen im Vordergrund. Was die Erwartungen an Kompetenzen des Co-
mic angeht, Wirklichkeit getreu abzubilden, spricht Ole Frahm von einer
„Sehnsucht nach dem Authentischen“ (Frahm 2013: 63), die von dem
Willen angetrieben werde, die Konnotation des Komischen am Comic
hinter sich zu lassen. Mithin sieht er dort einen „Authentizitäts-Fetisch“
(ebd.: 65) am Werk, wo zwingend eine „Trennungslinie“ zwischen Kate-
gorien wie „Leben und Medium, Geschehen und Aufzeichnung, Wirk-
lichkeit und Fiktion“ (ebd.) gezogen werden solle. Für Frahm lautet des-
halb die eigentlich entscheidende Frage, was authentisch sein kann und
was nicht und, vor allem, wie das Verhältnis zwischen Authentizität und
Wahrhaftigkeit beschaffen sein solle. Beides sei nämlich ganz und gar
nicht dasselbe; vielmehr behaupte gerade das eindeutig Imaginäre „seine
Wahrheit gegenüber den Mächtigen“ (ebd.: 72). Für entsprechende An-
sätze hat sich die Kategorie des nichtfiktionalen Comic etabliert, mit der

1. Comic Reportage

187

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


auch Saccos Arbeiten regelmäßig belegt werden – zum Beispiel bei
Weber und Rall. Die zentrale Frage in diesem Zusammenhang wäre je-
doch, ob der Comic als Medium überhaupt in der Lage ist, eine nichtfik-
tionale Perspektive auf die Darstellung von real stattgefundener Gewalt
anzulegen und was daraus speziell auf der Ebene des formalen Zugriffs
folgt. Verfügt der Comic medienimmanent über die Option, nichtfiktio-
nal vorzugehen und Realität abzubilden oder, was nicht das Gleiche ist,
diese zu dokumentieren? Für den Comic gehe ich davon aus, dass er als
Medium die Repräsentation nichtfiktionaler Inhalte per definitionem
nicht erlaubt oder sogar unmöglich macht – die Bedingungen dafür wur-
den oben bereits diskutiert. Mit dieser Hypothese will dieses Kapitel die
bislang entfaltete Reflexion auf die formalen Bedingungen des Comic
fortführen, die sich insbesondere dafür interessieren, was der Comic aus
sich heraus leisten kann. In diesem Sinne geht dieses Kapitel über eine
spezifische Auseinandersetzung mit den Comics Joe Saccos hinaus und
zielt eine Auseinandersetzung mit Fragen des dokumentarischen, authen-
tisierenden Comic allgemein an. Leitmotivisch wird das Spannungsver-
hältnis zwischen einer auf die Dokumentation des Wirklichen abstellen-
den Comic Reportage und dem ihr medial eingeschriebenen Gehalt an
Fiktionalität und Wahrheitsanspruch im Vordergrund stehen.

Am Beispiel von Film und Fotografie wird schon seit längerem debat-
tiert, dass eine wahrhaftige, wirklichkeitsgerechte Praxis der Dokumen-
tation nur unter größten Schwierigkeiten einlösbar ist, weil jede mediale
Abbildung ihr Objekt nicht nur einfängt, sondern es zugleich aufhebt,
indem sie verändert, kompositorisch inszeniert, ästhetisiert, die Perspek-
tive des Autors einführt, etc. (Vowinckel 2016; Geimer 2002; Daston/
Galison 2017). Natürlich erfolgt jede Dokumentation aus einer be-
stimmten Perspektive: unter formalen Gesichtspunkten muss sich der
Dokumentarist entscheiden, was überhaupt gezeigt wird und im Bild er-
scheint; eine Entscheidung muss darüber getroffen werden, wie etwas ge-
zeigt und damit in die Rahmenbedingungen des zeigenden Mediums ein-
gebettet wird. Damit interpretiert auch der dokumentarische Ansatz von
vornherein das Dargestellte. Über die Wahl ihrer Mittel, des Bildaus-
schnitts, der Farbanlage, der Montage des Materials, etc., arbeitet jede
Dokumentation mit einer spezifischen Ästhetik. In dieser Hinsicht unter-
scheidet sie sich nicht von der betont fiktiven Erzählung. Zwar wird das
Dargestellte zweifellos im Medium abbildet, aber diese Abbildung ist mit
dem Dargestellten nicht einfach identisch, sondern enthält eine durchaus
erhebliche Differenz; mindestens Printreportage und Filmdokumentation
führen daneben auch eine erzählerische Ebene ein, wie sie aus der Belle-
tristik bekannt ist, bauen Spannungsbögen auf, arbeiten am Prinzip der

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

188

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Narration. Konsequenterweise spricht Chute daher von „graphischen
Erzählungen“:

„Graphic narratives, on the whole, have the potential to be powerful
precisely because they intervene against a culture of invisibility by
taking what I think of as the risk of representation“ (Chute 2016:
5).

Von Chute als Risiko der Repräsentation angeschrieben, verweist diese
Eigenart des Comic auf das oben diskutierte Charakteristikum speziell
des dokumentarischen Comic, das nicht Sichtbare, mithin das nicht
Zeigbare, über Verfahren der Imagination abzubilden. Das Risiko der
Repräsentation liegt in dieser Spannung, Authentizität als Imaginäres
herzustellen. In diesem Zusammenhang sprechen Weber und Rall davon,
dass der Comic-Journalismus die Kunst des Erzählens in zwei Hinsichten
meistern müsse: auf der Text- und auf der Bildebene (Weber/Rall 2017:
383). Das betrifft im Kern natürlich jeden Comic, weil es die formale
und generische Grundlage des Mediums darstellt. Allerdings leiten sie
für die Comic Reportage daraus eine besondere Kompetenz ab, nämlich
die einer „ikonischen Evidenz“ (ebd.):

„They possess iconic evidence by showing and revealing, making
things visible. In contrast to texts, which are classified as symbolic
signs […], images are iconic signs“ (ebd.).

Für die Darstellung von Gewalt gilt dies in besonderer Weise, weil diese
über eine Drastik der Form ansetzen muss, die zwangsläufig auf Modi
des Fiktiven zurückgreift, wenn sie das berichtete Geschehen möglichst
eindringlich einfangen will. An Techniken der Ästhetisierung und des
Genre kommt keine solche Abbildung vorbei, womit sie ihre ikonische
Evidenz tatsächlich maßgeblich aus ihrer imaginativen Stärke bezieht.

Im Comic folgen Reportage und Dokumentation also spezifischen Be-
dingungen, die diesen von anderen Mediengattungen deutlich absetzen
und für seinen Dokumentarismus einen eigenen Kontext schaffen. Die
entscheidende Differenz richtet sich auf die Synthetik der Bildebene im
Comic, die immer und notwendig nachgezeichnetes Bild dessen bleibt,
was sie zeigt. Selbst wenn, heute stärker denn je, auch Film und Fotogra-
fie ihre Bilder bearbeiten und inszenieren, beziehen diese Medien ihre in
der Öffentlichkeit nach wie vor breit verankerte Glaubwürdigkeit vor al-
lem daher, dass sie zumindest versprechen, weitestgehend Originalforma-
te zu benutzen oder aber, aufgrund ihrer „mechanischen Objektivität“
(Chute), eine Ansicht zu gewährleisten, die diesen möglichst nahe
kommt. Diesen Bildern wird allein schon deshalb in starkem Maße Au-

1. Comic Reportage

189

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


thentizität zugesprochen, weil sie der idealtypischen Annahme folgen,
aufzunehmen, was wirklich (gewesen) ist. Diesen Anspruch kann der do-
kumentarische Comic schlechterdings nicht erheben – und wo er nur
halbwegs reflexiv vorgeht, tut er dies auch nicht. Seinem Gegenstand
kann er sich immer nur über den Umweg einer ebenso nachträglich wie
nachholend vorgenommenen, zeichnerischen Gestaltung widmen, also
gewissermaßen einer Form nachgetragener Mediatisierung. Ohne den
Comic im Blick zu haben, haben Jay David Bolter und Richard Grusin
solche Techniken der Repräsentation „Remediation“ genannt (Bolter/
Grusin 2000). Zwar zielen sie damit auf einen Vorgang ab, worin neu
aufkommende Medien ihre Vorgängermedien neu definieren und auf-
greifen. Für den Comic ließe sich jedoch sagen, dass dieser Remediation
als Neuaufbereitung der Wahrnehmung der in ihm abgebildeten Umwel-
ten betreibt.

Auch Pascal Lefèvre spricht davon, dem Dokumentarischen sei „eine
klare Trennung von Fakt und Fiktion oft […] unmöglich“ (Lefèvre 2013:
31). Comics, die dokumentarische Inhalte mit ihren eigenen formalen
Konventionen aufbereiten, nennt er „Hybriddokumentationen“, da sie
sich vermittels ihrer Zeichnungen insbesondere für „Verzerrungen der
Wirklichkeit anböten“ (ebd.: 32). Unter Bezug auf Pierre Fresnault-De-
ruelle argumentiert Lefèvre, der Comic stelle als Medium vor allem die
„eigene Künstlichkeit und Selbst-Referentialität“ heraus (ebd.), was klas-
sische Ansätze des Dokumentarischen im Comic zumindest erschwere.
Chutes Stichwort vom Risiko der Repräsentation nicht unähnlich, weist
er darauf hin, der Comic offeriere eine „gezeichnete und somit viel of-
fensichtlicher vermittelte Repräsentation“ der in ihm dargestellten Inter-
aktionen (ebd.: 39). Die dem Comic eigene Nachzeichnung weicht von
der Vorlage zwangsläufig ab. Häufig fällt diese Abweichung sogar ausge-
sprochen deutlich aus, auch Joe Sacco macht da keine Ausnahme. Seine
Zeichnungen sind sichtlich nicht um eine fotorealistische Annäherung an
ihren Gegenstand bemüht, welche die Akkuratesse der Nachzeichnung
mit einem Garanten für Wahrhaftigkeit und Authentizität verwechselt.
Beides muss der Comic, zumal der dokumentarische Comic, auf ande-
rem Wege herstellen, nämlich, was nur auf den ersten Blick paradox wir-
ken mag, über eine Bildgebung, die sich von der Wirklichkeit zunächst
einmal dezidiert entfernt, anstatt sich ihr anzugleichen. Die Praxis der
Dokumentation verläuft im Comic anti-mimetisch, während sie in Film
und Fotografie umgekehrt wesentlich auf Kompetenzen der Mimesis auf-
baut, über die der Comic medial nicht verfügt. Lefèvre weist eigens da-
rauf hin, speziell Sacco habe eingeräumt, „dass seine dokumentarische
Arbeit eine künstlerische Interpretation eines Sachverhalts ist, eine Mi-

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

190

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


schung aus Kunst und Journalismus“ (ebd.). Diese Entfernung der doku-
mentarischen Repräsentation vom Dokumentierten ist dem Medium Co-
mic also immer schon eingeschrieben.

Das Spezifikum am Zugriff des Comic auf Verfahren, mindestens aber
auf Konzepte der Dokumentation, besteht darin, dass das Medium Co-
mic das Nichtfiktionale in letzter Konsequenz nicht kennt und stattdes-
sen grundsätzlich auf Fiktion abstellt. Für den Comic als dokumentari-
sches Format heißt das vor allem, dass seine Dokumentarkompetenz an-
ders zur Anwendung gebracht werden muss, als dies andere Medien tun.
Zwar verfügt der Comic, wie das Fernsehen, über eine „allgemeine Rhe-
torik des Bildes“ (Keppler 2015: 33); es geht ihm aber die Illusionskom-
petenz des Fernsehens ab, das seine „bildliche Inszenierung“ (ebd.: 39)
verdeckt, indem es für die Rezipienten scheinbar wahrhaftige Bilder
schafft. Die Formensprache des Comic setzt in Richtung der Dokumen-
tation anders an und nutzt dafür bezeichnenderweise vor allem Elemente
und Formate des Fiktiven, über die, gewissermaßen im Umkehrschluss,
ein dokumentarischer Gehalt angesteuert werden kann. Das Dokumen-
tarische im Comic weiß von vornherein, dass es nicht authentisch sein
kann, weil ihm eine klare mediale Differenz gegenüber der Realität ein-
geschrieben ist, die es zeigt und in der es performativ wirkt. Für Adams
ist deshalb die grundlegende Frage, auf welche Weise und unter welchen
Umständen der Comic überhaupt realistisch sein kann (Adams 2008:
25). Das hat vor allem Konsequenzen für die Darstellung von Gewalt im
dokumentarischen Comic. Anders als die klassischen Dokumentarmedi-
en Film und Fotografie kann der Comic niemals der Illusion erliegen,
Realität wirklich abzubilden. Vielmehr weiß er gerade aufgrund der Spe-
zifik seiner zeichnerischen Umsetzung sehr genau, dass er Realität mit
den ihm eigenen medialen Mitteln bloß nachbildet.

Als erstes Medium von allen, macht es der Comic zur medialen Bedin-
gung, dass Fiktion zum Authentischen transformiert, und zwar in Ge-
stalt der interpretativen Bearbeitung von Bildwelten. Im Comic tritt ge-
nerisch, wie epistemologisch, wie programmatisch, viel früher als dies in
den digitalen Medien der Gegenwart der Fall ist, das Fiktionale als nach-
gezeichnete Realität an Stelle des Wirklichen. So spricht Nina Mickwitz
zu Beginn ihrer Auseinandersetzung mit dem dokumentarischen Comic
davon, dokumentarische Comics seien nicht fiktiv, zumindest würden sie
dies für sich in Anspruch nehmen (Mickwitz 2016: 1). Ganz im Gegen-
teil, stellt sie für Sacco und Satrapi fest:

1. Comic Reportage

191

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Both texts adopt a register, or mode of address, that invites readers
to decode and make sense of them as representations of real histori-
cal persons, events, and experiences“ (ebd.).

Zugleich ist in dieser starken Akzentuierung des Fiktiven als Platzhalter
einer Darstellung von Wirklichkeit eine deutliche Differenz angezeigt,
weil der Comic die Differenz zwischen Realität und deren im Medium
aufgehobener Wiedergabe medienimmanent transparent macht. Wenn es
im Comic überhaupt eine Möglichkeit der Darstellung gibt, die zwar
kaum für authentisch genommen werden könnte, der es aber vielleicht
gelingen könnte, realen Tatbeständen über Verfahren des Imaginativen
vergleichsweise nahe zu kommen, dann läge diese Kompetenz gerade da-
rin, über keine eindeutige Option der authentischen Darstellung zu ver-
fügen. Insofern ist es folgerichtig, dass Mickwitz für das Segment nicht-
fiktionaler Comics Anleihen beim Paradigma des Literarischen ablehnt:

„Categorizing these texts according to literary paradigms […] under-
cuts connections and obscures relationships that have the potential
to enrich our understanding of both comics and other cultural ex-
pressions“ (ebd.: 3).

Obwohl Mickwitz viel zu sehr an der Illusion festhält, der dokumentari-
sche Comic könne seinen Gegenstand auf authentische Weise abbilden
(weshalb sie auch ein ums andere Mal den Begriff des Fotorealismus be-
müht), sieht sie doch sehr genau jenes Potential im Comic, das darüber
hinausschießt und gerade im Nichtzeigen in der Lage ist, doch etwas zu
zeigen.

Dokumentation

Diese Überlegungen zum Verhältnis von nichtfiktionalem Comic und der
Abbildung von Wirklichkeit vorausgeschickt, wird es im Folgenden um
das Verhältnis von Comic, Reportage und Realität anhand von Joe
Saccos Arbeiten zum Bürgerkrieg in Ex-Jugoslawien und deren Darstel-
lung von Gewalt gehen. Über die Einbeziehung sogenannter nichtfiktio-
naler Comics als Vergleichs- und Differenzgröße gegenüber den fiktiona-
len Arbeiten, wird es möglich sein, die formalen Bedingungen des Medi-
ums Comic insgesamt, und deren Bezug zur Inszenierung von Gewalt im
Speziellen, zu präzisieren. Besonders einschlägig ist Saccos erstmals 2000
erschienenes, 2001 mit einem Eisner Award ausgezeichnetes, Safe Area
Goražde, das verschiedene seiner Besuche in der bosnischen Enklave Go-

2.

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

192

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ražde ab dem Herbst 1995 verarbeitet. Dieses Buch, so Worden, lasse
sich als Wendepunkt von Saccos frühen, stark autobiographischen Ar-
beiten, hin zu einer Repräsentation komplexer Zusammenhänge begrei-
fen (Worden 2015: 6). Während der Ex-Jugoslawischen Bürgerkriege
war die Stadt Goražde bereits 1993 von den UN zur sogenannten
Schutzzone erklärt worden, was sich aber in der Realität als wenig effek-
tiv erwies, wie insbesondere der unrühmliche Fall des ebenfalls als
Schutzzone deklarierten Srebrenica zeigt. Dort fielen im Juli 1995 meh-
rere Tausend Muslime unter den Augen niederländischer Blauhelme
einem Massaker serbischer Einheiten zum Opfer. Saccos Bericht setzt
nach diesen Massakern ein. Einerseits beschreibt er die Situation eines
Alltags im Kriegsgebiet, der unter Bedingungen permanenter existentiel-
ler Unsicherheit und größter materieller Not stattfindet; andererseits re-
konstruiert er anhand individueller Schicksale die Geschichte der Enkla-
ve seit 1992. Sacco selbst wurde in Malta geboren, bevor die Familie zu-
nächst nach Melbourne, Australien, und dann in die USA auswandert,
wo er in Portland, Oregon, aufwächst und mit Comics in Berührung
kommt. Er ist, worauf gern verwiesen wird, ausgebildeter Journalist,
was für seine Arbeiten von praktischer Bedeutung ist und deren Glaub-
würdigkeit speziell in der Rezeption enorm erhöht hat, da ihnen Profes-
sionalität so kaum abgesprochen werden kann. Ausgebildeter Comic-
zeichner ist Sacco hingegen nicht und auf diesem Feld ganz offenbar Au-
todidakt. Das ist insofern interessant, als Sacco unterdessen in erster Li-
nie als Comiczeichner arbeitet und bekannt wurde, der sich für seine Co-
mics journalistischer Mittel bedient. In dieser Richtung ist das Professio-
nalitätsgefälle also entweder aufgehoben oder es muss umgekehrt gese-
hen werden.

Leicht enthusiastisch schreibt Tanja Zimmermann, niemand habe
„den Comic den Konventionen des Dokumentarischen nähergebracht“
als Joe Sacco (Zimmermann 2017: 77). Seine „aufwändige und langsame
Form der Reportage“ (ebd.) stelle eine Alternative zum schnellen Journa-
lismus des Tagesgeschäfts bereit, der oft oberflächlich und von politi-
schen Interessen geleitet sei. Edward C. Holland und Carl T. Dahlman
wiederum stellen in ihrer Einleitung zu einem Interview mit Sacco fest:

„He is simultaneously a journalist, comic artist, and documentarian,
who relies on this hybrid identity to communicate the messy realities
of the geopolitical event“ (Holland/Dahlmann 2017: 205).

Der Vorteil der Comic Reportage, meint Zimmermann, liegt gerade da-
rin, auch solche Bilder zeigen zu können, „die sich der Erfassung mit
dem Fotoapparat entziehen“ (Zimmermann 2017: 78), Bilder also, die

2. Dokumentation

193

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nicht dokumentiert wurden oder es gar nicht erst sein können und sich
nur im Rückgriff auf zeichnerische Einbildungskraft erzeugen lassen.
Das entspricht in etwa dem, was auch in diesem Kapitel bereits als medi-
enspezifischer Vorteil des Comic formuliert wurde, auch wenn Zimmer-
mann davon spricht, Sacco bewege sich zwar noch innerhalb der Kon-
ventionen journalistischer Praxis, gehe in seiner Erzählweise aber oft
über das „rein Dokumentarische“ hinaus und bringe, zeichnerisch gefil-
tert, eine „andere Form der Zeugenschaft“ ein (ebd.). Allerdings wendet
Zimmermann das Argument schließlich dahingehend, dass sie Sacco in
die Nähe antiker Seher und einer „mystischen Erzählweise“ rückt (ebd.),
womit sie jede Auseinandersetzung mit der Frage, ob Saccos Arbeiten
exemplarisch für eine grundsätzliche dokumentarische Medienkompe-
tenz des Comic stehen könnten, unmöglich macht. Nüchterner, entlang
einer Reihe von Binaritäten, kreist Worden die Qualität von Saccos Ar-
beit ein: „Sacco’s work is both comics and journalism, art and informati-
on, autobiography and history“ (Worden 2015: 4). Chute resümiert für
den dokumentarischen Comic generell, dieser entfalte seine „Beweise“
vor dem Leser und gemäß der ihm eigenen medialen Formensprache
(Chute 2016: 2).

Wie geht Sacco vor, wenn er von seinen Erlebnissen in Goraždee be-
richtet, aber auch von den Kämpfen, von der Gewalt im Bürgerkrieg,
wovon ihm schließlich nur berichtet wird? Wie dokumentiert er Ereig-
nisse, die er im Medium Comic als real markiert? Und wie setzt er dieses
Gewaltgeschehen um? Wie sieht eine als nichtfiktional geltende Darstel-
lung von Gewalt im Comic aus, wenn deren formale Mittel im Vergleich
zur fiktionalen Darstellung größtenteils gleichbleiben – zeichnerische Re-
präsentation, sowie sequenzielle, als Hyperframe auf der Seite angeord-
nete Komposition? Der wenig überraschende Befund ist, dass Safe Area
Goražde nicht anders aussieht, als irgendein anderer, fiktional ausgerich-
teter Genre-Comic. Abbildung 1 etwa beschreibt den ersten Angriff ser-
bischer Einheiten auf Goražde. Wie viele Arbeiten von Sacco sind auch
diese Seiten, was ihre formale Ausnutzung angeht, recht konventionell
organisiert. Eine Seite gliedert sich in drei horizontal übereinander geleg-
te Streifen, die jeweils zwei bis drei Panels beinhalten, in denen Sacco das
Geschehen schildert. Tristram Walker merkt in seiner Analyse eines an-
deren, panoramaartigen Panels aus Safe Area Goražde an, jede der ge-
zeigten Personen stehe für den möglichen Horror des Krieges, aber auch
für die Möglichkeit des Entkommens (Walker 2010: 84). Indem die er-
zählenden Menschen in den Bildern gezeigt werden, welche den Horror
des Krieges verbildlichen, wird dieser Horror dahingehend gemäßigt,
dass es ein Überleben geben kann. Zwar seien Saccos Bilder oft schreck-

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

194

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


lich, aber, so Walker: „he shifts his work away from that of the shock
artist feeding the fascination of a wound culture“ (ebd.: 86). Vielmehr
kontextualisiere Sacco den Schrecken in dessen eigenem politischen und
historischen Framing. Die Botschaft seiner Arbeiten sei nicht die Distan-
zierung des Krieges über die Gräuel der Bilder, sondern die Botschaft sei,
dass dies auch unsere Nachbarn sein könnten – „it could even be oursel-
ves pictured there“ (ebd.). Sacco wiederum nimmt, um die Ereignisse
möglichst überzeugend zeigen zu können, eine Vielzahl verschiedener
Perspektiven ein und nutzt dazu Perspektiven, die als Kameraeinstellun-
gen aus dem Film eingeführt sind und die er auf den Comic überträgt.
Das ist ein übliches Verfahren, aber es ist natürlich vor allem dem Genre
entnommen, entstammt also dem Baukasten fiktionalen Erzählens. Mal
befindet sich der Betrachter, wie auf dem zweiten Streifen links, vor der
Figur, dann folgt er ihr, um im nächsten Moment neben ihr zu stehen. So
nutzt Sacco alle dramaturgischen Elemente, die dem Comic als visuellem
Medium zur Verfügung stehen. Damit zieht er auch eine erste, deutliche
Konsequenz aus dem Umstand, dass er als Comiczeichner gerade nicht,
wie die Kamera, unmittelbar aufzeichnen kann, was seine Bilder an-
schließend zeigen. Vielmehr bleibt der Comic ein nachfolgendes, langsa-
mes Medium. Hier bestätigt sich insbesondere McLuhans Urteil, beim
Comic handele es sich um ein kühles Medium, das die „Benutzer als Ge-
stalter und Mitwirkende“ einbezieht und stark erfasst (McLuhan 1994:
248), insgesamt aber deutlich langsamer inszeniert ist, als das medial
nachfolgende Fernsehen, das die Rezipienten in ähnlicher Weise fordert.

Konsequent orientiert sich Sacco daher nicht am formalen Regime fil-
mischer Dokumentation, die in aller Regel nur über wenige Kameraper-
spektiven verfügt und eine Menge Ansichten (etwa die Aufsicht oder von
der gegnerischen Seite her) nicht nachvollziehen kann, weil die Kamera
im dokumentierten Geschehen, selbst als Handkamera, wesentlich sta-
tisch platziert ist. Das bringt den Vorteil einer größeren Authentizität,
aber es birgt auch den Nachteil einer deutlich eingeschränkten visuellen
Informationslage und trägt enorm zur letztlich anti-dokumentarischen
Identifikation mit der Seite bei, auf der die Kamera buchstäblich steht.
Die lokale Platzierung der Kamera wird gerade in der Dokumentation
von Krisen und Auseinandersetzungen rasch zu einer auch ideellen Plat-
zierung. Hier lässt sich Sacco von Anfang an auf keine falsche Mimesis
an die klassisch filmische Dokumentarperspektive ein. Im Gegenteil, sei-
ne Bilder sind randvoll mit einem Arsenal der Einbildungskraft, das di-
rekt aus dem fiktionalen, zeichnerischen Erzählen kommt und so nur im
Rahmen einer nachholenden, zeichnerischen Dokumentation möglich ist.
In Abbildung 1 bringt Sacco allein schon über den beständigen, von

2. Dokumentation

195

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Panel zu Panel erfolgenden Wechsel der Perspektiven Spannung in die
Sequenz. Schon diese deutlich inszenierte Spannung schießt über das
Prinzip der Dokumentation hinaus. Für Dokumentationszwecke allein
wäre sie nicht notwendig, ist es aber unbedingt für das Funktionieren
der Narration im Buch. Dieser Import von Spannung funktioniert insbe-
sondere dann sehr gut, wenn Sacco bei der Darstellung der Obstwiese,
die die Flüchtenden kriechend überqueren müssen, in die Totale wech-
selt. In drei Panels verzichtet er zudem auf jede Ausgestaltung des Hin-
tergrunds. Zwar wird über Schattenwürfe, Blut und Gras der Boden an-
gedeutet, ansonsten aber befinden sich die Figuren in einem irreal wir-
kenden, weißen Raum. Auch dies ist, worauf Martin Schüwer aufmerk-
sam gemacht hat, ein speziell im aktionsorientierten Comic übliches Ver-
fahren, weil durch die Aussparung des Hintergrunds der „Vorrang des
Körpers vor dem Raum“ akzentuiert werde (Schüwer 2008: 144). Der
flächig gehaltene Hintergrund, wie in Safe Area Goražde in Panel 6 auf
Seite 82, oder Panels 6 und 7 auf Seite 83, überantworte, so Schüwer,
den Raum vollständig den Körpern und Aktionen, was in besonderer
Weise die Dramatik der dargestellten Szene unterstreiche:

Angriff auf Goražde (Joe Sacco: Safe Area Gorazde, London
2007: Jonathan Cape, S. 82/83, Copyright: Joe Sacco)

Abb.1:

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

196

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Der Raum verliert seine Objektivität und wird vom Leser als Funk-
tion der Körperhaltungen erschlossen. Wir nehmen den Raum nicht
wahr – wir fühlen uns in ihn ein“ (ebd.: 145).

Einzelne Akte werden so hervorgehoben und die Aufmerksamkeit des
Lesers in der Fokussierung auf ein Panel gebunden. Keine rein filmische
Dokumentation könnte auf diese Art vorgehen oder überhaupt die Ver-
gangenheit auf eine Weise zeigen, die sich von der Darstellung der Ge-
genwart im Grunde in nichts unterscheidet, weil aufgrund des Prinzips
des Nachzeichnens im Comic nicht nur Fakt und Fiktion, sondern auch
Gegenwart und Geschichte in der zeichnerischen Repräsentation zusam-
menfallen. Ein generischer Unterschied ist nicht erkennbar.

Man könnte also meinen, Sacco wende das aus dem Film, vor allem
aber aus dem Fernsehen, bekannte Prinzip der Doku-Fiction auf den Co-
mic an. Dieses Prinzip des nichtfiktionalen Erzählens verlasse er jedoch
zielstrebig gerade an den Stellen, die die Leser affektiv stark berühren –
weil sie intensiv sind, weil sie Spannung erzeugen, weil ihre Grausamkeit
intensiv erlebt wird; stattdessen richte er sich vollkommen an der kultu-
rellen, fiktional basierten Produktivität der Einbildungskraft aus. Auch
wenn es für die Bilder, die Sacco dann zeigt, belastbare Anhaltspunkte,
Indizien geben mag – Zeugenaussagen, Filmaufnahmen, Fotografien –
schmückt er doch deren gesamte Darstellung mit seiner zeichnerischen
Einbildungskraft aus und komponiert jedes einzelne Panel, wie auch die
ganze Seite, sorgfältig durch, damit es diese ihre Wirkung nicht verfeh-
len. Zu dieser fiktionalen Praxis der Darstellung, die im Grunde über die
durch History Channel gut eingeführte Doku Fiction-Ästhetik deutlich
hinausgeht, bekennt sich Sacco in diesen Sequenzen ganz eindeutig, in-
dem er konsequent und unverhüllt auf Formate der Inszenierung von
Spannung und Action im Abenteuer- oder Kriegscomic zurückgreift. Bei
Chute heißt es hierzu, zwar sei Saccos Bemühen um investigative Akku-
ratesse geradezu vorbildlich, zugleich sei sich das Medium aber grund-
sätzlich darüber bewusst, dass es ein interpretatives, niemals ein rein
mimetisches Medium sei (Chute 2016: 198). Faktisch ist der Comic
überhaupt kein mimetisches Medium, was seinen Zugang zu nichtfiktio-
nalen, zumal dokumentarischen Darstellungsweisen verschärft. Nichts-
destotrotz meint Chute, Sacco nutze den Comic gezielt, um die Bandbre-
ite journalistischer Themen auszuweiten – „capturing stories that might
otherwise go unnoticed and describing individuals who might be over-
looked“ (ebd.: 200). Seine, wie Worden formuliert, „painstaking repre-
sentations of contemporary conflicts and their long histories produce
both knowledge and feeling“ (Worden 2015: 7). Diese Spannung zwi-

2. Dokumentation

197

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


schen Information und Affekt wird mehrfach für Saccos Arbeiten als
prägend genannt. Edward C. Holland spricht davon, dessen Virtuosität
liege in einer Autorisierung der Empfindungen (Holland 2015: 85).

Bei der Betrachtung der Doppelseite in Abbildung 1 fällt zudem
schnell die Schwarzfärbung der Spalten zwischen den Panels auf. Dieses
in anderer Weise schon aus Kap.4 bekannte Stilmittel verwendet Sacco
regelmäßig, wenn er Berichte über Vergangenes visualisiert. Faktisch
aber sind im Comic-Journalismus beide Erzählebenen bereits Geschichte
geworden, weil Sacco auch seinen Bericht über die vermeintliche Gegen-
wart seiner Reportage erst im Nachhinein und mit größerer zeitlicher
Verzögerung aufzeichnet. Insofern muss die Comic Reportage nicht nur
als Bericht über die als Vergangenheit erzählten Episoden verstanden
werden, als eine groß angelegte Kulturtechnik des Erinnerns, sondern
auch hinsichtlich der als Gegenwart inszenierten Erzählebene. Die we-
sentliche Information der Schwarzfüllung der Panelzwischenräume ist
daher weniger deren Identifikation als Vergangenheit. Vielmehr betrifft
sie vor allem die epistemische Qualität des Gezeigten, indem sie darauf
verweist, dass es sich um Geschehnisse handelt, die Sacco nicht selbst er-
lebt hat, die ihm unzugänglich sind. Deutlich wird, dass er sich bei deren
Darstellung ganz auf die Aussagen seiner Informanten verlässt und die
zugehörigen Dekors mittels möglichst akkurater Recherchen rekonstru-
iert. Was die Absicht einer weitgehenden Rekonstruktion, oder Revisua-
lisierung, der Erinnerung der anderen angeht, tritt mit den Textblöcken,
welche in den einzelnen Panels den Voice Over des jeweiligen Erzählers
beinhalten, ein weiteres Element hinzu. Das sprechende Individuum aus
einer größeren Gruppe an Berichtenden wird von Sacco identifiziert, in-
dem er dessen Namen vor den Erzähltext setzt, wenn dies mit seiner Re-
de einsetzt. In den folgenden Panels wird diese Rede, als direkte Rede
durch Anführungszeichen markiert, wie sie in Textkästen im Comic
sonst durchaus unüblich sind. Wenn der nächste Redner einsetzt, er-
scheint ein neuer Name; das kann so über sechs Panels gehen oder sich
schon im nächsten Panel ändern. Das grundsätzlich geräuschlose Medi-
um Comic holt damit individuell identifizierbare Stimmen in seine Panels
und zeigt nebenbei auch, dass es den Erzählungen anderer auf genau die
Weise vertraut, wie dies Journalisten normalerweise tun, wenn es um
den Umgang mit ihren Quellen geht.

Die Schwarzfüllung der Zwischenräume und das Instrument einer
Identifikation der Sprechenden erscheinen so als Bestandteil einer Tech-
nik des Nichtfiktionalen im Comic, also der zeichnerischen Erstellung
von Überprüfbarkeit und Authentizität. In seiner Auseinandersetzung
mit der Bedeutung des „gutter“ in Safe Area Goražde hebt Charles

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

198

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Acheson hervor, dessen Schwarzfüllung verweise zwar sichtlich auf die
Differenz von Gegenwart und Vergangenheit, greife aber auch die westli-
che kulturelle Konnotation von Schwarz für Tod, Leid und Zerstörung
auf (Acheson 2015: 294f.). Überdies überlasse Sacco die grauenvollsten
Taten in aller Regel den Zwischenräumen, was die Leser zwinge, die vor-
geführten Erfahrungen mit der eigenen Imagination zu kombinieren
(ebd.: 294). Sacco selbst betont wiederholt, der Vorteil der Comic Re-
portage als einer über den Comic vorgenommenen Dokumentationspra-
xis liege speziell in der dem Medium inhärenten Subjektivität. So stellt er
in seinem Vorwort zum Kurzgeschichten-Band Journalism deutlich Dis-
tanz zum journalistischen Anspruch auf Objektivität her:

„There will always exist, when presenting journalism in the comics
form, a tension between those things that can be verified, like a
quote caught on tape, and those things that defy verification, such as
drawing purporting to represent a specific episode. Drawings are in-
terpretive even when they are slavish renditions of photographs,
which are generally perceived to capture a real moment literally. But
there is nothing literal about a drawing“ (Sacco 2012: IX).

Sacco sieht also das Spezifikum des nichtfiktionalen Comic sehr genau,
Fiktionalität nicht aufheben zu können. Seine Äußerung korrespondiert
recht gut mit dem Argument, der nichtfiktionale Comic beziehe seine
Stärke gerade daraus, weiterhin auf fiktionale Techniken verwiesen zu
sein.

Allerdings strebt Sacco explizit an, authentische Ereignisse abzubilden.
Um diesen Anspruch zu argumentieren, unterscheidet er zwischen der
„wesentlichen Wahrheit“ (essential truth), die der Zeichner abbilde, und
der „buchstäblichen Wahrheit“ (literal truth), was bedeutet, dass speziell
der über die Zeichnung interpretierende Zugriff auf das Dargestellte
einen letztlich angemesseneren Zugang zu dessen Wahrhaftigkeit erlaubt,
als dies anders möglich wäre:

„The cartoonist draws with the essential truth in mind, not the liter-
al truth, and that allows for a wide variety of interpretations to ac-
commodate a wide variety of drawing styles“ (ebd.: X).

Dieses Motiv in gewisser Weise aufgreifend, meint Chute, dadurch dass
Sacco eine Rolle als Gesprächspartner einnehme, produziere er geradezu
Schauplätze der Zeugenschaft, indem seine Bilder die mündlich gemach-
ten Zeugenaussagen visuell verkörperten (Chute 2016: 206). Ohnehin
verwandele Sacco die Leser in Zeugen der Erfahrungen anderer (ebd.:
29). Auf dieser Grundlage gelinge es gerade Safe Area Goražde, ein Ge-

2. Dokumentation

199

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


spür für subjektive Wahrhaftigkeit ebenso zu erlangen, wie objektive
Fakten zum Sachverhalt zu vermitteln (Dong 2015: 39). Diesen Ansatz
vertritt Sacco auch selbst, wenn er ausführt, Faktizität, als Tatsachenbe-
schreibung, und Subjektivität, als zeichnerische Interpretation einer sol-
chen Szene, schlössen sich keinesfalls gegenseitig aus: „I think it is possi-
ble to strive for accuracy within a drawn work’s subjective framework“
(Sacco 2012: XI); der sich daraus ergebende Effekt sei befreiend. Die
Distanz, die sich darüber gegenüber dem klassischen Ideal journalisti-
scher Objektivität ergibt, wertet Isabel Macdonald sogar als „Sacco’s
bold break from the model of ‚objective reporting‘“ (Macdonald 2015:
57).

Auch Benjamin Woo unterscheidet für Saccos Arbeiten zwischen einer
auf Information abzielenden Berichterstattung und der Kommunikation
von Erfahrung (Woo 2010: 167). Comics, hebt Woo hervor, verfügen in
keiner Weise, auch nicht als nichtfiktionale Comics, über eine logische
Verbindung zu einer objektiven Realität; sie kultivieren aber einen Zu-
gang zur Subjektivität des Künstlers:

„a drawn image implies that someone drew it. And Sacco has drawn
everything, so the entire diegesis is mediated through and indexed to
his own subjectivity“ (ebd.: 175).

Diese Subjektivität, die das Publikum auf einem gleichermaßen durch Er-
fahrung gesättigten wie affektiven Level abhole, sei zur „catch-phrase“
des Comic Journalismus geworden (ebd.). In ähnlicher Weise resümiert
Mickwitz, der dokumentarische Comic zeichne sich speziell durch seinen
Ausdruck von Subjektivität auf der Ebene des Bildes und dessen Produk-
tion aus (Mickwitz 2016: 35). Allerdings lässt Sacco seine Bilder natür-
lich trotz der doppelten Distanzierung von der Realität des Dargestellten
– einmal generisch als gezeichnetes Medium und einmal ästhetisch über
den oft betont unrealistischen Stil – einen Wahrhaftigkeitsanspruch ein-
nehmen. Ob Sacco wirklich, wie Hans-Joachim Hahn meint, seine Co-
mics als Beiträge zu einer „Auseinandersetzung über eine kontroverse
Wirklichkeit“ verstanden wissen will, bleibt allerdings fraglich. Obschon
ganz sicher zutrifft, dass die „mit den Mitteln des Comics dargestellte
Wirklichkeitsreflexion so selbst in die Wirklichkeit“ eingreift (Hahn
2013: 84). Den Anspruch auf Wahrhaftigkeit, und sei es im Modus der
„essential truth“, lässt Sacco seine Bilder auch einlösen, zumal da die Le-
serschaft seiner Arbeiten gerade den darin enthaltenen Authentizitäts-
duktus explizit würdigt, der nicht unwesentlich Teil seines Erfolgs ist.
Welche spezifische Form wählt Sacco also, wenn es um die Vermittlung
des Dargestellten geht? Sacco zeichnet in schwarz-weiß und in ziemlich

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

200

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


klaren Linien, die Konturlinien der Figuren sind oft dicker aufgetragen,
als die des Hintergrunds; zuweilen erinnern Mimik und Körper der Figu-
ren an Elemente des US-amerikanischen Underground. Im Gegensatz zu
den schwarzen Zwischenräumen der historisierenden Sequenzen findet
sich in den meisten Panels nicht eine einzige Schwarzfläche. Kontraste
werden durch Schraffuren erzielt. Dadurch wirken die Panels ungewöhn-
lich, fast sogar unangemessen hell für eine Darstellung der Flucht von
Zivilisten vor Todesgefahr, um die es auf den beiden Seiten geht.

Hinsichtlich seiner Form ordnet der Comic einzelne Bilder zu Sequen-
zen des Geschehens. Was den Betrachter, jenseits des vermittelten Ge-
halts an Authentizität, beeindruckt oder mitreißt, ist das dramaturgische
Arrangement, die Bildwirkung in der simultanen Repräsentation des Ge-
zeigten. Gerade auf der Ebene der zeichnerischen Repräsentation, die
Saccos Arbeiten zwangsläufig nicht unwesentlich trägt, sind dessen
nichtfiktionale Produktionen zunächst nicht von solchen zu unterschei-
den, die keine Aussage über eine politische oder historische Wirklichkeit
treffen, sondern schlicht erdachte Geschichten als Fiktion erzählen.
Wüsste seine Leserschaft es nicht besser, könnten die in Abbildung 1 ge-
zeigten zwei Seiten aus Safe Area Goražde auch aus einer fiktiven Kriegs-
geschichte stammen, die möglicherweise, aber keinesfalls zwingend, vor
dem historischen Hintergrund der Kriege auf dem Balkan spielt. Wäh-
rend sich daher in Film und Fotografie authentifizierende Bildsprachen
des Dokumentarischen durchgesetzt haben, so trügerisch diese immer
sein mögen, ist dies im Comic gerade nicht der Fall. Wo der Comic sich
in Richtung Reportage und Dokumentation bewegt, verschmilzt er diese
Formate konsequent mit seinen üblichen Zugriffsweisen auf die Darstel-
lung fiktiver Inhalte. Das ist nicht etwa deshalb so, weil der nichtfiktio-
nale Comic sich explizit für dieses Stilmittel entscheiden würde, sondern
weil der Comic generell, was seine mediale Form des Nachzeichnens und
der bildlichen Repräsentation betrifft, keine andere Wahl hat. Der For-
mensprache des Comic gelingt es, wie oben bereits diskutiert, weder
Nichtfiktionales abzubilden, noch die Illusion zu schaffen, dies sei doch
der Fall.

Diese dilemmatische Lage, in der sich der Comic in Sachen Dokumen-
tation befindet, wird prominent unterstrichen durch die gleich mehrfach
vorgenommene Distanzierung des Dargestellten im Bild. Diese meint die
für den Comic zwingende Übersetzung eines Ereignisses in dessen zeich-
nerische Wiedergabe. Zwar distanziert mit Sicherheit jede denkbare me-
diale Darstellung das, was sie abbildet, indem sie es im Bild festhält und
damit wenigstens auf eine bestimmte Betrachterperspektive und einen
womöglich nur ausschnitthaften Sachverhalt reduziert. Repräsentation

2. Dokumentation

201

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ist so gesehen immer auch Reduktion, nicht nur der ornamentalen Viel-
falt einer Oberflächenebene der Wirklichkeit, sondern insbesondere einer
in sich komplexen sozialen Wirklichkeit, welcher der jeweils dargestellte
Inhalt entstammt. Jede (zeichnerische) Repräsentation ist zwingend auch
eine Interpretation ihres Gegenstandes; indem sie eine spezifische Per-
spektive darauf einnimmt, betrachtet sie diesen nicht nur, sondern deutet
ihn aus oder legt Deutungen zumindest nahe. Entsprechend hebt Hahn
hervor, Wirklichkeitsdarstellungen würden immer „spezifische Perspekti-
ven auf ‚die Wirklichkeit‘ einnehmen“ und könnten daher nie „unschul-
dig“ oder „neutral“ sein (Hahn 2013: 83). Die „Autorfigur“ als subjek-
tiv in Stellung gebrachter Augenzeuge fungiere als „Beglaubigung bzw.
Autorisierung des Dargestellten“ (ebd.). Allerdings bleibt es trotzdem
dabei, dass gerade das Prinzip des Comic, das auf seinen Seiten Darge-
stellte gewissermaßen noch einmal darzustellen, es im Rahmen des gra-
phischen Nachvollzugs nachzustellen, indem es buchstäblich einer Nach-
zeichnung unterzogen wird, einer Strategie der Beglaubigung oder Auto-
risierung sehr enge Grenzen setzt.

Um den Effekt möglichst großer Authentizität, um nicht von Verifika-
tion zu sprechen, zu erreichen, nutzt Sacco für seine Zeichnungen be-
kanntlich sehr stark Fotovorlagen (bezeichnenderweise zeigt er sich
selbst im Bild aber fast nie mit der Kamera in der Hand), die er anschlie-
ßend zeichnerisch gestaltet und für den Comic medienkorrekt umsetzt.
So merkt Walker an, Sacco mache viele Fotografien von Leuten und Um-
gebungen, die als Referenzen für seine Comics dienen; Skizzen hingegen
erstelle er nur selten (Walker 2010: 80) Damit nimmt gerade der nicht-
fiktionale Comic eine Verfremdung in Form einer Distanzierung des Dar-
gestellten vor, die weit über das hinausgeht, was Film und Fotografie in
der Regel zu leisten vermögen, da jedes Panel aus sich heraus kommuni-
ziert, dass es nicht ist, was es zeigt, dass seine Darstellung Ergebnis einer
Mischung von Einbildungskraft und Nachzeichnung, mithin einer Fik-
tionalisierung des Wirklichen ist. Dies wird unterstrichen durch das für
den Comic zwingende Prinzip einer Arretierung der Bilder (Kap.3). Die
Bilder des Comic stehen still und bewegen sich nicht. Die Bewegung
fließt in sie ein aufgrund der Kompetenz der Leser, eine Seitenkonstellati-
on, auch wenn sie nicht klassisch als Strip aufgebaut ist, als Abfolge zu
lesen und an den richtigen Stellen Schnitte oder Brüche zu decodieren.
Letztere setzt Sacco meist lesefreundlich an das Ende eines Streifens. Je-
des einzelne Panel hebt damit seinen Interpretationscharakter hervor; es
handelt sich um klar als solche erkennbare Interpretationen eines Ge-
schehens, das ganz bestimmt nicht genau so ausgesehen hat, das aber in
der Vorstellung des Lesers, wohl auch des Zeichners, sehr wohl so ausge-

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

202

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sehen haben könnte. Der Identifikationsgrad der Bilder im Comic wird
gesteigert, indem sie offenkundig Interpretationen sind, sich aus dem
Fundus des Fiktiven bedienen, und es sich bei ihnen nicht originär um
dokumentarische Gesten handelt. Aus dem Mangel an Möglichkeiten
einer indexgestützten Identifikation des Gezeigten entsteht so mittels der
auf der Zeichnung basierenden Comic Reportage ein gänzlich anderer,
mithin neuer Zugriff auf die Darstellung nichtfiktionaler, aber dennoch
imaginierter Inhalte. Es dürfte diese Stoßrichtung sein, in der Sacco auf
den Gebrauch einer „informierten Einbildungskraft“ (informed imagina-
tion) verweist (Sacco 2012: X), was zwangsläufig kein perfektes Unter-
fangen sein könne, da die Zeichnung offenkundig die Vorstellung des je-
weiligen Zeichners wiedergebe (ebd.). Gerade deshalb weist Sacco auch
darauf hin, dass Faktizität und Subjektivität sich keineswegs gegenseitig
ausschlössen; vielmehr erlaube deren Interaktion neue Qualitäten auch
im Journalismus, die augenscheinlich speziell über das Medium Comic
getragen werden können.

Die weitgehende Abwesenheit von Sound tut in diesem Zusammen-
hang ein Übriges. Ausgenommen sehr spärlich verteilte wörtliche Rede,
bildet Sacco in Abbildung 1 keinen Sound ab – ein Stilmittel, das er häu-
figer verwendet, gerade wenn er die Eindringlichkeit einer Situation
schildern möchte, und zwar vornehmlich solcher Situationen, die eigent-
lich, was im Comic nur schwer darstellbar ist, sehr laut sind. Die Rezipi-
enten sehen also die verzerrten, klagenden Münder, sie sehen im letzten
Panel rechts unten, dass der Kopf der laufenden Frau getroffen sein
muss, weil etwas von ihm wegfliegt, das Blut sein könnte. Aber den Ton
produzieren die Bilder, wie sehr häufig, allein imaginativ aus sich heraus.
Sie schaffen das maßgeblich durch die Intensität ihrer dramaturgischen
Inszenierung, die sich wesentlich den Anleihen bei Formaten des Fiktiven
verdankt. So bleibt die tödliche Bedrohung unsichtbar, der die flüchten-
den Menschen in dieser Szene ausgesetzt sind. In diesem Fall verfährt
Sacco ganz dokumentarisch, wenn er bei seinen Protagonisten bleibt und
die Angreifer nicht visualisiert, so wie diese die Angreifer nicht sehen
können. Als Zeichner könnte er das aber natürlich tun und befleißigt
sich zuweilen durchaus des Blicks auf die anderen, dann gern aus einer
in der Aufsicht gezeigten Totalen. Das verdeutlicht, dass im Comic selbst
das dokumentarische Prinzip des eingeschränkten Sichtfelds, der Abwe-
senheit der anderen, primär einer erzählerischen Strategie geschuldet ist,
die vor allem dazu dient, Spannung, Ergriffenheit und Mitleiden zu er-
zeugen, die aber ebenso gut einem Rahmen des Fiktiven integriert sein
könnte. Angesichts dieses Genrecharakters der Gewaltdarstellungen
auch in Saccos Arbeiten, des Umstands also, dass im Comic die Doku-

2. Dokumentation

203

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mentation generisch wie Fiktion aussieht, stellt sich die Frage, ob nicht
gerade Fiktionalität den Index des nichtfiktionalen Comic bereitstellt.
Der große Vorteil des Comic im Umgang mit Realität und ihrer Doku-
mentation liegt darin, dass er als Medium den Fetisch des Realen durch-
bricht. Wenn klar wird, welchen enormen Anteil das Fiktive, das Imagi-
näre an einer Konstruktion gesellschaftlicher Wirklichkeit haben, dann
kann diese auch nicht länger dokumentiert werden, indem der Anteil des
Fiktiven möglichst geringgehalten oder sogar ausgeschlossen werden
soll. Im Gegenteil, nur die Affirmation des Fiktiven würde so gesehen
auch wieder Zugänge zu einer Abbildung gesellschaftlicher Realität eb-
nen. Dafür würde insbesondere auch die ausgesprochen organisch wir-
kende Einbettung der in aller Regel vom Autor nicht selbst erfahrenen
Gewaltdarstellungen in den narrativen Verlauf des Comic sprechen. Eine
formale, ästhetische oder stilistische Differenz gegenüber den Darstellun-
gen unmittelbarer, dokumentarischer Erfahrung ist nicht erkennbar.

Schließlich bleibt anzumerken, dass im Comic Schrift eine weithin pa-
radoxe Funktion zukommt. Einerseits kommentiert sie die Bilder und
scheint grundlegend mit dem Gehalt des Fiktionalen im Bild verwoben
zu sein. Andererseits hat augenscheinlich gerade die Schriftebene die
Funktion, das Dargestellte als authentisch, als nichtfiktional zu beglaubi-
gen. Die Bilder in Saccos Comics verlieren deshalb den ihnen an der
Oberfläche deutlich anhaftenden Nimbus des Fiktiven, weil sie entweder
über den Autor oder über identifizierbare Figuren verbürgt sind. Nur
über die Schriftebene kommt der dokumentarische Gehalt in den Comic
und ähnelt damit frappierend dem Prinzip der klassischen, textbasierten
Reportage. Mit Blick auf die medienhistorische Einführung der Sprech-
blase hat Lambert Wiesing das besondere Verhältnis von Text und Bild
im Comic untersucht und darauf hingewiesen, dass die für den Comic
typische Kombination von Bild und Schrift im Panel einen „impliziten
Bildbegriff“ voraussetze, der einem „phänomenologischen Umgang mit
Bildern“ folge (Wiesing 2010: 38f.). Zur Klärung der Kategorien von
Schrift im Comic führt Wiesing die Unterscheidung von gezeigter und
realer Schrift im Bild ein. Erst die Sprechblase gebe „den Comic-Figuren
eine Realität, die diese Figuren in Bildern ohne Sprechblase nicht hätten“
(ebd.: 42), da nämlich der Comic genau genommen „keinen Blick auf die
Welt“ zeige (ebd.), sondern eine Art Parallelwelt erstelle, die für sich
Glaubwürdigkeit beanspruche. Dies erfolge durch die eingefügte Schrift-
lichkeit der Sprechblasenrede als realer Schrift im Panel: „Ein Bild wird
zu einem Comic-Bild, wenn in dem Bild mit realer Schrift collagiert
wird“ (ebd.: 43). Im Gegensatz dazu sei im Bild gezeigte Schrift, etwa ein
Schild mit Aufschrift, nicht real, sondern ebenso „artifiziell präsent“

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

204

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


(ebd.), wie die dargestellten Figuren. Der Kniff im Comic Journalismus
besteht darin, diese Akzentuierung beizubehalten, sie aber von der
Sprechblase abzulösen und eine in Textkästen gestellte und (zumindest
bei Sacco) in Anführungszeichen gesetzte Zeugenrede einzuführen. Diese
Schrift ist weiterhin reale Schrift als wörtliche Rede, die über die ikoni-
sche Qualität der bloßen Abbildung hinausgeht, und unterscheidet sich
trotzdem deutlich von der im Imaginationskontext Bild gefangenen
Sprechblasenrede. Der Textkasten gehört in das Panel und auch zu ihm
und tritt zugleich daraus heraus, ohne jedoch in eine strukturelle Diffe-
renz zum Panel abzufallen, wie dies in untertitelten Bildfolgen wie Hal
Fosters Prince Vaillant oder Carla und Vilhelm Hansens Rasmus Klump
der Fall wäre.

Authentifikation

Summa summarum ist der Comic daher, wie speziell an den Arbeiten Joe
Saccos, und entgegen einer unterdessen weit verbreiteten Fehleinschät-
zung, deutlich wird, streng genommen kein Medium der Dokumentati-
on. Höchstens ist er ein Medium des Kommentars gegenüber einer in an-
derer Form wiedergegebenen Wirklichkeit, deren Wahrnehmung immer
massiv fiktionsgesättigt bleibt. Dies zu beachten bleibt wichtig, um zu
verstehen, was die Geste der Dokumentation im Fall des Comic bedeu-
tet. Ein Makel ist diese Unmöglichkeit der Dokumentation im Comic
hingegen nicht. Im Gegenteil eröffnen sich damit ganz eigene und vielfäl-
tige Möglichkeiten, wie unterdessen die verschiedensten Formate der Re-
portage, der Dokumentation und der Autobiografie im Comic gezeigt
haben. Für diesen Trend dürfen Saccos Arbeiten sicher einerseits als bei-
spielhaft gelten, während an ihnen andererseits deutlich wird, dass der
Comic faktisch über die Fiktion nicht hinausgelangt. Eingedenk seiner
spezifischen Darstellungstechniken kann sich das Medium Comic der
„Realität“ von Gesellschaft oder Kultur nur in sehr eingeschränkter
Form nähern. Auch wenn es zunächst anders klingen mag, bedeutet die-
se Feststellung keineswegs eine Negativaussage, die dem Comic die
Kompetenz absprechen wollte, sich nichtfiktionaler Themen anzuneh-
men. Vielmehr stellt sich umgekehrt, gerade aufgrund der Vielzahl an
dokumentaristischen Produktionen, die Frage, welches produktive sym-
bolische, kommunikative Potential in der Dokumentar- und Reportage-
praxis von Comics liegt – paradoxerweise gerade auch für eine Darstel-
lung von gesellschaftlicher Wirklichkeit.

3.

3. Authentifikation

205

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Wie oben bemerkt, legt der dokumentarische oder Reportagecomic
auffallend häufig seinen Fokus auf Berichte aus Krisen- oder Kriegsge-
bieten. Die Beteiligung von Gewalt am abgebildeten Geschehen könnte
hier durchaus eine Rolle spielen, genauso wie die häufige Unzugänglich-
keit der dargestellten Szenarien, für die es in vielen Fällen keine Refe-
renzbilder gibt. Gerade in der Rekonstruktion von sozialen Ausnahmesi-
tuationen kann der Comic eingreifen und Bilder des Vorgefallenen schaf-
fen, die einerseits eine möglichst angemessene Idee davon vermitteln, wie
dieses Geschehen ausgesehen haben könnte und die andererseits als ge-
zeichnete Bilder eindeutig artifiziell sind und mit der Gestalt dessen, was
geschehen ist, nicht identisch sein können. Sacco hat hierfür, obwohl er
durchaus auch von Fiktionalität spricht, den Terminus der Subjektivität
nahegelegt, der in der Rezeption recht vehement aufgegriffen wurde. Ge-
rade über den subjektiven Zugriff auf das Erzählte soll dieses in der Dar-
stellung Authentizität erlangen. Natürlich gehört dazu auch, möglichst
akkurat vorzugehen, möglichst korrekt Details wiederzugeben – Fahr-
zeugtypen, Landschaften, Kleidung, etc. Der subjektive Zugriff, verkör-
pert durch die Anwesenheit des Comicjournalisten im eigenen Bild und
durch dessen stilistische Signatur, wäre demnach der eigentlich angemes-
sene Kanal, um zu einer authentischen Wiedergabe solcher Szenen zu ge-
langen, die unterdessen Historie geworden sind, oftmals aber keinen
Platz im allgemeinen Bilderhaushalt gefunden haben. Eigens betonen
Weber und Rall die Subjektivität des Comic im Unterschied etwa zur Fo-
tografie (Weber/Rall 2017: 384). Allerdings scheint Subjektivität in die-
sem Zusammenhang nicht wirklich der treffende Begriff zu sein. Denn es
geht nicht nur darum, dass die Art der Darstellung durch die individuelle
Perspektive des Comic Journalisten vermittelt ist – mit allen zugehörigen
Sentiments. Das träfe auf jede Fotoreportage ganz genauso zu, die
gleichfalls aus einer individuellen Perspektive aufgenommen ist und
kompositorischen Erwägungen unterliegt. Im Fall des Comic kommt et-
was anderes hinzu, das als Abstraktion bezeichnet werden kann. Was
damit gemeint ist, ist kein Abstraktionsverfahren im klassischen Sinne
einer Transgression von Gegenständlichkeit in der Darstellung, wie dies
in den Bildenden Künsten gut etabliert ist. Zwar gibt es auch den soge-
nannten „abstrakten Comic“, aber dieser spielt für den hier diskutierten
Zusammenhang im Grunde keine Rolle. Der Comic rührt üblicherweise,
gerade weil er eine wesentlich über Bilder (mit)getragene Erzählung eta-
blieren will, deren gegenständliche Bildsprache nicht an. Zugleich ent-
fernt er sich über die zeichnerische Wiedergabe immer schon program-
matisch von diesen Bildern. Das Prinzip der Abstraktion im Comic, mit-
hin im nichtfiktionalen Comic, folgt dem zeichnerischen Prinzip einer

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

206

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mindestens latenten Typisierung des Dargestellten und dessen Über-
setzung in eine Interpretation mit den Mitteln von Ästhetik und Stil. Es
steht also insbesondere in Zusammenhang mit dem fiktiven Gehalt des
Comic und dessen Technik des Nachzeichnens.

Zwar werden für die Comic Reportage historisch gern epistemologi-
sche Bezüge zu den zeichnenden Zeitungskorrespondenten Ende des 19.
oder Anfang des 20. Jahrhunderts, mithin sogar zu Goyas Desastres de
la Guerra hergestellt. Der entscheidende Unterschied besteht jedoch da-
rin, dass es seinerzeit zum Zeichenstift noch keine oder kaum eine Alter-
native gegeben hat, sofern man möglichst authentisch informierte Bilder
vom Geschehen erhalten wollte. Heute hingegen, wo nicht nur Film und
Fotografie seit Jahrzehnten etabliert sind, sondern die Möglichkeit der
Reportage auch ohne weiteres mit jeder Digicam schnell und professio-
nell realisierbar wäre, bedeutet die Hinwendung zur langsamen, gezeich-
neten Reportage oder Dokumentation eine klare konzeptionelle Ent-
scheidung, die zuallererst auf die Nachträglichkeit und Künstlichkeit des
Gezeichneten verweist. Abstraktion heißt für die Comic Reportage daher
graphische Distanzierung: In der Zeichnung dessen, was gezeigt wird,
was geschehen ist, was auch Sacco selbst vorab im Rechercheprozess
weitgehend über Fotografien festgehalten und dann für die Reportage in
Zeichnungen umgeschnitten hat, distanziert sich der Vorgang der Reprä-
sentation unter den nicht hintergehbaren technischen Bedingungen der
Gegenwart vom Repräsentierten. Die Abstraktion der Zeichnung im Co-
mic muss als buchstäblich nachgetragene Zeichnung verstanden werden,
also als ein sowohl nachträglich erfolgtes Zeichnen als auch ein Zeich-
nen von Erinnertem, von historisch Geronnenem. Diese Abstraktion
heißt Interpretation in der ästhetischen Form der Wiedergabe und ihrer
kompositorischen Entscheidungen, und sie heißt Reduktion der Details
und Ornamente im Bild auf das, was zeichnerisch als wesentlich wahrge-
nommen wird. Die graphische Distanzierung sorgt dafür, dass das Ob-
jekt in der Repräsentation gehindert wird, auch nur im Ansatz wirkliche
Identifikation aufkommen zu lassen. Der Comic ist so gesehen ein ausge-
sprochen nüchternes Medium, wenn er Prozesse der Identifikation im
Zuge der Rezeption versperrt. Wenn deshalb die Frage der Herstellung
von Authentizität im dokumentarischen Comic debattiert wird, stellt
sich so gesehen die Frage, wie diese überhaupt hergestellt werden könn-
te. Denn weder ist Authentizität im Comic, aufgrund seiner nachgezeich-
neten Repräsentation, durch archivalische Korrektheit verbürgt, noch
durch jene von Sacco selbst und in vielen Stimmen aus den Kulturwis-
senschaften angeführte Subjektivität. Vielmehr stellt sich ernsthaft die
Frage, ob Authentizität im Comic insgesamt, insbesondere aber im do-

3. Authentifikation

207

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


kumentarischen Comic, nicht eine Angelegenheit der Fiktion ist. Die
Ressource der Einbildungskraft, die hier vor allem wirksam wird und die
Überzeugungskraft der Bilder und Sequenzen im Comic vermittelt, wäre
dann vornehmlich die Triebkraft einer im und über den Comic vermittel-
ten, über die Bildebene ebenso wie über den begleitenden Text getrage-
nen Authentifizierung des Dargestellten.

Diese Ambivalenz von Authentifizierung, oder mindestens des An-
spruchs auf Authentifizierung, und einer konsequenten Abhängigkeit
vom Fiktionalen ist für Saccos Reportagen prägend. Insbesondere ver-
weist die in seinen Comics angelegte Spannung zwischen Dokumentati-
on, respektive Authentifizierung, und Fiktion auf Saccos Zugriff auf die
Inszenierung von Gewalt. Das wird bereits an eher indirekten Vorstel-
lungsformen von Gewalt deutlich, etwa im Fall des Covers der dritten
US-amerikanischen Auflage von Safe Area Goražde (2007) (vgl. Abb.2).
Genutzt wird dafür eine Splash Page aus dem Comic selbst, nämlich die
auf einen zweiseitigen Prolog folgende, eigentliche Eröffnungsseite des
Bandes. Für das Cover wird der obere Textbestand des Panels durch den
Titel ersetzt, während der Autorenname am unteren Seitenrand steht; der
mittig im Bild befindliche Textkasten wurde beibehalten. Neben einem
durch Militär eskortierten UN-Konvoi, der sich durch eine kriegszerstör-
te, ansonsten menschenleere Landschaft schiebt, wirkt der Inhalt des
Kastens wie eine klassische Tagline, wie sie speziell im Film gebräuchlich
ist. Der kurze Text macht potentielle Leser neugierig, veranlasst zum
Reinschauen und Durchblättern und baut schon über das Cover enormes
Spannungspotential auf, unterlegt durch die drei Pünktchen, mit denen
der Satz im Kasten ausläuft (Dong 2015: 41).

Die im Herbst 1995, nach dem Massaker von Srebrenica vom Juli
1995 also, unklare Zukunft der bald 60.000 Einwohner der muslimi-
schen Enklave innerhalb eines ansonsten serbisch eingenommenen Terri-
toriums im ex-jugoslawischen Bürgerkrieg, sorgt nicht nur für hinrei-
chend Spannung, um wissen zu wollen, wie es mit diesen Menschen wei-
tergeht, sondern kommuniziert zugleich die beständige Gefahr und Ge-
waltsamkeit, der das Leben dort unterliegt. Auf diese Weise ist Gewalt
als Bedingung der sozialen Existenz bei Sacco im Grunde immer schon
gesetzt. Sie muss gar nicht akut auftauchen, und sie taucht auch nicht
besonders häufig akut auf, zumindest nicht in Safe Area Goražde, wo
dieses Fehlen konzeptionell besonders eindrücklich wirkt. Vielmehr ist
sie grundsätzlich präsent als maßgebliche Kraft, die die Lebensbedingun-
gen der Menschen vor Ort bestimmt, die ihr ganzes Leben nach einer
Gewalt des Krieges ausrichten müssen, vor dem sie nicht einmal konse-
quent in Deckung gehen können. Das Cover des Bandes macht insofern

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

208

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


unmissverständlich klar, dass die situative Abwesenheit von Gewalt hier
keineswegs deren strukturelle Abwesenheit bedeutet. Im Gegenteil, die
prinzipielle Möglichkeit von Gewalt in einem von Grund auf entfriede-
ten Raum schafft gerade erst eine Atmosphäre, worin Gewalt zur nor-
malitätsgenerierenden Ressource geworden ist und der angestrebte Nor-
malfall gesellschaftlichen Lebens, Vertrauen in die Kontinuität einer be-
friedeten Lebenswelt zu fassen (Ahrens 2017: 73-96), radikal substituiert
wird. Was das als Cover eingesetzte Splash Panel daher insbesondere an-
zeigt, ist eine Topographie, des „Gewaltraums“ (J. Baberowski): eine
sich topographisch ausbreitende Gewaltsamkeit, die normalisierte sozia-
le Beziehungen außer Kraft setzt und „alle menschlichen Beziehungen
auf eine Weise [strukturiert], dass sie nur noch eine Antwort auf die Ge-
walt sind“ (Baberowski 2012: 20; Kap.6). Diese strukturbildende Ge-
walt, so Baberowski, „verändert den sozialen Raum, in dem Menschen
sich bewegen, weil sie Sicherungen außer Kraft setzt, die das Leben im
Frieden strukturieren“ (ebd.: 25). In Ablösung der gesellschaftlichen
Normalität in Friedenszeiten, wird sie selbst zur lebensweltlich gültigen

Cover mit Tagline (Joe Sacco: Safe Area Goražde, London 2007:
Jonathan Cape, Cover, Copyright: Joe Sacco)

Abb.2:

3. Authentifikation

209

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Normalität, und genau das zeigt dieses Cover an. Vielleicht liegt darin
ein Korrektiv gegenüber Susan Sontags pessimistischer Einschätzung ge-
genüber künstlerischen Darstellungen, die das „Betrachten des Leidens
anderer“ voraussetzen; denn eine Darstellung wie bei Sacco setzt gerade
kein „‘Wir‘ als selbstverständlich voraus“ (Sontag 2003: 13), woran
dann eine konsensual gedeckte ethische Position anknüpfen könnte. Hin-
gegen skizziert Sacco in seinen Comics viel mehr als nur den „zerstöreri-
sche[n] Charakter des Krieges“ oder dessen Entlarvung als nicht gerecht-
fertigt (ebd.: 19). Was Sacco abbildet ist der Zusammenbruch jeder
Struktur. Nicht nur die Menschen verwandelt der Krieg in Dinge (ebd.),
sondern er hebelt die grundständige Schutzfunktion von Gesellschaft ge-
genüber den Individuen und allem anderen aus. Im Krieg gilt nichts
mehr; es geht nicht nur ums Leiden; es geht darum, dass Kaputtheit
nicht mehr aufgehoben werden kann.

Diese Technik der eher indirekt angesteuerten Verweise auf Gewalt
setzt sich im Buch fort. Das hat nicht unerheblich damit zu tun, dass
Sacco kein Reporter ist, der sich ins Kriegsgeschehen stürzt. Ihn interes-
siert das Alltagsgeschehen, die Weisen, wie Menschen im Krieg und vor
allem mit dem Krieg leben, wie sie ihren Alltagsverrichtungen nachgehen
und sich dabei einerseits dem Krieg entziehen und in Illusionen eines All-
tags jenseits des Krieges abtauchen, während genau dieser Alltag weiter-
hin maßgeblich vom Krieg bestimmt ist. Beide eben diskutierten Themen
finden sich in Safe Area Goražde: Sacco bewegt sich auf der Scheidelinie
zwischen Dokumentation und Fiktionalisierung und er verweist auf Ge-
walt als vorherrschende Determinante sozialer, lebensweltlicher Relatio-
nen. Dabei greift er wiederum massiv auf Techniken des Fiktiven zurück.
Auf der in Abbildung 3 wiedergegebenen Seite zeigt Sacco in zwei groß-
formatigen Panels das Leben unter der Realität des Krieges. Entschei-
dend sind dafür die Hintergründe beider Panels, die faktisch im Vorder-
grund der Bildkommunikation stehen. Unterwegs mit seinem Freund
und lokalen Gatekeeper Edin, durchstreift Sacco zuerst eine Landschaft,
die vom Krieg umgegraben ist und über Schützengräben, verlassene und
teils ausgeschlachtete LKW, von der gesellschaftstransformierenden Ge-
walt des Krieges kündet. Das untere Panel zeigt eine Straßenszene. Sacco
und Edin stehen am rechten Bildrand und unterhalten sich über in dieser
Szenerie absurd wirkende Paraphernalia eines Lebens abseits des Krie-
ges, während im Bild selbst ausgebrannte, von Geschossen demolierte
Häuser zu sehen sind, in denen teilweise wohl Menschen hausen. Auf
der Straße bewegt sich ein Pferdefuhrwerk mit Brennholz, die Menschen
sind vom Krieg gezeichnet. Im Grunde kommt es in diesen Bildern auf

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

210

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Edin und Sacco gar nicht an, die wesentlichen Informationen bietet der
Bildraum um sie herum.

Beglaubigung der Dokumentation (Joe Sacco: Safe Area
Goražde, London 2007: Jonathan Cape, S. 17, Copyright: Joe
Sacco)

Die Botschaft dieser Bilder ist offenkundig: Sacco führt seine Leser in
eine apokalyptische Landschaft des Krieges, deren ästhetische Wirkung
auf die meisten Rezipienten in aller Regel massiv ist; es ist schwer, sich
dieser Ikonizität einer über die Menschen verfügten Gewalt zu entziehen.
Ganz sicher sind, im Unterschied zu Susan Sontags Kritik an vielen Dar-
stellungen von Gewalt auch in der klassischen Bildenden Kunst, diese
Bilder ausdrücklich „moralisch befrachtet“ (Sontag 2003: 50). Insofern
geht es vielleicht auch um Provokation: „In jedem Fall lädt uns das
Grauenhafte ein, entweder Zuschauer zu sein oder Feiglinge, die nicht
hinsehen können“ (ebd.: 51). Allerdings geht Saccos moralische Agenda
über diese schale Alternative deutlich hinaus, indem sie nach den Bedin-
gungen und den Konsequenzen von Gewalt fragt. Goražde und seine Be-
wohner haben den Zustand der Gewaltsamkeit für sich nicht selbst ge-

Abb.3:

3. Authentifikation

211

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


wählt; Sacco zeigt, dass Gewalt, ganz wie in der klassischen Tragödie,
ein Schicksal ist, das sich über die Menschen vollzieht. Darin liegt aber
auch das Problem dieser Darstellung, die tatsächlich in erster Linie äs-
thetisch ausgerichtet ist. Mit unverkennbarem Zynismus kritisiert Wolf-
gang Sofsky ein solches ästhetisch-pädagogisches Vorgehen, wenn er an-
merkt, hier spekuliere „das Programm der Umerziehung des Menschen-
geschlechts [...] auf die heilende Kraft des Entsetzens“ (Sofsky 2011: 15).
Während Bilder so zum „Vehikel der Moralerziehung herabgewürdigt“
würden, verpflichteten Bildwerke tatsächlich „zu nichts“ (ebd.). Weder
sei die Formung der Seele ihre Aufgabe, noch ist ihre Rezeption erwart-
bar oder steuerbar. Die ästhetisierende Inszenierung von Gewalt in Zei-
ten des Krieges unterscheidet sich, auch bei Sacco, in nichts von phanta-
sierten Kriegslandschaften, jedes beliebige Genrebild könnte so aussehen,
die realistisch wirkende Kriegslandschaft muss nicht zwingend im doku-
mentarischen Sinne realistisch sein; faktisch würde es völlig ausreichen,
wenn sie als Genre-Inszenierung, als Spektakel gewissermaßen, überzeu-
gend wirkt. Die moralische, ethische Wirkung seiner Bilder ist alles an-
dere als intrinsisch angelegt.

Entsetzen dieser Art will die realistisch verfahrende, wenngleich der
Imagination entsprungene bildliche Darstellung üblicherweise erreichen.
Aber Sacco will mehr; er will dass seine Leser ihm wirklich glauben, dass
es in Goražde während seines Aufenthalts genau so ausgesehen hat, dass
die Lebenswelten von Gewalt, die er zeigt, buchstäblich real sind und
nicht nur die Ergebnisse zeichnerischer Einbildungskraft. Die für Saccos
Comics bedeutendste Frage ist daher, mit welchen Mitteln es ihm gelin-
gen kann, diesen Eindruck des Realen unter den formalen Restriktionen
des Mediums Comic zu vermitteln, noch dazu in einem Comic, der
zeichnerisch nicht zwingend realistisch angelegt ist. An dieser Stelle wäre
Hillary Chutes Einschätzung zu korrigieren, Saccos Stil sei, mindestens
in Teilen fotorealistisch (Chute 2016: 216). Das trifft nicht zu; der Cha-
rakter der Zeichnung ist bei Sacco nicht nur stets präsent, sondern wird
bei aller Akkuratesse im Detail (die aber etwas anderes ist, als Fotorea-
lismus) auch beständig stilistisch durch Modi der Überzeichnung, Über-
treibung, Reduktion und Stilisierung hervorgehoben. Was Sacco, wie
oben bereits genannt, selbst als Vorteil seiner zeichnerischen Herange-
hensweise an das Format der Reportage beschreibt. Allerdings ergibt
sich eine interessante Verbindung zu Sofskys Kritik an der oft moralisie-
renden Ausrichtung von Gewaltdarstellungen in der Kunst. Die Brisanz
von Saccos Realismus bringt Chute auf die Formel des „picturing atroci-
ty“ (ebd.: 220). In Anlehnung an Äußerungen Saccos will sie damit deut-
lich machen, dass es für die Rezeption einfacher sei, derlei Bilder zeich-

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

212

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nerisch darzustellen, und damit schon auf der Rezeptionsebene eine of-
fenbare Distanz zum abgebildeten Geschehen einzuziehen. Film und Fo-
tografie hingegen würden eher Unbehagen bereiten, wenn es darum ge-
he, solche Bilder zu betrachten. Ist die nichtfiktionale Reportage aus dem
Kriegs- und Krisengebiet also letztlich ein Vademekum für den Rezipien-
ten, das diesem den ultimativen Schock ersparen und trotzdem moralisch
wirksam sein soll? Es wäre latent enttäuschend, wenn es nur die bessere
Verdaulichkeit für den belasteten Rezipienten wäre, die von Saccos Co-
mics bliebe. Dieser selbst unterstreicht diesen Zugriff allerdings speziell
für seine Interpretation der Szenen auf der Brücke von Visegrád (vgl.
Abb.5), wenn er für seine Comics im Unterschied zu Printmagazinen, die
solche Bilder nicht zeigen, geltend macht:

„There’s an editing process which happens at that stage, and I un-
derstand it. It’s not really something people want to see when they
read their paper, but it’s part of reality“ (Vågnes 2010: 195).

Diese Akzentuierung auf das, was die Leute sehen wollen, wenn sie ihre
Zeitung lesen, erstaunt. Schließlich verschiebt Sacco damit das Augen-
merk von einem ethisch akzentuierten Ansatz hin zu einem bloßen Ge-
schmacksurteil, das zwar immer auch Bedingung für eine Kritik der Ur-
teilskraft ist, zugleich aber in ethischer Hinsicht nicht genügen kann. Vor
dem Hintergrund der These, das Leben in der Moderne bestehe „aus
einer Abfolge von Schrecknissen“ (Sontag 2003: 123), die uns gleicher-
maßen verderben wie abstumpfen, meint Sontag: Eine „Ökologie der
Bilder wird es nicht geben“ (ebd.: 125); Bilder, die gegen die Gewalt ar-
beiten, hält sie für tendenziell undenkbar.

Sacco selbst äußert einmal, der Leser werde durch Bilder geradezu ge-
nötigt (Holland/Dahlmann 2017: 209); deren Einfluss sei unmittelbar
und spontan, da sie die Leser hineinzögen in ihre Auffaltung einer gra-
phisch angeordneten Imagination. Gerade aber bezüglich der Darstel-
lung von Gewalt, befindet sich Sacco eigener Aussage zufolge in einem
anhaltenden Konflikt darüber, wieviel Gewalt er überhaupt zeigen soll
(ebd.: 211). Schließlich sei es Gewalt gegenüber kaum angebracht, zu-
rückhaltend zu sein: „violence is violence and you should show vio-
lence“ (ebd.). Nur dass diese als gezeichnete Form, von der man als Re-
zipient von der Realität lebloser, versehrter Körper effektiver abstrahie-
ren kann, ungleich leichter konsumierbar zu sein scheint, als etwa bei
der fotografischen Aufnahme. Als gezeichnete Form, so Chute sei der
Comic Rechenschaft darüber schuldig, wie er wirke; die visuelle Form
entfalte eine eigenständige, ethisch ausgerichtete Ästhetik – „an ethical
and troubling visual aesthetics, or poetics“ (Chute 2016: 4), was sich in

3. Authentifikation

213

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


dem Verlangen Saccos ausdrücke, verantwortlich gegenüber den Ande-
ren als anderen zu bleiben, Differenz also zu bewahren und zu akzentu-
ieren (ebd.: 205). In dieser Perspektive wird Sacco ein wenig stark und
zugleich einengend als reiner Ethiker gezeichnet. Damit geraten die inter-
essanteren Aspekte seiner Arbeit aus dem Blick, die sich nicht lediglich
auf eine ethische Perspektive beschränken, sondern gezielt politische
Motive aufrufen. Die Kritik von Alexander Dunst an einer nur ethischen
Lesart Saccos, die dessen explizit politische Ästhetik übersehe, ist daher
berechtigt:

„Sacco’s complex oeuvre has been ill served by the singular focus on
ethics, producing readings with a narrow focus on trauma and wit-
nessing“ (Dunst 2015: 169).

Einbildungskraft

Den Effekt, dass seine Comics einem Abdruck des Realen nahekommen,
erzielt Sacco über die Verwendung bestimmter Techniken der Zeugen-
schaft, wenngleich auch diese mit der Schwierigkeit konfrontiert sind,
dass jede Zeichnung eine nachgetragene Zeichnung ist und daher nicht
in der Lage ist, Zeugenschaft verifizieren zu können. Auf den beiden Pa-
nels in Abbildung 3 geht Sacco auf drei Ebenen vor. Zunächst fallen die
sich wie Flugblätter über die Panels verteilenden Textkästen ins Auge,
die Hintergrundinformationen zum Schauplatz oder zu den Figuren ent-
halten. Hier gibt Sacco als Dokumentar Informationen aus, die in kon-
zentrierter Form über die Sachlage, die Umgebung, seinen Begleiter auf-
klären. Er zeigt Edin als Bewohner der Enklave, der seine Kriegserfah-
rungen aus erster Hand an Sacco weitergibt und damit in seiner Position
als „Gatekeeper“ im ethnographischen Feld gestärkt wird, welcher die
Öffnung des Schauplatzes gegenüber der Kriegsrealität gewährleistet.
Schließlich bringt Sacco bekanntlich sich selbst in seine Comics ein; er
fehlt auf kaum einem Bild, das während seiner Präsenz vor Ort spielt, al-
so Gegenwart markiert. Auf diese Weise leitet Sacco den Leser durch die
Welt seiner Erkundungen und macht seine eigenen Recherchen zu denen
seiner Leserschaft. So tragen die beiden Figuren im Vordergrund die Bil-
der des Hintergrunds, die die eigentlich wichtigen Informationen in bei-
den Panels enthalten und verwandeln Bildsolitäre in Abbildungen, die in
einem narrativen Kontinuum der Geschichte über die Enklave Goražde
stehen. Zugleich dient die Präsenz der beiden Individuen Edin und Sacco
der Authentifizierung dieser Bilder; sie ersetzen gewissermaßen die dem

4.

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

214

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Comic ansonsten fehlende indexikalische Qualität. Erstens dient die Fi-
gurendarstellung der Beglaubigung; sie verdeutlicht, dass Sacco wirklich
vor Ort gewesen ist. Zweitens dient die Einsetzung der beiden Sympa-
thieträger in die Destruktionslandschaft des bosnischen Krieges der zu-
mindest partiellen Identifikation des Lesers, indem sie mitteilt, wie es
sich anfühlt, dort zu sein und diese Gewalt zu erleben. Gewalt ist hier
zum Platzhalter geworden, sie muss nicht im Bild erscheinen, selbst in
ihrer Abwesenheit ist sie noch so präsent, dass das Leiden und dessen
Zeugenschaft aus den Bildern sprechen. Ähnlich funktioniert eine Dop-
pelseite aus The Fixer (2003), die zeigt, wie sich Sacco bei seiner ersten
Ankunft in Sarajewo dem Holiday Inn Hotel nähert, in dem während
des Krieges vor allem Journalisten und Diplomaten logierten (vgl.
Abb.4). Sacco verschwindet beinahe in der linken unteren Ecke dieses
Großbildes. Von seinem Gepäck gebeugt, geht er geradezu demütig auf
das Hotel zu, außer ihm ist kein Leben zu sehen. Das Hotel nimmt den
Großteil der rechten Bildseite ein. Nahezu unbeschädigt steht es in einer
Stadtlandschaft, die ansonsten vom Krieg verwüstet ist. Die benachbar-
ten Hochhäuser sind zu weiten Teilen ausgebrannt und stark beschädigt,
andere Häuser im Hintergrund sind abgedeckt und zerstört; die Fläche
im Vordergrund, wohl ein ehemaliger Parkplatz, ist verwahrlost, Schutt
liegt herum, auch ein Autowrack.

Neben dieser Kriegslandschaft, die von einer von rabiater Gewaltsam-
keit aufgeladenen Lebenswelt in Zeiten des Bürgerkriegs kündet, wirkt
das Hotel schon allein deshalb unheimlich, weil es nahezu intakt ist, ob-
wohl es ein gutes, hinreichend großes Ziel abgeben sollte. Die bloße Prä-
senz des Hotels zeigt damit auch das existentielle Gefälle an, dem der
Gewaltraum des Krieges unterliegt. Auch im Krieg gibt es privilegierte
Orte, die eine Existenz in vergleichsweise großer Sicherheit gewährleisten
können. Der unheimliche, unheilvolle Eindruck wird noch dadurch ver-
stärkt, dass der Himmel komplett von dunklen Wolken verhangen ist,
was eine stark dystopische Atmosphäre erzeugt und die Abwesenheit des
Lebendigen im Bild unterstreicht. In ihrer Auseinandersetzung mit die-
sem Großbild konstatiert Chute einen starken stilistischen Gegensatz
zwischen den stilisierten, oder abstrahierten, Wolken und dem Rest des
Bildes. Während die Wolken nämlich, aufgrund ihrer Stilisierung, als sol-
che zunächst nicht erkennbar seien, sei der detailliert abgebildete Rest
des Panels ausgesprochen realistisch gehalten (Chute 2016: 228). Hier
unterläuft Chute eine für ihre Analyse von Saccos Arbeiten folgenreiche
Verwechslung, denn mitnichten folgt eine detaillierte zeichnerische Dar-
stellung automatisch einem realistischen Ansatz. Auch ein sehr wahr-
scheinlich nach einer fotografischen Vorlage gezeichnetes Bild ist noch

4. Einbildungskraft

215

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


längst kein fotorealistisches Vorgehen. Eindeutig schätzt Sacco das ein-
zelne Detail und bringt möglichst viele davon in seinen Bildern unter, um
eine maximal korrekte Wiedergabe seiner Szenerien zu gewährleisten.
Aber es bleiben Szenerien; offensichtlich ist, dass auch Sacco sehr gezielt
auswählt, wo und wie er welche Details zeigt, dass er immer wieder vie-
les auslässt, stilisiert, auch überzeichnet. Dieses Vorgehen ist zeichnerisch
legitim und dem Medium Comic mehr als angemessen. Folgerichtig und
deutlich treffender charakterisiert Worden Saccos realistischen Ansatz
als strategische Entscheidung (Worden 2015: 11). Im Sinne einer über-
zeugenden Bildkomposition muss Sacco so und nicht anders vorgehen;
gerade damit löst er die Kompetenz des Mediums ein, das schon in der
zeichnerischen Umsetzung eine ästhetische Interpretation der gezeigten
Situation vorlegt.

Die Darstellung der Wolken in Abbildung 4 steht daher ganz und gar
nicht im Gegensatz zum sonstigen zeichnerischen Ansatz bei Sacco, son-
dern fügt sich diesem passgenau ein. Das ist wichtig, weil damit klar
wird, dass auch Saccos Darstellung der Gewaltszenen keine Ausnahme
gegenüber anderen, fiktionalen Zeichnungen von Gewalt macht und
nicht schon deshalb realistischer oder authentischer wird, weil Sacco sich

Atmosphäre der Gewalt (Joe Sacco: The Fixer. A Story From
Sarajewo, Montreal 2003: Drawn & Quarterly, S. 12/13, Copy-
right: Joe Sacco)

Abb.4:

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

216

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sogar die Mühe macht, Schuhsohlen zu akzentuieren (Chute 2016: 221).
Für Saccos Illustration des Massakers von Srebrenica resümiert Chute:
„It looks as realistic as one could imagine comics to be“ (ebd.). Damit
verpasst sie allerdings dasjenige Moment, das dazu verhilft, Realismus in
die Bilder des Comic zu bringen und nicht einfach das bloße und getreu-
liche Abzeichnen von Gegenständen ist, sondern im Gegenteil, deren
Abstraktion und Interpretation im Bild. Chute hingegen reduziert Saccos
Arbeit auf einen reinen Realismus der Abbildlichkeit, der weder dem
Medium Comic im Allgemeinen, noch Saccos Comics im Besonderen ge-
recht wird, die weitaus raffinierter ansetzen. Vielmehr stellt die Darstel-
lung in Abbildung 4 eine gezielte ästhetische Inszenierung dar, die einer
eindrucksvollen kompositorischen und damit auch kommunikativen Ab-
sicht folgt. Man könnte sogar sagen, dass gerade ein dokumentarisch
ausgerichteter Comic wie der von Sacco noch sehr viel stärker inszenato-
risch geprägt ist, als dies im fiktionalen Genrestück üblicherweise der
Fall ist. Gerade weil Sacco beabsichtigt, Authentizität zu vermitteln,
muss er seine Panels und Seitenkompositionen gezielt und konzeptionell
ausgesprochen umsichtig aufbauen und damit einem Maximum an äs-
thetischer Inszenierung unterziehen. Wenn Hahn daher den Comic als
„Medium gesellschaftlicher Bewusstseinsprozesse“ anschreibt (Hahn
2013: 75), der „Wirklichkeitseffekte“ hervorbringe (ebd.: 76), trifft er
den formalen Modus des nichtfiktionalen Comic ausgesprochen gut. Der
Wirklichkeitseffekt des Comic steht immer in Differenz zur Wirklichkeit;
die Darstellung im Comic trifft das Dargestellte notwendig nicht. Im Ge-
genteil argumentiert Hahn in Anlehnung an Roland Barthes, das in Feti-
schisierung abgleitende Abzeichnen des Wirklichen zerstöre dieses letzt-
lich nur (ebd.: 77), indem dieses als Bild substituiert werde. So arbeitet
Sacco gerade nicht, der sehr präzise vor Augen hat, dass seine Reporta-
gen auch als Geschichten funktionieren und an Fiktion angelehnt bleiben
müssen. Dieses Vorgehen unterstreicht er in seiner Reflexion auf eine Se-
quenz in Footnotes in Gaza:

„I knew it was a powerful scene, but the truth is there are so many
powerful scenes that you get when you’re doing a story like this.
Some of them just get cut out. […] It’s a question of selec-
tion“ (Vågnes 2010: 205).

Die Faszination der Storyline steht hier ebenso eindeutig wie eindrück-
lich noch vor dem Interesse der authentisch vorgehenden Reportage.

Das Spektakel als Prinzip der Repräsentation ist im nichtfiktionalen
Comic wahrscheinlich sogar ungleich ausgeprägter und wirksamer, als
im fiktionalen Comic. Die Doppelseite aus Abbildung 4 ließe sich so ge-

4. Einbildungskraft

217

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sehen mit jenem Splash Panel vergleichen, über das Riccardo Burchielli
im ersten Band von DMZ für seinen Protagonisten wie für die Leser-
schaft gleichermaßen den Blick auf das vom Krieg zertrümmerte Man-
hattan freigibt (vgl. Kap.6: Abb.1). Burchielli imaginiert eine urbane
Kriegssituation und lässt dafür seiner Fantasie freien Lauf. Sein Sujet
mag sich an fotografischen Vorlagen aus Bagdad, Kabul, oder sogar aus
Sarajewo, orientieren, aber es ist und bleibt eindeutig fiktiv: Manhattan
liegt nicht im Kriegsgebiet. Damit kann dieses Panel auch eindeutig zuge-
ordnet werden, was die Balance zwischen Gezeigtem und Wahrheitsge-
halt angeht. Dennoch, oder gerade deshalb, kann es in seiner Repräsen-
tation überzeugen, indem es den Konjunktiv kommuniziert, dass die ent-
sprechende Situation genau so aussehen könnte. Das Verfahren einer äs-
thetischen Identifikation geht hier voll auf. Zudem ähneln sich auffal-
lend viele Details in beiden Bildern: die Inszenierung der skelettierten
Stadtlandschaft, die Abwesenheit menschlichen Lebens, die Bedrückung,
die sich dem Leser in der Einsicht mitteilt, dass hier dennoch Menschen
leben müssen. Das fiktionale und das nichtfiktionale Panel folgen identi-
schen gestalterischen Prinzipien. Faktisch aber kommen diese in Saccos
Fall sogar ungleich stärker zum Tragen, gerade weil er die gestalterische
Form zugunsten eines Wahrheitsanspruchs seiner Bilder latent verhüllt.
Dieser wiederum muss tendenziell verbergen, wie stark jedes einzelne Pa-
nel, und auch die ästhetische Gesamtwirkung der Seite, Ergebnis der
künstlerischen Inszenierung ist. Daraus entsteht eine Art Spektakel der
Authentifikation, welches Publikum und Comicforschung gleichermaßen
ebenso gern hinnehmen wie verdrängen. Frahm spricht diesbezüglich da-
von, Comics seien „Teil einer spektakulären Ordnung, die Nachrichten-
bilder als Waren produziert“ (Frahm 2013: 67). Die Intensität des Spek-
takels wird gerade deshalb gesteigert, weil es zum Geheimnis der media-
len Inszenierung oder des medialen Anspruchs wird und die ästhetische
Identifikation mit dem Anspruch auf wahrheitsgetreue Abbildung kolli-
diert. Signifikant wird diese Ambivalenz da, wo Sacco sich zu seinen Er-
fahrungen im Umgang mit Fotografien äußert. Als er in Palästina tat-
sächlich einmal Fotos bei einer Agentur einreicht, werden diese aus
Gründen der Ästhetik und inadäquaten Perspektive zurückgewiesen.
Sacco schildert den Vorfall im Ton der Verwunderung über eine Medien-
praxis, die mehr Wert auf Ästhetik als auf die Übermittlung unmittelba-
rer Fakten, der Dokumentation der politischen Realität, legt. Damit ver-
schleiert er aber bloß seine eigene Ästhetisierungspraxis, die ganz genau-
so, entlang einer medialen Differenz zwischen Fotografie und Comic,
Grundlage seiner eigenen Arbeiten ist: „[…] mainly I’m photographing.
[…] I do sketches, if it‘s inappropriate to take out a camera“ (Vågnes

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

218

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


2010: 201). Die durchkomponierten Bilder in Saccos Comics sind gerade
ästhetisch sehr klar gearbeitet und letztlich noch weitaus arrangierter, als
dies einer Fotografie möglich ist, die ihre Komposition in Sekunden-
bruchteilen entscheiden muss.

Erst ziemlich weit in Safe Area Goražde entscheidet sich Sacco für eine
explizite Darstellung der von serbischen Kräften gegen Muslime verüb-
ten Gräueltaten. Die entsprechenden Szenen, Illustrationen des Augen-
zeugenberichts eines alten, davongekommenen Mannes namens Rasim
befinden sich sehr genau auf der Hälfte des Buches (vgl. Abb.5). Von der
oben schon thematisierten, sieben Seiten langen Schilderung des ersten
serbischen Angriffs auf Goražde abgesehen, enthält der Comic zuvor
weitgehend Schilderungen des Alltags in der Enklave. Wie schon die Se-
quenz zur ersten Attacke auf Goražde in Abbildung 1 zeigt, ist auch die
in Abbildung 5 wiedergegebene Schilderung zunächst geprägt von der
Spannung zwischen einer Bildästhetik, die den etablierten Konventionen
der Genre-Erzählung nicht entgeht. Auf der ikonischen Ebene arbeitet
die Darstellung mit einer Vielzahl gut etablierter Elemente der Symbol-
sprachen von Comic, Film und Fotografie sowie mit einer diese indexlo-
sen Bilder beglaubigenden Schrift als wörtlicher Rede des im Bild gezeig-
ten Zeugen. Der Aspekt der Zeugenschaft, den die Sequenz für sich in
Anspruch nehmen muss, sofern sie von einer nichtfiktionalen, authenti-
schen Position sprechen will, gelangt in die ohne den Text latent fiktio-
nal bleibenden Bilder in Form eines Voice Over, der die Gestalt einer
über Anführungszeichen markierten, unmittelbaren Zeugenrede an-
nimmt. Solche Inszenierungsformen bezeichnet Hahn als „Transgression
zwischen ‚Realität‘ und Comic“ (Hahn 2013: 82). Das regungslos, ange-
sichts seiner Erlebnisse wie erstarrt wirkende, erzählende Portrait des
Augenzeugen führt Sacco im letzten Panel der vorangehenden Seite ein,
wiederholt es als Geste der Identifizierung im letzten Panel der hier ge-
zeigten Seite 110 und bringt es auf der folgenden Seite mehrfach, variiert
nur durch die Stellung des Mundes, sehr leicht auch der Augen. Die Re-
miniszenz an die beglaubigende, narrative Funktion des Chors in der an-
tiken Tragödie, die von dem Alten an dieser Stelle eingenommen wird,
drängt sich geradezu auf. Die Panels übersetzen seine Zeugenrede in eine
eindringliche Bildimagination. Zwar greift auch das zweite Panel der Sei-
te die Situation der Zeugenschaft ikonographisch auf, indem es den alten
Mann hinter der Gardine zeigt, während er den Abtransport seiner
Nachbarn zu ihrer Ermordung beobachtet, die wesentliche Authentifizie-
rung leistet an dieser Stelle aber der Text. In der bildlichen Darstellung
allein ist, weil sie nachgezeichnete Darstellung ist, keine Differenz zwi-
schen einer imaginierten und einer wahrhaftigen Sequenz erkennbar. Ge-

4. Einbildungskraft

219

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


rade was die Geschichte Rasims angeht, meint Acheson, streue Sacco
ausgewählte Bilder von Gewalt ein, „which provide more vividness in
the gutter and, subsequently, heightened memory forging“ (Acheson
2015: 298f.). Mickwitz argumentiert am Beispiel von American
Splendor, der nichtfiktionale, aber selbstreflexive Comic weigere sich,
die Komplexität seiner Darstellung zu vergessen, migriere aber auch
nicht geradewegs in Fiktion, sondern erstelle einen formal reichhaltigen,
selbstreflexiven dokumentarischen Text (Mickwitz 2016: 49). Dass diese
Form der Dokumentation immer hochgradig ambivalent bleiben muss,
macht abermals Chute deutlich, die einerseits Nancy K. Millers Diktum
anführt, im Comic sei Genauigkeit und Präzision immer ein Effekt von
Übertreibung, nur um sogleich einzuschränken, es müsse eher heißen,
diese sei generell ein Effekt (Chute 2016: 17). Dass gerade die Übertrei-
bung aus dem Comic Wahrhaftigkeit, Realismus und damit auch, wie
burlesk auch immer, Dokumentation heraustreibt, kann Chute offen-
sichtlich schwerlich akzeptieren, auch wenn dieser Umstand für das Me-
dium tatsächlich leitend sein dürfte.

Massaker und Zeugenschaft (Joe Sacco: Safe Area Goražde,
London 2007: Jonathan Cape, S. 110, Copyright: Joe Sacco)

Abb.5:

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

220

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Die für den nichtfiktionalen Comic zentrale Differenz von Imagination
und Faktizität zieht letztlich allein der Beglaubigungstext wörtlicher Re-
de ein, der in den über den Bildern platzierten Textkästen steht. Nichts-
destotrotz ist sich Sacco der in dieser Spannung zwischen Imaginations-
bild und Authentifizierungstext liegenden Brisanz offenbar bewusst.
Dass er im ersten wie im letzten Panel der Seite szenische wörtliche Rede
einfügt, weist darauf hin. Was im ersten Panel gesprochen wird, kann
Rasim von seinem Beobachtungsposten hinter der Gardine aus unmög-
lich hören, dazu ist der LKW in Panel zwei zu weit entfernt. Es sei denn,
diese Sätze wären geschrien worden, worauf aber ihr graphisches Arran-
gement keinen Hinweis gibt. Insofern zeigt die wörtliche Rede im Bild
an, dass Imagination vorliegt; gewissermaßen im Verfahren der Einfüh-
lung in die Situation wird das gesprochene Wort imaginiert. Im letzten
Panel hingegen dient die wörtliche Rede im Bild genau umgekehrt der
Verifikation des Berichteten, da sie, dem Leser ebenso zugewandt wie
dem Comic-Autor Sacco, der in diesem Augenblick Zuhörer und Inter-
viewer gleichermaßen ist, Rasim als Sprecher eigens zugeordnet wird: „I
was an eye-witness.“ Was hier gezeigt ist, wurde auch genau so gesehen.
Insofern zeigt die Seite, trotz der herausgehobenen Zeugenschaft des Be-
richteten, im Grunde das Resultat einer doppelten Einbildungskraft, da
Sacco einerseits nicht selbst Erlebtes in Modi der Bildimagination, fak-
tisch der Fiktionalisierung, übersetzt, und da, wie oben mit Acheson dis-
kutiert, der schwarz ausgefüllte Bildzwischenraum andererseits anzeigt,
dass es sich um die Darstellung von Erinnertem handelt. In The Fixer
wird dieser Zusammenhang von Bild und Text im nichtfiktionalen Co-
mic nochmals radikalisiert (vgl. Abb.6), wenn im Augenzeugenbericht ei-
nes ehemaligen bosnischen Soldaten über von muslimischen Einheiten
begangene Gräuel zuerst die Bildzwischenräume zu schwarzen Strichen
verengt werden und damit weitgehend entfallen und zudem der Augen-
zeugentext sich als horizontal angeordnete Streifen über die Bildfolgen
legt und diese damit als Sequenz verbindet. Vor allem aber fungieren die
Textstreifen hier wiederholt als Anonymisierungsbalken, indem sie, wie
im Print üblich, die Augen- oder Mundpartien der gezeigten Personen
verdecken.

Diese Vermischung von Text- und Bildebene als Vermischung oder
wechselseitige Aufhebung von Imaginations- und Dokumentationsebene
ist in Rasims Erzählung über seine Augenzeugenschaft und über sein
Entkommen aus dem Genozid fünf Seiten weiter nachdrücklich in Szene
gesetzt. Rasim entgeht seinem Tod, indem er die Brücke von Visegrád
überquert, auf der auch die von ihm beobachteten Morde stattgefunden
haben (vgl. Abb.7). Er kreuzt auf seinem Weg über die Brücke sogar

4. Einbildungskraft

221

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


einen Transporter, in dem sich Serben befinden, die ihn zuvor misshan-
delt hatten; nun lassen sie ihn unverständlicherweise seiner Wege ziehen.
Hier ist Rasim, als Erzähler dieser Sequenz so sehr in sich und sein Trau-
ma zurückgezogen, dass ihm die Welt abhanden zu kommen scheint.
Entgegen Saccos sonstiger Gepflogenheit und in Gegensatz zu seinen Fer-
tigkeiten, reduziert er die zu überquerende Brücke stilistisch auf eine
„schlecht“, nämlich radikal vereinfacht gezeichnete Brücke, die in den
Panels dieser Seite im Wesentlichen aus blanken Konturlinien ohne De-
tails und ohne Hintergrund besteht. Zimmermann merkt dazu an:

„Je näher sich der Erzähler dem traumatischen Ereignis nähert, um-
so fragmentierter und unübersichtlicher werden die Zeichnungen“
(Zimmermann 2017: 79).

Massaker und Anonymisierung durch Text (Joe Sacco: The Fixer.
A Story From Sarajewo, Montreal 2003: Drawn & Quarterly,
S. 95, Copyright: Joe Sacco)

Der Leser selbst gerate in die „Rolle eines wandernden Augenzeugen“
(ebd.). Hier nutzt Sacco das Potential graphischen Erzählens voll aus, in-
dem er die Ebene zeichnerischer Imagination zum Instrument der Au-

Abb.6:

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

222

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


thentifizierung macht. Der Mann, der um sich herum nichts mehr wahr-
nimmt (selbst das Blut, durch das er watet, ist bloß als großer Tinten-
klecks gezeichnet) außer sich selbst und seine Todesgefährdung in Ge-
stalt des LKW und der darin sitzenden Chetniks, verliert sich vollkom-
men an die Gewalt seiner Umgebung und an die Determinante seines
Traumas. In dieser Abstraktion der Erinnerung verschwindet die Umge-
bung nahezu vollständig, der Fokus auf das erlittene Trauma steht im
Vordergrund – und damit auch eine Präsenz der Gewalterfahrung, wel-
che die Gewalt an dieser Stelle deshalb gar nicht zeigen muss. Wie Sacco
selbst einräumt, ist im Grunde jede Form der Zeugenschaft problema-
tisch, weil Erinnerung in der Regel trügerisch ist. Möglich sei aber, eine
Pluralität an Einzelaussagen in einem Indizienfall zu verdichten (Vågnes
2010: 200).

Entkommen und Abstraktion (Joe Sacco: Safe Area Gorazde,
London 2007: Jonathan Cape, S. 115, Copyright: Joe Sacco)

Das Medium Comic, lässt sich an dieser Stelle schlussfolgern, bezieht sei-
ne narrative, insbesondere aber seine repräsentative Kraft aus Einbil-
dungskraft als Ressource. Der Comic, auch als nichtfiktionaler Comic,

Abb.7:

4. Einbildungskraft

223

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


überzeugt speziell dann, wenn er sich erstens seiner Verwiesenheit auf
Techniken des Fiktiven bewusst ist und mit Elementen der Fiktionalisie-
rung ebenso selbstbewusst wie souverän umgeht. Zweitens überzeugt der
Comic als Medium immer dann, wenn er seine zeichnerische Artifiziali-
tät nicht verdeckt und aus seinem offenkundigen Mangel an Indexikali-
tät gegenüber den scheinbar mit einem Index versehenen Medien Film
und Fotografie keinen Nachteil konstruiert, sondern diesen Umstand als
Vorteil begreift. Dazu stellt Chute fest: „A comics text has a different re-
lationship to indexicality than, for instance, a photograph does“ (Chute
2016: 20). Der nichtfiktionale Comic kann dann einen Mehrwert in sei-
nen Schilderungen und Bebilderungen gegenüber den klassischen Repor-
tagemedien Film und Fotografie erbringen, wenn er diese nicht zu kopie-
ren gedenkt. Deshalb überzeugt der nicht realistisch, schon gar nicht fo-
torealistisch gehaltene, nichtfiktionale Comic weit mehr und wirkt we-
sentlich authentischer, als akribisch realistisch gehaltene Arbeiten, wie
beispielsweise frankobelgische Historiencomics der 1980er und 1990er
Jahre (Ahrens 2017c). Indem er sich seiner zeichnerischen Gemachtheit
gegenüber affirmativ verhält, übersetzt der Comic die Darstellung des
Geschehenen in eine graphische Nähe zum Leser, die zwar nicht dieses
Geschehen selbst nicht sein kann, weil sie immer Repräsentation bleibt,
die aber mit den Mitteln des Comic zugleich etwas zeigen kann, das an-
dere Medien generisch nicht leisten können.

7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien

224

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Einfühlung: Baru

Zugriff

Mit den Comics des Franzosen Baru (Hervé Barulea) wendet sich dieses
Kapitel wiederum einem Beispiel fiktionaler Gewalt im Comic zu, wenn-
gleich Barus Renommée stark davon profitiert, dass seinen Arbeiten, was
die Schilderung sozialer Milieus angeht, immer wieder dokumentarische
Qualität attestiert wird. Wiewohl eindeutig fiktiv, scheint Baru in seinen
Comics eine dokumentarische Kompetenz zu aktivieren, die zwar von
der Fiktion ermöglicht und getragen wird, darin allein aber nicht auf-
geht. In dieser Hinsicht lässt sich eine deutliche Parallele zu Brian Woods
DMZ (Kap.6) feststellen, der ebenfalls innerhalb eines fiktiven Szenarios
mit Anleihen bei Dokumentarismen spielt. Während der eine jedoch den
Gestus des Dokumentarischen nutzt, um seine Fiktion realistischer wir-
ken zu lassen, auf diese Weise die Einfühlung in räumlich weit entfernte
Kriegsrealitäten zu ermöglichen und militärisches Vorgehen in der Ge-
genwart zu kritisieren, bringt der andere in häufig als dokumentarisch
identifizierten Dekors seinen Lesern die soziale Realität gesellschaftlicher
Randgruppen näher. Vornehmlich ist dies zuallererst ein jugendliches
Prekariat aus den französischen Vorstädten, das zwar einem proletarisch
geprägten Hintergrund entstammen mag, lebensweltlich aber über keine
proletarische Bindung mehr verfügt. Baru verdeutlicht dies unmissver-
ständlich über großflächig inszenierte Niederlegungen von Industrieanla-
gen – hier werden nicht nur Werksanlagen abgerissen, sondern ganze Le-
benszusammenhänge.

So steht am Anfang von Autoroute du Soleil eine Sequenz, die die zu-
nächst vergebliche Sprengung des letzten Hochofens am Ort, „der Stolz
des Tals“, nicht einfach als technisch-logistische Herausforderung schil-
dert, sondern als gesellschaftlichen Kampf zwischen einem alten, viel-
leicht veralteten, Industrieproletariat und den Akteuren seiner Demonta-
ge. Am Ende ist nicht einfach der Hochofen gesprengt, sondern die ehe-
maligen Industriearbeiter verschwinden, in der Rückenansicht, ins gesell-
schaftliche Nichts. Daneben, und für Baru ursächlich mit dem sich aus
dem Niedergang des Proletariats erhebenden Prekariat verbunden, steht
in seinen Arbeiten das Thema Immigration im Vordergrund, vor allem
die Darstellung jugendlicher, migrantischer Identitäten. Kaum ein Comic
von Baru, der nicht wenigstens einen Protagonisten besäße, der nicht aus

8.

1.

225

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


einer Einwandererfamilie stammen würde. Dieses Interesse ist kein Zu-
fall, kommt der 1947 in Lothringen geborene Baru doch selbst aus einer
italienischen Einwandererfamilie, also aus jenen (post-)proletarischen
Milieus, die er in seinen Comics immer wieder beschreibt. Insofern ist
die häufiger gemachte Beobachtung, er würde dokumentierend vorge-
hen, nicht ganz falsch, eingedenk der zeichnerischen Akkuratesse seiner
Milieuschilderungen und seines Ethos, nur das darzustellen, was er auch
kennt. So gibt Baru an, die Binnenrealität der Industriearbeit deshalb nie
abgebildet zu haben, weil er diese selbst nie kennen gelernt habe:

„Why I never talk about work is certainly a question that I’ve been
asked before. Maybe it’s out of modesty, quite simply because I nev-
er set foot there, in the workplace, in the factory, so I wouldn’t
know how to speak about it in a meaningful way“ (McKinney 2012:
70).

Erst spät kommt Baru in den 1980er Jahren zum Comic und dazu, auch
selbst zu zeichnen. Für seinen Erstling, Quequette Blues, erhält er 1985
auf dem renommierten Comic Festival in Angoulême den Prix Alfred für
das beste Debüt; es folgen zwei Auszeichnungen mit dem Prix Alph‘ Art
für das beste Album (1991, Le Chemin de l’Amérique [dt. Der Champi-
on]; 1996, L’Autoroute du Soleil [dt. Autoroute du Soleil]). Was das Me-
dium Comic selbst angeht, sieht sich Baru beeinflusst von George Herri-
man, Moebius, Jacques Tardi, Art Spiegelman sowie von Jean-Marc Rei-
ser (Baru 2008: 239, 241).

Als zeichnerischer Autodidakt (Baru 2008: 242) entwickelt Baru einen
eigenständigen Stil, der verschiedene Elemente enthält, die so im Comic
noch nicht entfaltet wurden. Sein Anliegen an die Form seiner Arbeiten
ist anspruchsvoll, denn Baru beabsichtigt nichts weniger als dies: „repre-
senting the real as it is, to succeed in saying it in its truth, in a satisfying
and completely unambiguous way“ (ebd.: 242). Es kann daher nicht ver-
wundern, dass er die zwei oben genannten thematischen Schwerpunkte
selbst benennt:

„on the one hand, working-class culture—that is to say, the result of
fifty years of dissolving—and, on the other hand, the life of those
who no longer think of themselves as workers—that is, the immi-
grants of decolonization and their children“ (ebd.: 248).

Nur konsequent spricht Baru davon, seine Arbeiten seien überwiegend
soziologisch ausgerichtet („sociologically marked“) (ebd.: 252). Genau
dies treibt seine Comics an: der Versuch, gesellschaftliche Wirklichkeit
im Medium Comic zu erfassen. Andreas Platthaus resümiert, Baru wid-

8. Einfühlung: Baru

226

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


me sich in der Mehrzahl seiner Arbeiten dem Frankreich der Gegenwart,
„seinen Jugendproblemen, den Aussteigern und sozial Ausgegrenzten“;
immer wieder habe er, „jene Schichten einzubeziehen versucht, die sonst
im Comic kein Forum finden“ (Platthaus 2000: 221). Man muss aber
wohl korrigieren, dass diese Schichten nicht nur im Comic, sondern ganz
allgemein kulturell kaum ein Forum finden. Barus Entscheidung, Comics
zu machen, folgt, obwohl er von sich sagt, dass er weit mehr aus der Li-
teratur und dem Film beeinflusst sei (McKinney 2011: 215), nicht der
Absicht, im Comic ein Desiderat noch fehlender sozialer Abbildungen zu
schließen, sondern überhaupt einer weitgehend übergangenen Klientel
Ausdruck zu verleihen. Platthaus‘ Charakterisierung von Baru als
„Chronist der Außenseiter“ (Platthaus 2000: 219) ist daher mehr als zu-
treffend.

In ähnlicher Weise würdigt Ann Miller die dokumentarische Kraft der
Comics von Baru:

„The documentary precision of the décors offers an ethnographic
study of the everyday life of the first and second generation Italian
community“ (Miller 2005: 137).

Den Themen der Arbeiterklasse und Immigranten fügt Miller noch das
der Maskulinität hinzu, schließlich gehe es in Barus Geschichten haupt-
sächlich um „male escapist fantasy, predicted on the absence of women“
(ebd.: 146). Mark McKinney hebt hervor, Baru trage in seinen Comics
(speziell im Boxer-Epos Der Champion, das vor dem Hintergrund des
Algerienkrieges spielt) dazu bei, das Gedächtnis an Ereignisse wachzu-
halten, die Historiker lange ignoriert hätten (McKinney 2008: 156). In-
sofern zeige sich, dass Comics und Populärkultur insgesamt Bausteine zu
einer alternativen Öffentlichkeit liefern könnten, „in which history is de-
bated and political positions are staked out“ (ebd.: 162). Auch Martin
Frenzel attestiert dem frankobelgischen Comic eine „subkutane Matrix
des Politischen“ (Frenzel 2014: 134) und weist Baru als einen ihrer sicht-
barsten Vertreter aus. Platthaus hingegen relativiert diese Perspektive
leicht und macht geltend, eher als ein Gestus der Dokumentation kenn-
zeichne Barus Arbeiten ein am italienischen Neorealismus geschulter
Blick „auf die Wirklichkeit“ (Platthaus 2000: 236) – als eine an der
Wirklichkeit geschulte Poetik –, während die Geschichten sich erzähle-
risch fortwährend im Spannungsfeld zwischen Revolte und Integration
verorteten. Speziell in Autoroute du Soleil seien beide Protagonisten im-
mer erneut „mit einer Realität konfrontiert, in der sie nur bestehen kön-
nen, wenn sie deren Gesetze annehmen“ (ebd.: 235); so finde die „Re-
volte ihr Ende in der Einreihung“ (ebd.). Das Format der Road Story,

1. Zugriff

227

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


das Baru hier nutzt, ermögliche es außerdem, ein „soziales Panoptikum“
aufzumachen (ebd.), gewissermaßen eine Reise durch die ganze Gesell-
schaft, ganz wie dies Brian Azzarello mit 100 Bullets für die USA ent-
wirft (Kap.5).

Anderen Orts reflektiert Miller auf das Verhältnis von Kunst und Poli-
tik und führt im Anschluss an Jacques Rancière aus, deren Verhältnis zu-
einander begründe keinen „Übergang von der Fiktion zur Realität, son-
dern zwischen zwei Weisen, Fiktionen zu produzieren“ (Miller 2014:
28). Damit rekurriert sie auf gut eingeführte Ansätze in Konstruktivis-
mus und Strukturalismus, die davon ausgehen, dass das Erleben von
Wirklichkeit als geteilter sozialer und politischer Realität, nur unter der
Bedingung möglich sei, dass daran sozial generierte Fiktionen ange-
schlossen würden. Als Wirklichkeit anerkannt wird demnach die Form
kollektiver Einbildung, die sich gesellschaftlich durchsetzt. Das „Reale
der Fiktion“ (ebd.: 36) besteht dann nicht nur in der Glaubwürdigkeit
der Figuren, sondern auch in deren Leistung, vermittels dieser Glaub-
würdigkeit Realität zu vermitteln. Völlig zu Recht merkt Miller deshalb
an, das Reale müsse zuvorderst „auf der Ebene der Form“ in Frage ge-
stellt werden (ebd.), über die es erst selbst emergiert. Nicht minder gilt,
das eine Fiktion, „die sich als Fiktion zu erkennen gibt“, ihren „Rezipi-
enten gegenüber wahrhaftig“ verhält (Früchtl 2013: 24). Wo verläuft al-
so die Scheidelinie zwischen Dokumentation und Fiktion, wenn nun-
mehr gerade das Bekenntnis zur Fiktion zum Ausweis von Wahrhaftig-
keit wird? Baru hat die Orte, an denen seine Geschichten spielen, nicht
notwendigerweise besucht, häufig haben sie nicht einmal einen Namen,
sondern sind einfach Abbild einer durchschnittlichen Stadt in Frank-
reich. Trotzdem wird er für die Akkuratesse seiner Darstellung der sozia-
len Lage im zeitgenössischen Frankreich gerühmt, wie auch für sein Ein-
treten für marginalisierte Gruppen in der Gesellschaft. Möglicherweise
ist, was Baru in seinen Comics erreicht, gerade deshalb so intensiv, weil
es sich um eine narrative Fiktion, eine ästhetische Übertreibung handelt.
Vielleicht kommen seine Bilder gerade deshalb näher an eine kohärente
Darstellung der sozialen Realität heran, als dies die bloße, an der Ober-
fläche umso stimmigere Nachzeichnung der wirklichen Welt jemals sein
könnte (Kap.7). Epistemologisch gesehen gibt es keine Differenz zwi-
schen den Bildern eines konsequent fiktiven Comics, wie bei Baru, und
jenen in Joe Saccos Reportagecomics. Gleichermaßen folgen beide dem
Programm graphischer Abstraktion und, insbesondere, einer Verfrem-
dung der dargestellten Szenerie. Die Möglichkeit des Dokumentarischen
in Barus Comics würde sich demzufolge erst daraus erschließen, dass es
sich um eindeutig als solche markierte Fiktionen handelt; somit entfällt

8. Einfühlung: Baru

228

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der ganze Aufwand an Beglaubigungsarbeit, den ein Ansatz wie der von
Joe Sacco betreiben muss (Kap.7). Vielmehr wird es erst von hier aus
möglich, den Comic auf der Ebene seiner Form in den Dienst des (politi-
schen) Dissenses zu stellen (Miller 2014: 31).

Kontrastierend zur Mimesis an Realität in den sozialen und histori-
schen Dekors, wird durchwegs Barus extrem expressiver Zugriff auf sei-
ne Figuren hervorgehoben, der auf den ersten Blick mit der Akkuratesse
der Hintergründe zu konfligieren scheint. Bemerkenswert ist allerdings,
dass diese Beobachtung weitaus seltener gemacht wird, als die Akzentu-
ierung des sozialen Dokumentationsgestus seiner Arbeiten; die eingehen-
dere Auseinandersetzung damit darf spärlich genannt werden. Bei Miller
heißt es lapidar, nachdem sie auf die dokumentarische Präzision der De-
kors hingewiesen hat:

„The characters, in contrast, are portrayed in an expressionist style
that allows Baru to depict the uncertainties and terrors of the Oedi-
pal dramas enacted“ (Miller 2005: 137).

Damit wird der Ebene der Form eine der Narration nur zuarbeitende
Funktion zugeordnet; als eigenständige Qualität kommt sie nicht in den
Blick. Festzustellen, hier sei etwas reichlich expressiv, reicht der sonst
höchst genauen Analytikerin Miller vollkommen. Zumindest verweist sie
auf Analogien zum Italiener Hugo Pratt und dem Argentinier Jose Mu-
noz als „masters of expressionist BD“ und stellt die Bedeutung heraus,
die der Aspekt der Emotionalität spielt, deren ebenso intensive wie über-
zeugende Darstellung („an emotional and moral portray of characters“,
ebd.) durch diesen Stil und dessen Kontrast zum nüchterner gestalteten
Hintergrund erst ermöglicht wird. Auch Frenzel spricht von einer „be-
wusst verzerrten, grotesken und zugleich eleganten Grafik voller Dyna-
mik“ (Frenzel 2014: 144), stellt diese aber noch weit mehr als Miller in
den Dienst der Erzählung und ihres Transports. Beide verpassen so die
Anerkennung der Form als solcher, der bildgebenden Ebene des Comic,
die für das Medium wesentlich ist und nicht zuletzt von Baru selbst für
seine Arbeit stark akzentuiert wird:

„There’s something other than signs in an image, and one cannot ap-
proach it solely through the deciphering mode. There is a globality
and an immediacy in the image that hark back more to an archaic
and pre-rational way of perceiving things“ (McKinney 2011: 214).

Damit adressiert Baru offensiv, und wohl auch überfällig, den Wirkungs-
gehalt der Bildebene des Mediums Comic, das ohne diese Bilder weder
denkbar noch sensorisch wirksam sein könnte.

1. Zugriff

229

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Indem Baru diese sinnlich-ikonographische Ebene im Comic heraus-
stellt, wendet er sich zugleich gegen den zeitgenössischen Trend einer In-
tellektualisierung des Comic in Folge des Aufstiegs der Graphic Novel,
die in der Regel die bildliche Dimension des Mediums zugunsten einer
Hypostase von dessen textueller Ebene aufgibt, zumindest aber margina-
lisiert. Baru nennt dies das „Chris Ware syndrome“ (McKinney 2011:
216). Der durchschlagende Erfolg des US-amerikanischen Comic-Autors
Chris Ware habe dazu geführt, dass viele zeitgenössische Zeichner, spezi-
ell in den USA, „felt obliged to wallow in a kind of minimalism and
abandon the image that I was discussing earlier: sensorial, shaped by ur-
ges, hormones, sexuality and things that drip“ (ebd.). Das Bild ver-
schwindet damit in seiner Minimalisierung, in seiner fast völligen forma-
len Aufgabe; diesem Ansatz entspricht bei Ware unmissverständlich das
Bemühen, die Bildebene zu einer nachgeordneten Textebene retardieren
zu lassen, der kaum noch etwas Ikonographisches anhaftet, sondern die
konsequent in Semiotik übersetzt wird. Gegen diesen Trend macht Baru
eine starke Sinnlichkeit der Bilder für seine Comics geltend. Ausführli-
cher befasst sich mit diesen formal bemerkenswerten Aspekten von Ba-
rus Comics nur Platthaus, der, wie auch Miller, eine unmittelbare Bezie-
hung zwischen expressivem Zeichenstil und der Darstellung von indivi-
duellem Ausdruck der Figuren herstellt, während er die perspektivischen
Verkürzungen in Barus Darstellungen von „Momenten der Erregung“
als „Fest der anatomischen Verzerrung“ feiert (Platthaus 2000: 232). Für
Platthaus ist klar, dass nicht unwesentlich hierin die Bedeutung Barus für
den zeitgenössischen frankobelgischen Comic liegt, vielleicht für den Co-
mic insgesamt, und dass es nicht möglich ist, die sozialkritische Qualität
dieser Arbeit losgelöst vom originellen ästhetischen Zugriff auf die Figu-
ren zu sehen. Zwar noch in der „Tradition der frankobelgischen Abs-
traktion im Comic“ stehend, sei Baru dennoch „nirgendwo richtig einzu-
ordnen“ (ebd.: 222) – Baru gibt selbst an, mit dieser Tradition seine
Schwierigkeiten zu haben (McKinney 2012: 82). Vielmehr hätten seine
„breitschultrigen Gestalten mit den nur skizzierten Gesichtszügen […] in
europäischen Comics keine Vorbilder“ (Platthaus 2000: 222). Baru habe
nichts weniger als „eine neue Physiognomie in den Comic eingeführt“
(ebd.). Analogien macht Platthaus zum Kanadier Scott McKeever sowie
zu Frank Miller auf. Während es aber zu ersterem keine nachweisbare
Verbindung gebe, setze Miller letztlich konventioneller an und sei nicht
in der Lage, die stilistische Prägung durch die US-amerikanische „Super-
heldenschule“ abzustreifen. Baru hingegen gelinge es,

8. Einfühlung: Baru

230

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„mit wenigen kräftigen Linien, […] Strukturen zu erzeugen. Der
Gestus seiner Charaktere ist von extremer Expressivität, sie sind in
jeder Szene Archetypen einer bestimmten Haltung“ (ebd.: 223f.).

Auf diese Weise werde der überzeugende Realismus der Dekors über die
„Verfremdung der Personen […] gewissermaßen wieder in die Fiktion
zurückgeführt“ (ebd.: 227).

Expressivität

Was allerdings auffällt, sichtet man die insgesamt nicht sonderlich aus-
greifende Auseinandersetzung mit Barus Comics in der Sekundärlitera-
tur, ist die völlige Ausblendung des Themas Gewalt. Stattdessen wird na-
hezu ausschließlich über Barus Emphase für gesellschaftliche Außenseiter
gesprochen, wird auf seine Affinität für die Belange des proletarischen
Milieus und von Immigranten hingewiesen, ergänzt nur von Miller
durch den Topos der Maskulinität. Das ist in zweifacher Hinsicht bemer-
kenswert. Denn erstens sind die allermeisten Geschichten von Baru
durchsetzt von einer Narration der Gewalt, die dramaturgisch immer
wieder eine wichtige Rolle spielt. Insofern wäre Gewalt inhaltlich wohl
als viertes der Kernthemen in Barus Comics zu nennen. Zweitens stellt
die Darstellung von Gewalt bei Baru mindestens einen zentralen Kataly-
sator für dessen expressiven Stil dar. Wie Platthaus anmerkt, kommt Ba-
rus expressiver zeichnerischer Ansatz vor allem dann zum Tragen, wenn
sich auch seine Figuren vehement expressiv geben. Das ist bei Baru aber
hauptsächlich im Modus der Wut und der gewaltsamen Konfrontation
der Fall. Weit seltener wird Freude gezeigt, noch viel weniger Trauer. Ex-
pressivität und Dynamik der Zeichnungen Barus kommen vor allem
dann zur Geltung, wenn es um die Gewalt seiner Figuren geht. Diese
steht in kuriosem Gegensatz zur Gewalt der Dinge, etwa wenn ein An-
griff mit einem Truck gezeigt wird (vgl. Abb.6). Der naturalistisch ge-
zeichnete LKW wirkt nahezu unbeweglich und festgefroren, während
den Figuren allein schon durch das Linienwirrwarr im Gesicht, das zu-
meist wenigstens die Augenpartie überdeckt, große Erregung und Bewe-
gung eingeschrieben ist. Einzig im deutschen Vorwort zu Hau die Bässe
rein, Bruno (2011) verweist Volker Hamann auf die zentrale Bedeutung
der Verbindung von Gewalt und einer von den Zeichnungen ausgehen-
den Energie, wenn er Barus Comics zunächst mit den Begriffen „rein-
hauen, anpacken, zuschlagen“ charakterisiert (Hamann 2011: 2).

2.

2. Expressivität

231

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Nicht nur [Barus] Helden werden von einer latenten Gewaltbereit-
schaft derart getrieben, dass sie schon mal über die Stränge schlagen,
auch seine Zeichnungen bilden eine Dynamik und Energie ab, die
auf den Leser überspringt“ (ebd.).

Damit trifft Hamann den zeichnerischen Ansatz Barus genau.
Barus Geschichten sind durchzogen von einer Atmosphäre der Aggres-

sion, seine Charaktere sind in aller Regel reizbar und aggressiv, an den
Tugenden von Kompromiss oder Debatte liegt ihnen nicht viel. Eher
schon gehen sie auf Konfrontationskurs, rasten aus, schreien und schla-
gen gern auch zu. Keine Geschichte, in der Baru Gewalt nicht wenigstens
einmal verarbeitet. Über sie erschließt sich sein eigensinniger Zugriff auf
das Medium Comic. In seinen Comics verbindet Baru die Darstellung so-
zial marginalisierter Gruppen und deutliche Sozialkritik mit der Inszenie-
rung schneller und harter Actionsequenzen. Insbesondere in seiner wohl
wichtigsten Arbeit, dem im französischen Original erstmalig 1999 er-
schienen Autoroute du Soleil erzählt Baru stark stilisiert und überzeich-
net vom Road Trip zweier Freunde auf ihrer Flucht durch Frankreich.
Vor dem Hintergrund einer Reise in das Frankreich der Gegenwart wer-
den die Leser mit Rechtsradikalen, Drogenhandel und Aufständen in den
Vorstädten konfrontiert; zugleich inszeniert Baru temporeich eine Kaska-
de an Gewalt, die bis ins Groteske überzeichnet ist. Im Gegensatz zu sei-
nen Milieuschilderungen, ist, wie schon bei Frank Miller (Kap.3), auch
Barus Blick auf die dargestellte Gewalt nie dokumentierend angelegt,
sondern äußerst ästhetisiert. Allerdings wirkt Gewalt bei Baru nicht glei-
chermaßen stilisiert wie bei Miller, sondern wird getragen von einer dem
Schnittprinzip geschuldeten Plötzlichkeit, wie sie aus dem klassischen
Action-Film bekannt ist. In dieser Perspektive interessiert sich Baru für
eine Repräsentation von Gewalt, welche die Handlung permanent und
unvorhersehbar vorantreibt und zugleich einer „Ästhetik des Schre-
ckens“ (Bohrer 1978) verpflichtet ist, die ihre Überwältigungseffekte
nicht zuletzt auf der Entfremdung der Subjekte als Voraussetzung für die
„zur Wahrnehmung notwendige Distanz zu allem“ aufbaut (Bohrer
1981: 16).

Karl Heinz Bohrer, der seinen Zugang zu einer Ästhetik des Schre-
ckens aus der Auseinandersetzung mit Ernst Jüngers Literatur gewinnt,
spricht von der Möglichkeit, die wahrgenommene Realität aufzulösen
und in „eine Akkumulation von Bildern des ‚Schreckens‘“ (Bohrer 1978:
140) zu übersetzen. Darin erkennt er aber keine angemessene Ikonogra-
phie des Schreckens, sondern im Gegenteil die „Gefahr, daß daraus eine
ästhetische Ersatzbefriedigung wird“ (ebd.). Die Abbildung des Schre-

8. Einfühlung: Baru

232

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ckens wirft also jeweils nur ein Schlaglicht auf ein isoliertes, zeitliches
Moment seiner Erfahrung. Während der Schrecken, beispielsweise als
Gewalt, eine Erfahrung innerhalb eines zeitlichen Kontinuums ist, kann
seine Verbildlichung nicht mehr leisten, wie sich Jünger ausdrückt, als
die Bereitstellung einer „Reihe von Schreckbildern“ (ebd.). Diese Bilder
entsprechen keiner Erfahrung und lassen sich daher, wie Bohrer unter
Rückgriff auf Jünger ausführt, auch kognitiv ablehnen, also aus dem
Feld einer wahrgenommenen, somit auch anerkannten Wirklichkeit aus-
schließen. Genau das passiert mit der die zeitliche Kontinuität des Schre-
ckens auseinanderreißenden, isolierte Solitärpanels schaffenden Sequen-
zialität einer Inszenierung von Gewalt im Comic (Kap.3). Die Arretie-
rung des Augenblicks, dessen Stillstellung für die Ewigkeit im gefrorenen
Bild, ermöglicht, viel mehr als eine Mimesis an die dargestellte Gewalt,
deren Anschreibung als unwahr. Wahrscheinlich ist dies sogar maßgeb-
lich der Grund dafür, dass die Bilder des Comic, und die Darstellung von
Gewalt wäre hier nur ein besonders prägnantes Beispiel, von der Malerei
über die Fotografie bis zum Film unter den Bildmedien am wenigsten in
ihrem Realitätsgehalt überzeugen können (oder wollen). In aller Regel
gelingt ihnen gerade aufgrund ihrer Ordnung als Sequenzialität der Soli-
täre (Kap.3) keine Mimesis an das Reale der Gesellschaft oder wenig-
stens an das Erleben des Subjekts. Interessanterweise schert Baru genau
an diesem Punkt aus dem Kanon bildlicher Repräsentationen im Comic
aus, wie weiter unten diskutiert wird.

Barus Zugriff einer dramatischen Präsenz von Gewalt ist nicht selbst-
verständlich, sondern etabliert eine massive Spannung zwischen dem so-
zialkritischen Kolorit, einer überzeichnet expressiven Figurenästhetik ei-
nerseits und Handlungssträngen andererseits, die vor allem dem Aben-
teuer- und Kriminalgenre entnommen sind. So ist die Seitenaufteilung bei
Baru zunächst durchaus konventionell angelegt. In den kleinformatigen
Arbeiten nutzt Baru drei Streifen, die er in aller Regel für ein oder zwei
Panels nutzt. Nur gelegentlich weicht er davon ab, entwirft Splashpages
oder hochformatige Panels, die sich über zwei Streifen erstrecken,
manchmal sogar nur auf der halben Breite der Seite. Die großformatigen
Alben weisen pro Seite vier Streifen aus, wobei das Prinzip der Auftei-
lung ähnlich ist, auch wenn Baru hier in der Breite häufig drei Panels in
einer Reihe unterbringt. In aller Regel arbeitet er zudem in Farbe, nur
Autoroute du Soleil ist ausschließlich in Grautönen getuscht, also auch
kein klassisches schwarz-weiß-Format. Die Farbgebung hingegen erfolgt
fast immer in hellen Aquarelltönen. Wie auch bei Hermann (Kap.9) fehlt
eine dunkle Farbgebung, die landläufig den härteren Themen als ange-
messener erscheint. In seiner detaillierten Analyse der Comics von Baru

2. Expressivität

233

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


verweist Platthaus darauf, dass Originalität in diesen Arbeiten formal ei-
nerseits über die Wahl der Perspektiven und der physiognomischen
Zeichnung hergestellt wird, andererseits über die häufig die Panelgren-
zen sprengende Platzierung der Sprechblasen. Es ist die innere Dynamik
der Bilder, welche die besondere Qualität dieser Comics ausmacht und
die sich speziell in Barus Umgang mit Gewalt umsetzt.

Boxen

Boxkampf (Baru: Wut im Bauch #2, Wuppertall 2006: Edition
52, S. 98, Copyright: Edition 52, Baru)

Abbildung 1 zeigt eine Seite aus dem zweiten Band von Wut im Bauch,
der Geschichte um den polnischstämmigen Boxer Anton Witkowski, der
sich aus dem kleinbürgerlich proletarischen Immigrantenmilieu seiner
Vorstadt löst, um Karriere zu machen. Die Seite zeigt den Abschluss ei-
nes Kampfes, den Witkowski vor strahlend blauem Himmel in seiner al-
ten Siedlung ausführt. Nahe dran zu verlieren, nimmt der Kampf für
Witkowski eine plötzliche Wendung. Das großformatige Album nutzt

3.

Abb.1:

8. Einfühlung: Baru

234

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


vier Streifen, deren ersten Baru in zwei Panels aufteilt, die zeigen, wie
sein Gegner Witkosky erst verfehlt, weil dieser geschickt ausweicht und
dann selbst hart zuschlägt. Das folgende Panel nimmt auf ganzer Breite
das Publikum in den Blick, das scheinbar synchron von den Sitzen auf-
springt und aus Freude über die Wende im Kampf die Arme in die Luft
reckt. Die Streifen drei und vier sind in drei jeweils gleichmäßige Panels
gekachelt, die in einer Sequenz zeigen, wie Witkowski seinen Gegner gar
nicht mehr zum Zuge kommen lässt und diesen, der sich schließlich nur
noch selbst schützt, in die Seile drischt. In die Bewegungen der Figuren
bringt Baru vor allem mit zwei Stilmitteln große Vitalität ein. Dies ist
zum einen die Wahl der Perspektiven, wie etwa im ersten Panel der Seite,
das den Schwung der Schlaghand des Gegners nachzuvollziehen scheint.
Die unteren beiden Streifen hingegen sind fast durchgehend im Profil der
Kämpfer, speziell Witkowskis, gehalten. Eine Ausnahme macht nur das
zweite Panel der dritten Reihe, das ihn angeschnitten im Halbprofil ins
Bild setzt. Die Abfolge von sechs leicht variierten, im Prinzip aber gleich-
artig aufgebauten Panels bewirkt eine stark dynamische Sequenzialisie-
rung des Geschehens; zwischen den einzelnen Panels, so scheint es, kön-
nen nur Sekunden liegen. Das zweite Stilmittel ist die Gesichtszeichnung.
Während beim konzentriert ausweichenden Witkowski des ersten Panels
die Augenpartie noch gut erkennbar ist, verwandelt er sich danach in ein
Bündel Wut. Die Augenpartie wird zu einem Geflecht aus sich entweder
kreuzenden oder auf einen bei der Nasenwurzel liegenden Fluchtpunkt
zulaufenden Linien. Der Mund ist weit aufgerissen und zeigt groß den
Zahnschutz der Boxer – allerdings zeichnet Baru die Zahnpartie genauso
markant, wenn er Menschen in Wut abbildet, die keinen Zahnschutz für
Boxer tragen. Vor allem diese Linierung, von der Platthaus meint, sie sei
einzigartig in der europäischen Comiclandschaft (Platthaus 2000: 222),
bewirkt nicht bloß das Einbringen von Geschwindigkeit, sondern erzeugt
vor allem eine individuelle Materialisierung von Gewalt. Witkowski er-
scheint gewissermaßen als personifizierte Wut, die Gewalt, die er ausübt,
verschmilzt mit seiner Persönlichkeit – und in der Tat gleitet an dieser
Stelle der Boxkampf von einer sportiven Auseinandersetzung ab in einen
Gewaltrausch Witkowskis, der an seinem Gegner, stellvertretend für des-
sen Chef und seine Kompagnons, Rache übt.

Indem Baru das akkurate Ausbuchstabieren der Mimik seines Prota-
gonisten weglässt und es in eine Gewitterformation sich kreuzender Lini-
en übersetzt, erzeugt er eine Wirkung von großer Dichte. Sowohl die
Emotionalität der Figur, wie auch des Kampfes, wird unmittelbar nach-
vollziehbar; die Zeichnungen erzielen eine Sinnlichkeit, ohne in der Ex-
pressivität ihre Gegenständlichkeit aufzugeben, die extrem rar ist. Die

3. Boxen

235

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Panels prasseln nur so auf den Leser ein, es gelingt Baru tatsächlich, die
Comiclektüre einer sinnlichen Erfahrung anzunähern, wie sie in dieser
Intensität im „kalten Medium“ (Marshall McLuhan) Comic selten ist.
Diese Möglichkeit einer Illusion unmittelbarer Erfahrung ist im Comic in
aller Regel schon deshalb verstellt, weil dieser in hohem Maße auf eine
„persönliche Beteiligung oder Vervollständigung durch das Publikum“
(McLuhan 1994: 45) angewiesen ist. Dieser Zwang zur kognitiven Mit-
wirkung dabei, mediale Kohärenz herzustellen, steht einer Sogwirkung
in die inszenierte oder repräsentierte Situation, einer Immersion des Re-
zipienten hier gewissermaßen, im Wege und zwingt letztlich auch zu
einem intellektuelleren, mindestens aber einem dezidiert reflexiven Zu-
griff sowohl seitens der Produzenten als auch der Rezipienten auf das in
Frage stehende Medium. Hier kann sich niemand einfach so dem media-
len Informationsfluss hingeben. Gleichzeitig liegt McLuhan zufolge der
sensorische Vorteil des kalten Mediums gerade in dessen Einprägsam-
keit, da das unmittelbare, „tiefe Erlebnis“ zunächst zu überwältigend
auftritt und deshalb „in einen sehr abgekühlten Zustand versetzt werden
muß, bevor es in die ‚Erfahrung aufgenommen‘ oder einverleibt werden
kann“ (ebd.: 46). An diesem Punkt setzt Baru ein, indem er einen Stil
entwickelt, der auf der Schnittstelle zwischen der Abkühlung des media-
len Eindrucks und einer Intensität situativen Erlebens balanciert.

Die radikal überzeichnende Expressivität des Figurenausdrucks bei Ba-
ru bewirkt maßgeblich die emotionale Wirkung der Figuren; dramatur-
gisch insbesondere getragen von der Inszenierung der jeweiligen Gewalt-
handlung. Eine Seite aus dem ersten Band von Wut im Bauch unter-
streicht dieses Vorgehen eindrücklich (vgl. Abb.2). Die Seite ist in nur
drei Streifen unterteilt, die jeweils von nur einem Panel ausgefüllt sind.
Barus Vorliebe für Panels, die die ganze Breite der Seite ausnutzen, erin-
nert an das Breitwandformat im Kino. Die mittlere Reihe der Seite
nimmt die Höhe von zwei Streifen ein und wird oberhalb und unterhalb
von zwei normalen Streifen gerahmt. Im Zentrum der drei Bilder steht
die für Baru typische, faciale Expressivität größter Emotionalisierung. So
zeigt das oberste Bild den entscheidenden Schlag gegen den Gegner im
laufenden Boxkampf. Obwohl starr und kerzengerade in der Diagonale
gestreckt, entfaltet der Schlagarm von Witkowski graphisch große
Wucht, wozu die einzige Speedline, die Baru anbringt, nicht übermäßig
beiträgt. Die Rasanz des Schlages wird vielmehr durch die Bewegung des
getroffenen Gegners angezeigt, der im Begriff ist, nach hinten wegzuflie-
gen. Die Intensität und Verve wiederum, mit welcher der Schlag geführt
wird, kommuniziert das Gesicht von Witkowski, gestaltet über die übli-
che, triangulare Linierung der Augen und den aufgerissenen Mund. Dass

8. Einfühlung: Baru

236

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Baru das Gesicht des anderen Boxers gar nicht erst zeigt, verstärkt die
Wirkung der Zeichnung von Witkowskis Gesicht nur. Das große Panel
in der Mitte stellt Witkowski offenbar brüllend dar, wie er über dem zu
Boden gegangenen Gegner steht, der Ringrichter muss ihn mit Mühe da-
von abhalten, sich abermals auf den Besiegten zu stürzen. Vom Gesicht
abwärts scheint den in der Bildmitte und damit im Zentrum der Seite
platzierten Witkowski ein Aggressionsstrom zu durchfließen, der bis auf
den Leser pulsiert. Das unterste Panel überträgt diese aggressive Emotio-
nalisierung wiederum auf den Manager des k.o. geschlagenen Boxers,
der als Favorit in den Kampf gegangen war. Vor Wut über den Ausgang
springt er auf, Augen und Mund genauso gezeichnet, wie darüber bei
Witkowski, und schreit seinen Ärger heraus. Dabei darf der Manager
dann auch tatsächlich sprechen. Sein Ausruf stellt den einzigen angezeig-
ten Sound auf dieser Seite dar. Der Kampf selbst hingegen, auch nicht in
Abbildung 1, ist mit keinerlei Indikatoren für Sound versehen, weder
wird gesprochen, noch kommen Onomatopoesien zum Einsatz. Ihren
Sound erzeugen die Bilder ganz allein heraus, über das ihnen eigene, for-
male Arrangement: „Gewalt braucht bei Baru keine Geräusche“ (Platt-
haus 2000: 227) – hierin trifft sich Baru in der Inszenierung von Gewalt
mit Hermann (Kap.9).

Die expressivistische Akzentuierung speziell des Gesichts, die im Lini-
engewitter verschwindenden Augenpartien, die aufgerissenen Münder,
die durch den Zahnschutz im Boxkampf nur noch stärker betont wer-
den, zählen nicht nur zu den stilistischen Eigenheiten von Baru, sondern
zeigen vor allem, wie es dem Comic gelingen kann, die Aggressivität sei-
ner Protagonisten, auch die Geschwindigkeit und die Wucht ihrer Bewe-
gungen, unmittelbar einzufangen und in der organisatorischen Struktur
zu kommunizieren. Dass ein Medium wie der Comic dies erreichen
kann, ist an sich schon bemerkenswert, da es sich schließlich um ein Me-
dium ohne unmittelbare Präsenz handelt. Die abgehackte, nur andeu-
tungsweise sequenzielle Abfolge der Panels (Kap. 3) erschwert eine Kon-
tinuität der Bewegung und macht große Schnelligkeit oder den plötzli-
chen Einbruch von Ereignissen fast unmöglich. Über seinen speziellen
Stil, gepaart mit der Dynamik seiner Bilder, gelingt es Baru, diese Ein-
schränkung des Mediums Comic zumindest partiell aufzuheben. Die von
ihm in Szene gesetzte Sozialität der Erregung und des Expressiven ver-
leiht den Bildern eine Intensität, welche die dargestellte Gewalt visuell
und affektiv gleichermaßen ausgesprochen nah an den Betrachter heran-
rücken lässt. Die genuine Beziehung zwischen Gewalt, Tod und (letztlich
sexueller) Erregung hat bekanntlich insbesondere Georges Bataille herge-
stellt, der gleich zu Beginn seiner Erotik festhält, es bleibe „eine Bezie-

3. Boxen

237

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


hung zwischen dem Tod und der sexuellen Erregung bestehen“ (Bataille
1994: 14); anschließend führt er dies für eine immanente Erotik der Ge-
waltsamkeit aus. Beide, Sexualität und Gewalt, zielen Bataille zufolge
gleichermaßen auf die Überschreitung des Gegebenen; nur in der äußers-
ten Form der Negation lässt sich wohl eine Transzendenzerfahrung reali-
sieren, die nicht notwendig Kunst sein muss, sondern einfach performa-
tiv gehalten sein kann. Allerdings macht Bataille auch klar, dass Tod und
Erotik letztlich der Gewalt nachgeordnete Phänomene sind: „ob jedoch
die Sexualität oder der Tod in Frage steht, immer ist die Gewaltsamkeit
gemeint, die Gewaltsamkeit, die erschreckt, aber fasziniert“ (ebd.: 52).
Und in der Tat ist bei Baru das Verlangen nach Sexualität zwar immerzu
präsent, allein es kommt fast nie dazu, diese auszuleben – und wenn
doch, wird es in der Regel entweder rasch enttäuscht oder verschmilzt
mit dem Gewaltakt. Die Gewalt selbst hingegen entfaltet in Barus Co-
mics ihre eigene Erotik, wenn sie ihr Erregungsmoment konsequent stei-
gert und sehr offensiv und graphisch wie performativ prominent zur
Ausführung gelangt.

Sieg und Expressivität (Baru: Wut im Bauch #1, Wuppertall
2005: Edition 52, S. 50, Copyright: Edition 52, Baru)

Abb.2:

8. Einfühlung: Baru

238

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Karikatur

Diese Wirkung trifft zwar auch auf die Sequenzen in Barus Comics zu.
Da er aber zu Seitenaufteilungen mit eher wenigen Panels neigt und die
Panels oftmals nicht dezidiert sequenzartig verbunden sind, steht er an
diesem Punkt einer malerischen Wirkung seiner Panels als Bilder näher,
als der Illusion einer kinematographischen Verknüpfung der einzelnen
Panels zu einer Sequenz der Abfolge. Die Expression schafft das Panel
als Gemälde. Die Darstellung von Gewalt bezieht ihre Wirkung hier ge-
rade nicht aus einer dem Comic scheinbar angemessenen Illusion des
Bildflusses, sondern aus der Heraushebung und Rahmung des Panels als
Solitär, der seine Affekte streut und die in ihm transportierte Erregung
vermittelt. Dass es Baru gelingt, diesen Effekt insbesondere über die Dar-
stellung von Gewalt zu erzielen, ist freilich kein Zufall. Arbeiten doch
die Künste seit jeher, wie Jürgen Wertheimer in seiner Studie zur Ästhetik
der Gewalt etwas maliziös anmerkt, „mit exakt dem Material, das man
gemeinhin anzuklagen vorgibt“ (Wertheimer 1986: 10). Letztlich versu-
che das Kunstwerk daher stets die Gesetze der Moral und der Ethik auf-
zuheben, weil die „ästhetische Umsetzung ihrem Gegenstand immer un-
angemessen“ (ebd.: 11) sei; vielmehr lebe die „Poetik der Moderne nach-
gerade aus dem Geist der Gewalt, ja der künstlerische Akt selbst defi-
niert sich als Gewalttat“ (ebd.: 16; Kap.10). Aus diesem Grunde könne
sich eine solche Ästhetik der Gewalt auch „nicht auf den Teilbereich der
schönen Verklärung körperlicher Aggression beschränken“ (ebd.: 11).
Hingegen soll es Wertheimer zufolge vor allem darum gehen, „die Viel-
zahl potentiell möglicher Schreib- und Darstellungsmodi zumindest an-
satzweise zu erfassen“ (ebd.: 12). Diese Perspektive wendet Wertheimer
aber, für eine Arbeit aus den 1980er Jahren folgerichtig, lediglich auf den
Kanon allgemein als Kunst anerkannter Werke an. Für die populäre Kul-
tur bleiben ein paar Anmerkungen, die ihre „Machwerke“ (ebd.: 13) aus
dem Wirkungsgeflecht von Kunst und Gewalt herausnehmen und aller-
höchstens konstatieren, die ihnen eigene Form mache ihre „gewalttäti-
ge[n] Exzesse und Phantasmagorien angenehm konsumierbar“ (ebd.).
Diese Aussparung ist insofern symptomatisch, als der hier und bis heute
häufig per se für problematisch erachtete Umgang populärer Kultur mit
Formen von Gewalt nun auf eine Begründungsfigur zurückgeführt wer-
den kann.

Was nämlich der populären Kultur abgesprochen wird, ist die Kompe-
tenz einer reflexiven Einbettung ihrer Sujets. Nicht auf Seiten der Rezipi-
enten ist daher das Defizit in der Kommunikation von Kunst zu veror-
ten, die im Zweifelsfall auch nicht in der Lage sind, die Codes der Hoch-

4.

4. Karikatur

239

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


kultur und ihrer Gewaltdarstellungen zu erschließen, diesen aber den-
noch gern ausgesetzt werden. Das Manko einer Performanz der Form
liegt ganz eindeutig in der populärkulturellen Form selbst, die offenbar
nicht in der Lage ist, einen anders als radikal mimetischen Ansatz bei der
Repräsentation von Gewalt anzuwenden. Die Darstellung von Gewalt,
wäre die Unterstellung, identifiziert sich demnach prinzipiell mit ihrem
Gegenstand und macht sich das Dargestellte auch normativ zu eigen.
Dass dies keineswegs der Fall ist, sollte sich unterdessen herumgespro-
chen haben. Dass sich gerade im Comic ausgesprochen differenzierte, re-
flektierte und den zwingenden Riss in der Darstellung von Gewalt kon-
zeptionell aufgreifende Ansätze finden, hat diese Studie bis hierher zu
zeigen versucht. In dieser Perspektive ist der von Baru entwickelte Zu-
griff zweifellos besonders interessant, weil er, ohne aus der immanenten
Logik des graphischen Sequenzmediums Comic auszusteigen, auf die so-
litäre Intensität seiner Bilder fokussiert und gerade von hier aus über die
Umsetzung von radikaler Dynamik, gepaart mit einer an der klassischen
Moderne geschulten Expressivität, eine sonst nur der Malerei mögliche
Intensität anstrebt. Ironischerweise schafft er damit, spezifisch im Popu-
lärmedium Comic, einen Effekt, der der expressiven Malerei in aller Re-
gel gar nicht zugänglich ist, nämlich den des sinnlichen Erlebens der
Bildwirkung.

Die notwendige Verfremdung des Gegenstands im Comicbild auf-
grund der medienimmanent zwingenden Nachzeichnung (Kap.7) und
eine daraus gerade in der frankobelgischen Tradition erwachsende Abs-
traktion der Sujets (Platthaus 2000: 224), hat allzu häufig den Effekt,
das Geschehen im Comic vom Leser zu distanzieren. Der Comic liest
sich in aller Regel kühl, Gewalt, oder auch Sexualität, sind durch das
Mittel der zeichnerischen Inszenierung so weit entfernt, dass deren Dar-
stellung gegenüber anderen, sensorisch weitaus intensiver wirkenden
Medien, wenig animierend wirkt. Baru gelingt es, genau diese Effekte zu
erzielen, und er erreicht dies nicht etwa, indem er seine Arbeit mimetisch
an das Bewegungsmedium Film anzuschließen sucht, auch wenn er deut-
lich vom Film beeinflusst ist (ebd.: 236; McKinney 2011: 216f.; Baru
2008: 243). Schon gar nicht erzielt er diesen Erfolg durch den Versuch
einer maximal realistischen Annäherung an das Geschehen. Dies ist ein
Zugriff, den viele Zeichner im Comic wählen und damit scheitern – eine
Ausnahme macht Hermann (Kap.9). Vielmehr gelingt Baru dieser Effekt,
weil er in der Anwendung filmischer, aber auch literarischer Einflüsse
konsequent eine dem Comic und seiner medienimmanent zwingenden
Tendenz zur Verfremdung angemessene graphische Umsetzung wählt –
und damit beide Medien in ihrer Leitfunktion gezielt überwindet. Über

8. Einfühlung: Baru

240

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


die Inszenierung von Wut, den Ausbruch unkontrollierter Gewalt,
kommt der formale Zugriff Barus gewissermaßen erst zu sich. In solchen
Szenen gelingt es ihm, die Möglichkeiten seines expressiven Stils konse-
quent auszunutzen, sei es die Verzerrung der Mimik und überhaupt des
Gesichts, sei es die Verkürzung und Überzeichnung von Physiognomien,
die besonders dann zur Wirkung gelangen, wenn die Körper rennen, flie-
gen, taumeln. Damit steht Baru in der ikonographischen Tradition der
Karikatur. Laut Sigrid Weigel geht diese „nicht mehr davon aus, dass das
Bild die Person ist, die es repräsentiert“ (Weigel : 247). Vielmehr stelle
die Karikatur selbst schon eine Form der „Bildaggression“ und eine
„symbolische Handlung“ (ebd.) dar, indem sie eine gegen die abgebildete
Person gerichtete Aggression transportiert. Die Stoßrichtung der Karika-
tur, die „Umleitung aggressiver Effekte ins Komische“ (ebd.: 248), kehrt
Baru schlicht um. Das Komische seines durch Verzerrungen und Expres-
sivität gekennzeichneten Stils dient dann der Vermittlung einer Ästhetik
der Gewalt im Comic. Dabei hält sich Baru konsequent an die von Wei-
gel aufgezählten, „wesentlichen Eigenschaften der Karikatur […], näm-
lich Ähnlichkeit und Übertreibung, Deformation und Knappheit“ (ebd.:
269). Während die Ähnlichkeit mit dem Vorbild weiterhin gegeben sein
muss, in Barus Fall mit der menschlichen Physiognomie, die die Identifi-
zierung individueller Persönlichkeiten erlaubt, lassen sich deren Züge
übertreiben, seine Gestalt deformieren und in der Form verknappt aus-
führen. Der spezielle Effekt liegt darin, dass Ähnlichkeit im karikatures-
ken Verfahren gerade nicht durch Nachahmung erreicht wird, sondern
durch „Übertreibung, Verzerrung oder Entstellung“ (ebd.: 270). In den
Comics von Baru bestimmt Gewalt deshalb auch nicht die Ästhetik; kei-
neswegs handelt es sich um einen Zugriff, der eigens auf die Repräsenta-
tion von Gewaltbildern und -sequenzen zugeschnitten wäre. Umgekehrt
kommt aber die Ästhetik bei Baru vor allem in der Darstellung von Ge-
walthandlungen zu sich.

Eine Seite in Hau die Bässe rein, Bruno zeigt sehr plastisch den Um-
schlag der Emotionen im Protagonisten. Gerade aus dem Gefängnis ent-
lassen, trifft der Gangster Zinedine seine Kumpane; einer begrüßt ihn be-
sonders herzlich. Die folgende Seite führt die Begegnung fort (vgl.
Abb.3). Die beiden oberen der drei Streifen sind in zwei pro Streifen je-
weils gleichmäßig angeordnete Rechtecke unterteilt; der untere Streifen
besteht aus nur einem Panel. Farblich wird die Seite von einem Altrosa
dominiert, in welchem der ganze Raum gehalten ist, wie man es aus di-
versen Hotel- und Tagungsräumen kennt und das der Szenerie ein zwi-
schen Kitsch und Harmonie changierendes Kolorit verleiht. Während
Zinedine und der Kumpel sich in scheinbar guter Stimmung setzen, holt

4. Karikatur

241

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ersterer einen Scheck aus seiner Tasche, den er seinem sehr erstaunten
Gegenüber überreicht. Gut gelaunt erklärt Zinedine im dritten Panel „Ist
deine Kohle!“, um schon im nächsten Bild aufzuspringen und den auf
seinem Stuhl eingeschüchtert zurückweichenden Anderen wütend erregt
anzubrüllen, dieses Geld habe er dank ihm verdient. Das langgestreckte,
unterste Panel führt dann verbal fort, es sei der andere gewesen, der
Zinedine „in den Knast geschickt“ habe; der Wutausbruch wird zur
Exekution, da Zinedine dem Mann geradewegs eine Kugel durch den
Kopf jagt. Im Bild ist Zinedine ganz rechts platziert, seine linke Körper-
hälfte und der Kopf passen jeweils nicht vollständig in das Panel hinein,
sondern werden von dessen Rahmenlinien abgeschnitten; mit seinem
ausgestreckten Arm und der Waffe nimmt Zinedine fast zwei Drittel der
Bildbreite ein. Bei dem anderen lässt Baru die in allen anderen Bildern,
auf denen er vertreten ist, sonst gut sichtbaren Pupillenpunkte weg. Die
leeren weißen Augenrundungen, und die in diesem Bild fast völlig fehlen-
de Gesichtsfarbe, zeigen gleichermaßen die Überraschung als auch den
Tod des Mannes an, dem Blut aus der rechten Schädelseite spritzt, wäh-
rend zu seiner Linken die Patronenhülse aus Zinedines Waffe springt.
Formal interessant ist hier vor allem Zinedines Verwandlung hinsichtlich

Zinedine rechnet ab (Baru: Hau die Bässe rein, Bruno!
Wuppertall 2011: Edition 52, S. 28, Copyright: Baru, Edition
52)

Abb.3:

8. Einfühlung: Baru

242

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


seiner facialen Expressivität. Sein Gesicht ist in den ersten drei Panels
noch wenig speziell gehalten. Die eingebrachten Strichelungen im Ge-
sicht deuten unterhalb der Augen höchstens die Rundung der Wangen
an. Im vierten Bild sind diese Linien bereits schärfer akzentuiert, verlie-
ren alles Runde und laufen spitz in das Auge des im Profil gehaltenen
Gesichts ein. Die am weitesten rechts stehende Linierung verbindet das
vor Wut gerötete, grimassierte Auge mit dem anklagend, maliziös nach
unten gezogenen Mund. Die im oberen Bildzentrum angelegte Sprechbla-
se lenkt die Leseführung zunächst nach links und damit, gegen die Lese-
richtung, auf Zinedine. Dessen Gesicht besteht vor allem aus dem weit
aufgerissenen Mund, seinen letzten Satz schreit er heraus, die große Par-
tie oberer Zähne unterscheidet sich kaum von der Darstellung des Zahn-
schutzes bei den Boxern in Wut im Bauch. Zinedines Augen verschwin-
den im üblichen Gewitter blitzartiger Linien; seine Nase ist kaum zu se-
hen. So wird der augenblickliche Umschlag in der Erregung bei Zinedine
überdeutlich. Wiederum lässt Baru die emotionale Energie seines Prota-
gonisten in eine Gewalt abfließen, die dynamisiert und präsent wirkt.

Aktion

Dynamische Ikonographien wie diese nutzt Baru insbesondere auch bei
der Choreographie rascher Bewegungsabläufe, die in der Regel in Zu-
sammenhang mit Wut, Gewalt oder Erregung stehen. So überfällt in Au-
toroute du Soleil der hinter einem Auto lauernde Antipode, der Neonazi
Faurissier, den von ihm gejagten jungen Franzosen mit nordafrikani-
schem Hintergrund, Karim (vgl. Abb.4). Im ersten Bild der wiederum in
nur drei längsformatige Panels gegliederten Seite schnellt Faurissier aus
seinem Versteck hervor. Baru positioniert ihn in der linken Ecke des Bil-
des, die Pistole stößt beinahe an der Ecke an, hinter ihr kommt der Kopf
zum Vorschein, dahinter ist der durch die anatomische Verkürzung
buchstäblich im Sprung befindliche Körper zu sehen. Auch Faurissiers
Gesicht ist grimassiert, aber nicht im mindesten durch ein Inferno erreg-
ter Linien; vielmehr ist es sehr akkurat gezeichnet. Die zusammengeknif-
fenen Augen schauen böse, die Zähne hat er gebleckt. Im Bildvorder-
grund steht, von hinten seitwärts gezeigt, der ungefähr auf Hüfthöhe an-
geschnittene Körper Karims. Dessen Erschrecken deutet sich nur über
seinen als Diagonale das Bild durchschneidenden, genau unter Fauris-
siers Kopf und Revolverhand positionierten linken Arm an, dessen Hand
wie zur Verteidigung geöffnet scheint. Im mittleren Panel fliegt Faurissier
geschossartig auf Karim zu, seine Jacke flattert nach hinten, auch die

5.

5. Aktion

243

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Beine sind nach hinten geworfen, während der massige Oberkörper of-
fenbar, wie das entschlossene Gesicht anzeigt, zielgerichtet nach vorn
kippt. Mit seiner Linken packt er Karim schon am Kragen, während die
Rechte diesem die Pistole mitten ins Gesicht drückt. Karims Augen sind
darunter nicht mehr zu sehen, sein Körper kippt nach hinten weg, sodass
beide sich im freien Fall befinden – Faurissier stürzt auf Karim. Nur Se-
kundenbruchteile später schlägt im unteren Panel Karim auf dem Boden
auf. Sein Gesicht ist um die Augen immer noch von Faurissiers Waffe
verdeckt, dessen Kopf sich außerhalb des Bildraums befindet. Im We-
sentlichen sieht man hier zwei Körper aufeinander fallen. Deren Stellung,
speziell Karims Beine und Faurissiers Oberkörper, deutet Rasanz an,
aber das Bild selbst, auch schon das mittige Panel, wirkt wie in Slow
Motion gehalten. Die Intensität der Bilder resultiert wiederum aus Barus
expressiver Form, vor allem seinem Einsatz perspektivisch ausgerichteter
physiognomischer Verkürzungen. So ist die Sichtachse des Betrachters im
ersten Panel ungefähr unterhalb von Karims Hand angebracht, von wo
aus der hervorspringende Körper Faurissiers aus der Untersicht perspek-
tivisch verknappt wird. Aber auch die beiden unteren Panels wenden die-
ses Prinzip an, obschon nicht gleichermaßen vehement, wenn Baru das
vom Betrachter aus gesehen jeweils vordere Bein und Arm Karims stär-
ker heraushebt. Diesbezüglich spricht Hamann davon, der Einfluss des
Argentiniers Munoz sei unverkennbar, „der mit seinen verzogenen Per-
spektiven und Physiognomien als wichtiger zeichnerischer Einfluss gelten
kann“ (Hamann 2011: 2), während Platthaus für diese Technik auf Be-
züge beim stilistisch allerdings eher weiter entfernten Burne Hogarth ver-
weist (Platthaus 2000: 232).

Ohne physiognomische Verzerrungen hingegen kommt Baru auf einer
Seite aus Bleierne Hitze aus, bei der er zunächst ein anderes, die Lektüre
intensivierendes Stilmittel einsetzt, indem er nämlich den Leser perspek-
tivisch in die Position des Gewalttäters einsetzt (vgl. Abb.5). Im ersten
Panel blickt der Junge, der eine der Hauptfiguren dieser Geschichte ist,
den Leser von unten her, aus der Aufsicht an. Wie an dem seine linke
Wange herabtropfenden Blut zu sehen ist, wurde er bereits verletzt; per-
spektivisch blickt er sein Gewaltgegenüber ebenso trotzig standhaft an,
wie den Leser, der mit diesem Gegenüber verschmilzt. Wenn im folgen-
den Bild der Gürtel auf den Jungen niedersaust, ihn am Auge trifft, dass
das Blut abspritzt, gelingt es Baru mit minimalen Mitteln, das Bild mit
Bewegung zu füllen. Wiederum genügt eine einzige scharf gezogene
Speedline. Die eigentliche Bewegung kommt in das Bild durch das Zu-
sammenspiel aus fliegender Gürtelschnalle und der an den fliegenden
Haaren zu erkennenden Bewegung des getroffenen Jungen. Das dritte,

8. Einfühlung: Baru

244

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


längsformatige Bild zeigt ihn erneut aus der Aufsicht des Schlägers, wenn
er schmerzverzerrt seine Wunde hält und stöhnt, schon im vorangehen-
den Bild darf der Junge einen Aufschrei abgeben, wenn ihn der Gürtel
trifft. Insofern ist es das Privileg des juvenilen Gewaltopfers, unmittelbar
Sound im Bild zu generieren und nicht bloß indirekt über die Bildwir-
kung auf den Betrachter, wie sonst bei ihm üblich. In der untersten Reihe
ändert sich die Perspektive entscheidend, indem der Betrachter in die für
den Comic übliche Außenperspektive zurückkehrt. Zu sehen ist, wie ein
grobschlächtiger Mann mit Trinkernase den dritten Schlag mit dem Gür-
tel führt und seinen massigen Körper behände in den Schlag legt, wel-
cher ihn leicht nach rechts vorne springen lässt. Diesem Schlag weicht
der Junge aus, indem er sich zu Boden wirft. Ob er sein linkes Bein dabei
zufällig hochreißt oder ob er den Schläger treffen will, wird nicht klar.
Dann liegt er zusammengekauert in Embryonalhaltung am Boden, das
Gesicht hinter den Armen verborgen, den Kopf mit den Händen ge-
schützt. Vor ihm tanzt der Schläger geradewegs auf ihn zu, hat den Gür-
tel in der erhobenen Hand, der sich aber außerhalb des Raums befindet
und nicht zu sehen ist.

Überfall und Dynamik (Baru: Autoroute du Soleil, Hamburg
2007: Carlsen Verlag, S. 223, Copryright: Baru, Carlsen Verlag
GmbH)

Abb.4:

5. Aktion

245

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Wieder gelingt es Baru, seine Figuren in eine für den Leser unmittelbar
wirksame, von diesem durch die Wahl der Perspektive sogar scheinbar
selbst als Aggressor erlebte Bewegungsdynamik von Gewalt zu führen.
Zwar arbeitet Baru hier nicht mit Techniken der Verzerrung, sei es Mi-
mik oder Anatomie, erzielt aber den nämlichen Effekt, indem er zuerst
die subjektive Perspektive wählt und dann dem wuchtigen Schläger gro-
ße Leichtigkeit in seinen Bewegungen verleiht. Es ist bezeichnend, dass
sich diese Dynamik der Figuren in der Darstellung von Objekten nicht
wiederfindet. Wenn beispielsweise ein Truck heranrast, um ein Auto-
wrack aus dem Weg zu rammen, dann wirkt das kolosshafte Gefährt
trotz Staubwolken und mit Speedlines versehenen Reifen seltsam unbe-
wegt (vgl. Abb.6). Das offensichtlich mit Wucht getroffene Auto, das
nach vorn fliegt, dessen Scheiben splittern, steht einfach in der Luft. In
diesem Bild liegt auffallend wenig Bewegung. Wohingegen im schmale-
ren Panel darunter die Energie der Männer, die jemanden mit Baseball-
schlägern zusammenhauen, sofort nachvollziehbar ist und bereits hier
sich wieder die für Baru eigene Energie des Gewalthandelns entfaltet.
Die Dinge bleiben bei Baru einer Statik unterworfen, welche sie aus der
Bewegung herausnimmt. Die von ihm den Zeichnungen eingegebene

Gewalt und subjektive Perspektive (Baru: Bleierne Hitze,
Wuppertal 2013: Edition 52, S. 25, Copyright: Casterman, Edi-
tion 52)

Abb.5:

8. Einfühlung: Baru

246

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Energie bleibt den Figuren vorbehalten, vielleicht den lebendigen Wesen
insgesamt.

Aber diese Energie ist impulsiv codiert. Sie funktioniert dann, wenn sie
entweder in keinen Rahmen eingepasst ist oder aus einer bestehenden
Rahmensetzung ausschert, so wie aus den Konventionen im Boxkampf.
Insofern erscheint es nur konsequent, wenngleich auch leicht paradox,
dass diese Umsetzung nicht mehr gelingt, wenn es um konventionalisier-
te Darstellungen von Gewaltzusammenstößen im Genre-Stil geht. Der
klassische Shoot Out im Kriminalgenre ist bei Baru zwar auch meister-
haft in Szene gesetzt, wirkt aber letztlich konventionell. Auf seine Art
zeichnet Baru hier Formeln dieses oder verwandter Genres nach. Zwar
bringt er auch in den Shoot Out auf dem Bauernhof in Bleierne Hitze
rein über die Verwendung visueller Mittel, größte Bewegung ein, aber
die Bilder entfalten nicht im Ansatz die Sogwirkung seiner sonstigen
Gewaltszenen (vgl. Abb.7). Der Betrachter bleibt in ausgesprochener
Distanz und schaut dem Spektakel als unbeteiligter Dritter zu. Von emo-
tionaler Affizierung kann keine Rede sein. Gewiss, Baru erzeugt Rasanz,

Erstarrte Objekte, bewegte Körper (Baru: Autoroute du Soleil,
Hamburg 2007: Carlsen Verlag, S. 162/163, Copryright: Baru,
Carlsen Verlag GmbH)

Abb.6:

5. Aktion

247

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


indem er wildes Geschehen an verschiedenen Orten zeigt, die Menschen
in der Bewegung schießen lässt, ein von zwei Leuten entfachtes Sperrfeu-
er abbildet, das zum Gebell einer ganzen Hundemeute verschossen wird,
und die Wucht der die Holzbohlen durchschlagenden Munition in brei-
ten, nahezu senkrecht gehaltenen Flugbahnen verdeutlicht. In solchen Se-
quenzen greift jedoch die Anleihe an den Film über und lässt Barus co-
micspezifische Kompetenzen erstaunlich abfallen.

Am Ende wechselt Baru sogar in die nüchtern unbeteiligte Gewaltin-
szenierung des Autorenfilms. Der Gangster Cobb steht in einem Getrei-
defeld (vgl. Abb.8); gerade musste er realisieren, dass das von ihm dort
versteckte Geld entwendet wurde. Eben noch schreit er im oberen längs-
formatigen Bildstreifen vor brennender Sonne seinen Zorn heraus und
gibt mindestens zwei Schüsse ab, zeichnerisch ganz in Barus Stil der Er-
regungsikonographie gehalten, mit dem Köper am rechten Bildrand und
der gerade ausgestreckten Schusshand, die inklusive der Waffe fast bis an
den linken Bildrand reicht. Da durchschlägt ihn im zweiten Panel ziem-
lich genau auf halber Körperhöhe von hinten eine Kugel. Nach vorn
schießt das Blut hervor, Cobb schaut erstaunt und wird, wie Zinedines
verräterischer Kumpel in Abbildung 3, im Augenblick der Verwundung
kreidebleich. Das dritte Panel der Seite führt die Bildtotale nur ganz

Shoot Out aus der Distanz (Baru: Bleierne Hitze, Wuppertall
2013: Edition 52, S. 61, Copyright: Casterman, Edition 52)

Abb.7:

8. Einfühlung: Baru

248

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


leicht versetzt fort. Die Horizontlinie ist zwar um einige Millimeter nach
oben verschoben, faktisch aber lassen sich beide Bilder als eine Szene le-
sen, zeigt doch dieses Bild den Todesschützen, wie er in einiger Entfer-
nung das Gewehr absetzt. Der untere Bildstreifen wechselt das Sujet und
wandert zur am Feldrand gelegenen Straße. Die Frau, mit der Cobb in
ein neues Leben aufbrechen wollte und die dort auf ihn an ein Auto ge-
lehnt wartet, schnippt bloß ihre Zigarette fort, als handele es sich dabei
um Cobb selbst. Im letzten Panel der Seite fährt sie im Auto davon. Die
tödliche Verwundung des Mannes, den sie kurz zuvor noch geküsst hat,
lässt sie augenscheinlich ungerührt. Stattdessen zieht sie, im Album er-
zählerisch durchaus vorbereitet, die Konsequenz, alles hinter sich zu las-
sen, weshalb das fahrende Auto auch nur aus der Rückansicht zu sehen
ist.

Tod im Getreidefeld (Baru: Bleierne Hitze, Wuppertall 2013:
Edition 52, S. 102, Copyright: Casterman, Edition 52)

Bildlichkeit

Der Effekt, den Baru mit seiner Ikonographie der Erregung erzielt, ist be-
merkenswert, denn er zeigt zwar einerseits auf, was der Comic medien-
wirksam zu leisten imstande ist, erschüttert aber zugleich das speziell in
Kapitel 3 diskutierte Verhältnis von Bild und Repräsentation. Barus Ar-

Abb.8:

6.

6. Bildlichkeit

249

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


beit kehrt die für Frank Miller (und fast alle anderen) zutreffende Aussa-
ge, jedes Panel signalisiere, es handele sich nicht um Gewalt, sondern um
deren Bild, geradewegs um. Barus Bilder scheinen sämtlich zu sagen:
Dies ist vielleicht nicht selbst Gewalt, aber mindestens ermöglicht dieses
Bild die Einfühlung in deren Visualisierung – und zwar in der Regel auf
Seiten des die Gewalt ausführenden Subjekts, nicht etwa beim Objekt
der Gewalt. Natürlich kann Baru nicht das Prinzip der Arretierung auf-
heben, das für den Comic ästhetisch wie erzählerisch konstitutiv ist, aber
er nutzt das arretierte Panel, um dieses mit einer opulent wirkenden En-
ergetik seiner Figuren zu füllen, die sich insbesondere in Gesten der Wut
und der Gewalt entlädt, zuweilen zwar auch im Lachen, dies aber deut-
lich seltener – am stärksten wohl in der Schlusssequenz von Autoroute
du Soleil. Die Verschiebung bei Baru mag graduell sein, aber sie ist ent-
scheidend. Weder medial noch epistemisch sind seine Bilder selbst Ge-
walt; natürlich handelt es sich weiterhin um Repräsentationen fiktiver
Gewalt, die sich von jedweder realen Gewalt maximal entfernen. Das ist
aber auch nicht der Punkt, um den es diesen Bildern geht. Vielmehr er-
möglicht deren expressive Bildsprache dem Betrachter eine Einfühlung in
die dargestellte Gewalt, die ob der hohen Intensität selbst zu einem Er-
lebnis von Gewalt werden kann. Baru inszeniert ein Artefakt-Erleben,
worin aus der Gestaltung des Artefakts heraus dessen Energie auf den
Leser überspringt und diesem ein Erlebnis insinuiert, das real keine
Grundlage hat. Bilder, so W.J.T. Mitchell, fungieren gerade heute als
„sonderbare Reibungsfläche und Anlaß zu Unbehagen“ (Mitchell 2018:
104); und als avancierter Bildwissenschaftler ergänzt er, um die Bedeu-
tung der Bilder für die Kultur der Gegenwart zu begreifen, reiche es
nicht mehr aus, sich den klassischen Werken der westlichen Malerei zu-
zuwenden: „Gefragt ist vielmehr eine breite, interdisziplinäre Kritik, die
auch parallele Anstrengungen in anderen Bereichen berücksichtigt“
(ebd.: 106). Dazu zählt Mitchell ausdrücklich die visuelle Kultur und
geht auf den Comic mehrfach eigens ein.

Die Wirkung liegt also in der Projektion des Gewalterlebens aus der
Immanenz des Mediums heraus und in den Betrachter hinein. Das ist
keine Leistung, die für den Comic spezifisch wäre. Im Gegenteil, der
Film leistet dies sehr viel routinierter, sehr wahrscheinlich auch effektiver
und bietet dem Artefakt-Erleben des Betrachters in aller Regel ungemein
mehr Spielraum zur Identifikation. Die Leistung bei Baru liegt vielmehr
darin, das Medium Comic überhaupt bis an den Punkt, wenn schon
nicht der Identifikation, so doch der Einfühlung und des Nachvollzugs
zu bringen. Wiederum ist hierbei nicht unwesentlich, wie sehr dieser Ef-
fekt vom Verzicht auf die Verwendung eines klassisch realistischen Stils

8. Einfühlung: Baru

250

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


abzuhängen scheint und von der karikaturesken Überzeichnung der Fi-
guren buchstäblich getragen wird. Stilistisch bewirkt also abermals gera-
de die Entscheidung gegen eine größtmögliche Annäherung an eine rea-
listische Darstellung (Kap.7), und damit die Verweigerung einer Mimesis
der Zeichnung an die Realität als Signifikat, die Entfaltung einer Realität
der Zeichnung. Diese Realität innerhalb der Grenzen der Repräsentati-
on, der es gelingt, rein auf der Grundlage von Zeichnungen, eine Wir-
kung hervorzurufen, die dem unmittelbaren Erleben nahe kommt, wäre
eine der großen Leistungen, die die bildgebende Kunst vollbringen kann.
Natürlich ist dies bei weitem kein Privileg des Comic. Die Malerei hat
solche Effekte, viel früher und ganz sicher auch systematischer, wahr-
scheinlich sogar besser erzeugt. Der entscheidende und, mindestens zu-
nächst, irritierende Unterschied ist lediglich, dass dies in den klassischen
Sujets in fast jedem Fall eine letztlich realistisch ausgerichtete Malerei ist,
die darum bemüht ist, ihre Darstellung dem abgebildeten Sujet so nahe
wie möglich kommen zu lassen (auch wenn es den Begriff des Realismus
zum Zeitpunkt der Entstehung der jeweiligen Kunstwerke noch nicht ge-
geben haben mag). Die Konfrontation mit der Intensität in der Darstel-
lung ermöglicht die Einfühlung des Betrachters in die Szene. Dabei geht
es wesentlich um einen Vorgang der Identifikation, welcher insbesondere
der Ähnlichkeit bedarf. In der expressiven Kunst der Moderne begegnen
dem Betrachter solche Momente hingegen vergleichsweise selten. Diese
Kunst kann verstören oder schockieren – seien dies die Werke von
George Grosz oder von Francis Bacon – was ihr aber abgeht, ist der Sog
in eine sinnliche Annäherung an ein Erleben der Situation des Dargestell-
ten. Aus guten Gründen will dies die moderne Kunst spätestens vom 20.
Jahrhundert an nicht mehr bewirken und wendet sich davon ab. Die
Wende zu Abstraktion und Expression beabsichtigt etwas völlig anderes,
als das mimetische Bilderleben. Wenn überhaupt, dann erreicht solche
Wirkungen heute noch die Fotografie, welche diesbezüglich an Stelle der
Bildwirkung der Malerei zu treten scheint.

Im Comic aber liegen die Dinge anders. In aller Regel ist dem realisti-
schen Comic das Bemühen um eine Mimesis an die Realität so sehr ab-
zulesen, dass gerade dadurch die massive Distanz (von „Differenz“ zu
sprechen, wäre an dieser Stelle wohl zu milde) zwischen der Repräsenta-
tion der Nachzeichnung als Comic und der gesellschaftlichen Wirklich-
keit nicht zu kaschieren ist, sondern umgekehrt sogar hervorgehoben
wird. Die Abstraktion im Comic, die freimütig zeigt, dass sie die Wirk-
lichkeit erstens nicht erreicht und zweitens im Zuge ihrer ästhetischen
Interpretation umformt, steht unter diesem Druck nun gerade nicht. Ihr
kann deshalb gelingen, was weder dem realistischen Comic noch der ex-

6. Bildlichkeit

251

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


pressiven Malerei gelingt (auch wenn beide gar nicht gleichermaßen da-
nach streben), nämlich eine Situativität der Darstellung zu generieren,
die vor allem affektiv überzeugend ist und darüber den Leser und Be-
trachter zum (Nach-)Erleben einlädt. In der Abstraktion generiert der
Comic eine eigene Realität, anstatt der Wirklichkeit von Gesellschaft
bloß nachzueifern. Aber diese eigene, gezeichnete Realität, die unver-
kennbare Artefaktwelt des Comic – also die kreative Umformung der
Gestalt der Welt, „bewegt durch Phantasie“ (Popitz 2000: 98) – in der
die Figuren aussehen, wie Menschen niemals aussehen könnten und
doch, oder gerade deshalb, als Menschen geradewegs kenntlich gemacht
sind, erkennbar sind, indem sie ihr Empfinden, ihre Persönlichkeit, buch-
stäblich verzeichnen, bietet aufgrund ihrer ästhetischen Distanz die Mög-
lichkeit einer Einfühlung in die Darstellung. In der Differenz des gezeich-
neten Bildes gibt es affektive Einfühlung nur, insofern sich diese Bildlich-
keit sich selbst gegenüber affirmativ verhält, sich ausstellt und nicht in
einem letztlich immer schon verlorenen Versuch, zur Wirklichkeit jen-
seits des Bildes aufschließen möchte. Damit bleibt das unverkennbare
Artefaktbild letztlich wahrhaftiger, als dasjenige, das auf Authentizität
beharrt, weil es hinter die Artefizialität, die grundsätzlich Bestandteil
von Bildgebung ist, niemals zurückfällt und somit auch die Bildlichkeit
von Realität anschreibt.

Aus diesem Grund ist die emotionsgesättigte, energetische Inszenie-
rung von Gewalt bei Baru so wirkungsvoll. Baru nutzt erfolgreich die
Offenheit des Mediums Comic für eine Einfühlungswirkung des Künstli-
chen. Dazu eignet sich die Inszenierung von Gewalt in besonderer Weise,
weil sie soziale Beziehungen, und damit in der narrativen Anlage auch
soziale Strukturen, auf denkbar basale Formen der Interaktion reduziert.
Die wesentliche Kommunikation in allen Arbeiten Barus findet mindes-
tens im Modus der Aggression statt und auf ihrem Höhepunkt als Ge-
walt. Was völlig fehlt, ist jede Form einer kommunikativen Vernunft,
welche Gewalt obsolet machen würde. Das Gegenteil ist aber der Fall,
die Kommunikation der Beteiligten bei Baru steuert grundsätzlich auf
Gewalt zu oder ist schon selbst eine ihrer Varianten. Damit berührt Ba-
ru, einen Punkt, den er im Interview selbst benennt: eine der Zeichnung
inhärente Gewalt. Angesprochen auf seine im Boxer-Milieu angesiedel-
ten Geschichten, stellt Baru einen Zusammenhang zwischen Boxen und
Zeichnen her: „In any case it’s very energetic: there is violence in bo-
xing“ (McKinney 2012: 72). Sein eigenes Verhältnis zum Zeichnen sei
ziemlich gewaltsam („pretty violent“) und metaphorisch gleiche der
Boxring dem Comic Panel (ebd.: 73). In seinen Zeichnungen setzt Baru
also um, was diesen sowieso generisch eingeschrieben ist. Gewalt fun-

8. Einfühlung: Baru

252

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


giert bei ihm gewissermaßen als Transmitter größter Dynamik einerseits
und größter Sprachlosigkeit andererseits. Selbst wo geredet oder disku-
tiert wird, geschieht dies bei Baru häufig im Gestus der Konfrontation,
schreien sich Leute an und sehen dabei ungefähr so aus, wie die Boxer
im Ring in Abbildung 1 und 2. Mindestens stehen sie sich aber im Ges-
tus kalter Wut gegenüber. Baru zeigt, wie seiner Klientel die Sprache ent-
glitten ist, wie soziale Interaktion hier auf das simpelste Reiz-Reaktions-
Schema zusammenschnurrt, befreit von nahezu jeder Interferenz, die eine
in letzter Konsequenz doch allzu störungsanfällige Kulturalisierung ein-
bringen könnte. Seine Figuren agieren, selbst wenn sie, wie der Gangster
Cobb, aber auch der Junge in Bleierne Hitze, scheinbar rational vorge-
hen, in erster Linie instinktgeleitet und affektiv. Paradigmatisch für die-
sen Zugriff stehen ganz sicher Karim und Alexandre, die beiden Hauptfi-
guren in Autoroute du Soleil, die sich, obwohl sie sich in tödlicher Ge-
fahr befinden und ständig verfolgt werden, einfach treiben lassen, ganz
juvenil das Leben genießen und auf den Wiedereintritt der Gefährdung
jeweils lediglich reagieren, ohne jemals wirklich die Initiative zu ergrei-
fen, sich aus dieser letalen Umklammerung zu lösen. Soziale Interaktion
ist somit weitgehend von Sprache befreit, an deren Stelle das energeti-
sche Pulsieren der Körper tritt. Die Energie und Dynamik einerseits, von
der Baru spricht (McKinney 2012: 72f.), und die Sprachlosigkeit ande-
rerseits stehen in einem klaren Zusammenhang. Die von Baru genutzte
Stilistik der Verfremdung unterstreicht dieses Verhältnis; sie betont die
Körperlichkeit der Protagonisten gerade dann, wenn diese sich bewegen,
wenn sie rennen, flüchten, zuschlagen, wenn die Körper zu fliegen schei-
nen.

Die Ersetzung einer sichtbaren Mimik durch ein Liniengeflecht, das den
aktuellen Erregungszustand anzeigt, zusammen mit den weit aufgerissenen
Mündern, die so niemals sprechen können, nur schreien, entwendet der
Figur zugleich ihre Vernunftmächtigkeit und reduziert sie auf ein Bündel
energetischer Stimmungen (Platthaus 2000: 232ff.). Für Barus Figuren ist
Gewalt nicht einfach eine Option unter vielen; es ist die Handlungsform,
die denjenigen angemessen ist, die aus den (geregelten) gesellschaftlichen
Verhältnissen herausgefallen sind. Gewalt und ihre Inszenierung bei Baru
bewegen sich auf einer eigentümlichen Schnittstelle zwischen einer Se-
quenzialität der Arretierung, wie in Kapitel 3 beschrieben, einer dokumen-
tarischen Authentifizierung, die sich immer schon selbst unterläuft, wie in
Kapitel 6 und 7 thematisiert und einer Repräsentation der Einfühlung, die
in ein artifizielles Erleben über das Artefakt führt. In den Erzählungen
Barus ist Gewalt immer auch eine dramaturgische Ressource, die den Plot
befördert, Szenen weitertreibt, visuell Effekte setzt und Zäsuren markiert.

6. Bildlichkeit

253

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Die Bildlichkeit dieser Gewalt ist ostentativ eingesetzt und hervorgehoben.
Dies besorgt einerseits die Verfremdung der Figuren im cartoonesk gehal-
tenen Stil, andererseits eine betont malerische Kolorierung, deren Farben
sich gern gegen die Aggressivität der Atmosphäre der Geschichte und die
Brutalität des Geschehens stellen.

8. Einfühlung: Baru

254

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Legitimität: Hermann Huppen

„Unsere Welt“

Wer glaubt, Gewalt könne kein angemessenes Mittel zur Lösung von
Konflikten und Problemen sein, hat noch kein Album des belgischen Co-
miczeichners und -autors Hermann Huppen gelesen, der Mitte der
1960er Jahre seine Karriere als Zeichner von Serien des Szenaristen Greg
begann, so etwa von Comic-Klassikern wie Bernard Prince (dt.: Andy
Morgan) oder Comanche. Unter dem Künstlernamen „Hermann“ auf-
tretend, zählt er seit den 1970er Jahren zu den bedeutendsten frankobel-
gischen Zeichnern, seit er sich Ende der 1970er Jahre von Greg trennte,
vielleicht sogar zu den wichtigeren Szenaristen des Mediums. Bemer-
kenswert an seinen Arbeiten, auch da wo ihm heute sein Sohn (als „Yves
H.“) die Geschichten schreibt, ist die scheinbar fehlende Distanz zur dar-
gestellten Gewalt. Die Gewalt bei Hermann erscheint nicht als gebro-
chen oder distanziert, sie wirkt weder analytisch noch dokumentierend
und steht auch nicht in Zusammenhang mit einem Zugriff zeichnerischer
Abstraktion. Wo Hermann in seinem sehr realistischen Stil Gewalt dar-
stellt, überfällt sie den Leser oft mit einer Präsenz, die intensiv und mit
großer Wucht gestaltet ist, zumal die Gewaltsequenzen oft Geschwindig-
keit akzentuieren. Damit wird zwar die Rasanz und die Flüchtigkeit der
einzelnen Gewalthandlung betont; im feststehenden Bild des Comic aber
ist sie natürlich nicht flüchtig, sondern erscheint als niemals endende Be-
wegung. Wohl kaum ein anderer Comiczeichner neigt zumindest stellen-
weise immer wieder dazu, über seine Darstellung von Gewalt auch ein
Ethos der Gewalt zu transportieren. Darin wird diese selbst als Mittel in-
szeniert, nicht bloß als Stilmittel für eine Geschichte, als zeichnerisches
Element des Zitats, vielleicht sogar der Analyse kultureller Besetzungen
von Gewalt, des Aufzeigens einer Faszination für Gewalt in der Kultur
der Moderne.

Bei Hermann tritt Gewalt sozusagen über die Ränder der Panels hi-
naus, sickert in die Rezeptionsrealität ein und wird ein ums andere Mal
als angemessene Lösung von Konflikten eingeführt, wo, wie insbesonde-
re sein Pamphlet gegen den Bürgerkrieg in Ex-Jugoslawien und die Poli-
tik der UN, Sarajewo Tango (1995), klarmachen soll, die zart besaitete
Politik humanistischer Universalismen nicht weiterführt. Panels, die Ge-
walt in Aktion zeigen, sind oftmals affirmativ angelegt, als wolle dieser

9.

1.

255

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Zeichner ethische Standards in Frage stellen. Hermann unterstreicht die-
se Haltung wiederholt und durchaus aufreizend in Interviews, indem er
sich als Gegner liberaler, demokratischer Systeme zu erkennen gibt. Ob-
wohl dies nahe läge, wird sich dieses Kapitel nicht schwerpunktmäßig
damit befassen, inwieweit der Comicautor Hermann einer anti-humanis-
tischen Gesinnung Ausdruck verleiht und ob zwischen seinen Äußerun-
gen und der ikonograpischen Explosion von Gewalt ein Zusammenhang
besteht. Stattdessen kreist dieses Kapitel um die Legitimität, die Her-
mann bestimmten Formen des Gewalthandelns angedeihen lässt. Hier
unterscheidet er sich zweifellos von den meisten anderen Zeichnern; von
einer Apotheose der Gewalt zu sprechen, liegt zumindest nahe. Während
Gewalt einerseits, als unmittelbar gewalttätige Handlung, das wohl
größte „Ärgernis für die Aufklärung und ihr Projekt der Moderne“ dar-
stellt (Soeffner 2005: 72), kann sie zugleich

„als Akt der Befreiung von den Zwängen der instrumentellen Ver-
nunft jene Faszinationskraft (wieder-)gewinn[en], die nicht nur Er-
neuerung durch Umsturz suggeriert, sondern auch den Krieg gegen
die Zivilisation ausruft und ihn im Rausch genießt“ (ebd.).

In Hermanns Arbeiten entfaltet sich immer wieder diese „Faszinations-
kraft“, welche sich recht vehement gegen eine Zivilisation richtet, der
ihre eigenen Kompetenzen zur Durchsetzung von Recht und Ordnung
mutmaßlich abhandengekommen sind. Die Durchsetzung einer recht-
schaffenen und zugleich rechtschaffenden Gewalt als Vademecum gegen
eine als unrechtmäßig markierte Gewalt, ist festes Thema in Hermanns
Comics.

Dieses Motiv erlangt für Hermann früh Relevanz. Schon über seine
Zusammenarbeit mit Greg an der Westernserie Comanche berichtet er in
einem Interview, obwohl für ihn insgesamt nur wenige Möglichkeiten
bestanden hätten, Einfluss auf die Serie zu nehmen, habe er sich mit sei-
nem „Wunsch, etwas mehr Gewalt zu zeigen“, durchsetzen können (Ver-
meeren et al. 2015: 48). Als Beispiel nennt er Band 4 der Serie, Roter
Himmel über Laramie (im Original: Le ciel est rouge sur Laramie), der
von der Suche des Serienhelden Red Dust nach dem obsessiven Mörder
Dobbs handelt. Am Ende des Bandes kommt es zur Konfrontation, die
für eine Inszenierung zu Beginn der 1970er Jahre ungewöhnlich endet,
denn es gibt keinen klassischen Shoot Out zwischen beiden Gegnern.
Stattdessen findet sich Dobbs, nur in Unterwäsche gekleidet, in einer
winzigen Seitenstraße voller Müll und Kehricht wieder (vgl. Abb.1); die
sechs Kugeln in seinem Revolver verschießt er. Noch bevor er nachladen
kann, steht Red Dust vor ihm, Dobbs fängt an zu betteln, zu flehen, ap-

9. Legitimität: Hermann Huppen

256

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


pelliert an Dusts Charakter, während dieser an die lange Reihe von
Dobbs‘ Opfern denkt und ihn dann erschießt – als wehrlosen Menschen,
so wie dessen Opfer wehrlos waren, und als ehrlosen Gangster, der die
Anerkennung im Duell nicht verdient. In einer Totale zeigt Hermann die
nächtliche Szenerie im Müll. Ein unbeweglicher Red Dust schießt eher
lässig aus Hüfthöhe sicher fünfmal auf sein Gegenüber. Von der Wucht
der Schüsse zurückgeworfen, fliegt Dobbs nach hinten und verendet im
Unrat.

Den Ehrlosen erschießen (Hermann + Greg: Comanche #4: Ro-
ter Himmel über Laramie, Bielefeld 2010: Splitter Verlag, S. 53,
Copyright: Splitter Verlag, Editions du Lombard)

In einer Totale zeigt Hermann die nächtliche Szenerie im Müll. Ein unbe-
weglicher Red Dust schießt eher lässig aus Hüfthöhe sicher fünfmal auf
sein Gegenüber. Von der Wucht der Schüsse zurückgeworfen, fliegt
Dobbs nach hinten und verendet im Unrat.

Die Ruhe und Bewegungslosigkeit von Red Dust im Kontrast zur Dy-
namik des nach hinten fallenden Dobbs bilden den großen Gegensatz
dieses Bildes und kreieren dessen Spannung. Hermann kommentiert:

Abb.1:

1. „Unsere Welt“

257

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„In der letzten Szene lasse ich Red Dust den Mörder Dobbs kaltblü-
tig niederschießen, das war meine Idee. (…) Außerdem war es mein
Wunsch, dass diese Abrechnung in einer verlassenen Gasse stattfin-
det, zwischen Toiletten und Abfallbehältern. Denn auch Dobbs war
nichts anderes als Müll“ (ebd.).

1973 erstmals als Zeitschriftenpublikation und 1975 als Album publi-
ziert, war diese Art der Darstellung von Gewalt im frankobelgischen Ju-
gendcomic eine Innovation. Comanche erschien in der Comic-Zeitschrift
Tintin, einem der führenden Magazine für Kinder- und Jugendcomics in
Frankreich und Belgien, das mit seiner Mischung aus Abenteuer und Hu-
mor sehr genau geltenden Konventionen folgte, was die zeichnerische
Umsetzung von Gewalt und Sexualität anging. Die genrehaft unvermeid-
liche Darstellungen des Tötens in Abenteuerserien folgte noch klaren Re-
geln einer domestizierenden Narration – etwa dem offenen Shoot Out
auf der Straße und im Tageslicht, bei dem der Bösewicht zwar um-
kommt, der Held aber eindeutig ehrenhaft tötet, indem er sich selbst ris-
kiert – und einer in aller Regel indirekten Darstellung – also einer Abmil-
derung der Intensität des Tötens, der Zurückhaltung beim Zeigen von
Blut und der allgemeinen Vermeidung einer eindeutigen und brutalisie-
renden zeichnerischen Inszenierung. Daran hält sich die Darstellung bei
Hermann eindeutig nicht; für den Comic war diese direkte, die Gnaden-
losigkeit des Todes, vor allem aber der Vergeltung zeigende Darstellung
seinerzeit neu und verstörend. Als Chefredakteur des Magazins ging sei-
nerzeit auch Texter Greg zweifellos ein Risiko ein.

Der mit Blick auf die Wahl der Ästhetik unübersehbare Einfluss der
Filme Sam Peckinpahs blieb nicht unbemerkt (Hamann 2010: 63), und
ganz sicher hatte die Entwicklung des amerikanischen New Hollywood
Kinos sowie die Ende der 1960er Jahre erfolgende Emanzipation des
Westerns vom Production Code erheblichen Einfluss. Aber Hermann
geht über die selbst in Peckinpahs Filmen letztlich zwar konzeptionell
stark geöffnete, semiotisch aber dennoch gezügelte Ästhetik von Gewalt
weit hinaus, indem er seine Inszenierung von Gewalt tatsächlich mit
einem zeichenpolitischen Projekt verschmilzt:

„(…) ich möchte in meinen Geschichten die Amoralität und Brutali-
tät unserer Welt thematisieren. In meinen eigenen Worten und Ideen
komme ich immer wieder darauf zurück“ (Vermeer et al. 2015: 58).

Nur bleibt es gerade nicht bei der Thematisierung; in seinen Comics be-
treibt Hermann häufig eine Austreibung der „Amoralität und Brutalität“
mit dem einzigen Mittel, das er für angemessen hält: einer kompromiss-

9. Legitimität: Hermann Huppen

258

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


losen, schonungslosen Gewalt. Interessanterweise wird diese Gewalt
nicht gleichbleibend zeigefreudig umgesetzt; mal steht sie prominent im
Bildvordergrund, mal verzichtet Hermann ganz darauf, Gewalt in Akti-
on zu zeigen. Trotzdem ist Gewalt mindestens atmosphärisch in seinen
Arbeiten als leitendes Thema immer präsent. Hermanns Apotheose der
Gewalt ist insofern nichts anderes, als die symbolische Rettung „unserer
Welt“. Seine zeichenhafte Darstellung von Gewalt folgt gewissermaßen
einer eigenen „Rhetorik“ (Barthes), die eine Vereindeutigung der Zei-
chen bedeuten würde. Hermanns Zeichen der Gewalt sind konsequent
bestrebt, die Differenz zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem auf-
zuheben. Was Barthes die „zweiseitige Realität“ nennt (Barthes 1981a:
33), hat in Hermanns Bildern keine Option. Dass die über eine Lesbar-
keit der Zeichen gebildete Realität erst aus der Verbindung von Bezeich-
nendem und Bezeichnetem hervorgeht, also auch niemals geschlossen
werden kann und zwingend auf Deutung angewiesen ist, hat in der Ein-
deutigkeit von Hermanns Darstellungen keinen Platz. Bei ihm ist es ge-
nauso, wie Barthes beobachtet: das Bezeichnende, der Signifikant, soll
ganz für das Zeichen einstehen, womit aber die wesentliche symbolische
Dynamik des Zeichens (als Bild) verpasst wird. Zugleich stehen die Ar-
beiten Hermanns für das, was Barthes an der westlichen Mythologie kri-
tisiert, dass Gewalt nämlich „unter demselben Vorurteil begriffen werde,
wie Literatur und Kunst“ (Barthes 1981b: 142). Sie solle etwas Funda-
mentales und Wesentliches ausdrücken, „dessen erste, wilde und unsys-
tematische Sprache sie wäre“ (ebd.). Anstatt als eine Praxis angeschrie-
ben zu werden, die einzuordnen, zu analysieren, zu kritisieren wäre und
auf einer Vielzahl kultureller und gesellschaftlicher Voraussetzungen be-
ruht, erscheint Gewalt als primäre Essenz menschlichen Handelns.

Diesen Zugang zum Material schreibt Hermann in seiner ersten eigen-
ständig verantworteten Serie weiter, dem Endzeit-Comic Jeremiah, der
zunächst ab 1978 im deutschen Comic-Magazin Zack (als David
Walker) und dessen europäischen Ablegern erscheint. Die Serie spielt in
einem Amerika der nahen Zukunft, in dem es, wie die erste Seite erläu-
tert, zu einem durch Rassenkonflikte ausgelösten Bürgerkrieg gekommen
ist, der das Land komplett verheert hat (vgl. Abb.2). Auf nur vier Panels,
die sich jeweils horizontal über die Seite ziehen, zeigt Hermann, wie poli-
tische Demonstrationen zunächst in Straßenschlachten übergehen und
schließlich militärisch eskalieren. Das zweite und größte Panel der Seite,
das faktisch in zwei Bildebenen unterteilt ist, zeigt in seiner unteren
Hälfte das Ausmaß der Zerstörung, inklusive einer Nuklearexplosion,
darüber militante Auseinandersetzungen und Demonstrationen. Die in
diesem Panel eingezogene Bildteilung erfolgt über die Darstellung eines

1. „Unsere Welt“

259

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


weißen und eines schwarzen Demonstranten, die beide an jeweils einem
Ende der US-Flagge zerren und so den Konflikt darüber illustrieren, wel-
cher Gruppe die USA gehören sollen. Die unteren zwei Panels machen
unmissverständlich klar, dass in diesem Krieg eine Gesellschaft vollstän-
dig untergegangen ist. Die Kriegszerstörungen werden nicht durch den
Wiederaufbau der Städte beseitigt, sondern indem sich die Natur diese
Topographien zurückholt. Menschen sind nicht mehr zu sehen. Die Seite
kommt vollkommen ohne Text aus; der initiale Konflikt wird lediglich
über Demonstrationstransparente eingeführt, die wohl von Demonstran-
ten hochgehalten werden, die selbst im Bild nicht zu sehen sind, dessen
Fokus sich deutlich oberhalb der demonstrierenden Menschen befindet.

USA im neuen Bürgerkrieg (Hermann: Jeremiah, Integral #1,
Wuppertal 2012: Kult Editionen, S. 5, Copyright: Strip Art
Features)

Mit dieser Anlage seiner Serie schließt Hermann an Ende der 1970er
Jahre weit verbreitete Motive insbesondere im US-amerikanischen
Science-Fiction Film an, die von einer apokalyptischen Wendung der
westlichen Zivilisation ausgehen. Zeitgenössisch spielt dabei vor allem

Abb.2:

9. Legitimität: Hermann Huppen

260

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


das wachsende Bewusstsein einer ökologischen und demografischen Kri-
se eine Rolle (etwa in Soylent Green, 1973, R Richard Fleischer). Dass
Hermann davon auszugehen scheint, die umfassende Durchsetzung von
Bürgerrechten in den USA im Anschluss an die Bürgerrechtsbewegung
der 1960er Jahre könne nicht nachhaltig erfolgreich sein, sondern im
Gegenteil zu einem Zerreißen des sozialen Bandes und in eine gesell-
schaftliche Implosion führen, hebt die Anlage von Jeremiah aus seinem
zeitgenössischen Kontext heraus. Allerdings nutzt Hermann dieses politi-
sche Potential nur äußerst spärlich als Hintergrundfolie für die Plots ei-
niger Alben, die die Möglichkeiten, von hier aus gesellschaftliche Ver-
hältnisse auszuloten, nur minimal ausschöpfen. Vielmehr verwendet er
diesen Ansatz, um dramaturgische und gestalterische Optionen maximal
zu entfalten, etwa um Genres zu mixen, innerhalb einer konsistent blei-
benden Serie ganz unterschiedliche Szenarien zu entwerfen und unter-
schiedlichste, teils apokalyptische, teils fantastische Landschaften unter-
zubringen. In Jeremiah finden sich neben den beiden Hauptcharakteren,
dem integren, zuweilen etwas braven Jeremiah und dem Draufgänger
Kurdy, zwei die Serie durchgängig prägende Elemente. Dies sind einmal
die furios inszenierten, in jedem Band anders in Szene gesetzten, apoka-
lyptischen Landschaften, worin zweitens Gewalt oftmals das einzig ange-
messene Handlungskonzept ist.

Hermanns Geschichten gehen vom generischen Prinzip der Action-Ge-
schichte aus. Der Plot ist in der Regel nicht besonders filigran entwickelt,
faktisch fehlen viele Informationen, die Charaktere bleiben in der Anlage
blass und sind vornehmlich die Handlung vorantreibende Gestalten. So
bleiben Jeremiah und Kurdy auch noch nach mehreren Alben dürre Fi-
guren ohne Geschichte, ohne Komplexität, ohne Überraschungen. Sie
handeln strikt und überaus vorhersehbar gemäß den starren Schablonen,
in die Hermann sie einzwängt, Figur gewordene Stereotype des Action-
Genres. Weder die Bande mit der geheimnisvollen Anführerin im zweiten
Band der Serie, noch die bösartigen Narren, die in Band 6 zu allem Über-
fluss ein Schiff, wenngleich auf gefrorenem Gewässer, bewohnen, werden
als Charaktere oder als soziales Umfeld jenseits eingefahrener Genre-Kli-
schees plastisch, in ihren Handlungen nachvollziehbar oder in ihren In-
tentionen transparent. Nicht diese Elemente machen daher den Attrakti-
onswert von Jeremiah als erfolgreicher Serie aus. Dies ist vielmehr eine
Plotstruktur, die sich von Aktion zu Aktion fortschraubt. Dazwischen
dominiert vor allem die sich entweder über die wechselnden Landschaf-
ten oder Witterungen (Wüste, Sumpf, Schnee, Nebel, …) oder über Mys-
tery-Elemente erschließende Atmosphäre der einzelnen Geschichten. Die
Situationen der Entladung von Spannung in Gewalt sind die verbinden-

1. „Unsere Welt“

261

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


den Momente der Handlungsstruktur vieler, längst aber nicht aller Ge-
schichten in Jeremiah. Was hingegen die gesamte Serie durchzieht, gewis-
sermaßen ihren eigenständigen Ton ausmacht, ist die mindestens unter-
gründige Präsenz von Gewalt. Es gelingt Hermann, eine Atmosphäre zu
kreieren, die selbst dann noch Ausdruck von Gewalt ist, wenn er diese
nicht eigens zeigt. So gibt es in Jeremiah ganze Bände, in denen Gewalt
im Grunde nicht gezeigt wird und dennoch beständig spürbar ist. Diese
Präsenz entstammt nicht zuletzt der zeichnerisch aufgerufenen Atmo-
sphäre der Geschichten, die jeweils eine Stimmung der Gefährdung und
der Bedrohung kreieren.

Stilmittel

Für die Darstellung von Gewalt beherrscht Hermann zwei graphische
Stilmittel perfekt, um die Momente, in denen sie zum Ausbruch gelangt,
eindringlich darzustellen. Dies ist erstens ein großes, halbseitiges Panel
das entweder als Totale einer Momentaufnahme organisiert ist, wobei
Hermann hier in aller Regel meisterlich Bewegung einfängt, oder als Ta-
bleau angelegt ist, worin sich verschiedene Zeit- und Handlungsebenen
überlagern, ohne deshalb in verschiedenen Panels organisiert zu sein. Die
zweite Variante besteht in einer Seitenkomposition, die einzelne Gewalt-
abläufe nebeneinander zeigt, sie in kleinere Sequenzen zerlegt oder mit
anderen Handlungselementen kontrastiert. Mehrere Beispiele für Varian-
te eins finden sich im dritten Jeremiah-Band, einer grob gestrickten Ge-
schichte um einen toten, von seinen verzogenen, skrupellosen Kindern
noch posthum missbrauchten Magnaten. Das im Grunde episch angeleg-
te Narrativ entfaltet Hermann nur so weit, dass sich die Konfrontation
zwischen unterdrückten Arbeitern und den paramilitärischen Cowboys
der Magnatenfamilie halbwegs nachvollziehbar inszenieren lässt. Dieser
Konflikt gipfelt in einer Schlacht, die fast den halben Umfang der Episo-
de einnimmt. Etwa auf deren Mitte, als die Auseinandersetzung ihren
Höhepunkt erreicht, verwendet Hermann eine halbseitige Totale für den
Sturm der Arbeiter auf eine Festungsmauer der Verteidiger – Bewegung,
Rauch, Flammen; Menschen stürmen vorwärts, bäumen sich getroffen
auf, stürzen nieder, werfen Molotowcocktails. Das Panel ist farblich do-
miniert von ineinander übergehenden Gelb- und Rottönen, die zu einem
einheitlich wirkenden Farbton verschmelzen. Allein die Farbgebung un-
terstreicht das Augenblickshafte der Momentaufnahme, in welcher alles
zusammenhängt und in die Allgegenwart von Rauch und Feuer getaucht
ist. Obwohl das Panel auch medienimmanent stumm ist – kein einziger

2.

9. Legitimität: Hermann Huppen

262

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Laut wird onomatopoetisch angezeigt – erzeugt es seinen eigenen Sound
allein schon über die Lektüre der Bildebene und ihrer Dynamik des
Kampfes. Rein bildimmanent pumpt es die Geräusche des Kampfes aus
sich heraus in den Lektürefluss (vgl. Abb.3).

Der Sound des Comic generiert sich nicht zuletzt aus der imagologi-
schen Wirksamkeit der Bilder, deren Lektüre auch ohne beigesellte Ono-
matopoesien die Geräuschkulisse dessen bereitstellen kann, was in ihnen
gezeigt wird (Kap.8).

Momentaufnahme der Gewalt; Abwesenheit von Sound
(Hermann: Jeremiah, Integral #1, Wuppertal 2012: Kult Editio-
nen, S. 136, Copyright: Strip Art Features)

Insgesamt ist dies die Darstellung einer Momentaufnahme im Kampf,
eine Szene, die aus einem bestimmten Blickwinkel aufnimmt, was ge-
schieht und alle Facetten, alle Unerhörtheiten an Gewaltsamkeit ein-
fängt, die hier ablaufen. Ganz anders im folgenden Großpanel drei Sei-
ten weiter (vgl. Abb.4). In der Vertikale nimmt dieses Panel sogar zwei
Drittel der Seite ein, wird aber angeschnitten von je einem Panel in der
Ecke links oben und unten rechts, die jeweils zeitlich simultane, aber
räumlich entfernte Handlungsstränge abbilden. Faktisch nimmt auch
dieses Panel ziemlich genau die halbe Seite ein. Farblich führt es die Ge-
staltung des in Abbildung 3 thematisierten Panels weitgehend fort,
mischt aber vor allem im unteren Drittel auch Blautöne ein. Im Gegen-
satz zu Abbildung 3 zeigt dieses Panel keine räumliche Einheit, sondern

Abb.3:

2. Stilmittel

263

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


eine Collage unterschiedlicher Situationen, die teilweise ausgeführt, teil-
weise nur angerissen sind, insgesamt aber eine Konstellation des Kamp-
fes erstellen. Das Chaos und der Tumult der Schlacht werden so einge-
fangen, dass in der Wirkung eine zusammenhängende Gesamtanlage ent-
steht, die es erlaubt, die Großflächigkeit und Verworrenheit der Ausein-
andersetzung nachzuvollziehen. Auf den ersten Blick wirkt das Panel wie
das Bild einer einheitlichen Szene, obschon es sich um die Collage von
fünf oder sechs Situationen während des Kampfes handelt. Diese sind
aus unterschiedlichen Perspektiven eingefangen und fallen weder zeitlich
noch räumlich zusammen; allerdings vermitteln sie einen Eindruck von
der Heftigkeit und Brutalität des Kampfes. Für das zweite, von Hermann
verwendete Stilmittel einer Darstellung von Gewalt soll eine Seite aus der
achten Episode von Jeremiah stehen. Die Gewalthandlung konzentriert
sich auf das mittlere Drittel der in drei gleich hohe Streifen unterteilten
Seite (vgl. Abb.5).

: Konstellationen des Kampfes (Hermann: Jeremiah, Integral #1,
Wuppertal 2012: Kult Editionen, S. 139, Copyright: Strip Art
Features)

Während der oberste und der unterste Streifen in jeweils zwei Panels un-
terteilt ist, die asynchron zueinander ein größeres und ein kleineres Bild
zeigen, besteht der mittlere Streifen aus fünf Panels, von denen die ersten
vier als Quadrat angeordnet sind; wobei die leicht asymmetrische An-
ordnung keine Harmonie aufkommen lässt und damit die gezeigte Bewe-

Abb.4

9. Legitimität: Hermann Huppen

264

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


gung unterstreicht. Die Panels selbst sind aus der subjektiven Perspektive
Jeremiahs gezeichnet. Zu sehen sind dessen Arme und Fäuste, als er sei-
nem Kontrahenten in kurzer Abfolge vier Schläge verabreicht. Die eng
beieinander liegende, durch die nicht symmetrische Anordnung der Pa-
nels dynamisierte Komposition des Streifens erzeugt eine ausgesprochen
hohe Geschwindigkeit der Darstellung. Das fünfte Panel hebt diese Be-
schleunigung auf, der Kampf kommt zum Stillstand, der niedergeschla-
gene Gegner zückt eine Waffe, vor allem spricht er jetzt auch, während
Sprache im Bild zuvor ausgeschaltet war. Wie um diese Beruhigung des
Aktionsablaufs zu dementieren, kehren in das erste Panel des folgenden
Streifens noch einmal Gewalt und Geschwindigkeit zurück, als Jeremiahs
Gegner wie aus dem Nichts von drei Schüssen umgeworfen wird.

Faustkampf: schnelle Panelabfolge (Hermann: Jeremiah, Integral
#3, Wuppertal 2013: Kult Editionen, S. 83, Copyright: Strip Art
Features)

Allerdings trügt der bis hierhin aufgebaute Eindruck, Hermanns Comics
seien massiv von direkten Gewaltdarstellungen geprägt. Wenngleich Her-
mann mit seinen Arbeiten für eine Inszenierung von Gewalt stehen mag,

Abb.5:

2. Stilmittel

265

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


so ist der überraschende Befund, wenn man seine Comics systematisch
auf Gewaltdarstellungen hin absucht, dass ostentativ gezeigte Gewalt
vom Umfang her erstaunlich schmal ausfällt. Hermann neigt eher nicht
dazu, Gewalt als beständiges Movens seiner Stories einzusetzen, auch
wenn die Möglichkeit von Gewalt immer spürbar bleibt. Vielmehr wird
Gewalt ausgesucht eingesetzt. Da, wo sie ganz in den Vordergrund tritt,
erscheint sie meist als Akt einer in sich gerechtfertigten Rache oder Be-
strafung. Daneben findet sich die ostentative Gewalt der Schurken in al-
ler Regel entweder eher angedeutet oder ihre Darstellung bricht just in
dem Moment ab, bevor sie ihren bildlichen Höhepunkt erreichen sollte.
Darüber hinaus wird Gewalt in Jeremiah häufig eher angedeutet, als aus-
geführt und gelangt zuweilen sogar nur als Narration in die Geschichte,
als würde ein Bote oder ein antiker Chor über Geschehenes berichten.
Diese Berichte sind durchaus wichtig und runden am Ende eines Bandes
oft die bis dahin in diversen Einzelheiten oder sogar in der Gesamtanlage
diffus bleibende Handlung ab, füllen Lücken und machen damit strin-
gent, was der in der Regel eher unbeholfene Erzähler Hermann in der
Geschichte narrativ nicht einzuholen vermag. So etwa im dritten Band,
Der lebende Sumpf, dessen Ende ohne die an einen klassischen Krimi er-
innernde Rekonstruktion eines abwesenden Geschehens nicht nachvoll-
ziehbar wäre. Insofern ist Gewalt in den Arbeiten Hermanns, speziell in
Jeremiah, als handlungstragend bedeutsam und jederzeit präsent, selbst
wenn sie nicht zwingend zum Ausbruch kommt. Gewalt ist nicht nur
eine Option, die allen Protagonisten offensteht, sie stellt auch die trei-
bende Kraft aller Episoden dar, die sich in der Regel aus einem Momen-
tum von Gewalt speisen, das diese Geschichten voranbringt. Für Her-
manns Arbeiten lässt sich von einer narrativen Gewalt sprechen, die mit
einigermaßen selektiven, dann jedoch, selbst wenn es sich nur um ein
einziges Panel handelt, äußerst intensiven Darstellungen von Gewalt ver-
setzt ist.

Was das eindeutige Zeigen von Gewalt angeht, hält sich Hermann auf-
fällig zurück; keineswegs setzt er jeden möglichen Gewaltakt in Szene. In
Anlehnung an Mieke Bal ließe sich sagen, es gehe um eine „Exposition“
von Gewalt, um das Aufzeigen einer Präsenz des Gezeigten (Bal 2006:
31). Die insbesondere im Bild transportierte Exposition kultureller Ob-
jekte „veröffentlicht etwas, und dieses Ereignis des Zeigens beinhaltet
eine öffentliche Artikulation jener Ansichten und Meinungen, die einem
Subjekt besonders am Herzen liegen“ (ebd.: 32). Das trifft auf Her-
manns Comics zu, die ausdrücklich die „Amoralität und Brutalität unse-
rer Welt“ (Hermann) abbilden sollen, so wie der Autor sie sieht. Insofern
handelt es sich gerade bei diesen Bildern immer auch um „etwas Argu-

9. Legitimität: Hermann Huppen

266

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


mentatives“ (Bal 2006: 32); den Comics von Hermann haftet in dieser
Hinsicht etwas ausgesprochen Didaktisches an. Bal spricht der Expositi-
on eine grundlegende Bedeutung zu, wenn es um die „Funktionsweise
einer Kultur“ (ebd.: 39) geht. Die narratologische Perspektive, in welche
die Exposition eingelassen sei, verleihe den Elementen der Lektüre Sinn
und stelle sukzessive auch Sinn her (ebd.: 38f.). Insofern lässt Hermann
in seine Comics eine Exposition von Gewalt ein, die er als Bestandteil
der Narration nicht permanent zeigen muss, sondern nur fallweise auf-
zurufen braucht. Gleichzeitig lässt Bal in anderem Zusammenhang kei-
nen Zweifel daran, dass die über narratologische Verfahren repräsentier-
te Realität immer auch gesättigt sei mit Ideologie (Bal 2009: 189), was
im Falle Hermanns kaum eigens betont werden muss. Obwohl in seinem
Fall sicher von der Intention her simpel gehalten, schließt Hermann da-
mit letztlich an eine visuelle Pädagogik an, die Wolfgang Sofsky als „hei-
lende Kraft des Entsetzens“ beschreibt (Sofsky 2011: 15). Diesen an die
Wirkung von Bildern und bildlichen Narrativen herangetragenen An-
spruch sieht Sofsky allerdings ausgesprochen ambivalent. Letztlich wür-
den Bilder so nur „zum Vehikel der Moralerziehung herabgewürdigt.
Aber Bildwerke verpflichten zu nichts. Sie müssen weder aufrütteln noch
belehren“ (ebd.).

Dies müssen sie nicht tun, weil sie mit dem, was sie zeigen, nicht iden-
tisch sind, weil zwischen dem Bild und dem, was es abbildet, notwendi-
gerweise immer eine Differenz besteht (Kap. 3). Das meint Régis Debray,
wenn er festhält, ein Bild sei „ein Zeichen mit der Besonderheit, daß es
interpretiert werden kann und muß, aber nicht gelesen werden kann“
(Debray 2013: 47). Genauso verhält es sich mit dem Zeigen von Gewalt
im Comic, speziell in solchen wie denen von Hermann, die auf eine di-
daktische Wirkung der Visualisierung von Gewalt setzen: die Wirkung
dieser Bilder ist nicht berechenbar. Entweder fallen sie simplifizierend in
sich zusammen, weil sie von ihrer eigenen Faszinationskraft, die sich in
der intensiven, oft geradezu sinnlichen Repräsentation von Gewalt ent-
faltet, eingeholt werden, oder sie übersetzen sich in ganz andere Bedeu-
tungshorizonte, als jene, die ihnen ursprünglich, sozusagen medienpäd-
agogisch, zugedacht waren. Die Möglichkeit eines „bildbezogenen Signi-
fikanten“ schließt Debray deshalb kategorisch aus und meint, ein Bild
bleibe „für immer und ewig rätselhaft, ohne eine mustergültige Interpre-
tation“ (ebd.). Die Comics von Hermann sind so gesehen getragen von
einer Atmosphäre oder von einem Wissen über Gewalt, aber diese Ge-
walt hat nicht zwingend eine Richtung, auch wenn dieser seine Darstel-
lungen von Gewalt einer bestimmten Programmatik der legitimen und
der illegitimen Gewalt folgen lässt. Gewalt als Bildakt ist von dieser nar-

2. Stilmittel

267

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ratologischen Aufladung der gezeigten Gewalt nicht im Mindesten be-
rührt.

Legitimität, Illegitimität

Zeichnerisch unterscheidet Hermann deutlich zwischen ungerechtfertig-
ter und gerechtfertigter Gewalt. Frontal zeigt er vor allem letztere. Das
ist bemerkenswert, weil die Gewaltformen selbst sich nicht unterschei-
den, das Bild von Gewalt bleibt natürlich identisch, egal wie sie konno-
tiert ist. Was sich hingegen ändert, ist der Blick des Betrachters auf das
Objekt von Gewalt. Mit dieser indirekten normativen Überzeichnung
von Gewalt schließt Hermann nicht mehr an jene „Ästhetik des Gräßli-
chen“ an, die unbedingt „Überwältigung“ wolle (Sofsky 2011: 17). Viel-
mehr stehen seine Arbeiten in einer Tradition, die sich der Mittel von
Einbildungskraft und Fantasie bedient, um den „sinnfälligen Anblick“
zu vermeiden, gerade weil die Bilder nicht nur moralische Inhalte trans-
portieren, sondern auch „die Imagination schützen“ sollen (ebd.: 16).
Den Blick auf Gewalt verstellt Hermann, zwar nicht komplett, aber er-
staunlich weitgehend. Opfer ungerechtfertigter Gewalt werden nicht
oder nicht gleichermaßen plastisch bei deren Erleiden gezeigt, was dem
Leser das Leiden der Identifikation und des Mitleidens erspart. So setzt
die siebte Episode der Serie, Afromerica, mit einer Hetzjagd über eine
Hügellandschaft ein, deren gelbliches Gras an eine Savanne erinnert (vgl.
Abb.6). Erst auf den zweiten Blick zeigen Nadelbäume im Hintergrund
an, dass dies eher nicht Afrika sein dürfte. Ein Mann wird von Geparden
verfolgt. Eben noch sind sie hinter ihm, da setzt im sechsten Panel einer
zum Sprung an, während das folgende Panel das Tier schon auf dem
Mann zeigt, die Zähne an dessen Kopf, die Krallen am Oberkörper. Al-
lerdings fängt dieses Bild seine Figuren in der Totale ein, lässt also kaum
Möglichkeiten für Details. Außerdem reißt der Mann, in dem Hermann
sich selbst karikiert hat, im Fallen zum Schutz die Arme vors Gesicht
und versperrt damit den Blick auf den spezifischen Ort von Gewalt. Was
genau passiert, muss der Leser imaginieren. Auf dem achten und letzten
Panel der Seite sieht man drei Geparden, die offenbar etwas fressen, das
im Gras liegt. Dass es sich um die Leiche des von ihnen eben erlegten
Mannes handelt, erschließt sich nur aus der sequenziellen Abfolge des
Gezeigten, ohne dies wäre nicht klar, was die Raubtiere fressen.

Dagegen ist der Tod des Urhebers dieser Gewalt, eines schwarzen
Ideologen, der seine ferngesteuerten Geparde all jene umbringen lässt,
die seiner Weltsicht entweder nicht folgen oder nicht entsprechen, deut-

3.

9. Legitimität: Hermann Huppen

268

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


lich demonstrativer in Szene gesetzt (vgl. Abb.7). Sein Tod wird gleich-
falls auf acht Panels gezeigt. Standen bei der Eingangssequenz die Gepar-
den als Angreifer noch eindeutig im Vordergrund, sodass der Gejagte
eher weniger selbst ins Bild geholt wurde und vor allem über die Atmo-
sphäre der Jagd in Erscheinung trat, kehrt sich dieses Verhältnis nun um.
Nur zwei Panels zeigen die Angreifer und schneiden sie dann auch noch
an, sodass vor allem deren Waffen im Mittelpunkt stehen. Es handelt
sich um Kinderzwillen, ein Umstand, der den Angriff nicht weniger bru-
tal macht. Im Gegenteil, der Kugelhagel, worin der Schurke vom Pferd
geht, hat nichts von einer Infantilisierung von Gewalt, was sich speziell
daran zeigt, dass er in ganz ähnlicher Pose wie der Gejagte zu Beginn des
Albums mit den Armen Schutz sucht und von Verwundungen übersät
wird. Vielmehr handelt es sich um eine gezielte und brutale Hinrichtung.
Die Jugendlichen, die hier den Episodenbösewicht angreifen, üben Rache
für ihren Lehrer, welchen der Schurke auf dem Gewissen hat. Zuletzt,
schon auf der folgenden Seite, massakrieren sie ihn gemeinschaftlich, ge-
radezu ritualhaft, als er bereits zu Boden gegangen ist. Das ist de facto

Jäger und Beute (Hermann: Jeremiah, Integral #3, Wuppertal
2013: Kult Editionen, S. 6, Copyright: Strip Art Features)

Abb.6:

3. Legitimität, Illegitimität

269

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


kaum besser als das Handeln des Bösen selbst und wird mit Bedacht
nicht frontal gezeigt. Vielmehr schneidet die Panelabfolge unmittelbar
auf Jeremiah, der umringt ist von Geparden und dann von den Jungs,
jetzt wieder in offener Schülerhaltung, aus seiner brenzligen Lage befreit
wird. Diese Jugendlichen, die eben noch ein Mordmob in Aktion waren,
sind nun wieder eingefangen im treuherzigen Pfadfindermodus. Der Aus-
fall ändert nichts an ihrer Integrität, eher unterstreicht er diese, denn als
Racheaktion für den Lehrer Donald, das unschuldige Opfer eines Ge-
waltverbrechens, läuft dieser Mord unter der Rubrik gerechtfertigter Ge-
walt. Gegen ihn ist nichts einzuwenden, und narrativ wie symbolisch
wichtig ist er obendrein. Wenn Christoph Menke Gerechtigkeit im Kern
auf das Rachemotiv zurückführt, dann knüpft ein Großteil populärkul-
tureller Narrative hier an, und auch Hermann ordnet sich in dieses Mus-
ter ein: „Die Rache ist gerecht, weil sie gerechtfertigt ist. Die Rache ist
nicht eine erste, grundlose, sondern die zweite Tat“ (Menke 2012: 16).
Das Recht ist nur eine sublimierte Handhabung der Rache, die sich aus
deren ungebremster, radikal gewaltsamer Aktion herausschält, wie Men-
ke beispielhaft an der Tragödie zeigt. An der Praxis der Rache festzuhal-
ten, fällt hinter die Errungenschaft des Rechts zurück; denn das Recht
setzt nichtsdestotrotz ein anderes, abstrakteres Prinzip der Gerechtigkeit
durch, während die Rache lediglich die Wiederholung des Gleichen ist:
„Eben in der Gleichheit der Rache, durch die sie gerechtfertigt ist, liegt
aber auch ihre Gewalt“ (ebd.: 17).

Hermann reagiert auf diese Problematik eines Rückfalls der Rache in
bloße Gewalt, indem er die Gegenüberstellung von Gut und Böse, wie
wir sie speziell aus Formaten des seriellen Erzählens kennen, tendenziell
auflöst. Trotz der konsequenten graphischen Unterscheidung zwischen
gerechtfertigter und ungerechtfertigter Gewalt, gibt es nicht wirklich
mehr den generischen Gattungsbösen; so wenig das Publikum über Her-
manns Figuren auch erfährt, wirkliche Finsterlinge nach dem Muster des
Passepartouts der Genreganoven sind kaum darunter. Selbst Kurdy ist
nichts weniger als eindeutig angelegt und erhält die Dynamik seiner Fi-
gurenzeichnung aus genau dieser Ambivalenz, während der integre Jere-
miah ein ausgesprochen öder Charakter bleibt. Trotz dieser latenten
Auflösung einer klassischen ethischen Wasserscheide der Charaktere
liegt in fast jeder Geschichte der Serie die Lösung in der Liquidation des
oder der Antipoden. Frappierend ist genau das: Dass die Dichotomie
zwischen den Parteien trotzdem hervorragend funktioniert. Speziell die
Jeremiah eigene Naivität drückt sich immer wieder darin aus, dass er
einen konstanten Willen zum Reden und Verhandeln zeigt, was jedes
Mal schief geht und für Krisenmomente sorgt. Allerdings liegen die Din-

9. Legitimität: Hermann Huppen

270

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ge bei Kurdys lustgesteuertem Draufgängertum nicht anders. Eher sind
die von ihm ausgelösten Krisenmomente dramaturgisch noch spektaku-
lärer. Beide Charaktere können daher in ihren Handlungen nicht als Vor-
bildfiguren für eine angenommene Leserschaft dienen. Für die Inszenie-
rung von Gewalt hingegen gilt Hermanns Vorliebe einer sich nahezu au-
tonom, aus der Situation heraus entfaltenden Gewalt. Diese Gewalt ist
einerseits zwar nicht primär an den Willen ihrer Protagonisten gebun-
den, entgleitet aber dennoch nicht ins Irreale, sondern bleibt ein Garant
für Rationalität. Gerechtfertigte Gewalt bei Hermann ist rational struk-
turiert und limitiert, aber mit großer Durchschlagkraft eingesetzt; sie
steht immer im Dienst von Problemlösungen und verkörpert im Sinne
einer Affirmation von Gewalt geradezu idealtypisch das Prinzip der
Zweckrationalität.

Insgesamt profiliert sich Hermann mit Jeremiah als Urheber eines Um-
gangs mit Gewaltinszenierungen, die sich an der Grenze dessen bewegen,
was für die auf Jugendliche ausgerichteten Magazine, in denen seine Se-

Exekution des Antipoden (Hermann: Jeremiah, Integral #3,
Wuppertal 2013: Kult Editionen, S. 46, Copyright: Strip Art
Features)

Abb.7:

3. Legitimität, Illegitimität

271

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


rien zunächst erscheinen, noch aushaltbar ist. Das deutsche Zack, das
die Serie ursprünglich exklusiv eingeworben hatte, entfernt selbige denn
auch schon nach der ersten Episode aus dem Heft, zwei weitere Bände
erscheinen nur als Alben, bevor Zack ohnehin eingestellt werden muss.
Dessen ehemaliger Chefredakteur Gigi Spina erklärt im Interview:

„Hermann liebt diese Art der Darstellung [der Gewalt] Ich möchte
sagen, dass er ein Mann ist, der das Prinzip des ‚Law and Order‘ ver-
tritt, er ist für ziemlich radikale Methoden“ (Hamann 2012, 151).

Diese radikalen Methoden finden sich mustergültig abgebildet in Jere-
miah. Hermann setzt seinen Ansatz mit größter Konsequenz um, indem
er die gerechtfertigte Gewalt deutlich akzentuiert, die vom Publikum vi-
suell genossen werden darf, während die ungerechtfertigte Gewalt schon
über die Form ihrer Darstellung als illegitim markiert ist. Dass Hermann
kurz bevor er an Jeremiah zu arbeiten beginnt, noch während der Arbei-
ten an Comanche, zum Zeichnen mit dem Rotring Stift anstatt mit der
Feder übergeht, unterstreicht diese Prominenz von Gewalt. Die gleich-
bleibend dünnen Filzstiftlinien geben den Zeichnungen etwas feingliedri-
ges und zerbrechliches. Alles in und an den Bildern wird jetzt filigraner,
auch fragiler. Indem alle Personen und Objekte schon ästhetisch so aus-
sehen, als könnten sie jederzeit zerbrechen, löst die Gewalt diese Zer-
brechlichkeit in den Bildern ein.

Atmosphäre

Das Filigrane der Zeichnungen arbeitet hier nicht gegen eine Bildgebung
von Gewalt, sondern unterstreicht die Handhabung von Gewalt als Pra-
xis, wenn sie Menschen zerbricht, so wie die Bilder selbst jederzeit zu
zerbrechen drohen. Unterstrichen wird diese ästhetische Strategie von
der Kolorierung durch Fraymond, der durchwegs helle, flächige Farben
nutzt, irgendwo zwischen Wasserfarben und Pastell. Die Gewalt, die der
Comic zeigt, erhält dadurch eine fast elegische Note; ihre Wucht wird
dahingehend austariert, dass diese Gewalt noch krasser wirkt, gerade
weil die Zeichnung die von ihr transportierte Gewalt so nicht oder nicht
ungebrochen transportiert. Der eintretende Effekt ist nicht, dass Ästhetik
die gezeigte Gewalt neutralisieren würde; vielmehr verstärkt sie diese
aufgrund des Bruchs, den sie zwischen sich und dem einzieht, was sie
darstellt. Jede dem Klischee von Gewalt stärker folgende Darstellungs-
weise, etwa in schweren Farben, betont die Gewalt nicht intensiver, son-
dern macht sie letztlich langweiliger, weil sie dann umso gewöhnlicher

4.

9. Legitimität: Hermann Huppen

272

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


wirkt. Aber die ästhetische Differenz von Dargestelltem und Darstel-
lungsweise verleiht Gewalt im Bild etwas Spektakuläres. Ein solches Vor-
gehen nennt Gertrud Koch mit Blick auf den Film „ästhetische Illusions-
bildung“ und betont, dass

„in der ästhetischen Erfahrung die Wirklichkeit nicht ausgesetzt ist,
sondern die Fiktion eine eigene Dimension des Wirklichen annimmt,
die einer ästhetischen Erfahrung, die sich auf ein empirisches Arte-
fakt richtet“ (Koch 2016: 44).

Koch argumentiert vehement für eine eigene Produktivität „illusionsäs-
thetischer“ Erfahrung, die sich durchaus auch auf den Comic (und na-
türlich auf alle weiteren visuellen Medien) übertragen lässt. Zunächst be-
steht sie darauf, der gängige, genrebezogene Fiktionsbegriff, sich etwas
auszudenken, müsse auf die jeweiligen „medialen Gegebenheiten“ (ebd.:
90) bezogen werden, die über ihre Modi der Produktion und der Reprä-
sentation eine eigenständige mediale Qualität von Fiktion erschließen.

„Das Virtuelle der ästhetischen Fiktion ist darum so wirkmächtig,
weil es ohne jene Hemmung, wie sie Realitätsprüfungen sonst abfor-
dern, den ganzen Apparat der Vorstellungskraft in Gang setzt“ (ebd.:
91).

Das gelingt nicht nur dem Bewegtbild des Films, sondern auch der Arre-
tierungsästhetik des Comic; die innere Spannung, die eine Kolorierung
wie die von Fraymond hier hinzufügt, schließt an diese mediale Kompe-
tenz der Illusion an.

Bezeichnend ist, dass Hermann selbst diesen ästhetisch effektvollen
Gewinn von Fraymonds Farbgebung nicht begriffen hat. Für dessen Ko-
lorierungstechnik hat er nicht viel übrig; sie dient ihm vor allem als Vehi-
kel für homophobe Bemerkungen:

„Ich habe ihm immer wieder versucht klarzumachen, dass meine Ge-
schichten eine dunkle Stimmung haben sollten (…). Aber Fraymond
konnte es nicht lassen, zwischendurch immer mal wieder ein paar
frische Farben zu gebrauchen. Da wird wohl seine Homosexualität
eine Rolle gespielt haben, oder?“ (Vermeeren et al. 2015: 52).

Dass Hermann mit dieser Einschätzung bezüglich der Farbgebung nicht
allein steht, zeigt ein Kommentar im Fachmagazin Reddition. Dort kriti-
siert ihn Stefan Semel in der gleichen Absicht, wenn er den jüngeren Ein-
satz der Direktkolorierung als dem Genre nicht angemessen kritisiert:

4. Atmosphäre

273

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


„Hermanns Arbeiten überzeugen vor allem formal. Aber es ist zu
fragen, ob die Technik der Direktkolorierung, die Hermann seit eini-
gen Jahren anwendet und die eine sehr malerische, aber auch un-
scharfe Ästhetik entfaltet, wirklich zur Umsetzung all seiner Ge-
schichten geeignet ist. Eine Revenge-Story zumindest wirkt mit
schwarzen Konturlinien und einer klaren, flächigen Farbgebung we-
sentlich kraftvoller und dynamischer“ (Semel 2002: 67).

Hermann verwendet die Direktkolorierung auch in mehreren Einzelbän-
den, von denen in diesem Kapitel zwei thematisiert werden und kommt
mit dieser Technik den bei Fraymond erzielten Effekten einer auffälligen
Kontrastierung von dargestellter Gewalt und ätherischer Bildwirkung
ziemlich nahe. Dass spezifische Genres offenbar dramaturgisch und äs-
thetisch bestimmte Farbgebungen nahelegen, ist auffällig und ließe sich
mühelos belegen. Gerade harte Geschichten unterstreichen diesen Aspekt
gern durch eine Akzentuierung der Konturen, den Einsatz von schwarz,
etwa in verdunkelten Hintergründen oder durch Schatten, und durch
den Einsatz vorrangig dunkler oder signalhaft dynamischer, kräftiger
Farben. Sowohl die Pastellflächen Fraymonds als auch Hermanns eige-
ner Stil einer malerischen Direktkolorierung unterlaufen diesen Zusam-
menhang. Ihre lichte Schönheit falsifiziert die Gewalt, der sie Farbe ver-
leihen. Die in den Bildern transportierte Gewalt ist dann nicht mehr die-
selbe, sondern wird nachhaltig gestört, eben illusionsästhetisch gebro-
chen. Frappierend bleibt, dass Hermann selbst sich dieses Umstands, al-
so der semiotischen Kommunikation seiner Bilder, nicht bewusst zu sein
scheint. Nichts läge ihm als Künstler wohl ferner, als die von ihm darge-
stellte Gewalt symbolisch zu unterlaufen, sie umzuwerten und durch den
Einsatz von Farbe ästhetisch subtil zu kritisieren.

Sollte es sich bei Hermanns Ansatz einer Darstellung von Gewalt im
Comic um eine Apotheose von Gewalt handeln, dann wäre die Frage, in-
wiefern diese sich Ausdruck verschafft. Eine Ubiquität von Gewaltdar-
stellungen vermeidet Hermann konsequent und vermeidet damit auch
das Eintreten einer schlichten Gewöhnung an Gewalt. Vielmehr stellt
sich eine Apotheose der Gewalt in Jeremiah erst her durch den Einsatz
einer gezielten ästhetischen Strategie des Auslassens und Nichtdarstellens
bestimmter, klar identifizierbarer Gewalthandlungen und dem davon un-
terschiedenen Zeigen speziell ausgewählter Szenen. Diese Auswahl folgt
einer normativen Einordung der Gewaltakte. Hermann zeigt nicht nur
nicht jede Gewalt, sondern die Gewalt, die er zeigt, zeigt er in so unter-
schiedlichen Perspektivierungen, dass sie sich in verschiedene Arten von
Gewalt aufzweigt. Natürlich gibt es auch bei Hermann Szenen, die

9. Legitimität: Hermann Huppen

274

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


genrehafter Natur sind. Etwa die Duellszene im ersten Jeremiah-Band, in
der Kurdy souverän einen Gegner entwaffnet. Von weit größerer Bedeu-
tung aber sind die beiden großen Rubriken der gerechtfertigten und der
ungerechtfertigten Gewalt, die insbesondere Hermanns eigene Position
der von ihm in Szene gesetzten Gewalt gegenüber widerspiegeln.

„Die Gerechtigkeit der Rache“, so Menke, „– dass sie gegen eine
maßlose Tat das Gleichgewicht wiederherstellt – und ihre gewaltzeu-
gende Gewaltsamkeit – in der sie die der vergoltenen wiederholt –
sind zwei Seiten desselben“ (Menke 2012: 19).

Daneben existiert mit der Schaffung von Atmosphäre ein weiteres For-
mat der Inszenierung von Gewalt, das für Hermanns Arbeiten bedeut-
sam ist. Bezeichnenderweise wirken hier Dramaturgie und Farbgebung
ausgesprochen eng zusammen. So bleibt die Gewalt in vielen Sequenzen
zumeist entweder zurückgenommen oder sogar gar nicht präsent und be-
stimmt trotzdem die Grundstimmung entweder der Szene oder des gan-
zen Bandes.

Die neunte Jeremiah-Episode, Gefährliche Narren, beispielsweise
spielt in einer Schneelandschaft. Die Kälte, die Hermann in seinen Bil-
dern einfängt und die Fraymond farblich vor allem in weiß und blau ge-
staltet, ist selbst Teil jener Gewalt, die gegen die beiden Protagonisten,
Jeremiah und dessen Freundin Lena, eingesetzt wird. Die längste Zeit
über baut das Album vor allem eine Atmosphäre der Bedrohung auf. Ge-
walt kommt, wenn überhaupt, dann nur beiläufig, scheinbar zufällig, als
Unfall oder weitgehend symbolisch vor, etwa in der farblichen Verunstal-
tung einer Möwe durch eine Gruppe debiler Zwerge. Dass Hermann hier
Kleinwüchsigkeit und eine sich an Gewaltsamkeit delektierende Debilität
unmittelbar zusammenbringt, muss angesichts seiner oben zitierten Äu-
ßerung zur Homosexualität nicht weiter verwundern. Die „Narren“ fin-
den Gewalt lustig, setzen sie bar jeder Vernunft und dennoch planvoll
gegen körperlich unversehrte Menschen, aber auch gegeneinander ein
und steigen somit aus dem Kosmos des Humanen aus. Hermanns
Zwerggestalten sind keine Menschen mehr, sie erinnern nur noch an sol-
che und stehen den posthumanen Sumpfmonstern des vorangegangenen
Abenteuers durchaus näher. Am Ende kommt es zur Flucht. Jeremiah
und Lena müssen nicht nur den Narren entkommen, sondern auch ein
Mädchen retten, das diese bei sich gefangen halten, wie die geraubte
Prinzessin im Märchen. Hier findet Hermann zu einer stark durchkom-
ponierten Seite, die sich aus einer aus sechs Panels bestehenden Rahmen-
konstruktion und einem weiteren Panel in deren Zentrum zusammen-
setzt (vgl. Abb.8). Die Rahmenpanels sind dominiert von den Weiß- und

4. Atmosphäre

275

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Grüntönen des Schnees, der Landschaft. Sie machen die Kälte, in der
sich die Szene abspielt, enorm lebendig und zeigen Szenen der Flucht, Be-
drohung und Verfolgung. Ergänzt werden sie von zwei weiteren, kleine-
ren, eingeschobenen Panels, die diagonal versetzt, links oben und rechts
unten auf der Seite ansetzen und vor allem Bewegung unterstreichen.
Das letzte Panel führt bildhaft, indem es den unteren Seitenrand berührt,
ebenso aus der Seite heraus, wie die darin gezeigte Spur der Flüchtigen,
die dem Mob entkommen sind. Nicht ohne Grund dominiert in diesem
Panel ein versöhnlicher wirkendes Weiß.

Flucht aus der Gewalt (Hermann: Jeremiah, Integral #3,
Wuppertal 2013: Kult Editionen, S. 142, Copyright: Strip Art
Features)

Im Zentrum der Seite aber steht der rasche Gewaltakt. Eben noch droht
ein Zwerg die zu Boden gegangene Lena mit einer Axt zu erschlagen, da
durchbohrt ihn eine von Jeremiah geworfene oder wohl eher gestoßene
Lanze. Diese tritt vom Betrachter aus rechts in den Angreifer ein und auf
der anderen Körperseite sichtlich mit Schwung wieder aus. Blut spritzt,
aber nicht zuviel. Direkt über der austretenden Lanzenspitze schwebt die

Abb.8:

9. Legitimität: Hermann Huppen

276

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Axt des breitbeinig im Schnee stehenden Narren, dessen Kopf vom Bild-
rand abgeschnitten ist. Zwischen seinen Beinen befindet sich der Kopf
der von hinten aufgenommenen Lena, die ihre Hände ihrem mutmaßli-
chen Mörder abwehrend oder bittend entgegenstreckt. Frappierend an
diesem Bild aber ist der Wechsel der Farbe, wobei nur das Grün der
Rahmenpanels durch ein ausgesprochen helles Gelb ausgetauscht wird.
Im Effekt leuchtet das Panel regelrecht, vor allem im Kontrast zu seinem
kaltgrünen Rahmen. Die in diesem Töten angezeigte Rettung ist bildlich
als Epiphanie inszeniert. Ein einziges Bild ostentativer Gewalt dominiert
innerhalb einer gelungenen Komposition die Wirkung und atmosphäri-
sche Kommunikation der ganzen Seite.

Deutlich zurückgenommener inszeniert Hermann atmosphärisch die
Gewalt weiter vorn in der Geschichte (vgl. Abb.9). Es ist Nacht, Jere-
miah will zur Brücke des Schiffes gelangen, auf dem er und Lena mit den
Narren festsitzen. Die Szene ist in verschiedenen Blautönen gehalten, ver-
setzt mit schwarzen Schatten. Auf der Treppe zur Brücke sitzt eine Grup-
pe Zwerge und versperrt ihm den Weg, als Jeremiah sie angeht, zeigen
sie Stichwaffen, einer stößt ihn mit einem Bootshaken an die Stirn, Jere-
miah stürzt die Treppe herunter. Dann liegt er am Fuß der Treppe, Lena
hält ihn, beide sind verstört, oben lachen die Narren. Einer von ihnen
kommentiert, die Wunde sei schön, dann schneidet der Comic auf die
Kabine der beiden, wohin sie sich zurückgezogen haben. Die Seite ist
über drei horizontale Streifen klassisch aufgebaut. Der eigentliche Ge-
waltakt – die Attacke mit dem Bootshaken, Jeremiahs Sturz, seine und
Lenas Verstörung – nimmt den mittleren Streifen ein, sollte also im Mit-
telpunkt der Seite stehen. Die wirkliche Gewalt aber spielt sich an den
graphischen Rändern dieser Szene ab und wird insbesondere vom zwei-
ten Panel der Seite transportiert. Die geisterhaft auftauchende Bewaff-
nung der Zwerge, eben noch unter deren Mänteln versteckt, die sich
einem überraschten Jeremiah entgegenstreckt, zeigt die existentielle Be-
drohung, in der er und Lena sich befinden. Eine Bedrohung, mit der sie
zu Anfang nicht im mindesten gerechnet haben und die sich nicht unver-
mittelt mit den von Hermann als missgebildete Kinder gestalteten Klein-
wüchsigen zusammenfügt. Das sechste, auf die Szene der Attacke folgen-
de Panel, zeigt einen der Zwerge grinsend im Close Up; eine Atemwolke
vor sich, stammelt er: „Hihi… Wunde… schön…“; womit er die eben
vermittelte Bedrohungslage und die Bereitschaft zur Gewalt in einer Um-
gebung bekräftigt, die just dies als schön empfindet: Anderen grundlos
Gewalt anzutun, schlicht weil darin ein Spaß und eine Ästhetik liegen
soll.

4. Atmosphäre

277

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


In dieser Atmosphäre einer zunächst unbestimmten, dann zwar deutli-
chen, aber doch unscharf akzentuierten Bedrohungslage, spielt sich die
Handlung dieser Geschichte ab, die vorrangig auf atmosphärische Dichte
setzt. Die Beklemmung, die das Album durchzieht, resultiert einerseits
aus der eindringlichen Zeichnung des Winters, der Kälte, einer Schnee-
landschaft, deren grandiose Schönheit zugleich tödlich ist, sowie ande-
rerseits einer permanenten, bis dicht an den Schluss heran unklar blei-
benden, niemals ganz aufgelösten Gefährdung der beiden Protagonisten
durch die „gefährlichen Narren“, die der Episode ihren (deutschen) Titel
verleihen. Die kaum in tatsächliches Gewalthandeln umschlagende, at-
mosphärische Gewalt, die davon befördert wird, dass die Möglichkeit ei-
nes Eintretens von Gewalt in der Schwebe bleibt und deren Option per-
manent macht, ist ein wesentliches Stilmittel in Hermanns Arbeit. Insge-
samt aber, und das trifft wohl auf die meisten Jeremiah-Episoden zu,
bleibt das wesentliche Gewaltmotiv in seinen Comics die Rachegewalt.

Bedrohung durch Narren (Hermann: Jeremiah, Integral #3,
Wuppertal 2013: Kult Editionen, S. 128, Copyright: Strip Art
Features)

Abb.9:

9. Legitimität: Hermann Huppen

278

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Rache und Vergeltung sind jene Gelegenheiten, für die Hermann die
Möglichkeit von Gewalt in größter Intensität herbeizeichnet.

Rache

Schon Mitte der 1970er Jahre, also noch vor der Realisierung von Jere-
miah, produziert Hermann für das belgische Fanzine Rantanplan eine
zehnseitige Kurzgeschichte, die in deutscher Übersetzung erstmalig 1983
unter dem Titel Lieben Sie es roh oder gebraten? im Rahmen einer Her-
mann gewidmeten Schwerpunktausgabe des österreichischen Fachmaga-
zins Comic Forum erscheint. Diese Geschichte lässt sich als Scharnier-
stelle für die Inszenierung von Gewalt bei Hermann bezeichnen. Wäh-
rend sie zeichnerisch noch weitgehend dem frühen Hermann zugerechnet
werden muss, mit ihrem runderen, deutlich an frankobelgische Abenteu-
ercomics der Zeit angelehnten Strich, pointiert sie auf der Ebene der
Narration vor allem den Ansatz, den der Autor Hermann im Anschluss
an die Zusammenarbeit mit Greg verfolgt und der insbesondere in einer
prominenten Akzentuierung von Gewalt liegt. Der junge Mann, der
abends in einem flotten Auto aus der Stadt heimkommt in seine hübsch
designte Villa auf dem Land, erlebt einen Schock, wenn sich auf der
zweiten Seite in rasantem Tempo die Gewalt ankündigt, die seine Le-
benswelt heimgesucht hat. Ein zerstoßener Blumentopf; etwas, das auf
die Treppe tropft und sich als das Blut einer Katze erweist, die mit aufge-
schlitztem Bauch erhängt wurde; schließlich im letzten Panel der Seite
ein verwüstetes Wohnzimmer, dessen Wände beschmiert sind, der junge
Mann verdeckt sein Gesicht. Die folgende Seite klärt zunächst die Hin-
tergründe über ein Gespräch unter den vor Ort ermittelnden Polizisten –
eine Serie an Gräueltaten, die binnen eines Jahres sieben Morde verzeich-
net; die Polizei ist hilflos, aber auch nicht sonderlich engagiert (vgl.
Abb.10).

Dominiert wird diese Seite von einem auf der Mitte der Seitenhöhe
platzierten, die ganze Horizontale der Seite einnehmenden Panel, das
eine Totale auf das Wohnzimmer zeigt. Im Vordergrund ist eine nackte,
an den Händen gefesselte und offenbar vergewaltigte Frau zu sehen.
Links von ihr befindet sich ein älterer Mann, dessen Kopf in einem erlo-
schenen Kamin liegt. Beide sind ermordet. Dahinter steht eine Gruppe
von drei Polizisten, die in ihrer routinierten Langeweile zynisch wirken,
auch wenn sie womöglich nur hilflos sind. An die Wand ist das Wort
„Pigs“ geschmiert, was ein Hinweis auf die Urheber dieses Exzesses sein
dürfte. Augenscheinlich hat sich am Ort eine Gewaltorgie abgespielt, die

5.

5. Rache

279

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sich selbst vollkommen genügt. Den Eindringlingen ging es rein ums Tö-
ten, um die Lusterfahrung zwischen Gewalt und Sex. Es handelt sich um
eine rein in sich selbst begründete Gewalt, die keiner weiteren Ratio
folgt. Erst dahinter, zunächst nur schlecht bemerkbar, hockt der zusam-
mengebrochene, verstörte junge Mann, den die Polizei sich selbst über-
lässt, bis er unvermittelt auf die Spur der Gangster stößt und diesen in
ihr Versteck folgt. Der verfallene Bauernhof, der der Gruppe als Unter-
schlupf zu dienen scheint, kontrastiert auffällig mit der mondänen jun-
gen Frau, der der Mann gefolgt war (vgl. Abb.11). Kaum angekommen,
wird er auch schon entdeckt, wird gegen einen Holzpfosten gedrängt,
bekommt einen Revolverlauf in den Rücken geschoben. Dies leitet das
vierseitige Finale der Geschichte ein, das in schneller Abfolge zeigt, wie
der Protagonist urplötzlich zum Rachehelden avanciert und extrem ge-
wandt und reaktionsschnell nacheinander vier Gegner niedermetzelt. All
dies zeigt Hermann als eine mit viel Bildgeschwindigkeit inszenierte De-
tailaufsicht auf das Töten. Dem ersten Gegner rammt der Held eine drei-
gablige Forke in den Bauch, gelangt so an dessen Revolver und zerfetzt
mit diesem förmlich die nun erscheinende, mondäne Frau. Dem dritten
Gangster schießt er zielsicher ins linke Auge, noch bevor der einen ersten
Schuss abgeben kann. Den letzten, der immerhin ein Maschinengewehr
auffährt, verwandelt der junge Mann mittels eines schnell gebastelten
Molotowcocktails in eine lebende Fackel. Dann ist das Werk der Rache
vollbracht. Im letzten Panel tritt der Held wortlos und völlig unversehrt
ab und wird zweifellos niemals die Polizei benachrichtigen.

Hermanns Gewaltinszenierung ist zuallererst den geläufigen Codes des
Action-Kinos entlehnt. Darauf verweist die schnelle Inszenierung, die mit
vielen Schnitten arbeitet und in der Dramaturgie auf eine atemlose Ab-
folge von Gewaltakten setzt, die als Wechsel von Bedrohung und Reakti-
on inszeniert sind. Allerdings transportiert die Kurzgeschichte noch eini-
ges mehr, als nur Genrekonventionen; dies macht insbesondere ihre äs-
thetische Besonderheit aus. Wie schon beim Beispiel aus Comanche
schließt Hermann auch hier nahtlos an die filmischen Ästhetiken der
Zeit an und wieder scheint es insbesondere Sam Peckinpah zu sein, der
ihm zum Vorbild gereicht, diesmal jedoch nicht mit seinen Westernpro-
duktionen, sondern mit Filmen jüngeren Datums, wie Straw Dogs
(UK/USA 1971) oder The Getaway (USA 1972), welche die Visualisie-
rung von Gewalt deutlich weiter treiben. Wie sich der junge Mann in
Hermanns Geschichte vom unbedarften Opfer in einen kühl agierenden
Rächer verwandelt, ähnelt immens der Transformation, der sich der
Akademiker in Peckinpahs Straw Dogs unterzieht. Am Ende räumen bei-
de das Feld, nachdem sie alle Widersacher niedergemacht haben, teils

9. Legitimität: Hermann Huppen

280

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


auf ungemein einfallsreiche Art. Wie sehr am Beginn der Geschichte mit
einer übersexualisierten Lust getötet wird, ist offensichtlich durch einen
anderen Film der Zeit inspiriert, Stanley Kubricks Clockwork Orange
(UK/USA 1971), worin der Protagonist Alex und seine Gang im Grunde
motivationslos Menschen in ihrem Zuhause überfallen, diese quälen, tö-
ten und die Trennlinie zwischen Sexualität und Gewalt zielgerichtet auf-
heben. Hermann nutzt also ein narratives und ästhetisches Momentum
der Zeit, um seine Radikalisierung einer Visualisierung von Gewalt im
Comic voranzutreiben. Ohne Untertreibung lässt sich sagen, dass die Ar-
beiten Hermanns im Feld marktgängiger Comics, jenseits von Under-
ground oder Independent, für die Etablierung einer umfassenden Aus-
weitung dessen, was gezeigt werden kann und wie Gewalt gezeigt wird,
mit Sicherheit von großer Bedeutung gewesen sein dürften.

Zugleich drängt sich angesichts des verwüsteten Wohnzimmers und
der ermordeten und vergewaltigten Frau die Assoziation zu den Morden
der aus dem Umfeld der Hippie-Szene stammenden, sogenannten Man-

Szenen des Verbrechens (Hermann: Lieben sie es roh oder ge-
braten? Comic Forum #19: Hermann Spezial, 5. Jahrgang, Juni
1983, S. 26, Copyright: k.A.)

Abb.10:

5. Rache

281

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


son Family auf, die 1969 mehrfach Privathäuser überfiel, die Anwesen-
den tötete und mit deren Blut Begriffe wie „Pigs“ an die Wand schmier-
te. Hermann bedient sich dieser Referenzen, um seiner Geschichte einen
zeitgenössisch spektakulären Anstrich zu verleihen, wobei seine vier
mondän gekleideten Gangster so gar nichts hippieskes an sich haben.
Schließlich ist das von Hermann prominent an der Wohnzimmerwand
platzierte Wort „Pig“ aber nicht nur ein Manson-Zitat, sondern natür-
lich auch eine abwertende Vokabel der linken Alternativkultur für die
Vertreter der spießigen Durchschnittsgesellschaft und insbesondere auf
Angehörige der Polizei gemünzt. Hingegen entspricht das modische Aus-
sehen der Viererbande bei Hermann in keiner Weise den alternativen
Trends der Zeit. Der abgelegene, heruntergekommene Bauernhof wiede-
rum, der sich als Dekor für den Showdown der Geschichte natürlich sehr
gut eignet, erinnert insbesondere daran, dass auch die Manson Family
ihr Domizil auf einer Ranch hatte (ähnelt dieser aber nicht). Zwar könn-
te dies auch das Versteck linksradikaler Terroristen sein, worauf der

Die Kunst des Tötens (Hermann: Lieben sie es roh oder gebra-
ten? Comic Forum #19: Hermann Spezial, 5. Jahrgang, Juni
1983, S. 31, Copyright: k.A.)

Abb.11:

9. Legitimität: Hermann Huppen

282

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Coup gegen als „Pigs“ denunzierte, bourgeoise Individuen ebenso wie
die mondäne Kleidung immerhin verweisen könnte, aber die Action Di-
recte als französischer Ableger eines westeuropäischen Linksterrorismus
der Zeit trat erst 1979 in Erscheinung, zu spät also, um für Hermanns
Comic Pate zu stehen. Eine politische Konnotation jener Metzeleien, die
zu der kaum geplanten Ermordung aller Täter durch den jungen Mann
führen, lässt sich daher ausschließen. Im Hintergrund zu Lieben Sie es
roh oder gebraten? steht in erster Linie eine Tendenz im Umgang mit
Darstellungen von Gewalt im Rahmen der zeitgenössischen Massenkul-
tur, die verbunden wird mit der Referenzierung der Morde der Manson
Family als einem nach etwa zehn Jahren noch immer gut erinnerbaren
und nachhaltig abrufbaren Gewaltskandalon.

Ziemlich eindeutig weist die Geschichte ein weiteres Hintergrundele-
ment aus, das nicht nur sie selbst betrifft, sondern Hermanns dramatur-
gisches Selbstverständnis insgesamt zu leiten scheint. Die Comics von
Hermann sind durchzogen von einer negativen Anthropologie, die über
die zeichnerische Darstellung ebenso transportiert wird, wie über die
dramaturgische Anlage der Geschichten – es ist fast schon ein Bonmot,
dass der an diese Storylines scheinbar nahtlos anschließende Szenarist
von Hermans jüngeren Alben, Yves H., tatsächlich dessen Sohn ist. In
diesen Geschichten zeigt sich ganz deutlich die negative Anthropologie,
die die Arbeiten Hermanns grundiert und die tief in seine Bildsprache
hineinwirkt. Auch Hermann geht es nicht einfach um die effektvolle
Darstellung des spektakulären Gewaltakts, wie man angesichts seiner
Arbeiten vielleicht meinen könnte. Er ist kein Zyniker, der die Wucht
von Gewalt zu merkantilisieren sucht. Ganz im Gegenteil, Hermann ist,
was er in zahlreichen Interviews auch ungefragt immer wieder bestätigt,
reichlich desillusioniert. Diese Desillusionierung bezieht er offenbar auf
eine generelle Bewertung des Zustands moderner Gesellschaften und
schreibt sie mit großer Intensität seinen Arbeiten ein. Seine Zeichnungen
transportieren vor allem eins, nämlich ein anti-humanistisches Men-
schenbild. Was Hermann ausstellt, wenn er Gewalt im spezifischen Kon-
text seiner Geschichten abbildet, ist eine negative Anthropologie, die als
des Menschen Kern Gewaltsamkeit ausmacht. Hier unterscheiden sich
Hermanns Arbeiten von solchen Gewaltdarstellungen, die ausschließlich
oder primär auf den Effekt ihrer Inszenierung setzen. Die darin enthalte-
nen, ostentativen Gewaltinszenierungen stehen nicht einfach für sich
selbst, sondern sind Träger einer immer wiederkehrenden Aussage. Nicht
die Action, Effekte oder auch nur die Dramaturgie von Gewalt stehen im
Vordergrund, vielmehr geht es um ein Statement über das Wesen des
Menschen. Letzteres stellt sich dar als geprägt durch eine anthropologi-

5. Rache

283

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sche Kompetenz zur Gewalt, durch das zur Gerechtigkeit führende Mo-
tiv der Rache und die individuelle Notwendigkeit zur Selbstbehauptung.
Etwas überzogen formuliert, wäre denkbar, dass hier eine konservativ
ansetzende Kritik des Humanismus ausgeführt wird, die sich von der gut
etablierten Humanismus-Kritik des Poststrukturalismus dadurch unter-
scheidet, dass sie den Humanismus nicht nur kritisiert und in das beste-
hende Arsenal von Techniken der Herrschaft einordnet, sondern diesen
rundweg ablehnt. Die oben erwähnte Didaktik des Zeigens von Gewalt
in Hermanns Comics stellt daher durchaus eine Nähe zu Jean-François
Lyotard her, weil beide wissen, dass jede Erziehung inhuman ist, „weil
sie nicht ohne Zwang und Terror vor sich geht“ (Lyotard 1989: 17). Für
Lyotard aber ist die Vernunft immer noch und letztlich nur deshalb ver-
nünftig, weil sie unter solchen Bedingungen an sich selbst zweifeln muss
(ebd.: 16); als Politik gefasst, bleibe damit überhaupt nur der „Wider-
stand gegen dieses Inhumane“ (ebd.: 21). In den Comics von Hermann
hingegen, ist die Vernunft nur insofern und dann vernünftig, wenn sie
sich aufgibt und akzeptiert, dass die Interaktion zwischen Menschen nur
als eine Anthropologie des Tötens beschrieben werden kann.

Hierin liegt eine wesentliche Differenz der negativen Anthropologie zu
jeder anderen kulturtheoretischen Bestimmung des Menschen, die stets,
was etwas ganz anderes ist, von einem Drang zur Selbsterhaltung spre-
chen würde. Rudolf zur Lippe hat auf den „frappant pessimistische[n]
Charakter“ einer Anthropologie verwiesen, die durch Thomas Hobbes
politische Theorie geprägt ist (Lippe 1975: 33). Seinem Urteil zufolge
stellt sie die Folie dafür bereit, eine „rationale Begründung von irrationa-
ler Herrschaft“ (ebd.) zu liefern, indem Anthropologie als historische
Strategie begriffen werden müsse, „mit deren Hilfe in der existentiell er-
lebten Not Orientierung gesucht, Ordnung gestiftet werden sollte“
(ebd.). Letzteres ist auch die Aufgabe jeder negativen Anthropologie in
Produkten der Populärkultur, wie etwa bei Hermann. Dort ist Gewalt
Medium und Instrument des Subjekts, um Moral durchzusetzen und sei-
ne eigene Selbstbehauptung zu gewährleisten, hat aber weder etwas mit
der Rechtfertigung von Herrschaft zu tun, noch ex negativo mit deren
Ablehnung, sondern zielt einzig und allein auf die Durchsetzung von des-
sen individuell moralischer Perspektive zu Zwecken der Selbsterhaltung.
Interessanterweise löst diese Perspektive im Action-Genre fast schon re-
gelhaft die lebensweltliche Perspektive auf Recht und Gesetz radikal ab.
Die Comics von Hermann sind insofern nur ein exemplarischer, wenn-
gleich äußerst reiner Fall dieser populärkulturellen Umsetzung einer Zu-
rückweisung gesellschaftlicher und ethischer Kernkategorien, speziell des
Rechts, und feiern das autonom erscheinende, gewaltmächtige Subjekt.

9. Legitimität: Hermann Huppen

284

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Gewaltmächtigkeit wird dann identisch mit Selbstmächtigkeit, also zur
Kernkompetenz des modernen Subjekts, womit Populärkultur gerade-
wegs an einen Befund Hans Blumenbergs anschließt. Der findet nämlich,
dass Selbsterhaltung nicht einfach eine modernistische Verinnerlichung
von Teleologie, sondern, noch weit radikaler, im Grunde passiv ausge-
richtet sei, indem sie auf die individuelle Existenz bezogen bleibt und in
deren Erhalt und der Sorge um diese aufgeht (Blumenberg 1996: 144f.).
Sie hat kein Ziel außer sich selbst und ist insofern abgeschnitten von je-
der sozialen Bestimmung, sei diese nun positiv oder negativ. „Erhaltung
ist nicht mehr das Minimum an Voraussetzungen für alles Weitere“, so
Blumenberg (ebd.: 145), sondern erschöpft sich in sich selbst. Ihre nega-
tive Anthropologie liegt vor allem darin, dass sie a-sozial gestimmt ist.
Erst und nur deshalb kann sie Gewalt zum paradigmatischen Hand-
lungselement machen, ohne damit eine Absicht der Herrschaft zu verbin-
den und ohne eigentlich den berühmten hobbesianischen Kampf aller ge-
gen alle zu inszenieren. Gewalt geschieht, weil sie verfügbar ist, und weil
in der radikalen Fokussierung auf die Behauptung und den Erhalt des
Selbst jedes andere Instrument, wie Ethik oder Recht, nicht länger ange-
messen wirkt. Nur Gewalt dient ausschließlich der Protektion ihres Indi-
viduums, ohne Kompromisse oder Differenzen. Die Ethik der Rache bei
Hermann (und in der populären Kultur allgemein) kann deshalb auch als
gerechtfertigte, immer nur eine vereinzelte Gewalt bleibende, rein auf
das jeweils handelnde Individuum bezogene Maßnahme sein. Ihre Recht-
fertigung ist, obwohl allgemein ausgerichtet, ausschließlich individuell
möglich, aber nicht als Setzung einer Konzeption von Vergesellschaf-
tung.

Zuletzt sollen deshalb zwei Einzelalben betrachtet werden, die in ex-
emplarischer Weise für diese fast schon obsessive Inszenierung der Rache
bei Hermann stehen. Dass es sich in beiden um Kooperationen mit Yves
H. handelt, tut der Sache keinen Abbruch, denn sie setzen das narrativ
eher simpel bleibende, auf keine allzu überzeugenden, thematisch oft
überfrachteten Geschichten setzende Erzählprinzip Hermanns bruchlos
fort. Mehr noch, dieser Ansatz wird bis zum Äußersten getrieben. In die-
sen Bänden ersetzt Gewalt faktisch jede Kommunikation und wird zu
deren eigentlichem Medium, sie mäandern von einer Bluttat zur nächs-
ten, bis sich alles im großen Showdown der Rache entlädt oder steuern
geradlinig darauf zu, um sich in einer groß angelegten Vergeltung zu ver-
ausgaben, die außerdem dramaturgisch wie visuell stets als legitim ge-
zeichnet ist. Der 2015 erschienene Western Keine Gnade ist eine Vater-
Sohn-Geschichte, die davon angetrieben wird, dass der Sohn erst aus
Verzweiflung zum Mörder wird, weil er sich aus einer schlimmen Lage

5. Rache

285

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


befreien muss, in die der liederliche Vater ihn gebracht hat und dann ei-
gentlich den Vater umbringen will, weil dieser Schuld am Tod der Mut-
ter trägt, während der Vater sich plötzlich bekehrt und den Sohn aus den
Fängen von schurkischen Gesetzeshütern befreien will, die es eigentlich
auf ihn selbst abgesehen haben. Am Ende bietet er dem Sohn sogar sein
Leben an, der aber erhängt sich lieber selbst, weil er nicht weiter leben
mag mit dem vielen Blut, das buchstäblich an ihm und seinen übersym-
bolisiert weißen Kleidern klebt. Letztlich offeriert der Band eine schlichte
Abfolge an Brutalitäten, die in ein Western-Setting eingepasst und als
Reihe an „Pathosformeln“ einer modernen Massenkultur inszeniert sind,
der es nicht mehr gelingt, über die ihr eigenen Floskeln einer „patheti-
sche[n] Gebärdensprache“ hinauszugehen (Warburg 2010: 638), die
nicht dem artistischen Genius folgen, sondern den Notwendigkeiten
ökonomischer Kommunikation.

Mit dem Pinsel getuscht, ist hier nahezu jede Gewalttat frontal insze-
niert, das Blut spritzt prächtig herum, die Figuren waten gewissermaßen
darin. Hermanns Zeichnungen sind in diesen Alben deutlich sparsamer
ausgeführt, als in anderen Arbeiten, was unverkennbar daran liegt, dass
er den Pinsel verwendet und sich deshalb eher weniger mit Details auf-
hält. Die Zeichnungen fokussieren sehr stark auf die Gesichter und voll-
ziehen damit einen Trend im zeitgenössischen Film nach. Das Blut ist in
Keine Gnade überall; es klebt an den Leichen, am Messer, mit dem hier
neben dem Gewehr bevorzugt getötet wird und, vor allem, bildmächtig
am Gesicht des jungen, verstörten und im Grunde herzensreinen Prota-
gonisten (vgl. Abb.12), der in ein nicht enden wollendes Killing hinein-
schlittert. Daneben ist der Band visuell geprägt von zerplatzenden Ge-
sichtern (vgl. Abb.13), Keine Gnade siedelt für einen Western hart am
Splatter-Genre, so lustvoll entwirft Hermann die Köpfe derjenigen, die
von Gewehrkugeln zersprengt werden. Illustrationen wie diese verdeutli-
chen, wie sehr sich, im Unterschied etwa zu Jeremiah, die Gewalt dem
Betrachter hier förmlich aufdrängt. Hermann arbeitet fortwährend mit
derlei übertriebenen Effekten, die jedoch, was das eigentlich Frappieren-
de ist, kaum mehr schockierend wirken. Ganz im Unterschied zu Jere-
miah, mit seiner Strategie einer zwar atmosphärisch ubiquitären, zu-
gleich aber als Ereignis zurückgenommenen Gewalt.

Die grobschlächtige Präsenz von Gewalt in Keine Gnade wirkt dage-
gen geradezu aufdringlich. Ästhetisch ist sie überinszeniert und erzähle-
risch wenig überzeugend. Weder erhalten die Figuren narrativ nachvoll-
ziehbare Charaktere, noch folgt das gezeigte Handeln aus Persönlichkei-
ten; es entspringt einfach Oberflächenerlebnissen und bleibt jederzeit re-
aktiv. Niemand in diesem Band ist weniger ein wirklich Handelnder, der

9. Legitimität: Hermann Huppen

286

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


seine Taten als solche auch verantwortet, als der getriebene, jugendliche
Protagonist, der in seine seriell abschnurrende, nicht enden wollende
Mordserie hineingezogen wird. Im Grunde genommen entspringt diese
nur seinem Unvermögen zu handeln. Auch deshalb müssen alle Figuren
in dieser Geschichte radikal typisiert sein, während es bei Jeremiah zu-
mindest Ansätze der Charakterzeichnung gibt. Hermann und Yves H. re-
duzieren ihre Protagonisten konsequent auf leere Plotfiguren, bloße
Dummies für Gewaltakte. Auf eine für den Rezipienten tendenziell an-

Der unschuldige Mörder, blutbeschmiert (Hermann/Yves H.:
Keine Gnade, Wuppertal 2015: Kult Editionen, S. 25, Copy-
right: Strip Art Features)

Schuss in den Kopf (Hermann/Yves H.: Keine Gnade,
Wuppertal 2015: Kult Editionen, S. 50, Copyright: Strip Art
Features)

Abb.12:

Abb.13:

5. Rache

287

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


strengende Weise besetzt Gewalt alle entscheidenden Positionen der Nar-
ration im Band und ist schon deshalb nicht mehr überzeugend, weil sie
sich in keiner Weise dramaturgisch einem narrativen, ästhetischen Kon-
text integriert, sondern diesen konsequent dominiert. Dieser Comic ist
ein Getriebener seiner eigenen Gewaltsamkeit; seine visuelle Inszenierung
wirkt routiniert, aber wenig ambitioniert. Den finalen Racheakt des Jun-
gen am Mörder der Mutter kostet der Band über eine ganze Seite aus
und zeigt vor allem abermals, wie Blut aus einem Körper spritzt, wie es
als Bahn des geschwungenen Messers in der Luft zu stehen scheint (vgl.
Abb.14). Bis schließlich der ganze Junge bedeckt ist vom Blut seines Ra-
chemordopfers. Immerhin zeigt Hermann hier etwas, das er wahrschein-
lich gar nicht beabsichtigt hat, dass nämlich das bloße Racheopfer in
keiner Weise das erreichen wird, was das „versöhnende Opfer“ in René
Girards Das Heilige und die Gewalt vollbringen kann: soziale Einheit zu
bestätigen oder wiederherzustellen (Girard 1994a: 132). Das Racheopfer
bleibt eine Handlung des eigenen Affekts, der Selbstbezogenheit seines
Protagonisten, der sich der grundsätzlichen „Selbstreflexion des Rechts“
verweigert (Menke 2012: 87). Es ist deshalb nur konsequent, dass der
Junge in Keine Gnade sich anschließend sofort wieder humanisiert und
an seinem Blutexzess so sehr verzweifelt, dass er sich erhängt. Denn, wie
Girard zuvor ausführt, „dem Gewalttätigen Gewalt antun heißt, sich
von seiner Gewalt anstecken lassen“ (Girard 1994a: 45). Der Rächende
ist mit der bösen Gewalt dessen kontaminiert, der zum Objekt seiner Ra-
chegewalt wird. Seine Gewalt ist zwar immer noch gerechtfertigt, sie ist
aber nicht besser, als die böse Gewalt. Das ist, gerade in der intensiven
Inszenierung von Keine Gnade auffällig, weil damit im Grunde die für
Hermanns Arbeit sonst leitende Dichotomie zwischen gerechtfertigter
und ungerechtfertigter Gewalt aufgehoben wird. Die Berührung mit Ge-
walt, so Girard, bewirkt „rituelle Unreinheit“; diese zu vermeiden ge-
lingt nur, indem man sich von Gewalt fernhält und so „die Ansteckung“
mit ihr vermeidet (ebd.: 46). Das weiß der blutgezeichnete Junge zuletzt
ziemlich genau. Für ihn gibt es keinen Weg aus der Gewalt heraus, es sei
denn durch den eigenen Tod. Das alles ist deshalb so bemerkenswert,
weil in diesem von Gewalt gesättigten Werk wohl kaum etwas weniger
eindringlich wirkt, als diese Blutorgie, der jede visuelle Spannung fehlt,
die ausschließlich auf den Effekt des Tötens selbst aufbaut. Die ganze
Geschichte schnurrt zusammen in einer zielgerichteten Inszenierung von
Gewaltmomenten und Rachefantasien, die ausschließlich über den Topos
der Gewalt motiviert sind.

Das ist im ebenfalls 2015 erschienenen Old Pa Anderson nicht viel an-
ders. Angesiedelt in den 1950er Jahren im rassistischen Süden der USA

9. Legitimität: Hermann Huppen

288

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


und seiner Segregationsgesellschaft, steht im Vordergrund ein alter
schwarzer Mann, dessen Nichte verschwunden ist; seine Frau stirbt am
Kummer darüber. Als er herausfindet, dass weiße Polizisten das Mäd-
chen erst missbraucht und dann getötet haben, startet er einen Rache-
feldzug. Damit ist eine Ausgangssituation gesetzt, in der nichts mehr
falsch gemacht werden kann: Ein alter, marginalisierter, unterdrückter
Mann, der nichts zu verlieren hat, als sein Leben, steht als tragischer
Held immer auf der richtigen Seite. Der Comic nimmt zunächst die Posi-
tion des Unterlegenen und Unterdrückten gegen die brutalen, unmensch-
lichen Unterdrücker ein. Was scheinbar eine politische Anlage, ein State-
ment der beiden Autoren ist, erweist sich faktisch als die gleiche Scha-
blonisierung, wie sie in Keine Gnade vollzogen wird. Der klare morali-
sche, vor allem aber strukturelle Hintergrund ermöglicht lediglich eine
andere Form der Identifikation, weil er eine Figurenzeichnung, die man
in Keine Gnade noch sehr stark vermisst, scheinbar obsolet macht.

Racheexzess, vergeblich (Hermann/Yves H.: Keine Gnade,
Wuppertal 2015: Kult Editionen, S. 53, Copyright: Strip Art
Features)

Abb.14:

5. Rache

289

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Einen nach dem anderen spürt Old Pa die Täter auf und bringt sie um.
Die Gewaltsamkeit des alten Schwarzen, der, wie der Comic unmissver-
ständlich klarmacht, sein Leben lang die Gewalt der Weißen an sich
selbst erduldet hat, signalisiert dessen endlich aktivierte Handlungs-
mächtigkeit. Diese Fähigkeit zum Handeln ist zugleich einzig und allein
ein wohlkalkuliertes Ausüben von Vergeltung. Die Einsicht auch selbst
handeln zu können, dämmert nur als Einsicht in die Möglichkeit der Ra-
che und bleibt damit sowohl solipsistisch einsam und ohne jeden Hand-
lungskontakt zu anderen, als sie auch von vornherein den eigenen Tod
vorwegnimmt und damit extrem pessimistisch bleibt, was eine mögliche
Nachhaltigkeit des eigenen Handelns angeht. Hierauf weist schon Hein-
rich Popitz hin, der für das Szenario dieses Comics hätte Pate stehen
können: „die Macht, anderen in einer gegen sie gerichteten Aktion Scha-
den zuzufügen“, nennt er als direkteste Form von Macht die „Aktions-
macht“ (Popitz 1999: 43):

„Aktionsmacht ist Verletzungsmacht, der Aktionsmächtige der Ver-
letzungsmächtige. Im direkten Akt des Verletzens zeigt sich unver-
hüllter als in anderen Machtformen, wie überwältigend die Überle-
genheit von Menschen über andere Menschen sein kann“ (ebd.).

Das muss kein Racheakt sein, es kann sich um jede beliebige andere
Gewalthandlung handeln; die Rachegewalt ist nur die nobelste Variante
der Aktionsmacht, weil sie sich immerhin noch irgendwie mit einer In-
tentionsethik versehen weiß. Es zeigt sich dann aber die äußerst geringe
soziale Haltbarkeit der Aktionsmacht, die ihren Zenit schnell überschrit-
ten haben kann. Der Lynchmob im letzten Panel von Old Pa Anderson
handelt nämlich im Unterschied zu diesem und den anderen Afro-Ameri-
kanern gemeinsam, überführt Aktionsmacht in eine gemeinsame Kultur
der Macht als Gewalt und damit in Herrschaft. Dieser Überschlag
verwandelt Aktionsmacht letztlich in das, was Étienne Balibar „extreme
Gewalt“ nennt,

„fest verankerte Herrschaftsverhältnisse, deren Gewalt letzten Endes
unsichtbar oder nicht greifbar ist, weil sie zu den Fundamenten von
Gesellschaft und Kultur zu gehören scheinen“ (Balibar 2010: 21f.).

Analog zur Darstellung in Keine Gnade wird dem in Sturzbächen flie-
ßenden Blut oberste visuelle Priorität eingeräumt, auch wenn Old Pa An-
derson ansonsten, was Kolorierung und Bilddramaturgie angeht, stärker
überzeugt.

Der alte, schwarze Mann mit dem Baseballschläger als Waffe in der
Hand, dem paradigmatischen weißen Sportinstrument überhaupt, wird

9. Legitimität: Hermann Huppen

290

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


auch ein mächtiger Mann, einer der sich nicht länger rumschubsen und
unterdrücken lassen muss (vgl. Abb.15). Die gezeigte Gewalt ist entspre-
chend direkt und wuchtig. Dieser Comic wundert sich vor allem darüber,
dass die Schwarzen nicht früh und umfassend zu den Waffen gegriffen
haben. Der Wut der Gepeinigten, so die Aussage von Ikonographie und
Narrativ, haben die Peiniger letztlich nichts weiter entgegenzusetzen als
Fassungslosigkeit und Angst. Von der Aussage her wendet sich diese An-
lage damit fast pejorativ gegen ihren eigenen Helden, indem ziemlich
deutlich der Vorwurf der Passivität an die schwarze Bevölkerung des
amerikanischen Südens gerichtet wird. Szenisch ist dieser Vorwurf auch
umgesetzt, wenn seine Nachbarn Old Pa in dem Moment im Stich las-
sen, da ihnen klar wird, dass er ein Träger der Gewalt ist und sie sich aus
Angst von ihm distanzieren. Buchstäblich schicken sie ihn hinaus aus
dem Schutz ihrer Hütten und damit in den sicheren Tod; nicht einem
kommt der Gedanke, seine Gewalt könnte die angemessene, die richtige
Antwort auf die Gewalt einer rassistischen Gesellschaft sein. Natürlich
verliert Old Pa am Ende sein Leben an einen Lynchmob. Aber das war

Wut, Gewalt, Rache (Hermann/Yves H.: Old Pa Anderson,
Wuppertal 2015: ERKO, S. 27, Copyright: Strip Art Features)

Abb. 15:

5. Rache

291

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ihm von Anfang an klar; sofern er allein bleibt, bleibt seine Mission aus-
sichtslos.

In Old Pa Anderson inszeniert Hermann den zornigen alten Mann in
seiner reinsten Form.

Lynchmord als Volksfest (Hermann/Yves H.: Old Pa
Anderson, Wuppertal 2015: ERKO, S. 55, Copyright: Strip
Art Features)

Das letzte Panel, das diesen Akt einer rassistischen Selbstjustiz als Volks-
fest zeigt, bei dem im Grunde nur das Barbecue fehlt, ist zeitgenössischen
Fotografien nachempfunden und kommuniziert eine Anklage gegen die
weißen Machthaber, die als Typen durchwegs entweder unsympathisch
angeberisch oder hinterwäldlerisch gezeichnet sind, während Old Pa in
dieser Situation der reine Gemarterte bleibt, der, vom eigenen Blut besu-
delt, wie in Signalfarbe in der Bildmitte vom Baum hängt (vgl. Abb.16).
Seine erst marginalisierte, dann gelynchte Existenz markiert das Prinzip
des bloßen Lebens im „normal gewordenen Ausnahmezustand“ (Agam-
ben 2001: 15), das von jedermann umgebracht werden darf, ohne dass
es deshalb schon ein Opfer im rituellen Sinne wäre (Agamben 1998:
102). Den „homo sacer“ zu töten, so Agamben, ist nicht damit gleichzu-
setzen, einen Mord zu begehen (Agamben 1998: 102). Old Pas Selbstjus-
tiz gegen die Rassisten war nicht nur gerechtfertigt, sie war notwendig,
aber sie war auf der Ebene der Macht ebenso aussichtslos, so wie Old Pa
als emblematisch-ikonische Figur der Exkludierten immer schon vogel-

Abb. 16:

9. Legitimität: Hermann Huppen

292

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


frei war und faktisch seine eigene Inszenierung als Homo Sacer einer auf
massiver Gewalt basierten Politik der Segregation geradezu betreibt. In
dieser Perspektive lässt sich dieser Band nur eine Anklage gegen die
schwarze Bevölkerung lesen, die gewaltsame Revolte unterlassen zu ha-
ben. Man könnte sagen, das Ausbleiben des Bürgerkriegs, der den Aus-
gangspunkt von Jeremiah darstellt, werde hier bedauert.

Haltung

Daran wird noch einmal deutlich, was vor allem das Problem an den
Darstellungen von Gewalt bei Hermann ist, von seinen Gestaltungsambi-
tionen in Comanche an. Hermanns Gewaltästhetik ist nicht einfach Re-
präsentation, sie begnügt sich nicht mit der Form der Zeichnung, die zu-
gleich zeigt, dass sie etwas ganz anderes ist, wie beispielsweise in Frank
Millers Sin City (vgl. Kap. 3). Vielmehr erscheint sie als Ausdruck einer
Haltung und diese Haltung wird rasch zum Problem, denn Hermanns
Arbeit scheint geprägt zu sein von einer Mimesis zwischen Autor und
Werk, die mögliche Spuren der Differenz zwischen ästhetischem, kon-
zeptionellen oder erzählerischem Zugriff aufzuheben scheint und jenen
Formen einer visuellen Gewalt überlässt, die in diesen Arbeiten als ge-
rechtfertigt markiert ist. Die Darstellungen von Gewalt bei Hermann de-
cken sich augenscheinlich weitgehend mit der Haltung des Autors dieser
Gewalt gegenüber. Jedes Panel, das Formen einer graphisch gerechtfer-
tigten Gewalt zeigt, erscheint als Appellation an die Rezipienten, die zum
Ausdruck bringt, dass sich in dieser Gewalt ein eigentlich richtiges und
legitimes Handeln ausdrückt und dass es genau so jedem ergehen sollte,
der gegen die Regeln spielt. Am Ende ist es die spürbare Missbilligung
der Strukturen rechtsstaatlicher Ordnung in Hermanns Werk, die seine
Arbeiten so maliziös macht. Das fällt schon Semel auf, der fragt:

„Kann Hermann als Szenarist überzeugen? Er liefert Arbeiten von
höchst unterschiedlicher Qualität, ohne sich dabei von dem Grund-
thema der Revenge-Story zu lösen. Immer wieder wird deshalb
Selbstjustiz ins Bild gesetzt (…) Diese Gewaltakte werden aber weder
kritisch reflektiert noch weiter verarbeitet, sondern lediglich ober-
flächlich nach dem Motto ‚Auge um Auge‘ legitimiert“ (Semel 2002:
67).

Eine inhaltliche Entwicklung sei bei Hermann nicht erkennbar, schon gar
nicht hinsichtlich einer „Auseinandersetzung mit Werten oder Gesetzen“
(ebd.).

6.

6. Haltung

293

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Was dem (Comic-)Autor, wohl auch dem politischen Subjekt, Her-
mann fehlt, ist jeder Begriff von Recht; er versteht gar nicht, worum es
dabei geht. Die Pathosgeste der „Dirty Harry“-Manier, als Gerechter das
Recht selbst zu definieren, nimmt er vielmehr für ganz real. Ergänzend
fehlt ihm auch jedes Verständnis von Ethik. Das einzige Verständnis, das
sich in Hermanns Comics offenbart, ist eine höchst archaisch ausgelegte
Perspektive auf die Praxis von Rache und Vergeltung. Insofern versteht
er auch nicht, wie sehr Gesellschaft selbst nur als moralische Angelegen-
heit verstanden werden kann, gerade weil sie im strengen Sinne aus-
schließlich künstlich ist (Todorov 1996: 42). Dass genau aus diesem Um-
stand auch eine in sich konsistente, von möglichst allen geteilte Ethik
folgen muss, dass das Gefährdetsein in einer unsicheren, essentiell unge-
sicherten Welt, umgekehrt Zusammenleben impliziert, gerade weil es
„Ausgesetztsein“ gegenüber den anderen bedeutet (Butler 2010: 21),
muss Hermann fremd blieben, der ausschließlich in Kategorien der
Selbsterhaltung zu denken scheint. Schon deswegen kann er einer Praxis
der Diplomatie angesichts offenbarer Kriegsverbrechen nur Verachtung
entgegenbringen, wie dies seine groteske Kritik in Sarajewo Tango zum
Ausdruck bringt. In Hermanns Fall ist offenbar Selbstexpressivität das
entscheidende ästhetische Movens, womit er lediglich eine allgemeine
Tendenz der Moderne voll ausfährt.

9. Legitimität: Hermann Huppen

294

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Moderne: Winshluss, Pinocchio

Unterleib

Mit diesem Kapitel soll, die Untersuchung abschließend, die 2009 publi-
zierte Adaption des Kinderbuchklassikers Pinocchio durch den französi-
schen Comic-Künstler Winshluss als Allegorie der Moderne entziffert
werden, die sich insbesondere bei Bildern von Gewalt bedient. Im Jahr
1881 veröffentlicht der Italiener Carlo Collodi erstmals seine Geschichte
über eine hölzerne Marionette namens Pinocchio, die sich in einem Jun-
gen verwandelt, als Fortsetzungsroman in einer Tageszeitung. Ermuntert
durch deren großen Erfolg, erstellt er aus diesem Material 1883 sein ro-
manlanges Kinderbuch. In der Folge avanciert Collodis Pinocchio zu
einem der bekanntesten und wichtigsten Kinderbücher weltweit und
wird vielfach für verschiedenste Medien adaptiert – für Film, Theater,
Oper, Comics, auch in der Literatur. Der Charme der Geschichte dürfte
sich seinen Anleihen beim Märchen, bei Magie und bei der Burleske ver-
danken, da Collodi beispielsweise anthropomorphe Tierfiguren einführt,
wie den Fuchs und den Kater, Charaktere wie die Fee, die Verwandlung
der liederlichen Jungs in versklavte Esel oder Anleihen bei der biblischen
Geschichte von Jona und dem Wal macht. Trotz des für die Zeit bemer-
kenswerten Grades an Imagination, der die Geschichte trägt und voran-
treibt, wurde sie die längste Zeit über als eine Erzählung über die
Schwierigkeiten der Erziehung gelesen. Gleich einem hölzernen Émile
muss Pinocchio, die noch nicht ganz zum Jungen gewordene Marionet-
tenfigur, seinen Status und seinen Platz in einer Welt erlernen, die eine
Gesellschaft der Menschen ist, und wird mit Nachdruck auf den rechten
Lebensweg gebracht. Zu guter Letzt ist sein Charakter tatsächlich so
sehr gereinigt, dass er als Puppe freigelassen und ein „richtiger“ Junge
wird. Dieser Erziehungsprozess ist als Reise inszeniert – die symbolische
Reise Pinocchios, die der Vervollkommnung seiner Identität in Richtung
einer Existenz als wirklicher Junge dient, und die Reise seines Vaters
Geppetto durch diese Welt, eine Reise, die in ihrem entscheidenden Akt
dazu führt, dass beide, Pinocchio und Geppetto, zu Reisenden im Bauch
des Wals werden. Erst seit den 1970er Jahren kommen Interpretationen
der Geschichte auf, die diese nicht als Kinderbuch lesen, sondern als
einen Roman für Erwachsene. Indem sie den Roman in die Tradition der
antiken Satire und der Renaissanceliteratur stellen, betrachten derlei In-

10.

1.

295

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


terpretationen auch Pinocchio nicht als kindlichen Charakter, sondern
als Nachfahren der klassischen Figur des komischen Helden in der Lite-
ratur, dazu gedacht, einen Prozess der Selbstreflexion im Leser in Gang
zu setzen.

Eine der jüngsten Adaptationen der Geschichte von Pinocchio ist die
Variante von Winshluss, die im Jahr 2009 den Preis als bester Comic des
Jahres auf dem Comic Festival in Angouléme erhielt. In Winshluss’ Ver-
sion von Pinocchio gerät wirklich alles in Aufruhr. Das betrifft sowohl
die Erzählung, als auch deren graphische Umsetzung. Winshluss verwen-
det einen rohen Zeichenstil, der an die US-amerikanischen Underground
Comix der frühen 1970er Jahre erinnert, aber wie amerikanische Comic
Books der 1950er Jahre koloriert ist. Alles an diesen Bildern wirkt grob
und skizzenhaft. Dies trifft umso mehr auf die in schwarz-weiß gehaltene
Nebenhandlung um eine Kakerlake zu – hier das Supplement zur Figur
der Grille – die nicht nur in lässigem schwarz-weiß gehalten ist, sondern,
im Unterschied fast zum gesamten Rest von Winshluss‘ Comic auch
wörtliche Rede in Sprechblasen enthält. Hingegen verzichtet der Band
ansonsten weitgehend auf die Verwendung von Eigenrede, sogar auf
Text überhaupt, und setzt speziell auf graphisch inszenierte Interaktio-
nen. In seinem Entwurf zu einer Erzähltheorie des Comic meint Martin
Schüwer zu Comics ohne Sprache, hier werde der Leser „mit den Bildern
allein gelassen“, da ihm „sprachliche Hinweise“ gezielt vorenthalten
würden (Schüwer 2008: 319). Insgesamt meint Schüwer in Anlehnung
an Gilles Deleuzes Auseinandersetzung mit dem Stummfilm, verlangten
Bilder, die eine längere Handlung unter Verzicht auf sprachliche Elemen-
te entfalten, „vom Leser eine höhere Kombinations- und Deduktionsleis-
tung“ (ebd.: 320). Fehlende Sprache im Comic könne zu einer „detekti-
vischen Lesehaltung herausfordern“ (ebd.; vgl.a. Junqua 2015). Auch
Grünewald hebt die Spezifik einer für Comics üblichen und im textlosen
Comic konsequent umgesetzten, ikonischen Lektüre hervor, die grund-
sätzlich durch eine „partielle Offenheit“ hinsichtlich Rezeptionsanforde-
rungen des Mediums geprägt sei (Grünewald 2017: 306). Der erzielte Ef-
fekt ist eine notwendigerweise intensivere Einfühlung in das Dargestellte,
gerade aufgrund dessen ungleich größerer Entfremdung vom Betrachter,
als dies zum Beispiel im Film der Fall ist.

Nun ist, worauf bereits in Kap.3 eingegangen wurde, die identische
Adressierung von Film und Comic durchaus nicht unproblematisch, weil
beide Medien in formaler Hinsicht ganz anders aufgebaut und organi-
siert sind. Zum einen können Sprache und Text nicht weniger verrätselt
sein, als Bilder und müssen keineswegs zwangsläufig zur besseren Orien-
tierung beitragen. Zum anderen muss speziell im Comic die Bildführung

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

296

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


keineswegs zwangsläufig einen Rätselcharakter haben. Im Gegenteil, die
alleinige Akzentuierung der Bildebene kann ausgesprochen indexikalisch
wirken, führt doch ein Bild, ungestört von jeder Interferenz der Rede,
zum nächsten. So sind die Bilder im Comic gerade im Verzicht auf Text
in der Lage, einen „stream of consciousness“ zu entfalten, der in ein dem
Flow-Erlebnis ähnelndes, gleitendes Lektüreerlebnis mündet. Für die Pi-
nocchio-Version von Winshluss trifft daher sicher weit eher zu, dass es
sich hier, wie Andreas Platthaus anmerkt, um eine ästhetisch konzeptio-
nelle Entscheidung handelt, dem „Bild den eindeutigen Primat“ über den
Text zu geben und damit bewusst gegen die übliche Konvention des Co-
mic zu verstoßen, Bild und Text im Panel zusammenzuführen (Platthaus
2000: 110). In seiner Fassung vermengt Winshluss außerdem verschiede-
ne vorangegangene, vornehmlich populärkulturelle, Adaptionen des Pi-
nocchio, wobei das Ursprungsnarrativ seiner Version erstaunlich solide
zugrunde liegt; daneben zitiert der Autor wiederholt Disney Zeichen-
trickfilme, wie Pinocchio, Snow White and the Seven Dwarfs oder Bam-
bi. Das Narrativ wiederum wird aus dem späten 19. Jahrhundert in ein
mehr oder weniger zeitgenössisches, reichlich hässlich gemachtes Umfeld
verlagert.

Passend zu seiner Metamorphose zu einer Kreatur der Moderne, tritt
Pinocchio nicht als die Figur eines Marionettenbauers auf, sondern als
Produkt eines Erfinders und damit konsequenterweise als Roboter (vgl.
Abb.1). Keine Vaterfreuden soll er einlösen, sondern militärischen Erfolg
und Reichtum für seinen Erfinder. Weil er aber nicht bloß ein Roboter
ist, sondern eine Superwaffe, deren lange metallene Nase als todbringen-
der Flammenwerfer entworfen wurde, wird Pinocchio einer emotionslo-
sen, apparathaften Existenz überantwortet. Vordergründig ähnelt Wins-
hluss‘ Pinocchio natürlich immer noch der klassischen Figur des tumben
Tors, der dem Weltlauf, speziell aber den Konsequenzen seiner eigenen
Taten fassungslos gegenübersteht. Das unterscheidet ihn von Grund auf
von fast ausnahmslos all den aus purer Bosheit handelnden Menschen,
die er trifft. Aufgrund seiner bildlichen Einpassung, in die jeweiligen Sze-
nerien, wirkt Pinocchios Seelenlosigkeit zumindest in dieser Weise auf
die Leser. Aber Winshluss stellt ihn keineswegs als zum Leben erwecktes
Artefakt dar, das nichtmenschliches Wesen bleibt, sondern als Maschine,
die sich ohne jedes Gefühl, Sensibilität, Bewusstsein, ohne kognitive
Kompetenz in Gang setzt, allein aufgrund eines Kabelbrands in ihrem
Kopf. Diesbezüglich thematisiert Esther Claudio die Anteilnahmslosig-
keit, mit welcher Pinocchio die blutigen, brutalen und makabren Szenen
dieses Comics durchmisst: „Pinocchio, a puppet without feelings, leaves
calmly while the world takes its course“ (Claudio 2011). Den Brand in

1. Unterleib

297

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Pinocchios Kopf wiederum hat die Kakerlake Jiminy verschuldet, die
sich den Kopf des Roboters als Luxus-Apartment erwählt hat. Ausgelöst
durch diesen Zwischenfall, setzt sich Pinocchio in Marsch, während er
sich bis zu diesem Zeitpunkt als braver, wenngleich stumpfsinniger Die-
ner im Haushalt des Erfinders befleißigt hat. Nun setzt er als erstes die
Gemahlin seines Schöpfers, gerade in dem Moment in Brand, da sie seine
lange, phallische Nase zur sexuellen Erregung missbraucht und verlässt
daraufhin dieses falsche Zuhause, um sich auf eine ziellose Reise ohne
Wiederkehr zu begeben. Wie schon in Collodis Buch wird Geppetto
nach dem verlorenen Pinocchio suchen, wenngleich weitgehend unklar
bleibt, was ihn dazu bewegt, ob er nach seinem Objekt fahndet, weil es
sich um eine millionenschwere Erfindung handelt oder weil er die Welt
davor bewahren will, dass seine Schöpfung ihr noch mehr Ungemach be-
reitet, oder weil er sogar väterliche Gefühle entwickelt. Auf seiner ge-
samten Reise wird Pinocchio nicht einer einzigen anständigen, integren
Person (oder Kreatur) begegnen; wen auch immer er trifft, es handelt
sich um bizarre, böse oder zumindest deviante Existenzen. Die einzige
Ausnahme in diesem Comic stellt die Surferin dar, die Schneewittchen
rettet, aber sie trifft Pinocchio nun gerade nicht; mit Einschränkungen
macht auch das Bauerspaar, das ihn schließlich aufnimmt, eine solche
Ausnahme.

Auf diese Weise entsendet Winshluss seinen Pinocchio auf eine Reise
unmittelbar in den Unterleib der Moderne. Dieser Unterleib jedoch, die
Verkehrung aller großen Versprechen der Moderne für Emanzipation,
Gleichheit, Fortschritt und, kurz gesagt, den Verfolg des Glücks, ent-
puppt sich als emblematische Figur einer Moderne, die es versäumt hat,
ihren eigenen Ansprüchen zu genügen. Diese hat sie vielmehr in Ideolo-
gie, Herrschaft, Gewalt und, zuallererst, kapitalistischen Materialismus
übersetzt. Hierzu merkt Raymond Geuss an, die Moderne werde „selbst
durch eine bestimmte Art von Phantasie mitkonstituiert“ (Geuss 2005:
50), was speziell über kulturelle Bearbeitungen ihrer einzelnen Elemente
eingelöst wird, zu denen selbstredend auch Winshluss‘ Interpretation des
Pinocchio zählt. Diese seien insbesondere in der Lage, zwei „mächtige
Phantasiegespinste“ aufzulösen, nämlich das „Phantasma eines absolut
autonomen Subjekts“ wie auch dasjenige vom „übergreifenden Kon-
sens“ im Gesellschaftsvertrag (ebd.: 65). Der Pinocchio-Comic von
Winshluss steht insofern in einer Reihe mit prominenten Vertretern einer
Kritik der Moderne, die erst mit dieser auch eine systematische Integrati-
on von Gewalt und Stigmatisierung, etwa im Rassismus, zu gesellschaft-
lichen Ordnungsparametern gegeben sehen (Gerstenberger 1990; Bau-
man 1992a). Folgerichtig verlegt Winshluss die Geschichte aus einem

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

298

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sich an der Schwelle zur Modernisierung befindlichen Italien gegen Ende
des 19. Jahrhunderts in die USA als Kernland (wenngleich nicht Ur-
sprungsland) der Moderne im 20. Jahrhundert. Die Armee trägt US-ame-
rikanische Uniformen und die kapitalistische Energie des Erfinders
Geppetto ist auch ausgesprochen amerikanisch codiert. In diesem Zu-
sammenhang merkt Amélie Junqua an, die hier gezeichnete Realität be-
fremde den Leser weniger aufgrund ihrer Fremdheit, als der Autor viel-
mehr vertraute Gesten, Semiotiken und Symbole benutze und unterlaufe:
„This subversion places the reader in a situation where familiarity no
longer implies knowldge or truth“ (Junqua 2015. 8). Der moderne, ame-
rikanische Pinocchio bringt in völliger Bewusstlosigkeit dessen, was er
tut, die Parameter einer nihilistischen Moderne zur Geltung: Vernich-
tung, Zerstörung, Hässlichkeit, Inhumanität. Aber jedesmal wenn er dies
tut, ist er zuvor selbst Ziel aggressiver Handlungen gewesen, weshalb Pi-
nocchio, obwohl buchstäblich charakterlos, im Grunde integer bleibt,
unschuldig, da sich seine Gewaltsamkeit als Selbstverteidigung interpre-

Pinocchio: Roboter und Wunderwaffe (Winshluss: Pinocchio,
Berlin 2009: avant-verlag, S. 17, Copyright: Winshluss, avant-
verlag)

Abb.1:

1. Unterleib

299

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


tieren ließe – sofern er dazu in der Lage wäre. Die Zurückweisung jeder
Positivität stellt ein Element dar, das eindeutig das Prinzip Hoffnungslo-
sigkeit in einer Moderne befeuert, wie sie in Winschluss‘ Pinocchio-Ad-
aption zur Darstellung gelangt.

Wenn also Ernst Bloch sein Prinzip Hoffnung noch damit anfangen
lässt, dass er das Hohelied dieser Hoffnung singt, dann streicht Wins-
hluss jede solche Hoffnung in nur wenigen Bildern einfach aus.

„Es kommt darauf an, das Hoffen zu lernen. Seine Arbeit entsagt
nicht, sie ist ins Gelingen verliebt, statt ins Scheitern […] Der Affekt
des Hoffens geht aus sich heraus, macht die Menschen weit, statt sie
zu verengen […]“ (Bloch 1967: 1).

In der Bilderdystopie von Pinocchio ist kein Hoffen anzutreffen, sie lässt
auch keinen Raum für irgendwelche Hoffnung, die sich auf eine Umge-
staltung dieser Welt richten würde und macht die Herzen ganz bestimmt
nicht weit, es sei denn beim Amusement über die Groteske. Aber dass
die Darstellung selbst es mit ihrem Kommentar auf die Moderne bitter-
ernst meint, scheint offenkundig. Das betrifft auch die Zurückweisung
jeder Form von Ethik. In diesem Pinocchio kann es daher auch keinerlei
Verantwortung geben, die den Umgang mit Gut und Böse an einer „vor-
ausgedachte[n] Gefahr“ üben würde (Jonas 1984: 7). Gerade für Wins-
hluss lassen die Moderne und ihre Technologie schon deshalb kaum
mehr Spielraum für ethisches Handeln zu, weil Technologie omnipräsent
und grundsätzlich anti-human ausgerichtet ist. Entscheidend an Wins-
hluss‘ Version ist die Akzentuierung der dunklen Seite der Moderne:
ökologischer Zusammenbruch, Konsumismus, Gesellschaft des Spekta-
kels, militärische Konfrontation, entmenschlichte Wissenschaft, etc. Das
bedeutet umgekehrt, dass genau dieser Unterleib der Moderne, ihre miss-
achteten und an die falschen Orte gedrängten Subjekte, der wirkliche In-
halt der Moderne sind, wohingegen alles andere bloßes Ornament und
Oberflächenideologie der Gegenwart wäre. „Barbarei“, verdeutlichen
Max Miller und Hans-Georg Soeffner, ist geeignet, „als das geheime
Grundprinzip der modernen Gesellschaft zu erscheinen“ (Miller/Soeffner
1996: 17). In dieser Moderne sind daher „Zivilisationsbrüche […] von
vornherein als Möglichkeit angelegt“ (ebd.: 16). Diesen Gedanken führt
Jan Philipp Reemtsma weiter, wenn er festhält, das für Gesellschaft
grundlegend wichtige Vertrauen in deren Funktionalität sei ein fortlau-
fend aktiviertes „Konglomerat von Annahmen über die Welt als Nor-
malfall“ (Reemtsma 2009: 55), wohingegen Winshluss alle derartigen
Annahmen außer Kraft setzt und die Welt als beständigen Ausnahmezu-

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

300

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


stand inszeniert, worin gerade Gewalt, gewissermaßen als negativer Um-
kehrschluss, zur Normalität der Vernichtung von allem und jedem wird.

Insofern lässt sich die Geschichte von Pinocchio bei Winshluss als eine
Parabel auf die (westliche) Moderne im 20. Jahrhundert lesen, die in Zu-
sammenhang mit einer Kritik dieser Moderne steht, wie sie unmittelbar
ab Beginn des Jahrhunderts breit formuliert wird. Letztlich presst Wins-
hluss über sein Setting ein ganzes Jahrhundert in ein scheinbar kohären-
tes Dekor, indem er konsequent auf eine anachronistische Melange an
Objekten zurückgreift – Luftschiffe aus den 1910er Jahren werden mit
moderner militärischer Ausrüstung kombiniert, Pick-Ups aus den
1950ern, das Klischee des Kapitalisten, wie es in den 1920ern ikonisch
wurde, Frauenmode der 1960er, der Film Noir der 1940er, etc., etc. Auf
diese Weise wird die ganze Idee der Moderne in diesem Comic so prä-
sentiert, als handele es sich um ein großes, einheitliches Szenario, dem
historische Differenzen abgehen und das stattdessen konstant auf die im-
mer gleiche Assemblage an Phänomenen und Symbolen zurückgreift.
Hinzu kommt, dass Winshluss die Moderne als charakterisiert durch die
Vorstellung des Reisens darstellt und damit tatsächlich recht gut Arjun
Appadurais These vom „trajectorism“ als der „großen narrativen Falle
des Westens“ trifft: „the secret of its successes in industry, empire and
world conquest“ (Appadurai 2012: 26). Genauso entwickelt sich Pinoc-
chios eigene Geschichte vor dem Hintergrund fortwährenden Reisens
und groß angelegter Wachstumskurven und Flugbahnen („trajecto-
rism“). Allerdings führt in diesem Fall die Reise weder zu einem Ziel (in)
der Geschichte, noch der sozialen Evolution, sondern bloß zu einer Ket-
tenreaktion aus Chaos, Zerstörung und Elend. Abermals wird mit dem
Narrativ der Reise des Toren durch die verkehrte, unmoralische Welt –
in der Vorlage freilich bereits angelegt und hier als ebenso aussichtslos
wie ergebnislos umcodiert – ein Motiv aufgerufen, das literarisch weit
zurückreicht und unter anderem den Till Eulenspiegel oder den Simpli-
cissimus zu seinen Protagonisten zählt.

Groteske

Winshluss’ Lesart zufolge bringt die Moderne aufgrund ihrer grundle-
genden strukturellen Fliehkräfte aus militarisierter Gewalt, kapitalisti-
scher Gier und emotionaler Verelendung Katastrophen, Betrug, Miss-
brauch und Dehumanisierung hervor. Erstaunlicherweise wird genau
dies zunächst gerade nicht durch die enorme Bandbreite an üblen Cha-
rakteren pointiert, die Winshluss vorbeiziehen lässt, sondern durch die

2.

2. Groteske

301

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Figur des Pinocchio selbst. Indem dieser nicht irgendeine Kreatur in der
Moderne darstellt, sondern die nicht-humane Gestalt par excellence, in
welcher sich Utopie und Dystopie treffen, agiert Pinocchio nicht einfach
aus einem Modus der Zerstörung heraus, der sich selbst gegenüber eben-
so unsensibel bleibt, wie er der Welt gegenüber, die er bewohnt und in
der er sich entäußert, unreflektiert auftritt. Vielmehr repräsentiert Pinoc-
chio diesen Modus des Zerstörens, und weil er dies für den programma-
tischen Mechanismus einer irrational gewordenen Rationalität ausführt,
ist er es schlussendlich selbst, der eine am Beginn der Moderne einstmals
utopisch inspirierte Welt in die pure Dystopie hinabreißt. Die Welt, die
in Pinocchio abgebildet wird, entwirft kein Zukunftsszenario, wie sonst
bei dystopischen Imaginationen üblich, sondern begreift die Dystopie
stattdessen als gegenwärtigen, längst realisierten Zustand einer Ordnung
der Dinge. Ähnlich spricht Walter Benjamin in seinen geschichtsphiloso-
phischen Thesen bekanntlich davon, die Katastrophe sei immer schon
dagewesen, könne aber nur erkannt werden, indem man zurück in die
Geschichte blickt, unvermeidlich und unaufhaltsam (Benjamin 1965a:
85).

Was die moderne Gesellschaft als Fortschritt auffasse, sei in Wahrheit
ein Sturm, der „vom Paradiese her“ wehe, also von einem idealisierten
und erlösten Anfang aller Geschichte, die sich fortan nur noch als Ge-
walt über ihre Individuen verwirkliche (ebd.). Was die Erzählung und die
zeichnerische Umsetzung im Fall von Pinocchio angeht, wird dieser An-
satz insbesondere durch den Rückgriff auf das Stilmittel der Groteske
akzentuiert. Folgen wir Michail Bachtin, dann erfüllt Pinocchio auf ex-
emplarische Weise die Kriterien, die an eine groteske Figur herangetra-
gen werden: „Das groteske Motiv zeigt ein Phänomen in der Transfor-
mation, in der Metamorphose, im Stadium des Sterbens oder der Ge-
burt, des Wachstums und Werdens“ (Bachtin 2015: 74f.). Dieses Phäno-
men ist natürlich Pinocchio selbst, der sich von der Anlage der Geschich-
te her von seinem ersten Auftreten in der Geschichte an, in einem Pro-
zess der Transformation befindet, dessen Verwandlung in einen wirkli-
chen Jungen eine ausgesprochen unabgeschlossene Angelegenheit ist und
deshalb auch ein ausgemachtes Wachsen und Werden. Durch die burles-
ke Aufmachung von Szenen und Charakteren sowie durch krasse Über-
treibungen im Stil oder der Dekontextualisierung wohlbekannter Figuren
aus anderen Erzählzusammenhängen, wie den Disney-Zeichentrickfil-
men, wird unmissverständlich klargemacht, dass die Versprechen, wie
auch die Oberflächenrepräsentationen der Moderne ihre Subjekte betrü-
gen. Bachtin spricht mit Blick auf solche Muster, speziell wenn sie über
populärkulturelle Elemente vermittelt sind, von einer „karnevaleske[n]

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

302

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Welterfahrung“ (ebd.: 84), die Winshluss in seinem Pinocchio ausgespro-
chen farbenfroh ausmalt.

Man sollte daher der Moderne, und speziell der modernen Gesell-
schaft, kein allzu großes Vertrauen entgegenbringen; ihre normalisierten
Lebenswelten bleiben bloße Illusionen. Innerhalb der literarischen Gat-
tung der Phantastik gilt Renate Lachmann zufolge speziell „ein Bereich
des Unerforschten und Fremden, dessen Ordnung unbekannt und dessen
Betreten riskant ist“, als abenteuerlich (Lachmann 2002: 38). Neue Wel-
ten, die beschritten werden, definieren den Raum und das Plotgerüst des
fantastischen Abenteuers, was mindestens mit Alex Raymonds Flash
Gordon oder Philip Francis Nowlans Buck Rogers auch der Comic
weiß. Die groteske Variation dieses Betretens von Räumen des Fremden
und Unerforschten in Pinocchio zeigt allerdings, dass nicht etwa extra-
terrestrische Gefilde, sondern gerade die gemeinhin für normal geltenden
Lebenswelten die originären Träger des in Wirklichkeit „Unerforschten
und Fremden“ sind; ganz im Anschluss an Freud findet sich das wirklich
Unheimliche im allzu Vertrauten. Wenn Lachmann findet, die Phantastik
zelebriere „das Andere der Kultur“ und gehe als Phantasma „aus dem
ins Eigene und Bekannte einbrechenden Fremden hervor, das die Nacht-
seite der Kultur repräsentiert“ (ebd.: 81), dann zeigt Winshluss in seinem
Pinocchio, dass diese Nachtseite die Kultur selbst ist; das „Eigene und
Bekannte“ entpuppt sich dort als fremd und als das Andere, wo sich
zeigt, dass es immanent „alternative Welten“ zu sich selbst enthält
(ebd.). Das Vertrauen, das der Kultur von der Mehrheit der Individuen
entgegengebracht wird, erweist sich als Betrug der Ideologie – wieder
und wieder fallen in Pinocchio einzelne Figuren falschen Versprechungen
oder ihrer Leichtgläubigkeit zum Opfer. Auch der passive, stumpfsinnig
wirkende Pinocchio wird von anderen instrumentalisiert oder hereinge-
legt. Mit derselben Passivität, gleichsam nebenbei und ohne, dass er sei-
ne Aktionen überhaupt zur Kenntnis nehmen würde, fackelt er bei Gele-
genheit Menschen oder ganze Landschaften ab – lediglich von den Re-
sultaten seiner Aktivitäten nimmt Pinocchio schließlich Notiz, wenn-
gleich selbst dies als Figur einer für sich selbst, da sie nicht menschlich
ist, unbegriffen bleibenden Zeugenschaft.

Tatsächlich läuft alles darauf hinaus, dass die stumpfe Maschine der
einzig unschuldige Protagonist ist, dem der Leser auf den etwa 190 Sei-
ten dieses Comic begegnet; alle anderen sind in irgendeiner Weise defor-
miert. Von allen vorstellbaren Varianten eines Akteurs repräsentiert aus-
gerechnet die auf künstliche Weise zum Leben erweckte Maschine einen
wie auch immer falschen Zustand der Unschuld. Wenn laut Rousseau
derjenige am besten erzogen ist, „der die Freuden und Leiden des Lebens

2. Groteske

303

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


am besten zu ertragen vermag“ und dies in praktischer Übung austestet
(Rousseau 1995: 15), dann ist Pinocchio auf grotesk aberwitzige Art und
Weise ganz sicher genau dieser Jemand. Unberührt von den Versuchun-
gen von Macht, Reichtum oder Lust, wandelt er gewissermaßen auf der
Welt in Reinheit. Indes geht es in keiner Weise darum, dass dieser Comic
die ethische Noblesse geistiger Einfalt abfeiern oder eine besondere Güte
nichtmenschlicher Akteure im Unterschied zu einer anthropozentrisch
korrumpierten Haltung kultivieren würde. Vielmehr resultiert Pinocchi-
os Reinheit und Unschuld allein daraus, dass seine Existenz komplett
den Verdrahtungen elektrischer Energie innerhalb seines eisernen Kör-
pers anheimgegeben ist; beides resultiert ausschließlich daraus, dass Pi-
nocchio buchstäblich hirnlos ist. Wo Menschen ihr Gehirn haben, logiert
bei Pinocchio eine Kakerlake, deren Wohnzimmer zugleich das Epizen-
trum seines inwendigen Kabelsystems ist (womit Pinocchio als Figur
auch deutlich von jeder Form postmoderner Künstlicher Intelligenz ab-
gesetzt wird; er ist und bleibt den mechanischen Roboterfantasien der
1950er und 1960er Jahre verpflichtet). Nur aufgrund dieses Fehlens
menschlich kognitiver und moralischer Kompetenzen kann Pinocchio
einer Welt gegenüber unschuldig bleiben, die ihn fortwährend mies be-
handelt. Wirkliche Unschuld, so die Aussage dieses Comic, ist das Privi-
leg des nichtmenschlichen, seiner selbst indes bewusstlosen Akteurs, der,
auch im Einklang mit den Annahmen der Acteur Network Theory, der
Nicht-Handelnde par excellence ist: derjenige, der zwar irgendwie in so-
zialen Umgebungen agiert, jedoch ohne jemals ein Bewusstsein von sei-
nen Handlungen zu haben oder zu erlangen. Genau genommen stellen
Pinocchios Aktionen keine Handlungen dar und kann seine Unschuld
nicht in moralischer Perspektive erschlossen werden. Das wirkt, als stelle
dieser Pinocchio geradewegs die Illustration einer Bemerkung von Nor-
bert Bolz dar, die „Größe der europäischen Moral zeig[e] sich also gera-
de in der Kraft ihrer Selbstvernichtung“ (Bolz 1990: 187); sie erwachse
unter denselben Bedingungen „wie das Böse“ (ebd.: 188). Ethik, resü-
miert Bolz, sei schlechterdings nichts anderes, als „eine unter dem
Zwang des Wahrheitsabsolutismus erstarrte ästhetische Wertschätzung
der Dinge“ (ebd.) und damit ausgesprochen abhängig davon, wer in der
Machtposition ist, ihre Parameter zu definieren. Unabhängig davon, wie
sehr wir einer solchen Wertschätzung bedürfen, heißt das, dass im Sinne
einer Kritik der Moderne, diese Ethik ihre Umkehrung schon immer in
sich trägt. Pinocchio und die Groteske zeigen dies deutlich.

Am bemerkenswertesten an Pinocchios Physiognomie sind wohl sein
Kopf und Gesicht, geformt aus einer großen eisernen Kugel mit abste-
henden Ohren auf beiden Seiten. Sein Gesicht wird dominiert von zwei

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

304

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ballonartigen Augen, zwischen denen eine lange, phallische Nase aus Ei-
sen aufgesetzt ist. Oberhalb von Augen, Ohren und Nase ist eine Naht
sichtbar, welche die beiden schalenartigen Hälften zusammenhält, die ge-
meinsam den Kopf bilden. Damit entspricht die Gestalt Pinocchios ziem-
lich exakt dem Modell der ikonischen Abstraktion bei Scott McCloud
(McCloud 2001: 36ff.; Schüwer 2008: 343), also einer fortlaufenden
Vereinfachung und Typisierung der Züge, die vorgeblich deren bessere
Wiedererkennbarkeit sichert. Unterhalb der Nase befindet sich bei Pi-
nocchio ein kleiner Mund. Dank seiner übergroßen Augen korrespon-
diert der metallene Pinocchio außerdem hervorragend dem bekannten
„Kindchenschema“, obschon er kaum Ähnlichkeiten mit einem Kind
aufweist. Dennoch halten die Leute ihn regelmäßig für ein Kind. Am
auffälligsten aber ist die Ausdruckslosigkeit, die zu diesem Gesicht ge-
hört, in der sich keinerlei Emotion oder Regung erkennen lässt. Wie die
Geschichte zeigt, kann beides nicht nur nicht erkannt werden, sondern
ist schlicht nicht vorhanden. Pinocchios Gesicht kommuniziert auf per-
fekte Weise seine absolute Emotionslosigkeit, also auch das Fehlen von
Mitleid, Zorn oder Glücksempfinden. Kalt wie das Eisen, aus dem sein
Körper geschmiedet ist, nähert sich diese Figur einer modernen Welt, die
selbst erkaltet ist, wenngleich nicht so kalt, wie Pinocchio dies sein kann,
ohne sich selbst darüber überhaupt ernsthaft im Klaren sein zu können.
Zygmunt Bauman zufolge kennt diese Moderne nur ein Ziel, nämlich
klare Ordnungen herzustellen, während jede Ambivalenz als „Abfall der
Moderne“ aufgefasst werden müsse (Bauman 1992b: 27). Solche Ein-
deutigkeit bleibt kalt in jeder Hinsicht; Pinocchio aber, der in seiner Ein-
dimensionalität die Eindeutigkeit schlechthin zu sein scheint, trägt in die
Ordnung der Moderne gerade die Ambivalenz und, mehr noch, die Un-
ordnung hinein, weil er sie systematisch auf den Kopf stellt. Junqua er-
gänzt, Pinocchios Ausdruckslosigkeit zeige auch ikonisch an, dass jede
Suche nach Bedeutung in diesem Buch zum Scheitern verurteilt sei
(„doomed to failure“) (Junqua 2015: 10). Aber das stimmt natürlich
nicht.

Schlussendlich hat diese Unschuldsfigur, dargestellt durch einen als
Roboter realisierten Pinocchio, keinerlei Ahnung davon, dass sie eine
mächtige, unzerstörbare Waffe darstellt. Weder ist seine Unschuld un-
schuldig, noch ist seine Gewalt brutal. Vielmehr ist beides ununter-
scheidbar, weil es bloß der Effekt des Umstands ist, dass es sich bei Pi-
nocchio um eine bewusstlose Nicht-Kreatur handelt, eine Maschine, die
außerdem und zuallererst durch den ähnlich bewusstlosen, ekstatischen
Lebenswandel der Kakerlake Jiminy manipuliert wird, welche er eben
dort beherbergt, wo sich human sein Gehirn befinden sollte, würde es

2. Groteske

305

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


sich bei Pinocchio um einen Jungen und nicht einfach um irgendeine me-
chanische Puppe handeln. Tatsächlich hat er von nichts auch nur die lei-
seste Ahnung; stattdessen stolpert er durch ein gewaltbehaftetes, korrup-
tes und heruntergekommenes soziales Umfeld. Wovon Pinocchio daher
mit seinen leeren Maschinenaugen Zeugnis ablegt, ist eine Serie an Gräu-
eltaten und Verbrechen. Ein ums andere Mal, wenn Pinocchio die Szene
verlässt, hat er zuvor gänzlich unbeabsichtigt den jeweiligen Ort nieder-
gebrannt und trägt damit wieder das „Dämonische“ in die Moderne hin-
ein (Steiner 2008: 57). Der Soziologe und Ethnologe Franz Baermann
Steiner meint damit das speziell für vormoderne Gesellschaften übliche
Verfahren einer Vergesellschaftung von Gewalt. Diese gehen ihm zufolge
davon aus, dass sich die wesentliche Gefahr „außerhalb der menschli-
chen Gesellschaft“ befindet, in Gestalt von Geistern, die böse sind. Die
moderne Zivilisation jedoch dehne sich so weit aus, dass es kein solches
Außen der Gesellschaft mehr gebe; alles werde sozial kolonisiert, auch
der „politisch-dämonische Bereich“ (ebd.: 58). Wiewohl es nur noch ein
Minimum an äußeren Gefahren gebe, liege das „Maximum der Gefahr
innerhalb der Gesellschaft“ (ebd.). Das bedeutet, dass die Moderne die
Gefahr von Gewalt und das elementare Moment der Gefährdung gerade
nicht aufhebt, sondern im Gegenteil, dass diese sich innerhalb der Mo-
derne neu aufstellt. Jene Gewalt, welche die zivilisierte Moderne ur-
sprünglich aus sich hatte ausschließen wollen, findet jetzt ihren Ort in
deren Zentrum. Das „Dämonische“ als Ikonik und Symbol einer die
menschliche Gesellschaft gefährdenden Gewalt kommt sowohl über aku-
te Praktiken, als auch massiv auf symbolischer Ebene zurück. In den Ge-
waltfiguren und Gewaltexzessen in Pinocchio findet es seinen Ausdruck,
aber natürlich auch in der Figur des Pinocchio selbst, dem die Gewalt ei-
nerseits so dringend eingeschrieben ist, während er andererseits von ihr
gar nichts weiß.

Insgesamt übt Pinocchio nicht seine eigene Gewalt aus, sondern, in
seiner Eigenschaft als allegorische Figur, die Gewalt der Moderne ganz
allgemein. Unabhängig von möglichen Varianten ihrer Rezeption – Ge-
nugtuung, Lust, Erschrecken – nimmt diese zumindest einen prominen-
ten Ort in der Ikonographie und Narration dieser Erzählung ein und in-
tegriert sich damit einer Erzähllogik, die nicht einfach eine der Moderne
ist, sondern deren Dramaturgien von Gewalt mindestens bis in antike
Tiefenschichten zurückreichen. Die Inszenierung des Spektakels der Ge-
walt in Winshluss‘ Pinocchio bewegt sich stetig auf der Scheidelinie zwi-
schen grandiosem Effekt und nüchterner Distanziertheit, weil es letztlich
immer aus der unbeteiligten Perspektive Pinocchios gezeigt wird. So gibt
es kaum Nahaufnahmen von Gewalt, diese wird vielmehr fast immer in

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

306

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der Totalen gezeigt, was dem Betrachter eine Verortung im Gewaltge-
schehen verwehrt. Das Spektakel der Gewalt ist so gesehen immer ein
Anderes, gehört nicht zum eigenen und lädt auch nicht zur Identifizie-
rung ein. Dazu gehört dann auch, dass diese Gewalt weder selbst über
eine kathartische Kompetenz verfügen kann, noch ihre Darstellung einen
Anspruch darauf erhebt. Dieses Spektakel der Gewalt ist schlicht deren
eigener Exzess, ihr Dämonisches kehrt nicht einfach zurück, sondern
mutiert zu einem wesentlichen Bestandteil von Vergesellschaftung und
Kulturgenerierung in der Moderne. Die Gewaltsequenzen von Wins-
hluss‘ Pinocchio illustrieren, was Debord meint, wenn er schreibt, das
Spektakel sei „der schlechte Traum der gefesselten, modernen Gesell-
schaft“ (Debord 1996: 21). Zwar komme genau darin der wirkliche
Wunsch dieser Gesellschaft zum Ausdruck, auch selbst zu schlafen; aber
das Spektakel ist so gesehen der Traum vom Aufwachen und der Ge-
waltexzess begleitet die Illusion eines Erwachens, das phantasiert bleibt
und sich letztlich gegen sich selbst richtet. Debord selbst schlägt den Bo-
gen zur Gewalt, stehe am Beginn des Spektakels doch „die Spezialisie-
rung der Gewalt“ (ebd.). Im Erscheinen von Gewalt als Praxis und Sym-
bolsprache der modernen Zivilisation verwirkliche sich „das Moderns-
te“ als „das Archaischste“ (ebd.). Winshluss‘ Gewaltpanoramen zerstö-
ren die Fundamente der modernen Gesellschaft: die Vorstadtidylle, die
Fabrik, der Vergnügungspark, die Kaserne. Alle diese strukturellen Zen-
tren werden eingeäschert und dem Boden gleich gemacht, was Pinocchio
selbst gar nicht, die Leser aber aus der Distanz verfolgen. Von einer an
René Girard geschulten Lesart als reinigender Gewalt lässt sich hier
nicht sprechen (Girard 1994a), von einer Gewalt als Signatur der Mo-
derne hingegen schon. Diese Gewalt ist weder situativ noch akzidentiell,
auch wenn sie im jeweiligen Spektakel situativ überkocht. Die unschuldi-
ge, da intentionslose Gewalt Pinocchios fügt sich der moralisch bösen
Gewalt all der anderen Akteure nahtlos ein; beide unterscheiden sich
letztlich nicht einmal.

Reise

Insofern schickt Winshluss seinen Pinocchio auf eine zwiespältige, im-
merzu enttäuschende Reise, die diesen zuallererst die Welt durchziehen
und Halt an diversen Schauplätzen machen lässt. Darüber hinaus bringt
ihn diese Reise unter die Menschen und sie bringt ihn dazu, obschon
nicht in gleicher Weise wie Collodis Original, sich diesen anzupassen.
Zunächst aber bereist Pinocchio die Welt. Nachdem er die Frau des Er-

3.

3. Reise

307

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


finders entflammt hat, verlässt er die Vororte, durchquert die Großstadt
und erlebt seinen ersten Zwischenstopp in einer Spielzeugfabrik, in der
Kinder zu Sklavenarbeit gezwungen und diejenigen, die ihr Pensum nicht
schaffen, im Ofen verfeuert werden. Zunächst macht Pinocchio für den
Unternehmer Stromboli enormen Profit. Erst als sich seine Spielzeuge,
wie er selbst, als tödliche Waffen erweisen, soll auch Pinocchio zur Strafe
verbrannt werden. Da aber ein eiserner Roboter nicht brennen kann, ist
es schlussendlich Strombolis Imperium, das bis auf die Grundmauern ab-
brennt. Dies ist der erste von Pinocchio zerstörte Ort, während er seine
Wanderung fortsetzt und aufs Land gelangt. Nachdem ihn die sieben
Zwergen ausgetrickst haben, die in ihm einen Eindringling, vor allem
aber ein Hindernis bei der Erfüllung ihrer perversen Sexualphantasien
sehen, was den Missbrauch von Schneewittchen angeht, wird Pinocchio
auf eine lange Zugreise geschickt, gefolgt von einer Reise im Luftschiff,
wo er auf einen Jungen trifft, der wie er als blinder Passagier reist und
mit dem er sich zusammen tut. Dieser Junge führt Pinocchio zur legendä-
ren Zauberinsel, die sich als heruntergekommener Vergnügungspark für
Kinder erweist, wo die Kinder, Jungs vor allem, ausgebeutet werden,
diesmal durch eine eher schlecht funktionierende Gesellschaft des Spek-
takels und ungehemmten Konsumismus.

Die Zauberinsel wird bald zum Ort einer blutigen Revolution, ange-
führt von einem gnadenlosen Clown, der die Kinder, allein durch die
Macht seiner verführerischen Rede, buchstäblich in eine Armee blutrüns-
tiger Wölfe verwandelt. Hier wird Pinocchio gehenkt, da er, der nicht-
menschliche, bewusstlose Roboter von der Magie des Clowns nicht er-
reicht wird und sich nicht in einen Wolf verwandelt (vgl. Abb.2). Die
Zeit vergeht, das Seil wird spröde und reißt und Pinocchio zieht weiter,
gerade rechtzeitig, um die nächste Revolution zu streifen, deren Massa-
ker er passiert, ohne darin verwickelt zu sein. Als der frühere Diktator
ihn als Geisel nimmt, muss sich Pinocchio mit ihm in einem Ruderboot
aufs Meer begeben. Durch ein Missgeschick des Diktators sinkt das Ru-
derboot, sodass Pinocchio seine Reise mit einer Wanderung auf dem
Meeresgrund fortsetzt, die ihn schlussendlich in den Bauch des Seemons-
ters Monstro führt, mit dessen zufälliger Entstehung Winshluss‘ Pinoc-
chio-Adaption eröffnet hatte. Im Bauch dieses Seemonsters trifft Pinoc-
chio auf seinen Schöpfer (oder Vater), den Erfinder Geppetto. Nach ihrer
Befreiung aus der Gefangenschaft im Inneren des Monsters, die sie Pi-
nocchios mechanischen Fähigkeiten verdanken, setzt Geppetto seine
Kreatur außer Betrieb und bringt ihn wieder in jenes Militärcamp, wo er
seine Erfindung zuerst vorgeführt hatte und auf riesiges militärisches In-
teresse gestoßen war. Allerdings wird eine folgenschwere Interaktion

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

308

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ausgelöst, als die Kakerlake Jiminy eigenhändig versucht, den dysfunk-
tionalen Roboter just in jenem Moment zu reparieren, da Geppetto des-
sen System reinitialisiert, um dem Militärkommandeur Pinocchios Qua-
litäten als Waffe vorzuführen. Nun wird die gesamte Kasernenanlage
niedergebrannt und zerstört. Pinocchio aber fliegt am Ende auf einer
abgefeuerten Granate durch das Weltall (vgl. Abb.3) – nachdem nämlich
die Kakerlake Jiminy das Feuer in seinem Kopf gelöscht und ihn erneut
friedlich gestimmt hat.

Wo auch immer Pinocchio auf seinen Reisen Halt macht, ist er kon-
frontiert mit Tod, Unrecht und Katastrophen. Es gelingt ihm, alle diese
Gräuel zu überstehen, rein durch seinen Vorteil, nicht menschlich zu sein
und natürlich, weil er eine losgelassene, tödliche Waffe ist – er kann we-
der sterben noch empfinden und ist sich seiner Waffenqualitäten ebenso
wenig bewusst, wie er von jeder ethischen Erwägung unbelastet bleibt.
Im Unterschied dazu ist sein Schöpfer Geppetto, obschon getrieben von
der Sucht nach Reichtum, durchaus zu Empfindungen fähig und fällt an-
gesichts der schrecklichen Konsequenzen, die seine Erfindung zeitigt,

Der gehenkte Pinocchio (Winshluss: Pinocchio, Berlin 2009:
avant-verlag, S. 83, Copyright: Winshluss, avant-verlag)

Abb.2:

3. Reise

309

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


auch regelmäßig in Verzweiflung (vgl. Abb.4). In der Figur des Geppetto
versinnbildlicht sich menschliche Ambivalenz in der Moderne, wenn er
versucht, Pinocchio an die Armee zu verkaufen, obwohl er weiß, um was
für eine gefährliche Waffe es sich handelt, nur weil er sich nach Reich-
tum und einem guten Leben sehnt. Zugleich leidet er ernsthaft aufgrund
der Vorstellung just dieser möglichen Konsequenzen, welche die Pinoc-
chio-Waffe zeitigen könnte. Der Verfolg des Glücks, als einer der maß-
geblichen Antriebe der Moderne, wird damit als ebenso tödliches wie
heimtückisches Versprechen des Kapitalismus enttarnt, das die Leute vor
allem dazu anhält, ihren egozentrischen Begierden zu folgen, anstatt sich
um ihre ethischen Bedürfnisse und Sorgen zu kümmern. Pinocchio stol-
pert durch die Welt der lebenden Wesen als sei er ein Alien, das genau
dort nicht hingehört; stets gezeigt mit seinem ausdruckslosen Gesicht.
Mindestens repräsentiert er eine Form absoluter Alterität sowohl der
menschlichen Gesellschaft gegenüber, als auch zur Moderne als einem
rhizomatisch organisiertem Gefilde aus Gewalt und Zerstörung. Vor die-
sem Hintergrund verunklart die Vorstellung darüber, ob es nun zu sei-

Pinocchios Ritt auf der Granate (Winshluss: Pinocchio, Berlin
2009: avant-verlag, S. 152, Copyright: Winshluss, avant-verlag)

Abb.3:

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

310

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


nem Vorteil gereicht, kein Mensch, sondern eine unzerstörbare Waffe zu
sein. Der Vorteil, der darin liegen mag, fällt rasch in sich zusammen,
wenn es darum geht, weiterhin eine Existenz führen zu müssen, die sich
nicht als „Leben“ bezeichnen lässt – nicht einmal als „bloßes Leben“, da
in diesem Fall selbst das entsakralisierte Töten unmöglich ist (Agamben
1998). Dieser Pinocchio, der nicht nur die absolute Alterität des
Menschlichen verkörpert, als das Andere schlechthin, und der darüber
hinaus auch, ob nun versehentlich und unbeabsichtigt oder nicht, unter-
schiedslos Menschen massakriert, findet schlicht keinen Zugang zu jener
Menschlichkeit, von der er fortwährend ausgeschlossen ist.

Der verzweifelte Geppetto (Winshluss: Pinocchio, Berlin 2009:
avant-verlag, S. 148, Copyright: Winshluss, avant-verlag)

Humanisierung

Trotz dieser Gesamtanlage nimmt auch Winshluss’ Adaption das klassi-
sche Motiv aus Collodis Buch auf, wonach der künstlich hergestellte
Junge danach strebt, ein richtiger Junge zu werden und damit am Ende
sogar Erfolg hat, nachdem er diverse Erziehungsfehler, Abenteuer und

Abb.4:

4.

4. Humanisierung

311

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Bestrafungen durchlaufen hat. Sei es Collodi, sei es Disney – am Ende
transformiert Pinocchio jeweils glücklich in einen „richtigen“ Jungen aus
Fleisch und Blut und lässt seine hölzerne, artifizielle Existenz hinter sich,
die ihn bis dahin von echter Menschlichkeit getrennt hatte, auch wenn er
sich nach dieser gesehnt haben mochte. Insofern wird er schließlich für
all die Mühsal belohnt, die er während seiner erzieherischen Émiliade
durchlaufen hat und sich am Ende, ganz wie bei Rousseau, als perfektes
Ergebnis einer ebenso rigiden wie umfangreich angelegten Erziehung er-
weist.

„In der natürlichen Ordnung sind alle Menschen gleich; ihre gemein-
same Berufung ist: Mensch zu sein. Wer dafür gut erzogen ist, kann
jeden Beruf, der damit in Beziehung steht, nicht schlecht versehen“
(Rousseau 1995: 14).

Auch für Rousseau macht erst die Erziehung den wirklichen Menschen,
während das noch unerzogene Kind zuvor noch kein Mensch gewesen
ist, sondern sich nur auf dem Wege zu seiner Humanisierung befand.

Beinahe überraschend übernimmt auch Winshluss dieses Motiv einer
abschließenden Humanisierung Pinocchios, selbst wenn eine solche
Transformation auf den ersten Blick keinen Sinn zu machen scheint,
eben weil Pinocchio konsequent als Repräsentation des Alteritätsprinzips
gegenüber dem Menschlichen gezeichnet ist. Die längste Zeit über spielt
das Motiv der Humanisierung des nichtmenschlichen Artefakts in die-
sem Comic keine Rolle. Der Comic ist für derlei Themen genau das rich-
tige Medium, bekräftigt er doch die inhaltlich akzentuierte Anbivalenz
deutlich auch in formaler Hinsicht: als „Ambivalenz der Wiederholun-
gen“, als „unauflösbare Unentschiedenheit zwischen Identität und Diffe-
renz“, was, wie Ole Frahm meint, insgesamt wenig Vertrauen erwecke,
auch in das Medium insgesamt (Frahm 2010: 55). Frahm spricht in die-
sem Zusammenhang von den „weird signs der Comics“, welche „durch
ihre strukturelle Parodie die Hoffnung auf eine Ambivalenz der Macht“
schüren würden, „auf ihre Zerstreuung, ihre Auflösung“ (ebd.: 56). Für
Pinocchio lässt sich dies nicht behaupten. Groteske Form und „weird
signs“ bekräftigen hier nur eins, die Hoffnungslosigkeit, in die hinein ein
Leben geworfen ist, das jedweder Form von Amivalenz nicht gewachsen
und dieser dennoch permanent ausgeliefert ist. Erstmals wird es einge-
führt, als Geppetto und Pinocchio auf der Rückseite eines Lasters mit-
fahren, nachdem sie der Monstro-Kreatur entkommen sind. Geppetto
schläft ein und hat einen Traum: Durch göttliche Intervention wird Pi-
nocchio in einen wirklichen Jungen verwandelt. Anstatt aber froh über
solch eine Fügung zu sein, ist Geppetto eindeutig zögerlich und scheint

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

312

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


ernsthaft besorgt zu sein. Dies nicht ohne Grund, denn Pinocchio be-
ginnt sofort damit, seinen Schöpfer sehr schamlos zu tätscheln und reißt
diesem dabei eine Maske vom Gesicht, wodurch auch dieser als Roboter
demaskiert wird. Daraufhin erwacht Geppetto ebenso panisch wie ver-
zweifelt, zückt ein Messer und setzt Pinocchio, den Roboter, außer Be-
trieb. Am Ende seiner Reise wird Pinocchio dann zwar doch noch ver-
menschlicht, dies aber auf eine reichlich seltsame Art, wenn ihn ein Paar
bescheidener und gütiger Bauern adoptiert. Erst kurz zuvor hatte die
Bauersfrau ein Kind verloren und war darüber verrückt geworden. Nun
findet der Bauer Pinocchio des Nachts in seinem Stall, nachdem der dort
durchs Dach gebrochen ist, just als er zum Abschluss seines Weltraum-
ritts auf der Granate vom Himmel fiel (vgl. Abb.5). Der burleske Ver-
weis auf die Kindsgeburt von Bethlehem ist ebenso offensichtlich wie bi-
zarr. Während der Bauer leicht verwundert darüber ist, diesen quasi-Jun-
gen bei sich zu finden, erkennt seine Frau in diesem ihre Erlösung aus
der Kinderlosigkeit. Als der Bauer realisiert, was Pinocchio an Gutem für
seine Frau bedeutet, akzeptiert auch er ihn als ihr gemeinsames Kind.

Das Kind im Stall (Winshluss: Pinocchio, Berlin 2009: avant-
verlag, S. 176, Copyright: Winshluss, avant-verlag)

Abb.5:

4. Humanisierung

313

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Winshluss’ Interpretation der Humanisierung Pinocchios ist einigerma-
ßen geschickt, vergegenwärtigt man sich die etablierte Lesart, wonach
das Artefaktgeschöpf üblicherweise am Ende in einen lebendigen Men-
schen verwandelt wird, dabei zwar seinen Körper und physische Verfas-
sung auswechselt, die ihm eigene Natur und Persönlichkeit jedoch beibe-
hält. Das glückliche Ende gleicht in der Regel einer Transformation. Von
dieser Tradition in der Darstellung von Pinocchios Finale abweichend,
wird er in Winshluss‘ Bearbeitung am Ende gerade nicht in einen echten
Jungen aus Fleisch und Blut verwandelt. Eine physische Metamorphose
der Kunstfigur findet nicht statt. Stattdessen bleibt Pinocchio ein Robo-
ter, der von jeder menschlichen Natur rigide ausgeschlossen bleibt; hier
liest sich Winshluss‘ Adaption partiell wie eine Parodie auf Osamu Tezu-
kas klassischen Manga Astro Boy oder auf Steven Spielbergs Spielfilm
Artificial Intelligence: AI (USA 2001). Als Roboter wird Pinocchio
schließlich in das Idyll einer ländlichen Familienidylle hineingezwungen,
selbst wenn er dort, umgeben von seinen Möchtegern-Eltern und deren
notorisch quirligen Hund, eigentlich ziemlich unglücklich aussieht. So
führt Winshluss jene Subjektivierung vor, von der Frahm spricht, wenn
er meint, Comics zu lesen sei „keine Frage der Deutung, sondern der
Wahrnehmung, der Konstitution der Subjektivierung selbst“ (Frahm
2014: 62). Das stimmt, aber es sagt noch nichts über den Kontext und
die Stoßrichtung dieser Subjektivierung aus. Deren Gewalt unter gewalt-
samen Umständen zeigt Winshluss am Ende seines Pinocchio auf. In
einen Jungen verwandelt wird dieser Pinocchio ausschließlich durch den
Willen seiner Adoptiveltern, und das betrifft zwei Ebenen, was die Pro-
zedur dieser Verwandlung angeht. Erstens wird er nicht durch Magie
zum Jungen, sondern einzig und allein vermittels der Kraft von Anerken-
nung, Bestätigung und Liebe. Weil seine Adoptiveltern in ihm einen Jun-
gen sehen und ihn als Jungen lieben, ist er symbolisch in einen Knaben
verwandelt, auch wenn er in Wirklichkeit ein gusseiserner Roboter
bleibt.

Allerdings könnte sogar diese Version das perfekte Happy End sein, ist
die Frage doch die, was wirklicher und angemessener ist: In eine neue Er-
scheinung verwandelt zu werden, die als liebenswert und respektabel er-
scheint? Oder zu einer lebendigen Person zu werden, allein durch den
Willen der Liebe als symbolischen Akt der Anerkennung und der Auslö-
schung jeglicher Überreste an Alterität in der Erscheinung des Roboters?
Auf den ersten Blick scheint die zweite Variante sehr viel stärker die Per-
sonalität der Alterität anzuerkennen und daher auch viel integrer zu sein,
als die erste Variante. Allerdings führt gerade Winshluss’ Pinocchio vor,
dass dies nicht zwingend der Fall ist, erlebt dieser doch an den Bauers-

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

314

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


leuten, dass die Liebe, die sie ihm entgegenbringen, ein Machtregime
darstellt, dem zu entkommen ihm unmöglich wird. Während sich aber in
Astro Boy oder AI dieses Regime in aller Gewalt offenbart, wenn die El-
tern den künstlichen Jungen, enttäuscht von dessen Künstlichkeit versto-
ßen und dieser dadurch leiden muss, realisiert sich das Machtregime in
Pinocchio umgekehrt durch die radikale Umarmung der pseudo-elterli-
chen Liebe. Insofern wird Pinocchio hier durch das waffenstarrende Ar-
senal der Liebe ausgebeutet, weshalb das bukolisch-ländliche Heim auch
strukturell (nicht ikonographisch) konsequent dem Ausbeutungssystem
in Strombolis Spielzeugfabrik ähnelt, nur dass Pinocchio jetzt mittels
einer Ausbeutung durch Liebe schikaniert wird. Im Unterschied zur frü-
heren Ausbeutungssituation in der Fabrik, mitsamt ihrem Ofen, gibt es
keine Möglichkeit, sich der Liebe zu widersetzen. Schlussendlich
schnappt gerade der Umstand, als Junge Anerkennung zu finden, anstatt
als Maschine, als Falle über Pinocchio zu. Die Macht der Liebe wird
noch weit gewaltsamer und verzweifelter, als es die Existenz in der Fa-
brik jemals gewesen ist.

Nachdem er zuvor all jene furchtbaren Ereignisse, Stationen von Tod
und Bestrafung durchlaufen hat, ist es nun ausgerechnet der Kosmos
einer heimeligen Familienidylle, worin Pinocchio seine wahre Dystopie
findet. Als richtiger Junge geliebt zu werden, aber niemals wirklich
Mensch zu werden und, mehr noch, von einer Liebe missbraucht zu wer-
den, die ihm als fortwährendes Machtregime übergestülpt wird, macht
Pinocchio ungleich einsamer, als er dies jemals zuvor gewesen ist. Die
vorletzte Seite des Comic, auf der auch Pinocchio auftritt, zeigt als erstes
und ungerahmtes Panel das Bauernhaus bei Nacht, Glühwürmchen
schwirren herum und sorgen für eine friedliche Atmosphäre (vgl. Abb.6).
Dann sieht man ihn im Bett liegen, steif wie eine Mumie, wie ihm seine
Mutter die in seinem Fall schwer signifikante Geschichte vom hässlichen
Entlein vorliest. Obwohl (oder weil) seine selbsternannte „Mutter“ un-
mittelbar bei ihm sitzt, ist Pinocchio sichtlich unwohl. Der „Vater“
kommt Gute Nacht zu sagen und beide „Eltern“ verlassen den Raum,
Arm in Arm, mit dem Licht im Rücken, während sie Pinocchio allein im
Dunkeln lassen. Die Einsamkeit, die schon zuvor im zweiten Panel ver-
deutlicht wurde, da Pinocchio durch die Mutter so sehr verstört wirkte,
wird nun vollends wirklich. Als es im Zimmer dunkel wird, wandern Pi-
nocchios Augen in Richtung der Tür, durch welche die Bauersleute so-
eben entschwunden sind; seine Augen sind gezeichnet, als würden sie
sich zum ersten Mal überhaupt bewegen. Allein, im Dunkeln, ist nichts
mehr zu sehen, außer ein graues Bett und das Weiße von Pinocchios Au-
gen. Diese Einstellung wird dreimal wiederholt, jedesmal wird Pinocchio

4. Humanisierung

315

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


aus größerer Entfernung gezeigt. Erst hier, ganz am Ende des Buches,
scheint er erstmals emotionale Regungen zu zeigen. Und ausgerechnet in
diesem Haushalt guter Menschen und umsorgender, wenngleich falscher,
„Eltern“, ist die erste reale Emotion, die ihn überhaupt überfällt, die
Angst. So gesehen führt Winshluss‘ Comic-Adaptation von Pinocchio die
finale These, Angst sei der menschliche Zustand schlechthin. Dies ist das
grundlegende Gefühl, das ausgebildet wird, wenn man als menschliches
Individuum in die Welt gelangt und trifft insbesondere unter Bedingun-
gen der Moderne zu. In der Moderne, so die Aussage der Darstellung, ist
ein Entkommen aus der Angst ebenso unmöglich, wie ein Entkommen
aus der Gewalt. Winshluss’ Pinocchio ist eine Reflexion auf Menschlich-
keit und auf die Idee des Menschseins, indem sie den nichtmenschlichen
Akteur als absolute Alterität vorstellt, der bis zu seiner quasi-formalen
Integration in das Spektrum des Menschlichen zu Empfindungen nicht in
der Lage war, insbesondere nicht zu der der Angst.

Die Gewalt der Liebe (Winshluss: Pinocchio, Berlin 2009:
avant-verlag, S. 179, Copyright: Winshluss, avant-verlag)

Abb.6:

10. Moderne: Winshluss, Pinocchio

316

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Fortsetzung folgt

Dieses Buch wäre fortzuschreiben. Die Verhandlung des Verhältnisses
einer Inszenierung von (Motiven der) Gewalt und den Spezifika des Me-
diums Comic lässt sich nicht nur fortsetzen, sie muss fortgesetzt werden,
weil sie im Rahmen dieser Studie kaum erschöpfend behandelt werden
konnte. Als wichtigstes Thema und Ergebnis dieser Untersuchung und
ihren Fallstudien zu exemplarischen Fällen einer Inszenierung von Ge-
walt im Comic lässt sich festhalten, dass deren Darstellungscodes nur
über eine verstärkte Hinwendung zur Ebene von Bildlichkeit erfasst und
verstanden werden können, als dies bislang der Fall ist. Nur über eine
Akzentuierung der Bildebene des Mediums Comic wird letztlich auch
eine Annäherung an dessen eigene Formen medialer Kommunikation ge-
lingen, welche die Bildebene nicht bloß als Vehikel und Trägermedium
der Narration begreift und Bildaspekte nur dann eigens berücksichtigt,
wenn sie dramaturgisch relevant sind (etwa beim unzuverlässigen Erzäh-
len). Hingegen zeigen die untersuchten Beispiele, dass die Bildform des
Comic nicht einfach abbildender Natur ist, also keine bloße Doublette
von Realität darstellt, und dass sie weder in einem nachfolgenden Ver-
hältnis zur narrativen Qualität des Mediums steht, noch in einer semio-
logisch erfassbaren Funktionalität aufgeht.

Vielmehr muss die Bildsprache des Comic spezifisch eingeordnet wer-
den und als eines der wesentlichen formalen Charakteristika dieses Me-
diums begriffen werden, wenn nicht als dessen bedeutsamstes. Schließ-
lich wird, wie gezeigt, selbst die Textebene im Comic letztlich von dessen
Bildlichkeit eingeholt (Kap.3, 7), indem sie als Schrift selbst Teil des Bil-
des und aller seiner ästhetischen Möglichkeiten wird. Nach wie vor feh-
len aber angemessene Analyseinstrumente, um sich der Bildlichkeit des
und im Comic in allen ihren Aspekten angemessen annähern zu können.
Diese Untersuchung entwirft dazu weder eine Theorie noch eine Metho-
de, sondern erprobt lediglich akzidentiell die Anwendung diverser bild-
wissenschaftlicher Ansätze auf den Comic, wie dies bislang noch viel zu
selten (oder kaum) geschieht. Die Ausgangslage dafür ist denkbar un-
günstig, da der Comic als Medium sich in einem kulturellen Umfeld aus-
differenziert, das seit langem durch seine tendenzielle Marginalisierung
geprägt ist – von seiner Nähe zum Kitsch, wie auch von der dem Comic
gegenüber nach wie vor latent ausgeübten, restriktiven kulturellen Gou-

11.

317

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


vernementalität bezüglich seiner medialen Ausdrucksmöglichkeiten und
visuellen Performativität.

Natürlich bietet das Medium Comic auch ein schönes Spektakel an
Gewalt. Seine Gewaltdarstellungen sind bunt, mitunter drastisch, sogar
lustvoll. Insgesamt konnten die hier vorgelegten Fallanalysen zeigen, wie
sehr sich durchaus davon sprechen lässt, der Comic sei ein gewaltsames
Medium, und die Inszenierung von Gewalt bilde gewissermaßen dessen
mediales Epizentrum. Die bildliche Gestaltung definiert eine spezifische
und, je nachdem welchen Ansatz der einzelne Comic wählt, auch höchst
unterschiedlich ausgerichtete Darstellung, mediale Kommunikation und
schließlich Rezeption von Inszenierungen von Gewalt im Comic. Zwar
bleiben die jeweiligen Darstellungen eingebettet in die Dramaturgie und
damit in die erzählerische Strategie des einzelnen Comic. Dies trifft ins-
besondere auf eine Serie wie Helden ohne Skrupel zu, deren Ästhetik der
Gewalt ohne Bezug auf den Rückgriff der Serie auf das Stilmittel der
Groteske nicht angemessen entziffert werden kann. Es gilt aber auch für
DMZ, deren Gewaltikonographie durchwegs die Aufgabe hat, den Le-
sern parabelhaft die Möglichkeit einer anderen Realität des Krieges und
des Lebens in einem Gewaltraum zu spiegeln. Zwingend notwendig ist
eine solche Einbettung allerdings nicht, vielmehr kann die Bildgestaltung
von Gewalt im Comic auch für sich stehen, wie dies etwa in Sin City der
Fall ist, aber auch in 100 Bullets oder in Barus Arbeiten. Freilich ändert
sich damit jeweils die Intention und symbolische Einbettung einer Reprä-
sentation von Gewalt. Insgesamt wird jedoch deutlich, dass das Spekta-
kel der Gewalt im Comic in keinem Fall einfach eine intensivierende Per-
formanz oder Repräsentation von Gewalt bedeuten kann. Deren Ober-
flächeninszenierung bedeutet gerade nicht, dass das Medium ihrer Prä-
senz und Affirmation Vorschub leistet. Diese Schlussfolgerung kann nur
dann getroffen werden, wenn der Comic konsequent als literarisches
Medium gelesen wird, dessen Bildebene keiner weiteren Decodierung be-
darf. Dies wäre die Lesart der klassischen Kritik am Comic, die im Bild
nichts anderes als ein Substitut von Text sehen konnte. Diese Art von
Kritik musste das Medium Comic deshalb beinahe zwangsläufig als lite-
rarische Verfallsstufe begreifen und dessen Gewaltinszenierungen wört-
lich nehmen. Für das Verständnis eines genuin ironischen Ansatzes des
Mediums Comic, wie von Ole Frahm herausgearbeitet, oder seiner Kraft
als illegitimes Medium, wie von Thomas Becker aufgezeigt, ist in diesem
Zusammenhang notgedrungen gar kein Platz.

Die Gewalt im Comic, als Gewalt des Comic, schlägt nicht durch in
Richtung einer Mimesis an eine Wirklichkeit, die sie ohnehin niemals
einholen kann. Ihre unvermeidbare zeichnerische Nachträglichkeit eben-

11. Fortsetzung folgt

318

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


so wie ihre speziell im Modus einer Arretierung der Panels unterstriche-
ne, ikonische Differenz gegenüber ihren Sujets hebt die Zeichnungen des
Comic deutlich von jeder möglichen Identifikation mit den in ihnen dar-
gestellten performativen Akten ab. Das brachiale Ineinanderschieben
von Darstellung und Botschaft, symbolischer Kommunikation also, des
Mediums ist für den Comic medienästhetisch und diskursimmanent
falsch. Im Gegenteil ergibt sich aus dieser Differenz, die in dieser Studie
wiederholt als „Riss“ bezeichnet wurde, gerade die mediale Eigenheit
des Comic, zur Übertreibung geradezu generisch gedrängt zu sein. Im
Comic ist die überzogene Darstellung daher kein Problem, das auf ein
fehlendes ethisches Bewusstsein der massenmedialen Produzenten ver-
weist, sondern Ausdruck einer Kompetenz der übertriebenen Darstel-
lung, die gerade in dieser Übertreibung zu sich kommt. Die Überzeich-
nung ist exakt das Stilmittel, das der Comic anderen Medien voraus hat
und über das er seine Sujets in einer Weise handhaben kann, welche, wie
hier verschiedentlich gezeigt, die Bilder zu Motoren der Erkenntnis und
kulturellen Wissensproduktion macht. Im ikonographisch organisierten
Spektakel drückt sich dann zum einen der tradierte Habitus der Massen-
kultur aus, zum anderen das Privileg speziell des medien- und kulturhis-
torisch marginalisierten Mediums, über sich hinaus zu gehen. Das trifft
auf alle Sujets des Comic zu, keineswegs nur auf das der Gewalt. An
einem Thema wie dem der Gewalt, welches die ohnehin nie beendete
Umstrittenheit des Mediums Comic noch einmal durch die eigene, eben-
falls beargwöhnte Form maßlos steigert, lässt sich dieser Zusammenhang
allerdings besonders eindringlich aufzeigen.

Vor allem lassen sich beispielhaft am Thema Gewalt und an dessen
Umsetzung im Comic besonders deutlich die ikonographischen Kompe-
tenzen des Mediums zeigen. Im Spektakel der Gewalt, in der zeichne-
risch fast notwendigerweise überzogenen Darstellung, eben in der Über-
zeichnung von Gewalt im Comic, wird exemplarisch offenbar, wie sehr
das Medium mit einer Differenz zwischen Abbildung und Abgebildetem,
zwischen Fiktion und Realität spielt. Diese Differenz betrifft sämtliche
Darstellungen des Mediums, aber an einem sozial, pädagogisch, ethisch
und politisch hoch sensiblen Thema wie dem medialen Umgang mit Ge-
walt wird sie besonders deutlich und es wird hier auch insbesondere
deutlich, dass sich diese Differenz nicht auflösen lässt. Damit ist zualler-
erst eine vergleichsweise große Realitätsferne des Mediums aufgerufen,
dem die angemessene Abbildung von Realität niemals gelingen kann. Für
das eindeutig fiktive Segment im Comic ergibt sich daraus ein klarer
Vorteil; abgekoppelt von einer vereindeutigten Realitätsbindung stehen
dem Comic Formen und Techniken der Überzeichnung frei, die die

11. Fortsetzung folgt

319

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Grenzen des Wirklichen bis ins Extrem verschieben oder aufheben kön-
nen. Für den realistisch auftretenden Comic hingegen ergibt sich aus die-
ser Gemengelage die Herausforderung, eine prekäre Balance dieser Rea-
litätsferme gegenüber zu halten. Er muss narrativ und ikonographisch
Realismus transportieren, ohne jene Realitätsferne aufheben zu können.
Das eröffnet im Einzelfall für den zwar realistischen aber dennoch fikti-
ven Comic, wie bei 100 Bullets oder in den Arbeiten von Hermann, am
Ende eher einen Möglichkeitsspielraum im Umgang mit der Inszenierung
von Gewalt. Für das Segment der authentisch oder dokumentarisch ver-
fahrenden Comics, wie bei Joe Sacco, erwächst daraus allerdings ein im-
menses Problem, da sie gerade umgekehrt vermieden werden müssen,
dass ihre eindeutig nachgezeichnete, damit immer auch fiktional veran-
kerte Bildebene nicht den dokumentarischen Gehalt konterkariert, den
die Bilder eigentlich transportieren sollen. Das gelingt wiederum nur
durch bildliche Strategien im Umgang mit dem eingesetzten Text.

Für die Rezipienten bleibt in jedem Fall ersichtlich, dass den Comic
ein Riss in der Repräsentation kennzeichnet, der den Bruch gegenüber
der abgebildeten Bildwelt – sei sie realistisch oder nicht – nicht schließen
kann. Mehr noch: dieser Riss kann generisch nicht geschlossen werden,
und der Comic kann das auch gar nicht wollen, weil aus diesem Riss he-
raus die spezifischen Möglichkeiten, Spielräume, Kompetenzen des Me-
diums Comic erwachsen. Es ist gerade dieser Riss – über den traditionell
die mediale, kulturelle Insuffizienz des Comic konstruiert wurde – der
sich als die eigentliche Besonderheit des Mediums erweist und über den
sich die massenkulturelle Inszenierung des Spektakels schließlich als kul-
turell extrem produktiv erweist, weil das Spektakel stets und notwendi-
gerweise in einem Zwischenraum des Realen lokalisiert ist und mit einer
simplen Wiedergabe von Wirklichkeit in keinem Fall verwechselt werden
kann. Das bedeutet umgekehrt, dass sich der Comic im Zuge dieses steti-
gen Verweises auf seine mediale Distanzierung von Realität als Fiktion,
stetig genötigt sieht, eine selbstreflexive Perspektive auf die eigenen me-
dialen Bedingungen und Qualitäten einzunehmen. Formal darf dies als
Nötigung zu einem ikonographischen Intellektualismus verstanden wer-
den, während affirmative, eindimensionale Praktiken im Medium weit
eher im Sinne eines narrativen und graphischen Abfalls der formalen
Höhe bestraft werden, als das luzide Spiel der Formen, das insbesondere
auf Techniken des Überzeichnens und des Spektakels zurückgreift. Die
Gewalt im Comic ist die Gewalt des Comic als eines Mediums, das in-
nerhalb der Massenkultur neue formale Zugänge zur Bildlichkeit media-
ler Kommunikation austestet und realisiert und damit die etablierten Re-
präsentationsmuster medialer Wirklichkeit verschiebt. Diese Kompetenz

11. Fortsetzung folgt

320

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


der ikonographischen Verschiebung irritiert viele Zeitgenossen noch im-
mer und bleibt ein erstaunliches Privileg dieses heute scheinbar anachro-
nistisch auftretenden, jedoch nach wie vor hochgradig avancierten Blät-
termediums.

11. Fortsetzung folgt

321

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Bibliographie

Comics

100 Bullets, Vol.2: Split Second Chance, Brian Azzarello / Eduardo Risso, New
York 2001: Vertigo / DC Comics.

100 Bullets, Vol.3: Hang Up on the Hang Low, Brian Azzarello / Eduardo Risso,
New York 2001: Vertigo / DC Comics.

100 Bullets, Vol.4: A Foregone Tomorrow, Brian Azzarello / Eduardo Risso,
New York 2002: Vertigo / DC Comics.

100 Bullets, Vol.8: The Hard Way, Brian Azzarello / Eduardo Risso, New York
2005: Vertigo / DC Comics.

100 Bullets, Vol.12: Dirty, Brian Azzarello / Eduardo Risso, New York 2008:
Vertigo / DC Comics.

Autoroute du Soleil, Baru, Hamburg 2007: Carlsen Verlag.
Bleierne Hitze, Baru / Jean Vautrin, Wuppertal 2013: Edition 52.
Comanche, Bd.4: Roter Himmel über Laramie, Hermann / Greg, Bielefeld: Split-

ter.
DMZ, Vol. 1: On the Ground, Brian Wood / Riccardo Burchielli, New York

2006: Vertigo / DC.
DMZ, Vol. 2: Body of a Journalist, Brian Wood / Riccardo Burchielli, New York

2007: Vertigo / DC.
DMZ, Vol. 7: War Powers, Brian Wood / Riccardo Burchielli / Kristian Donald-

son / Nikki Cook, New York 2007: Vertigo / DC Comics.
Elende Helden, Baru / Pierre Pelot, Wuppertal 2008: Edition 52.
Hau die Bässe rein, Bruno, Baru, Wuppertal 2011: Edition 52.
Helden ohne Skrupel, Bd.1: Abenteuer in Gelb, Yann / Conrad, Hamburg 2001:

Carlsen Comics.
Helden ohne Skrupel, Bd.2: Der Schädel des Pater Ze, Yann / Conrad, Hamburg

2001: Carlsen Comics.
Helden ohne Skrupel, Bd.3: Ching Soao, Yann / Conrad, Hamburg 2001:

Carlsen Comics.
Helden ohne Skrupel, Bd.5: Alix-noni-tengu, Yann / Conrad, Hamburg 2002:

Carlsen Comics.
Jeremiah, Integral 1, Hermann, Wuppertal 2012: Kult Editionen.
Jeremiah, Integral 3, Hermann, Wuppertal 2013: Kult Editionen.
Keine Gnade, Hermann / Yves H., Wuppertal 2015: Kult Editionen.
Lieben Sie es roh oder gebraten? Hermann, in: Comic Forum. Das Magazin für

Comicliteratur, No. 19: Hermann Spezial, Wien 1983.

323

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Old Pa Anderson, Hermann / Yves H., Wuppertal 2015: ERKO.
Pinocchio, Winshluss, Berlin 2009: avant-verlag.
Safe Area Gorazde, Joe Sacco, London 2007: Jonathan Cape.
Sin City, Vol.1: The Hard Goodbye, Frank Miller, Milwaukie 2005: Dark Horse

Books.
Sin City, Vol.2: A Dame to Kill For, Frank Miller, Milwaukie 2005: Dark Horse

Books.
The Fixer: A Story from Sarajewo, Joe Sacco, Montreal 2003: Drawn and Quar-

terly Publications.
Wut im Bauch, Bd. 1, Baru, Wuppertal 2005: Edition 52.
Wut im Bauch, Bd. 2, Baru, Wuppertal 2006: Edition 52.

Sekundärliteratur

Acheson, Charles (2015): Expanding the Role of the Gutter in Nonfiction
Comics: Forged Memories in Joe Sacco’s Safe Area Gorazde, in: Studies in the
Novel, Vol. 47, No. 3, 2015, 291-307.

Adams, Jeff (2008): Documentary Graphic Novels and Social Realism, Oxford
et al.: Peter Lang.

Agamben, Giorgio (2001): Mittel ohne Zweck. Noten zur Literatur, Freiburg /
Berlin: diaphanes.

Agamben, Giorgio (1998): Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life, Stan-
ford, Calif.: Stanford Univ. Press.

Ahrens, Jörn (2018a): Der Comic ist das Populäre. Zur populärkulturellen Ge-
stalt eines Mediums der Massenkultur, in: Joachim Trinkwitz / Rolf Lohse
(Hg.): Der Comic und das Populäre, Berlin: Ch. Bachmann (im Erscheinen).

Ahrens, Jörn (2018b): Bringing the War Back Home: Reflecting Violence in Bri-
an Wood’s DMZ, in: Ian Hague / Ian Horton / Nina Mickwitz (Hg.): Con-
texts of Violence in Comics and Representing Acts of Violence in Comics,
London et al.: Routledge (im Erscheinen).

Ahrens, Jörn (2018c): Das Wissen des Comic. Über ein Medium, das eine Zumu-
tung bleibt, in: Ansgar Nünning / Michael Basseler (Hg.): Fachdidaktik als
Kulturwissenschaft: Konzepte, Perspektiven, Projekte, Trier: WVT (im Er-
scheinen).

Ahrens, Jörn (2017a): Gedankenexperiment: Steven Soderberghs Contagion, in:
Ders.: Einbildung und Gewalt. Film als Medium gesellschaftlicher Konfliktbe-
arbeitung, Berlin: Bertz+Fischer, S. 98-122.

Ahrens, Jörn (2017b): „Die unfassbare Tat.“ Gesellschaft und Amok, Frankfurt /
New York: Campus.

Bibliographie

324

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Ahrens, Jörn (2017c): Neun Thesen zur Möglichkeit einer Rekonfiguration von
Geschichte im Comic, in: Bernd Dolle-Weinkauff (Hg.): Geschichte im Comic.
Befunde – Theorien – Erzählweisen, Berlin, Christian A. Bachmann Verlag,
45-56.

Ahrens, Jörn (2016): Populärkultur: Übertreibung und Verfemung, in: Frank
Thomas Brinkmann (Hg.): Pop goes my heart. Religions- und popkulturelle
Gespräche im 21. Jahrhundert, Wiesbaden: Springer VS, 75-97.

Ahrens, Jörn (2012a): Intermedialität, Hybridität: Wieviel Unbestimmtheit ver-
trägt der Comic? In: Christian A. Bachmann et al. (Hg.): Comics intermedial,
Christian A. Bachmann Verlag, Essen, S. 11-22.

Ahrens, Jörn (2012b): Wie aus Wildnis Gesellschaft wird. Kulturelle Selbstver-
ständigung und populäre Kultur am Beispiel von John Fords Film The Man
Who Shot Liberty Valance, Wiesbaden: Springer VS.

Ahrens, Jörn (2011): Übersetzungsprobleme. Narrativer und ästhetischer Import
in Robert Rodriguez‘ Verfilmung von Frank Millers Sin City, in: Thomas
Becker (Hg.): Comic. Intermedialität und Legitimität eines popkulturellen
Mediums, Christian A. Bachmann Verlag, Essen, S. 77-90.

Ahrens, Jörn / Arno Meteling (Hg.) (2010): Comics and the City: Urban Space in
Print, Picture, and Sequence, London / New York: Continuum.

Alewyn, Richard (1965): Die literarische Angst, in: Hoimar von Ditfurth (Hg.):
Aspekte der Angst, Stuttgart: Georg Thieme Verlag, S. 24-37.

Appadurai, Arjun (2012): Thinking beyond Trajectorism, in: Michael Heinlein et
al. (Hg.): Futures of Modernity. Challenges for Cosmopolitical Thought and
Practice, Bielefeld: transcript Verlag, S. 25-31.

Baberowski, Jörg (2015): Räume der Gewalt, Frankfurt a.M.: S. Fischer.
Baberowski, Jörg (2012): Einleitung. Ermöglichungsräume exzessiver Gewalt, in:

Ders. / Gabriele Metzler (Hg.): Gewalträume. Soziale Ordnungen im Ausnah-
mezustand, Frankfurt / New York: Campus, S. 7-27.

Bachtin, Michail (2015): Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baetens, Jan / Hugo Frey (2015): The Graphic Novel: An Introduction, New
York: Cambridge Univ. Press.

Bahr, Hans-Dieter (o.J.): Sätze ins Nichts. Ein Versuch über den Schrecken, Tü-
bingen: Konkursbuchverlag.

Bal, Mieke (2009): Narratology: Introduction to the Theory of Narrative,
Toronto et al.: Toronto Univ. Press.

Bal, Mieke (2006): Kulturanalyse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Balibar Étienne (2010): Extreme Gewalt. Über die Grenzen der politischen An-

thropologie, in: Das Argument 288, Heft 4/5 2010, 20-29.
Balzer, Jens / Lambert Wiesing (2010): Outcault. Die Erfindung des Comic, Bo-

chum & Essen: Ch. A. Bachmann Verlag.

Sekundärliteratur

325

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Bandel, Jan-Frederik / Sascha Hommer (2007): Geteilte Beute. Comics & Litera-
tur, in: Schreibheft, Zeitschrift für Literatur, Nr. 68, März 2007, Essen: Rigo-
don-Verlag, 18-20.

Barthes, Roland (1981a): Elemente der Semiologie, Frankfurt a.M.: Syndikat.
Barthes, Roland (1981b): Das Reich der Zeichen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Barthes, Roland (1964): Mythen des Alltags. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Baru (2008): The Working Class and Comics. A French Cartoonist’s Perspective,

in: Mark McKinney (Hg.): History and Politics in French Language Comics
and Graphic Novels, Jackson, MS: Univ. Press of Mississippi, 239-253.

Bataille, Georges (1994): Die Erotik, Berlin: Matthes & Seitz.
Baudrillard, Jean (2015): Die Konsumgesellschaft. Ihre Mythen, ihre Strukturen.

Wiesbaden: Springer VS.
Baudrillard, Jean (2000): Denn die Illusion steht nicht im Widerspruch zur Reali-

tät, in: Hans Belting / Dietmar Kamper (Hg.): Der zweite Blick. Bildgeschichte
und Bildreflexion, München: Wilhelm Fink Verlag, 263-272.

Bauman, Zygmunt (1992a): Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holo-
caust, Hamburg: EVA.

Bauman, Zygmunt (1992b): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutig-
keit, Hamburg: Junius.

Baumgärtner, Clemens (o.J.): Die Welt der Comics. Probleme einer primitiven Li-
teraturform. Bochum: F. Kamp.

Becker, Thomas (2011a): Die Lust am Unseriösen. Zur politischen Unschärfe äs-
thetischer Erfahrung, Philo Fine Arts: Hamburg.

Becker, Thomas (2011b) (Hg.): Comic. Intermedialität und Legitimität eines
popkulturellen Mediums, Christian A. Bachmann Verlag, Essen.

Becker, Thomas (2010): Comic – eine illegitime Kunst? Sozioanalyse der Lust an
einem hybriden Medium, in: Dietrich Grünewald (Hg.): Struktur und Ge-
schichte der Comics. Beiträge zur Comicforschung, Bochum & Essen,
309-326.

Benjamin, Walter (1977): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Repro-
duzierbarkeit, in: Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 7-44.

Benjamin, Walter (1965a): Geschichtsphilosophische Thesen, in: Ders.: Zur Kri-
tik der Gewalt und andere Aufsätze, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 78-94.

Benjamin, Walter (1965b): Zur Kritik der Gewalt, in: Ders.: Zur Kritik der Ge-
walt und andere Aufsätze, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 29-65.

Blanchot, Maurice (1991): Das Unzerstörbare. Ein unendliches Gespräch über
Sprache, Literatur und Existenz, München / Wien: Hanser.

Bloch, Ernst (1967): Das Prinzip Hoffnung, Bd. 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans (1996): Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der

neuzeitlichen Rationalität, in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbster-
haltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
144-207.

Bibliographie

326

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Blumenberg, Hans (1990): Arbeit am Mythos, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Boehm, Gottfried (1994): Die Wiederkehr der Bilder, in: Ders. (Hg.): Was ist ein

Bild? München: Wilhelm Fink Verlag, 11-38.
Böhme, Hartmut (2012): Das Archaische und das Soziale. Entgrenzung und Ein-

hegung von Gewalt im gegenwärtigen Film und im Mythos – Michael Haneke
– Quentin Tarantino – Sophokles, in: Imago. Interdisziplinäres Jahrbuch für
Psychoanalyse und Ästhetik, Band 1, Gießen: Psychosozial-Verlag, 9-32.

Böhme, Hartmut (2004): Imagologie von Himmel und Hölle. Zum Verhältnis
von textueller und bildlicher Konstruktion imaginärer Räume, in: Barbara
Naumann / Edgar Pankow (Hg.): Bilder-Denken. Bildlichkeit und Argumenta-
tion, München: Wilhelm Fink Verlag, 19-44.

Boltanski, Luc (2013): Rätsel und Komplotte. Kriminalliteratur, Paranoia, mo-
derne Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bolter, Jay David / Richard Grusin (2000): Remediation: Understanding New
Media, Cambridge, MA / London: The MIT Press.

Bolz, Norbert (1990): Ästhetik jenseits von Gut und Böse, in: Gerhard Gamm /
Gerd Kimmerle (Hg.): Ethik und Ästhetik. Nachmetaphysische Perspektiven,
Tübingen: edition diskord, S. 186-202.

Bohrer, Karl Heinz (1981): Plötzlichkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Bohrer, Karl Heinz (1978): Die Ästhetik des Schreckens. Die pessimistische Ro-

mantik und Ernst Jüngers Frühwerk, München / Wien: Carl Hanser Verlag.
Bould, Mark (2005): Film Noir: From Berlin to Sin City, London & New York:

Wallflower.
Breckner, Roswitha (2010): Sozialtheorie des Bildes. Zur interpretativen Analyse

von Bildern und Fotografien, Bielefeld: transcript Verlag.
Bredekamp, Horst (2010): Theorie des Bildakts, Berlin: Suhrkamp.
Brütsch, Matthias (2010): Traumbühne Kino. Der Traum als filmtheoretische

Metapher und narratives Motiv, Marburg: Schüren.
Brunken, Otto / Felix Giesa (Hg.) (2013): Erzählen im Comic. Beiträge zur Co-

micforschung, Essen: Ch. A. Bachmann Verlag.
Bublitz, Hannelore (2005): In der Zerstreuung organisiert. Paradoxien und

Phantasmen der Massenkultur, Bielefeld: transcript Verlag.
Butler, Judith (2010): Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen,

Frankfurt / New York: Campus.
Chute, Hillary L. (2016): Disaster Drawn: Visual Witness, Comics, and Docu-

mentary Form, Cambridge, MA / London: The Belknap Press at Harvard
Univ. Press.

Chute, Hillary L. (2010): Graphic Women: Life Narrative and Contemporary
Comics, New York, NY: Columbia Univ. Press.

Claudio, Esther (2011): The cruel beauty of a world without words: Winshluss’s
Pinocchio, The Comics Grid Blog: blog.comicsgrid.com, http://blog.comics-
grid.com/blog/winshlusss_pinocchio/, letzter zugriff 22. August 2018.

Sekundärliteratur

327

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Conard, Sébastien / Tom Lambeens (2012): Duration in Comics, in: European
Comic Art, Vol. 5, No. 2 (Winter 2012), 92-113.

Danto, Arthur C. (2001): Abbild und Beschreibung, in: Gottfried Boehm (Hg.):
Was ist ein Bild? München: Wilhelm Fink, 125-147 .

Daston, Lorraine / Peter Galison (2017): Objektivität, Berlin: Suhrkamp.
Debord, Guy (1996): Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin: Edition Tiamat.
Debray, Régis (2013): Jenseits der Bilder. Eine Geschichte der Bildbetrachtung im

Abendland, Berlin: Avinus.
Deleuze, Gilles (1997): Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Deleuze, Gilles / Félix Guattari (1992): 1000 Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie, Berlin: Merve.
Digmayer, Jörg (2002): Abenteuer in Gelb, satt.org, http://www.satt.org/comic/0

2_02_innomables_1.html (letzter Zugriff: 22.02.2016).
Dong, Lan (2015): Inside and Outside the Frame: Joe Sacco’s Safe Area Gorazde,

in: Daniel Worden (Hg.): The Comics of Joe Sacco: Journalism in a Visual
World, Jackson, MS: Univ. of Mississippi Press, 39-53.

Drechsel, Wiltrud Ulrike et al. (1975): Massenzeichenware. Die gesellschaftliche
und ideologische Funktion der Comics. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Duden (2001): Das Herkunftswörterbuch. Etymologie der deutschen Sprache,
Mannheim et al: Dudenverlag.

Dunst, Alexander (2015): Sacco with Badiou: On the Political Ontology of
Comics, in: Daniel Worden (Hg.): The Comics of Joe Sacco: Journalism in a
Visual World, Jackson, MS: Univ. of Mississippi Press, 168-183.

Durkheim, Émile (1999): Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Düttmann, Alexander García (2004): Philosophie der Übertreibung, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Düttmann, Alexander García (2000): Kunstende. Drei ästhetische Studien,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eco, Umberto (1986): Apokalyptiker und Integrierte. Zur kritischen Kritik der
Massenkultur, Frankfurt a.M.: Fischer.

Eisner, Will (2004): Comics and Sequential Art, Tamarac, FL: Poorhouse Press.
Engelmann, Jonas (2013): Gerahmter Diskurs. Gesellschaftsbilder im Indepen-

dent-Comic, Mainz: Ventil.
Frahm, Ole (2014): Die Geste des Comics, in: Stephan Packard (Hg.): Comics

und Politik, Berlin: Ch. A. Bachmann, S. 53-72.
Frahm, Ole (2013): Der Authentizitäts-Fetisch. Hergés Biographie eines Hundes,

in: Dietrich Grünewald (Hg.): Der dokumentarische Comic. Reportage und
Biografie, Essen: Christian A. Bachmann Verlag, 63-74.

Frahm, Ole (2010): Die Sprache des Comics, Hamburg: Philo Fine Arts.

Bibliographie

328

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Frenzel, Martin (2014): Das „Empört Euch!“-Credo von Hergé bis Baru. Über
das Widerständige des Politischen in der frankobelgischen Bande Dessinée, in:
Stephan Packard (Hg.): Comics und Politik, Berlin: Christian A. Bachmann
Verlag, 133-156.

Früchtl, Josef (2013): Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des Films, Mün-
chen: Wilhelm Fink.

Früchtl, Josef (2004): Das unverschämte Ich: Eine Heldengeschichte der Moder-
ne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fuchs, Wolfgang J. / Reinhold C. Reitberger (o.J.): Das große Buch der Comics.
Anatomie eines Massenmediums, Gütersloh: Bertelsmann.

Funken, Maurice (2015): Zwischen Real- und Selbstreferenz. Der Versuch einer
Systematisierung des US-amerikanischen post-9/11-Comics in fünf Phasen, in:
Closure. Kieler e-Journal für Comicforschung, Heft 2/2015, S. 22-48, http://w
ww.closure.uni-kiel.de/closure2/funken (letzter Zugriff: 18. August 2017).

García, Santiago (2015): On the Graphic Novel, Jackson, MS: Univ. Press of
Mississippi.

Geimer, Peter (Hg.) (2002): Ordnungen der Sichtbarkeit. Fotografie in Wissen-
schaft, Kunst und Technologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gerstenberger, Heide (1990): Die subjektlose Gewalt. Theorie der Entstehung
bürgerlicher Staatsgewalt, Münster: Westfälisches Dampfboot.

Geuss, Raymond (2005): Die wirkliche und eine andere Moderne. Ordnungsstif-
tende Phantasie im Don Quijote, in: Mittelweg 36, Heft 6/2005, S. 49-68.

Giddens, Anthony (1988): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer
Theorie der Strukturierung, Frankfurt a.M. / New York: Campus.

Giesa, Felix (2013): Erzählungen von Konflikt und Trauma in amerikanischen
Comics nach 9/11, in: Ingrid Tomkowiak et. al. (Hg.): An allen Fronten. Krie-
ge und politische Konflikte in Kinder- und Jugendmedien, Zürich: Chronos,
S. 127-154.

Girard, René (1994a): Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer Ta-
schenbuch Verlag.

Girard, René (1994b): Die Einheit von Ethik und Ästhetik im Ritual, in: Chris-
toph Wulf et al. (Hg.): Ethik der Ästhetik, Berlin: Akademie Verlag, 69-74.

Göllner, Lutz (2009): Frankobelgisches: Hart aber komisch, Der Tagesspiegel,
31.08.2009, http://www.tagesspiegel.de/kultur/comics/frankobelgisches-hart-a
ber-komisch/1579488.html (letzter Zugriff: 22.02.2016).

Goldstein, Lynda (2014): Defining the Essential Experience(s) of 9/11, in: Annes-
sa Ann Babic (Hg.): Comics as History, Comics as Literature: Roles of the
Comic Book in Scholarship, Society, and Entertainment, Madison / Teaneck:
Fairleigh Dickinson Univ. Press, S. 123-139.

Goodman, Nelson (1984): Weisen der Welterzeugung, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Sekundärliteratur

329

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Griffin, Jessika O. (2015): “We are the walking dead”: Zombified Spaces, Mo-
bility, and the Potential for Security in Post-9/11 Zombie Comic, in: IJOCA.
International Journal for Comic Art, Vol. 17, No. 2, Fall/Winter 2015,
S. 309-328.

Groensteen, Thierry (2013): Comics and Narration, Jackson, MS: Univ. of Mis-
sissippi Press.

Groensteen, Thierry (2007): The System of Comics, Jackson, MS: Univ. of Mis-
sissippi Press.

Grünewald, Dietrich (2017): Nur Bilder zeigen, was geschieht. Textfreie Bildro-
mane, in: Hermann Korte / Andreas C. Knigge (Hg.): Graphic Novels, Text +
Kritik. Zeitschrift für Literatur, Sonderband, München: edition text + kritik,
302-325.

Grünewald, Dietrich (2000): Comics, Tübingen: Max Niemeyer.
Grusin, Richard / David Bolter (2010): Premediation: Affect and Mediality After

9/11, New York: Palgrave Macmillan.
Hahn, Hans-Joachim (2013): „Reality beats out surrealism every time!“ Reali-

tätseffekte reconsidered: Comics als Reflexionen von Wirklichkeit, in: Diet-
rich Grünewald (Hg.): Der dokumentarische Comic. Reportage und Biografie,
Essen: Christian A. Bachmann Verlag, 75-78.

Hamann, Volker (2012): Jeremiah: „Ich spürte ein tiefes Verlangen, meine eige-
nen Geschichten erzählen zu wollen“, in: Hermann: Jeremiah. Integral 1,
Wuppertal: Kult Editionen, 147-151.

Hamann, Volker (2011): Baru, in: Baru: Hau die Bässe rein, Bruno, Wuppertal:
Edition 52, 2-3.

Hamann, Volker (2010): Special Band 4, in: Hermann / Greg: Comanche Bd.4:
Roter Himmel über Laramie, Bielefeld: Splitter, 55-64.

Hatfield, Charles (2006): Alternative Comics: An Emerging Literature, Jackson,
MS, Miss.: Univ. Press of Mississippi.

Hausmanninger, Thomas (2013): Die Hochkultur-Spaltung. „Graphic Novels“
aus sozial- und kulturwissenschaftlicher Perspektive, in: Dietrich Grünewald
(Hg.): Der dokumentarische Comic. Reportage und Biografie, Essen: Christi-
an A. Bachmann Verlag, 17-30.

Hausmanninger, Thomas (2002): Kulturtheoretische Vorverständigung: Gewalt-
domestikation gegen Gewaltaffirmation, in: Ders. / Thomas Bohrmann (Hg.):
Mediale Gewalt. Interdisziplinäre und ethische Perspektiven, München: Wil-
helm Fink Verlag, 218-227.

Heinrich, Klaus (1992): Floß der Medusa. 3 Studien zur Faszinationsgeschichte
mit mehreren Beilagen und einem Anhang, Basel / Frankfurt a.M.: Stroemfeld
Verlag.

Holland, Edward C. / Carl T. Dahlmann (2017): Graphic Geopolitics: An Inter-
view with Comic Artist Joe Sacco, in: Geopolitics, 22:1, 204-214, DOI:
10.1080/14650045.2016.1254622 .

Bibliographie

330

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Holland, Edward C. (2015): Mapping Bosnia: Cartographic Representation in
Joe Sacco’s Graphic Narratives, in: Daniel Worden (Hg.): The Comics of Joe
Sacco: Journalism in a Visual World, Jackson, MS: Univ. of Mississippi Press,
85-100.

Horkheimer, Max / Theodor W. Adorno (1990): Dialektik der Aufklärung. Phi-
losophische Fragmente, Frankfurt a.M.: Fischer.

Jameson, Fredric (2007): Mythen der Moderne, Berlin: Kadmos.
Joas, Hans (1984): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die tech-

nologische Zivilisation, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Junqua, Amélie (2015): Wordless Eloquence – Shaun Tan, The Arrival, and Win-

shluss, Pinocchio, in: Revue de recherché en civilization américaine [Online],
5/2015, Online since 02 February 2016, connection on 20 December 2016.
URL: http://rrca.revues.org/685.

Kedves, Alexandra (2010): „Der Comic kann mehr – auch punkto Ehrlichkeit“,
Tages-Anzeiger 16.12.2010, https://www.tagesanzeiger.ch/kultur/buecher/Der
-Comic-kann-mehr--auch-punkto-Ehrlichkeit-/story/16040001 (letzter Aufruf:
14. Juni 2018).

Kelleter, Frank (Hg.) (2012): Populäre Serialität. Narration – Evolution – Dis-
tinktion. Zum seriellen Erzählen seit dem 19. Jahrhundert, Bielefeld: tran-
script Verlag.

Keppler, Angela (2015): Das Fernsehen als Sinnproduzent. Soziologische Fallstu-
dien, Berlin / München / Boston: De Gruyter / Oldenbourg.

Keppler, Angela (2006): Mediale Gegenwart. Eine Theorie des Fernsehens am
Beispiel der Darstellung von Gewalt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Keppler, Angela (1997): Über einige Formen der medialen Wahrnehmung von
Gewalt, in: Trutz von Trotha (Hg.): Soziologie der Gewalt, Kölner Zeitschrift
für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 37/1997, Opladen / Wiesba-
den: Westdeutscher Verlag, 380-400.

Knigge, Andreas C. (2009): Die Chancen der Moderne. Ein Werkstattgespräch
mit Reprodukt-Verleger Dirk Rehm, in: Ders. / Heinz Ludwig Arnold (Hg.):
Comics, Mangas, Graphic Novels, Text + Kritik, Sonderband V/2009: Edition
Text+Kritik, 248-257.

Klock, Geoff (2002): How to Read Superhero Comics and Why, New York /
London: Continuum.

Klonk, Charlotte (2017): Terror. Wenn Bilder zu Waffen werden, Frankfurt
a.M.: S. Fischer.

Koch, Gertrud (2016): Die Wiederkehr der Illusion. Der Film und die Kunst der
Gegenwart, Berlin: Suhrkamp.

Kracauer, Siegried (1992): Das Ornament der Masse, in: Ders.: Der verbotene
Blick. Beobachtungen, Analysen, Kritiken, Leipzig: Reclam, 172-185.

Kronauer, Brigitte (2007): Vuzz! In: Schreibheft. Zeitschrift für Literatur, Heft
68, März 2007, 37-39.

Lachmann, Renate (2002): Erzählte Phantastik. Zur Phantasiegeschichte und Se-
mantik phantastischer Texte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sekundärliteratur

331

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Lefèvre, Pascal (2013): Die Modi dokumentarischer Comics, in: Dietrich Grüne-
wald (Hg.): Der dokumentarische Comic. Reportage und Biografie, Essen:
Christian A. Bachmann Verlag, 31-49.

Leschke, Rainer (2001): Einführung in die Medienethik, München: Wilhelm
Fink / UTB.

Lévinas, Emmanuel (1995): Zwischen uns. Versuche über das Denken an den
Anderen, München / Wien: Carl Hanser.

Liessmann, Konrad Paul (2002): Kitsch! Oder Warum der schlechte Geschmack
der eigentlich gute ist, Wien: Christian Brandstätter.

Lindemann, Uwe / Michaela Schmidt (2006): „Die Liste der Braut. Einige Bemer-
kungen zur Filmästhetik von Quentin Tarantinos Kill Bill“ in A. Geisenhans-
lüke / Ch. Steltz (Hg.): Unfinished Business. Quentin Tarantinos Kill Bill und
die offenen Rechnungen der Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript Ver-
lag, 133-158.

Lippe, Rudolf zur (1984): Autonomie als Selbstzerstörung, Frankfurt a.M.: Syn-
dikat / EVA.

Löw, Martina (2001): Raumsoziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Löwenthal, Leo (1980): Standortbestimmung der Massenkultur, in: Ders.: Schrif-

ten 1: Literatur und Massenkultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 9-25.
Lund, Martin (2015): „NY 101“: New York City According to Brian Wood, in:

IJOCA. International Journal for Comic Art, Vol. 17, No. 2, Fall / Winter
2015, S. 1-33.

Lyotard, Jean-François (1989): Das Inhumane. Plaudereien über die Zeit, Wien:
Passagen.

Maase, Kaspar (2013): Populärkultur – Unterhaltung – Vergnügung. Überlegun-
gen zur Systematik eines Forschungsfeldes, in: Christoph Bareither et al.
(Hg.): Unterhaltung und Vergnügung. Beiträge der Europäischen Ethnologie
zur Populärkulturforschung, Würzburg: Königshausen & Neumann, 24-36.

Maase, Kaspar (2007): Grenzenloses Vergnügen. Der Aufstieg der Massenkultur
1850-1970, Frankfurt/M.: Fischer.

Maffesoli, Michel (1986): Der Schatten des Dionysos. Zu einer Soziologie des
Orgiasmus, Frankfurt a.M.: Syndikat.

Makropoulos, Michael (2004): Aspekte massenkultureller Vergesellschaftung, in:
Mittelweg 36. Zeitschrift des Hamburger Instituts für Sozialforschung, Heft
1, Februar/März 2004, 65-87.

McCloud, Scott (2001): Comics richtig lesen. Die unsichtbare Kunst, Hamburg:
Carlsen Verlag.

McKinney, Mark (2012): Interview with Baru: Part 2, in: European Comic Art,
Vol. 5, No. 2 (Winter 2012), 67-91.

McKinney, Mark (2011): Interview with Baru: Part 1 in: European Comic Art,
Vol. 4, No. 2 (Winter 2011), 213-237.

Bibliographie

332

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


McKinney, Mark (2008): The Algerian War in Road to America (Baru,
Thévenet, and Ledran), in: ders. (Hg.): History and Politics in French-Lan-
guage Comics and Graphic Novels, Jackson, MS: Univ. Press of Mississippi,
139-165.

McLuhan, Marshall (1994): Die magischen Kanäle. Understanding Media, Basel:
Verlag der Kunst Dresden.

Menke, Christoph (2012): Recht und Gewalt, Berlin: August Verlag.
Meskin, Aaron (2009): Comics as Literature? In: The British Journal of Aesthet-

ics 2009 49(3):219-239; doi:10.1093/aesthj/ayp025, last access: 11/11/09.
Meteling. Arno (2013): To Be Continued … Zum seriellen Erzählen im Superhel-

den-Comic, in: Otto Brunken / Felix Giesa (Hg.): Erzählen im Comic. Beiträge
zur Comicforschung, Essen: Christian A. Bachmann Verlag, S. 89-112.

Merleau-Ponty, Maurice (1994): Das Sichtbare und das Unsichtbare, München:
Wilhelm Fink.

Mickwitz, Nina (2016): Documentary Comics: Graphic Truth-Telling in a Skep-
tical Age, Basingstoke / New York: Palgrave Macmillan.

Miller, Ann (2014): Konsens und Dissens im Bande Dessinée, in: Stephan Pa-
ckard (Hg.): Comics und Politik, Berlin: Christian A. Bachmann Verlag,
23-52.

Miller, Ann (2008): Citizenship and City Spaces: Bande Dessinée as Reportage,
in: Mark McKinney (Hg.): History and Politics in French-Language Comics
and Graphic Novels, Jackson, MS: Univ. Press of Mississippi, 97-116.

Miller, Ann (2007): Reading bande dessinée: Critical Approaches to French-lan-
guage Comic Strip, Bristol, UK / Chicago, USA: Intellect Books.

Miller, Ann (2005): Narratives of Adolescence, Ethnicity and Masculinity in the
Work of Baru, in: Charles Forsdick / Laurence Grove / Libbie McQuillan
(Hg.): The Francophone Bande Dessinée, Amsterdam / New York: Rodopi,
137-148.

Miller, Frank (1988): Frank Miller. Interview, in: Gary Groth / Robert Fiore
(Hg.): The New Comics. Interviews from the pages of THE COMICS JOUR-
NAL, New York: Berkley Books, 59-70.

Miller, Max / Hans-Georg Soeffner (1996): Modernität und Barbarei. Eine Ein-
leitung, in: Dies. (Hg.): Modernität und Barbarei. Soziologische Zeitdiagnose
am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 12-27.

Mitchell, W.J.T. (2018): Bildtheorie, Berlin: Suhrkamp.
Mitscherlich, Alexander (1965): Die Unwirtlichkeit unserer Städte. Anstiftung

zum Unfrieden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Nurse, Angus (2015): Extreme restorative justice: the politics of vigilantism in

Vertigo’s 100 Bullets, in: Thomas Giddens (Hg.): Graphic Justice. Intersec-
tions of Comics and Law, New York: Routledge, 130-146.

Packard, Stephan (2014): Politisches im Comic und Comics in der Politik. Einlei-
tung, in: Ders. (Hg.): Comics & Politik, Berlin: Christian A. Bachmann, 9-19.

Sekundärliteratur

333

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Packard, Stephan (2006): Anatomie des Comics. Psychosemiotische Medienanal-
yse, Göttingen: Wallstein.

Page, Max (2008): The City’s End: Two Centuries of Fantasies, Fears, and Pre-
monitions of New York’s Destruction, New Haven & London: Yale Univ.
Press.

Panofsky, Erwin (2002): Sinn und Deutung in der bildenden Kunst, Köln: Du-
Mont.

Paul, Gerhard (2013): BilderMACHT. Studien zur Visual History des 20.
und 21. Jahrhunderts, Göttingen: Wallstein.

Pizzino, Christopher (2008): Art that goes Boom: Genre and Aesthetics in Frank
Miller’s Sin City, English Language Notes 46.2 Fall / Winter 2008: 115-128.

Platthaus, Andreas (2000): Im Comic vereint – Eine Geschichte der Bildgeschich-
te, Frankfurt a.M. / Leipzig: Insel.

Polanyi, Karl (2001): Was ist ein Bild? In: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein
Bild? München: Wilhelm Fink, 148-162.

Popitz, Heinrich (2006): Soziale Normen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Popitz, Heinrich (2000): Wege der Kreativität, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Sie-

beck).
Popitz, Heinrich (1999): Phänomene der Macht, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul

Siebeck).
Rancière, Jacques (2009): The Future of the Image, London / New York: Verso.
Reck, Hans Ulrich (2000): Bild als Medium – Zeichen der Kunst, in: Hans

Belting / Dietmar Kamper (Hg.): Der zweite Blick. Bildgeschichte und Bildre-
flexion, München: Wilhelm Fink, 173-209.

Reemtsma, Jan Philipp (2009): Vertrauen und Gewalt. Versuch über eine beson-
dere Konstellation der Moderne, o.O.: Pantheon.

Reemtsma, Jan Philipp (2000): Mord am Strand. Allianzen von Zivilisation und
Barbarei, München: Siedler.

Ricks, Thomas E. (2017a): Will we have a 2nd Civil War? You tell me, in: For-
eign Policy / FP, 7. März 2017, https://foreignpolicy.com/2017/03/07/will-we-
have-a-2nd-civil-war-you-tell-me/ (letzter Zugriff: 12. Oktober 2018).

Ricks, Thomas E. (2017b): What a new U.S. civil war might look like, in: For-
eign Policy / FP, 10. Oktober 2017, https://foreignpolicy.com/2017/10/10/wha
t-a-new-u-s-civil-war-might-look-like/ (letzter Zugriff: 12. Oktober 2018).

Riha, Karl (1970): Zok roarr wumm. Zur Geschichte der Comics-Literatur,
Steinbach / Gießen: Anabas.

Ritter, Joachim (1971): Ästhetik, in: Ders. (Hg.): Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Band 1: A-C, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
555-580.

Rousseau, Jean-Jacques (1995): Emil oder Über die Erziehung, Paderborn et al.:
Ferdinand Schöningh.

Bibliographie

334

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Rowe, Christopher (2016): Dynamic drawings and dilated time: Framing in
comics and film, in: Journal of Graphic Novels and Comics, Vol. 7, No. 4,
December 2016, 348-368.

Russel Marble, Annie (2004): From The Reign of the Spectacular, (1903), in:
Jent Heer / Kent Worcester (Hg.): Arguing Comics: Literary Masters on a
Popular Medium, Jackson, MS: Univ. Press of Mississippi, 7-8.

Sacco, Joe (2012): Preface: A Manifesto, Anyone? In: Ders.: Journalism, Lon-
don: Jonathan Cape, IX-XII.

Scherpe, Klaus R. (1988): “Nonstop nach Nowhere City?” in Klaus R. Scherpe
(Hg.): Die Unwirklichkeit der Städte. Großstadtdarstellungen zwischen Mo-
derne und Postmoderne, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 129-152.

Schüwer, Martin (2008): Wie Comics erzählen. Grundriss einer intermedialen Er-
zähltheorie der grafischen Literatur, Trier: WVT.

Schulte, Christoph (1991): Radikal Böse. Die Karriere des Bösen von Kant bis
Nietzsche, München.

Seesslen, Georg (2010): Kitsch als kritische Masse: Jean-Pierre Jeunet, in: Spex.
Magazin für Popkultur, Nr. 324, Heft 01/2010.

Semel, Stefan (2002): Hermann, in: Reddition. Zeitschrift für graphische Litera-
tur, Ausgabe 38, 62-67.

Simmel, Georg (2008): “Die Großstädte und das Geistesleben” in Philosophische
Kultur, Frankfurt a.M.: Zweitausendeins, 905-916.

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Verge-
sellschaftung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Simmel Georg (1986): Der Begriff und die Tragödie der Kultur, in: Ders.: Philo-
sophische Kultur. Über das Abenteuer, die Geschlechter und die Krise der Mo-
derne, Berlin: Wagenbach, 195-219.

Sina, Véronique (2016): Comic – Film – Gender. Zur (Re-)Medialisierung von
Geschlecht im Comicfilm, Bielefeld: transcript Verlag.

Sina, Véronique (2009): Von der Graphic Novel zum Film – Postmoderne und
die Repräsentation von Gender in Frank Millers Sin City, in: Barbara Kainz
(Hg.): Comic. Film. Helden. Heldenkonzepte und medienwissenschaftliche
Analysen, Wien: Löcker, 67-91.

Sloterdijk, Peter (2004): Bilder der Gewalt – Gewalt der Bilder: Von der antiken
Mythologie zur postmodernen Bilderindustrie, Köln: DuMont, 333-348.

Soeffner, Hans-Georg (2005): Zeitbilder. Versuche über Glück, Lebensstil, Ge-
walt und Schuld, Frankfurt / New York: Campus.

Sofsky, Wolfgang (2011): Todesarten. Über Bilder der Gewalt, Berlin: Matthes &
Seitz.

Sontag, Susan (2003): Das Leiden anderer betrachten, München / Wien: Carl
Hanser.

Souza, Marcelo Mendez de (2017): Comic-chronotope in Julio’s Day: Gilbert
Hernandez’ explorations of the form-shaping ideologies of the medium, in:
Journal of Graphic Novels and Comics, Vol.8. No.4, August 2017, 359-375.

Sekundärliteratur

335

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Steiner, Franz Baermann (2008): Zivilisation und Gefahr. Wissenschaftliche
Schriften, Göttingen: Wallstein.

Todorov, Tzvetan (1996): Abenteuer des Zusammenlebens. Versuch einer allge-
meinen Anthropologie, Berlin: Wagenbach.

Trotha, Trutz von (2011): Dispositionen der Grausamkeit. Über die anthropolo-
gischen Grundlagen grausamen Handelns, in: Trutz von Trotha / Jakob Rösel
(Hg.): On Cruelty, Köln: Rüdiger Köppe, 122-146.

Vågnes, Øyvind (2010): Inside the Story: A Conversation with Joe Sacco, in:
Journal of Graphic Novels and Comics, Vol.1, No. 2/2010, 193-216.

Vermeeren, Tom / Gert Bussens / Volker Hamann (2015): Hermann. 50 Jahre
Dienst am Comic, in: Reddition. Zeitschrift für graphische Literatur, Ausgabe
61, 44-59.

Versaci, Rocco (2007): This Book Contains Graphic Language: Comics as Liter-
ature, New York / London: Continuum.

Vowinckel, Annette (2016): Agenten der Bilder. Fotografisches Handeln im 20.
Jahrhundert, Göttingen: Wallstein.

Walker, Tristram (2010): Graphic Wounds: The Comics Journalism of Joe Sacco,
in: Journeys. The International Journal of Travel and Travel Writing, Vol. 11,
No. 1, 69-88.

Wandtke, Terrence (2014): Frank Miller’s Sin City, in: Gary Hoppenstand (Hg.):
Critical Insights: The Graphic Novel, Ipswich, MA: Salem Press, 138-152.

Warburg, Aby (2010): Werke in einem Band, Berlin: Suhrkamp.
Warshow, Robert (2004): Paul, the Horror Comics, and Dr. Wertham, in: Jent

Heer / Kent Worcester (Hg.): Arguing Comics: Literary Masters on a Popular
Medium, Jackson, MS: Univ. Press of Mississippi, 67-80.

Weber, Wibke / Hans-Martin Rall (2017): Authenticity in comics journalism. Vi-
sual strategies for reporting facts, in: Journal of Graphic Novels and Comics,
Vol. 8, No. 4, August 2017, 376-397.

Weigel, Sigrid (2015): Grammatologie der Bilder, Berlin: Suhrkamp.
Welsch, Wolfgang (1994): Ästhet/hik. Ethische Implikationen und Konsequenzen

der Ästhetik, in: Christoph Wulf et al. (Hg.): Ethik der Ästhetik, Berlin: Aka-
demie Verlag, 3-22.

Werner, Paul (2005): Film noir und Neo-Noir, München: Vertigo.
Wertham, Fredric (1955): Seduction of the Innocent, London: Museum.
Wertheimer, Jürgen (1986): Ästhetik der Gewalt. Ihre Darstellung in Literatur

und Kunst, Frankfurt a.M.: Athenäum-Verlag.
Wetzel, Hubert (2018): Der zweite Bürgerkrieg: Rassenunruhen, Trump-Chaos,

schwer bewaffnete Milizen – die US-Gesellschaft ist heillos zerstritten und zer-
splittert, Süddeutsche Zeitung, Samstag/Sonntag, 28./29. Juli 2018, 11-13.

Wiesing, Lambert (2010): Die Sprechblase. Reale Schrift im Bild, in: Jens Balzer /
Lambert Wiesing: Outcault. Die Erfindung des Comic, Bochum & Essen:
Christian A. Bachmann Verlag, 35-62.

Bibliographie

336

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


Wiesing, Lambert (2005): Artifizielle Präsenz. Studien zur Philosophie des Bildes,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Woo, Benjamin (2010): Reconsidering Comics Journalism: Information and Ex-
perience in Joe Sacco’s Palestine, in: Joyce Goggin / Dan Hassler-Forest (Hg.):
The Rise and Reason of Comics and Graphic Literature, Jefferson, NC &
London: McFarland & Company, 166-177.

Worcester, Kent (2001): “Thrown to the Wolves: 100 Bullets” in: The Comics
Journal, http://www.tcj.com/3_online/w_review_bullets.html (download June
30, 2008, 02:10pm).

Worden, Daniel (2015): Introduction: Drawing Conflicts, in: Ders. (Hg.): The
Comics of Joe Sacco: Journalism in a Visual World, Jackson, MS: Univ. of
Mississippi Press, 3-18.

Wright, Bradford W. (2001): Comic Book Nation. The Transformation of Youth
Culture in America, Baltimore & London.

Wright, Robin (2017): Is America Headed for a new Kind of Civil War?, in: The
New Yorker, 14. August 2017, https://www.newyorker.com/news/news-desk/i
s-america-headed-for-a-new-kind-of-civil-war (letzter Zugriff: 12. Oktober
2018).

Wulf, Christoph / Dietmar Kamper / Hans Ulrich Gumbrecht (1994) (Hg.): Ethik
der Ästhetik. Berlin: Akademie Verlag.

Zimmermann, Tanja (2017): Zwischen Dokumentation und Vision. Comiczeich-
ner als Reporter und Seher, in: Bernd Dolle-Weinkauff (Hg.): Geschichte im
Comic. Befunde – Theorien – Erzählweisen, Berlin, Christian A. Bachmann
Verlag, 77-94.

Sekundärliteratur

337

https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468


https://doi.org/10.5771/9783845262468 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:57:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845262468

	Cover
	1. Einleitung: Bild, Medium
	2. Elemente: Spektakel, Gewalt, Ästhetik
	1. Spektakel
	2. Gewalt
	3. Ästhetik

	3. Arretierung: Frank Miller, Sin City
	1. Sin City
	2. Sequenz und Arretierung
	3. Rhythmus
	4. Abstraktion und Gewalt
	5. Ästhetik und Sinnlichkeit
	6. Graphische Narration

	4. Übertreibung: Yann & Conrad, Helden ohne Skrupel
	1. Subversion
	2. Helden
	3. Stereotyp
	4. Sex, Gewalt
	5. Überzeichnung
	6. Spektakel

	5. Superego: Brian Azzarello und Eduardo Risso, 100 Bullets
	1. Rezension
	2. Gewöhnliches. Außergewöhnliches
	3. Gewalt. Subjektivität
	4. Verwandlung
	5. Modern
	6. Kolportage

	6. Heimatfront: Brian Wood, DMZ
	1. Deterritorialisierung
	2. Relokalisierung
	3. Bild, Fotografie
	4. Figur
	5. Entfremden

	7. Dokumentation: Joe Sacco in Bosnien
	1. Comic Reportage
	2. Dokumentation
	3. Authentifikation
	4. Einbildungskraft

	8. Einfühlung: Baru
	1. Zugriff
	2. Expressivität
	3. Boxen
	4. Karikatur
	5. Aktion
	6. Bildlichkeit

	9. Legitimität: Hermann Huppen
	1. „Unsere Welt“
	2. Stilmittel
	3. Legitimität, Illegitimität
	4. Atmosphäre
	5. Rache
	6. Haltung

	10. Moderne: Winshluss, Pinocchio
	1. Unterleib
	2. Groteske
	3. Reise
	4. Humanisierung

	11. Fortsetzung folgt
	Bibliographie
	Comics
	Sekundärliteratur


