Till Kinzel

Leo Strauss - neokonservativer Ideologe,
amerikanischer Politikwissenschaftler, jiidischer Denker,
politischer Philosoph?

Zur neueren Strauss-Literatur

Batnitzky, Leora: Leo Strauss and Emmanuel Levinas. Philosophy and the Politics
of Revelation, Cambridge: Cambridge University Press, 2006, 280 S., Geb., 80 US-
Dollar.

Markus Kartheininger: Heterogenitat. Politische Philosophie im Friibwerk von
Leo Strauss, Miinchen: Wilhelm Fink, 2006, 442 S., 58 EUR.

Meier, Heinrich: Leo Strauss and the Theologico-Political Problem, Cambridge:
Cambridge University Press, 2006, 183 S., 24,99 US-Dollar.

Pangle, Thomas L.: Leo Strauss. An Introduction to His Thought and Intellectnal
Legacy, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2006, 189 S., Pb., 19,95 US-
Dollar.

Stanley Rosen: Plato’s Republic. A Study, New Haven: Yale University Press,
2005, 423 S., 45 US-Dollar.

Sheppard, Eugene R.: Leo Strauss and the Politics of Exile. The Making of a Poli-
tical Philosopher, Waltham, Mass.: Brandeis University Press, 2006, 191 S., 24,95
US-Dollar.

Steven B. Smith: Reading Leo Strauss. Politics, Philosophy, Judaism, Chicago:
University of Chicago Press, 2006, 256 S., 32,50 US-Dollar.

Sorensen, Kim A.: Discourses on Strauss. Revelation and Reason in Leo Strauss
and His Critical Study of Machiavelli, Notre Dame: University of Notre Dame
Press, 2006, 266 S., brosch., 35,00 US-Dollar.

Zuckert, Catherine and Michael: The Truth about Leo Strauss. Political Philoso-
phy and American Democracy, Chicago: University of Chicago Press, 2006. 306 S.,
32,50 US-Dollar.

Die letzten Jahre haben einen immer reicher fliefenden Strom an sowohl akade-
mischen wie auch eher populiren Arbeiten zu Leo Strauss und seiner Schule her-
vortreten sehen. War es einerseits die in den Feuilletons beliebte Diskussion, ob und
inwiefern Strauss und seine Schiiler einen (meist als verhingnisvoll gewerteten) Ein-
flufl auf die Auflenpolitik der Bush-Regierung ausgetibt hatten bzw. ausiibten, so
lassen sich doch andererseits auch Versuche finden, wieder stirker die eigentlich
denkerische Bedeutung Straussens in der Politikwissenschaft und vor allem der Phi-
losophie bzw. der politischen Philosophie in den Mittelpunkt des Interesses zu stel-

ZfP 55.]g. 2/2008

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

246 Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler

len. Es kann dabei nicht verwundern, dass einige der Biicher, die dieses Interesse zu
fordern suchen, auch auf die tagespolitischen Debatten eingehen, die oft iiberhaupt
der Anlafd fiir das Abfassen ihrer Biicher war.! Ein derartiger Anlaf} hat nun sein gu-
tes wie sein schlechtes. Denn einerseits fithrt er dazu, dass ein hohes Maf§ an offent-
licher Aufmerksamkeit, wenn auch vielleicht nur kurzzeitig, besteht und damit der
Name Strauss auch an so manches philosophisch interessierte Ohr gedrungen sein
dirfte. Andererseits aber sind auch die negativen Seiten nicht gering zu schitzen:
eine unnotige Aufmerksambkeit fir Demagogen und Halbinformierte, die ohne tie-
fere Kenntnis groteske Denunziationen verbreiten, aber auch eine anklagende, lar-
moyante oder apologetische Tendenz bei Strauss-Anhingern, die mit der philoso-
phischen Intention von Strauss nichts zu tun hat und dementsprechend von ihr
ablenkt. Aus dieser apologetischen Gefahr resultiert, wie wir sehen werden, eine
Tendenz in der neueren Strauss-Literatur, gerade von seiten einiger Strauss-Schiiler,
die Lehre von Strauss zu einer bloflen Form eines Straussianischen Liberalismus zu
verharmlosen und damit unter threm philosophischen Wert zu verkaufen. Mit ande-
ren Worten: Die Verteidigung Straussens gegen oft tatsichlich unsinnige Vorwurfe
liuft Gefahr, ihn auch noch gegen die Tatsache in Schutz nehmen zu wollen, dass
Strauss ein politischer Philosoph war, der die Philosophie selbst in denkbar radika-
ler Weise als Lebensweise begriff und daher aus der philosophischen Notwendigkeit
der Selbsterkenntnis heraus intensiv die Auseinandersetzung mit den Alternativen
zur Philosophie — der Politik wie der Theologie bzw. Religion — pflegte.

Im folgenden soll ein kritisch wertender Uberblick iiber die neuere Strauss-Lite-
ratur gegeben werden, der sich aus nahe liegenden Griinden vor allem auf die eng-
lischsprachige, d. h. aber amerikanische Literatur konzentriert, da sich Strauss’ bis-
her grofite Wirksamkeit in den USA entfaltete.’ Aufsitze, die sich einzelnen
Problemen der Strauss’schen Thesen widmen und ebenfalls in zunehmender Zahl
erscheinen, bleiben dabei auf8er Betracht.* Auch wird im Interesse einer Zuspitzung
auf die fruchtbarsten Auseinandersetzungen das Hauptaugenmerk nicht auf in der
Strauss-Forschung unstrittigen Thesen liegen, die sich selbstredend in allen der hier
zu besprechenden Biichern finden. Die Literatur teilt sich in zwei grofle Gruppen.

1 Einige Erwihnungen der Rolle von Strauss finden sich z. B. bei Nina J. Easton, Gang of
Five. Leaders at the Center of the Conservative Crusade, New York: Simon & Schuster,
2000, S. 38-47, sowie James Mann, Rise of the Vulcans. The History of Bush’s War Cabi-
net, New York: Penguin, 2004, S. 22-29.

2 Vgl. dazu auch die Bemerkungen von Heinrich Meier im Vorwort zur amerikanischen
Ausgabe seiner Strauss-Studien, Leo Strauss and the Theologico-Political Problem,
Cambridge 2006, S. XIX-XX.

3 Siche dazu die umfassende, wenn auch aus diversen Griinden kritikwiirdige Bibliogra-
phie von John Murley, Leo Stranss and His Legacy, Lanham 2005, sowie meine Bespre-
chung in ZfP 2/2006, S. 228-230.

4 Siehe z. B. Gregor Fitzi, »Hermeneutik und Politik. Zu Leo Strauss’ Neugewinnung
des platonischen Problemhorizonts«, in: derselbe (Hg.), Platon im Diskurs, Heidelberg
2006, S. 27-54; Gideon Stiening, »Psychologie und Handlungstheorie im Leviathan.
Neue Anmerkungen zum sogenannten >Strauss-Problem«, in: Dieter Hiining (Hg.),
Der lange Schatten des Leviathan. Hobbes® Philosophie nach 350 Jahren, Berlin 2006, S.
55-105.

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler 247

Die erste Gruppe greift sich einen bestimmten Gesichtspunkt aus dem Werk von
Strauss heraus und behandelt diesen dann im Stile akademischer Arbeiten mehr
oder weniger systematisch bzw. exemplarisch. Darunter fallen hier die Arbeiten von
Sorensen sowie Batnitzky, die sich in jeweils unterschiedlicher Weise dem zentralen
Thema von Strauss stellen, der Frage nach dem Verhiltnis von Philosophie (nicht:
Vernunft) und Offenbarungsglauben, die Strauss auch als das »theologisch-politi-
sche Problem« bezeichnete, in dem er bekanntlich »das Thema« seiner Untersu-
chungen sah.> Aber auch die Studie von Sheppard, der sich einem frithen Lebensab-
schnitt von Strauss widmet, zielt auf eine biographisch-historische Anniherung und
betont damit methodisch nicht so sehr die Sache, um die es Strauss ging, als viel-
mehr lediglich den Ausgangspunkt seines Fragens, seine Verortung im Horizont der
Geschichte, aus der heraus er in die Ortlosigkeit bzw. Heimatlosigkeit der Philoso-
phie aufbrach (vgl. Batnitzky, S. 170-171).

Die zweite Gruppe nimmt von den gegenwirtigen politischen Auseinanderset-
zungen ihren Ausgangspunkt und versucht von daher eine Art Gesamtwiirdigung
von Strauss, die iber den akzidentellen Anlafl hinaus den Anspruch erhebt, dem
Denken von Strauss gerecht zu werden. Hierzu zihlen etwa die Werke von Smith,
Pangle und den Zuckerts. Weitgehend im aktuell Politischen verhaftet bleibt ein
Werk wie Anne Nortons Strauss-Kritik in Leo Strauss and the Politics of American
Empire, das hier unberticksichtigt bleiben kann, weil es methodisch und inhaltlich
keinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erheben kann.

Sorensen analysiert in seiner Studie Strauss’ abschliefende Wiirdigung Machia-
vellis und zeigt dabei ein durchaus richtiges Gespiir, wenn er die Bedeutung von
Thoughts on Machiavelli, die schon der konservative amerikanische Politologe
Willmoore Kendall in einer frithen Besprechung angedeutet hatte’, fiir die Strauss-
Deutung herausstellt. Zunichst aber fillt auf, was leider fiir einen groflen Teil ameri-
kanischer Fachstudien gilt, nimlich eine erstaunliche Provinzialitit der Studie, zi-
tiert der Autor doch keinerlei Literatur, die in einer anderen Sprache als des Engli-
schen erschienen ist. Weder italienische Texte (geschweige denn Machiavelli-
Ausgaben!) finden sich angefiihrt, noch findet sich auch nur die geringste Spur einer
Auseinandersetzung mit den fiir das Verhaltnis der Philosophie zur Offenbarungs-
religion héchst wertvollen Briefwechseln, die in Band 3 der Gesammelten Schriften
vor bereits mehreren Jahren erschienen sind. Die Ignoranz gegentiber der For-
schungsliteratur und — weitaus schlimmer — den seit Jahren vorliegenden Editionen
der behandelten Autoren in den Originalsprachen ist erstaunlich. Sie ist aber auch
aus rein sachlichen Griinden von Belang, denn gerade der Briefwechsel, den Strauss

5 Leo Strauss, Hobbes’ politische Wissenschaft und zugehorige Schriften — Briefe, Stuttgart
2001, S. 8.

6 Siehe ZfP 4/2005, S. 466-468, sowie die beiden Rezensionen in Interpretation 32/3,
Sommer 2005, von James Costopoulos, »Anne Norton and the ,Straussian’ Cabal: How
Not to Write a Bookx, S. 269-281, und David Lewis Schaefer, »The Ass and the Lion«,
S. 283-305.

7 Willmoore Kendall, »Thoughts on Machiavelli«, in: Willmoore Kendall Contra
Mundum, New Rochelle 1971, S. 449-458.

ZfP 55.]g. 2/2008

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

248 Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler

mit Freunden der Marburger Zeit fihrte, macht die Selbstverstindigung Straussens
uber das, was er unter Philosophie versteht und was er als deren Gegenspieler be-
trachtet, unmissverstindlich deutlich. Seit der Publikation der Briefwechsel kann es
schlechterdings keinen Zweifel mehr daran geben, dass Strauss seinem eigenen Ver-
stindnis nach kein »judischer Philosoph« war. Strauss war aber auch, abstrakt ge-
wendet, kein Parteiginger der Offenbarung gegen den Unglauben der Philosophie.
Wie versucht nun aber Sorensen, die Strauss’sche Position zu vermitteln? Strauss, so
seine Konklusion, sei ein Philosoph und als solcher auf der Seite von Athen, der sich
aber fir die Offenbarung offen gehalten habe (S. 31). Sorensen teilt das politisch-
theologische Mifiverstindnis der Lehre von Strauss bei Autoren wie Harry Jaffa
und Susan Orr, welche die Sorge um die Moral bzw. die Gerechtigkeit (und nicht
die Frage quid sit deus - was ist ein Gott?®) als den Kern des Strauss’schen Denkens
betrachten und deswegen irrtiimlicherweise glauben, Strauss verteidige mit from-
men Absichten #nd frommen Ergebnissen den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs.?

Batnitzkys Ansatz ist subtiler und versucht, aus der Konfrontation des Denkens
von Levinas und Strauss, das bisher nicht miteinander verglichen wurde, zu einem
vertieften Verstindnis des Verhaltnisses von Vernunft und Offenbarung zu gelan-
gen, wobei sie auch den politischen Implikationen bei beiden Denkern nachgeht.
Batnitzky sieht die Berechtigung ihres Vergleiches in den bemerkenswert dhnlichen
Biographien der beiden Denker, da beide die philosophische Moglichkeit der Moral
nach dem nationalsozialistischen Judenmord zu bedenken versucht hatten und
Schiiler von Husserl und Heidegger waren. Beide bezichen sich auf Franz Ro-
senzweig und Hermann Cohen und behaupteten, zu Platon zuriickzukehren, auch
wenn sich ithre Deutungen zweifellos unterschieden. Beide machten die Auseinan-
dersetzung von »Athen« und »Jerusalem« (Strauss) bzw. des Griechischen und des
Hebriischen (Levinas) zum Gegenstand ihres Nachdenkens. Batnitzky mochte nun
die scheinbare Klarheit, mit der Levinas dem hebriischen, Strauss dem griechischen
Denken zugerechnet wird, in Zweifel ziehen und argumentiert, bei beiden finden
sich Analysen, die darauf zielten, die Moglichkeit der Wahrheit der Offenbarung zu
erweisen (S. 8). Auch kommt sie in ihrer Lesart Levinas’ zu der Auffassung, nicht
dieser Denker der Alteritdt sei der gegeniiber dem Anderen offenere, sondern
Strauss. Strauss’ Hermeneutik der philosophischen Esoterik sei nicht dogmatisch,
sondern dialogisch (S. 177) und in sich egalitir (S. 179). Batnitzkys paradoxe These

8 Fir Strauss war die Anwendung der sokratischen Was ist-Frage auf Gott bzw. die Got-
ter der esoterische Kern des philosophischen Interesses (»the all-important question
which is coeval with philosophy«). Siehe The City and Man, Chicago 1978, S. 241,
sowie den instruktiven Brief von Strauss an Seth Benardete, zitiert bei Heinrich Meier,
Das theologisch-politische Problem. Zum Thema von Leo Strauss, Stuttgart 2003, S. 47
Anm. 42. bzw. Leo Strauss and the Theologico-Political Problem, S. 27 Anm. 42, und die
Diskussion dazu in Ronna Burger (Hg.), Encounters and Reflections. Conversations
with Seth Benardete, Chicago 2002, S. 175-178.

9 Siehe Susan Orr: Jerusalem and Athens. Reason and Revelation in the Works of Leo
Strauss, Lanham 1995, S. 158; Orr schligt sich im Streit zwischen den sogenannten Ost-
kiisten- und Westkiisten-Straussianern auf die Seite der Westkiiste, die mit Jaffas Werk
identifiziert wird.

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler 249

bzw. vorldufige Antwort lautet denn auch, Levinas sei viel mehr als Strauss ein Ver-
teidiger der Philosophie und Strauss sei, so jedenfalls liest Batnitzky dessen Halevi-
Interpretation, ein Verteidiger der moralischen Notwendigkeit von Offenbarung (S.
16f.), doch wird dies nicht durch die Textstellen belegt, die Batnitzky daftir anfihrt
(cf. S. 137).1° Es ist jedoch aus mehreren Griinden fragwiirdig, Strauss als Verteidi-
ger der Moral gegen die Philosophen zu interpretieren; vielmehr kommt man
Strauss’ Intention niher, wenn man seine Position mit der des Sokrates vergleicht,
dem es, in Strauss’ eigenen Worten, ebensosehr um das Verstehen dessen ging, was
Gerechtigkeit ist, d. h. um das Verstehen der ganzen Verwickeltheit des Gerechtig-
keitsproblems wie um das Lehren der Gerechtigkeit.!" Batnitzkys Ansatz ist so
durchaus erfrischend und zupackend, weil sie Strauss als selbstkritischen Skeptiker
liest, der wichtige Fragen gestellt hat, die es fiir die gegenwirtige Philosophie
fruchtbar zu machen gilt: Batnitzky ist mehr an der Sache als an Strauss selbst inter-
essiert und diese Sache fafit sie in die Frage: »does philosophy require the philoso-
phical possibility of revelation?« (S. 8) Strauss’ Stirke als zeitgendssischer Denker
bestehe darin, so Batnitzky, dass er sowohl zur Philosophie wie zur Offenbarungs-
religion spreche und modernen Intellektuellen einen Zugang zum Verstindnis der
anhaltenden (auch politischen) Macht der Religion biete (S. 213).

Nicht philosophisch, sondern historisch wendet sich Eugene Sheppard in seiner
biographischen Studie dem Denken von Strauss bis zum Jahre 1948 zu; es geht ihm
dezidiert nur um den vorstraussianischen Strauss auf dem Weg zum politischen Phi-
losophen. Er betont neben den Auseinandersetzungen um den Zionismus, in die der
junge Strauss involviert war, vor allem die Erfahrung des Exils (galut) als konstituti-
ves Element der jidischen Existenz schlechthin und somit auch des politischen
Denkens von Strauss. Er verfolgt dies bis in Strauss’ Entdeckung der Kunst des
Schreibens in threm Zusammenhang mit der Verfolgung hinein und bietet somit den
allerdings in sich methodisch problematischen Versuch einer Genealogie der Geburt
der politischen Philosophie aus dem Geist des Exils und der personlichen Neurose:
»Strauss’s American thought represents a transformation of a neurotic condition
into a creative intellectual agenda« (S. 84f.). Sheppard reiht sich damit unter jene In-
terpreten ein, die vor allem auf die Bedeutung des theologisch-politischen Dilem-
mas der zwanziger Jahre fiir den jungen Strauss hinweisen, der sich damals als Jude
im Sinne des Zionismus engagierte, dies aber auf eigenwillige Weise auslegen.
Sheppard behauptet kurzerhand einen Dogmatismus des spaten Strauss, doch fallt
die Auseinandersetzung mit konkurrierenden Deutungen arg knapp aus; metho-
disch sieht er seinen kontextualisierenden Zugriff, der den Zusammenhang von Le-
ben und Werk aufzeigen mochte, im Widerspruch zur straussianischen Hermeneu-
tik. Sheppard zufolge entwickelte sich das Strauss’sche Denken in Amerika zu einer
»ritselhaften (enigmatic) Orthodoxie« (S. 4), doch bleibt diese Charakterisierung

10 Die Begriindung der Nichstenliebe aus der Annahme des Rufes Gottes findet sich in
einer Passage des Vorworts zur amerikanischen Ausgabe von Die Religionskritik Spino-
zas, die sich auf das »neue Denken« eines Rosenzweig bezieht. Siehe Leo Strauss,
Gesammelte Schriften Bd. 1, S. 17.

11 Leo Strauss, Naturrecht und Geschichte, Frankfurt/M. 1977, S. 155.

ZfP 55.]g. 2/2008

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

250 Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler

selbst ritselhaft, eben weil Strauss nicht orthodox war, auch nicht im Hinblick auf
seine eigene »Schule«. Sheppards Buch ist am interessantesten dort, wo es die Ent-
stehung der Strauss’schen These von der Kunst des Schreibens zwischen den Zeilen
rekonstruiert und tiberzeugend darlegt, dass Strauss selbst in den dreiffiger Jahren
begann, diese Kunst zu praktizieren (S. 92-94, 107-112). Weil Sheppard aber meint,
die Unterscheidung von Esoterik und Exoterik sei ein Grundpfeiler seiner politi-
schen Philosophie (statt eines notwendigen Korollariums aus einem bestimmten
Philosophiebegriff), dieser wiederum aber das Produkt eines halbbewufiten kreati-
ven Umgangs mit einer neurotischen Disposition, wird Strauss’ Denken nicht in
seiner Bedeutung fiir die Wiedergewinnung bzw. Entwicklung eines Begriffs der
politischen Philosophie erfaf}t, sondern als ein Denken, das im Grunde eher zur Er-
hellung der exilischen Mentalitit als irgendwie politikphilosophisch von Belang ist.

Ebenfalls um das theologisch-politische Problem zentriert ist die sehr umfangrei-
che Dissertation Kartheiningers, der in seiner Studie auf hohem Niveau versucht,
den sogenannten »Realkontext« zu rekonstruieren, aus dem heraus Strauss seine
politische Philosophie entwickelte. Dabei lenkt er sein Hauptaugenmerk auf die
philosophischen Konzeptionen Hermann Cohens und Franz Rosenzweigs, die fur
von Strauss abgelehnte Versuche stehen, ausgehend vom deutsch-judischen Pro-
blem das theologisch-politische Problem durchzuspielen. Kartheininger fafit seine
Analyse etwas uberraschend unter die Kategorie der Heterogenitit, weil sich
Strauss’ Philosophie sowohl auf die ewige Wahrheit wie die Welt der Meinungen
beziehe und der Mensch als sinnlich-geistiges Wesen schon immer die Heterogeni-
tit von Ewigem und Zeitlichem sei. Er lehnt entsprechend die namentlich von
Heinrich Meier stark gemachte Opposition von politischer Theologie und politi-
scher Philosophie als grobe Vereinfachung ab (vgl. S. 222). Das theologisch-politi-
sche Problem bestimmt Kartheininger daher in kritischer Abgrenzung von anderen
Strauss-Interpreten als eben das »Problem des Verhiltnisses von Zeitlichem und
Ewigem« (S. 10). Das Hauptaugenmerk gilt dabei Philosophie und Gesetrz von 1935,
jenem Frithwerk von Strauss, das noch vor der radikalen Wendung seiner Philoso-
phie nach der Entdeckung des exoterisch-esoterischen Schreibens lag und damit die
Kulmination der Philosophie des vorstraussianischen Strauss enthalt. Kartheininger
mochte nun seinerseits, worin er Sheppard nahe ist, das Frithwerk Strauss’ als das
stirkere und bessere dem Spatwerk vorziehen, das er keineswegs fiir reifer halg,
auch wenn sich der Grundgedanke der Heterogenitit durch das gesamte Werk ziehe
(S. 422). Daher lautet nun Kartheiningers These, Strauss habe auch schon im Friih-
werk politische Philosophie betrieben, und er behauptet, die These des spiten
Strauss von der Suffizienz der Philosophie konne von diesem nicht bewiesen oder
als der These von der Insuffizienz iiberlegen ausgewiesen werden. Im Frihwerk
aber habe Strauss noch die Insuffizienz der Philosophie gegeniiber der Offenbarung
vertreten. Kartheininger muf} entsprechend die fiir Strauss’ Philosophieverstindnis
wichtige These der Unterscheidung von Esoterischem und Exoterischem der Sache
nach zurtickweisen, weil es um den »ganzen Menschen« gehen miisse, was die Un-
terscheidung unterschiedlicher Adressaten offenbar illegitim macht (S. 423 - 424).
Trotz Kartheiningers Apostrophierung des Prinzips der Heterogenitit, die sich ja

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler 251

gerade auch in der rhetorischen Anpassung an unterschiedliche Adressaten des phi-
losophischen Diskurses manifestiert, driickt seine Arbeit damit zumindest implizit
ithre deutliche Ablehnung der Legitimitit oder auch nur des Sinnes einer Unter-
scheidung von Esoterik und Exoterik im Bereich der Philosophie tiberhaupt aus (S.
423). Dies vermag im Letzten nicht zu Uiberzeugen, weil Kartheininger damit gerade
denjenigen Begriff von politischer Philosophie, den Strauss gegen ihr Vergessen ins
Spiel gebracht hatte, wieder kassiert. Durch die starke Kontextualisierung ver-
schwindet die entscheidende Dimension der politischen Philosophie im
Strauss’schen Sinne; Strauss” Gesamtwerk muf deshalb im Letzten, zieht man die
Konsequenz aus Kartheiningers intelligenter Analyse, als grofles Selbstmifiver-
standnis erscheinen. Kartheininger aber, das ist die Quintessenz aus seiner Konzen-
tration auf die politische Philosophie im Frihwerk von Strauss, geht letztlich von
der Kantischen - und Heideggerschen - Einsicht aus (cf. Kritik der reinen Vernunft
B 370), dass die Moglichkeit besteht, einen Autor besser zu verstehen, als er sich
selbst verstand, und fithrt dies ad oculos vor.

Steven B. Smiths Buch besteht aus meist frither veroffentlichten Aufsitzen, die
zum Verstindnis der Philosophie von Strauss beitragen sollen, aber keine Gesamt-
darstellung pritendieren (S. 1). Smith mochte das zentrale und am meisten relevante
Thema des Strauss’schen Denkens untersuchen, das theologisch-politische Problem,
das fiir Smith identisch ist mit seiner metaphorischen Umschreibung als Jerusalem
und Athen. Smiths Motiv fiir das Schreiben bzw. Zusammenstellen seines Buches ist
die aktuelle Kritik an Strauss im Lichte des Neokonservatismus und seine Uberzeu-
gung, dass Strauss kein Konservativer war, sondern einer der besten Freunde, die die
Demokratie je hatte (S. ix).!> Genauer betrachtet, wird jedoch bereits hier der tber-
aus problematische Charakter der Smithschen Deutung manifest, denn seine For-
mulierungen zeigen, wie vage er argumentiert. So sagt er z. B. »I do not regard
Strauss as a conservative« ebenso wie er Arthur Schlesingers schlecht informierte
Kritik an Strauss (in einer Rezension des Buches von Anne Norton) nicht als unzu-
treffend zuriickweist, sondern mit der deutlich schwicheren Formulierung, die
Strauss von Schlesinger zugeschriebenen Auffassungen seien denkbar weit entfernt
»from my own understanding« (S. 3). Damit aber begibt sich Smith in ein Feld, wo
die fiir Philosophen entscheidenden Wahrheitsanspriiche konfus bleiben, zumal
Smith Strauss in politicis in eine Reihe stellt mit den »cold-war liberals« seiner Ge-
neration wie Isaiah Berlin, Lionel Trilling, Walter Lippmann und Raymond Aron
(S. 15). Ob man damit aber Strauss auch nur ansatzweise gerecht wird, darf man
figlich bezweifeln, woflir nicht zuletzt die scharfe Kritik Straussens an Isaiah Ber-
lins Liberalismus spricht.!® Smith behauptet, Strauss habe sich als Lehrer der Beson-
nenheit und des Mafles verstanden, entgegen der Auffassung, die ihm »viele« seiner
Freunde zugeschrieben hitten; diese »Freunde« werden jedoch leider nicht genannt.

12 So weist Smith auch abschlieffend zutreffend auf den Unterschied der Politikauffassun-
gen von George W. Bushs Regierung und von Leo Strauss hin, indem er auf die unter-
schiedliche Haltung zum Bosen verweist. Im Gegensatz zur Rhetorik der Bush-
Regierung war Strauss hochst skeptisch gegentiber der Moglichkeit, das Bose aus der
Welt zu verbannen (S. 199-200).

ZfP 55.]g. 2/2008

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

252 Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler

Smith erkennt wichtige Ziige der Lehre von Strauss, wenn er auch, bedingt durch
seine eigenen Forschungsinteressen, zuviel Energie auf die Frage des Judischen an
Leo Strauss verwendet (»How Jewish was Leo Strauss«). Dies fiihrt ihn zu Formu-
lierungen, deren zweifelhafter Charakter Smith selbst nicht verborgen geblieben
sein kann, so etwa wenn er behauptet, »Strauss’s response to the Nietzschean de-
mand for probity is an embrace of orthodoxy« (S. 82). Auch wenn Smith sogleich
hinzuftigt, es handele sich dabei um eine »orthodoxy of a very particular sort«, ist
dies schlicht falsch oder zumindest begrifflich und sachlich stark irrefithrend und
148t die hermeneutische Zuverlissigkeit von Smiths Buch in ungiinstigem Licht er-
scheinen.'* Nicht zuletzt die von Strauss im Briefwechsel mit Jacob Klein mit du-
Berster Klarheit ausgesprochene Unvereinbarkeit von Judentum und Philosophie
legt begriindete Zweifel nahe, ob auf dem Wege einer inzwischen modisch geworde-
nen Interpretation als »jidischer Denker« ein wirkliches Verstindnis der Intention
von Strauss gelingen kann.

Smiths Werk enthilt dennoch niitzliche Hinweise, auch wenn sie nicht wirklich
neu sind, so etwa wenn er Natural Right and History sowie Strauss” Werk insgesamt
als Antwort auf Heidegger interpretiert (S. 17). Auch stellt er lapidar fest, was z. B.
die Zuckerts abstreiten (siche dort z. B. S. 136-154), dass »Strausss wrote as he read«
(S. 9), woraus sich erhebliche Konsequenzen fiir das hermeneutische Vorgehen er-
geben missen.!” Die Frage, ob sich Strauss selbst der Kunst des Schreibens bediente,
die er den Philosophen der Vergangenheit zuschrieb, ist keine Nebenfrage, an der
sich akademisches Spiegelfechten iiben liele, denn sie hingt unmittelbar mit dem
Verstindnis der philosophischen Titigkeit zusammen. Die Moglichkeit der Philoso-
phie im urspriinglichen Sinne erweist sich fiir Strauss dadurch, dass der »Historis-
mus<, d. h. fiir Strauss die Auffassung, auch die Philosophen seien vollumfinglich
Kinder ihrer Zeit, sich als unzutreffend erweisen lifit. Mittels der These von der
Kunst des Schreibens wird erklarbar, dass die Anpassung der Philosophen an die
herrschenden Gedanken ihrer Zeit nur eine scheinbare ist, die den esoterischen
Kern ihres Denkens nicht berithrt.!® Es sprechen auch wichtige Textstellen dafiir,
dass Strauss sich aus Liebe zu den jungen (potentiellen) Philosophen jener schwieri-

13 Siehe Strauss in Thomas L. Pangle (Hg.): The Rebirth of Classical Political Rationalism.
An Introduction to the Thought of Leo Stranss, Chicago 1989, S. 13-18; sowie das neue
Buch Pangles S. 18-22.

14 Vgl. nur Strauss’ Brief an Lowith in Band 3 der Gesammelten Schriften, Stuttgart 2001,
S. 650, sowie die in der zweiten Auflage des ersten Bandes der Gesammelten Schriften
mitgeteilte Bemerkung von Scholem, S. XV.

15 Auch Claudia Hilb scheint in ihrer Studie Gber Strauss, von der mir nur ein Auszug
vorlag (als PDF unter http://weblog.educ.ar/contratapa/archives/Hilb.pdf), die gleiche
hermeneutische These zu vertreten. Sieche Leo Strauss: el arte de leer. Una lectura de la
interpretacion straussiana de Maquiavelo, Hobbes, Locke y Spinoza, Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica, 2005.

16 Siehe Leo Strauss, »Persecution and the Art of Writing«, in: Social Research 8: 1/4
(1941), S. 503 Anm. 23, sowie zur Bedeutung der Historismuskritik von Strauss in die-
sem Zusammenhang den Aufsatz von Arthur Melzer, »Esotericism and the Critique of
Historicism«, in: American Political Science Review 100/2 (Mai 2006), 279-295, der Teil
eines grofleren Buchprojekts zum gleichen Thema ist.

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler 253

gen und doch angenehmen Aufgabe der Erziehung mittels der Kunst des Schreibens
bediente, die sich in seinem Falle jedoch von verschiedenen Formen der Vergangen-
heit unterschied, und zwar weil die geschichtliche Situation der Philosophie in der
liberalen Moderne eine andere Strategie erforderte bzw. weil die exoterische Seite
von Strauss” politischer Philosophie sich eben in der fiir seine Zeit typischen Weise
darbot, d. h. als gelehrte Philosophiegeschichte.!”

Anders als Smith, so scheint es, unternchmen die Strauss-Schiiler Catherine und
Michael Zuckert einen systematischeren Versuch, »die Wahrheit tiber Leo Strauss«
zu prisentieren, nicht nur ihr »eigenes Verstindnis«, obschon auch dieses Buch
nicht das ganze Werk von Strauss in den Blick nimmt, sondern wiederum stark von
einer politischen Perspektive gepriagt ist. Es geht also um den Einflufl des
Strauss’schen Denkens auf die amerikanische Politikwissenschaft (S. 258) und die
Prisentation von Strauss als »postmodernem politischen Denker«. Da Strauss selbst
deutlich auf die unterschiedliche Extension der Begriffe »politisches Denken« und
»politische Philosophie« hingewiesen hat, ist diese Kategorisierung alles andere als
gliicklich (von der Rubrizierung als »postmodern« ganz zu schweigen).' Das Buch
ist ihren straussianischen Lehrern Walter Berns, Allan Bloom, Joseph Cropsey und
Herbert Storing gewidmet. Merkwiirdigerweise betonen aber auch die Zuckerts den
okkasionellen Charakter des Buches. Wie das Buch Smiths versuchen auch die Zu-
ckerts deutlich zu machen, dass Strauss komplexer ist als es die simplen Zuschrei-
bungen des Feuilletons nahelegen und daher nicht einfach als bloffer Konservativer
abgetan werden konne. Leider mithen sich die Zuckerts damit ab, seitenlang aus den
Denunziationsschriften Lyndon LaRouches und seiner Anhinger zu zitieren und
zu referieren, die Strauss als eine Art satanischen Faschisten zu betrachten scheinen.
Damit aber wird um wissenschaftliche Argumentation unbekiimmerten Ideologen
in einer Arbeit mit dem ungliicklich gewdhlten Titel »Die Wahrheit tiber Leo
Strauss« zuviel Ehre und Raum erwiesen. Der Hinfithrung zum Werk eines bedeu-
tenden Philosophen legen die Zuckerts so leider einige Stolpersteine in den Weg.

Dies aber ist ein Einwand, der sich auf die rhetorische Struktur des Werkes be-
zieht. Irrefilhrender ist ein weiterer Kunstgriff der Zuckerts, der offenbar aus der
spezifisch amerikanischen Adressatenorientierung des Buches folgt, fiir europiische
Leser aber nur von begrenztem Interesse ist. Zugleich zeigt er aber deutlich die
Grenzen einer stark didaktisch orientierten Strauss-Darstellung. Strauss wird nim-
lich von den Zuckerts mit folgenden drei Propositionen identifiziert (wofiir es in

17 Siehe Leo Strauss, Persecution and the Art of Writing, S. 36 und 144; »Farabi’s Plato«, in:
Louis Ginzberg Jubilee Volume, New York 1945, S. 375 [immunity of the commenta-
tor]. Vgl. auch Thomas G. West, »Leo Strauss and the American Founding«, in: Kenn-
eth L. Deutsch/ Walter Nicgorski (Hg.), Leo Strauss. Political Philosopher and Jewish
Thinker, Lanham 1994, S. 324. Ein Versuch, die Strauss’sche Form der philosophischen
Esoterik im Unterschied zur antiken und modernen Form niher zu bestimmen, findet
sich jetzt, beeinflusst von Steven Smith, bei Michael L. Frazer, »Esotericism Ancient
and Modern. Strauss Contra Straussianism on the Art of Political-Philosophical Wri-
ting«, in: Political Theory 34/1 (Februar 2006), S. 33-61.

18 Siche Leo Strauss, What Is Political Philosophy? and Other Studies, Chicago 1988, S. 12.

ZfP 55.]g. 2/2008

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

254 Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler

dieser Form allerdings keine Belege gibt): 1. Amerika ist modern, 2. Die Moderne ist
schlecht, 3. Amerika ist gut. Sieht man einmal von der Tatsache ab, dass diese Zu-
schreibung von einer kaum haltbaren Holzschnittartigkeit ist, die der Intention von
Strauss’ politischer Philosophie klar widerspricht und typisch fir die Reduktion ei-
ner philosophischen Lehre auf Schulbuchniveau ist, so frappiert zudem, wie die Zu-
ckerts dann auch noch versuchen, den (ihnen selbst!) offenbaren logischen Unsinn
ithrer Konstruktion (siche den eigenen Hinweis darauf S. 58; vgl. 198) als tragfihige
Interpretation des Denkens von Leo Strauss zu prasentieren. Sie schieben ihren ei-
genen (schlicht falschen) Syllogismus ohne viel Federlesens Strauss selbst unter, so
etwa wenn sie S. 204 von »Strauss’s syllogism on America« und immer wieder von
»Strauss’s three propositions« sprechen, obwohl es sich dabei nur um ihre eigene
Deutung handelt — ein hermeneutisches Kuckucksei, das sie Strauss untergeschoben
haben. Es ist nicht recht zu sehen, wie es auf diesem Wege zu einem angemessenen
Verstindnis der philosophischen Bedeutung von Strauss kommen soll. Die Zuckerts
diskutieren sodann ausfiihrlicher Strauss’ Verhiltnis zur Postmoderne und deuten
sein Denken als Antwort auf die Herausforderung des Denkens durch Nietzsche
und Heidegger; sie widmen sich dem Problem der philosophischen Esoterik sowie
der Frage, ob Strauss wie Machiavelli als Lehrer des Bosen angesehen werden muff,
was sie erwartungsgemaf} verneinen. Schliefflich versuchen sie eine Art Typologie
der unterschiedlichen Strauss-Schiiler aufzustellen, wobei sie, wie tiblich, zwischen
Ost- und Westkiisten-Straussianern unterscheiden, auflerdem aber noch eine neue
Kategorie erfinden, die Straussianer des Mittleren Westens, welche die Bewertung
der Moderne als schlecht ablehnen (S. 252), die sie auf die Politikwissenschaftler
Martin Diamond und Herbert Storing zurtickfiihren und mit der sie sich im we-
sentlichen zu identifizieren scheinen. Das Ergebnis ihrer materialreichen und infor-
mativen, insgesamt aber doch unbefriedigenden Studie lautet, dass die Zerrbilder
von Strauss als Machiavellist, Wilsonianer oder nietzscheanischer Nihilist unzutref-
fend sind und dass die Verbindung von Strauss mit dem Neokonservatismus in den
Medien stark iibertrieben wurde (S. 263-264): Leo Strauss sei nicht nach Washing-
ton gegangen, habe aber alles in allem »Washington«, d. h. die amerikanische Repu-
blik, als die beste politische Alternative in der Moderne unterstiitzt (S. 267).

Knapp und konzise ist dagegen die Einfithrung in das Denken von Strauss, die
Thomas L. Pangle, ebenfalls wie die Zuckerts ein Schiiller von Strauss und Allan
Bloom, vorgelegt hat. Auch Pangle bietet kein Buch aus einem Gufi, sondern tiber-
nimmt frithere Texte und geht ebenfalls auf die Bedeutung Straussens fiir die ameri-
kanische Politikwissenschaft ein, deren Forschungsrichtungen und Fragestellungen
er vergleichsweise ausfithrlich darlegt. Auch die spezifisch philosophische Orientie-
rung von Strauss, mit der zentralen Bedeutung des theologisch-politischen Pro-
blems, wird zutreffend und prignant herausgestellt und dokumentiert. Pangle
gelingt es auf gut 130 Seiten, durch eine Diskussion zentraler Gedanken und die
Lektiire zentraler Textstellen Strauss” politische Philosophie anschaulich werden zu
lassen. Pangle charakterisiert Strauss” Bestreben dahingehend, es sei ithm um die
Wiederbelebung der klassischen politischen Philosophie gegangen, und er charakte-
risiert Strauss so zutreffend wie differenziert als Sokratiker (S. 32-42). Es ist hervor-

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler 255

zuheben, dass Pangle mit gutem Recht auf die Schwierigkeiten vieler
amerikanischer Strauss-Schiiler hinweist, »to accept the critical detachment from
the achievements of modernity, and from the love of one’s own, that the logic of
Strauss’s critique demands« (S. 125) — was mutatis mutandis auch auf Smith und die
Zuckerts zutrifft. So lehrreich auch die gelehrten Auseinandersetzungen mit den
Implikationen der Strauss’schen Lehre fiir das Verstindnis Amerikas sind, Pangles
Verdacht, dadurch werde das, was fiir Strauss der Kern der Sache war, verkannt, ist
nur zu gut begrindet (S. 125). Pangle gibt einen hilfreichen, wenn auch notgedrun-
gen knappen Uberblick iiber die vielfiltigen Anregungen, die Strauss der Politik-
wissenschaft vermittelt hat, hier vor allem im letzten Teil des Buches sowie mittels
der umfangreichen Literaturliste. Diese aber enthilt auch einige auffillige Liicken,
so finden sich etwa keinerlei Titel (auch sonst im Buch keine Erwihnung!) von Seth
Benardete oder Stanley Rosen, die zu den bedeutendsten und eigenstindigsten
Strauss-Schiilern gehoren. Die eigentlich philosophische Rezeption bzw. Verschir-
fung von Strauss findet so nicht gebiihrend Beachtung. Im Vergleich zu Pangles ge-
drangter Darstellung argumentativ ergiebiger sind einige Passagen des Zuckert-
Buches, die sich ausfiihrlicher mit der Amerika-Interpretation von Politikwissen-
schaftlern unter den Strauss-Schiilern wie Walter Berns, Martin Diamond und Har-
ry Jaffa beschiftigen und die Triftigkeit von deren Auffassungen z. B. zu Lincoln
oder Locke z. T. sehr kritisch bewerten (S. 202-227). Doch abgesehen davon iiber-
zeugt Pangles Buch dadurch, dass es entschieden Strauss’ Polemik gegen die Sozial-
wissenschaft seiner Zeit aktualisiert und Strauss’ philosophische Impulse vor ihrer
US-amerikanisch verengten Dogmatisierung zu retten sucht.

Uber die Darstellung der Strauss’schen Lehre hinaus, und damit philosophisch
interessanter als einige der hier besprochenen Biicher ist das neueste Buch Stanley
Rosens, der zweifellos einer der wichtigsten Strauss-Schiiler ist, jedoch ausdriicklich
nicht (mehr) als Straussianer verstanden werden will — so wie er denn auch sein
Buch etwas pathetisch dem »wahren Strauss« widmet (»To the genuine Strauss«),
der natiirlich sein Strauss ist. Seine neue Interpretation der Politeia Platons ist in
mehrfacher Hinsicht aufschlufireich, prisentiert er sie doch in gewisser Hinsicht als
eine (meist implizite) Auseinandersetzung mit der Politeia-Deutung von Strauss
und Allan Bloom, der gewissermafien die entsprechende straussianische Standardin-
terpretation (im Kommentar zu seiner Ubersetzung) geliefert hatte. Gleichwohl
teilt Rosen die grundlegende straussianische Einsicht in die Notwendigkeit, »das
Argument der Handlung« (Benardete) eines Platonischen Dialoges zu eruieren
(S.2). Rosens frische zupackende Art des Philosophierens beriihrt dabei positiv,
denn im Zentrum seiner Untersuchung steht die Sache selbst, das Verstehen und
Mitphilosophieren am Beispiel des platonischen Dialogs, die dann auch zu von
Strauss und Bloom sehr verschiedenen Schluf$folgerungen gelangt und sogar positi-
ve Worte fiir die von Strauss ebenso wie von Voegelin eher verachtete Platon-Deu-
tung Karl Poppers findet (S. 5). Rosen zufolge ist die Straussianische Deutung
falsch, Platon habe seine Utopie des Philosophenkonigtums nicht ernst gemeint,
sondern nur als ironischen Hinweis auf die grundsitzliche Unmoglichkeit solcher
politischer Utopien, eine wahrhafte gerechte Gesellschaft herzustellen.”” Rosen

ZfP 55.]g. 2/2008

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

256 Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler

sieht es als wahrscheinlich an, dass Sokrates es mit seiner Darstellung der besten
Stadt ernst meint, da diese viel zu radikal ausfalle, um als Anpassung an die Meinun-
gen der Menge durchgehen zu konnen (S. 390). Platon habe in extremer Form die
Sache der philosophischen Gerechtigkeit prisentiert, die notwendig in Konflikt mit
der Gerechtigkeit fiir die Nicht-Philosophen geraten miisse. Indem Platon die Auf-
fassungen der Wenigen der Menge offenbare, habe er die politische Philosophie er-
funden, doch durch das Herabholen der Philosophie vom Himmel in die Stidte
habe er zugleich den Weg fiir das vorbereitet, was spater Ideologie heiflen sollte, so-
wie fir die Herrschaft der Sophisten (S. 5-6). Rosen betont, dass Platons nicht-rela-
tivistische Auffassung der Wahrheit, d. h. die Philosophie, zu tyrannischen Konse-
quenzen fithre; Rosens Deutung wirft daher immer wieder wesentliche Fragen nach
der Notwendigkeit und Wiinschbarkeit philosophischer Interventionen in das poli-
tische Leben auf, mit Blick auf die teils fatalen Folgen fiir die Gesellschaft und die
Philosophie.

Abschlieflend sei kurz auf den Band von Heinrich Meier eingegangen, der aus
zwei Grunden erwihnenswert ist. Meiers Texte selbst sind dem deutschen Leser in
Broschiirenform bekannt und brauchen daher in ihrer englischen Ubersetzung
nicht nochmals besprochen werden, obwohl ihre griindliche Lektiire nach wie vor
anzuraten ist. Aufschlussreich ist aber das neue Vorwort, in dem der Autor einer-
seits den Vorrang der Philosophie bzw. der philosophischen Vernunft vor der Of-
fenbarung in der denkbar klarsten Weise deutlich macht, indem er sein Ziel und das-
jenige Strauss” damit benennt, es komme aus dem Eigeninteresse der Philosophie
heraus darauf an, die Offenbarung so stark zu machen, wie sie nur die Philosophie
machen kann. Gerade darin aber besteht die Crux: Eine Offenbarungsreligion, die
ihre grofite Stirke der Philosophie verdankt, die die radikal gegensitzliche Antwort
auf die Frage nach dem guten Leben liefert, ist auch nur so stark, wie es die Philoso-
phie zulafit. Damit aber sitzt die Philosophie gleichsam am lingeren Hebel, sie ist
es, die die Offenbarung zuallererst intellektuell satisfaktionsfahig macht. Zugleich
bedeutet dies aber auch, dass nur durch das intransigente Streben der Philosophie
nach Wahrheit und Selbsterkenntnis, nach der Rechtfertigung ihrer eigenen Not-
wendigkeit im Angesicht einer radikalen Alternative die Philosophie davor bewahrt
werden kann, zur Ideologie zu werden, (erneut) zu einer dogmatischen Tradition zu
versteinern. Strauss schraubt die Anforderungen an den Philosophen sehr hoch,
weil dieser selbst noch das Recht und die Moglichkeit seines eigenen Philosophie-
rens einem methodischen Zweifel aussetzen muff (vgl. S. 171-172). Meier, zum
zweiten, distanziert sich deutlich von manchen tiber Strauss umlaufenden Deutun-
gen, wenn er lakonisch das Problem der Bildung einer philosophischen Schule aus-
drucklich macht, das Strauss in der Diskussion mit Kojeve tiber On Tyranny ver-
handelt hatte.”® Die Bildung einer Schule im Dienste der Philosophie hat ihren Preis,

19 Vgl. dazu Danielle Allen, »Platonic Quandaries: Recent Scholarship on Plato«, in:
Annual Review of Political Science 9 (2006), S. 127-141, 127-128.

20 Eine kritische Bemerkung zur Strauss-Schule, allerdings ohne ausreichende philosophi-
sche Reflexion auf das Problem, bei Stanley Rosen, »Leo Strauss in Chicago«, in: Dae-
dalus 135/3 (Sommer 2006), S. 104-113, 109-10.

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fir oder in



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler 257

wie schon Platon wuflte, ein Preis allerdings, den Strauss allem Anschein nach zu
zahlen bereit war, um sein Verstindnis von politischer Philosophie vor dem noch-
maligen Vergessen zu bewahren.

Meiers Band ist aber am wichtigsten deshalb, weil er erstmals Texte aus dem
Nachlafl veroffentlicht, die, wie schon die Briefwechsel in Band 3 der Gesammelten
Schriften, geeignet sind, ein schirferes Licht auf die auch von Batnitzky und Soren-
sen prasentierte Thematik von Vernunft und Offenbarung zu werfen. Fiir die kinf-
tige Strauss-Literatur wird viel davon abhingen, dass die von Meier edierten Texte
endlich auch von der amerikanischen Strauss-Forschung in vollem Umfang zur
Kenntnis genommen werden, was auch fiir die im Text mitgeteilte atemberaubende
Notiz von Strauss tber seinen »Schiffbruch« im Jahre 1946 gilt, die zeigt, wie radi-
kal Strauss unter dem Einflufl von Kierkegaards Denken erneut die Frage nach dem
Recht und der Notwendigkeit der Philosophie aufwarf und sich gezwungen sah,
noch einmal von vorne zu beginnen (S. 29). Es ist daher, auch wenn Pangle Strauss
in diesem Zusammenhang nicht zitiert, kaum ein Zufall, dass er seine von Strauss in-
spirierte politisch-philosophische Auseinandersetzung mit der Offenbarungsreligi-
on mit einem Kapitel schliefit, das den Titel »Kierkegaards Herausforderung« trigt.
Denn, so erkennt Pangle sehr klar, habe Kierkegaard mit seiner Verteidigung des
Offenbarungsglaubens recht, sei sein eigenes Unternehmen von vornherein fehlge-
leitet.?!

In der Strauss-Rezeption zeigt sich inzwischen z. T. eine schirfere Wahrnehmung
dessen, was Strauss selbst an einer damals eher unauffilligen Stelle als das zentrale
Thema seiner Untersuchungen bezeichnet hatte — des theologisch-politischen Pro-
blems. Doch die Konzentration auf dieses Thema hat bisher keineswegs dazu ge-
fihrt, dass in der Forschung so etwas wie eine communis opinio entstanden ist, was
von der Fruchtbarkeit der Strauss’schen Denkbewegungen zeugen konnte. Man
kann sich allerdings des Eindrucks nicht erwehren, dass sich durch die Konzentrati-
on auf den frithen Strauss auch zahlreiche Holzwege und Sackgassen in Richtung ei-
ner »jidischen Philosophie« auftun, wodurch indes Strauss’ Philosophie eher zu ei-
ner geistesgeschichtlichen Kuriositit als einer echten Herausforderung wird. Dass
aber Strauss’ Werk zunehmend als unverzichtbarer Beitrag zu einer Diskussion ver-
standen wird, die vor nicht allzu langer Zeit kaum einen Hund hinter dem Ofen
hervorgelockt hitte, beweist in der Tat die tiberzeitliche Natur der Fragen, auch
wenn die Antworten umstritten bleiben und also in der Nachfolge des Sokrates dia-
lektisch und elenktisch gepriift werden miissen. Es ist kein geringes Verdienst von
Strauss, dazu beigetragen zu haben, dass die grundlegendste Frage (»the most fun-
damental issue«) wieder auf einem hoheren Niveau diskutiert wird als dies lange der
Fall war, auch wenn ein Teil der neueren Strauss-Literatur noch nicht zu einer wirk-
lich Gberzeugenden Gesamtdeutung der Intention von Strauss findet.?? Insgesamt
gesehen ist zu hoffen, dass das zunehmende Interesse an Strauss, unabhingig von

21 Siehe Thomas L. Pangle, Political Philosophy and the God of Abraham, Baltimore 2003,
S.172-181.
22 Vgl. Leo Strauss, Persecution and the Art of Writing, Chicago 1988, S. 142-143.

ZfP 55.]g. 2/2008

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

258 Till Kinzel - Leo Strauss — neokonservativer Ideologe, amerik. Politikwissenschaftler

den Streitigkeiten der Gelehrten im Detail, zu einem besseren Verstindnis jener
»permanent questions« fiihren wird, um die es Strauss in der Sache stets ging, auch
wenn die Form seiner Schriften dies zu erkennen offenbar teilweise schwer macht.
Die Gefahr indes ist nicht gering, dass mit der anschwellenden Flut der Arbeiten
uber Strauss seine hauptsichliche Intention, das Recht und die Notwendigkeit der
Philosophie zu erweisen, durch lehrbuchartige und somit eo ipso schiefe Auslegun-
gen Uberlagert wird. Es wire eine nicht geringe Ironie, wiirde die Lehre eben jenes
Philosophen, der die radikale Frage quid sit deus als esoterischen Kern der Philoso-
phie bestimmt und ihren zetetischen Charakter herausgestellt hatte, einer Versteine-
rung der Philosophie und damit einem neuen Dogmatismus und Obskurantismus
anheimfallen, gegen den seine Schriften gerade das Heilmittel darstellen sollten.??

23 Vgl. Leo Strauss, »On a New Interpretation of Plato’s Political Philosophy«, in: Social
Research 13/3 (September 1946), S. 326-367; vgl. Nathan Tarcov, »On a Certain Cri-
tique of >Straussianism«, in: Kenneth L. Deutsch/ Walter Nicgorski (Hg.), Leo Strauss.
Political Philosopher and Jewish Thinker, Lanham 1994, S. 259-74, sowie Heinrich
Meier, Die Denkbewegung von Leo Strauss. Die Geschichte der Philosophie und die
Intention des Philosophen, Stuttgart 1996, S. 27-29, derselbe, Leo Strauss and the Theo-
logico-Political Problem, S. 61-62.

am 20,01.2026, 21:27:00. ©
i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-245

