eingespart wirden. Die Kleinen
laufen zu lassen, in diesem Ziel
waren sich in Hannover dle einig.
Weniger Gefallen fanden die links-
liberalen Strafrechtskritiker freilich
an dem Ansinnen des Anwalts, den
GrolBmut auf gewichtigere Wirt-
schaftskriminelle  auszudehnen.
Auf  Subventionsbetriiger etwa,
nach dem Motto, der »Subventi-
onsstaat« wirke auf jene »Kun-
den«, die Zugang zu seinem Sorti-
ment haben, dhnlich wie das bunte
Supermarktangebot auf die Ver-
braucher: as Aufforderung zum
Zugriff. So weit ging der Entkrimi-
nalisierungsdrang der meisten denn
doch nicht; ein bifichen Strafrecht
mochten sie sich hier noch leisten.

Eine Kehrtwende, in kleinen
Schritten, doch stets das grof3e Ziel
im Blick, empfahlen die Fachrefe-
renten in der Drogenpolitik. Das
Betdubungsmittelstrafrecht hat in
den vergangenen Jahren eine steile
Karriere erfahren, freilich, wie der
Strafrechts-Professor Winfried
Hassemer (Frankfurt/Main) an-
merkte, »Hand in Hand mit dem
Problem, das es eigentlich bekémp-
fen sollte. 1972 wurden die
Hochststrafen von drei auf zehn,
1982 von zehn auf 15 Jahre gestei-
gert; die registrierte Drogenkrimi-
nalitét verdoppelte sich im gleichen
Zeitraum. Die Wirkung von Straf-
verscharfung und intensivierter
Strafverfolgung beschrieb drastisch
der Bonner Polizeiprésident Mi-
chael Kniesel —und die linken Juri-
sten in Hannover erlebten ganz ne-
benbei eine Allianz zwischen
Strafrechtswissenschaft und Straf-
verfolgungspraxis, wie es sie in
den gelobten siebziger Jahren noch
nicht gab. Die Polizei, sagte Knie-
sel unter grofRem Beifall, kdnne die
Slchtigen »einma um die Stadt
herum jagen« oder durch Sicher-
stellung von Rauschgift noch »die
Menge verknappen und die Preise
auf dem Schwarzmarkt garantie-
ren«. Doch all dies binde allenfalls
die Kapazitdten, die in der Verfol-
gung der organisierten Kriminalitét
dringend benétigt wiirden.

Die dtrafrechtliche Prohibition
sel »die Basis des schwarzen Mark-
tes, sagte Hassemer. Indem der
Staat den Umgang mit bestimmten,
im Unterschied zu Nikotin und Al-
kohol  »kulturfremden« Drogen
dem Regime des Strafrechts unter-
stelle, begebe er sich im einzelnen

NEUE KRIMINALPOLITIK — 1/1993

der Regulationsmdglichkeiten in
diesem Bereich. Nicht um ein »fri-
voles Recht auf Rausch« zu be-
grinden, pladierten Hassemer und
Kniesel fir eine Entkrimindisie-
rung, sondern aus der Erkenntnis
heraus, dal3 das Strafrecht sich als
Blockade einer sinnvollen Drogen-
politik erwiesen habe. Wobel es
»politisch  unverninftig  und
menschlich  verantwortungsl os«
wére, »von heute auf morgen die
bisherigen Pfeiler umzustiirzen.
Kleine Schritte, »kontrollierte Ex-
perimente« empfahl der Strafrecht-
ler, wie sie im Ubrigen schon be-
gonnen haben, mit regionalen
M ethadonprogrammen und der real
zurlickgenommenen  Strafverfol-
gung von Drogenkonsumenten.

Entkriminalisierung bel Laden-
dieben und Kleindealern, dawar in
diesem Kreis der Gleichgesinnten
wenig Raum fir Kontroversen. An-
ders beim aktuellen Hauptthema,
das in Hannover freilich nur am
Rande stattfand: dem Rechtsextre-
mismus und seiner Bekdmpfung. In
diesem speziellen Falle konnte sich
nicht jeder des eigenen Liberalis-
mus gewil3 sein, da schimmerte
mitunter ein Restglaubein die Wir-
kung von Strafe durch. Wenn bei-
spielsweise ein Berliner Anwalt
und AL-Abgeordneter einer »zeit-
weisen Ausgrenzung und Ausson-
derung« das Wort redete, um
rechtsradikale Gewalttdter nicht
noch in ihrem »Gefihl vom schlap-
pen Staat« zu bestarken.

Die meisten freilich mochten
nicht jetzt, da es gegen Rechtsradi-
kale gehe, in alte Fehler verfallen.
Vor einer Kopie konservativer Re-
aktionsmuster warnte etwa der
Frankfurter Professor Peter-Alexis
Albrecht. Sicher, man kénne ganze
(in diesem Fall rechtsradikale) De-
monstrationsziige verhaften — »das
haben wir '69 gemacht«, und eben
dies habe letztlich die Bildung und
Verfestigung des Linksterrorismus
begunstigt. Man musse, argumen-
tierte der schleswig-holsteinische
General staatsanwalt Heribert
Ostendorf in die gleiche Richtung,
gewil3 die gesetzlichen Moglichkei-
ten ausschdpfen. Eine »totale Aus-
grenzung« des rechtsextremen Per-
sonenkreises  mitsamt  seines
Sympathisanten-Umfelds aber sei
geféhrlich; damit schaffe man im
Zweifel —wie einst bei der RAF —
Mértyrer.

216,73.216,36, am 18,01.2026, 05:08:06, ©

Der Psychoanaytiker Horst-
Eberhard Richter brachte schlief3-
lich das Prinzip Hoffnung ein. Er
verwies auf das »betrachtliche de-
mokratische Widerstandspotential «
in der Bevolkerung, deren er-
schreckte Mehrheit erkenne, daf3
die rechtsextremen Gewalttaten
»Ausdruck eines latenten Krieges
gegen Minderheiten in unserem
Lande« seien. Ein »Wall von Sym-
pathie und Besonnenheit« der Biir-
ger aber bewirke einen sichereren
Schutz, als Polizei, Justiz und noch

so harte Strafandrohungen je ge-
waéhrleisten kénnten.

Astrid Holscher ist Redakteurin
der Frankfurter Rundschau

Hinweis:

Ein Tagungs-Reader zum
3. Alternativen Juristentag
erscheint demnéchst in der
Nomos Verlagsgesellschaft

Erlanger Replik

Der Fall einer hirntoten Schwangeren geriet zum
Medienspektakel. Aber er war vor allem eines:
Eine explosive Mischung aus technischer Moderne,
konservativer ldeologie und medizinischem Aben-

teuertum.

Monika Frommel

er die Debatte um das neue

Abtreibungsrecht vor dem
Bundesverfassungsgericht verfolgt,
hat den Eindruck, der Extremfall
einer hirntoten Frau sei das Para-
digmader sog. Lebensschiitzer. Sie
reden vom »Lebensschutz« Unge-
borener, als sei die Schutzhille
Frau keine eigenstdndige Rechts-
person, sondern nur eine notwendi-
ge Bedingung zum Uberleben ihrer
Leibesfrucht. Verglichen mit dem
Pathos der gegenwértigen Debatte
ist die Sprache des um 1900 for-
mulierten Burgerlichen Gesetzbu-
ches angenehm niichtern. § 1922
BGB sieht vor:

»Eine Leibesfrucht erhdlt zur
Wahrung ihrer kiinftigen Rechte ...
einen Pfleger ...«

Gedacht ist an kiunftige erbrecht-
liche Anspriiche. Die Rede ist von
einer Leibesfrucht. Gesichert wer-
den keine gegenwartigen, sondern
kiinftige, mit der Geburt entstehen-
de Anspriiche.

Zivilrechtlich ist ein Embryo
oder Fotus kein Rechtssubjekt,

Ertaubnis st

ite Im for oder

sondern allenfalls Tréger kunftiger
Rechte. Schadigungen im Mutter-
leib, etwa Eingriffe durch Dritte,
I6sen keine eigenen Rechtsan-
spriiche des ungeborenen Wesens
aus, sondern erdffnen erst nach der
Geburt  Schadensersatzanspriiche
(so die Contergan-Entscheidung
des Amtsgerichts Aachen, Be-
schlu? vom 18. 12. 1970, abge-
druckt in der Juristenzeitung 1970,
S. 507; bestétigt durch die spéter
ergangene Lues-Entscheidung des
Bundesgerichtshofes, abgedruckt
in BGHZ 8, 243). Auch verfas-
sungsrechtlich ist die Leibesfrucht
kein Trager von Grundrechten,
sondern ein Rechtsgut von hohem
Rang. Es genief3t zwar den objekti-
ven Schutz der Verfassung, aber
deswegen ist es kein Rechtssubjekt
(so auch das Bundesverfassungsge-
richt in seiner berihmten Entschel-
dung aus dem Jahre 1975, BVerf-
GE 39,1 ff.). Worauf es hier
ankommt, ist die Klarstellung, daf3
auch das Bundesverfassungsgericht
— bei aler Kritik — jedenfalls nicht

9


https://doi.org/10.5771/0934-9200-1993-1-9

von einem Lebensrecht der Leibes-
frucht im juristisch-technischen

Sinne ausgegangen ist (BVerfGE
39, 41) und dies auch kunftig nicht
zu befurchten ist. Die These vom
Lebensrecht aber ist die tragende
Prémisse sog. Lebensschiitzer, ei-
ner ldeologie, die man personlich

ses Prgjudiz entschieden werden
kénnten. Nach dem Unfalltod einer
schwangeren Frau miifte dann eine
Pflegschaft fur die Leibesfrucht be-
stellt werden. Ist dies aber gesche-
hen, dann haben weder die behan-
delnden  Arzte  noch  die
Angehorigen ein Entscheidungs-
recht. Die Ent-

y

EaiVanN

scheidung Uber
das Abstellen
der Apparate,
die  zunachst
einmal  einge-
schaltet worden
waren, um das
Leben der ver-
letzten Schwan-
geren zu retten,
trifft dann ein
Gericht. Die
Rechtsgrundla-
ge it ene
durch Richter-
recht geschaffe-

teilen kann, die aber nicht verbind-
lich ist fir digjenigen, die sie ab-
lehnen.

Ganz anders das \ormund-
schaftsgericht Hersbruck (AG Hers-
bruck, BeschluR® vom 16. 10. 1992
— XVII 1556/92). Der Vormund-
schaftsrichter hat eine extreme Ent-
scheidung — ganz im Sinne der Le-
bensschiitzer-1deol ogie — getroffen;
und zwar frethandig ohne gesetzli-
che Grundlage Uber einen kilhnen
Analogieschlul? zu § 1922 BGB
(s.0.). Dietote Frau sai eine »leben-
serhaltende Schutzhille«, so steht
esin der Begriindung, ihr postmor-
taler Personlichkeitsschutz sei dem
»selbsténdigen Lebensrecht des un-
geborenen Kindes« nachgeordnet.
Fir die Frage, ob die funktionser-
haltenden Apparate abzuschalten
seien oder nicht, sei eine »Geneh-
migung durch das Gericht« erfor-
derlich. Ubersetzt man diesejuristi-
sche Botschaft ins algemein
versténdliche Deutsch, ergibt sich
ein Horrorszenario. § 1922 BGB,
der eingangs erwahnte Ausnahme-
fall der Pflegschaft fur eine Leibes-
frucht zur Sicherung kiinftiger Erb-
anspriche, wird analog auf die
vollig andere Konstellation einer
hirntoten Schwangeren und der
»Personensorge« flr die Leibes
frucht Ubertragen. Dies bedeutet,
daf3 nach dem Erlanger Fall kiinftig
auch andere nach dem Vorbild die-

10

ne juristische
Konstruktion: »Personensorge fir
ein ungeborenes Kind«, schon die
Sprache verrét die dahinter stehen-
de ldeologie. Weder die Verfassung
noch das Zivilrecht sehen eine sol-
che Konstruktion vor, doch hinderte
dies den Amtsrichter in Hersbruck
nicht, weitgehende richterliche Ent-
scheidungskompetenzen Uber das
Schicksal eines Fotus und das kinf-
tige Leben der Angehérigen der to-
ten Schwangeren zu beanspruchen.

Die ethische Frage, wer denn die
\erantwortung ibernehmen soll fiir
einen kunstlich am Leben gehalte-
nen Fotus, bleibt unerortert. Alle
praktischen und moralischen Fra-
gen werden hinter dem Zauberwort
»L ebensrecht« verborgen. Die Fol-
gen sind furchtbar, aber absehbar.
Versetzen wir uns also in die Lage
der Angehérigen.

Das Ehepaar Ploch, die Eltern
der 18j&hrigen hirntoten Schwan-
geren, berichteten dem STERN ei-
nen Tag nach der Beerdigung am
25.11.1992, dal3 sie von den Arzten
mit Hinweis auf die »Rechtslage«
unter Druck gesetzt worden seien.
»Wir haben der Sache nur zuge-
stimmt aus Angst, dal3 wir sonst
das Sorgerecht fir dasKind verlie-
ren«. Die behandelnden Arzte hét-
ten deutlich gemacht, so das Ehe-
paar Ploch, »dal} sie es auch
durchziehen wirden, wenn wir

216,73.216,36, am 18,01.2026, 05:08:06, ©
Inhalts Im r o

nicht zustimmen«. Die Eltern der
Toten befiirchteten, wenn sie nicht
»mitspielen, wiirde ihnen mogli-
cherweise das Sorgerecht fur das
Kind nicht zugesprochen werden,
dasiejamitihrer Entscheidung ge-
gen das medizinische Experiment
deutlich machen wirden, dai? sie
das »Kind« nicht wollen.

Selbst wenn man unterstellt, daf3
diese Darstellung subjektiv ist, so
entspricht sie doch der Rechtsauf-
fassung des von der Klinik einberu-
fenen Konziliums. Der Rechtsme-
diziner der Klinik, Dr.
Wuermeling, teilte 6ffentlich mit,
es sei um eine Giiterabwagung ge-
gangen zwischen der Pietét vor der
Verstorbenen und dem Wert des
Lebens. Rechtlich hielt man eine
Zustimmung der kiinftigen Sorge-
berechtigten fur unerheblich. Auch
unter verantwortungsethischen Ge-
sichtspunkten hielt man die Beur-
teilung der Situation durch das
Ehepaar Ploch flr unerheblich. Sie
sollten zwar die Folgen des &rztli-
chen Tuns tragen, nicht aber mitbe-
stimmen. Mit anderen Worten: die
Eltern der Toten wurden erpresst.
Entweder stimmten sie zu oder sie
riskierten, spater kein Sorgerecht
Zu bekommen.

Am vordringlichsten erscheint
mir fur kinftige Félle die Frage,
wer die Entscheidungsbefugnis ha-
ben soll. Die Erlanger Arzte und
ihre Berater gingen davon aus, eine
solche Entscheidung konne »ob-
jektiv« al's Ergebnis einer Glterab-
wégung getroffen werden: des »Le-
bensrechts« des »Kindes« auf der
einen und des postmortalen Perstn-
lichkeitsrechts der Toten auf der
anderen Seite. Bei einer solchen
Bewertung des Problems beanspru-
chen Arzte und ggf. Juristen die
Entscheidungskompetenz und pro-
grammieren das Ergebnis vor. Das
»Interesse des Kindes« Uberwiegt
namlich immer dann, wenn die Ri-
sikoeinschdtzung der kunstlichen
Geburt positiv ist. So gesehen war
es nur konsequent, dal3 in Erlangen
die kinftigen Sorgeberechtigten,
das Ehepaar Ploch, Ubergangen
wurden. Aber es liegt auf der
Hand, da3 diese Bewertung nicht
richtig sein kann. Unter verantwor-
tungsethischen  Gesichtspunkten
gibt es weder ein Argument fur
eine &rztliche noch fir eine vor-

Ertaubnis st

\der

mundschaftsgerichtliche Kompe-
tenz. Denn weder die Arzte noch
die angerufenen Gerichte tragen
die Verantwortung fir die Folgen
ihres Tuns. Wenn Uberhaupt, dann
kénnen nur die Personen entschei-
den, die ihr Leben auf den immer
riskanten Ausgang und die Freuden
und Lasten der Versorgung eines
auf diese Weise geborenen Kindes
ausrichten. Aber auch dieser Ge-
danke kann nur unter Einschran-
kungen gelten. Eine Adoption von
Leibesfriichten toter Frauen — die
Grinde liegen auf der Hand — ist
hochst problematisch. Also muf3
die Person, die entscheiden soll, in
einem besonderen Naheverhaltnis
zur toten Frau stehen. Die ange-
messene juristische Analogie ist
eine Totalorganspende. Der K érper
der toten Frau wird benutzt. Dies
kann nur mit Zustimmung der An-
gehdrigen geschehen. Gegen ihr
Veto diirfen Arzte nicht tétig wer-
den. Gerichte haben dafur zu sor-
gen, daf3 ihre Entscheidungskom-
petenz gewahrt bleibt.

Im weltweit einzigen vergleich-
baren Fal des heute vierjdhrigen
Condlly Hilliker war es der Vater,
der damals die &arztliche Kunst
winschte. Im Erlanger Fal fehlte
es an einer Initiative der Eltern der
Verstorbenen. Im Gegenteil: sie
wurden gendtigt, ihre Zustimmung
zu geben und trugen hart an der von
den Experten aufgezwungenen Zu-
mutung. Kinftig wird sicherzustel-
len sein, dal? die — im Falle einer
kiinstlichen Geburt — Sorgeberech-
tigten eine autonome Entscheidung
treffen konnen. Es ist eine Frage
des ethischen Ermessens, ob érztli-
che Kunst einen Fotus unter derar-
tig ungiinstigen Bedingungen am
Leben erhalten soll oder nicht. Re-
tional 183t sich weder eine Pflicht
noch ein striktes VVerbot begriinden.
Jede Entscheidung ist also letztlich
subjektiv. Ich personlich wirde ein
solches Risiko nicht tragen wollen,
aber es kann Bedingungen geben,
unter denen andere eine solche Ver-
antwortung zu Ubernehmen bereit
sind. Dann fordert das moralische
Prinzip der Toleranz, die Maximen
anderer auch dann zu respektieren,
wenn man sie nicht teilt.

Prof. Dr. Monika Frommel lehrt
Kriminologie an der Universitét
Kiel und ist Mit-Herausgeber
dieser Zeitschrift

171993 — NEUE KRIMINALPOLITIK


https://doi.org/10.5771/0934-9200-1993-1-9

