
NEUE KRIMINALPOLITIK – 1/1993 9

so harte Strafandrohungen je ge-
währleisten könnten.

Astrid Hölscher ist Redakteurin
der Frankfurter Rundschau

Hinweis:

Ein Tagungs-Reader zum 
3. Alternativen Juristentag
erscheint demnächst in der
Nomos Verlagsgesellschaft

Der Psychoanalytiker Horst-
Eberhard Richter brachte schließ-
lich das Prinzip Hoffnung ein. Er
verwies auf das »beträchtliche de-
mokratische Widerstandspotential«
in der Bevölkerung, deren er-
schreckte Mehrheit erkenne, daß
die rechtsextremen Gewalttaten
»Ausdruck eines latenten Krieges
gegen Minderheiten in unserem
Lande« seien. Ein »Wall von Sym-
pathie und Besonnenheit« der Bür-
ger aber bewirke einen sichereren
Schutz, als Polizei, Justiz und noch

eingespart würden. Die Kleinen
laufen zu lassen, in diesem Ziel
waren sich in Hannover alle einig.
Weniger Gefallen fanden die links-
liberalen Strafrechtskritiker freilich
an dem Ansinnen des Anwalts, den
Großmut auf gewichtigere Wirt-
schaftskriminelle auszudehnen.
Auf Subventionsbetrüger etwa,
nach dem Motto, der »Subventi-
onsstaat« wirke auf jene »Kun-
den«, die Zugang zu seinem Sorti-
ment haben, ähnlich wie das bunte
Supermarktangebot auf die Ver-
braucher: als Aufforderung zum
Zugriff. So weit ging der Entkrimi-
nalisierungsdrang der meisten denn
doch nicht; ein bißchen Strafrecht
mochten sie sich hier noch leisten.

Eine Kehrtwende, in kleinen
Schritten, doch stets das große Ziel
im Blick, empfahlen die Fachrefe-
renten in der Drogenpolitik. Das
Betäubungsmittelstrafrecht hat in
den vergangenen Jahren eine steile
Karriere erfahren, freilich, wie der
Strafrechts-Professor Winfried
Hassemer (Frankfurt/Main) an-
merkte, »Hand in Hand mit dem
Problem, das es eigentlich bekämp-
fen sollte«. 1972 wurden die
Höchststrafen von drei auf zehn,
1982 von zehn auf 15 Jahre gestei-
gert; die registrierte Drogenkrimi-
nalität verdoppelte sich im gleichen
Zeitraum. Die Wirkung von Straf-
verschärfung und intensivierter
Strafverfolgung beschrieb drastisch
der Bonner Polizeipräsident Mi-
chael Kniesel – und die linken Juri-
sten in Hannover erlebten ganz ne-
benbei eine Allianz zwischen
Strafrechtswissenschaft und Straf-
verfolgungspraxis, wie es sie in
den gelobten siebziger Jahren noch
nicht gab. Die Polizei, sagte Knie-
sel unter großem Beifall, könne die
Süchtigen »einmal um die Stadt
herum jagen« oder durch Sicher-
stellung von Rauschgift noch »die
Menge verknappen und die Preise
auf dem Schwarzmarkt garantie-
ren«. Doch all dies binde allenfalls
die Kapazitäten, die in der Verfol-
gung der organisierten Kriminalität
dringend benötigt würden.

Die strafrechtliche Prohibition
sei »die Basis des schwarzen Mark-
tes«, sagte Hassemer. Indem der
Staat den Umgang mit bestimmten,
im Unterschied zu Nikotin und Al-
kohol »kulturfremden« Drogen
dem Regime des Strafrechts unter-
stelle, begebe er sich im einzelnen

der Regulationsmöglichkeiten in
diesem Bereich. Nicht um ein »fri-
voles Recht auf Rausch« zu be-
gründen, plädierten Hassemer und
Kniesel für eine Entkriminalisie-
rung, sondern aus der Erkenntnis
heraus, daß das Strafrecht sich als
Blockade einer sinnvollen Drogen-
politik erwiesen habe. Wobei es
»politisch unvernünftig und
menschlich verantwortungslos«
wäre, »von heute auf morgen die
bisherigen Pfeiler umzustürzen«.
Kleine Schritte, »kontrollierte Ex-
perimente« empfahl der Strafrecht-
ler, wie sie im übrigen schon be-
gonnen haben, mit regionalen
Methadonprogrammen und der real
zurückgenommenen Strafverfol-
gung von Drogenkonsumenten.

Entkriminalisierung bei Laden-
dieben und Kleindealern, da war in
diesem Kreis der Gleichgesinnten
wenig Raum für Kontroversen. An-
ders beim aktuellen Hauptthema,
das in Hannover freilich nur am
Rande stattfand: dem Rechtsextre-
mismus und seiner Bekämpfung. In
diesem speziellen Falle konnte sich
nicht jeder des eigenen Liberalis-
mus gewiß sein, da schimmerte
mitunter ein Restglaube in die Wir-
kung von Strafe durch. Wenn bei-
spielsweise ein Berliner Anwalt
und AL-Abgeordneter einer »zeit-
weisen Ausgrenzung und Ausson-
derung« das Wort redete, um
rechtsradikale Gewalttäter nicht
noch in ihrem »Gefühl vom schlap-
pen Staat« zu bestärken. 

Die meisten freilich mochten
nicht jetzt, da es gegen Rechtsradi-
kale gehe, in alte Fehler verfallen.
Vor einer Kopie konservativer Re-
aktionsmuster warnte etwa der
Frankfurter Professor Peter-Alexis
Albrecht. Sicher, man könne ganze
(in diesem Fall rechtsradikale) De-
monstrationszüge verhaften – »das
haben wir '69 gemacht«, und eben
dies habe letztlich die Bildung und
Verfestigung des Linksterrorismus
begünstigt. Man müsse, argumen-
tierte der schleswig-holsteinische
Generalstaatsanwalt Heribert
Ostendorf in die gleiche Richtung,
gewiß die gesetzlichen Möglichkei-
ten ausschöpfen. Eine »totale Aus-
grenzung« des rechtsextremen Per-
sonenkreises mitsamt seines
Sympathisanten-Umfelds aber sei
gefährlich; damit schaffe man im
Zweifel – wie einst bei der RAF –
Märtyrer.

Wer die Debatte um das neue
Abtreibungsrecht vor dem

Bundesverfassungsgericht verfolgt,
hat den Eindruck, der Extremfall
einer hirntoten Frau sei das Para-
digma der sog. Lebensschützer. Sie
reden vom »Lebensschutz« Unge-
borener, als sei die Schutzhülle
Frau keine eigenständige Rechts-
person, sondern nur eine notwendi-
ge Bedingung zum Überleben ihrer
Leibesfrucht. Verglichen mit dem
Pathos der gegenwärtigen Debatte
ist  die Sprache des um 1900 for-
mulierten Bürgerlichen Gesetzbu-
ches angenehm nüchtern. § 1922
BGB sieht vor: 

»Eine Leibesfrucht erhält zur
Wahrung ihrer künftigen Rechte …
einen Pfleger …«. 

Gedacht ist an künftige erbrecht-
liche Ansprüche. Die Rede ist von
einer Leibesfrucht. Gesichert wer-
den keine gegenwärtigen, sondern
künftige, mit der Geburt entstehen-
de Ansprüche. 

Zivilrechtlich ist ein Embryo
oder Fötus kein Rechtssubjekt,

sondern allenfalls Träger künftiger
Rechte. Schädigungen im Mutter-
leib, etwa Eingriffe durch Dritte,
lösen keine eigenen Rechtsan-
sprüche des ungeborenen Wesens
aus, sondern eröffnen erst nach der
Geburt Schadensersatzansprüche
(so die Contergan-Entscheidung
des Amtsgerichts Aachen, Be-
schluß vom 18. 12. 1970, abge-
druckt in der Juristenzeitung 1970,
S. 507; bestätigt durch die später
ergangene Lues-Entscheidung des
Bundesgerichtshofes, abgedruckt
in BGHZ 8, 243). Auch verfas-
sungsrechtlich ist die Leibesfrucht
kein Träger von Grundrechten,
sondern ein Rechtsgut von hohem
Rang. Es genießt zwar den objekti-
ven Schutz der Verfassung, aber
deswegen ist es kein Rechtssubjekt
(so auch das Bundesverfassungsge-
richt in seiner berühmten Entschei-
dung aus dem Jahre 1975, BVerf-
GE 39,1 ff.). Worauf es hier
ankommt, ist die Klarstellung, daß
auch das Bundesverfassungsgericht
– bei aller Kritik – jedenfalls nicht

Erlanger Replik 
Der Fall einer hirntoten Schwangeren geriet zum
Medienspektakel. Aber er war vor allem eines:
Eine explosive Mischung aus technischer Moderne,
konservativer Ideologie und medizinischem Aben-
teuertum.

Monika Frommel

ETHIK-DISKUSSION

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1993-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1993-1-9


von einem Lebensrecht der Leibes-
frucht im juristisch-technischen
Sinne ausgegangen ist (BVerfGE
39, 41) und dies auch künftig nicht
zu befürchten ist. Die These vom
Lebensrecht aber ist die tragende
Prämisse sog. Lebensschützer, ei-
ner Ideologie, die man persönlich

teilen kann, die aber nicht verbind-
lich ist für diejenigen, die sie ab-
lehnen. 

Ganz anders das Vormund-
schaftsgericht Hersbruck (AG Hers-
bruck, Beschluß vom 16. 10. 1992
– XVII 1556/92). Der Vormund-
schaftsrichter hat eine extreme Ent-
scheidung – ganz im Sinne der Le-
bensschützer-Ideologie – getroffen;
und zwar freihändig ohne gesetzli-
che Grundlage über einen kühnen
Analogieschluß zu § 1922 BGB
(s.o.). Die tote Frau sei eine »leben-
serhaltende Schutzhülle«, so steht
es in der Begründung, ihr postmor-
taler Persönlichkeitsschutz sei dem
»selbständigen Lebensrecht des un-
geborenen Kindes« nachgeordnet.
Für die Frage, ob die funktionser-
haltenden Apparate abzuschalten
seien oder nicht, sei eine »Geneh-
migung durch das Gericht« erfor-
derlich. Übersetzt man diese juristi-
sche Botschaft ins allgemein
verständliche Deutsch, ergibt sich
ein Horrorszenario. § 1922 BGB,
der eingangs erwähnte Ausnahme-
fall der Pflegschaft für eine Leibes-
frucht zur Sicherung künftiger Erb-
ansprüche, wird analog auf die
völlig andere Konstellation einer
hirntoten Schwangeren und der
»Personensorge« für die Leibes-
frucht übertragen. Dies bedeutet,
daß nach dem Erlanger Fall künftig
auch andere nach dem Vorbild die-

ses Präjudiz entschieden werden
könnten. Nach dem Unfalltod einer
schwangeren Frau müßte dann eine
Pflegschaft für die Leibesfrucht be-
stellt werden. Ist dies aber gesche-
hen, dann haben weder die behan-
delnden Ärzte noch die
Angehörigen ein Entscheidungs-

recht. Die Ent-
scheidung über
das Abstellen
der Apparate,
die zunächst
einmal einge-
schaltet worden
waren, um das
Leben der ver-
letzten Schwan-
geren zu retten,
trifft dann ein
Gericht. Die
Rechtsgrundla-
ge ist eine
durch Richter-
recht geschaffe-
ne juristische

Konstruktion:  »Personensorge für
ein ungeborenes Kind«, schon die
Sprache verrät die dahinter stehen-
de Ideologie. Weder die Verfassung
noch das Zivilrecht sehen eine sol-
che Konstruktion vor, doch hinderte
dies den Amtsrichter in Hersbruck
nicht, weitgehende richterliche Ent-
scheidungskompetenzen über das
Schicksal eines Fötus und das künf-
tige Leben der Angehörigen der to-
ten Schwangeren zu beanspruchen.

Die ethische Frage, wer denn die
Verantwortung übernehmen soll für
einen künstlich am Leben gehalte-
nen Fötus, bleibt unerörtert. Alle
praktischen und moralischen Fra-
gen werden hinter dem Zauberwort
»Lebensrecht« verborgen. Die Fol-
gen sind furchtbar, aber absehbar.
Versetzen wir uns also in die Lage
der Angehörigen.   

Das Ehepaar Ploch, die Eltern
der 18jährigen hirntoten Schwan-
geren, berichteten dem STERN ei-
nen Tag nach der Beerdigung am
25.11.1992, daß sie von den Ärzten
mit Hinweis auf die »Rechtslage«
unter Druck gesetzt worden seien.
»Wir haben der Sache nur zuge-
stimmt aus Angst, daß wir sonst
das Sorgerecht für das Kind verlie-
ren«. Die behandelnden Ärzte hät-
ten deutlich gemacht, so das Ehe-
paar Ploch, »daß sie es auch
durchziehen würden, wenn wir

MAGAZIN

10 1/1993 – NEUE KRIMINALPOLITIK

nicht zustimmen«. Die Eltern der
Toten befürchteten, wenn sie nicht
»mitspielen«, würde ihnen mögli-
cherweise das Sorgerecht für das
Kind nicht zugesprochen werden,
da sie ja mit ihrer Entscheidung ge-
gen das medizinische Experiment
deutlich machen würden, daß sie
das »Kind« nicht wollen.

Selbst wenn man unterstellt, daß
diese Darstellung subjektiv ist, so
entspricht sie doch der Rechtsauf-
fassung des von der Klinik einberu-
fenen Konziliums. Der Rechtsme-
diziner der Klinik, Dr.
Wuermeling, teilte öffentlich mit,
es sei um eine Güterabwägung ge-
gangen zwischen der Pietät vor der
Verstorbenen und dem Wert des
Lebens. Rechtlich hielt man eine
Zustimmung der künftigen Sorge-
berechtigten für unerheblich. Auch
unter verantwortungsethischen Ge-
sichtspunkten hielt man die Beur-
teilung der Situation durch das
Ehepaar Ploch für unerheblich. Sie
sollten zwar die Folgen des ärztli-
chen Tuns tragen, nicht aber mitbe-
stimmen. Mit anderen Worten: die
Eltern der Toten wurden erpresst.
Entweder stimmten sie zu oder sie
riskierten, später kein Sorgerecht
zu bekommen. 

Am vordringlichsten erscheint
mir für künftige Fälle die Frage,
wer die Entscheidungsbefugnis ha-
ben soll. Die Erlanger Ärzte und
ihre Berater gingen davon aus, eine
solche Entscheidung könne  »ob-
jektiv« als Ergebnis einer Güterab-
wägung getroffen werden: des »Le-
bensrechts« des »Kindes« auf der
einen und des postmortalen Persön-
lichkeitsrechts der Toten auf der
anderen Seite. Bei einer solchen
Bewertung des Problems beanspru-
chen Ärzte und ggf. Juristen die
Entscheidungskompetenz und pro-
grammieren das Ergebnis vor. Das
»Interesse des Kindes« überwiegt
nämlich immer dann, wenn die Ri-
sikoeinschätzung der künstlichen
Geburt positiv ist. So gesehen war
es nur konsequent, daß in Erlangen
die künftigen Sorgeberechtigten,
das Ehepaar Ploch, übergangen
wurden. Aber es liegt auf der
Hand, daß diese Bewertung nicht
richtig sein kann. Unter verantwor-
tungsethischen Gesichtspunkten
gibt es weder ein Argument für
eine ärztliche noch für eine vor-

mundschaftsgerichtliche Kompe-
tenz. Denn weder die Ärzte noch
die angerufenen Gerichte tragen
die Verantwortung für die Folgen
ihres Tuns. Wenn überhaupt, dann
können  nur die Personen entschei-
den, die ihr Leben auf den immer
riskanten Ausgang und die Freuden
und Lasten der Versorgung eines
auf diese Weise geborenen Kindes
ausrichten. Aber auch dieser Ge-
danke kann nur unter Einschrän-
kungen gelten. Eine Adoption von
Leibesfrüchten toter Frauen – die
Gründe liegen auf der Hand – ist
höchst problematisch. Also muß
die Person, die entscheiden soll, in
einem besonderen Näheverhältnis
zur toten Frau stehen. Die ange-
messene juristische Analogie ist
eine Totalorganspende. Der Körper
der toten Frau wird benutzt. Dies
kann nur mit Zustimmung der An-
gehörigen geschehen. Gegen ihr
Veto dürfen Ärzte nicht tätig wer-
den. Gerichte haben dafür zu sor-
gen, daß ihre Entscheidungskom-
petenz gewahrt bleibt. 

Im weltweit einzigen vergleich-
baren Fall des heute vierjährigen
Conally Hilliker war es der Vater,
der damals die ärztliche Kunst
wünschte. Im Erlanger Fall fehlte
es an einer Initiative der Eltern der
Verstorbenen. Im Gegenteil: sie
wurden genötigt, ihre Zustimmung
zu geben und trugen hart an der von
den Experten aufgezwungenen Zu-
mutung. Künftig wird sicherzustel-
len sein, daß die – im Falle einer
künstlichen Geburt – Sorgeberech-
tigten eine autonome Entscheidung
treffen können. Es ist eine Frage
des ethischen Ermessens, ob ärztli-
che Kunst einen Fötus unter derar-
tig ungünstigen Bedingungen am
Leben erhalten soll oder nicht. Ra-
tional läßt sich weder eine Pflicht
noch ein striktes Verbot begründen.
Jede Entscheidung ist also letztlich
subjektiv. Ich persönlich würde ein
solches Risiko nicht tragen wollen,
aber es kann Bedingungen geben,
unter denen andere eine solche Ver-
antwortung zu übernehmen bereit
sind. Dann fordert das moralische
Prinzip der Toleranz, die Maximen
anderer auch dann zu respektieren,
wenn man sie nicht teilt.

Prof. Dr. Monika Frommel lehrt
Kriminologie an der Universität

Kiel und ist Mit-Herausgeber 
dieser Zeitschrift

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1993-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1993-1-9

