
https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nina-Marie Schüchter
wunderkammern als künstlerische Praxis

Image  |  Band 255

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nina-Marie Schüchter (Dr. phil.), geb. 1991, ist Kunsthistorikerin und seit 2018 
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Kunstgeschichte der Heinrich-
Heine-Universität Düsseldorf. Dort lehrt und arbeitet sie im Bereich der moder-
nen und zeitgenössischen Kunst sowie der visuellen Kultur. 2024 promovierte 
sie zum Phänomen der frühneuzeitlichen Wunderkammer in zeitgenössischer 
künstlerischer Praxis. Zu ihren Lehr- und Forschungsschwerpunkten zählen 
(frühneuzeitliche) Wunderkammern, das Verhältnis von Kunst und Anthropozän, 
feministische Kunstgeschichte sowie Gender- und Hierarchiediskurse im Kontext 
von Abstraktion.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nina-Marie Schüchter

wunderkammern als künstlerische Praxis
Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropozän

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Publikation wurde als Dissertation an der Philosophischen Fakultät der Heinrich-
Heine-Universität Düsseldorf eingereicht. Ausgezeichnet wurde sie mit dem Hans Süss-
muth-Preis 2024, verliehen von der Gesellschaft von Freunden und Förderern der HHU 
e.V. (GFFU), und dem Förderpreis des Kreises der Freunde des Instituts für Kunstge-
schichte der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf e.V.

Gefördert durch den Open-Access-Fonds der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https://dnb.dnb.
de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird.
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

2025 © Nina-Marie Schüchter

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de

Umschlaggestaltung: Maria Arndt
Umschlagabbildung: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the Reef«, 2016. 

Installationsansicht: Australian Museum, Sydney. Image courtesy the artist
Korrektorat: Jasmina Nöllen
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-7559-7 | PDF-ISBN 978-3-8394-7559-1
https://doi.org/10.14361/9783839475591
Buchreihen-ISSN: 2365-1806
Buchreihen-eISSN: 2365-1806

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt 

1. Wunderkammern heute ..............................................................7 
1.1 Die Wunderkammer als … ............................................................. 19 

1.1.1 … inszenatorisch-kuratorische Strategie ........................................ 24 
1.1.2 … historisch-rekonstruiertes Raumensemble .................................... 28 
1.1.3 … Phänomen in künstlerischer Praxis ........................................... 32 

1.2 Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropozän ......................................... 39 
1.2.1 Latenz sammeln .............................................................. 46 
1.2.2 Verstrickung ordnen ............................................................ 51 
1.2.3 Skalierung zeigen .............................................................. 53 

2. Sammeln ........................................................................... 59 
2.1 Ding-Mensch-Konnexionen im Anthropozän | Sammeln in künstlerischer Praxis .......... 62 

2.1.1 Normative Dinge – Das Archiv als paradigmatischer Sammeltypus der Moderne .. 78 
2.1.2 Singuläre Dinge – Dimensionen des Sammelns in Wunderkammern ............... 89 

2.2 Georges Adéagbo: L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! 
– Le théâtre du monde …! (2002/2004–2005) ........................................... 97 
2.2.1 Dinge in Bewegung – Sammeln im Kontext kultureller Austauschprozesse ........104 
2.2.2 Das Wissen versammelnde und Wissen konstruierende Welttheater ..............109 
2.2.3 Terrestrisch-Werden in Adéagbos L’explorateur et les explorateurs ............... 114 

2.3 Tod Williams und Billie Tsien: Wunderkammer (2012) ................................... 118 
2.3.1 »We filled the box with people« – Kollektives Sammeln ..........................125 
2.3.2 Dinge als Akteure im architektonischen Schaffensprozess .......................129 
2.3.3 Terrestrisch-Werden in Williams’ und Tsiens Wunderkammer .................... 133 

2.4 wunderkammern als Terrestrisch-Werden ............................................. 134 

3. Ordnen .............................................................................137 
3.1 Ästhetik des Vernetzens | Ordnen in künstlerischer Praxis ..............................144 

3.1.1 Reinigendes Ordnen – Über Hierarchisierungen in den Künsten ...................155 
3.1.2 Kontaminierendes Ordnen – Die Relevanz des Spielerischen 

in Wunderkammern ...........................................................164 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.2 Amelie von Wulffen: Ohne Titel (2020) ................................................. 171 
3.2.1 Entgrenzungen und multimodale Kontaminationen .............................. 177 
3.2.2 Fäkale Ästhetik als emanzipatorisches Signum des Poop Feminism ............. 183 
3.2.3 Multimodales Kontaminieren in von Wulffens Ohne Titel ........................ 186 

3.3 Camille Henrot: The Pale Fox (2014–2015) ............................................. 188 
3.3.1 Vom Screen in den Raum – Grosse Fatigue und The Pale Fox .....................194 
3.3.2 Interferenzen tradierter und marginalisierter Schöpfungsnarrative ............. 198 
3.3.3 Multimodales Kontaminieren in Henrots The Pale Fox ............................201 

3.4 wunderkammern als multimodales Kontaminieren .................................... 203 

4. Zeigen ............................................................................. 207 
4.1 Modi des Gezeigt-Werdens | Sich-Zeigens in künstlerischer Praxis ...................... 211 

4.1.1 Modern museale Zeigepraktiken – Die gläserne Vitrine 
als paradigmatisches Display .................................................. 222 

4.1.2 Vormoderne Zeigepraktiken – Das Verhältnis von Ergon und Parergon 
am Beispiel des Kabinettschranks ............................................. 229 

4.2 Janet Laurence: Deep Breathing – Resuscitation for the Reef (2015–2016/2019) .......... 236 
4.2.1 Das Präparat als Nukleus und Mikro-Rahmung .................................. 244 
4.2.2 Modern-museale Zeigepraktiken – Reminiszenzen an die gläserne Vitrine .........251 
4.2.3 Vormoderne Zeigepraktiken – polyfokale Perspektiven auf das Artensterben ..... 252 

4.3 Los Carpinteros: Helm/Helmet/Yelmo (2014) .......................................... 255 
4.3.1 Helm/Helmet/Yelmo als contact zone und Kontinuität des ›Folkwang Impulses‹ ... 260 
4.3.2 Modern-museale Zeigepraktiken – Der Helm als Symbol 

kolonialer Aneignungskontexte ................................................ 264 
4.3.3 Vormoderne Zeigepraktiken – Re-Aktualisierung des Kabinettschranks .......... 265 

4.4 wunderkammern als institutionsreflektierendes Situieren ............................. 277 

5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns ................................... 283 

Literaturverzeichnis .....................................................................291 

Abbildungsverzeichnis ................................................................. 339 

Dank ................................................................................... 343 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 

Die gegenwärtige Relevanz von Wunderkammern zeigt sich eindrücklich anhand 
der Diskussionen um das Humboldt Forum, die sich von der Entwicklung der Idee 
des Museumsprojekts über die Realisation bis heute kontrovers gestalten. Bereits in 
der langjährigen Planungsphase eröffneten sich kritische Fragen in Bezug auf die 
Legitimität des musealen Großvorhabens im wiedererbauten Berliner Schloss.1 Die 
um 2000 aufkommende Idee des Humboldt Forums sieht ein neues, außenwirksa
mes Universalmuseum vor, das vor allem den außereuropäischen Sammlungsbe
ständen Sichtbarkeit in der Stadtmitte verleihen sollte.2 Gegenüber der Museums
insel »mit ihrer Menschheitsgeschichte des werdenden Europas« (Lehmann 2016: 
250) positioniert, ermögliche das Humboldt Forum zudem, am Ort des ehemali
gen Berliner Schlosses, den »direkten Dialog« (Lehmann 2016: 250) zwischen euro
päischen und außereuropäischen Kulturen, so die Argumentation des ehemaligen 
Präsidenten der Stiftung Preußischer Kulturbesitz Klaus-Dieter Lehmann.3 Dieser 
Aussage wurde unter anderem entgegenstellt, dass der benannte ›Dialog‹ viel eher 
ein räumlich-separierendes Gegenüber von ›Europa‹ (Museumsinsel) und ›Außer
europa‹ (Schlossplatz) suggeriere (vgl. Bose 2016: 65) und aus der Rekonstruktion 
des Berliner Schlosses auch das Aufleben seiner kolonialen Historie resultiere.4 Da
niel Morat interpretiert die Argumentation von Lehmann darüber hinaus auch als 

1 Nach einer digitalen Eröffnungsveranstaltung im Dezember 2020 wurden die Räume und 
Ausstellungsflächen des Humboldt Forums sukzessive der Öffentlichkeit zugänglich ge
macht. Im Sommer und Herbst 2021 wurden temporäre Ausstellungen sowie die Daueraus
stellung im Westflügel fertiggestellt. Im Herbst 2022 erfolgte die Eröffnung der Sammlungs

präsentationen der Bestände aus dem Ethnologischen Museum und dem Museum für Asia
tische Kunst der Staatlichen Museen zu Berlin im Ostflügel des Gebäudes. 

2 Diese entstand von Anfang an in Kooperation mit der Stiftung Preußischer Kulturbesitz, der 
Humboldt-Universität und der Zentral- und Landesbibliothek Berlin. 

3 Tobias Timm betont auch die identitätsstiftende Relevanz des Projekts in Bezug auf die deut
sche Geschichte: »Es soll dem vereinigten Deutschland einen neuen Quellcode einschrei
ben.« (Timm 2009: o. S.) 

4 Beide Aspekte wurden in den langjährig geführten Gesprächen und publizierten Texten zum 
Museumsprojekt immer wieder kritisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Scheinargumentation. Denn laut Morat ging es in den damaligen Debatten weni
ger um eine interkulturelle Perspektive als darum, »einen anderen geschichtspoli
tischen Streit zu befrieden« (Morat 2019: 141), nämlich jenen, der sich in den 1990er- 
Jahren anhand der Frage nach der städteplanerischen Neugestaltung von Berlins 
Mitte eröffnete. Insbesondere stand der Abriss des Palasts der Republik, der seit 1976 
als Sitz der Volkskammer sowie als repräsentatives Kulturhaus der DDR fungierte, 
und die Rekonstruktion des ehemaligen barocken Stadtschlosses am selben Ort zur 
Diskussion, die es zu legitimieren galt (vgl. Morat 2019: 141–142). 

Jenseits von Fragen nach Größe, Finanzierung und kulturpolitischer Leitidee 
des neuen Museums in Berlins Mitte stand die Brandenburgisch-Preußische Kunst
kammer5 im Zentrum der Debatten. Horst Bredekamp, der zusammen mit Neil 
MacGregor und Hermann Parzinger zu den Gründungsintendanten des Humboldt 
Forums gehört, verweist seit Beginn der Planungsphase immer wieder auf die Rele
vanz der ehemals im Schloss untergebrachten historischen Kunstkammer. Mit dem 
Humboldt Forum eröffne sich die Möglichkeit, so Bredekamp, »dass die Kunstkam
mer in zeitgemäßer Form an ihren alten Standort zurückfindet« (Bredekamp 2016: 
266). Aus Sicht des Planungsteams stelle die ehemalige Kunstkammer6 demzufolge 
die »Keimzelle« (Bredekamp/Eissenhauer 2013: 50) des Humboldt Forums dar. 

Was dieses, von Bredekamp benannte ›Zurückfinden der Kunstkammer‹ genau 
bedeutet, zeigte sich anhand der kuratorischen Ideen, die während der Planungs
phase diskutiert wurden. 

Die außereuropäischen Sammlungsbestände der Stiftung Preußischer Kultur
besitz, die aus dem Museumsstandort Berlin-Dahlem in das Humboldt Forum ge
langten, sollen mittels des Wunderkammer-Konzepts zeitgemäß inszeniert wer
den, was Anna Döpfner wie folgt beschreibt: Durch das Prinzip Wunderkammer 

5 Die sich um 1600 im Nachlass der Fürstin Katharina von Brandenburg-Küstrin nachweisbare 
Existenz der Berliner Kunstkammer war über die Jahre hinweg von verschiedenen Transfor
mationen und Ortswechseln geprägt, wodurch sich verschiedene geschichtliche Abschnit
te ergeben. Nachdem sie lange Teil des kurfürstlichen Residenzschlosses war, wurden ih
re Bestände mit den ersten Gründungen von Spezialmuseen ausgegliedert und ihr Kunst
kammerbestand ging in die Sammlungen der heutigen Berliner Museen über (vgl. Becker/ 
Dolezel/Knittel/Stört/Wagner 2023: 12). Das umfassende Buchprojekt Die Berliner Kunstkam
mer. Sammlungsgeschichten in Objektbiografien vom 16. bis 21. Jahrhundert (2023) geht der Ge
schichte und den einzelnen Objektbiografien der Berliner Kunstkammer nach. 

6 In diesem Buch wird begrifflich nicht zwischen historischer Kunstkammer, Kunst- und Wun

derkammer oder Wunderkammer unterschieden (zur Erläuterung der Begriffshistorie und 
der Begriffsverwendung vgl. Kapitel 1.1). Auf die begriffliche Vielfalt verwies bereits Cas
par Friedrich Neickel in seiner Museographia Oder Anleitung Zum rechten Begriff und nützlicher 
Anlegung der Museorum Oder Raritäten-Kammern (1727), wo es heißt: »Die Teutschen haben 
auch unterschiedene Namen erdacht, womit sie ihre Curiositäten-Behältnisse zu benennen 
pflegen, als: Schatz-Raritäten-Naturalien-Kunst-Vernunfft-Kammer, Zimmer oder Gemach.« 
(Neickel/Kanold 1727: 19) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 9 

und die ihm inhärente Multiperspektivität werden »immer mindestens zwei Per
spektiven sichtbar […]: die der westlichen Fachwissenschaftler und die von Angehö
rigen der nicht-westlichen Kulturen, die zu den Objekten, die aus ihren Kulturen 
stammen, andere als westliche Deutungen in die Diskussion einbringen« (Döpfner 
2016: 193). Der ideelle Bezugsrahmen der frühneuzeitlichen Wunderkammern und 
das Rekurrieren auf ihre spezifischen Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken er
möglichen demnach »multiperspektivische Deutungen der überwiegend ethnolo
gischen Objekte« (Döpfner 2016: 193). Die Wunderkammer fungiert somit auch als 
»Patin« (Döpfner 2016: 193) für die Inszenierung außereuropäischer Artefakte des 
Humboldt Forums.7 Den Zusammenhang von Museumskonzept und Kunst- bzw. 
Wunderkammer führt Horst Bredekamp folgendermaßen aus: 

»Das Konzept des Humboldt-Forums im Berliner Schloss ist damit in seinem 
Grundgedanken eine Zurückspulung der Sammlungsgeschichte auf jenes his
torische Niveau, auf dem die Welt mikrokosmisch im Schloss als Kunstkammer 
konzentriert war. Weltweites Wissen, problemorientiert, als ein produktives 
Gedächtnistheater, wie es von Leibniz und den Brüdern Humboldt aufgenommen 
worden ist: nach diesem Modell soll die Kunstkammer als geistiges Ferment 
das im Bau befindliche Schloss des Humboldt-Forums durchdringen. Es wäre, 
wenn es gelingen sollte, die Neuaufführung der Kunstkammer als Avantgarde.« 
(Bredekamp 2015b: 55) 

So wurde mittels der Wunderkammer nicht nur die Ortswahl für das Museumspro
jekt historisch legitimiert, sondern auch das Wie des Zeigens, vor allem in Bezug auf 
die Inszenierung der außereuropäischen Sammlungsbestände der Stiftung Preußi
scher Kulturbesitz, begründet. Anknüpfend an die frühneuzeitlichen Wunderkam
mern und deren Wissenspraktiken, die sich ästhetisch in ihnen materialisierten, 
sollte das Humboldt Forum somit gerade an jene spezifischen Praktiken des Sam
melns, Ordnens und Zeigens anknüpfen, in denen das moderne Museum mit all 
seinen problematischen ideologischen Implikationen – wie etwa Nation, Kolonia
lismus, westliche Hegemonie – noch nicht existierte. Es war somit ein bewusstes 
Rekurrieren auf jene Wissenspraktiken der Wunderkammern, die spielerisch, par
tizipativ und assoziativ Wissen an interessierte Besuchende vermittelten, ohne in 
der modernistischen Logik eindeutige und wissenschaftlich fundierte Kategorisie
rungen, Clusterungen und Schubladisierungen vorzunehmen. 

7 Vgl. dazu auch Bredekamp/Brüning/Weber 2000–2001 und Bredekamp 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Jenes Anknüpfen an das seit Julius von Schlosser8 in Wissenschaft und Kunst 
präsente und vielfach untersuchte vormoderne Sammeln, Ordnen und Zeigen, das 
sich in den historischen Wunderkammern beobachten ließ, stieß bei den Kriti
ker:innen des Humboldt Forums auf Unmut. Gerade dieses, die Moderne mit all 
ihren Exklusionspraktiken ausklammernde Anschließen an vormoderne, scheinbar 
›unkritische‹ Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken beförderte den Vorwurf, ein 
romantisches Bild der Vormoderne zu zeichnen, ohne sich jedoch differenziert mit 
den Ambivalenzen der Wunderkammern und den sich in ihnen bereits manifes
tierenden kolonialen Praktiken auseinanderzusetzen. Insbesondere die Initiative 
No Humboldt21!9 sowie Bénédicte Savoy10, als ehemaliges Planungsteam-Mitglied, 
positionierten sich öffentlich als kritische Stimmen, die Bedenken in Bezug auf 
die Argumentations- und Traditionslinien des Humboldt Forums äußerten, welche 
das neue Museum als weltoffenes Forum legitimieren sollten (vgl. u.a. Kilb 2017; 
Häntzschel 2017). Vor allem das vermeintlich unkritische und unreflektierte Über
nehmen vielfach reproduzierter, tradierter und von kolonialen Gedanken geprägter 
Annahmen, die sich in den frühneuzeitlichen Wunderkammern bereits andeuteten 
und sich während der Moderne festigten, stand im Zentrum der Kritik. 

Eine der historischen Narrationen, an die das Humboldt Forum dezidiert an
knüpft, ist in diesem Zusammenhang jene der Brüder Alexander und Wilhelm von 
Humboldt, die namentlich im Titel aufgeführt sind. So wird neben dem Bezug 
auf die historischen Wunderkammern mittels der beiden Namensgeber Alexander 
und Wilhelm von Humboldt eine weitere historische Referenz, das Vermächtnis 
der preußischen Aufklärung, aufgegriffen (vgl. Morat 2019: 144). Die außereuro
päischen Artefakte, die mittels kolonialer Aneignungspraktiken in die Sammlung 
gelangten, hinter der rekonstruierten Fassade des Berliner Barockschlosses von 
Andreas Schlüter zu zeigen, das ehemals den Hohenzollern gehörte, um sie damit 
an jenem Ort kolonialer Machtrepräsentation unterzubringen, offenbarte für viele 

8 Die Publikation Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance – Ein Beitrag zur Geschich
te des Sammelwesens (1908) von Julius von Schlosser gilt als zentraler Bezugsrahmen für die 
Forschung zur historischen Wunderkammer und fungierte gleichzeitig als Initialzündung für 
ihre Reaktivierung im 20. Jahrhundert. 

9 Zur Kritik an den Plänen des Humboldt Forums vgl. etwa die Homepage der Initiative No 
Humboldt21!: https://www.no-humboldt21.de (Zugriff: 09.06.2024). 

10 Von der damaligen Kulturstaatsministerin Monika Grütters in den Expert:innen-Beirat des 
Humboldt Forums berufen, verließ Bénédicte Savoy 2017 das Gremium und nahm öffentlich 
zu ihrem Austritt Stellung. Sie attestierte der Stiftung Preußischer Kulturbesitz »totale Skle
rose« (Peitz 2017: o. S.). Aufgrund der vorherrschenden restriktiven Hierarchien, die jegliche 
Autonomie der einzelnen Museen unterbinden würden, zog sie in Bezug auf die Pläne zum 
Humboldt Forum im Berliner Stadtschloss den Vergleich zu Tschernobyl. Das Museumspro

jekt war, ihrer Meinung nach, bereits zu Planungszeiten wie der demolierte Atomreaktor von 
einer Glocke bleierner Schwere überzogen (vgl. Führer 2022: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.no-humboldt21.de
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.no-humboldt21.de


1. Wunderkammern heute 11 

Kritiker:innen den reaktionären Charakter des Museumsprojekts (vgl. Morat 2019: 
148). Vor allem der Ort und die mit ihm verbundene Historie sowie die ungeklärte 
Herkunft vieler historischer Artefakte, die in großer Zahl widerrechtlich in den 
Kolonien des Deutschen Reichs und anderer europäischer Staaten entwendet wor
den waren, mündeten in dem Vorwurf, das Humboldt Forum sei ein neokoloniales 
Projekt (vgl. Heller 2017: 18).11 

Der Verweis auf das Humboldt Forum verdeutlicht die Ambivalenzen und Span
nungsverhältnisse, die sich um die historischen Wunderkammern gegenwärtig er
öffnen. Gerade in Diskursen um das museale Großprojekt äußert sich die gegen
wärtige Wirkmacht des Begriffs Wunderkammer, die sich auch in der Forschungs
literatur widerspiegelt. 

Die Wunderkammer wird auf der einen Seite als historisches Phänomen be
trachtet, das durch seine Präsenz im fürstlichen Milieu im Kontext sich entwickeln
der kolonialer und ausbeuterischer Denkweisen der Frühen Neuzeit steht. Dominik 
Collet vertritt etwa die These, dass die frühneuzeitlichen Sammlungen das Fremde 
als das abstrakte ›Andere‹ pauschalisierten und von einer europäischen Überheb
lichkeit zeugten, die andere Kulturen nicht unhierarchisch in ihre Sammlungen in
tegrierten (vgl. Collet 2012a; b). Er deutet den Akt des Aneignens und Ausstellens von 
exotica und ethnographica als Herstellung eines künstlichen Konstrukts der ›Anderen‹ 
und die frühneuzeitlichen Sammlungen als einen Ort, durch den »Stereotype na
turalisiert und imaginierte Fremdheit konstruiert wurden« (Collet 2012b: 164). Für 
Collet vollzieht sich das Zeigen außereuropäischer Dingkulturen infolge der Mar
kierung ihrer Fremdheit paradoxerweise als dezidierte »Exklusion« (Collet 2012a: 
175). Durch die exkludierende Markierung ihrer Andersartigkeit wurde ein stereo
typisiertes und verkürztes Bild des ›Anderen‹ gezeichnet, so Collet: 

»Über das Spiel mit Alteritäten inszenierten Vermittler, Agenten, Sammler und 
Besucher die außereuropäische Welt als statische und primitive Gegenwelt eines 
dynamischen und zivilisierten Europas. Die Abgrenzung gegenüber dem Fremden 
ermöglichte es den Akteuren, sich umgekehrt als ›Gelehrte‹ und als ›Europäer‹ zu 
imaginieren.« (Collet 2012a: 175) 

11 Bereits zu Beginn der Planungsphase, konkret zum Zeitpunkt des Richtfests des Humboldt 
Forums am 12.06.2015, beobachtete auch Jürgen Zimmerer eine »gefährliche Schieflage« 
zwischen Symbolkraft des Orts in Bezug auf seine koloniale Geschichte und den Ideen rund 
um die Neunutzung, die er in seinem Text Humboldt Forum: Das koloniale Vergessen (2015) wie 
folgt skizziert: »Mangelnde Sensibilität und Unkenntnis der kolonialen Traditionen drohen 
den Wunsch, ein Symbol für ein weltoffenes, liberales und diverses Deutschland zu schaf
fen, in sein Gegenteil zu verkehren: nämlich in ein Fanal für längst überwunden geglaubte 
Untugenden wie Arroganz, Überheblichkeit und sogar Rassismus gegenüber Menschen und 
kulturellen Traditionen aus anderen Regionen und Kontinenten.« (Zimmerer 2015: 13) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Auf der anderen Seite eröffnete sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern der für 
die Entwicklung wissenschaftlicher Forschung bedeutsame freie, assoziative und 
spielerische Blick auf unbekannte und wundersame Phänomene. Gerade in den aus 
unterschiedlichsten Bereichen stammenden Dingen, die in den Kammern räumlich 
miteinander in Bezug gebracht wurden, offenbarte sich ihr laborartiger Charakter, 
der den heute viel beschworenen Begriff der ›Interdisziplinarität‹ bereits implizier
te. Die Wunderkammern werden vor diesem Hintergrund in der kunsthistorischen 
Forschung auch als wissenschaftlicher Erkenntnisort charakterisiert, als ein Labor 
(vgl. Bredekamp 2012: 52–54; Schramm 2003: 10; Steckner 1997: 39; Findlen 1994: 194), 
das wie in Gottfried Wilhelm Leibniz’ Theater der Natur und Kunst die Welt im Kleinen 
abbildete, die es dort zu erforschen, zu entdecken (und zu beherrschen) galt. Das be
deutete auch, dass das ›Fremde‹ – materialisiert in außereuropäischen Sammlungs
gegenständen – hierarchielos miteinbezogen wurde, im Sinne eines die Welt reprä
sentierenden theatrum mundi. So deutet etwa Elke Bujok Inszenierungen außereuro
päischer Kulturen in frühneuzeitlichen Wunderkammern als Sinnbild für die man
nigfaltige Schöpfung Gottes und spricht sich gegen eine Herabwürdigungsgeste der 
Initiator:innen aus (vgl. Bujok 2004: 9). Auch Bredekamp beschreibt die Gleichran
gigkeit der Dinge in den historischen Wunderkammern als »egalitäre Zusammen
führung von Exponaten der Welt in einem Mikrokosmos« (Bredekamp 2015b: 56). 
So »besaßen auch die außereuropäischen Sammlungsgegenstände einen als gleich
rangig definierten Status« (Bredekamp 2015b: 56). Die »hierarchielose[] Gleichran
gigkeit« (Beßler 2009: 15) der Dinge gelte dabei sowohl für ihre Materialität – vom 
Menschen hergestellt oder von der Natur hervorgebracht – als auch für ihre Her
kunft. 

Die Wunderkammern der Frühen Neuzeit veranschaulichten die Vielfältigkeit 
und Diversität der verschiedensten Existenzweisen des makrokosmischen Univer
sums, vereint in einem Mikrokosmos, und ermöglichten auf besondere Weise die 
sinnliche Erschließung der Relationalität von Natur, Kunst, Wissenschaft und Tech
nik (vgl. Bredekamp 2012: 70). Dies haben eine Vielzahl an wissenschaftlichen Unter
suchungen, unter anderem auch zu einzelnen Kammern, demonstriert.12 Die Un
tersuchungen verdeutlichen die Fülle und Diversität an Sammlungen, die zwischen 
1550 und 1720 in europäischen Bibliotheken, Universitäten, fürstlichen Höfen, Rat
häusern, Privatwohnungen oder Kaffeehäusern zu finden waren (vgl. Collet 2007: 
13). In Bezug auf die Quantität berichtet etwa der holländische Sammler Hubert 
Goltzius im Zeitraum von 1556 bis 1560 von 986 Sammlungen in Mittel- und Süd

12 Vgl. u.a. Becker/Dolezel/Knittel/Stört/Wagner 2023, Abend 2022, Engel 2016, Bredekamp 
2012, Beßler 2009, Marx 2006, Mauriès 2002, Minges 1998, Rütsche 1997, Valter 1995, Becker 
1996 und Grote 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 13 

europa, der französische Sammler Pierre Borel von 63 Sammlungen, die er selbst 
besucht haben soll (vgl. Blom 2004: 37).13 

In den museumsgeschichtlich zwischen Schatzsammlungen des Mittelalters 
und modernen Museen einzuordnenden frühneuzeitlichen Räumen wurden aller
lei Dinge, die aus unterschiedlichsten Bereichen stammten, in einem scheinbar 
unstrukturierten Miteinander versammelt (vgl. Eming/Münkler 2022: 1; Heesen 
2012).14 Dazu gehörten Dinge aus den heute disziplinär voneinander separier
ten Bereichen der Naturwissenschaft, Technik, Kunst, Ethnografie und dem 
Kunsthandwerk. Die Art des Sammelns, Ordnens und Zeigens, wie es sich in den 
historischen Sammlungsräumen manifestierte, verlor in der Moderne an Präsenz 
und entwickelte sich Ende des 18. Jahrhunderts zum Auslaufmodell (vgl. Brede
kamp 2015b: 46). Der Wunsch nach Ausdifferenzierung, der sich in der Entwicklung 
der Spezialmuseen im 19. Jahrhundert ablesen lässt, verdrängte den Sammel-, 
Ordnungs- und Zeigetypus der Wunderkammer jedoch nicht komplett, wie Sarah 
Wagner in ihrer Studie Die Kunst- und Wunderkammer im Museum. Inszenierungs
strategien vom 19. Jahrhundert bis heute (2023) dargelegt hat. Beispiele wie Dresden, 
Berlin und Karlsruhe15 zeigen, dass das Phänomen der Wunderkammer nicht in der 
vollkommenen Unsichtbarkeit verschwand, sondern in museale und akademische 
Kontexte eingegliedert wurde und weiter Bestand hatte (vgl. Wagner 2023: 21–22; 
Wagner 2021: 129). Somit waren die vormodernen Sammlungen auch weiterhin 
öffentlich präsent, in exzentrischen Ausformungen, z.B. im privaten Bereich, 
die jenseits der modernen Leitinstitutionen – Archiv, Museum und Bibliothek – 
existierten (vgl. Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8–9). 

Im 20. Jahrhundert erlebten die Wunderkammern eine regelrechte Renaissance, 
wodurch sie eingehend erforscht wurden und heute als Ausstellungsdisplay sowie 
kuratorische Strategie nicht mehr wegzudenken sind, wie nicht zuletzt das Hum
boldt Forum zeigt. Auch Künstler:innen setzen sich seitdem mit frühneuzeitlichen 
Wunderkammern auf vielfältige Weise auseinander und rekurrieren auf die in ih
nen zu findenden Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens, wodurch sie das 
Wunderkammer-Konzept für die Gegenwart aktualisieren und weiterdenken.16 

13 Philipp Blom spricht in diesem Kontext auch von einer Sammelmode: »Mit der zunehmen

den Verbreitung des Sammelns als wissenschaftliches Projekt entstand eine Mode, die bald 
in allen wissenschaftlichen Städten anzutreffen war. Immer mehr Menschen, die weder über 
ein großes Vermögen verfügten, noch wissenschaftlich besonders interessiert waren, began
nen, selbst Kurioses und Interessantes zusammenzutragen.« (Blom 2004: 42) 

14 So waren sie einerseits »noch den mythischen Symbolgehalten verhaftet« und wiesen ande
rerseits bereits »den Weg in die rationalistisch geprägte Zukunft« (Duncker 2012: 63). 

15 Gemeint sind hier die Kurfürstliche Kunstkammer im Königlichen Historischen Museum 
Dresden (1876/77–1939), die Brandenburgisch-Preußische Kunstkammer im Neuen Museum 
Berlin (1855–1878) und die Großherzogliche Kunstkammer im Karlsruher Schloss (1879–1918). 

16 Vgl. Abend 2022, Bowry 2015, Beßler 2009 und Endt 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Grundannahmen, Thesen und Zielsetzungen 

Vor dem Hintergrund der bereits für den kuratorischen Bereich17 gut erforschten 
Projekte18 widmet sich dieses Buch den künstlerischen Auseinandersetzungen mit 
Wunderkammern in der Gegenwartskunst und eruiert, welche Diskurse sich durch 
sie entfalten. Die Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsien, 
Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros stehen 
dabei im Fokus der Analyse. Nachdem sich seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun
derts eine Vielzahl an künstlerischen Auseinandersetzungen mit Wunderkammern 
verzeichnen lässt,19 entstehen seit Beginn des 21. Jahrhunderts Kunstwerke, die 
vor allem die zunehmend komplexer werdende Gegenwart mithilfe der ästheti
schen Sammel-, Ordnungs- und Zeigeweisen frühneuzeitlicher Wunderkammern 
sinnlich erfahrbar machen. Dieses Buch vertritt die These, dass die künstlerische 
Auseinandersetzung mit dem Phänomen Wunderkammer als Reaktion auf die 
tiefgreifenden gesellschaftlichen Entwicklungen der Gegenwart zu lesen ist. Diese 
wird infolge der anthropogenen Transformationen des terrestrischen Systems 
hervorgerufen und impliziert politische Veränderungen und neu aufkommende 
epistemologische Fragestellungen. 

Damit einhergeht, dass herkömmliche Weisen, die Welt zu denken, zunehmend 
kritisch reflektiert und hinterfragt werden. Das betrifft etwa dichotome Ordnungs
weisen, die die westliche Moderne20 konstitutiv mitprägten – unter anderem reprä

17 Dabei ist wichtig zu erwähnen, dass sich die Differenzierung ›kuratorisch‹ und ›künstlerisch‹ 
nicht trennscharf voneinander separieren lässt. Die Verschiebung der künstlerischen und ku
ratorischen Tätigkeitsfelder führt zu einer Annäherung der beiden Arbeitsbereiche. Während 
zeitgenössische Künstler:innen immer mehr in die Rolle von Manager:innen treten, Marke

tingstrategien für eine größere Aufmerksamkeit entwickeln und selbstinszenatorisch tätig 
werden, um so um die Gunst der Sammler:innen zu werben, sind Kurator:innen mit veränder
ten Ausstellungsweisen und größeren Wirkungskreisen einer immer globalisierteren Kunst
welt konfrontiert. Diese Gedanken werden in Kapitel 4 weiter ausgeführt. 

18 In diesem Kontext ist vor allem die Publikation Die Kunst- und Wunderkammer im Museum. In
szenierungsstrategien vom 19. Jahrhundert bis heute (2023) von Sarah Wagner hervorzuheben 
(vgl. Wagner 2023). 

19 Vgl. hierzu Kapitel 1.1.3 dieses Buchs. 
20 Zum Begriff der Moderne gibt es zahlreiche Forschungsansätze unterschiedlichster Diszipli

nen und fast ebenso viele zeitliche Verortungsangebote (vgl. Gumbrecht 1978). In diesem 
Buch wird an jene Ansätze angeknüpft, die den Beginn der europäischen Moderne zeitlich 
um 1800 ausmachen. Die Moderne wird in diesem Kontext durch eine gesellschaftliche, po
litische, technische und wissenschaftliche Umbruchphase eingeleitet, die in der sog. ›Sattel
zeit‹ im Zeitraum zwischen 1750 und 1850 zu verorten ist (vgl. Koselleck/Dipper 1998: 195; 
Jordan 2012). Sie bedeutet intensivere Prozesse der Individualisierung, Differenzierung, Spe
zialisierung, Technologisierung, Säkularisierung, Rationalisierung sowie Verwissenschaftli
chung und markiert dadurch eine zeithistorische Zäsur (vgl. Müller 1998: 379). Als Effekt die
ser Veränderungen, insbesondere der industriellen Revolution, nimmt Europa eine hegemo

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 15 

sentiert durch die Dualismen von Kultur und Natur, Objekt und Subjekt sowie Norm 
und Abnorm – aufgebrochen und in vielen Disziplinen, vor allem auch in den Geis
tes-, Medien- und Kulturwissenschaften, verhandelt, in Frage gestellt, neu ausgelo
tet und durch ein relationales Denken abgelöst. Dieses wird unter anderem reprä
sentiert durch Ansätze wie der Akteur-Netzwerk-Theorie, die die Handlungsmacht 
nicht-menschlicher Entitäten anerkennt und die Verstrickung des Menschen in ein 
komplexes Gewebe aus humanen und nicht-humanen Akteuren fokussiert (vgl. u.a. 
Latour 2007). 

Diese gesellschaftlichen, ökologischen und ökonomischen Veränderungen in 
Bezug auf das Denken von Welt können mit dem Begriff des Anthropozäns gefasst 
werden. Der im Jahr 2000 aufkommende Begriff impliziert die Vorstellung von 
humaner Wirkmächtigkeit, mittels der sich die Menschheit in die Erdschichten 
eingeschrieben hat und in ihnen nachhaltig und nachweislich geologische und 
morphologische Spuren hinterlassen hat. Der aus der Geologie, insbesondere der 
Erdwissenschaften, stammende Begriff, den Paul Crutzen zur Jahrhundertwende 
vorschlug, wird seitdem in vielen Disziplinen diskutiert. Das Anthropozän wird in 
den theoretischen Diskursen als komplexes System planetarischer Verflechtungen 
verstanden und auch in der Kunst vielgestaltig beleuchtet.21 

Durch diese veränderte Sicht auf die Welt etablieren sich neue künstlerische 
Praktiken, die aktuelle Diskurse aufgreifen, die etwa durch Schlagworte wie Digita
lisierung, Postkolonialismus, Kapitalismus, Globalisierung und Klimakrise kontu
riert werden können. Anknüpfend an Theoriemodelle, die netzwerkartige und pro
zessuale Ansätze verfolgen und Phänomene und Ereignisse in relationaler Weise 
untersuchen (vgl. Simondon 2012; Latour 2002; Belliger/Krieger 2006), setzen sich 
Künstler:innen mit anderen Sammel-, Ordnungs- und Zeigeweisen auseinander. Die 
ästhetischen Konfigurationen frühneuzeitlicher Wunderkammern bieten eben je
ne, heute wieder relevant werdenden Wahrnehmungsweisen von Welt an, die sich in 

niale Stellung ein, wodurch es zum sog. und selbsternannten Zentrum der Welt wird (vgl. 
Dussel 2013: 24). Wichtig ist daher anzumerken, dass der Begriff Moderne, so wie er in die
sem Buch verwendet wird, immer die europäische Moderne meint, die als eurozentrisches 
Konstrukt auch mit negativen und kritisch zu reflektierenden Implikationen verbunden ist, 
etwa die Ausbeutung planetarer Ressourcen, Industrialismus, Imperialismus, Kolonialismus, 
Rassismus und Sexismus (vgl. u.a. Latour/Leclercq 2016; Dussel 2013). 

21 Im März 2024 hat ein Gremium der International Union of Geological Sciences (IUGS) per Ab
stimmung beschlossen, dem ›Anthropozän‹ keinen offiziellen Status als neues geologisches 
Zeitalter zu verleihen. Grund dafür seien zum einen der nicht eindeutig auszumachende Be
ginn des Anthropozäns, zum anderen die Schwierigkeit der einheitlichen Belegbarkeit durch 
weltweit variierende Messwerte (vgl. Zhong 2024: o. S.). Der Begriff hat damit an Brisanz ver
loren, besitzt jedoch weiterhin eine große Diskursrelevanz. Zum Verhältnis von Kunst und 
Anthropozän vgl. u.a. Skrandies/Dümler 2023, Ballard 2021, Günzel 2020 und Horn 2019: 
117–138. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

einer komplexen, kontaminierten und vernetzten Weise strukturieren. Oder anders 
formuliert: Die historischen Sammlungen vermögen mit ihren spezifischen ästheti
schen Eigenschaften des Sammelns, Ordnens und Zeigens die Welt in einer Eindeu
tigkeiten negierenden, verstrickten sowie mikro- und makrokosmisch strukturier
ten Weise darzustellen. Mit dem Rekurrieren auf ästhetische Formen frühneuzeit
licher Wunderkammern können demgemäß jene Herausforderungen künstlerisch 
wahrnehmbar gemacht werden, die Eva Horn für eine Ästhetik des Anthropozäns 
festhält (vgl. Horn 2019a). Diese konkretisiert sie anhand des Entzugs von Wahr
nehmbarkeit, die aus der Unüberschaubarkeit und der sich einstellenden Überfor
derung gegenüber komplexen, multidimensionalen und reziproken Phänomenen 
resultiert (Latenz), des neuen Bewusstseins für ko-existenzielle Verbindungen hu
maner und nicht-humaner Entitäten (Verstrickung) und des Kollidierens schwer zu 
vereinbarender Größenmaßstäbe, die aus inkommensurablen Erscheinungen und 
Ereignissen hervorgehen (Skalierung) (vgl. Horn 2019a: 126). Die ästhetische Form 
der künstlerischen Wunderkammer vermag, so meine These, eine Ästhetik des An
thropozäns auf besondere Weise zu vermitteln. 

Die Aufmerksamkeit auf künstlerische Praktiken zu richten und relationale 
Verhältnisse von Kunstwerken zu untersuchen, erfordert das Einnehmen einer 
anderen Perspektive, »die nicht mehr über eine substantielle Verankerung im 
Objekt zentriert wird, sondern vielmehr den mannigfachen Beziehungen, Opera
tionen und Aktivitäten in ihren Dynamiken folgt« (Linsenmeier/Seibel 2019: 13). 
Dieses Buch beabsichtigt demnach, das wunderkammern als künstlerische Praxis 
der Gegenwartskunst zu etablieren und Arbeiten beschreibbar zu machen, die auf 
spezifische Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken frühneuzeitlicher Wunder
kammern rekurrieren und diese für die Gegenwart aktualisieren. Davon ausgehend 
wird in diesem Buch die Verbalform wunderkammern verwendet, um damit einer
seits die vielgestaltigen künstlerischen Auseinandersetzungen mit der historischen 
Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigeform in zeitgenössischer Kunst begrifflich 
zu fassen und dadurch als Gegenwartsphänomen zu entfalten, andererseits um 
jener, mittlerweile etablierten bildwissenschaftlichen Perspektive auf künstleri
sche Arbeiten beizupflichten, die davon ausgeht, dass diese nicht unabhängig 
von etwa Produktionsprozessen, Anwendungs- und Nutzungsweisen, medialen 
Bedingungen und Wahrnehmungspraktiken existieren, sondern innerhalb die
ses relationalen Verhältnisses zu betrachten sind (vgl. Finke 2014: 26). So werden 
die untersuchten Kunstwerke in ihrem Geworden-Sein innerhalb des temporär 
festgeschriebenen Zustands der jeweiligen Ausstellungssituation untersucht und 
somit die Prozesse des Sammelns, Ordnens und Zeigens, aus denen die Arbeiten 
hervorgehen und in die sie eingebunden sind, als essentielle Bestandteile ihrer 
Existenz fokussiert. Das wunderkammern wird demnach im Verlauf dieses Buchs 
konsequent kleingeschrieben, auch wenn ein bestimmter oder unbestimmter 
Artikel vorangestellt ist und der Begriff in diesem Fall grammatikalisch korrekt 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 17 

mit einem Großbuchstaben beginnen sollte. So wird die Kleinschreibung im Text 
bewusst genutzt, um die für Verben signifikante Orthografie der Kleinbuchstaben 
auch ästhetisch-textuell zu manifestieren. 

Ein prozessuales Verständnis von ästhetischer Praxis und künstlerischem Han
deln, das sich in materiellen und medialen Vollzügen äußert, rückt mit der Verbal
form des wunderkammerns ins Zentrum der Analyse. Dadurch werden die untersuch
ten Kunstwerke nicht als fertige Endprodukte angesehen, sondern ihr Gemacht- 
und Geworden-Sein ernst genommen und anhand der Praktiken des Sammelns, 
Ordnens und Zeigens reflektiert. Der Begriff der künstlerischen Praktik spielt dabei 
eine essentielle Rolle. Von künstlerischen Praktiken zu sprechen, bedeutet dabei vor 
allem, von der Ausformung eines Wissens auszugehen, das »sich durch eine spezi
fische Verflechtung kognitiver wie körperlich-habitueller Wissensformen aus[zeich
net]« (Matzke 2013/2012: o. S.). Künstlerische Praktiken entfalten sich demnach in 
erster Linie in »machenden, handelnden, vollziehenden und – im Feld der bilden
den Kunst besonders relevant – sehend-wahrnehmenden Vollzügen« (Schürkmann 
2017: 12) und werden durch diese sinnlich wahrnehmbar.22 Eine praxeologische Per
spektive einzunehmen und die Analyse von Praktiken in den Fokus zu rücken, er
fährt spätestens seit Ausrufen des practice turns23 in den Geistes-, Sozial- und Kultur
wissenschaften vermehrte Aufmerksamkeit. Diese sich disziplinär heterogen ent
wickelnde und auf unterschiedliche Schwerpunkte fokussierte praxeologische Per
spektive zeichnet sich dadurch aus, künstlerisches Arbeiten als nicht-intentiona
les Handeln zu begreifen und die einzelnen Handlungen nicht isoliert voneinander 
zu betrachten, was Theodore R. Schatzki als »field of practices« (Schatzki 2001: 11), 
»total nexus of interconnected human practices« (Schatzki 2001: 11) oder »organi
zed nexus of actions« (Schatzki 2002: 71) bezeichnet (vgl. Schäfer 2013: 11). Vielmehr 
sind Praktiken – wie Schatzki in der Konzeption seiner Praxistheorie24 hervorhebt 
– verkörperte, materiell vermittelte Bereiche menschlicher Handlungen, die um ein 

22 Zum Verhältnis von Kunst und Praxistheorie vgl. auch Wuggenig/Prinz 2009 und Zembylas/ 
Dürr 2009. 

23 Vgl. zum Begriff des practice turn Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 2001. 
24 Hilmar Schäfer verwendet in seiner Studie Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm 

(2016) die Begriffe ›Theorie sozialer Praktiken‹, ›Praxistheorie‹ und ›Praxeologie‹ sowie ›pra
xistheoretisch‹ und ›praxeologisch‹ aufgrund der fehlenden systematischen Bedeutungsdif
ferenz synonym (vgl. Schäfer 2016). Aus selbigem Grund sieht er auch keinen Anlass, die Be
griffe ›Praxis‹ und ›Praktik‹ voneinander zu differenzieren und nutzt diese bedeutungsgleich 
(vgl. Schäfer 2013: 13, Anm. 6). Dieser Vorgehensweise schließt sich das vorliegende Buch an. 
Wichtig ist zudem, dass sich der Bereich der Praxistheorie vielgestaltig und heterogen ge
staltet. Zur Praxis-Wende werden etwa auch Pierre Bourdieus Ansätze, Bruno Latours Akteur- 
Netzwerk-Theorie (ANT), Judith Butlers Theorie der Performativität oder Michel Foucaults 
Analyse der Selbsttechnologien gezählt (vgl. Wuggenig/Prinz 2009: o. S.). Zur Übersicht pra
xeologischer Ansätze vgl. darüber hinaus Schäfer 2016, Alkemeyer/Schürmann/Volbers 2015, 
Elias/Franz/Murmann/Weiser 2014, Hillebrandt 2009, Sonderegger 2008 und Reckwitz 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

gemeinsames Verständnis herum organisiert sind (vgl. Schatzki 2001: 11). Während 
einige Ansätze vorrangig ein körperfokussiertes praxeologisches Verständnis ent
wickeln und demnach Praktiken als »ein Ensemble miteinander verknüpfter, regel
mäßiger Aktivitäten der Körper, die durch implizite und geteilte Formen des Verste
hens und Wissens zusammengehalten werden« (Reckwitz 2008: 152) verstehen, ist 
für dieses Buch vor allem jener Fokus innerhalb des Ansatzspektrums interessant, 
der Praktiken als »kulturell zirkulierendes Repertoire« (Schäfer 2013: 22; vgl. Rouse 
2007) auffasst. Damit wird insbesondere, anknüpfend an die Thesen Michel Fou
caults, die Annahme in den Blick genommen, dass Praktiken nicht primär nur als 
konkrete, individuelle Handlungsvollzüge gedacht werden können, sondern auch 
historisch gewachsen sind und das ausbilden, was im Gesamten als Kultur wahrge
nommen und bezeichnet wird (vgl. Schäfer 2013: 22; Foucault 2018; Foucault 2017). In 
diesem Sinne werden in der folgenden Untersuchung Sammeln, Ordnen und Zeigen 
als historisch gewachsene Praktiken ernst genommen und künstlerisches Arbeiten 
in seinen – in diesem Fall – sammelnden, ordnenden und zeigenden Vollzugsprak
tiken reflektiert. 

Methodik und Aufbau des Buchs 

Das Buch gliedert sich in zwei einführende Kapitel (Kapitel 1.1 und Kapitel 1.2), 
in denen zentrale Vorbedingungen für die Analyse der untersuchten Kunstwer
ke exponiert werden, und drei Hauptkapitel. Diese widmen sich jeweils dem 
Sammeln (Kapitel 2), Ordnen (Kapitel 3) und Zeigen (Kapitel 4) in der Gegenwarts
kunst in seiner jeweils spezifischen wunderkammernden Ausformung. Nach dieser 
heuristischen Trennung der drei Praktiken wird in einem zusammenführenden 
Kapitel (Kapitel 5) das wunderkammern als künstlerische Praxis präzisiert. Das 
vorangestellte einleitende Kapitel 1.1 reflektiert die unterschiedlichen Existenz
weisen der Wunderkammer in der Gegenwart. Dabei werden drei verschiedene 
Modi konkretisiert und erörtert: die Wunderkammer als inszenatorisch-kuratorische 
Strategie, die Wunderkammer als historisch-rekonstruiertes Raumensemble und die 
Wunderkammer als Phänomen in künstlerischer Praxis. Vor allem Letzteres spielt eine 
substanzielle Rolle für den ideellen Bezugsrahmen des vorliegenden Buchs. Das 
Kapitel 1.2 konkretisiert, nach der vorangegangenen Zustandsbeschreibung, die 
Frage nach der Ursache für die gesteigerte Aufmerksamkeit von Künstler:innen für 
das Phänomen Wunderkammer in zeitgenössischer Kunst. In Bezug darauf wird 
die Konnexion zwischen den Diskursen um das Anthropozän und der Aktualisie
rung der künstlerischen Beschäftigung mit frühneuzeitlichen Wunderkammern 
hergestellt. Dabei wird vor allem auf die von Eva Horn aufgestellten Thesen zu 
einer Ästhetik des Anthropozäns rekurriert, die sie in der zusammen mit Hannes 
Bergthaller verfassten Publikation Anthropozän. Eine Einführung (2019) skizziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 19 

Die drei Hauptkapitel konkretisieren, ausgehend von der Analyse jeweils zweier 
Kunstwerke, die künstlerischen Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens 
in der Gegenwartskunst. Daran anschließend werden grundlegende Elemente der 
künstlerischen Praxis des wunderkammerns herausgearbeitet. Während die Analyse 
des Sammelns vor allem die Reflexion der Kunst produzierenden Person mit sich 
bringt, das in seiner wunderkammernden Form insbesondere als radikal subjektives, 
selbst situierendes Akkumulieren von Dingen erscheint, eröffnet das wunderkam
mernde Ordnen eine Reflexion des traditionellen kunsthistorischen Werkbegriffs, 
indem sich innerhalb der Arbeiten Entgrenzungstendenzen und transdisziplinäre 
Kontaminationen beobachten lassen. Darüber hinaus entfaltet das wunderkam
mernde Zeigen Überlegungen zu Reflektionsmöglichkeiten der Institution Museum 
und der Frage, wie Kunst heute gezeigt und rezipiert wird, vor dem Hintergrund 
der historischen Vorbedingungen musealen Exponierens. Die sich konträr zu jenen 
›reinigenden‹ Praktiken modernistischer Logik gestaltenden wunderkammernden 
Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens entfalten zudem als »anthropo
logische Konstante[n]« (Kekeritz/Schmidt/Brenne 2016: 5) im Kontext von Kunst 
gerade jene andere Art, die Welt zu denken, die anhand des Anthropozäns aktuell 
wird und bereits in frühneuzeitlichen Wunderkammern angelegt war. So zeigt 
sich in ihnen das künstlerische Sammeln als Terrestrisch-Werden, das künstleri
sche Ordnen als multimodales Kontaminieren und das künstlerische Zeigen als 
institutionsreflektierendes Situieren. 

1.1 Die Wunderkammer als … 

Unbestritten ist, dass das Phänomen Wunderkammer seit Julius von Schlossers 
Schrift Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance – Ein Beitrag zur Geschichte 
des Sammelwesens (1908) eine verstärkte Aufmerksamkeit in der Forschung erlebte. 
Dies belegen auch heute noch eine Vielzahl an kunsthistorischen sowie transdis
ziplinären Untersuchungen seit den 1990er-Jahren, die unter anderem kultur
anthropologischen, sozialhistorischen und wissenschaftsgeschichtlichen Ansätzen 
folgen.25 Auch in zeitgenössischer Kunst ist der Rekurs auf frühneuzeitliche Wun
derkammern zu beobachten, was zahlreiche künstlerische Auseinandersetzungen 
und Ausstellungsprojekte belegen.26 

25 Einen guten Überblick über die Forschungslage bietet etwa Robert Felfe in seinem Text Die 
Kunstkammer – und warum ihre Zeit erst noch kommen wird (vgl. Felfe 2014). 

26 Exemplarisch zu nennen sind in diesem Kontext folgende Ausstellungen: Wunderkammer des 
Abendlandes. Museum und Sammlung im Spiegel der Zeit (1994) in der Bundeskunsthalle in Bonn, 
Die Erfindung der Natur. Max Ernst, Paul Klee, Wols und das surreale Universum (1994) im Spren
gel-Museum Hannover, im Badischen Kunstverein Karlsruhe und im Rupertinum in Salzburg 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Ihr Wiederaufleben wird in diesem Buch jedoch nicht nur affirmiert, wie in der 
Rezeption des 20. Jahrhunderts oftmals geschehen ist (vgl. Engel 2016: 23), sondern 
die folgenden Ausführungen nehmen die Wunderkammer auch als »Projektionsflä
che« (Engel 2016: 220) kanonisierter und stereotyper Bilder ernst, die sich über die 
Zeit hinweg angereichert haben. Dominik Collet hat etwa in seiner Untersuchung 
Die Welt in der Stube. Begegnungen mit Außereuropa in den Kunstkammern der Frühen Neu
zeit (2007) veranschaulicht, dass bereits im 17. Jahrhundert eine Kanonisierung der 
Bestände zu beobachten war und sich innerhalb der Wunderkammern gewisse ob
jektbezogene ›Trends‹ abzeichneten, die auf die beteiligten Akteure zurückzuführen 
waren: sowohl auf die Händler:innen, Agent:innen, Expert:innen und Kämmer:in
nen als auch auf die Sammler:innen selbst (vgl. Engel 2016: 218; Collet 2007). Dar
über hinaus wird das vorliegende Buch die Wunderkammer als Sammelbegriff für 
heterogene und sich überlagernde Sammel-, Ordnungs- und Zeigestrategien im 16. 
und 17. Jahrhundert auffassen. Da es die eine Wunderkammer nicht gab, sind »heu
te getroffene Aussagen über die ehemals tatsächlich vorfindbare Situation in die
sen Sammlungen nahezu zwangsläufig mit dem Verdacht des Spekulativen« (Siegel 
2006: 158) belastet. Anhand des oftmals breit verwendeten Begriffs der Wunderkam
mer wird also nicht eruiert werden, ob die frühneuzeitlichen Sammlungen heute ei
ne Aktualisierung erleben, sondern viel eher, in welcher Weise sie in Kunstwerken in 
Erscheinung treten und welche Vorstellungen, Übertragungen, Potenziale und Ver
heißungen sich in ihr verdichten und in künstlerischen Auseinandersetzungen ver
handelt werden.27 Den mannigfaltigen Bezugnahmen in der Gegenwart wird sich 
dieses einführende Kapitel widmen. 

Zunächst auffällig ist, dass sich in der zeitgenössischen Verwendung vor allem 
der Begriff der Wunderkammer durchgesetzt hat, der als Sammelbegriff für den 
Rückbezug auf jene frühneuzeitliche Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigeform fun
giert, die von Schlosser und bereits Samuel Quiccheberg in seinem Museumstrak
tat Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi (1565) als Kunst- und Wunderkammer be

sowie Theatrum naturae et artis. Wunderkammern des Wissens (2000/2001) im Gropius Bau in 
Berlin. 

27 Hier folgt das vorliegende Buch den Gedanken Horst Bredekamps, die er in seinem Aufsatz 
Die Renaissance der Kunstkammer (2015) formuliert: »Aus heutiger Sicht stellt sich nicht mehr 
die Frage, ob die Kunstkammer eine eigene Spur durch die Museumswelt der letzten Jahr
zehnte gezogen hat, sondern warum dies geschehen ist. Die Wiederkehr der Kunstkammer 
als ein scheinbar vormoderner Museumstyp ist bislang von Fall zu Fall, also episodisch be
handelt worden. Und soweit sich ein Gesamtblick ergeben hat, so galt er retrospektiv: in der 
Wiedergewinnung eines auf die Totalität des Ganzen zielenden Ansatzes der Sammlung. 
Warum sich dieser Prozess vollzogen hat, stand weniger im Vordergrund. Der Vorgang ist 
in einer Weise komplex, dass es eindimensionale Lösungen und Erklärungen kaum geben 
wird. Aus diesem Grund ist das Folgende ein Versuch, einige der hier wirksamen Aspekte zu 
benennen.« (Bredekamp 2015b: 46–47) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 21 

zeichnet haben. Während von Schlosser sich auf die Formulierung »Kunst- oder 
wunder desgleichen Rüst- und Harnisch-Camern« (Primisser 1819: 32) stützte, die 
Ferdinand II. von Tirol für die Umschreibung seiner Sammlung nutzte, berief sich 
Quiccheberg auf seine Beobachtungen in Bezug auf das Zusammenspiel der ver
schiedenen Objektkategorien in den von ihm besuchten Sammlungen. Diese stell
ten einen wichtigen Bezugspunkt für die Überlegungen und Beschreibungen seines 
Traktats dar. So plädiert er dafür, die Sammlung des Grafen Wilhelm Werner von 
Zimbern »nicht mehr [als] ›Kunstkammer‹, das heißt ein Gemach mit kunstvollen 
Gegenständen, sondern […] [als] ›Wunderkammer‹, das heißt ein Archiv der wun
dersamen Dinge« (Quiccheberg übers. v. Roth 2000: 195) zu betiteln. Zweitrangig 
ist für die folgenden Ausführungen, wie genau die besagte Sammlung des Grafen 
Wilhelm Werner von Zimbern ausgesehen hat. Wichtig ist die begriffliche Differen
zierung von Kunstkammer und Wunderkammer, die Quiccheberg hier erstmalig 
theoretisch vornimmt. Aus dieser Differenzierung lässt sich schließen, so Harriet 
Roth, dass die Wunderkammer in Quicchebergs Verständnis naturalia und mirabilia 
sowie exotica beherbergte und durch die Präsenz der wundersamen und außereu
ropäischen ›Naturdinge‹ eher einem Naturalienkabinett entsprach. Die Kunstkam
mer mit ihren Gemälden und Skulpturen vereinte dagegen primär artificialia. Roth 
verweist im Kommentar zu ihrer Übersetzung des Traktats jedoch relativierend auf 
die fehlende Eindeutigkeit von Quicchebergs Stellungnahme und Erklärung der ver
schiedenen Termini sowie ihre Abgrenzung voneinander innerhalb des Traktattexts 
(vgl. Roth 2000: 306). 

Betrachtet man die heutige schriftliche Quellenlage zu den frühneuzeitlichen 
Sammlungen, sprich Reiseberichte und Inventare28, dann ist der Begriff der Wun
derkammer – unter anderem im Inventar von Ferdinand II. von Tirol aus dem 
Jahr 1594 in Bezug auf die Ambraser Sammlung29 – nur einer von vielen historisch 
belegbaren Termini. Neben der von Quiccheberg und von Schlosser bezeichneten 
Kunst- und Wunderkammern gibt es unter anderem auch die Begriffe Wunderkam
mer – bzw. Wundercamera – Thesaurus, Museum, Studiolo, Theatrum, Theatrum 
Sapientiae, Theatrum Memoriae, Kunst- und Naturalienkammer, Kunstkammer 
oder Kammer bzw. Camera (vgl. u.a. Beßler 2015: o. S.). In diesen unterschiedlichen 
Benennungen spiegelt sich die Vielgestaltigkeit der frühneuzeitlichen Samm
lungen wider, die je nach Sammlungsinteresse und Beschaffungsmöglichkeiten 
naturalia, mirabilia, exotica, artificialia, scientifica und curiosita umfassten und somit 

28 In diesem Kontext sind etwa die Inventare der Rudolfinischen Kammer (vgl. Bauer/Haupt 
1976) und der Münchner Kammer von Johann Baptist Fickler (vgl. Diemer 2004) zu nennen. 

29 Auch in der Zimmerischen Chronik aus der Mitte des 16. Jahrhunderts ist der Begriff der ›wun
dercammer‹ zu finden. Hier ist die Rede von der Wunderkammer des Graf Wilhelm Werner 
von Zimmern auf Burg Herrenzimmern, die dieser um 1510 erworben hatte (vgl. Barack 1882: 
88; Beßler 2015: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Dinge aus Natur, Alltagskultur, Ethnografie, Kunst und Technik vereinten.30 Allen 
Bezeichnungen wohnt ein räumlich beschreibendes Element inne. Sie zeigen somit 
begrifflich das Setting an, innerhalb dessen die Dinge zusammenkamen. Bleiben 
wir bei dem für dieses Buch zentralen Begriff der Wunderkammer und schauen 
uns hier die Wortzusammensetzung genauer an, so ist die Kammer etymologisch 
dem Lateinischen entlehnt (lat. camera, camara) und beschreibt begrifflich einen 
kleinen Raum oder ein Nebenzimmer. Im Mittelalter entfaltete sich ihre Bedeu
tung zu Schlaf-, Wohn-, Vorratsraum, Schatzkammer, fürstliche Wohnung oder 
Gerichtsstube, was bereits auf die heutige breitgefächerte Anwendung verweist.31 

Der Begriff Wunderkammer enthält somit zum einen – durch den Wortteil 
›Kammer‹ – eine räumliche Konturierung und impliziert eine Antwort auf die 
Frage »Wo?«. Zum anderen gibt er durch das zweite ergänzende Element ›Wunder‹ 
eine Auskunft über den Inhalt des Raums bzw. zeigt an, was der Inhalt beim Betre
ten der Kammer in den Betrachtenden auszulösen vermag. Nämlich den Zustand 
des Wunderns, der das Moment des Ungewissen in der Lesart des Irritiert- und 
Überraschtseins beinhaltet. Das Wundern und das Versammeln von wundersamen 
Dingen ist, wie Giuseppe Olmi festgestellt hat, eng mit synkretistischen Tendenzen 
verbunden, die in der Faszination für das Kuriose und Groteske in der zweiten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts kulminierten (vgl. Olmi 1976; Laube 2011: 189). Der his
torisch variierenden Bedeutung von Wundern widmen sich auch Lorraine Daston 
und Katherine Park in ihrer Studie Wunder und die Ordnung der Natur 1150–1750 (vgl. 
Daston/Park 2002). Für die Wissenschaftler:innen im Mittelalter und der Frühen 
Neuzeit »war das Staunen eine kognitive Leidenschaft, bei der es ebensosehr um 
Wissen wie um Fühlen ging. Ein Wunder zu bemerken bedeutete, das Durchbre
chen einer Grenze zu bemerken, den Umsturz einer Klassifizierung« (Daston/Park 
2002: 15). Wohingegen das Wundern und Staunen im Zuge der Aufklärung an 
Bedeutung verlor und den Status des Vulgären zugesprochen wurde (Daston/Park 
2002: 21). Den Bruch und damit zusammenhängenden Bedeutungsverlust der 
Wunder verorten Daston und Park demnach im 18. Jahrhundert. 

30 Seit den 1990er-Jahren wird in der kunsthistorischen Forschung eher der Begriff der Kunst
kammer verwendet als jener der Wunderkammer. Horst Bredekamp begründet dieses Prä
ferieren damit, dass der Begriff der Wunderkammer in Julius von Schlossers wirkmächtiger 
Schrift Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance – Ein Beitrag zur Geschichte des Sam
melwesens (1908) ein falsches Bild der Sammlungen abgebe und der Begriff der Kunstkam

mer, wie ihn Johann Daniel Major in seiner Schrift Unvorgreiffliches Bedencken von Kunst- und 
Naturalien-Kammern insgemein (1674) verwendet, wesentlich genauer ihren laborativen Cha
rakter treffe (vgl. Felixmüller 2018: 58; Bredekamp 2012: 43; Major 1674). 

31 Vgl. »Kammer«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – 
Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kammer (Zugriff: 
08.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Kammer
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kammer


1. Wunderkammern heute 23 

Jenseits der historischen Herkunft des Terminus ist es bemerkenswert, dass 
sich das formelhafte Signum Wunderkammer gegenwärtig durchgesetzt hat, um 
ein den musealen Seh- und Raumkonventionen entgegenstehendes Konzept be
grifflich zu rahmen, das anderen Sammel-, Ordnungs- und Zeigelogiken folgt und 
von jenen kanonisierten Sehtraditionen der westlichen Moderne abweicht. Die 
differenzierte Auseinandersetzung mit dem Begriff und seiner historischen Bedeu
tung wird jedoch nicht immer offenkundig, gerade wenn er in Ausstellungstiteln 
verwendet wird. Hier erschöpft sich seine Verwendung oftmals in einer enigmati
schen Aura. Das Signum Wunderkammer ist somit auch als eine Art Neologismus 
aufzufassen, das zwar anknüpfend an die frühneuzeitlichen Sammlungen grund
legende Merkmale von Wunderkammern in die Gegenwart transformiert, sie aber 
auch abstrahiert, verkürzt und eine nostalgisch inflationäre Applizierung erzeugt, 
wodurch der Begriff eine neue Konnotation erhält. 

Betrachtet man nun in einem ersten Schritt die gegenwärtige Präsenz des 
Phänomens in seiner Pluralität, so begegnet uns der Sammel-, Ordnungs- und 
Zeigetypus der frühneuzeitlichen Wunderkammer in der Kunst auf dreierlei Weise: 
als inszenatorisch-kuratorische Strategie in der Ausstellungspraxis, als meistens 
in situ rekonstruiertes Raumensemble historischer Sammlungen und als Phäno
men und thematischer Bezugsrahmen in künstlerischer Praxis. Wenn also von 
einer »Wiedergeburt« (Wagner 2023: 21), »Wiederentdeckung« (Wagner 2023: 47), 
»Renaissance« (Bredekamp 2015b: 57), »Return« (Lasser 2015: 225), »Wiederkehr« 
(Ritter 2014: 5) oder »Aktualität« (Wappenschmidt 2010: 468) historischer Wun
derkammern gesprochen wird, dann lässt sich dies neben der wissenschaftlichen 
Auseinandersetzung in der kuratorischen, konservatorischen und künstlerischen 
Praxis beobachten. Wobei sich die aufgezählten Bereiche nicht immer eindeutig 
voneinander separieren lassen und ihre Grenzen oftmals fluide sind, so dass die 
künstlerische Arbeit auch den kuratorischen Bereich tangieren oder die historisch 
rekonstruierten Raumensembles frühneuzeitlicher Wunderkammern auch als Orte 
für Sonderausstellungen fungieren und so in den Bereich der kuratorischen Arbeit 
hineinreichen. Die drei Bereiche, in denen Rückbezüge auf historische Wunder
kammern gegenwärtig augenscheinlich werden, sind Untersuchungsgegenstand 
der folgenden Ausführungen und werden zunächst heuristisch voneinander ge
trennt, um sie jeweils für sich zu typologisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

1.1.1 … inszenatorisch-kuratorische Strategie 

Dramaturgische oder inszenatorische Strategien frühneuzeitlicher Wunderkam
mern finden gegenwärtig Eingang in Displays von Dauer- und Sonderausstellun
gen.32 So wird das Wunderkammern zugrunde liegende, vermeintlich labyrin
thische Ordnungssystem etwa szenografisch eingesetzt, um einen alternativen 
Präsentationsmodus zum sog. White Cube zu etablieren.33 Mit dem White Cube 
als paradigmatischem Ausstellungsraum der Moderne werden folgende Merkmale 
verknüpft: »Im Gegensatz zu früheren Modellen der Ausstellung ist der White Cube 
möglichst leer, möglichst weiß. Nichts soll von der Wirkung der Kunst ablenken, 
alles Überflüssige wird von blendend-weißer Leere überstrahlt, so die unterschwel
lige, von modernistischen Diskursen gespeiste Annahme.« (Steyerl 2005: 135) 

Die sich im 20. Jahrhundert als modernistische Utopie etablierende ästhetische 
Formel des White Cubes – weiße Wände, künstliche Lichtquelle, fensterloser Raum, 
einreihige Hängung – wurde erstmals in Brian O’Dohertys einflussreichen Essays 
untersucht, die 1976 in der Zeitschrift Artforum veröffentlicht und 1986 als Publika
tion unter dem Titel Inside the White Cube: The Ideology of the Gallery Space erschienen 
sind. Mittlerweile gelten sie als zentrale kunsthistorische Referenz, wenn es um die 
kritische Reflexion des weißen, von Sterilität und Uniformität gekennzeichneten 
Ausstellungskubus und dem mit ihm zusammenhängenden Betriebssystem Kunst 
geht. Das Konzept White Cube ist somit nicht nur mit dem von O’Doherty beschrie
benen tradierten Zeigemodus, sondern ist auch symbolisch mit machtpolitischen 
Mechanismen innerhalb des Kunstbetriebs verknüpft, die etwa Julia Voss in ihrer 
Schrift Hinter weißen Wänden. Behind the White Cube (2015) herausarbeitet. Zu dieser 
machtvollen Funktion der weißen Wände gehört auch die Legitimierung von Wer
tigkeit in Bezug auf den Status von Kunst, den Hito Steyerl wie folgt pointiert: 

»Die Aufnahme in den White Cube verleiht dem Werk nicht nur die Aura der Kano
nisiertheit – sie entscheidet letztendlich auch über dessen Wert im Kunstsystem. 
Anstatt eines neutralen, im Dienste der Werke stehenden leeren Containers, funk
tioniert der White Cube also als Maßstab der Kunst, als Technik ihrer Sakralisierung 
und als Produktionsort ihres Kanons.« (Steyerl 2005: 135–136) 

32 Diese Tendenz ist in allen musealen Formen zu beobachten, sowohl in Kunstmuseen als auch 
in Naturkundemuseen, Technikmuseen, Historischen Museen und Museen für Angewandte 
Kunst. 

33 Zur kritischen kuratorischen und künstlerischen Auseinandersetzung mit dem Konzept 
White Cube vgl. u.a. Myzelev 2017, Lorente 2016, Klonk 2016, Filipovic 2014 und Steyerl 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 25 

Das modernistische Konzept34 des White Cubes etablierte sich um 1900. Es ging 
nicht etwa aus gestalterischen Entwicklungen im Bereich des Ausstellungswesens 
selbst hervor (vgl. Grasskamp 2011: 80–81), sondern vielmehr aus den alltagsästhe
tischen Gestaltungsweisen von Privathäusern, Fabriken und öffentlichen Gebäuden 
wie Krankenhäusern, Schulen oder Kunstakademien. Im Zuge einer institutionskri- 
tischen Revision35, die sich in den letzten drei Jahrzehnten (vgl. Werner 2019: 11) be
obachten lässt, versuchen Kurator:innen, sich von tradierten, mit dem White Cube 
zusammenhängenden Ausstellungspraktiken zu lösen und experimentieren zuneh
mend mit der »produktiven Unordnung« (Felixmüller 2018: 11) von Wunderkam
mern.36 Dabei ist der White Cube weniger als lebensweltliche Realität der Instituti
on Museum anzusehen, sondern ist viel eher als heuristische Figur zu denken, die 
eine grundlegende Haltung zur Kunst eröffnet, wie Elena Filipovic erläutert: »Far 
more than a physical, tectonic space (monochromatic walls delimiting a certain geo
metrical shape), the art world’s white cube circumscribes an attitude toward art, a 
mode of presentation, and an aura that confers a halo of inevitability, of fate, on wha
tever is displayed inside it.« (Filipovic 2014: o. S.) Für die folgenden Ausführungen 

34 Zum White Cube als Signum der Moderne führt Elena Filipovic aus: »The underlying fiction of 
this whitewashed space is not only that ideology is held at bay, but also that the autonomous 
works of art inside convey their meaning in uniquely aesthetic terms. The form for this fiction 
quickly became a standard, a universal signifier of modernity, and eventually was designated 
the ›white cube‹.« (Filipovic 2014: o. S.) 

35 Charlotte Klonk weist darauf hin, dass bereits in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhun
derts Beispiele für Museen zu finden sind, die Farbe und Dekoration in ihre Ausstellungs
räume integrieren. Auch eher konservativ ausgerichtete Institutionen wie das New Yorker 
Metropolitan Museum of Art oder die Renwick Gallery des Smithsonian American Art Muse

um experimentieren mit farbigen Wänden oder Tapeten. In der Galerie 805 des Metropoli

tan Museum of Art sind die ausgestellten Landschaftsgemälde etwa auf lachsfarbenen Wän

den aufgehängt. Die Wände besitzen darüber hinaus eine weiße Stuhlschiene mit Dekor (vgl. 
Klonk 2009: 192–193). 
Wichtig in diesem Zusammenhang ist auch die künstlerische Auseinandersetzung mit dem 
mystisch aufgeladenen weißen Ausstellungsraum. In den 1960er- und 1970er-Jahren begin
nen Künstler:innen, den White Cube selbst zum Thema zu machen und kritisch zu hinter
fragen (vgl. Brüderlin 2013: 91). Auseinandersetzungen mit der Leere des Ausstellungsraums 
lassen sich jedoch bereits in den 1950er-Jahren etwa in Form von Yves Kleins Arbeit Le Vide 
(1958) finden, in der er den leeren Ausstellungsraum ins Zentrum rückt und diesen zum The
ma macht. Durch die künstlerische Intervention der Entleerung tritt der White Cube in das 
bewusste Wahrnehmungsfeld der Besuchenden und gewinnt an Präsenz (vgl. Brüderlin 2013: 
93–94). 

36 Eine Vielzahl an Publikationen der letzten Jahre untersuchen Ausstellungsbeispiele, die jene 
immer wieder formulierte, quasi-natürliche Verbindung von White Cube als Ausstellungs
display und dem Zeigen von moderner Kunst widerlegen. Zu nennen ist hier etwa Charlotte 
Klonks Studie Spaces of Experience. Art Gallery Interiors from 1800 to 2000 (vgl. Klonk 2009). Vgl. 
darüber hinaus auch Voss 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

sind auch die Reinheitsnarrative relevant, die sich anhand der weißen Wände in der 
Moderne entfalten. Diese bringt Steyerl in ihrem Text White Cube und Black Box. Die 
Farbmetaphysik des Kunstbegriffs (2005) mit der machtvollen Etablierung eines neuen 
Blicks zusammen: 

»Weiße Wände reinigen und fokussieren den Blick […], sie funktionieren als 
Produktionsapparate von Essenz und Sauberkeit. In der Beschreibung der weißen 
Schicht verbinden sich hygienische Diskurse mit einer Rhetorik realistischer 
Repräsentation. Insofern verwandeln sich die weißen Interieurs in visuelle Appa
rate, in denen nicht nur der Sieg des Auges über die anderen Sinne gefeiert wird, 
sondern die auch eigenständigen Formen des Blicks entwickelt. Die weiße Wand 
wird zu einem Überwachungsapparat, der den Raum auf Anzeichen unerlaubter 
dekorativer Exzesse hin untersucht.« (Steyerl 2005: 137) 

Das Moment der Überforderung durch eine bewusst eingesetzte Ding- und Mate
rialfülle sowie der Einbezug anderer Präsentationsformen (z.B. Regale, hölzerne 
Schränke, Kisten, Schachteln oder andere Gehäuse), die auf frühneuzeitliche Wun
derkammern rekurrieren, steht im starken Kontrast zu den Eigenschaften des 
White Cubes. Das Phänomen Wunderkammer lässt sich vor diesem Hintergrund 
als eines der zentralen Themen im Kontext museumskritischer Ansätze konsta
tieren, die in den letzten Jahren die Positionsbestimmungen des Kuratorischen 
mitbeeinflusst haben und Alternativen zum Konzept White Cube erdenken.37 
Damit hängt das Erforschen neuer Formen des musealen Vermittelns sowie die kri
tische Betrachtung der eigenen institutionellen Praktiken zusammen (vgl. Werner 
2019: 11). Ihre Bedeutung reflektiert Sarah Wagner auf ähnliche Weise: 

»Angesichts ihrer historisch legitimierten Interdisziplinarität, ihrer häufig dich
ten Präsentation und der untrennbaren Einheit von Objekten, Repositorien bzw. 
Mobiliar und Raum bildet das Ausstellungsmodell Kunstkammer nicht nur einen 
Gegenpol zu klassifizierenden und häufig fachgebundenen Inszenierungsformen, 
sondern auch zum White Cube.« (Wagner 2021: 142–143) 

Die Wunderkammer als museales Display wird mit Beginn des 21. Jahrhunderts zu 
einem neuen ›Trend‹ vor allem für Ausstellungen in natur- oder kulturwissenschaft

37 Zu diesem Schluss kommt auch Sarah Wagner in ihrem Text Das Prinzip Kunstkammer. Ein his
torisches Modell in der gegenwärtigen Ausstellungspraxis, wo sie das »Ausstellungsmodell Kunst
kammer« als »eine regelrechte Antwort auf die Museumskritik dieser Jahre« (Wagner 2021: 
142) beschreibt. Als Begründung für die Popularität führt sie an, dass die »Ordnungs- und Prä
sentationsstruktur« der Wunderkammer es möglich macht, »einen großen Deutungsspiel
raum und einen assoziativen Zugang zum Objekt« zu erhalten, »der nicht notwendigerweise 
Vorwissen erfordert« (Wagner 2021: 142). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 27 

lichen Museen.38 Sie stellt eine beliebte Möglichkeit dar, um die eigene Sammlung 
und die Konzeption der Dauerausstellung neu zu präsentieren oder zu beleben (vgl. 
Adamopoulou/Solomon 2016: 39). Beginnend mit dem Museum National d’Histoire 
Naturelle in Paris und seiner 1994 wiedereröffneten Grande Galerie de l’Évolution 
haben viele Naturkundemuseen in Europa kuratorische Konzepte unter Einbezug 
von ›Wunderkammer-Ästhetiken‹ als aufmerksamkeitserregendes Spektakel ent
wickelt (vgl. Adamopoulou/Solomon 2016: 44). Exemplarisch zu nennen sind das Na
turhistorische Museum Bern mit seiner – im November 2020 eröffneten – Dauer
ausstellung Wunderkammer – Die Schausammlung oder das vom Staatlichen Museum 
für Naturkunde Karlsruhe (SMNK) entwickelte Online-Wissensportal Wunderkam
mer39, das seit 2022 abrufbar ist und gerade Jugendlichen und jungen Erwachsenen 
die Bestände der Sammlung spielerisch näherbringen soll. Darüber hinaus ist das 
im Oktober 2017 eröffnete Museum PANEUM – Wunderkammer des Brots in Asten 
bei Linz ein Beispiel, in dem sich das Konzept der Wunderkammer auf ein gesam
tes Museum ausweitet. Die Architektur des PANEUMs, die von Wolf D. Prix, der Teil 
des Architekturbüros Coop Himmelb(l)au ist, konzipiert wurde, reflektiert das The

ma Brot und seine kulturhistorische Dimension auf 990 m².40 
In musealen und expositorischen Kontexten entpuppt sich der Begriff Wunder

kammer jedoch mittlerweile auch als inflationär verwendeter Ausdruck, der immer 
dann zum Einsatz kommt, wenn marketingtechnisch ein besonders enigmatisches 
Narrativ für das Erreichen und Affizieren eines kunstfernen Publikums benötigt 
wird (vgl. Hemken 2003: 290). Ein paradigmatisches Beispiel ist die Ausstellung Wes 
Anderson & Juman Malouf. Spitzmaus Mummy in a Coffin and other Treasures im Kunst
historischen Museum Wien (06.11.2018–28.04.2019) und in der Fondazione Prada 
in Mailand (20.09.2019–13.01.2020), in der zwar nicht der Begriff der Wunderkam
mer im Titel der Ausstellung zu finden ist, jedoch auf ihr strukturelles Prinzip als 
Display und grundlegende Leitidee innerhalb der Ausstellung zurückgegriffen wur
de. Der Filmproduzent Wes Anderson und die Illustratorin Juman Malouf, die als 
Kurator:innen von beiden Institutionen eingeladen wurden, wählten für die Aus
stellung Artefakte und Kunstwerke aus den Sammlungsbeständen aus, um sie im 
Sinne der historischen Wunderkammern miteinander zu arrangieren und zu insze
nieren. Dabei bestand der Rückgriff auf die historischen Wunderkammern haupt
sächlich aus der Adaption des »visuellen Effekts« (Tschetschik-Hammerl 2019: 564), 

38 Vgl. hier Dittel 2010. 
39 Vgl. hier die Homepage des Online-Wissensportals Wunderkammer des Staatlichen Museums 

für Naturkunde Karlsruhe (SMNK): https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-pr 
ojekte/online-wissensportal-wunderkammer/ (Zugriff: 08.06.2024). 

40 Finanziert und initiiert wurde das Museum von Peter Augendopler, dem Gründer des Back
konzerns Backaldrin, auf dessen Firmengelände das Museum steht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/


28 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

der auf ihr Assoziationen förderndes Nebeneinander des heterogenen Dingreper
toires rekurrierte und der »Nüchternheit der Dauerausstellung« (Tschetschik-Ham
merl 2019: 564) gegenüberstellte. Es blieb jedoch, so Ksenija Tschetschik-Hammerl, 
»als Nachgeschmack der Eindruck von konzeptueller Unentschiedenheit und Ziello
sigkeit, welchen die einführenden Texte im Katalog und Begleitheft der Ausstellung 
noch verstärkten« (Tschetschik-Hammerl 2019: 564). 

1.1.2 … historisch-rekonstruiertes Raumensemble 

Abbildungen 1 und 2: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen zu Halle, 
aktueller Blick in die Kammer. © Franckesche Stiftungen. Foto: Klaus Göltz 

Das Phänomen Wunderkammer wird zudem in rekonstruierten Raumensem
bles greifbar, die einen ästhetischen Eindruck frühneuzeitlicher Sammlungen 
meistens in situ ermöglichen. An vielen Orten werden einst bürgerliche, höfische 
oder kirchliche Wunderkammern erforscht und analysiert, neu aufbereitet und 
restauriert sowie Inventare aufgearbeitet und publiziert, um sie der Öffentlichkeit 
zugänglich zu machen (vgl. Wagner 2023; Wagner 2021). So kommt es »[s]eit über 20 
Jahren […] immer wieder nicht allein zu einer Rekonstruktion der Kunstkammern, 
sondern zu einer Wiederaufführung ihrer Leitidee« (Bredekamp 2015b: 51). 

Publikumswirksame Beispiele sind etwa die Kunst- und Wunderkammer auf 
Schloss Ambras in Innsbruck, die Wiener Kunstkammer, die 2013 unter dem Stich
wort »Museum im Museum« eröffnete, oder das Kunst- und Naturalienkabinett der 
Franckeschen Stiftungen zu Halle, das 1992 wiederentdeckt (Abbildungen 1, 2 und 3) 
und anschließend restauriert wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 29 

Abbildung 3: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen 
zu Halle, Blick in die Kammer 1910. © Franckesche Stiftungen 

Auch im Rahmen des großangelegten, von der DFG geförderten Projekts Das 
Fenster zur Natur und Kunst – Eine historisch-kritische Aufarbeitung der Brandenburgisch- 
Preußischen Kunstkammer untersuchten die Staatlichen Museen zu Berlin, das Muse
um für Naturkunde und die Humboldt-Universität die Berliner Kunstkammer, die 
einst im Berliner Schloss untergebracht war. Dabei wurden historische Quellen aus
gewertet und individuelle Dingbiografien beleuchtet, um die spezifischen Samm
lungspraktiken und -logiken der Berliner Kunstkammer herauszuarbeiten (vgl. Be
cker/Dolezel/Knittel/Stört/Wagner 2023).41 

Während die rekonstruierten Kammern in Rückbezug auf ihre historische 
Existenzweise meistens als Kunst- und Wunderkammern oder Kunstkammern 
bezeichnet werden, wird bei Sonderausstellungen, in denen zeitgenössische Kunst 
in Dialog mit frühneuzeitlichen Sammlungsdingen tritt, vor allem auf den Be
griff Wunderkammer zurückgegriffen.42 Da im Rahmen von Sonderausstellungen 

41 Zur Geschichte der königlichen Kunstkammerbestände vgl. auch Dolezel 2019. 
42 Exemplarisch sind in diesem Kontext folgende Ausstellungen zu nennen: Theater der Natur. 

Wunderkammern des Wissens (10.12.2000–04.03.2001) im Gropius Bau in Berlin, Assoziations
raum Wunderkammer. Zeitgenössische Künste zur Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen 
Stiftungen zu Halle (24.04.–16.08.2014) im historischen Waisenhaus der Franckeschen Stif
tungen, Zeichenraum Wunderkammer. Zeichnungen aus den Kunst- und Wunderkammern in Ulm, 
Gotha, Kremsmünster, Waldenburg und Halle (2007–2009) u.a. im Museum Waldenburg, Wun

derkammer der Meere. Entdecken und Erforschen der Welt (20.09.2015–14.02.2016) im Städti
schen Museum Schloss Rheydt und Ausstellen des Ausstellens. Von der Wunderkammer zur ku
ratorischen Situation (03.03.–07.06.2018) in der Staatlichen Kunsthalle Baden-Baden. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

oftmals auf unterschiedlichste Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken Bezug 
genommen wird, die sich in jeder frühneuzeitlichen Sammlung individuell und 
divers ausgestalteten, ist der Begriff daher auch als Kollektivum43 zu verstehen. 

Auch wenn die historischen Sammlungen heute von Leerstellen geprägt und 
größtenteils nur noch fragmentarisch erhalten sind44, vermitteln die wiederherge
richteten Kammern die Möglichkeit einer historischen Erfahrung der ehemaligen 
räumlichen Situation. Hier drängt sich der Vergleich zu Walter Benjamins, in sei
nem Passagen-Werk beschriebenen, Erfahrung der Alltagswelt des 19. Jahrhunderts 
auf, die sinnlich in den Dingen der Großstadt Paris wahrnehmbar wird: 

»Die Passagen zeigen sich – vermittelt über ihre Dingwelten – dem historisch spä
ter, fast zu spät Kommenden als ›raumgewordene Vergangenheit‹ […] und werden 
damit zum Nadelöhr der Möglichkeit historischer Erfahrung und Erkenntnis. Ben
jamin versucht hier, den Erfahrungsraum, in dem Vergangenes und Gegenwärti
ges zusammentreten, bildhaft zu denken.« (Skrandies 2006: 279) 

Auch in heute rekonstruierten Wunderkammern entsteht, ähnlich wie bei den von 
Benjamin beschriebenen Pariser Passagen, ein Erfahrungsraum, ›in dem Vergange
nes und Gegenwärtiges zusammentreten‹ und sowohl der historisch authentische 
Eindruck des Vergangenen als auch seine gegenwärtige Interpretation durch die 
Neuarrangierung des Raumensembles wahrnehmbar wird. Hierzu gehört durch
aus, dass einige Beispiele rekonstruierter Wunderkammern heute teilweise »[v]er
zaubert wie ein Märchenschloss« (Paolucci 2020: 26) und seltsam aus der Zeit gefal
len erscheinen. 

Der lückenhafte Zustand der Sammlungen, der in aktuellen Präsentationen der 
rekonstruierten Kammern weitestgehend kaschiert oder mit neueren Dingen auf
gefüllt wurde,45 ist unter anderem durch die im 16. und 17. Jahrhundert noch nicht 

43 Nadine Engel merkt in diesem Kontext an, dass die »Besucher, Händler und Experten ihrer
seits mit einem jeweils anderen Erwartungs- und Wissenshorizont auf die Wunderkammer 
Einfluss [nahmen]. So zeichnet sich deren Struktur letztlich durch Überlagerung mehrerer 
parallel existierender Ordnungssysteme aus, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts nicht diffe
renziert werden konnten und ein erstes Mal – so ist in Anbetracht der Wunderkammerrezep

tion in der Forschung zur zeitgenössischen Kunst leider zu konstatieren, als Sammelsurium 
missverstanden« (Engel 2016: 218). 

44 Exemplarisch zu nennen sind hier die Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stif
tungen zu Halle, die Kunst- und Wunderkammer auf Schloss Ambras in Innsbruck und die 
Kunst- und Wunderkammer auf der Burg Trausnitz in Landshut. 

45 Ein Beispiel, das dem entgegenwirkte, war die Ausstellung Ferdinand II. – 450 Jahre Tiroler Lan
desfürst (2017) auf Schloss Ambras. Im Rahmen dieser wurde der Versuch unternommen, 
die historischen Bestände der Ambraser Kunst- und Wunderkammer zu rekonstruieren und 
Leerstellen räumliche Sichtbarkeit zu verleihen. Als Grundlage dafür diente das Inventar von 
1596. Auch die im Kunsthistorischen Museum Wien verbliebenen Wunderkammerdinge wur

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 31 

vollends ausgetüftelte Präparationstechnik zu erklären, durch die viele Präparate 
und Naturalien heute nicht mehr erhalten sind (vgl. u.a. Bauernfeind 2019: 166–167). 
Zudem sind Sammlungsbestände verkauft oder durch Plünderungen entwendet 
oder zerstört worden. Durch Inventare, Reiseberichte und bildnerische Zeugnisse 
– wie Inventarfrontispize – lässt sich der räumliche Eindruck der objektreichen 
Sammlungen jedoch in Ansätzen erahnen: »Letztlich oszilliert der Raum der Wun
derkammer damit zwischen dem konkret Erfahrbaren ehemaliger Sammlungen 
einerseits und deren immaterieller Darstellung in Text und Bild andererseits.« 
(Engel 2016: 22) 

Waren in der Frühen Neuzeit eine Vielzahl von Wunderkammern in unter
schiedlichen Existenzweisen zu finden, so hat sich bis heute nur ein Bruchteil der 
ursprünglichen Sammlungen erhalten. Die historischen Wunderkammern sind 
heute somit teilweise auch als körperlose Sammlungen mit immateriellem Ding
korpus aufzufassen, die lediglich über sekundäre Text- und Bildmedien vermittelt 
werden können. Ihre Idee trägt sich daher, abgesehen von den noch erhaltenen 
und rekonstruierten Wunderkammern und ihren noch existenten Dingen, durch 
bildliche und textliche Zeugnisse weiter, wie auch Kai-Uwe Hemken konstatiert: 

»[Die Wunderkammer] hat sich zwar nicht als faktische, selbstverständliche Ein
richtung, dafür aber als Idee erhalten: In der Kunst- und Wunderkammer prakti
zierte der Besucher eine nicht medial gebrochene Anschauung der Exponate und 
eine allein auf Erkenntnis zielende Kommunikation, um einen Wissensaustausch 
und eine Meinungsbildung angesichts einer durch die Schausammlung dargeleg
ten Weltanschauung zu stimulieren.« (Hemken 2003: 290) 

Die Relevanz der (teil-)rekonstruierten Sammlungen besteht demnach einerseits 
darin, eine historische Erfahrung anhand der noch erhaltenen Elemente frühneu
zeitlicher Kammern zu vermitteln und einen möglichst authentischen Eindruck 
der ehemaligen Raumsituation wiederzugeben, andererseits lassen sich von ihnen 
wichtige Impulse und Potenziale für heutige Rezeptions- und Vermittlungsweisen, 

den berücksichtigt (vgl. auch Wagner 2023: 86). Die Ausstellung bestand vor allem aus einer 
großen schwarzen Metallkonstruktion, die mit Textilbannern versehen war. Auf den Stoff ge
druckt fanden sich farbig die bis heute erhaltenen Dinge wieder. Die nicht mehr existenten 
Dinge aus dem Inventar wurden piktogrammartig lediglich mit einer schwarzen Kontur an
gedeutet, um so ihr heutiges Fehlen zu markieren. An den extra eingezogenen Wänden, die 
die Fenster der Rüstkammer bedeckten, wurden die nicht mehr bestimmbaren Dinge stell
vertretend durch Auszüge aus dem Inventar repräsentiert (vgl. Wagner 2023: 87). Sarah Wag

ner interpretiert diesen kuratorischen Umgang mit den lückenhaften Beständen der Wun

derkammer überzeugend wie folgt: »In dieser bewusst zurückhaltenden Ausstellungsgestal
tung manifestierte sich der inzwischen deutlich kritischere Umgang mit Rekonstruktionen 
historischer Situationen.« (Wagner 2023: 87) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

aber auch die Präsentation von Kunst ableiten. Der spezifische Umgang mit Din
gen, der sich in ihnen ablesen lässt, kann sowohl für das Entwickeln kuratorischer 
Strategien als auch für künstlerische Auseinandersetzung mit Sammel-, Ordnungs- 
und Zeigepraktiken von Bedeutung sein. 

1.1.3 … Phänomen in künstlerischer Praxis 

Insbesondere die Rolle von Künstler:innen in Bezug auf die Reaktivierung der Wun
derkammer-Idee ist bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts bedeutend und wird un
ter anderem durch André Breton als Akteur innerhalb surrealistischer Kreise expo
niert. Die im Jahr 2003 im Centre Pompidou eingerichtete Installation Mur de l’Ate
lier d’André Breton (1922–1966) ermöglicht einen Eindruck der Dingfülle46, mit der 
sich Breton in seiner Wohnung in Paris umgab. Aufgrund ihres ästhetischen Er
scheinungsbilds, der Vereinigung von naturalia, artificialia, exotica und dem Motiv 
des Merkwürdigen, wird Bretons Sammlung mit historischen Wunderkammern in 
Verbindung gebracht (vgl. u.a. Tschetschik-Hammerl 2019: 564; Endt-Jones 2016; 
Bredekamp 2015b: 47–48; Ottinger o. J.). Das der surrealistischen Praxis immanen
te Sammeln von (außer-)europäischen Alltagsdingen und das Ausstellen sog. Objet 
trouvés (vgl. Conley 2015: 8) ist auch in Mur de l’Atelier zu beobachten. Dabei changier
te die Inszenierung der Dinge in Bretons Wohnung zwischen Ordnung und Unord
nung, was die Fotografie seines Apartments vermittelt (Abbildung 4). 

46 In diesem Kontext ist die sprachliche Differenzierung von Objekt, Artefakt und Ding wich
tig. Während Dinge ein gewisses Maß an Unbestimmtheit mitbringen, Artefakte vor allem 
als kulturelle Produkte, also vom Menschen Hergestelltes, bezeichnet werden, gehen Objek
te mit der problematisch gewordenen Subjekt-Objekt-Dichotomie einher, die beide Seiten 
bereits als definiert und in gewissem Maße unveränderbar ansieht: »Das Wort ›Objekt‹ ist 
sehr problematisch, und viele von uns wären gerne imstande, es ad acta legen zu können. 
Zunächst einmal ist es deshalb problematisch, weil man bei seiner Nennung automatisch 
denkt: ›Wo Objekte sind, muss es auch Subjekte geben‹ und die Subjekt-Objekt-Dichoto
mie hat eine Menge schwieriger Probleme aufgeworfen, nicht zuletzt das der cartesianischen 
Aufspaltung in Körper und Geist. […] [Das Objekt] impliziert eine bereits geworfene, schon in 
eine feste und endgültige Form gegossene Entität. Es konfrontiert uns von Angesicht zu An
gesicht mit einer vollendeten Tatsache. Doch wenn wir andererseits über Materialien spre
chen, so sind sie immer im Werden begriffen.« (Ingold 2014: 72) In diesem Buch wird der 
Begriff ›Ding‹ benutzt, um die von Tim Ingold formulierte Problematik in Bezug auf die Ver
wendung des Objekt-Begriffs ernst zu nehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 33 

Abbildung 4: Die Atelierwohnung von André Breton in Paris, fotografiert 
von Jacques Faujour. © bpk/CNAC-MNAM/Jacques Faujour/VG Bild- 
Kunst, Bonn 

Auf ihr sind rahmende Strukturen zu erkennen, z.B. kleine Kästen und Behälter, 
die dem heterogenen Arrangement trotz der Fülle an Materialien eine gewisse Ord
nung verleihen. Die Wand hinter Bretons Schreibtisch war etwa durch Regalreihen 
gegliedert, wie auf der Fotografie zu sehen ist. Einige der Dinge im Raum waren auf 
sockelartigen Elementen oder in Kisten und Vitrinen platziert, in denen sich wie
derum andere Behältnisse befanden. Durch die rahmenden Elemente, die wieder
um in andere rahmende Strukturen eingelassen waren, entsteht der Effekt einer Mi
se en abyme. So sind trotz der heterogenen Materialfülle gewisse Ordnungslogiken zu 
erkennen (vgl. Endt-Jones 2016: 102). Marion Endt-Jones bringt dieses Spannungs
verhältnis zwischen rahmenden Gehäusen und heterogener Materialvielfalt mit der 
Darstellung der Wunderkammer von Ole Worm, dem Museum Wormianum (1655), in 
Verbindung, in dem sie eine ähnliche Relation zwischen einem vermittelten Gefühl 
von überfordernder Fülle und Klarheit schaffenden Ordnungsstrukturen verankert 
sieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Abbildung 5: Frontispiz von Ole Worms »Museum Wormianum«, 1655.
Kupferstich von G. Wingendorp. © The Trustees of the British Museum

Wie auf dem Kupferstich des Museum Wormianum zu sehen ist (Abbildung 5), wa
ren die unterschiedlich großen und vielgestaltigen Dinge – z.B. Muscheln, Wurzeln,
Schnecken, Steine und Tierknochen – in nebeneinander aufgereihten Regalen und
beschrifteten Kisten aufbewahrt und präsentiert (vgl. Endt-Jones 2016: 102–103).
Die Darstellung der Kammer gibt womöglich nicht den realen Zustand wieder, je
doch vermag sie Aufschluss darüber zu geben, wie eine ideale Wunderkammer ima
giniert wurde und welchen Stellenwert das Kuriose, das von einer tradierten ästhe
tischen Norm Abweichende, einnahm. Die präparierten Tiere, die auf dem Kupfer
stich zu sehen sind, vermitteln vor allem den Eindruck von Formenvielfalt und der
Einzigartigkeit tierlicher Individuen. Die brieflichen Korrespondenzen, die von Ole
Worm erhalten sind, bestätigen die Wichtigkeit sog. curiosities für seine Sammlung.
In einem Brief, der auf den 20. Juni 1639 datiert ist, beschreibt Worm die grundle
gende Idee seiner Sammlung:

»As to the display of curiosities in my museum, I have not yet completed it. I have
collected various things on my journeys abroad, and from India and other very
remote places I have been brought various things: samples of soil, rocks, metals,

plants, fish, birds, and land-animals, that I conserve well with the goal of, along
with a short presentation of the various thing’s history, also being able to present
my audience with the things themselves to touch with their own hands and to see
with their own eyes, so that they may themselves judge how that which is said

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 35 

fits with things, and can acquire a more intimate knowledge of them all.« (Worm, 
zit.n. und übers. v. Hafstein 2003: 9) 

Wie Nadine Engel in ihrer Untersuchung Surrealismus und Wunderkammer. Befragung 
eines Topos der Moderne und Ansätze zur Archäologie eines Sammlungsraumes der Frühen 
Neuzeit (2016) zum Verhältnis von Surrealismus und Wunderkammer47 gezeigt hat, 
ist die Konnexion zwischen Surrealismus und Wunderkammer48, wie am Beispiel 
von Bretons und Worms Sammlung offenkundig wird, vor allem an die heteroge
ne Ordnungsweise geknüpft. Darüber hinaus wird diese Verbindung auch über die 
Auswahl der Dinge deutlich, die vor allem an das Moment des Sonderbaren, Einzig
artigen und Wunderbaren geknüpft ist. Engel weist darauf hin, dass der Bezug über 
das Wunderbare jedoch lediglich funktioniert, wenn es als oberflächliches Verbin
dungsmoment fungiert: »Das bislang als maßgebliches Vergleichsmoment geltende 
Wunderbare erweist sich – losgelöst von der Oberfläche des Sujets – als Antago
nismus zwischen einer kulturhistorischen Wirklichkeit in der Frühen Neuzeit und 
einer zielbewusst eingesetzten Reduktion auf das Merkwürdige im Surrealismus.« 
(Engel 2016: 217) 

Nichtsdestotrotz haben surrealistische Praktiken zu einer ersten Reaktivie
rung von Wunderkammern Anfang des 20. Jahrhunderts beigetragen, indem sie 
museale Praktiken reflektierten, andere Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken 
etablierten und sich dafür an der Ästhetik frühneuzeitlicher Wunderkammern 
orientierten. Ihnen folgten Mitte des 20. Jahrhunderts Künstler:innen, die sich 

47 In diesem Kontext ist es hilfreich, einen Blick in Walter Benjamins Passagen-Werk zu werfen. 
Das Passagen-Werk, das aus unterschiedlichen Textfragmenten besteht, versammelt Benja
mins Untersuchungen der modernen Alltagswelt. In seinen Analysen und Beobachtungen fo
kussierte Benjamin die vielgestaltigen Ausformungen der Gesellschaft des 19. Jahrhunderts 
und skizzierte seine Modernitätserfahrungen in Form sinnlicher Beschreibungen alltäglicher 
Dinge: »So entstehen im Zuge des Passagenprojektes verschiedenste Texträume, die in ih
rer drängenden Sinnlichkeit uns mit Dingen des alltäglich Geheimnisvollen als des ›Wirkli

chen‹ des 19. Jh.s konfrontieren und damit zugleich Formen und Möglichkeiten der histori
schen Erkenntnis von Vergangenem eruieren.« (Skrandies 2006: 279) Um dieses ›alltäglich 
Geheimnisvolle‹ herauszustellen, wendete sich Benjamin unbedeutenden, abseitigen Phä
nomenen sowie Dingen zu und beschäftigte sich unter anderem mit dem Surrealismus. In 
diesem sah er den Rückgriff auf Vergangenes und den Ansatz einer Wiederverzauberung der 
Welt vor dem Hintergrund des Weltkriegs manifestiert, die er in seinem Sürrealismus-Aufsatz 
(1929) als »revolutionäre[] Energien, die im ›Veralteten‹« (Benjamin 1991a: 299) erscheinen, 
beschreibt. Zu Benjamins Surrealismus-Rezeption vgl. auch Maeding 2012. 

48 In diesem Kontext ist auch die Dissertationsschrift von Marion Endt-Jones zu nennen, in der 
sie die Verbindung von Wunderkammer-Displays und dem Thema Surrealismus in zeitge
nössischer Kunst untersucht. Dabei wird vor allem das Einbringen des Wunderbaren be
leuchtet und anhand der Werke von Mark Dion exemplifiziert (vgl. Endt 2008). Vgl. auch 
Endt-Jones 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

kritisch mit dem Museum und seinen Ausstellungspraktiken auseinandersetzten.
Als Beispiele können die Arbeiten Barraque d’dull odde (1961–1967) von Joseph Beuys,
Mouse Museum (1965–1977) von Claes Oldenburg, Section Publicité du Musée d’Art Mo
derne, Département des Aigles (1972) von Marcel Broodthaers oder Musée Sentimental
(1979) von Daniel Spoerri genannt werden.49 Diese Arbeiten werden ebenfalls mit
frühneuzeitlichen Wunderkammern in Verbindung gebracht, gleichwohl aber auch
mit Alltagskultur und ihren ästhetischen Erscheinungsweisen assoziiert. So merkt
beispielsweise Wolfgang Drechsler in Bezug auf Daniel Spoerris Arbeiten an, dass
sie »sowohl auf den Reliquienkult als auch auf die Wunderkammern« (Drechsler
1987: 97) zugleich verweisen, jedoch die wichtigste Inspirationsquelle im »Trivial
bereich« (Drechsler 1987: 101) liegt. So wandten sich Künstler:innen insbesondere
seit den 1960er-Jahren – ›seit Duchamp‹ – dem alltagsästhetischen Bereich zu (vgl.
Kuni 2006: 69, Anm. 161). Beiden Bezugsfeldern gemein ist die Auseinandersetzung
mit musealen Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigepraktiken, die sich vor allem im
Erdenken von anderen Präsentations- und Anordnungslogiken äußert. Horst Bre
dekamp sieht darin den Eingang der ästhetischen Strategie der Wunderkammern
in künstlerische Arbeiten begründet:

»Eines der stärksten Motive lag darin, dass es Künstler waren, die das Prinzip der
Kunstkammer im selben Zug, in dem es als Museum verloren ging, als Kunstwerk
realisierten. Die Wiederkehr der Kunstkammer war insbesondere gegen die white
box oder den white cube gerichtet, die sich in den Kunstmuseen und Galerien
durchgesetzt hatten.« (Bredekamp 2015b: 47)

Diese von Bredekamp formulierte These, die besagt, dass es vor allem Künstler:in
nen waren, die das Phänomen Wunderkammer für die Gegenwart aufgriffen und
ihr zu einer Wiederkehr verholfen haben, ist ein essentieller Referenzpunkt dieses
Buchs. Es lassen sich in diesem Kontext drei verschiedene Bereiche ausmachen, in
denen sich die künstlerische Beschäftigung mit Wunderkammern verdichtet. Ei
nerseits wird das Verhältnis von Wissenschaft und Kunst in den Fokus gerückt und
mithilfe der historischen Wunderkammern an ein anderes vormodernes Verständ
nis von Wissenschaft angeknüpft. Eines der ersten wichtigen Beispiele in diesem
Kontext ist die von Maurizio Calvesi 1986 kuratierte 42. Biennale in Venedig, die
den Titel Arte e Scienza trug. Das Ausstellungskonzept der Biennale bestand aus sie
ben unterschiedlich ausgerichteten Abteilungen (vgl. Pirovano 1986). Eine der Ab
teilungen trug den Titel Wunderkammer und wurde von Adalgisa Lugli kuratiert, die
sich bereits in ihrer Publikation Naturalia e Mirabilia. Il collezionismo enciclopedico nelle
Wunderkammern d’Europa (1983) mit dem Phänomen historischer Wunderkammern

49 Vgl. auch Busse/Gehrlach/Isak 2021 und Legge 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 37 

auseinandersetzte. In der Abteilung Wunderkammer stellte Lugli historische Wun
derkammerdinge zusammen mit Kunst des 20. Jahrhunderts aus (vgl. Lugli 1986; 
Calvesi 1986; Haase 1986).50 Auch Mark Dion beschäftigt sich seit den 1990er-Jahren 
mit dem Verhältnis von Wissenschaft und Kunst. Dions künstlerische Praxis ist ge
kennzeichnet von Auseinandersetzungen mit epistemischen Klassifizierungssyste
men und Ordnungsstrukturen vor allem im musealen Kontext, die er mit naturwis
senschaftlichen (feldversuchsbasierten) Praktiken ergründet und hinterfragt. Da
bei sind frühneuzeitliche Wunderkammern immer wieder Bezugsrahmen für Di
ons Arbeiten, um Kritik an dem kulturellen Konzept ›Natur‹ und damit zusammen
hängenden Präsentations- und Vermittlungsformen von (Naturkunde-)Museen zu 
üben (vgl. Rehwagen 2015: 116). 

Andererseits gibt es Arbeiten, die einen stark subjektiven und autobiografischen 
Zugang aufweisen und das ästhetische Konzept frühneuzeitlicher Wunderkam
mern nutzen, um die jeweilige kunstschaffende Person als Sammler:in zu insze
nieren. Dieser Ansatz verweist auf Harald Szeemanns Begriff der »Individuelle[n] 
Mythologie« (Szeemann 1985). Der im Rahmen seines gleichnamigen Ausstellungs
bereichs auf der documenta 5 (1972) virulent gewordene, bewusst von Szeemann 
offengelassene Begriff der ›Individuellen Mythologie‹ beschreibt, grob skizziert, die 
künstlerischen Ansätze des Zusammentragens persönlicher Dinge und individu
eller Erinnerungsstücke.51 Dieser radikal subjektive und teilweise autobiografisch 
geprägte Zugang bringt die ausgestellten Dinge mit der kunstproduzierenden Per
son zusammen, wodurch diese eine identitätsstiftende Funktion einnehmen (vgl. 
Bremer 2019; Szeemann 1985).52 Beispiele sind etwa das Museum der Unschuld53 von 

50 Ein weiteres Beispiel ist das Ausstellungsprojekt Assoziationsraum Wunderkammer 
(24.04.–16.08.2015), das die Franckeschen Stiftungen zu Halle in Kooperation mit der 
Burg Giebichenstein Kunsthochschule Halle entwickelten. Kuratiert von Nike Bätzner waren 
in der Ausstellung internationale künstlerische und gestalterische Positionen zu sehen, die 
sich mit dem Thema Wunderkammer beschäftigten und mit historischen Dingen aus dem 
Kunst- und Naturalienkabinett der Franckeschen Stiftungen zu Halle korrespondierten. 

51 Obwohl Harald Szeemann bereits in den 1960er-Jahren mit dem Begriff der ›Individuellen 
Mythologie‹ arbeitete, wurde die Bezeichnung erst 1972 zum Label für stark subjektive und 
autobiografische künstlerische Arbeitsweisen. 

52 Zur identitätskonstruierenden und -stiftenden Funktion von Dingen innerhalb von Kunst
werken vgl. Nachtergael 2012, Kittner 2009, Krause-Wahl 2007 und Hoffmann-Curtius/Wenk 
1996. 

53 Ein Beispiel, in dem vor allem die kunstschaffende Person als Sammler:in in Erscheinung tritt 
und sich mit vertrauten Dingen umgibt, ist das Museum der Unschuld von Orhan Pamuk in Is
tanbul, das 2012 in Anlehnung an seinen 2008 erschienenen Roman eröffnet wurde. Das Mu

seum stellt Dinge aus, die im Roman Erwähnung finden. Im Klappentext des gleichnamigen 
Katalogs wird das Museum der Unschuld als Wunderkammer beworben, dort heißt es: »Orhan 
Pamuks ›Museum der Unschuld‹ ist eine phantastische Wunderkammer für alle Liebhaber 
Istanbuls und der Werke des türkischen Nobelpreisträgers.« (Pamuk 2012: Klappentext) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Orhan Pamuk, die Ausstellung The Hat Makes The Man54, im Rahmen dessen Robert
Wilson seine eigene Wunderkammer im Max Ernst Museum in Brühl kreierte oder
das Musée Sentimental55 von Daniel Spoerri und Marie-Louise von Plessen.56

Darüber hinaus findet das Verhältnis von Wunderkammer und Digitalität Ein
gang in Kunstwerke. Das Internet als freier Denk- und Assoziationsraum mit seiner
hypertextbasierten Struktur, das immense Datenmengen und Informationskontin
gente enthält, eröffnet freie und individuelle Wissenskombinationen und Gedan
kenspiele (vgl. Brakensiek 2006: 13). Seine Struktur kongruiert mit eben jener mul
tiperspektivischen Beschaffenheit frühneuzeitlicher Wunderkammern, in der sich
die »Abneigung gegen eine bloß linear organisierte Wissenschaft und Kunst« (Bra
kensiek 2006: 13) zeigte. Das Internet erscheint somit auch als Ort und Medium äs
thetischer Erfahrung und birgt, als Wunderkammer gedacht, unendlich viele Po
tenziale der freien und unabhängigen Wissensgenerierung (vgl. Noltze 2020).57

Diese drei benannten thematischen Gewichtungen in Bezug auf die künstle
rische Auseinandersetzung mit frühneuzeitlichen Wunderkammern lassen sich in
unterschiedlichen Intensitäten auch in den Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Wil
liams und Billie Tsien, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und
Los Carpinteros beobachten. Das Rekurrieren auf historische Wunderkammern ist

54 Für die Ausstellung The Hat Makes The Man (13.05.–26.08.2018) im Max Ernst Museum Brühl
entwickelte Robert Wilson, US-amerikanischer Theaterregisseur, Lichtdesigner und Video
künstler, ausgehend von Max Ernsts Fotografien, eine raumgreifende, installative Arbeit, in
der er surrealistische Ästhetiken aufgreift. Er kombinierte eigene Werke, Requisiten seiner
Theaterinszenierungen sowie Dinge aus seiner Sammlung miteinander. Das daraus entste
hende Ensemble bezeichnete er als Wunderkammer.

55 Zusammen mit Marie-Louise von Plessen entwickelte Daniel Spoerri in den späten 1970er-
Jahren das Ausstellungskonzept des Musée Sentimental. Dieses basierte auf der Idee, Kunst
und Alltagsgegenstände sowie persönliche Erinnerungsstücke – mit Gefühlen und emotio

nalen Verbindungen angereicherte Dinge – nebeneinander zu zeigen. Diese Strategie eröff
nete, über tradierte Ausstellungsweisen hinausgehend, eine neue Perspektive auf museales

Zeigen. Zum Konzept des Musée Sentimental vgl. u.a. Heesen/Padberg 2011, Kamber 1990 und
Grasskamp 1979.

56 Ein weiteres Beispiel ist die Ausstellung Obsession – Collection. Sammlung Gerhard Theewen
(06.09.2022–23.04.2023) im Museum Morsbroich. Der vom ausgebildeten Bildhauer und
Gründer des Kölner Salon Verlag gestaltete Raum wurde im Ausstellungstext als moderne

Kunst- und Wunderkammer beschrieben. Sie gewährt einen Einblick in den Sammlungskos

mos von Gerhard Theewen, der als Kunstsammler vor allem Arbeiten rheinischer Künstler:in
nen sammelt (vgl. auch Theewen 1994).

57 So bezeichnete etwa Georg Imdahl das Zusammenspiel der Werke von Hito Stey
erl in der Ausstellung Hito Steyerl. I will survive der Kunstsammlung NRW (K21)
(26.09.2020–10.01.2021) als eine Art »digitale Wunderkammer« (Imdahl/Koldenhoff

2020: o. S.). Zum Thema Wunderkammer und Internet vgl. auch Felixmüller 2018, Burda
2011, Ullrich 2009 und Wulffen 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 39 

dabei sowohl im Bereich der kritischen Beschäftigung mit musealen Ausstellungs
praktiken anzusiedeln als auch im Zusammenhang mit dem Anthropozän und aus 
ihm hervorgehenden Fragestellungen zu verorten. Das wunderkammern als künstle
rische Praxis folgt und implementiert methodische Theorieansätze, die innerhalb 
des Diskurses um das Anthropozän in den letzten Jahren für das Denken von Welt 
in relationaler Weise plädieren. Orientierend an Theoriemodellen, die Phänomene 
und Ereignisse netzwerkartig und prozessual beschreiben und analysieren (vgl. Si
mondon 2012; Latour 2002; Belliger/Krieger 2006), setzen sich Künstler:innen mit 
frühneuzeitlichen Wunderkammern auseinander, da sie genau jenen strukturellen 
Prinzipien und einem Denken von Welt in nicht-linearer, netzwerk- und rhizom
artiger, pluritemporaler, polifokaler und transdisziplinärer Weise entsprechen, die 
etwa modern-musealen Praktiken entgegenstehen. 

Künstler:innen setzen sich auf unterschiedliche ästhetische Weise mit der 
gegenwärtigen Bedeutung der frühneuzeitlichen Sammlungen auseinander und 
knüpfen in ihren Arbeiten an die mit ihnen einhergehenden zentralen Themen und 
Diskurse an: das Verhältnis von Natur und Mensch (Janet Laurence und Amelie von 
Wulffen), das Kuriose und Wundersame (Tod Williams und Billie Tsien sowie Ca
mille Henrot) sowie transkulturelle Austauschprozesse (Georges Adéagbo und Los 
Carpinteros). Diese werden zum einen inhaltlich aufgegriffen, zum anderen aber 
auch zum Anlass genommen, methodologische Fragestellungen zu fokussieren. In 
Bezug auf diese Diskurse besitzt der Rekurs auf Wunderkammern das ästhetisch- 
politische Potenzial, tradierte Vorstellungen von der Institution des Museums oder 
dem Verhältnis von Naturwissenschaft und Kunst zu hinterfragen. Dies geschieht 
auch im Sinne einer Institutions- und Wissenschaftsreflexion, die es vermag, 
andere Perspektiven auf Wissen, Macht und damit zusammenhängende Blickre
gime aufzuzeigen und ein neues Wahrnehmen von Welt zu ermöglichen. Dadurch 
werden neue Denkweisen eröffnet, die einen Zugang zur Welt in rhizomartigen58 
Strukturen, Geweben und Netzwerken anbieten. 

1.2 Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropozän 

Interpretiert man den zeitlichen Rahmen, beginnend ab den 2000er-Jahren bis in 
die Gegenwart reichend, in dem die untersuchten Arbeiten von Georges Adéagbo, 
Tod Williams und Billie Tsien, Camille Henrot, Amelie von Wulffen, Janet Laurence 
und Los Carpinteros entstanden sind, und ordnet ihre Ästhetik in diese Zeitspanne 

58 Den Begriff des Rhizoms, der aus der Botanik stammt und ein reich verzweigtes Wurzelge

flecht umschreibt, entwickeln Gilles Deleuze und Félix Guattari als Bild für ein Wissens- und 
Denkmodell, das tradierte, durch die Metapher des Baums verkörperte, hierarchische Struk
turen ablöst (vgl. Deleuze/Guattari 1977). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

kunsthistorisch, gesellschaftlich, politisch und naturwissenschaftlich ein, so stößt
man zwangsläufig auf den Begriff des Anthropozäns.59

Die Präsenz der wunderkammernden Praxis wird in diesem Buch als Reaktion auf
die schwer zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen und undurchdring
baren Wechselbeziehungen, Prozessen und Korrelationen, die mit dem Bewusst
sein um das Anthropozän einhergehen, verknüpft. Demnach geht es nicht nur um
ein singuläres Betrachten der einzelnen künstlerischen Positionen, sondern auch
um das verbindende Moment zwischen ihnen. Das wunderkammern als künstleri
sche Praxis zu denken, bedeutet somit den Rückbezug auf vormodernes Sammeln,
Ordnen und Zeigen in Kunstwerken nicht nur als individuellen Ansatz zu begreifen,
sondern ihn als kollektives Phänomen künstlerischer Arbeitsweise in der Gegen
wartskunst zu verstehen. Mit dem Rekurs auf frühneuzeitliche Wunderkammern
wird die Welt in einer Eindeutigkeiten negierenden, verstrickten und mikro- und
makrokosmisch strukturierten Weise dargestellt. Woraus folgende Fragestellungen
resultieren: Warum greifen Künstler:innen in den letzten Jahren auf frühneuzeitli
che Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken der frühneuzeitlichen Wunderkam
mer zurück? Was bedeutet es, mit dem Bewusstsein um das Anthropozän in der
Welt zu sein, und wie materialisiert sich dieses Wissen in der Kunst? Wie hängt dies
mit der ästhetischen Form der frühneuzeitlichen Wunderkammern zusammen und
welchen Einfluss hat diese auf die künstlerische Praxis des wunderkammerns?

Erinnern wir uns zunächst an das Jahr 2000. Der aus der Geologie stammen
de Begriff des Anthropozäns, den Paul Crutzen auf einer Fachkonferenz für Erd
systemwissenschaften in Mexiko einbrachte, entfaltete in den darauffolgenden Jah
ren eine enorme gesellschaftliche Wirkkraft. Ausgehend von dem im Anschluss an
die Tagung entstehenden Paper, das Crutzen zusammen mit Eugene F. Stoermer im
Newsletter des die Tagung ausrichtenden International Geosphere Biosphere Pro
gramme (IGBP) publizierte (vgl. Crutzen/Stoermer 2000), wurde die These des Ein
tretens in ein neues Erdzeitalter debattiert, was begrifflich durch die Verschiebung
vom Holozän zum Anthropozän markiert werden sollte.60

Der diskutierte Epochenbegriff des Anthropozäns (Anthropos, altgriechisches
Wort für ›Mensch‹) impliziert die Vorstellung von menschlicher Wirkmächtigkeit,
mittels der sich der Mensch in die Erdschichten eingeschrieben und in ihnen nach
weislich und nachhaltig eine Spur hinterlassen hat, so dass sich die Spezies Mensch
als maßgeblich prägende, geologische Kraft entwickelt hat. Dieses Ursprungs
narrativ des Anthropozän-Begriffs wurde vielfach nacherzählt, publiziert und

59 Reinhold Leinfelder verweist darauf, dass sich die Ideengeschichte des Anthropozäns be
reits punktuell bis ins 19. Jahrhundert zurückführen lässt. So verwendete etwa der italieni
sche Geologe Antonio Stoppani 1873 bereits die Umschreibung einer »anthropozoischen Ära«
(Leinfelder 2020: 27).

60 Vgl. auch Crutzen 2002 und Anm. 21 in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 41 

reproduziert. Seitdem sind mehrere Jahre vergangen, dennoch sind die Diskurse 
um das Anthropozän aktueller denn je, da die anthropogenen Veränderungen des 
Erdsystems zunehmend konkreter werden: Etwa durch die globale Erwärmung, aus 
der schmelzende Gletscherstrukturen und der Anstieg des Meeresspiegels resultie
ren und ganze Landabschnitte unbewohnbar werden, oder die für den tierischen 
und menschlichen Körper gefährlichen Hitzewellen, die grundlegende Transforma
tionen und das Verschwinden von gesamten Ökosystemen, unter anderem durch 
die Versauerung der Meere, zur Folge haben. Hieraus gehen unter anderem das 
großflächige Ausbleichen und Absterben von Korallenriffen und der massive Verlust 
an Biodiversität in Flora und Fauna hervor. Zudem ist die zunehmende Morbidität 
von Baumbeständen festzustellen, die mit dem sog. Waldsterben umschrieben 
wird. Durch weiträumige Flächenversiegelungen wird das Eindringen von Regen
wasser verhindert, wodurch zentrale Prozesse innerhalb der Bodenstruktur gestört 
werden. Hinzu kommt die Abfallwirtschaft, die insbesondere auf nicht abbauba
re Materialien reagieren muss, die sich in immenser Weise akkumulieren. Der 
Verbrauch terrestrischer Ressourcen, die für die menschliche Energiegewinnung 
zentral sind – wie Kohle, Erdöl oder Erze – entfacht zudem politische Auseinan
dersetzungen, die unilateralistische Bestrebungen befördern. Dass der Mensch – 
aufgrund seines messbaren geologischen Einflusses61 – zum wirkmächtigen Faktor 
gegenüber seiner Umwelt geworden ist und zur Transformation des Erdsystems 
beigetragen hat, wird durch die sich parallel ereignenden Einzelphänomene und 
sich multipel abspielenden Krisen zunehmend präsenter und dadurch im Alltag 
spürbarer. Für dieses Buch ist jene soeben skizzierte Unübersichtlichkeit und Kom
plexität des Anthropozäns leitend, die aus emergenten, multidimensionalen und 
unüberschaubaren Phänomenen und Ereignissen hervorgeht. Der daraus resultie
rende Moment der Überforderung angesichts der Vielgestaltigkeit und Quantität 
von Einzelereignissen und Prozessen, die in komplexer Weise miteinander verwo
ben sind und deren Ursprünge und Konsequenzen sich oftmals der Wahrnehmung 
entziehen, wird als Spezifikum der Gegenwart im Anthropozän aufgefasst. 

Innerhalb der Diskurse um das Anthropozän wurden immer wieder auch kri
tische Stimmen laut, die etwa das Sprechen vom Menschen – vom Anthropos – als 
wirkmächtiger Spezies als essentialistisches Narrativ auffassten, insofern dieses die 

61 Bruno Latour umschreibt diese geologische Wirkmacht des Menschen mit folgenden Wor

ten: »Wir sind Superman geworden« (Latour 2012: 167). Dem entgegnen lässt sich, dass der 
Mensch in der evolutionsgesteuerten Besiedelung der Welt aus einer deskriptiven Perspekti
ve heraus lediglich als eine von vielen Spezies agiert und die Natur, unabhängig von mensch

lichen Einflüssen, stets biosphärischen Veränderungen unterlag. Hier ist etwa die Anreiche
rung der Erdatmosphäre mit Sauerstoff oder der Migration der ersten Wirbeltiere vom Was

ser auf das Land beispielhaft zu nennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Tatsache verschleiere, dass es nicht alle Menschen, sondern ganz spezifische Le
bensstile, Wirtschaftssysteme, Kolonialpolitiken und Technologien waren und sind,
die jene tiefgreifenden gegenwärtigen und zukünftigen Veränderungen verursacht
haben (vgl. Horn 2017: o. S.). Diese Auffassung schlägt sich in verschiedenen begriff
lichen Alternativen zum Anthropozän nieder, beispielsweise »Anglozän« (Bonneuil/
Fressoz 2013), »Kapitalozän« (Moore 2016), »Technozän«, »Chthuluzän«62 (Haraway
2016), »Anthropo-Not-Seen« (Cadena 2019) oder »Novozän« (Lovelock 2020). Das
Wissen um diese Asymmetrien und darum, »wie stark der Anthropos im Anthro
pozän Ergebnis einer kapitalistischen, kolonialen und rassistischen Geschichte ist,
der sie die marginalisierte und unterdrückte Geschichte derjenigen Akteur_innen
entgegenstellt, auf deren Rücken Extraktionen in und von Umgebungen vorgenom
men wurden und werden« (Hüttemann 2021: 157; vgl. Yusoff 2018), muss daher stets
mitgedacht werden, wenn vom Kollektivsingular ›Mensch‹ die Rede ist.63

Das Situieren des ›Anthropos‹ und die Frage danach, wer spricht, wer inkludiert
und wer exkludiert wird, ist daher essentiell – auch für die Perspektivierung die
ses Buchs. Die Involviertheit des Menschen in ein komplexes Gewebe aus huma
nen und nicht-humanen Akteuren, die alle von den grundlegenden terrestrischen
Veränderungen und ihren Auswirkungen auf die individuellen Lebenssituationen
betroffen sind, ergibt sich daher als maßgebliche Konsequenz aus dem Anthropo
zän. Somit bedeutet es, mit dem Wissen um das Anthropozän64 zu leben, auch »den
Menschen nicht mehr als ›Krone der Schöpfung‹ zu verstehen, sondern als Teilneh
mer an Netzwerken sehr unterschiedlicher Handlungsträger, die Pflanzen, Tiere,
Landschaften, Ressourcen, Atmosphären und Dinge umfassen« (Horn 2017: o. S.).
So lässt sich das Anthropozän nicht nur als Epoche denken, die an einem der sog.

62 In diesem Kontext ist auch das Gespräch zwischen Donna Haraway und Martha Kenney zu
erwähnen – abgedruckt im Sammelband Art in the Anthropocene. Encounters Among Aesthetics,
Politics, Environments and Epistemologies (2015) – in dem sie über die Begriffe des Anthropo
zäns, Kapitolozäns und Chthuluzäns sprechen (vgl. Haraway/Kenney 2015).

63 Vgl. hier auch Bajohr 2020.
64 Die Anthropozän-Idee lässt sich anhand von drei unterschiedlichen Ebenen beschreiben, die

Reinhold Leinfelder wie folgt konturiert: »a) der erdsystemaren Ebene, b) der geologisch stra
tigraphischen Ebene sowie c) der konsequentialen Metaebene« (Leinfelder 2020: 27). Die
erdsystemare Ebene umfasst das menschliche Wirken in jeglichen lokalen und globalen Ge
bieten, was Naturlandschaften zu Kulturlandschaften werden lässt. Durch das massive Ein
greifen des Menschen wird jenes Bild der unberührten Natur als fiktiver Sehnsuchtsort und
vergangenes Ideal entlarvt, das die Landschaftsmalerei seit jeher als Sujet fokussierte. Die
geologisch stratigraphische Ebene markiert die faktische Nachweisbarkeit des menschlichen

Handelns in den Sedimentschichten des Bodens. Die anthropogenen Transformationen des
Erdsystems sind als Spuren geologisch messbar und somit belegbar. Daraus folgert die kon
sequentiale Metaebene, die jene gesellschaftliche Relevanz der ersten und zweiten Ebene in
den Blick nimmt und die vielgestaltigen Veränderungen des Lebens skizziert.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 43 

golden spikes65 ihren zeitlichen Anfang nimmt – etwa der Beginn der Industrialisie
rung oder das Zünden der ersten Atombombe –, sondern auch als Methode bzw. 
systematisches Deutungsmuster (vgl. Skrandies 2023). Epistemologisch impliziert 
diese Lesart daher nicht mehr in Dichotomien – wie etwa Mensch und Natur oder 
Subjekt und Objekt – zu denken, sondern in Relationen. Das Bewusstsein um das 
Anthropozän impliziert ein neues In-der-Welt-Sein und Mit-der-Welt-Sein, das es 
neu zu kartografieren und zu justieren gilt, sowie von alten Gewissheiten und Glau
benssätzen Abstand zu nehmen. Das macht augenscheinlich, wie grundlegend das 
Wissen um das Anthropozän und das Denken mit ihm unsere normativen, episte
mischen und politischen Maximen infrage stellt. 

Aus dem naturwissenschaftlichen Vorschlag, dass das Erdsystem in eine neue 
Epoche eingetreten sei – unabhängig davon, ob dieser offiziell Anerkennung erlang
te oder nicht –, folgen also Konsequenzen, die unsere Art, die Welt zu denken, sie 
politisch zu gestalten und den Umgang mit Wissen(-schaften) grundsätzlich trans
formieren. Daraus resultieren wiederum fundamentale Fragen und Implikationen, 
die neu sondiert werden müssen: Was ist Natur? Was ist der Mensch? Was ist Kultur? 
Was ist Technik? (vgl. Hüttemann 2021: 154). Diese mit dem Anthropozän einher
gehenden grundlegenden gesellschaftlichen Fragen haben auch Auswirkungen auf 
die Kunst- und Kulturproduktion. Es sind nicht nur eine Vielzahl an Ausstellungen, 
Tagungen und Monografien entstanden,66 sondern das Anthropozän als systema
tisches Deutungsmuster der Gegenwart hat auch Eingang in künstlerische Praxis 
gefunden. Die Darstellbarkeit und sinnliche Erfassung der Lebensbedingungen im 
Anthropozän vermag die Kunst auf besondere Weise zu leisten. Denn Künstler:in
nen 

»sind an kein Protokoll gebunden, können Leerstellen zulassen, Dinge exempla

risch betrachten, überzeichnen oder mit einer anderen Sinnhaftigkeit als der lau
fenden politischen Debatte versehen. Auf diese Weise wird eine andere Produkti

65 Der Begriff golden spike bezeichnet einen stratigraphisch abzulesenden ›Marker‹, anhand des
sen sich der Übergang in eine neue Erdepoche ankündigt. Golden spikes konturieren somit 
geologische Zeiteinheiten, die offiziell als Global Stratotype Section and Point (GSSP) betitelt 
werden. Die beiden Geologen Simon L. Lewis und Mark A. Maslin weisen darauf hin, dass 
die Wahl des golden spikes einen maßgeblichen Einfluss darauf hat, welche Geschichte er
zählt und welche historischen Entwicklungsnarrative sich stabilisieren. Während die Veror
tung des golden spikes um 1610 vor allem soziale Implikationen mit sich bringt, insbesonde
re das ungleiche Machtverhältnis zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen, das 
Wirtschaftswachstum, die Auswirkungen des globalisierten Handels und die gegenwärtige 
Abhängigkeit von fossilen Brennstoffen, stärkt die Setzung des golden spikes um 1964 das Nar
rativ einer von Eliten gesteuerten technologischen Entwicklung, die jene Potenz besitzt, den 
gesamten Planeten zu zerstören (vgl. Lewis/Maslin 2015: 177–178). 

66 In diesem Kontext ist anzumerken, dass der Begriff des Anthropozäns mittlerweile auch eine 
inflationäre Nutzung erfährt. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

on von Wissen etabliert, die neue Wege des Erkennens, Verstehens und Handelns
ebnen kann« (Radtke/Scepanski/Wagner 2021: 15).

Mit ihren kunstgenuinen Möglichkeiten – vor allem dem sinnlichen Erfahren – kön
nen Künstler:innen so auf besondere Weise zum Verstehen des Anthropozäns bei
tragen.

Ästhetik des Anthropozäns

Eva Horn geht im dritten Kapitel ihres zusammen mit Hannes Bergthaller ver
fassten Buchs Anthropozän zur Einführung (2019) der Frage nach, wie die von ihnen
skizzierte Gegenwart im Anthropozän in eine ästhetische Form übersetzt werden
kann. Dabei formuliert sie »drei fundamentale Schwierigkeiten« (Horn 2019a:
126), die ihrer Meinung nach aus der Vorstellung resultieren, dass »[e]ine genuine
Ästhetik des Anthropozäns […] über die Rhetorik der politischen Mobilisierung
und über bloße Thematisierungen hinausgehen [muss]« (Horn 2019a: 118). Die
dabei auftretenden Herausforderungen beschreibt sie vor allem als »Probleme der
Form« (Horn 2019a: 127). Die sich auf unterschiedliche Weise materialisierenden
Phänomene der Gegenwart sind schwer zu greifen und widersetzen sich einer
konkreten Formfixierung. Das sich daraus ergebende Darstellungsproblem lässt
das Anthropozän als emergentes Gesamtphänomen erscheinen. Es geht mit Un
klarheiten darüber einher, »in welchen räumlichen, quantitativen und zeitlichen
Größenordnungen man seine Erscheinungsform fassen soll« (Horn 2019b: 176).
Eine Ästhetik des Anthropozäns fokussiert, nach Horn, daher die »Formlosigkeit
des Gegenstands« (Horn 2019a: 124). Daraus ergibt sich die Frage, wie die vom
Anthropozän modellierte, schwer zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen
und undurchdringbaren Wechselbeziehungen, Prozessen und Korrelationen mit
ästhetischen Mitteln darstellbar gemacht werden kann. Als die drei Herausforde
rungen für eine Ästhetik des Anthropozäns benennt Horn dabei: »Latenz als ein
Entzug der Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit; Verstrickung […] als Struktur
eines neuen Bewusstseins von Ko-Existenz und Immanenz und das Aufeinander
treffen inkompatibler Größenmaßstäbe, ein ›clash of scales‹.« (Horn 2019a: 126) Bei
diesen drei ästhetischen Herausforderungen geht es Horn nicht um eine »Ästhetik
des Undarstellbaren«, sondern um eine explizite Konturierung, die sie als »ein ana
lytisches, häufig experimentelles und hochgradig wissensgestütztes Ausdrücklich-
Machen von Prozessen, Gegenständen und Praktiken des Anthropozäns« (Horn
2019a: 134) versteht.

Eine Ästhetik des Anthropozäns »muss sich [also] weniger mit der Entfremdung
von Mensch und Natur als mit deren fundamentaler Verfremdung auseinanderset
zen, einem ›Unheimlich-Werden‹ von Lebenswelt« (Horn 2019a: 125). Demzufolge
geht mit einer Ästhetik des Anthropozäns die Erkenntnis einher, dass der Mensch

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 45 

es durchweg mit hybridisierten und kontaminierten Sphären, Entitäten und Phä
nomenen in seiner Lebenswelt zu tun hat, die sowohl von Natur als auch Kultur 
durchzogen sind. Dies formulierte Bruno Latour bereits mit seiner Idee der Qua
si-Objekte, die er als hybride Konstellationen aus Natur, Gesellschaft und Sprache 
beschreibt (vgl. Latour 1995: 71–77).67 Latour hält in seiner Schrift Wir sind nie modern 
gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie (1991) programmatisch die grund
sätzliche Verstrickung von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren fest. 
Aus der in der Moderne voneinander getrennten Sphären resultierte die dualistische 
Trennung von Natur und Kultur. Dieser separierende Impetus, der das Ziel verfolg
te, hybridisierende, amalgierende und vermischende Bewegungen zu unterbinden, 
konstituierte, so Latour, das moderne Denken maßgeblich (vgl. Latour 1995: 19–21, 
76–77). 

Fragt man also nach der Relevanz von Kunst in Bezug auf das Anthropozän, so 
vermag diese – mit ihren kunstgenuinen Mitteln, etwa der leiblichen Erfahrung – zu 
einem Verstehen beizutragen, wenn sie die grundsätzlichen Darstellungsherausfor
derungen in Bezug auf das Anthropozän expliziert und Latenz, Verstrickung, Ska
lierung zum Thema macht. Somit sowohl ›Darstellbarkeit‹ als auch ›Undarstellbar
keit‹ fokussiert, wie Timo Skrandies pointiert: 

»Kunst und ästhetische Artefakte sind dann relevant für Wissen und Verstehen im 
Anthropozän, wenn sie nicht schlicht mögliche Themen oder Motive ›ausstellen‹ 
oder darstellen (Klimawandel, Müll, Artensterben, Ruinen, Industrie, Biotechno
logie, Künstliche Intelligenz u.Ä.), sondern mit den ihnen (nur ihnen?) zur Verfü
gung stehenden, kunstgenuinen Modi und Kräften des Bildakteuriellen, der Form

experimente, der heterotop situierten Forschung und der Materialitätsdynami

ken die Frage der Darstellung – der Darstellbarkeit und Undarstellbarkeit – selbst 
thematisch werden lassen, d.h. darstellen. Dann kann Kunst im Anthropozän als 
heteronome Diskursivierung, als Forschung und als eigenständige Reflexion des 
prekären Verhältnisses von Menschlichem und Nichtmenschlichem epistemische 
Geltung haben.« (Skrandies 2023: 16) 

Wie hängt das mit der wunderkammernden Praxis von Künstler:innen zusammen? 
Die ästhetische Form der Wunderkammern vermag das Anthropozän, in den theo
retischen Diskursen verstanden als komplexes System mit vielgestaltigen planeta
rischen Verflechtungen, auf besondere Weise zu vermitteln, indem sie Latenz sam
melnd expliziert, Verstrickung ordnend darstellt und den clash of scales zeigend wahr
nehmbar macht. wunderkammerndes Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropo
zän bedeutet also folglich, den Entzug der Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit, 
die Struktur eines neuen Bewusstseins von Ko-Existenz und Immanenz und das 

67 Vgl. hier auch Barla/Steinschaden 2012: 3–4. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Aufeinandertreffen inkompatibler Größenmaßstäbe, wie sie Horn konstatiert, in
Kunstwerken sinnlich erfahrbar zu machen.

1.2.1 Latenz sammeln

Sammeln bedeutet das Suchen, Auswählen und Zusammentragen von Dingen68, die
in ihrer Zusammenkunft eine Sammlung ergeben. Gesammelt werden Alltagsge
genstände, museale Artefakte oder Dinge, denen in spezifischen (kulturellen) Kon
texten eine unterschiedliche Bedeutung zugesprochen wird. Dabei handelt es sich
im künstlerischen Sammelprozess meistens nicht um vermeintlich wertvolle Ge
genstände. Es sind keine ›schönen Dinge‹, die dem moralischen Wertesystem der
ästhetischen Theorie des 18. Jahrhunderts entsprechen, das sich vom Alltäglichen
dezidiert abheben wollte (vgl. Thamer 2015: 80), sondern gerade banale Materiali
en, gefundene Dinge oder Erinnerungsstücke, aber auch bearbeitete und veränder
te Artefakte, die sich wie in frühneuzeitlichen Wunderkammern besonders durch
ihre Heterogenität und ihre Zusammenkunft verschiedener Materialien als hybride
Konfiguration auszeichnen.

Vor dem Hintergrund der ambivalenten Bedeutung des Sammelns heute, die
sich aus dem Spannungsfeld von zwei Polen – dem Bild des unreflektierten Kon
sums durch materielle Akkumulation einerseits und jenem des bewahrenden Ges
tus im Sinne von Nachhaltigkeit andererseits – ergibt (vgl. Kapitel 2.1), stellt sich
die Frage danach, was es für Künstler:innen bedeutet, mit dem Wissen um das An
thropozän zu sammeln. In den Kunstwerken, die in diesem Buch untersucht wer
den, findet sich eine spezifische Form des künstlerischen Sammelns wieder, die sich
mit eben diesem Spannungsfeld in Verbindung bringen lässt. Die ästhetischen Stra
tegien des Sammelns, die sich in wunderkammernder Praxis finden, ließen sich als

68 Dingen kommt dabei eine wichtige Rolle zu. Der viel prophezeite Dingverlust (vgl. Erpenbeck
2009; Asendorf 2009) durch die sich entwickelnde, mittlerweile jeden gesellschaftlichen Be
reich durchziehende Digitalität bewahrheitete sich nicht. Viel eher ist seit den letzten Jah
ren eine Hinwendung zum Materiellen (material turn) und eine gesteigerte Aufmerksamkeit

an Dingen zu beobachten, die sich durch die unterschiedlichsten Disziplinen zieht (vgl. Wil

de 2015: 35). Lange wurde nur wertvollen Dingen, etwa musealen und ausstellungswürdi
gen Dingen, Beachtung geschenkt, vor allem im Forschungsfeld der Materiellen Kultur, nicht
aber banalen Alltagsdingen. Dingen wurde somit mit »unterschiedlichen Aufmerksamkeits

niveaus« (Hahn 2015: 10) begegnet, was sich in den letzten Jahren ändert. Das zeigt sich unter
anderem auch in Form von Meta-Narrativen, die anhand von banalen, alltäglichen Dingen
erzählt werden, die mittels einer spezifischen numerischen Auswahl eben jenen einen ge
steigerten Wert zuschreiben, z.B. Die Dinge. Eine Geschichte der Frauen in 100 Objekten (2022)
von Annabelle Hirsch, Zweihundertfünfzig Dinge, die Architekt:innen wissen sollten (2022) von
Michael Sorkin, Der Mensch und seine Dinge. Eine Geschichte der Zivilisation, erzählt von 64 Objek
ten (2020) von Stefan Laube und Souvenirs. 50 Dinge, die es hier nicht gibt (2019) von Katharina
Koppenwallner.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 47 

Arbeit an Latenz auffassen, die nach Eva Horn eine Ästhetik des Anthropozäns er
fordert. Insofern, als dass die Arbeiten nicht versuchen, dieses Spannungsfeld und 
somit das Unsichtbare, das nicht Greifbare zu kaschieren, sondern vielmehr das Un
terschwellige und das nicht Fassbare in seiner Ambivalenz dezidiert zu markieren 
und ihm eine Kontur zu verleihen. Die Forderung nach Arbeit an Latenz entspricht 
der Konstitution von Katastrophen im Anthropozän, den »Metakrisen« (Horn 2014: 
19), welche die Überlebensbedingungen auf der Erde im Gesamten infrage stellen 
und durch einen sog. tipping point hervorgerufen werden, der einen zunächst sta
bil erscheinenden Zustand in einen instabilen umschlagen lässt (vgl. Horn 2014: 17). 
Diese »Metakrisen« (Horn 2014: 19) lassen sich als »Katastrophen ohne Ereignis«, 
als Einschnitte ohne »präzisen Moment oder einen begrenzbaren Ort« (Horn 2014: 
20) verstehen. Sie sind gekennzeichnet durch einen schleichenden Prozess, der in 
einzelnen Symptomen, beispielsweise durch einen Wirbelsturm, sichtbar wird und 
als Indiz für eine ›Metakrise‹ gelesen werden kann.69 Sie setzen sich demnach aus 
einer Vielfalt von einzelnen Faktoren und Symptomen zusammen, und »[a]nders 
als bei festen Körpern sind Umschlagspunkte komplexer Systeme darum ungeheu
er schwer zu antizipieren« (Horn 2017: o. S.). 

Da dieses Latente schwer zu greifen ist, wie in Horns Ausführungen augen
scheinlich wird, ist das Bild des ›blinden Passagiers‹ hilfreich, das Hans Ulrich 
Gumbrecht mit Bezug auf den Geschichtstheoretiker Eelco Runia nutzt, um das 
Phänomen der Latenz zu erklären (vgl. Gumbrecht 2011: 10). Diese Metapher 
erläutert er wie folgt: 

»Kern von Latenz sei eine kaum durch Skepsis zu schwächende Gewissheit über 
die räumliche Nähe eines Körpers oder eines materiellen Gegenstandes, der nicht 
im Bereich der aktuellen Wahrnehmung liegt und dessen Ort wir ebenso wenig 
kennen wie seine Identität. Der blinde Passagier kann sich ohne größere Gefahr 
auf dem Deck eines Kreuzfahrtschiffes zeigen.« (Gumbrecht 2011: 10) 

Das Bild des ›blinden Passagiers‹ verdeutlicht demnach jene unsichtbaren Phäno
mene – etwa ›Metakrisen‹ –, die zwar anwesend sind, jedoch noch nicht in den Be
reich des Sicht- und Wahrnehmbaren getreten sind. 

In Krzysztof Pomians Konzept der »Semiophoren« (Pomian 2007: 52) wird dem 
Phänomen der Latenz ebenfalls ein hoher Stellenwert zugesprochen, insbesondere 

69 Ein ganz anderes Katastrophengefühl entstand durch den sich im März 2020 global verbrei
tenden Coronavirus, der eine Pandemie mit eindeutig lokalisierbarem tipping point hervor
rief. Diese neu auftretende pandemische Krise kam aggravierend zu der bereits bestehen
den »ökologischen Katastrophe des Anthropozäns« hinzu, was Eva Horn wie folgt präzisiert: 
»Mitten in der Katastrophe ohne Ereignis trifft uns […] die Katastrophe als Ereignis schlecht
hin.« (Horn 2020: o. S.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

in Bezug auf kulturelle Sammlungspraktiken. In seinem in den 1980er-Jahren ent
wickelten Ansatz differenziert er »Semiophoren« als »Repräsentanten des Unsicht
baren« (Pomian 2007: 52) von nützlichen Dingen mit einem eindeutigen Gebrauchs
wert. Das den Semiophoren inhärente Latente und stets Mitschwingende entfaltet
sich durch den Entzug aus dem ökonomischen Warenkreislauf: »Wenn ein Gegen
stand nicht mehr am Austausch teilnimmt, wenn er, was auf dasselbe hinausläuft,
jede Bedeutung verloren hat und möglicherweise auch jede Nützlichkeit, wird er zu
Abfall. Solange er dagegen Bestandteil einer Sammlung bleibt, ist er auch Träger von
Bedeutung, Zeichenträger, Semiophor.« (Pomian 2007: 81)

Seine Erkenntnisse erlangt Pomian infolge seiner Beschäftigung mit den
Sammlungen der Familie Medici in Florenz und anderer Privatsammlungen, die
sich aus mirabilia, exotica und curiosa zusammensetzen. Anhand dieser beobachtet
Pomian, dass die Dinge nicht aufgrund ihres Gebrauchswerts in die Sammlungen
aufgenommen wurden, sondern angesichts der ihnen beigemessenen Bedeutung
(vgl. Samida 2014: 249). Eine Sammlung sieht Pomian also in jener »Zusammen
stellung natürlicher oder künstlicher Gegenstände [gegeben], die zeitweise oder
endgültig aus dem Kreislauf ökonomischer Aktivitäten herausgehalten werden,
und zwar an einem abgeschlossenen, eigens zu diesem Zwecke eingerichteten
Ort, an dem die Gegenstände ausgestellt werden und angesehen werden können«
(Pomian 2007: 16).70

Im Anthropozän gestaltet sich Pomians Semiophoren-Konzept noch grundle
gender, da die Dinge, die durch die wunderkammernde Praxis zusammenkommen,
als »Repräsentanten des Unsichtbaren« (Pomian 2007: 52) in ihrer neuen Funktion
als Kunstwerk auf Transformationsprozesse des Anthropozäns referenzieren. Die
se weisen wiederum die Eigenschaft der Unsichtbarkeit auf und erscheinen in ih
rer Latenz und Unterschwelligkeit bereits als hyperkomplex. Diese doppelte Latenz
struktur ist durch die materiale Fülle, mit der Besucher:innen in Wunderkammern
konfrontiert werden, nochmals potenziert, was sich mit Sandra Mitchells Ausfüh
rungen zur Darstellbarkeit von Welt in Verbindung bringen lässt: »Die Vorstellung,
es gebe für die Welt nur eine einzige wahre Abbildung, die genau ihrem natürlichen
Wesen entspricht, ist vermessen.« (Mitchell 2008: 23) Daraus folgernd kommt Mit
chell zu dem Schluss: »Das Leben ist nicht einfach, und deshalb können auch unsere
Abbildungen des Lebens, unsere Erklärungen und Theorien über seine Funktions
weise nicht einfach sein.« (Mitchell 2008: 22)71

70 In einer negativen Auslegung ließe sich argumentieren, dass die Dinge durch ihre Musea

lisierung ihrer ursprünglichen Bestimmung beraubt werden. Sie werden funktionslos und
erhalten eine neue Konnotation (vgl. Heesen 2012: 176–177).

71 Sandra Mitchell entwickelt die Idee einer neuen Erkenntnistheorie, die sie als »integrativen
Pluralismus« (Mitchell 2008: 22) bezeichnet. Diese besteht aus drei Paradigmen: »Pluralis
mus«, »Pragmatismus« und »Dynamik des Wissens« (Mitchell 2008: 22–23). Der ›Pluralis
mus‹ beschreibt die vielen Ausdeutungsmöglichkeiten und Modelle, die stets parallel exis

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 49 

Bezieht man Mitchells resümierende Aussagen auf die in diesem Buch unter
suchten Arbeiten, so wird hier durch die Vielzahl der angesammelten Dinge, den 
raumgreifenden, installativen Charakter, die diversifizierte Formensprache und die 
vielschichtige Verweisstruktur ein hohes ästhetisches Maß an Komplexität erzielt, 
wodurch sich bei der Wahrnehmung fast zwangsläufig das Moment der Überforde
rung einstellt. Dieses resultiert unter anderem aus der zeitlichen Diskrepanz, die 
sich fast zwangsläufig einstellt, da sich die Bewegung der Betrachtenden im Raum 
nicht mit der Zeit eines imaginierten Geschehens in der Arbeit harmonisieren lässt. 
So entsteht »eine Spannung zwischen der begrenzten Echtzeit des Durchlaufens der 
Installation und der prinzipiell unendlichen Zeit der ästhetischen Erfahrung« (Re
bentisch 2014: 174). Dazu führt Juliane Rebentisch weiter aus: 

»Das aus dieser Spannung nicht selten resultierende Unbehagen, nicht alles 
gesehen oder den falschen Dingen in der Installation zu viel Aufmerksamkeit 
geschenkt zu haben oder sich zu sehr von der generellen Atmosphäre statt eini
ger dieser gegenüber sperrigen Details gewidmet zu haben oder überhaupt: zu 
schnell gelaufen zu sein, ist ein Reflex dessen, daß [sic!] die Zeit der ästhetischen 
Erfahrung nur willkürlich begrenzt werden kann, daß [sic!] sie nur willkürlich 
beendet werden kann.« (Rebentisch 2014: 174) 

Diese De-Synchronisation von Eigenzeit der Arbeit und Dauer der ästhetischen Er
fahrung trägt in Kombination mit der Vielzahl an heterogenen Dingen zur Überfor
derung und Verunsicherung der Betrachtenden bei.72 Die Arbeiten knüpfen damit 
an jene Ästhetik und Dingfülle frühneuzeitlicher Wunderkammern an, die in Rei
seberichten von Besucher:innen der Sammlungen überliefert sind (in Bezug auf die 
Wunderkammer von Rudolf III vgl. etwa Bukovinská 2003). Durch das künstleri
sche Sammeln als Konkretisierung des Unterschwelligen werden die »Transforma

tieren, und negiert die Annahme, es gäbe nur ein einziges Erklärungsmodell. Der ›Pragma

tismus‹ erkennt die unterschiedlichen visuellen Modi an, um Sachverhalte und Relationen 
darzustellen, und trotzt damit der Annahme, es gäbe nur eine einzige Darstellungsweise mit 
Absolutheitsanspruch. Die ›Dynamik des Wissens‹, die einem statischen Universalismus ge
genübersteht, umreißt die Variabilität und Veränderbarkeit von Wissen (vgl. Mitchell 2008: 
22–23). 

72 Die in diesem Zusammenhang von den Betrachtenden erforderliche »raum-zeitliche Synthe
seleistung« erläutert Juliane Rebentisch folgendermaßen: »Weil die Bedeutung der einzel
nen Elemente in der Installation sich nie auf einen […] narrativen Sinn zurückführen läßt 
[sic!], der ihre Stellung im Gesamt der Installation abschließend zu erklären vermöchte, muß 
[sic!] sich konsequenterweise auch die raum-zeitliche Syntheseleistung des Betrachters, die 
vergangene und zukünftige (weiter vorne und weiter hinten gesehene) Momente der Instal
lation zu Sinnzusammenhängen zusammennimmt, immer als kontingent erweisen.« (Re
bentisch 2014: 172) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

tionsprozesse[] des Anthropozäns« (Horn 2019a: 133) und die damit einhergehende
Komplexitätsstruktur der Gegenwart sinnlich erfahrbar.

In der Arbeit von Janet Laurence (vgl. Kapitel 4.2) wird etwa das Korallensterben
in Form von Spuren ehemals bunter und lebendiger Korallen und Riffbewohner:in
nen augenscheinlich, wodurch die Ausmaße der aus der Erwärmung und Versaue
rung der Meere resultierenden Habitatzerstörung des Great Barrier Reef in Ansät
zen erahnbar werden. Durch die von Laurence aus naturwissenschaftlichen musea
len Sammlungen zusammengetragenen Präparate wird zudem ein institutionsre
flektierender Gestus impliziert, der das naturwissenschaftliche Sammeln als Prak
tik inszeniert, die zur Ausbeutung und Zerstörung von Korallenriffen beigetragen
hat, etwa durch die historische Aneignung im Rahmen westlicher Kolonisierung, die
nicht nur die gewaltsame Erschließung von Land-, sondern auch von Meeresterrito
rien umfasst (vgl. Löffler 2021). Das Sammeln in den Arbeiten von Georges Adéagbo
(vgl. Kapitel 2.2) und Los Carpinteros (vgl. Kapitel 4.3) bedeutet dagegen, kulturelle
Austauschprozesse sichtbar zu machen, die in Form der gesammelten Dinge offen
kundig werden. Zum einen in der Alltagspraxis, zum anderen im musealen Kontext.
Die Fülle der Dinge aus (außer-)europäischen Kontexten verweist auf die zuneh
mend globalisierte Welt im Anthropozän, die immer noch von kolonialen Struktu
ren bestimmt ist und sich durch ihre soziale Komplexität einer Darstellung entzieht.
Durch die gesammelten Dinge in den Arbeiten von Amelie von Wulffen (vgl. Kapi
tel 3.2) und Camille Henrot (vgl. Kapitel 3.3) werden die mikro- und makrokosmi
schen Verstrickungen unserer Alltagswelt mit der Fülle von gesammelten digitalen
und analogen Bildern abgebildet.73 Die miteinander in Beziehung gesetzten Dinge
stellen Verbindungen zu unterschiedlichen visuellen Kulturen her. In der Arbeit von
Tod Williams und Billie Tsien (vgl. Kapitel 2.3) wird das Sammeln zur kollektiven
Handlungsweise, wodurch sie Kreativprozesse und das netzwerkorientierte Arbei
ten in Kollektiven reflektieren.

Künstlerisches Sammeln im Anthropozän bedeutet somit, der Komplexität
von Welt und ihrer stetigen Veränderung, die in den Dingen mitschwingt, eine
Kontur zu verleihen. Die ästhetische Form der Wunderkammer vermag die vielen
versteckten Mechanismen, Phänomene und Prozesse des Anthropozäns sichtbar zu
machen, die gerade in ihrer Latenz und Unterschwelligkeit als schwer konturierbar
erscheinen.

73 Zum Verhältnis von Museum und Anthropozän vgl. auch Möllers 2014 und Keogh/Möllers

2014.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 51 

1.2.2 Verstrickung ordnen 

Eine Ästhetik des Anthropozäns prägt, nach Eva Horn, neben der Arbeit an La
tenz, die Herausforderung der Darstellbarkeit einer terrestrischen Immanenz und 
Verstrickung. Diese impliziert zunächst, dass der Mensch die ›Natur‹ nicht länger 
als sein Gegenüber identifizieren kann, sondern sich selbst als mit ihr verwoben 
erkennen sollte – etwa im Sinne von Donna Haraways Verständnis von Verstri
ckung: »[S]pecies of all kinds are consequent upon worldly subject- and object- 
shaping entanglements« (Haraway 2016: 13). Haraway denkt das Leben in der von 
ihr so benannten gegenwärtigen Ära des Chthuluzäns als dichte Verflechtung, 
in der die existierenden Wesen in enger Verbundenheit miteinander leben (vgl. 
Haraway 2016: 2). Die Zusammenhänge und Interdependenzen menschlicher und 
nicht-menschlicher Verstrickungen visualisiert sie anhand einer textilbezogenen 
Metapher: Sie erklärt diese anhand von Fadenspielen (vgl. Haraway 2016: 34–35; 
Linke 2021: 138–139). Die von Haraway beschriebenen Verbindungen – entangle
ments – greift auch Horn in ähnlicher Weise im Kontext ihrer Überlegungen zur 
Ästhetik des Anthropozäns auf. Hier führt sie in Bezug auf die Positionierung des 
Menschen gegenüber seiner Umwelt aus, dass er sich gegenwärtig nicht außerhalb 
stehend, sondern im ›Inneren der Dinge‹ befinde: »[I]m Inneren des Klimawandels, 
inmitten von koexistierenden Lebensformen, umstellt von Technologien und ihren 
Folgen, anhängig von Kapital- und Materialflüssen, die Ökonomien und Ökologien 
unkontrolliert verändern.« (Horn 2019a: 126) 

Welche Rolle spielt in diesem Kontext das Ordnen? Ordnen bedeutet zunächst, 
Dinge in eine bestimmte Clusterung, eine Reihenfolge oder in Bezug miteinander 
zu bringen. Das Ordnen verrät dabei viel über die ihm zugrunde liegenden Denk
strukturen. So zeigt es sich in wunderkammernder künstlerischer Praxis in eben jener 
vernetzenden und verwobenen Weise, die Haraway als entanglement beschreibt, um 
Komplexitäten von Welt darstellbar zu machen, aber auch bestehende Ordnungs
weisen zu hinterfragen und diese neu zu denken. Das spezifisch wunderkammernde 
in künstlerischer Praxis bedeutet – wie sich in Kapitel 3 zeigen wird – auch, dass 
Künstler:innen sich mit Ästhetiken des Vernetzens auseinandersetzen, wobei kon
taminierende Qualitäten eine besondere Rolle spielen. 

Zentral ist für die folgenden Ausführungen, dass das Anthropozän (er)fordert, 
in vernetzten und wechselseitig bedingenden Systemen und in von Kultur und Na
tur gleichermaßen durchdrungenen Bereichen zu denken, im Sinne einer »radika
le[n] Verstrickung[]« (Haas/Haas/Magauer/Pohl 2021: 11). Die relationale Ästhetik, 
die das Bild des Netzwerks besitzt, ist dementsprechend eng mit ihr verwoben, was 
auch die Forschung um Netzwerkmodelle in der Naturwissenschaft bestätigt, denn 
»[d]ie verästelten und verzweigten Stammbäume der konventionellen Evolutions
biologie, auch Kladogramme genannt«, wurden abgelöst: Die Forschung in diesem 
Feld orientiert sich gegenwärtig »weniger an Abstammung, als vielmehr an horizon

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

talem Gentransfer und mikrobiotischem Leben« (Wittmann 2021: 225, Anm. 6; Mc
Fall-Ngai 2017: 59). Die Präsenz von Netzwerken lässt sich nicht nur auf den Bereich
der Biologie beziehen, sondern sie spielt ebenfalls in anderen Feldern eine wich
tige Rolle, etwa dem aus der konstruktivistischen Wissenschafts- und Technikfor
schung herrührenden Ansatz der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT), der sich in den
1980er-Jahren entwickelte (vgl. u.a. Latour 1996, 1999, 2007; Law/Hassard 1999) und
seitdem in den verschiedenen Disziplinen diskutiert wird (vgl. u.a. Belliger/Krieger
2006; Voss/Peuker 2006; Kneer/Schroer/Schüttpelz 2008; Wieser 2012). Das der ANT
zugrunde liegende Denken in Verflechtung von menschlichen und nicht-menschli
chen Akteuren in Netzwerken spricht allen Entitäten ein intrinsisches Handlungs
potenzial zu, eine sog. agency. Weniger als Modell mit Anwendungscharakter, son
dern als grundlegende Denkweise kann die ANT durch das Angebot ihres Perspek
tivwechsels unsere Alltagswelt wie einen roten Faden durchziehen, was Horn exem
plarisch anhand der Landwirtschaft veranschaulicht:

»Was würde es heißen, zum Beispiel Landwirtschaft nicht nur als menschliche

Kulturtechnik zu denken, die auf Natur einwirkt und Natur benutzt, sondern
als Handlungsgefüge zwischen Menschen, Landschaften, Tieren, Geräten, Was

serkreisläufen und Jahreszeiten zu beschreiben? Oder Menschen, Tiere und
Pflanzen als Lebe-Wesen, als lebendige, fühlende und interagierende Körper und
Innerlichkeiten zu verstehen.« (Horn 2017: o. S.; vgl. Weber 2013)

Ähnlich eröffnet Anna Lowenhaupt Tsing in ihrem Buch Der Pilz am Ende der Welt
(2018) den Blick auf unsere kapitalistische Gegenwart mittels des Beziehungsge
flechts des Matsutake-Pilzes. Indem sie die Geschichten der Pilzsammler:innen,
Wissenschaftler:innen und Händler:innen als Netzwerk mit relationaler Ästhetik
aufspannt, zeichnet sie die komplexen Verflechtungen, die sich anhand des Pilzes
eröffnen, nach (vgl. Tsing 2018). Der Begriff der Kontamination, der die gegensei
tige Durchdringung von ›natürlichen‹ und ›künstlichen‹ Sphären beschreibt, ist
dabei essentiell.

In der künstlerischen Praxis von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsi
en, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros finden
sich ästhetische Ordnungsstrategien wieder, die materielle Fülle statt Vereinzelung
implizieren und dadurch das ästhetische Moment der Verstrickung betonen. Die
zunächst gesammelten und zusammengetragenen heterogenen Dinge werden in
eine »produktive Unordnung« (Felixmüller 2018: 11) gebracht, dadurch stellen sich in
den Arbeiten formalästhetisch überraschende Analogien her. Die miteinander kom
binierten und arrangierten Dinge im Ausstellungsraum ergeben jeweils ein hybri
des Ensemble, das durch die mannigfaltigen Assoziationsmöglichkeiten und Varia
tionen einerseits durch seine Komplexität überfordert, andererseits zur Fokussie
rung einlädt und ein kritisches Denken in Bezug auf tradierte Dualismen initiiert.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 53 

Künstlerisches Ordnen im Sinne einer Ästhetik des Anthropozäns ist demnach 
von der Praktik des Verstrickens, Vernetzens, Verwebens und Kontaminierens be
stimmt. So lenkt die wunderkammernde Praxis den Fokus auf kollektive, vernetzen
de, prozessuale und relational-strukturierte künstlerische Arbeitsweisen, die vor al
lem Kontaminationen sichtbar machen. Die dinglichen Verstrickungen, in denen 
das Ordnen im Sinne einer anderen Ordnung der Dinge (vgl. Foucault 2017) wahr
nehmbar wird, implizieren die grundlegende Koexistenz menschlicher und nicht- 
menschlicher Spezies, die mit dem Wissen um das Anthropozän nicht länger als ge
genüberstehend aufgefasst werden können, sondern als miteinander verwoben er
scheinen. So besitzt die hybride Gestaltung von Wunderkammern das rezeptionsäs
thetische Potenzial, die Welt als kontaminiertes Konglomerat aus Kultur und Natur 
zu begreifen, ebenso wie es Horn für eine Ästhetik des Anthropozäns formuliert: 
»Denken im Bewusstsein des Anthropozäns muss […] darauf zielen, menschliche 
Lebensformen und nicht-menschliches Sein als gemeinsamen Zusammenhang zu 
verstehen.« (Horn 2017: o. S.) Die ästhetische Form von Wunderkammern – als hy
bride Konstellation – ermöglicht es, eben jene terrestrische Immanenz, mit der es 
der Mensch im Anthropozän zu tun hat, bildlich darzustellen und die Welt in ih
rer Komplexität als »Assoziierung von Menschen und nicht-menschlichen Wesen« 
(Latour 1995: 11) sinnlich erfahrbar zu machen. 

1.2.3 Skalierung zeigen 

Neben dem Sammeln und Zeigen gehört auch das Inszenieren, Exponieren und Ver
mitteln – kurzum das Zeigen – zur Praxis des wunderkammerns. Dabei spielen Rah
men eine wichtige Rolle, die in unterschiedliche Modi des Zeigens involviert sind. 
Sie können vielfältige Formen annehmen – etwa Bilderrahmen, Vitrinen, Regale, 
visuelle Markierungen auf Boden oder Wand – aber auch als ideelle Eingrenzungen 
gedacht werden. In diesem Sinne konstituieren auch Kontexte Rahmen. Sie präsen
tieren demnach nicht nur, sondern framen das Gezeigte als zu Zeigendes maßgeblich 
und bestimmen seine Wahrnehmung mit. In wunderkammernder Praxis ist zu beob
achten, dass institutionelle, historisch gewachsene Zeigepraktiken reflektiert wer
den und sowohl modern-museales Zeigen als auch vormodernes Zeigen aufgegrif
fen wird, das sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern manifestierte. Mittels der 
De-Komposition von tradierten Rahmenformen werden neue Weisen des Zeigens 
für die Institution des Museums ausgelotet. Zentral ist dabei das bewusste Situie
ren im Sinne eines Aufzeigens von Macht- und Blickregimen und das ästhetische 
Rekurrieren des Zeigens auf die Geschichtlichkeit des jeweiligen musealen Orts, so
mit das Rückkoppeln der künstlerischen Auseinandersetzung an den je spezifischen 
(Zeige-)Kontext. Die Art des Zeigens wird dadurch auch in seiner historischen Ent
wicklung und Tradierung zum Thema gemacht. Rahmen tangieren zudem immer 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

auch das Problem der Skalierung in Bezug darauf, wie eng oder wie weit eine Gren
ze gezogen wird.

Wie können nahe und ferne Phänomene – etwa lokale und globale – miteinan
der in Bezug gesetzt werden? Welche Verbindungen bestehen zwischen mikro- und
makrokosmischen Phänomenen? Diese Fragen werden mit dem Wissen um das An
thropozän komplexer und schwerer zu erfassen sein. Skalierung im Anthropozän
zu denken, betrifft sowohl räumliche als auch zeitliche Dimensionen und eröffnet
dadurch insbesondere Fragen nach Relationalität, Emergenz und Interdependenz.
Skalen sind dabei nicht als statisch existierende Maßeinheiten zu denken, sondern
sie existieren nur innerhalb eines relationalen Verhältnisses. Zentimeter, Meter und
Kilometer stellen eine solche Skalenvarianz dar (vgl. Horn 2019b: 180). So treten Ska
lierungen erst in das Feld der Sichtbarkeit ein, wenn sie mit anderen Größenmaß
stäben in Bezug gesetzt werden.74 Für das Imaginieren dieses Sichtbarkeitsfelds ist
die Unterscheidung der drei sog. ›Strata‹ hilfreich, die Horn differenziert:

»Stratum II ist alles, was in der gleichen Größenordnung wie eine Referenzgröße
(beispielsweise der Mensch) angesiedelt und daher von dieser ansteuerbar oder
beobachtbar ist; Stratum I ist alles, was signifikant kleiner und daher nicht mehr

direkt greif- oder beobachtbar ist, Stratum III, was signifikant größer ist […].
Nur im Stratum II – in der gleichen Größenordnung – können Akteure direkt
mit Dingen interagieren oder diese wahrnehmen; die Mikro- und Makroebene –
Stratum I und III – erfordern jeweils komplizierte epistemische Übersetzungen.«
(Horn 2019b: 180)

Dementsprechend benennt Horn als dritte Herausforderung einer angemessenen
Ästhetik des Anthropozäns – bezugnehmend auf die Überlegungen von Timothy
Clark (vgl. Clark 2015) – den »clash of scales« (Horn 2019a: 126), das Aufeinandertref
fen inkompatibler Größenmaßstäbe, die schwer darstellbar sind. Clark spricht auch
von emergenten Skaleneffekten (vgl. Clark 2015: 75). Horn skizziert drei verschie
dene Ebenen, innerhalb derer der ›clash of scales‹ zu beobachten ist: Das »Aufein
anderprallen von Zeitskalen (kurze Menschenzeit vs. Tiefenzeit der Erdgeschichte,
aber auch deep future), von Raumdimensionen (lokale Lebensformen vs. planeta
rische Veränderungen des Erdsystems) und der Anzahl von Handelnden (individu
ell ›harmlose‹ Praktiken vs. milliardenfache Multiplikation)« (Horn 2019a: 127). Das
Anthropozän erfordert demnach das simultane Denken in verschiedenen Skalen,
was in das Empfinden und Begreifen von Zeitlichkeit und Räumlichkeit eingreift.
Das wird einerseits in Dipesh Chakrabartys Überlegungen seines Buchs Anthropo
cene Time (2018) ersichtlich, aber auch in Form des immer wieder auftauchenden

74 Zur Ästhetik der Skalierung in der Gegenwart vgl. auch Spoerhase 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 55 

temporalen Begriffsrepertoires in den Diskursen um das Anthropozän: Erdzeital
ter, Zeitskalen, Zeitwissen, Epochenmarker. Chakrabarty erkennt im Zusammen
denken der human-historischen und der geologischen Zeit eine der großen Her
ausforderungen unserer Gegenwart, da das Wissen um das Anthropozän von Men
schen verlangt, zwei Zeitskalen zugleich zu reflektieren, die grundlegend mitein
ander divergieren: »Earth history and world history respectively involve: the tens of 
millions of years that a geological epoch usually encompasses (the Holocene seems 
to have been a particularly short epoch if the Anthropocene thesis is right) versus 
the five hundred years at most that can be said to constitute the history of capita
lism.« (Chakrabarty 2018: 6) Chakrabarty schlägt, in Anlehnung an die Thesen von 
Jan Zalasiewicz, vor, zwischen menschenzentriertem (human-centered) und plane
tenzentriertem (planet-centered) Denken zu unterscheiden sowie sich dieser Diffe
renz kommunikativ bewusst zu sein. Denn dadurch, dass der Mensch zur geologi
schen Kraft geworden ist und beispielsweise den Gletscherschmelze-Zyklus beein
flussen kann, ist das Denken in größeren zeitlichen Maßstäben erforderlich. Diese 
übersteigen jedoch jedes politisch-affektive Empfinden (vgl. Chakrabarty 2018: 22). 
Hinzu kommt, dass individuelle Handlungen, die für sich genommen im planeta
rischen Maßstab keine Auswirkungen haben, in ihrer Addition tiefgreifende Trans
formationsprozesse anstoßen können. 

Unter der Leitfrage »Ist die Zeit aus den Fugen geraten?« betrachtet auch Aleida 
Assmann die neue Zeitlichkeit im Anthropozän (vgl. Assmann 2013). Sie diagnosti
ziert die »Krise des modernen Zeitregimes« (Assmann 2013: 248), deren Beginn sie 
in den 1980er-Jahren verortet sieht und die andauerte, »bis sich um 2000 die Kon
turen einer neuen Zeitorientierung herausgebildet haben« (Assmann 2013: 246). Mit 
dem Eintreten in das Anthropozän ist eine neue Ordnung der Zeit verknüpft, mit der 
durch Ungewissheiten in Bezug auf die Zukunft eine vielgestaltige, kaum zu über
blickende Gegenwart und eine omnipräsente Vergangenheit zusammenhängt, was 
die »westliche[] Modernisierungsgeschichte« (Assmann 2013: 246) zu einem Ende 
führe: 

»Indem der westliche Geschichtsmythos des Fortschritts bzw. der linearen Sys
temdynamik, die unbeirrt zu immer größerer Ausdifferenzierung und Komplexi

tät fortschreitet, nicht mehr als naturgegeben veranschlagt wird, wird diese tem

porale Ontologie als eine kulturelle Konstruktion mit einer spezifischen Geschich
te erkennbar.« (Assmann 2013: 246) 

Assmann akzentuiert dadurch jenes Phänomen, das Gumbrecht mit der »breiten 
Gegenwart« (Gumbrecht 2015: 132) in seiner gleichnamigen Publikation formuliert 
hat. Dort konstatiert er, so Assmann, dass sich die Gegenwart »zu einer diffusen 
Unordnung ohne jeglichen Wahrheits-, Erfahrungs- und Orientierungswert« (Ass
mann 2013: 248) entwickelt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Das Problem der Skalierung zeigt sich, Horn folgend, jedoch nicht nur in einer
zeitlichen, sondern andererseits auch in einer räumlichen Dimension.75 Anna Lo
wenhaupt Tsing spricht in diesem Zusammenhang von »Probleme[n] mit der Grö
ßenordnung« (Tsing 2018: 57). Sie bezeichnet Skalierung als »das Vermögen einer
Sache, ihre Größenordnung stufenlos verändern zu können, ohne dass ihre Rah
menbedingungen davon tangiert würden« (Tsing 2018: 58). Ein Beispiel, das sie an
führt, um das von ihr benannte Problem zu skizzieren, ist ein Unternehmen, das
mittels einer Expansion seine Größenstruktur verändert. Mit der maximierenden
Veränderung der Größenstruktur geht jedoch keine Veränderung der Organisati
onsstruktur einher: »Ein skalierbares Unternehmen etwa verändert seine Organisa
tionsstruktur nicht, wenn es expandiert. Das ist nur möglich, wenn die Geschäfts
beziehungen keine umgestaltende Qualität besitzen oder das Geschäftsmodell ver
ändern, sobald neue Beziehungen hinzukommen.« (Tsing 2018: 58) Ähnlich verhält
es sich im Bereich der empirischen Forschung. Ein skalierbares Forschungsprojekt
kann nur Daten berücksichtigen, »die bereits dem Forschungsrahmen entsprechen«
(Tsing 2018: 58). So verlangt Skalierbarkeit, »dass Einzelelemente Unwägbarkeiten
aufgrund von Begegnungen unberücksichtigt lassen; dies erlaubt eine reibungslo
se Expansion. Skalierbarkeit verbannt deshalb aber auch sinnvolle Diversität, das
heißt, Diversität, die Veränderung bewirken könnte« (Tsing 2018: 58). Das bedeu
tet, verfolgt man diesen Gedanken weiter, dass nicht skalierbare Elemente aus dem
Raster fallen und Skalierung nur in eine Richtung bzw. unter spezifischen Parame
tern funktioniert. Tsing plädiert in diesem Zusammenhang dafür, »den nicht ska
lierbaren Elementen mehr Aufmerksamkeit zu schenken« (Tsing 2018: 59) und die
Perspektive durch diese zu diversifizieren. Mit dem Wegfall von nicht skalierbaren
Elementen, die Tsing vor allem auch in der modernen Wissenschaft verortet sieht,
wird die Skalierungsproblematik, die vor allem Verkürzung und Einseitigkeit be
deutet, offenkundig.

Die breite, undurchschaubare Gegenwart, die Problematik der Skalierung so
wie die unterschiedlichen Zeitregime, die Chakrabarty benennt, zeigen sich auf ein
drückliche Weise auch in den Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Williams und Bil
lie Tsien, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinte
ros durch die unterschiedlichsten Zeitlichkeiten und räumlichen Verweisstrukturen

75 In diesem Kontext betont Dipesh Chakrabarty die Notwendigkeit eines Rein- und Raus
zoomens, um übergreifende Erdsystemprozesse in ihrem großen Ausmaß zu überblicken,
wohingegen aber auch die kleinen, lokalen Phänomene Aufmerksamkeit benötigen: »But
equally, you do not see the ›suffering‹ of the earth unless you zoom out to the much larger
history of earth system processes (the intertwining of biology and geology on this planet)
and see the pressures that human consumption and human numbers are putting on the dis
tribution of life on this planet. Human history, unfortunately, has come to a point where we
need to zoom both in and out.« (Chakrabarty 2016: 198)

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 57 

der versammelten, angeordneten und gezeigten Dinge. So finden sich beispielswei
se in der Arbeit von Laurence musealisierte Präparate von Meereslebewesen wieder, 
die in ihrer Historizität auf ihre vergangene Vitalität verweisen und auf die natur
wissenschaftliche Praktik des Präparierens, die wiederum ihre eigene praxeologi
sche Geschichte mitbringt und zugleich auf die Gegenwart in Form des sechsten 
Artensterbens hindeutet, das sich zurzeit ereignet.76 

Zeigen im Anthropozän bedeutet somit immer auch die Schwierigkeit und Kom
plexität von Skalierungen und die Übersetzungsprozesse der verschiedenen Strata 
zu vermitteln sowie die Schwierigkeit, die verschiedenen Größendimensionen mit
einander zu vereinbaren. Ähnlich wie es frühneuzeitliche Sammler:innen mittels 
der Verweisstruktur von Mikro- und Makrokosmos versuchten, »[d]er Schöpferkraft 
Gottes als ›Welt im Kleinen‹ durch die Vielfalt heterogener Dinge nahezukommen« 
(Laube 2011: 196), eröffnen künstlerische Wunderkammern heute eine vielschichti
ge historische Perspektive auf die komplexe Situiertheit gegenwärtiger (anthropo
zäner) Phänomene und machen das Eintreten in ein neues Zeitregime und die Pro
blematik der Skalierbarkeit sinnlich erfahrbar. 

76 Diese den Dingen implizite individuelle Zeitlichkeit lässt sich mit der Idee der »anwesenden 
Abwesenheit der Vergangenheit« (Landwehr 2016) in Verbindung bringen, die Achim Land
wehr als »Chronoferenz« begrifflich fasst. »Chronoferenz« umschreibt nach Landwehr »die
jenige Relationierung«, »mit der anwesende und abwesende Zeiten gekoppelt [sowie] Ver
gangenheiten und Zukünfte mit Gegenwarten verknüpft werden können« (Landwehr 2016: 
28). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 

»Die wahre, sehr verkannte Leidenschaft 
des Sammlers ist immer anarchistisch, 
destruktiv. Denn dies ist ihre Dialektik: 
Mit der Treue zum Ding, zum Einzelnen, 
bei ihm Geborgenen, den eigensinnigen 
subversiven Protest gegen das Typische, 
Klassifizierbare zu verbinden.«1 
(Walter Benjamin, 1930) 

In diesem Kapitel wird das Sammeln (Was) beleuchtet, bevor in den beiden fol
genden Hauptkapiteln das Ordnen (Wie) und Zeigen (Wo/Wodurch) als zentrale 
künstlerische Praktiken untersucht werden. Anhand der beiden Arbeiten L’ex
plorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …! 
(2002/2004–2005) von Georges Adéagbo und Wunderkammer (2012) von Tod Wil
liams und Billie Tsien werden im Folgenden grundlegende Überlegungen entwi
ckelt, die sich als Spezifikum des wunderkammerns entfalten. Wie in Kapitel 1.2.1 
bereits beschrieben, stehen das Sammeln und das Wissen um das Anthropozän 
in einem ambivalenten Verhältnis, denn Dinge anzuhäufen bedeutet immer auch, 
sie zu konsumieren und Ressourcen zu verbrauchen. Sammeln kann jedoch auch 
bedeuten, Dinge zu bewahren und diese wiederzuverwenden. Die benannte Ambi
valenz besteht daher aus dem Spannungsfeld des unreflektierten Konsums durch 
den Verbrauch von Ressourcen einerseits und des bewahrenden Gestus im Sinne 
von nachhaltiger Nutzung andererseits. Vor dem Hintergrund dieses Spannungs
felds stellt sich die Frage danach, was es für Künstler:innen bedeutet, mit dem 
Wissen um das Anthropozän zu sammeln, was eine Konfrontation mit knapper 
werdenden planetaren Ressourcen und den Mentalitäten der ›Wegwerfgesellschaft‹ 
einschließt. Welches Potenzial besitzt die ästhetische Form der Wunderkammer 
in diesem Kontext? Was wird gesammelt und zu welchem Zweck werden Dinge 
zusammengetragen? Welche Sammelparameter prägen die künstlerische Praxis 
des wunderkammerns? 

1 Benjamin 1991b: 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Der Bezug zu historischen Wunderkammern wird dabei in den untersuchten
Arbeiten bewusst von den Künstler:innen selbst hergestellt. Im Titel L’explorateur et
les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …! findet sich der
Begriff des Welttheaters wieder, der als ideeller und konzeptueller Rahmen für früh
neuzeitliche Wunderkammern maßgebend war. Er nimmt Bezug auf ihre elemen
tare Idee der Repräsentation der gesamten Welt in einem Raum (vgl. Schankwei
ler 2012a: 191). Auf diese verweist Kerstin Schankweiler in ihrer Untersuchung von
Adéagbos künstlerischer Praxis: »Wie eine programmatische Setzung schließt die
Formel ›Le théâtre du monde‹ den Titel gleichsam zusammenfassend ab. Adéagbos
Titel spielt damit auf den Ausstellungsraum als Bühne an, auf der die Welt zur Auf
führung kommt.« (Schankweiler 2012a: 192) In Williams’ und Tsiens Arbeit ist der
Verweis noch eklatanter durch den emphatisch gewählten Titel Wunderkammer.

Sammeln in künstlerischer Praxis zeigt sich heute in vielgestaltiger Weise: »Ei
nerseits legen Künstlerinnen und Künstler Sammlungen an, die unabhängig von ih
rem künstlerischen Schaffen existieren oder als privat zu erachten sind, anderer
seits entstehen Sammlungen, die eine Methode künstlerischer Praxis konstituieren
oder gar selbst zum Kunstwerk werden.« (Lo Pinto/Schafhausen/Schmitz 2015: 107)
Besonders die letzten beiden Aspekte spielen in den Arbeiten von Adéagbo sowie
Williams und Tsien eine zentrale Rolle. Während sich das Sammeln bei Adéagbo
durch die täglichen, immer ähnlich vollziehenden Wiederholungen des Sammel
prozesses als eine grundlegende Methode seiner künstlerischen Praxis, aber auch
seines alltäglichen Lebens, beschreiben lässt, wird in der Arbeit von Williams und
Tsien eher ein einmaliger Sammelprozess offenkundig, der im Biennale-Kontext
ausgestellt, selbst zum Kunstwerk wird und die (kreative) tägliche Arbeit von Archi
tekt:innen und Künstler:innen reflektiert. Um die spezifischen künstlerischen Prak
tiken des Sammelns von Adéagbo, Williams und Tsien zu konkretisieren, ist es für
die folgende Untersuchung essentiell, die den beiden Arbeiten zugrunde liegenden
Sammelparameter zu eruieren, um das spezifisch wunderkammernde in ihnen her
auszuarbeiten. Im Vorfeld der Werkanalysen wird die Vielgestaltigkeit der Sammel
weisen in der Gegenwartskunst aufgezeigt. Hier erscheint das künstlerische Sam
meln beispielsweise als akkumulierende Geste, bei der es vor allem um die Ästhetik
der Fülle geht (z.B. bei Karsten Bott und Song Dong) oder um Praktiken des Recy
clings und des Weiterlebens sowie Reaktivierens von Dingen (z.B. bei Pierre Adler,
Andre Eugene, Reginald Sénatus und Kader Attia).

Das künstlerische Sammeln in wunderkammernder Praxis fokussiert keine ver
meintlich wertvollen Dinge, sondern vereint gefundene Gegenstände, Produkte des
Alltags oder Erinnerungsstücke, die Abnutzungen, Gebrauchsspuren und eine eige
ne Historizität aufweisen.2 Ähnlich wie die wundersamen Dinge in frühneuzeitli

2 Das heutige Interesse an singulären Dingen, die sich Eindeutigkeiten widersetzen, zeigt sich
angesichts der Vielzahl an Publikationen, die sich vor allem mit ihrer Diversität und Ambi

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 61 

chen Wunderkammern tragen sie unerklärliche, exzentrische, eigentümliche und 
ambige Momente in sich. Es sind darüber hinaus auch von den Künstler:innen oder 
den partizipierenden Personen bearbeitete und veränderte Dinge zu finden, die, wie 
in den historischen Sammlungen, in ihrer Zusammenkunft als Sammlung einen he
terogenen Eindruck vermitteln (vgl. Kapitel 2.1.2). Das Sammeln bei Adéagbo ver
weist vor allem auf kulturelle Austauschprozesse. Die Fülle der Dinge aus außereu
ropäischen Kontexten deutet auf die zunehmend vernetzte Welt im Anthropozän 
hin, die immer noch von kolonialen Strukturen bestimmt ist und sich durch ihre 
soziale Komplexität einer Darstellung entzieht. In der Arbeit von Williams und Tsi
en wird das Sammeln zur kollektiven Handlungsweise, wodurch kreative Prozesse 
und die agency von Dingen eine wichtige Rolle spielen. Gesammelte Dinge erschei
nen hier als wichtige Akteure in der täglichen Arbeitspraxis der an der Ausstellung 
partizipierenden Architekt:innen und Künstler:innen. 

Diese spezifische Form des Sammelns, die in der Arbeit L’explorateur et les explora
teurs von Adéagbo und Wunderkammer von Williams und Tsien zu beobachten ist und 
die Praxis des wunderkammerns mit konstituiert, wird in diesem Kapitel als Terres
trisch-Werden herausgearbeitet. Dieser Begriff, der auf Bruno Latour zurückgeht 
und in Kapitel 2.1 entfaltet wird, nimmt die radikalen Änderungen ernst, die sich 
mit dem Wissen um das Anthropozän einstellen und die herkömmlichen Lebens
weisen und Gewissheiten sowie das Bewusstsein für Dinge und (An-)Sammlungen3 
von Dingen transformieren. Dieses Bewusstsein zeigt sich in unterschiedlichen Be
reichen: So gibt es heute etwa eine größere Sensibilität dafür, dass europäische mu
seale Sammlungen zum Teil auf kolonialen Aneignungspraktiken und damit einher
gehender Gewaltkontexte basieren, wie in der Restitutionsdebatte – beispielsweise 
um die Benin-Bronzen – diskutiert wird.4 Museen setzen sich in diesem Zusam

guität auseinandersetzen und auf ihre dingliche Handlungsmacht verweisen. Diese prokla
mierte Bruno Latour bereits in den 1990er-Jahren, indem er Dinge als aktive Akteure in sozia
len Netzwerken charakterisierte (vgl. Latour 1996, Latour 1999). Dabei sind es genauso auch 
die scheinbar banalen, alltäglichen oder bisher ungesehenen und ungehörten Dinge, die zu
nehmend in den Fokus rücken. Hier zu nennen sind etwa üble Dinge (vgl. Oberreither 2022), 
entwerferische Dinge (vgl. Oder 2021), eigensinnige Dinge (vgl. Hahn 2020), unerhörte Dinge 
(vgl. Albrecht 2019), wilde Dinge (vgl. Schröder/Threuter 2017), vertraute und fremde Dinge 
(vgl. Cole 2016), beseelte Dinge (vgl. Dörrenbächer/Plüm 2016), beiläufige Dinge (vgl. Zybok 
2015), wunderbare Dinge (vgl. Trümpler/Blume/Hierholzer/Regazzoni 2014), böse Dinge (vgl. 
Volkers 2013) oder lebendige Dinge (vgl. Kimmich 2011). 

3 Justin Stagl differenziert zwischen Sammlung und Ansammlung in seinem Text Homo Coll
ector (1998) wie folgt: Aus »der Pflege, Konservierung und Darbietung der Sammelobjekte« 
ergibt sich die Notwendigkeit, die Dinge »zu arrangieren«. Durch »das Arrangement unter
scheidet sich eine ›Sammlung‹ […] von einer ›Ansammlung‹« (Stagl 1998: 43). 

4 Zu kolonialen Gewaltdiskursen und Restitutionsdebatten im Kontext der Benin-Bronzen vgl. 
u.a. Hicks 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

menhang verstärkt mit ihrer eigenen Historie und Sammlungsgeschichte ausein
ander und erforschen ihre kolonialen Verstrickungen.5

Ein ebenso gesteigertes Bewusstsein für Dinge ist im sozio-ökonomischen Be
reich des Konsums zu beobachten, in dem es um die »Aneignung, Nutzung und Ent
sorgung von Gütern«6 geht. Das maßlose Anhäufen von (billigen) Konsumgütern,
die oftmals in ausbeuterischen Kontexten produziert werden und sowohl mensch
lichen als auch nicht-menschlichen Akteuren schaden, hat mit zunehmender Tech
nisierung und globaler Vernetzung bedenkliche Ausmaße angenommen. Das auf
diesen Missstand hinweisende und vielfach zu hörende Plädoyer für Nachhaltigkeit
kritisiert den mit maßlosem Konsum zusammenhängenden, wachstumsorientier
ten Fortschrittsgedanken der Moderne, der in diesem Kontext als nicht mehr trag
fähiges Zukunftsmodell erscheint (vgl. u.a. Club of Rome 2022; Moore 2016). Mit
dem Bewusstsein, in der Gegenwart des Anthropozäns zu leben, können Dinge so
mit nicht mehr ›unschuldig‹ erscheinen.7 Durch die beschriebenen Bedeutungsebe
nen sind sie stets auch von Latenz bestimmt.

2.1 Ding-Mensch-Konnexionen im Anthropozän | Sammeln
in künstlerischer Praxis

Das Sammeln als Handlung ist eng mit der Kulturgeschichte des Menschen ver
knüpft, was in der Idee des Homo Collectors8 kulminiert und Aleida Assmann, Moni

5 Die Kunsthalle Bremen war 2017 das erste Kunstmuseum in Deutschland, das sich mit seinem
kolonialen Erbe in Bezug auf die eigene Sammlung beschäftigte und daraus die Ausstellung
Der blinde Fleck. Bremen und die Kunst in der Kolonialzeit konzipierte (vgl. Greve 2019: 17). Seit
dem sind viele Museen dieser Selbstreflexion gefolgt. Neben Projekten in der Ausstellungs
praxis wurden viele theoretische Ansätze entwickelt, die sich mit dem Begriff der postkolo
nialen Museologie auseinandersetzen. Diesen skizziert Anna Greve wie folgt: »Postkoloniale
Museologie nimmt Museen im Kontext einer verflochtenen Weltkulturengeschichte in den
Blick. Zudem geht es nicht nur um Objekte aus außereuropäischen Gegenden oder interkul
turelle Ansätze, sondern vornehmlich um veränderte Perspektiven auf den klassischen Ka
non der sog. europäischen Kunst- und Kulturgeschichte.« (Greve 2021: 331–332) Vgl. neben
Greve 2021, Greve 2019 u.a. auch Di Blasi 2019, Bayer/Kazeem-Kamiński/Sternfeld 2017, Ka
zeem/Martinz-Turek/Sternfeld 2009 und Muttenthaler/Wonisch 2006.

6 Vgl. Homepage des Umweltbundesamts: https://www.umweltbundesamt.de/themen/

wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder (Zugriff:

06.06.2024).

7 Vgl. hier auch die Ausführungen von Elena Filipovic zum Nicht-Unschuldig-Sein von Räumen

in ihrem Text The Global White Cube (2014) (vgl. Filipovic: o. S.).
8 Justin Stagl konkretisiert die Figur des Homo Collectors wie folgt: »So schafft sich der Homo

Collector das ihm ursprünglich entgegengetretene Chaos der Welt zu einem Kosmos um, in
dem er sein Leben fristen kann. Man kann dies auch so ausdrücken, daß [sic!] er sich in der
Aneignung der Welt zugleich selbst erschafft.« Zur Vorstellung des Menschen als Homo Collec

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder


2. Sammeln 63 

ka Gomille und Gabriele Rippl dazu veranlasst, »das Sammeln als etwas zum Men
schen gehörendes« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8) zu kategorisieren. In tradier
ten Narrativen der Entwicklungsgeschichte des Menschen fehlt das weiblich kon
notierte Sammeln jedoch meist gänzlich oder ihm wird lediglich eine Nebenrolle 
zugesprochen, wohingegen der männliche Jäger als Heldentypus, mit einem Speer 
bewaffnet, die Erzählungen dominiert.9 Das Jagen wird dadurch als die weit wich
tigere anthropologische Praktik markiert. Ursula Le Guin knüpft in ihrer Trageta
schentheorie des Erzählens an Elizabeth Fishers Gedanken in Women’s Creation (1979) 
an, in dem sie eine Tragetaschentheorie der menschlichen Evolution entfaltet (vgl. 
Fisher 1979). In ihrer Alternativerzählung der menschlichen Entwicklung nimmt die 
Tragetasche bzw. ein Behältnis, in dem Gesammeltes Platz findet, als erstes Werk
zeug des Menschen einen exponierten Stellenwert ein und eröffnet dadurch eine 
anthropologische Geschichte jenseits des männlich dominierten Speers: »Das erste 
Werkzeug war wahrscheinlich ein Behältnis […]. Vielen Theorien zufolge handelte 
es sich bei den ältesten kulturellen Erfindungen um Behältnisse zum Transport von 
Gesammeltem und um eine Art Tragetuch oder Tragenetz.« (Fisher 1979: 58) Le Guin 
plädiert, in Anknüpfung an Fisher, ähnlich wie auch Donna Haraway10, für das Er
zählen anderer Geschichten, wodurch lange verborgene Narrative sichtbar gemacht 
werden können, was Le Guin im Falle des weiblich konnotierten Sammelns wie folgt 
formuliert: 

»Wir kennen sie zur Genüge, wir alle haben bereits alles nur Erdenkliche über all 
die Stöcke und Speere und Schwerter gehört, jene langen, harten Dinger, mit de
nen man schlagen, stechen und hauen kann, aber wir haben noch nicht von jenem 
Ding gehört, in das man Dinge hineintun kann, dem Behälter für das Behaltene. 
Diese Geschichte ist neu. Sie hat Neuigkeitswert.« (Le Guin 2021: 15) 

Le Guin entwirft, an diesen Gedanken anknüpfend, eine Erzähltheorie, die sich auf 
Sammelbehältnisse als Ursprung aller kulturellen Handlungen konzentriert und das 
Schreiben in der Tradition der ›Tragetasche‹ verortet. Daraus entwickelt sie eine 
neue Gewichtung der Erzählelemente und -stränge und fokussiert das Prozesshafte 
als narrative Struktur: 

tor vgl. Wyss 2014, Blom 2004, Sommer 2000, Schloz 2000 und Stagl 1998. Zur architektur- 
schaffenden Person als Homo Collector vgl. Froschauer 2019: 12–13. 

9 Die Annahme, Jäger seien immer männlich gelesene Personen und Sammlerinnen aus
schließlich weiblich gelesene Personen gewesen, widerlegte 2018 ein Team von Forschen
den und destabilisierte damit die gefestigte Vorstellung von einer binär strukturierten 
geschlechtsspezifischen Aufgabenteilung in prähistorischen Jäger-Sammler-Gesellschaften 
(vgl. Wei-Haas 2020: o. S.). 

10 Die Wichtigkeit des Erzählens von anderen Geschichten schildert Donna Haraway sehr ein
drücklich im Film Story Telling for Earthly Survival (2016) von Fabrizio Terranova. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

»Wird das Erzählen hingegen in der Tradition von Tragetasche/Mutterleib/Kiste/

Haus/Medizinbündel betrachtet, dann können Konflikt, Wettbewerb, Stress, Rin
gen etc. als notwendige Elemente eines großen Ganzen betrachtet werden, das
sich nicht einfach entweder als Konflikt oder als Harmonie beschreiben lässt, da
sein Zweck weder Auflösung noch Stagnation, sondern schlichtweg die Aufrecht
erhaltung eines Prozesses ist.« (Le Guin 2021: 19)

Durch das Versammeln verschiedenster Dinge wird eine Multiperspektivität eröff
net, mittels der, so ließe sich Le Guins Zitat weiterdenken, Pluralität statt Monokau
salität und Ambivalenzen statt Eindeutigkeiten produziert werden. In Bezug auf die
im Folgenden im Fokus stehenden Arbeiten L’explorateur et les explorateurs von Adéag
bo sowie Wunderkammer von Williams und Tsien ist es daher wichtig, die sich in ih
nen ablesenden Sammelpraktiken zu untersuchen, um die Art des anderen Geschich
tenerzählens – im Sinne von Fisher, Haraway und Le Guin – anhand von Bildern und
Dingen zu entfalten.

Um diese grundlegende anthropologische Bedeutung des Sammelns zu verste
hen, die auch heute noch tief verwurzelt in unserer Alltagswelt ist, sind die Aus
führungen von Manfred Sommer hilfreich. In seiner Publikation Sammeln. Ein phi
losophischer Versuch (2000) differenziert er zwischen ökonomischem bzw. akkumu
lierendem und ästhetischem Sammeln. Er beschreibt damit einhergehende Sam
melintentionen und -konsequenzen, die sich – und so ließe sich Sommers Theorie

erweitern – gegenwärtig zunehmend verschieben, vor dem Hintergrund der anders
gearteten Ding-Mensch-Konnexionen im Anthropozän.

In einem ersten Schritt folge ich Sommer: Er beschreibt die Sammeltätigkeit
als akkumulierende Geste, die sich von der Briefmarke bis zum Ansammeln von
Nahrung, die das (Über-)Leben des Menschen gewährleistet, erstreckt und intentio
nal oder nicht intentional vollzogen werden kann. Diese spaltet sich, je nach (Sam
mel-)Intention, in das ökonomische und ästhetische Sammeln auf. Es tritt zum ei
nen als »Ökonomie des Verschwindens« (Sommer 2000: 15), zum anderen als »Äs
thetik des Bewahrens« (Sommer 2000: 15) in Erscheinung. Diese Differenzierung
impliziert eine unterschiedliche zeitliche Dimension: Für das ökonomische Sam
meln bedeutet das Konsumieren von zusammengetragenen Dingen ihren gleich
zeitigen Verlust. Für das ästhetische Sammeln geht der Wille zur Konservierung mit
der Überdauerung von Dingen einher, verknüpft mit dem Versuch, die Zeitspanne
in ihrer endlichen Existenz auszudehnen. Als exemplarisches Beispiel für ökonomi
sches Sammelgut führt Sommer »Zweige zum Feuermachen, Pilze zum Essen, Geld
zum Ausgeben« (Sommer 2000: 33) an, da sie den Kriterien der »Dienlichkeit, Nütz
lichkeit, Brauchbarkeit« (Sommer 2000: 33) entsprechen. Als ästhetische Sammlung
par excellence gilt, nach Sommer, die Kunstsammlung, die das »Sammeln in Rein
form« (Sommer 2000: 83) verkörpert. Denn in ihr wird Sehenswertes vereint, »das
gar nicht existieren würde, wenn wir nicht schaulustige Wesen wären; Dinge also,

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 65 

die nicht allein sehenswert sind, sondern die eigens und ausschließlich um unserer 
Schaulust willen hergestellt wurden« (Sommer 2000: 83). 

Da Sommers Publikation bereits 2000 erschienen ist, beinhaltet sie keine Refle
xion über das Sammeln im Anthropozän. Gegenwärtig, so meine These, lässt sich 
die Grenze der beiden von Sommer konturierten Ebenen des Sammelns nicht mehr 
deutlich ziehen. In den Bereich des ästhetischen Sammelns diffundieren zuneh
mend Aspekte des ökonomischen bzw. akkumulierenden Sammelns, und anders
herum. Der Blick auf Dinge erscheint somit nicht mehr ›unschuldig‹ im Anthropo
zän und seiner grundlegenden Verstrickungslogik von Welt. Dinge tragen vor die
sem Hintergrund stets eine gewisse Latenz in sich. Sie sind verstärkt mit sozialer, 
politischer, historischer und ökonomischer Bedeutung durchzogen und verweisen 
auf übergeordnete Kontexte. Dinge sind niemals nur wertfreie und persönliche Gü
ter, sondern »soziale Wesen« (Trentmann 2020: 24), die durch und durch mit Bedeu
tung aufgeladen sind und »das Geprägte von Klasse, Rasse und Geschlecht« (Trent
mann 2020: 24) in sich tragen. Dementsprechend können sie als »zusammengefalte
te Diskurse« (Droit 2006: 24) begriffen werden. Als Extension des persönlichen oder 
institutionellen Selbstverständnisses sind sie immer auch Statement und Verweis. 

Ein Beispiel dafür ist der museale Bereich: Museen befragen in den letzten 
Jahren zunehmend ihre eigenen Sammlungsdinge nach Aneignungs- und Erwer
bungskontexten, die sich teilweise als unrechtmäßig und gewaltsam herausstellen. 
Zudem werden Kunstwerke auf ihren rassistischen und Minderheiten marginalisie
renden Aussagewert befragt. Auch museale Sammlungsdinge sind in diesem Sinne 
nie orts- oder geschichtslos, sondern tragen ihre dingliche Biografie fortwährend 
mit sich. In diesem Falle ließe sich die von Sommer getätigte Differenzierung zwi
schen ökonomischem und ästhetischem Sammeln nicht mehr trennscharf denken. 
Denn sowohl die gesammelten Dinge als auch die musealen Sammelkontexte sind 
kontaminiert von ökonomischen und ästhetischen Elementen, die ihre dingliche 
sowie institutionelle Existenzweise bestimmen. Dadurch wird ersichtlich, dass 
sich der Blick geändert hat und sich die Grenzen zwischen ökonomischem und 
ästhetischem Sammeln im Anthropozän zunehmend fluide darstellen. In beiden 
Sammelformen vermischen sich kulturelle, politische und umweltbezogene Im
plikationen, die ein rein auf Konsum ausgelegtes sowie ein rein auf ästhetisches 
Empfinden ausgerichtetes Sammeln tangieren. Folglich geht es nicht um eine 
ontologische Veränderung, sondern um eine Veränderung des Blicks auf die Welt 
in einem epistemischen Sinne. Die Perspektive hat sich durch das Wissen um das 
Anthropozän geändert, wodurch sich eine Epistemologie der Vernetzung sowie das 
Bewusstsein um eine grundlegende Kontamination von Welt eröffnet hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Sammeln zwischen unreflektiertem Konsum und nachhaltigem Bewahren

Vor diesem Hintergrund wird das Sammeln im Spannungsfeld von unreflektiertem
Konsum und nachhaltigem Bewahren untersucht, das in der Vernetzungslogik des
Anthropozäns in Dingen stets latent mitschwingt. Dinge können somit einerseits
ein Verweis auf nicht ressourcensparende Produktionsbedingungen sein und auf
Umwelt und Mensch ausbeutende Warenketten, deren Struktur so vereinzelt und
fragmentiert ist, dass die Herkunft von Produkten oftmals nicht mehr nachzuvoll
ziehen ist. Andererseits können sie aber auch einen nachhaltigen Lebensstil und
einen bewussten Konsum andeuten, der versucht, die kapitalistischen Negativaus
wirkungen zu vermeiden. So oder so zeigen Dinge als Konsumgüter einen gewissen
Lifestyle und sozialen Status der konsumierenden Person an. Zudem implizieren
Dinge und ihre Herkunft latent die komplexen Strukturen anthropozäner Verstri
ckungen, in die sie ihre Besitzer:innen involvieren, was Eva Horn überzeugend wie
folgt zusammenfasst: »So findet sich der Mensch nicht mehr als Gegenüber, sondern
gleichsam im Inneren der Dinge wieder.« (Horn 2019a: 126)

Anfang des 19. Jahrhunderts wird Konsum zur Lifestylebeschäftigung und ver
körpert dementsprechend auch soziale Distinktion und das Streben nach gesell
schaftlichem Prestige (vgl. Berk 2020: 16). Dieses Phänomen wird auch als »con
spicuous consumption« (Veblen 1970: 33) umschrieben.11 Walter Benjamins Passa
gen-Werk, das aus unterschiedlichen Texten, Kommentaren und Zitaten historischer
Quellen besteht, untersucht die Alltagswelt der Moderne. In seinen Analysen fo
kussierte Benjamin die vielgestaltigen Ausformungen der Gesellschaft des 19. Jahr
hunderts, vor allem auch die Orte des Konsums. Paradigmatisch erscheinen ihm
in diesem Kontext die Pariser Passagen, die Vorformen der heutigen Warenhäu
ser, in denen Konsum und Luxus zelebriert wurden. Durch die seit dem 19. Jahr
hundert von Industrialisierung und Technisierung ermöglichte Massenproduktion
entwickelte sich eine immense Akkumulation von Dingen, die als Massenkonsum
beschrieben wird.12 Dazu kommt, dass infolge der globalisierten Infrastrukturen
auch eine Demokratisierung des Konsums zu verzeichnen ist. Infolgedessen lässt
sich gegenwärtig ein Höchststand des persönlichen Konsums und Besitzes an Din
gen verzeichnen (vgl. Trentmann 2020: 25). Auch heute sind es in erster Linie die
Beziehung und Identifikation zu und mit den Dingen – als »Speicher von Gefühlen,
Identitäten und Handlungen« (Trentmann 2020: 25) – die ihren Kauf legitimieren.
Während im 20. Jahrhundert das kapitalistische Wirtschaftssystem in den westli
chen Ländern unbegrenzten Wachstum versprach und aus scheinbar unendlichen

11 Nach Pierre Bourdieu spielen Dinge bei der Performanz sozialer Differenz prinzipiell eine
zentrale Rolle, was in das individuelle Konsumverhalten mithineinspielt (vgl. Bourdieu 2023).

12 Vgl. hier auch Maase 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 67 

Ressourcen zu schöpfen schien, etablierte sich seit den 1970er-Jahren13 eine kriti
sche gesellschaftliche Reflexion dieser Denkweise, was Anne Berk folgendermaßen 
akzentuiert: »Das heutige, auf die ständige Steigerung von Produktion und Kon
sum ausgerichtete Wirtschaftsmodell lässt die Folgen der Ressourcenplanung und 
die entstehenden Abfallströme außer Acht. Damit ist das Wachstumsmodell unhalt
bar.« (Berk 2020: 19) 

Mit dem Wissen um das Anthropozän müsste man meinen, dass das Bewusst
sein für eben diese Endlichkeit des unbegrenzten Wachstums die gesellschaftliche 
Sensibilität für den Konsum von Dingen beeinflusst hat, dennoch lässt sich eine nie 
dagewesene Fülle an Dingen beobachten, die Frank Trentmann wie folgt beschreibt: 

»Unser Hunger nach Dingen ist unersättlich. Niemals in der Geschichte hatten 
Menschen so viele Sachen wie heute. Die Häuser und Wohnungen in Europa 
quellen über. In den USA erobert der persönliche Besitz die Garagen. Und selbst 
in Schwellenländern wie Indien ist der Konsum unübersehbar – von Haushalts
geräten über gefälschte Accessoires und Modeartikel bis hin zu den in den 
Landschaften allgegenwärtigen Plastikverpackungen.« (Trentmann 2020: 20; vgl. 
Trentmann 2017) 

Die massenhafte, gesellschaftliche Präsenz von Dingen kann dabei auch in einem 
individuell bedenklichen Sammeln münden, wie José van Beers und Kees Hoogduin 
in ihrem Buch Problematische verzamelaars (2012) untersuchen. Hier zeigen sie auf, 
dass gegenwärtig etwa 20 Prozent der Niederländer:innen zu einem zwanghaften 
und übermäßigen Sammeln von Dingen neigen. Ein Phänomen, das ebenso mit 
dem Begriff des Messie-Syndroms zu fassen ist (vgl. Beers/Hoogduin 2012).14 

Gegenwärtig gibt es viele Künster:innen, die an unterschiedliche Sammeltradi
tionen anknüpfen und diese in ihre künstlerische Praxis integrieren. Zudem kann 
das Sammeln als per se zur künstlerischen Arbeit zugehörige Idee aufgefasst wer
den: Denn »Künstler sind von Anfang an Sammler von Bildern und Objekten. Die 
Akkumulation unterschiedlichster Dinge ist ein Bestandteil des Ateliers, ein Reser
voir, in dem sowohl Ideen wie Arbeitsmaterialien gespeichert sind« (Rieger 2009: 

13 Zu nennen ist in diesem Kontext der Club of Rome, ein sich bereits 1968 formierender inter
disziplinärer Verbund aus Wissenschaftler:innen, der die Ursachen und Konsequenzen des 
ständigen Wachstums der Weltbevölkerung untersucht. Die 1972 veröffentlichte Studie Die 
Grenzen des Wachstums, die im Auftrag des Club of Rome von Wissenschaftler:innen des Mas

sachusetts Institute for Technology (MIT) durchgeführt wurde, wies bereits in den 1970er- 
Jahren auf die verheerenden Auswirkungen des unbegrenzten Wachstums für die Zukunft 
der Menschheit hin. 

14 Vgl. hier auch Pritz/Vykoukal/Reboly/Agdari-Moghadam 2009, Neziroglu/Bubrick/Yaryura- 
Tobias 2008 und Rehberger 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

256). Auch findet die Konsumtion von Dingen und die Schattenseiten der Massen
konsumgesellschaft eine künstlerische Reflexion, bei der das Sammeln eine zentrale 
Rolle einnimmt. So etwa bei Karsten Bott, der in seiner Arbeit Von jedem eins (1988, 
fortlaufend) Alltagsgegenstände zusammenträgt und sie miteinander arrangiert. 
Bott sammelt Alltagsdinge, die repräsentativ für die zweite Hälfte des 20. Jahrhun
derts sind. Mittels einer Ästhetik der Fülle macht er den Massenkonsum im Raum 
körperlich spürbar. Durch diese konzeptuelle Strategie – von jedem Ding nur ei
nes in die Arbeit aufzunehmen – wird die schiere Masse an (unnützen) Dingen, die 
produziert und tagtäglich verbraucht werden, offenkundig: »Museen sammeln Kai
serkronen und vergoldete Irgendwas. Aber es geht um was ganz anderes, nämlich 
um unser Leben, um das, was wir um uns herum haben.« (Bott, zit.n. Berk 2020: 
117) Eine ähnliche künstlerische Strategie verfolgt Song Dong, der die Kunsthalle 
Düsseldorf 2015 in ein riesiges Warenlager verwandelte. Seine 2005 erstmalig in Pe
king ausgestellte und später unter anderem im Museum of Modern Art (MoMA) in 
New York gezeigte Arbeit Waste Not – wu jin qi yong (2005, fortlaufend) (Abbildung 6) 
besteht aus einem Holzhaus und über 10.000 Alltags- und Haushaltsgegenständen 
seines Elternhauses, die er im Ausstellungsraum zusammentrug und der Kategorie 
der Ähnlichkeit folgend – nach Art und Farbe – ordnete. 

Abbildung 6: Song Dong und Zhao Xiangyuan, »Waste Not – wu jin qi 
yong«, 2005, fortlaufend. Installationsansicht: Kunsthalle Düsseldorf. 
Courtesy Song Dong und Tokyo Gallery + BTAP. Foto: Katja Illner 

Die in prekären Verhältnissen lebenden Eltern waren auf das Sammeln von Din
gen angewiesen und behielten sie als Überlebensstrategie. Die titelgebende Phrase 
wu jin qi yong beschreibt diese, nicht nur Dongs Eltern betreffende Philosophie, die 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 69

ein spezifisches Verhältnis zur materiellen Dingwelt beschreibt (vgl. Hung 2015: 157):
»In the Chinese dictionary, the explanation of wu jin qi yong reads: anything that
can somehow be of use, should be used as much as possible. Every resource should
be used fully, and nothing should be wasted.« (Dong 2015: 161) Nach dem Tod des
Vaters entwickelte sich die Sammelpraxis seiner Mutter jedoch zu einer manischen
Obsession, wodurch sich die »ökonomische Überlebensstrategie in eine seelische«15
transformierte und die Ansammlung der Dinge anwuchs. Dong beschreibt das fol
gendermaßen: »Finally, she suffered from an emotional breakdown and drove her
›waste not‹ habit to extremes.« (Dong 2015: 162) Die Vielzahl an Dingen repräsen
tiert daher einen nie zu befriedigenden Wunsch nach Kompensation für Trauer und
Schmerz. Dongs Mutter, Zhao Xiangyuan, entwickelte, so wie van Beers und Hoog
duin es beschreiben, eine bedenkliche Form des Sammelns, die ein zwanghaftes und
übermäßiges Sammeln von Dingen impliziert und den Massenkonsum in seiner ra
dikalen Ausprägung offenbart.16

Dinge sammeln kann dem gegenüberstehend aber auch bedeuten, sie zu bewah
ren, sie zu recyceln, zu reparieren und so der Neuproduktion von Dingen entgegen
zuwirken, im Sinne von zirkulären statt linearen Produktionsketten. So wird das
Bewahren von Dingen etwa auch betrieben, um der ökologischen Prekarität vorzu
beugen17: »Produzent*innen sind angehalten, ihre Produkte so langlebig, repara
turfreundlich, ressourcen- und energieeffizient wie möglich zu gestalten, um Kon
sument*innen nachhaltigen Konsum zu ermöglichen.«18

Dass der massenhafte Konsum lange ein vermeintliches Privileg war und in an
deren Kulturen das Bewahren, Recyceln und Reparieren als kulturelle Praxis tief ver
ankert ist, zeigen etwa die Arbeiten der im Gropius Bau in Berlin zu sehenden Aus
stellung YOYI! Care, Repair, Heal (16.09.2022–15.01.2023). Die ausgestellten Arbeiten
setzen sich mit verschiedenen Konzepten von Reparatur, Heilung und Fürsorge aus
einander, die sich grundlegend von westlichen Herangehensweisen unterscheiden.
Dabei wird deutlich, dass pflegende sowie reparierende Praktiken Aufmerksamkeit

15 Vgl. beschreibender Ausstellungstext auf der Homepage der Kunsthalle Düsseldorf: https://
www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/ (Zugriff: 06.06.2024).

16 Vgl. beschreibender Ausstellungstext auf der Homepage der Kunsthalle Düsseldorf: https:/
/www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/ (Zugriff: 06.06.2024). Zum Zu
sammenhang von Konsum und Warenästhetik vgl. auch Haug 1971 und Drügh 2011.

17 In diesem Kontext sind Interessengemeinschaften zu nennen, wie etwa die Right to repair:
Commission introduces new consumer rights for easy and attractive repairs, die sich für gemeinsa

me Vorschriften zur Förderung der Reparatur von Waren einsetzt, um durch reparaturbeding
te Ressourceneinsparungen die Ziele des Europäischen Green Deal unter anderem durch die
Verringerung von Abfall zu unterstützen.

18 Diese Aussage findet sich auf der Homepage des Umweltbundesamts wieder: https://www.
umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-kons

um (Zugriff: 06.06.2024).

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum


70 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

und Kapazitäten erfordern und sich linearen Logiken des kapitalistischen (westli
chen) Zeitregimes widersetzen. Dies zeigt sich einerseits ganz physisch anhand des
Recyclings, der Pflege und der Aufwertung von alltäglichen oder beschädigten Ma
terialien, wie etwa in den Assemblagen von Pierre Adler, Andre Eugene und Reginald
Sénatus (Redji) zu sehen ist, die unter anderem aus Autoteilen, Metallabfällen und
Nägeln bestehen. Andererseits sind es immaterielle Wunden, Risse und Frakturen,
die es zu reparieren, heilen und umsorgen gilt, was etwa in den Werken von Kader
Attia augenscheinlich wird. In diesen wird Reparatur und Heilung nicht nur ma
teriell gedacht, sondern auch mit immateriellen Wunden in Verbindung gebracht.
Anhand der durch koloniale und imperialistische Praktiken verursachten Trauma
ta und Verletzungen eröffnet er Fragen, die mit Wiedergutmachung sowie der Un
möglichkeit von Reparatur zusammenhängen.

Die kritische Auseinandersetzung mit der heute zunehmend aufgeladenen be
grifflichen Trias von Care, Repair, Heal ist jedoch nicht neu. Seit den 1980er-Jahren
setzen sich feministische Wissenschaftler:innen kritisch mit dem Begriff Care aus
einander, der sich vor allem als emotionale und bedingungslose weibliche Fürsorge
tätigkeit etablierte. Dieser Lesart setzen Feminist:innen ethische, politische, sozia
le und kulturelle Konsequenzen entgegen, um Fürsorge-Infrastrukturen sichtbar zu
machen und das herkömmliche Bild von Care durch eine neue Ethik zu ersetzen (vgl.
Tronto 2020). Care wird hier viel weitgreifender verstanden und umfasst, folgt man
Joan Tronto, »alles, was wir tun, um unsere ›Welt‹ zu erhalten, fortzuführen und zu
reparieren, damit wir so gut wie möglich in ihr leben können. Diese Welt umfasst
unseren Körper, uns selbst und unsere Umwelt, alles, was wir in einem komplexen,
lebenserhaltenden Netz zu verweben suchen« (Tronto 2020: 103, zit.n. Jaeger-Er
ben/Hielscher 2022: 101). Care ist somit auch als Fürsorge für die Umwelt zu verste
hen und zeigt sich in Praktiken des Reparierens, was mit Melanie Jaeger-Erbens und
Sabine Hielschers Vorschlag kongruiert: »Wir wollen ein Konzept von Care anwen
den, welches das Sich-Kümmern um Dinge und das Sich-Kümmern von Menschen
umeinander im Kontext von Reparaturen miteinander verbindet.« (Jaeger-Erben/
Hielscher 2022: 100)

Reparieren als Teil von Care-Arbeit aufzufassen, soll nach Jaeger-Erben und
Hielscher vorrangig »die Aufmerksamkeit auf die moralischen, sozialen und po
litischen Aspekte der Reparatur« richten. So »wird Caring auch als Modus des
Seins in der Welt und als eine Form der Hinwendung zur Welt beschrieben, in
der der Aufbau von Beziehungen und die Konvivialität zwischen Menschen und
Dingen oder Technologien wichtiger sind als die Kontrolle über Dinge« (Jaeger-
Erben/Hielscher 2022: 100; vgl. Arora/Dyck/Sharma/Stirling, 2020). Die Form der
Hinwendung zur Welt ist dabei als wechselseitig strukturiert zu verstehen und
impliziert neben dem Geben auch das Empfangen. Caring bedeutet vor diesem
Hintergrund, in Interaktion mit der Welt zu treten und die von ihr ausgehenden
Signale entgegenzunehmen und auf diese zu reagieren, was von Bernhard Walden

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 71 

fels als »Responsivität« (Waldenfels 1994), von Hartmut Rosa als »Resonanz« (Rosa 
2016) beschrieben wird. 

In Anbetracht der neuen Perspektive auf Ding-Mensch-Konnexionen im An
thropozän, die sich aus dem Spannungsfeld von zwei Polen – dem Bild des un
reflektierten Konsums durch materielle Akkumulation einerseits und das des 
bewahrenden Gestus im Sinne von Nachhaltigkeit andererseits – ergibt, ließe sich 
die Frage danach stellen, was es für Künstler:innen bedeutet, mit dem Wissen um 
diese stets latente Bedeutungsperspektive zu sammeln. Künstlerisches Sammeln 
im Anthropozän bedeutet, der Komplexität von Welt und den Veränderungen, 
die in den Dingen mitschwingen, eine Kontur zu geben, was bei Bott, Dong, 
Adler, Eugene, Sénatus (Redji) und Attia in vielfältiger Weise zu finden ist. Das 
Sammeln erscheint hier einerseits als akkumulierende Geste, bei der es vor allem 
um die Ästhetik der Fülle geht, um auf das gesellschaftliche Konsumverhalten 
hinzuweisen. Andererseits als Praktik des Recyclings, mittels der, im Sinne eines 
Weiterlebens und Reaktivierens von Dingen, das Streben nach Bewahrung und 
Reparatur deutlich wird. 

Was dagegen eine wunderkammernde Praxis vermag, ist das Abbilden der Kom
plexität von Gegenwart (vgl. Kapitel 1.2.1). Mittels der versammelten heterogenen 
Dinge, die nicht dem Sammelparameter der Ähnlichkeit folgen, wird auf Verstri
ckungen von lokalen und globalen Dimensionen anhand eines »Parlaments der Din
ge«19 verwiesen. Denn das Wissen um das Anthropozän eröffnet die Perspektive, es 
mit vielen versteckten Mechanismen, Phänomenen und Prozessen zu tun zu haben, 
die gerade in ihrer Latenz und Unterschwelligkeit hyperkomplex erscheinen: »Sie 
sind zu nah, um sie objektivieren zu können, zu groß, um sie abbilden zu können, zu 
komplex, um sie erzählen zu können.« (Horn 2019a: 126) Diese Arbeit an Latenz wird 
in den Arbeiten von Adéagbo sowie Williams und Tsien insofern erkennbar, als dass 
die Arbeiten nicht versuchen, dieses Spannungsfeld und somit das Unsichtbare, das 
nicht Greifbare zu kaschieren, sondern das Unterschwellige und das nicht Fassba
re in seiner Ambivalenz dezidiert markieren und ihm eine Kontur verleihen.20 Es 
geht somit um nicht weniger als um ein neues Ding-Bewusstsein zwischen lokalen 
und globalen Dimensionen, was im folgenden Kapitel anhand von Bruno Latours 
Konzept des Terrestrisch-Werdens diskutiert wird. 

19 In der Publikation Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie (2001) konkretisiert Bru
no Latour sein Anliegen, »die Stimmen der nicht-menschlichen Wesen« (Latour 2001: 101) in 
öffentlichen und politischen Diskursen miteinzubeziehen und anzuhören. Stefan Hirschauer 
beschreibt dieses Zu-Wort-Kommen-Lassen von nicht-menschlichen Akteuren auch als »Voi
cing der Dinge« (Hirschauer 2001: 446). 

20 Dies wurde im Kapitel 1.2.1 mit Hans Ulrich Gumbrechts Denkfigur des blinden Passagiers 
(vgl. Gumbrecht 2011: 10) und Krzysztof Pomians Semiophoren-Konzept (vgl. Pomian 2007: 
81) veranschaulicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Terrestrisch-Werden in künstlerischer Praxis 

Über Dinge in Bewegung gibt es in den letzten Jahren zahlreiche Untersuchungen, 
deren zeitlicher Rahmen sich von der Frühen Neuzeit bis heute erstreckt. Der Fokus 
auf das Reisen, Bewegen und Dynamisieren von Dingen spiegelt sich etwa in folgen
den Publikationstiteln eindrücklich wider: Objects in Contact Zones (vgl. Troelenberg/ 
Schankweiler/Messner 2021), Things on the move (vgl. Gleixner/Lopes 2021), Globale 
Dinge (vgl. North 2021), Travelling Objects (vgl. Mayer/Tammaro 2018), Migration der 
Dinge (vgl. Tittel 2017) und Mobilisierung der Dinge (vgl. Schankweiler 2012a). Diese 
Titel sowie die zugehörigen Publikationen verweisen auf den räumlichen Positions
wechsel von Dingen, auch über territoriale und geografische Grenzen hinweg, und 
ihre Reise von einem Ort zum anderen, was sich in Begriffen wie Transfer, Reisen, 
Migration und Mobilisation materialisiert. 

Die Dynamisierung des Standorts von Dingen ist auch für das künstlerische 
Sammeln in Adéagbos L’explorateur et les explorateurs sowie Williams’ und Tsiens Wun
derkammer zentral. Die Praktik des Sammelns ist stets mit gewissen Bewegungsfor
men verbunden, die sowohl das Gesammelte als auch die Sammelnden betreffen. 
Unabhängig von der Motivation der sammelnden Entität (intentional oder nicht-in
tentional, aktiv oder passiv, ökonomisch oder konsumistisch bzw. kulturell) werden 
Dinge in Bewegung gebracht und in einen neuen räumlichen Kontext manövriert: 
»Was die […] Arten des Sammelns […] miteinander gemein haben, ist die Sammelbe
wegung. Wenn sich etwas sammelt, bewegt es sich. Wenn ich etwas sammle, bewege 
ich mich.« (Sommer 2000: 19) Der Sammelprozess besteht dabei aus dem Zusam
menspiel der Handlungsmacht der sammelnden Person und der agency des Dings. 
Die Bewegung ist somit nicht etwas, was dem Ding einfach ›passiert‹. Infolge des 
dinglichen Affizierungspotenzials, das Macht auf den oder die Sammelnde ausübt, 
wird mittels der Interaktion zwischen Ding und affizierter Entität der Prozess des 
Sammelns initiiert. Eben jene beschriebene Bewegung wird durch das anschließen
de Aneignen, Mitnehmen und die daraus resultierende räumliche Verschiebung des 
Standorts impliziert. Das Sammeln wird im Folgenden daher nicht als einseitiger, 
sondern wechselseitig strukturierter Prozess verstanden, an dem das Ding ebenso 
wie die sammelnde Entität mit ihrem jeweiligen Aktivitäts- und Passivitätspotenzi
al beteiligt ist. Das lässt sich für den Bereich der Kunst – ebenso für die Alltagswelt – 
mit folgender simpler Gleichung pointieren: »Der Schlüssel […] ist Gegenseitigkeit: 
Bilder können auf uns einwirken, ebenso wie wir auf sie einwirken können.« (Bal 
2006: 9) 

Das Sammeln ist demzufolge auch als performativer Prozess aufzufassen, der 
die »Macht der Dinge« (Fischer-Lichte 2012: 161) bzw. die »Performativität der Din
ge« (Fischer-Lichte 2014) in sich vereint. Bilder und Dinge als handlungsmächtige 
Entitäten aufzufassen, entspricht sowohl performanztheoretischen Ansätzen (vgl. 
u.a. Krämer 2011; Fischer-Lichte 2012, 2014) als auch netzwerktheoretischen Ansät

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 73 

zen, die Anfang der 1980er aus der Forschung von Bruno Latour, Michel Callon, John 
Law und Madeleine Akrich hervorgingen und vor allem durch die von Latour gepräg
te Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) bis heute virulent durch die unterschiedlichen 
Disziplinen zirkuliert. Die Aufhebung der dichotomischen Trennung von aktivem 
Subjekt und passivem Objekt – das zentrale Anliegen der ANT – sieht Sybille Krä
mer ebenfalls in performativen Prozessen realisiert (vgl. Krämer 2011: 69–71; Schra
pe 2014: Anm. 52, 26).21 Latour entwickelt den Gedanken der Aktivität von nicht- 
menschlichen Entitäten, vor allem mit Rückbezug auf die Ideen von James Lovelock 
und Lynn Margulis. Beide vertraten die Auffassung, dass die Umwelt sowie mensch
liche und nicht-menschliche Wesen ein gemeinsames System bilden bzw. es ge
meinsam erst hervorbringen, was sich in der Gaia-Hypothese manifestierte. Mit 
ihrer Programmatik von Gaia, einer planetarischen Entität, die alle Lebensprozes
se inkludiere, demonstrierten Lovelock und Margulis ihre These, dass dem belebten 
Bereich der Erde – Lovelock nennt diesen »biosphere« – ein biologisches Kontroll
system inhärent sei, das »biological cybernetic system« (Lovelock 1972: 579). Die
ses vermag die physikalischen und chemischen Bedingungen der Atmosphäre im 
Gleichgewicht zu halten und eine permanente Regulierung vorzunehmen, um die 
notwendige spezifische Zusammensetzung der Atmosphäre für alle Lebewesen zu 
gewährleisten. 

Daraus folgt, so Latour, dass sich »die ERDE« (Latour 2017: 126) nicht nur be
wege, sondern sich verhalte und auf Einflüsse reagiere, die unter anderem durch 
die menschliche Spezies verursacht werden (vgl. Latour 2017: 126). Gaia besitzt da
her nicht ohne Grund den »Name[n] einer archaischen, proteushaften, monströsen 
und schamlosen Göttin« (Latour 2017: 153). 

Bereits ihr Name weist nichts von einem unbelebten, ausschließlich zur Kulis
se dienenden Lebensraum auf:22 »Lovelock hat das Verständnis der Erdphänomene 
nicht dadurch vereinfacht, dass er der Erde ›Leben‹ einhauchte oder sie zu einem ›le
benden Organismus‹ stilisierte, sondern, ganz im Gegenteil, dadurch, dass er auf
hörte zu leugnen, dass die Lebewesen an der Gesamtheit der bio- und geochemi
schen Phänomene aktiv teilhaben.« (Latour 2018: 90) Während mit der Vorstellung, 
unsere Umwelt bestehe im Gesamten aus leblosen »galileischen Objekten« (Latour 
2018: 89) und sei aus diesem Grund als auszubeutende Ressource aufzufassen, ein 

21 Diese Auffassung ist auch in Bezug auf die museumswissenschaftliche Forschung – also insti
tutionell angebundene Sammlungen – relevant. Auch hier wird zunehmend von der »Perfor
mativität der Objekte« (Lorey 2020: 9) ausgegangen und die Vorstellung vertreten, »[…] dass 
Dinge nicht nur Informationen transportieren, sondern ebenso Situationen schaffen und so
mit Erfahrungen produzieren, zu denen sich ihr Publikum in Bezug setzen kann« (Lorey 2020: 
9). Vgl. auch Thiemeyer 2015. 

22 Die Gedanken dieses Absatzes wurden bereits im Aufsatz Lebendige Materie: Die keramischen 
Arbeiten von David Zink Yi der Autorin in der Zeitschrift KERAMOS publiziert (vgl. Schüchter 
2021c). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

passives Bild von ›Natur‹ gezeichnet wird, verhält es sich mit den »lovelockianischen 
Agentien« (Latour 2018: 91) diametral anders. Sie sind alles andere als teilnahmslos, 
sondern konträr dazu aktiv und wirken unter anderem auf chemische, biochemi
sche und geologische Weise (vgl. Latour 2018: 91). Damit ändert sich das Verständnis 
sowie die Erfahrung von Orten und Räumen, genauso wie die Bedingungen von Lo
kalität und Globalität, was Latour prägnant in folgendem Satz zusammenfasst: »Al
les muss aufs Neue kartografiert werden.« (Latour 2018: 43) Diese Neukartierung, 
die das Wissen um das Anthropozän und die mit ihm einhergehenden anthropo
genen Veränderungen des Erdsystems mit sich bringt, wird in den beiden Arbeiten 
L’explorateur et les explorateurs von Adéagbo und Wunderkammer von Williams und Tsi
en anhand der gesammelten Dinge nachvollziehbar. Indem Dinge in Bewegung ge
bracht werden, eröffnen sich Fragen nach den Zusammenhängen von Lokalität und 
Globalität. Doch wie sind diese im Anthropozän zu denken? 

Der verheißungsvolle Begriff der Globalisierung, der auf »den zunehmenden 
Umfang und die Intensivierung von Verkehrs-, Kommunikations- und Austausch
beziehungen über nationale Grenzen hinweg« (Habermas 1998a: 3) verweist, lässt 
sich als Fortschrittsnarrativ der Moderne konstatieren. Durch das Wissen um das 
neuartige In-der-Welt-Sein im Anthropozän, das mit der Verarbeitung einer hyper
komplexen Gegenwart einhergeht, in der alles mit allem verwoben ist, haben sich 
die Vorzeichen geändert. Das Versprechen einer konsequenzlosen Ausbeutung von 
Ressourcen und dem Glauben an die Möglichkeit des stetigen Wachstums von Kapi
tal oder CO₂-basierter Mobilität wurde revidiert. Die globale räumliche Vernetzung 
spielt dabei eine wichtige Rolle. Als ursprüngliche Verheißung ist diese jedoch mitt
lerweile nicht mehr nur von utopischen Narrativen geprägt, der scheinbaren space 
compression (vgl. Harvey 1989: 260), die sich etwa in der virtuellen Aufhebung von 
Distanz äußert oder dem Bild der Welt als homogenes Ganzes fernab von territo
rialen und nationalen Grenzverständnissen (vgl. Gelshorn 2014: 178), sondern ruft 
auch regressive Prozesse der Abgrenzung hervor. Zur positiv besetzten »Plus-Glo
balisierung« (Latour 2018: 41) ist eine »Minus-Globalisierung« (Latour 2018: 41) hin
zugekommen, so Bruno Latour, wodurch dem zuvor eher als rückständig wahrge
nommenen Lokalen eine andere Bedeutung zukomme (vgl. Roedig 2018: o. S.). Dies 
fassen auch Martina Löw, Volkan Sayman, Jona Schwerer und Hannah Wolf in ihrer 
kritischen Revision des Globalisierungsbegriffs wie folgt zusammen: 

»Das Narrativ der Globalisierung hat seine universalisierende Macht als westlich 
geprägte, hegemoniale räumliche Meta-Metapher eingebüßt. Sein Geltungsan
spruch muss sich in Konkurrenz zu lokalen, translokalen, regionalen, nationalen 
oder auch planetaren bis hin zu religiösen Raumbezügen gesellschaftlicher Pro
zesse behaupten.« (Löw/Sayman/Schwerer/Wolf 2021: 13–14) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 75 

So lässt sich die Globalisierung viel eher als ein dialektisch strukturierter Prozess 
verstehen, der einander gegenläufige Entwicklungen hervorruft, was Jürgen Haber
mas als »bemerkenswerte Dialektik von Einebnung und schöpferischer Differenzie
rung« (Habermas 1998b: 112) konturiert. Die schöpferische Differenzierung, von der 
Habermas spricht, kann aus der wechselseitigen Beziehung von globalen Entwick
lungen, lokalen Erfahrungsräumen und Wissensstrukturen sowie dem Austarieren 
der Ambivalenz von »universaler Standardisierung und partikularer Eigenwertig
keit« (Weiler 2002: 248) hervorgehen. So sind Lokalität und Globalität nicht als Ant
agonisten aufzufassen, was Roland Robertson begrifflich mit dem Wort Glokalität23 
fasst, sondern durch die Globalisierung werden auf Lokalität bezogene Phänomene 
wie ›Heimat‹ und ›Tradition‹ erst reaktiviert. Somit ist das Lokale nicht nur ein Be
standteil des Globalen, sondern auch ein Resultat dessen (vgl. Robertson 1995: 202). 
Der Begriff der Glokalität – der aus einer Fusion von ›global‹ und ›lokal‹ besteht – 
trägt jedoch auch eine Täuschung in sich, auf die Peter Sloterdijk hinweist: 

»Die von dem Weltsoziologen Roland Robertson unters Weltvolk gebrachten Hy
bridausdrücke glocal, glocalize, glocalization sind von der gleichen Machart, auch sie 
spiegeln die den gängigen Globalisierungsdiskursen innewohnenden Täuschun
gen wider. Der Irrtum besteht, kurz gesagt, darin, das Lokale und das Globale auf
einander zu beziehen wie den Punkt und das Feld. Wo das geschieht, wird das Lo
kale unvermeidlicherweise so gefaßt [sic!], als wäre es mit dem Globalen gleich
geartet, die Ortsansässigen jedoch wollten dies in der Regel nicht wahrhaben. Das 
Lokale wird wie ein Fleck in einem regelmäßigen Raumgitter gedacht.« (Sloterdijk 
2006: 400–401) 

Diese kritische Reflexion des Worts Glokalität ernst nehmend, folge ich der Argu
mentation von Sloterdijk und knüpfe damit an den von Latour angebotenen Alterna
tivbegriff des Terrestrischen an. In seiner Publikation Das terrestrische Manifest (2018) 
entwickelt Latour einen »dritte[n] Attraktor« (Latour 2018: 106), der jenseits von Lo
kalem und Globalem zu verorten ist. Diesen dritten Attraktor, den er das Terres
trische24 nennt, erklärt er folgendermaßen: »Der Attraktor des Terrestrischen – klar 

23 Der Begriff des Glokalen umschreibt in diesem Zusammenhang das spannungsreiche Ver
hältnis zwischen lokalen und globalen Entwicklungen und fasst sprachlich die damit einher
gehenden »dynamischen Rückkopplungsprozesse« (Lehmann 2014: 217). Die Bezeichnung 
›Glokalisierung‹ setzt sich aus den Begriffen Globalisierung und Lokalisierung zusammen 
und verweist somit auf die enge Verknüpfung und die wechselseitige Beziehung der bei
den Phänomene. Vgl. in diesem Kontext Löw/Sayman/Schwerer/Wolf 2021, Reutlinger 2020, 
Beck 1998, Bauman 1997, Robertson 1998 und Robertson 1995. Zur Bedeutung der Grenze und 
Grenzziehungen im 21. Jahrhundert vgl. auch Mau 2021. 

24 Peter Sloterdijk spricht passend zum Begriff des Terrestrischen von der ›terrestrischen Glo
balisierung‹, die er wie folgt ausdeutet: »Die terrestrische Globalisierung (praktisch vollzo
gen durch die christlich-kapitalistische Seefahrt und politisch implantiert durch den Kolonia

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

geschieden von der ›Natur‹ und nicht den ganzen Planeten meinend, sondern nur 
die dünne Schicht der Kritischen Zone – vereint die gegensätzlichen Figuren von 
Boden und Welt.« (Latour 2018: 107) Dementsprechend ermöglicht der Boden »Bin
dung« und »die Welt Entbindung« (Latour 2018: 107). Latour führt den Begriff des 
Terrestrischen ein, um »nicht mehr von Menschen, Humanwesen, zu sprechen, son
dern von Terrestrischen, von Erdverbundenen (earthbound)« (Latour 2018: 101). Mit 
dem Terrestrisch-Werden zielt Latour auf eine Verbindung mit der Erde und ihren 
Dingen in der Critical Zone ab, der Haut von Gaia, die den Lebensort der Terrestri
schen markiert. Hierfür nutzt er das Bild eines Landeanflugs, um zu verdeutlichen, 
in welcher Lage sich die Menschheit derzeitig befinde. Das Globale und das Lokale 
sind beide nicht mehr ›ansteuerbar‹, da beide in der Logik des Anthropozäns nicht 
mehr existent sind: »Selbst heute noch erstrahlt das Globale, macht frei, löst Begeis
terung aus, lässt wegschauen, emanzipiert es und vermittelt es den Eindruck ewiger 
Jugend. Nur existiert es nicht. Sicherheit, Ruhe, eine Identität gibt dagegen das Lo
kale. Aber auch das existiert nicht.« (Latour 2018: 106) Die verheißungsvolle Globa
lisierung, die die Moderne versprach, entwickelt sich, nach Latour, zunehmend zu 
einer »Minus-Globalisierung« (Latour 2018: 41), die nur noch das Wohlergehen ei
nes kleinen elitären Kreises sichert. Das dadurch wieder attraktiv werdende Lokale 
ist jedoch ebenfalls mit negativen Implikationen belastet, etwa dem Pochen auf die 
Wichtigkeit von Grenzen, Traditionalismen und die Abschottung von innen heraus, 
was zu einem »Minus-Lokalen« (Latour 2018: 41) führt (vgl. Henkel 2022: 143–144). 
Während sich sowohl das Globale als auch das Lokale in der Gegenwart durch die 
von Latour benannten negativen Implikationen als nicht mehr ›ansteuerbar‹ erwie
sen haben, bleibt lediglich das Terrestrische als mögliches gesellschaftliches Reise
ziel und flugtechnische Landemöglichkeit: 

lismus der alteuropäischen Nationalstaaten) bildet, wie zu zeigen ist, den vollständig über
schaubaren Mittelteil eines Dreiphasenprozesses […]. Dieses fünfhundertjährige Mittelstück 
der Sequenz ist als das ›Zeitalter der europäischen Expansion‹ in die Geschichtsbücher ein
gegangen. Den meisten Historikern fällt es leicht, den Zeitraum von 1492 bis 1945 als einen 
abgeschlossenen Ereigniskomplex anzusehen – es ist das Zeitalter, in dem das aktuelle Wer

tesystem Konturen annahm. Ihm geht, wie bemerkt, die kosmisch-uranische Globalisierung 
voraus, jenes mächtige erste Stadium des Kugeldenkens, das man – in Würdigung der Vor
liebe der klassischen Seinslehre für sphärische Figuren – die morphologische Globalisierung 
(besser: die onto-morphologische) nennen könnte. Ihm folgt die elektronische Globalisie
rung nach, mit der die Heutigen und ihre Erben es zu tun haben werden. Die drei großen 
Stadien der Globalisierung unterscheiden sich demnach in erster Linie aufgrund ihrer symbo

lischen und technischen Medien: Es macht einen epochalen Unterschied, ob man eine ideali
sierte Kugel mit Linien und Schnitten ausmißt [sic!], ob man eine wirkliche Kugel mit Schiffen 
umfährt oder ob man Flugzeuge und Funksignale um die atmosphärische Hülle eines Plane
ten zirkulieren lässt.« (Sloterdijk 2006: 21–22) Vgl. auch Sloterdijk 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 77 

»Wir erfahren uns gleichsam als Passagiere eines Flugzeugs, das Richtung Globa
les abgehoben hat, und denen der Pilot nun ankündigt, dass er umkehren muss, 
da die Landung auf diesem Flughafen nicht mehr möglich ist, und die zudem 
mit Schrecken vernehmen (›Ladies and gentlemen, this is the captain speaking 
again‹), dass auch die Notpiste, das Lokale, unzugänglich ist.« (Latour 2018: 42) 

Die Idee des Terrestrisch-Werdens deutet sich bei Latour bereits in seinem Buch 
Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie (1991) an. Hier 
setzt er sich mit dem Bild der Natur in der Moderne auseinander und stellt fest, 
dass nach moderner Auffassung das Natürliche als ein äußerer Rahmen verstanden 
wird, als etwas vom Menschen Unabhängiges und Separiertes. Diese Vorstellung 
impliziere das konsequenzlose Bedienen am planetaren Ressourcenpool, ohne ei
ne Gegenreaktion zu fürchten. Die Natur lässt sich in dieser modernen Auffassung 
durch mechanistische Naturgesetze bestimmen, wodurch sie kontrollierbar und be
herrschbar erscheint. Dem gegenüber steht der Mensch als kulturelles Wesen, das 
von der Natur unabhängig existiert und sich von der passiven Umwelt als aktive En
tität emanzipiert. 

Um dieses moderne Verständnis von Natur bildlich zu fassen und mit seinen 
(unmodernen) Annahmen in Anschluss an die Erkenntnisse von James Lovelock 
und Lynn Margulis zu kontrastieren, findet Latour, neben dem Terrestrischen, eine 
zweite »analytische Figur« (Henkel 2022: 144) und zwar die Unterscheidung von 
»Universum-Natur« und »Prozess-Natur« (Latour 2018: 88). Der Begriff ›Univer
sum-Natur‹ umschreibt die Perspektive auf die Erde aus dem Universum betrach
tet. Also eine große runde Einheit, die neben anderen Planeten im Sonnensystem 
etwas Objekthaftes besitzt (vgl. Latour 2018: 88, 94). Der Begriff ›Prozess-Natur‹ 
deutet vielmehr eine Perspektive an, die »die Erde als einzigartig sieht, bestehend 
aus Agentien oder Akteuren, die an der Gesamtheit der bio- und geochemischen 
Phänomene aktiv teilhaben, lebendig und widerständig sind« (Henkel 2022: 144; 
vgl. Latour 2018: 89–90). Das Zurechtfinden in der Welt des Terrestrischen erfor
dert, so Latour, einen Blickwechsel, der den Fokus auf die ›Prozess-Natur‹ statt die 
›Universum-Natur‹ legt. 

Nachdem im vorherigen Kapitel das Terrestrisch-Werden als Perspektivierung 
für ein neues Weltverhältnis konturiert wurde, aus dem sich ein anderer Umgang 
mit Dingen, ein neues Ding-Bewusstsein zwischen lokalen und globalen Dimensio
nen ergibt, wird im Folgenden gefragt, welchen Stellenwert das Sammeln in Bezug 
auf diese neue Perspektivierung von Welt, Ding und Mensch einnehmen kann. Um 
das Sammeln zunächst in seiner historischen Dimension zu reflektieren, werden 
im Folgenden sowohl moderne als auch vormoderne Formen des Sammelns unter
sucht. Das Archiv als paradigmatische Sammelinstitution der Moderne wird in die
sem Kontext herausgestellt und in heuristischer Weise von vormodernen Sammel
praktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern differenziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

In der anschließenden Analyse der Arbeiten wird in diesem Zusammenhang of
fenkundig, dass sich diese von Sammelparametern des modernen Archivs abheben, 
indem sie an die Sammeltraditionen frühneuzeitlicher Wunderkammern anknüp
fen. Durch das Rekurrieren auf Sammelpraktiken der historischen Wunderkam
mern wird in den beiden Arbeiten die Auseinandersetzung mit der Komplexität der 
Gegenwart und dem Status von Dingen und ihrer stets mit ihnen verbundenen La
tenz im Anthropozän augenscheinlich, wodurch die künstlerische Praktik des Sam
melns hier als Form des Terrestrisch-Werdens im Sinne Latours erscheint. 

2.1.1 Normative Dinge – Das Archiv als paradigmatischer Sammeltypus 
der Moderne 

Der Begriff des Archivs ist komplex. Aus den vielen künstlerischen, kuratorischen 
und theoretischen Auseinandersetzungen mit dem Archiv seit den 1990er-Jahren 
bzw. spätestens seit dem beginnenden 21. Jahrhundert resultierte das Deklarieren 
eines neuen turns in der Kunstgeschichte, der archival turn.25 Wie auch bei ande
ren ausgerufenen turns sind die mit ihm verknüpften Auffassungen, Definitionen, 
Dimensionen, Vorstellungen und Verwendungsweisen vielfältig. Das zeigen bereits 
die drei adjektivischen Formen, die sich im Deutschen aus dem Begriff des Archivs 
herleiten lassen: »›archivisch‹ bezieht sich auf das Archiv als Institution oder das Ar
chivwesen im allgemeinen [sic!], ›archivalisch‹ bezieht sich auf das Archivgut selbst 
[…], ›archivarisch‹ bezieht sich auf die Tätigkeit in Archiven.« (Reiman 2004: 20, 
zit.n. Hess 2022: 61) Alle drei Adjektive beschreiben jeweils für sich komplexe Berei
che, die ihre eigenen Praktiken, Vorstellungen, Tradierungen und Entwicklungen 
mit sich bringen. 

Etymologisch leitet sich der Begriff des Archivs vom spätlateinischen archivum 
(einer Nebenform des lat. archīum) ab, was eine »Sammlung von Schriftstücken, Ur
kunden, Akten, Aufbewahrungsort einer solchen Sammlung« charakterisiert. Das 
lateinische archivum entstammt wiederum dem griechischen Wort archeion, das ein 
Regierungsgebäude oder eine Behörde umschreibt.26 Ursprünglich ist das Archiv 
also dezidiert an einen Ort oder eine Institution geknüpft, was auch mit dem heu
te immer noch verwendeten Gebrauch des Worts korrespondiert. Auf diesen ver
weist Monika Rieger in ihrem Text Anarchie im Archiv. Vom Künstler als Sammler (2009): 
»Im allgemeinen Sprachgebrauch bezeichnet der Begriff ›Archiv‹ eine Institution 

25 Zum Kontext des archival turn vgl. u.a. Callahan 2022, Bührer/Lauke 2016, Schultz-Möller 
2014, Rieger 2009 und Enwezor 2008. 

26 Vgl. »Archiv«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS 
– Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Archiv (Zugriff: 
05.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Archiv
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Archiv


2. Sammeln 79 

zur systematischen Erfassung, Erhaltung und Betreuung administrativer, juristi
scher und politischer Dokumente sowie den Raum oder das Gebäude, in dem dies 
stattfindet.« (Rieger 2009: 253) Knut Ebeling trifft in diesem Kontext die wichtige 
Unterscheidung zwischen dem institutionellen und dem philosophischen Archiv: 
»Das Archiv als Begriff (archive) und die Archive als Institution (archives), das sind 
zwei verschiedene Körper des Archivs, die man weder verwechseln noch gegenein
ander ausspielen sollte.« (Ebeling 2007: 36) 

In der poststrukturalistischen Philosophie wird das Archiv »methodisch kon
zeptualisiert« und geht mit »einem ersten Perspektivwechsel fern der Institution 
Archiv« (Bührer/Lauke 2016: 9) einher. Hier zu nennen sind etwa Michel Foucault 
(vgl. Foucault 2018) und Jacques Derrida (vgl. Derrida 1997), die sich beide inten
siv mit archivischen Fragen auseinandersetzten. In Bezug auf die Kunstgeschichte 
wurde der Begriff des Archivs vor allem theoretisch bearbeitet und weitergedacht, 
etwa durch das Ausstellungs- und Publikationsprojekt Interarchive (vgl. Bismarck/ 
Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002) oder Personen wie Hal Foster (vgl. Fos
ter 2004), Georges Didi-Huberman (vgl. Didi-Huberman 2007) und Okwui Enwe
zor (vgl. Enwezor 2008). So ist der Begriff mittlerweile auch als »Modell der Kultur
geschichte, Raum wie Konzept, Arbeitsort und Methode« (Bührer/Lauke 2016: 10) 
aufzufassen. 

Verweilen wir jedoch zunächst bei der Institution des Archivs, um die vielschich
tigen Bezüge innerhalb der Kunstgeschichte besser zu verstehen. Imaginiert man 
von der Institution des Archivs ein Bild, dann ist dieses bei den meisten höchst
wahrscheinlich mit der Farbe Grau, vielen Reihen von gleichförmigen Aktenschrän
ken mit Ordnern, Schachteln, staubigem Teppichboden und einem numerischen 
(oder auf Buchstaben basierenden) Verweissystem verknüpft, das zunächst kryp
tisch erscheint und in dem man sich erst einfinden muss. Kurzum, das Bild enthiel
te sicherlich folgende Komponenten: »Schrift, Bürokratie, Akten und Verwaltung« 
(Rieger 2009: 253). Spinnen wir dieses imaginative Spiel weiter und bleiben bei die
ser tradierten ästhetischen Form des Archivs, so könnten die Bildinhalte auf eine 
der folgenden Funktionen verweisen: kollektive Wissensspeicherung, Verwahrung, 
systematische Ordnung, Verzeichnung und Verfügbarmachung. Diese gelten als die 
zentralen Funktionen von Archiven (vgl. Rieger 2009: 254). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Abbildung 7: Candida Höfer, »Sächsisches Staatsarchiv Dresden I 1999«, 
1999. © Candida Höfer, Köln/VG Bild-Kunst, Bonn 2025 

Um die Ästhetik des Archivs nicht nur zu imaginieren, sondern sie auch bildlich 
zu argumentieren, ist die Betrachtung der Arbeit Sächsisches Staatsarchiv Dresden I 
1999 (Abbildung 7) von Candida Höfer hilfreich. Sie setzt sich mit der Institution des 
Archivs im künstlerischen Medium der Fotografie auseinander und reflektiert so 
auch die mit ihm verbundenen, im kulturellen Gedächtnis eingeschriebenen Bilder. 
In Höfers Fotografie sehen wir einen Ausschnitt eines (Archiv-)Raums. Dem Titel 
der Arbeit ist zu entnehmen, dass es sich um das Sächsische Staatsarchiv in Dres
den handelt, was mit den zusehenden Räumlichkeiten kongruiert. Der linke Bildteil 
ist durch deckenhohe Regalreihen gegliedert, die wiederum durch waagerechte Re
galbretter strukturiert sind. Auf diesen finden sich vergilbte Bücher und Dokumen
tenkladden fein säuberlich aufeinandergestapelt wieder. An den Vorderkanten der 
Regalböden sind kleine gelbe und graue Schilder mit Ziffern und Buchstaben zu fin
den, die scheinbar jedes Bündel mit einer individuellen Markierung versehen. Auf 
der rechten Bildseite ist eine Fensterfront auszumachen, durch die natürliches Licht 
in den ansonsten künstlich beleuchteten Raum fällt. Zwei Stühle sind zu erkennen 
sowie ein Kopiergerät und auf dem Boden gestapelte Pappschachteln. Die im Ver
hältnis leere rechte Bildhälfte verstärkt die Präsenz und Fülle der Archivalien in den 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 81 

Regalen in der linken Bildhälfte. Das in bräunlich, gräulichen und gelblichen Tönen 
gehaltene Bild gibt ebenfalls jene zuvor beschriebene Imagination eines ›typischen‹ 
Archivs wieder. Die Ästhetik der Gleichförmigkeit und Dingfülle sowie das akkura
te Ordnungssystem, in das die Archivalien eingegliedert wurden, ist auch in Höfers 
Fotografie erkennbar. Durch den Winkel, den sie für die Fotografie wählte, verstärkt 
sie eben diese Elemente noch zusätzlich. Zudem wird hier die Absenz des Menschen 
im Raum des Archivs offenkundig. Dieser bildliche Eindruck deutet auf die Zugäng
lichkeit von Archiven hin. Die umfassenden Wissensspeicher sind in der Regel nur 
nach Anmeldung und mit einem expliziten Anliegen zugänglich. Das liegt vor al
lem auch daran, dass das Archiv »kein Präsentations- sondern ein Verwahrungsort« 
(Lorey 2020: 13) ist. 

Im Sächsischen Staatsarchiv ist in unterschiedlichsten Medien Wissen über die 
sächsische Wirtschaft bis 1990 gespeichert. Zu den Speichermedien gehören Urkun
den, Amtsbücher, Akten, Fotografien, Gemälde, Zeichnungen, Pläne, Risse, Doku
mentar- und Werbefilme sowie Tonaufzeichnungen.27 Wie bei jedem anderen Ar
chiv geht der Bewahrung des Wissens der Informationstransfer in ein Speicherme
dium – in Schrift, Bild oder Ton – voraus, was sich als erstes grundsätzliches Kenn
zeichen der institutionellen Merkmale des Archivs festhalten lässt. Speicherungs
würdiges unterliegt jedoch einer strengen hierarchischen Ordnung, die »aus dem 
Gegensatz zwischen den aufgehobenen – im Archiv anwesenden – und den wegge
worfenen – den im Archiv abwesenden – Dingen entsteht. Während in jedem Archiv 
ersichtlich ist, welche Objekte vorhanden sind, ist es unmöglich festzustellen, was 
fehlt« (Rieger 2009: 25). Somit besitzt das Archiv vor allem auch ein »durchlöchertes 
Wesen« (Didi-Huberman 2007: 7, 9), das nur Vollständigkeit nach außen hin zu sug
gerieren vermag, nach innen aber von Lücken charakterisiert ist. Aus den Leerstel
len, Aussparungen und dem nicht gesammelten Wissen ergibt sich etwa folgende 
Frage: »Ist eine Lücke im Archiv der Nachweis eines originären Schweigens oder ei
nes Verschweigens?« (Ernst 2002: 25) Diese Frage hängt auch mit der grundlegenden 
Funktion der Institution des Archivs zusammen, die im Falle des ›aktiven‹ Archivs 
staatliche Machtbeglaubigung und politische Legitimation bedeuten kann, im Falle 
des ›passiven‹ Archivs wird das vormals ›aktive‹ Archiv zum historischen Wissens
speicher, der auf Vergangenes verweist. 

Neben den Ansprüchen auf Vollständigkeit und der grundlegenden Relevanz 
von Speichermedien kennzeichnet das Archiv darüber hinaus, im Vergleich zum 
Sammeltypus der frühneuzeitlichen Wunderkammern, dass es nicht nur von einer 
sammelnden Person hervorgebracht wird. Es ist viel eher als »Sammlung[] ohne 
Sammler« (Stähli 1998: 57) zu beschreiben bzw. als Sammlung, die etwa mit einer 

27 Diese Informationen finden sich auf der Homepage des Sächsischen Staatsarchivs: https:// 
www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-sta 
atsarchiv/ (Zugriff: 06.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/


82 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Institution, einer Stadt oder einem Staat eng verbunden ist und somit von einem 
anonymen Kollektiv initiiert wurde und nicht an spezifische Personen gebunden 
ist. Um das gesammelte und gespeicherte Wissen abrufbar zu machen, lässt sich 
im Archiv eine Orientierungs-Infrastruktur ausmachen, ein Klassifikationssystem, 
das durch Chronologie und Linearität bestimmt ist und eine vormals unstruk
turierte Anordnung in eine aufgeräumte Systematik transformiert. Neben dem 
Archiv sind es auch die Institutionen des Museums und der Bibliothek28, die als 
paradigmatische Sammlungsformen der Moderne aufgefasst werden können (vgl. 
Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8). In allen Spielarten sind die soeben beschriebe
nen archivischen Praktiken und Charakteristika zu beobachten, die immer noch 
wirksam sind. Das Sammeln, Anordnen und Verfügbar machen von historischem 
Wissen wird bis heute von unterschiedlichen Institutionen geleistet – ›klassischen‹ 
Archiven, Museen und Bibliotheken (vgl. Rieger 2009: 254).29 

Schauen wir uns an dieser Stelle das Museum etwas genauer an. Dem Muse
um liegt, wie auch anderen Archiven, der gesellschaftliche Auftrag des Sammelns 
inne, nämlich »Objekte vor dem Verfall zu schützen und für kommende Generatio
nen zu bewahren«30, was als paradigmatische Institution des Sammelns per defi

28 Je nach Bibliothekstyp (öffentliche, wissenschaftliche Bibliothek, National- oder Regionalbi
bliothek) kommt zur Gebrauchsfunktion (dem zeitweisen Zurverfügungstellen von Büchern 
an Leser:innen) auch eine Archivfunktion hinzu, d.h. Bestände werden nicht nur temporär, 
sondern dauerhaft aufbewahrt, um sie für die Nachwelt zu erhalten. Klaus Gantert weist in 
diesem Kontext insbesondere auf die Archivfunktion der National-und Regionalbibliotheken 
hin. In diesen werden die Publikationen des jeweiligen Landes oder einer spezifischen Regi
on gesammelt, dauerhaft bewahrt und archiviert (eine besondere Rolle nehmen jenseits des 
Bibliothekstyps insbesondere Handschriften und alte Drucke ein, die eine sorgfältigere Auf
bewahrung und Pflege erfordern) (vgl. Gantert 2016: 10). Darüber hinaus wird mittels der 
Archivfunktion von Bibliotheken vor allem »mit alten, kostbaren und künstlerisch wertvol
len Buchbeständen auch die Geschichte des Buchs und der Wissenschaften« (Gantert 2016: 
3) dokumentiert. In Abgrenzung zu ›klassischen‹ Archiven werden in Bibliotheken in der Re
gel keine »aus amtlicher Geschäftsführung entstandenen Geschäftstexte, Akten und Urkun
den sowie private, nicht zum Zweck der Veröffentlichung verfasste Aufzeichnungen« (Gantert 
2016: 4) gesammelt. 

29 Klaus Gantert differenziert in seiner Publikation Bibliothekarisches Grundwissen (2016) fünf 
Institutionen des öffentlichen Informationswesens: (1) Bibliotheken, (2) staatliche, kommu

nale und kirchliche Archive, (3) Einrichtungen des Fachinformationswesens (FIZ) und Doku
mentationseinrichtungen, (4) Informations-Einrichtungen der öffentlichen Verwaltung (z.B. 
städtische oder staatliche Bürgerinformationszentren und Beratungsstellen mit Informati

onsdiensten für bestimmte Zielgruppen) und (5) Museen (vgl. Gantert 2016: 7–8). 
30 Der Deutsche Museumsbund konturiert neben dem Forschen, Ausstellen und Vermitteln 

von Inhalten auch die archivischen Praktiken des Sammelns und Bewahrens als zentra
le Aufgaben aller Museen. Vgl. hierzu die Homepage des Deutschen Museumsbunds un
ter dem Stichwort »Museumsaufgaben«: https://www.museumsbund.de/museumsaufgabe 
n/ (Zugriff: 06.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/
https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/
https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/


2. Sammeln 83 

nitionem zu seinen Hauptaufgaben gehört. Im Museum »bilden [die gesammelten 
Dinge] gemeinsam ein wohlgeordnetes Ganzes, das sich räumlich darstellen läßt 
[sic!] als ein Plan, ein Schema, ein Tableau, eine Matrix« (Sommer 2000: 82). Dabei 
ist »[i]n diesem System […] für alles, was es gibt, eine Stelle vorgesehen: ein Fach, 
ein Kasten, ein Feld« (Sommer 2000: 82). In erster Linie ist die Sammelstrategie des 
Museums gekennzeichnet durch das Streben nach Vollständigkeit. Das fehlende Teil 
in einer Reihe von ähnlichen Gegenständen wird fokussiert. Die notwendige Spe
zialisierung, die damit einhergeht, wird auch im Text Sammler (2000) von Eckhardt 
Köhn augenscheinlich, in dem er mittels eines Zitats von Lothar Brieger das univer
sale Sammeln, das in den Wunderkammern zu beobachten war, dem spezialisierten 
Sammeln gegenüberstellt, das er als Kennzeichen des modernen Museums kontu
riert: 

»Der alte Universalsammler […] ist in unserer Zeit zu einer Unmöglichkeit gewor
den. Wer überhaupt etwas erreichen, seine Sammlung zu einem ernsten Wert […] 
bringen will, muß [sic!] sich unter allen Umständen spezialisieren. Das will sagen, 
er muß [sic!] sich durchaus auf ein Gebiet der Kunst werfen und in ihm nach mög

lichster Vollständigkeit der Kenntnisse und des Besitzes streben.« (Brieger 1918: 
10, zit.n. Köhn 2000: 698) 

Museale Sammelstrategien bedeuten demnach nicht von allem etwas, sondern 
von einem kleinen Gebiet möglichst vollständige Bestände zu akkumulieren. Das 
Museum31 – als moderne Sammlungsform – ist somit dem Archivischen zuzu
ordnen, während das wunderkammernde Sammeln anderen Sammellogiken folgt 
und vor allem das Zusammentragen von singulären Phänomenen und Dingen 
fokussierte. Die vormodernen Sammelpraktiken, die sich in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern materialisierten, wurden jedoch nicht einfach abgelöst, sondern 
existierten auf exzentrische Weise weiter und »entwickeln komplexe Spielarten 

Auch in den ethischen Richtlinien für Museen vom Internationalen Museumsrat ICOM be
sagt einer der Grundsätze: »Museen tragen eine besondere Verantwortung für Pflege, Prä
sentation, Zugänglichkeit (auch im Depot) und Erforschung der gesammelten elementaren 
Zeugnisse, die sich in ihren Sammlungen befinden.« (ICOM – Internationaler Museumsrat 
2010: 17) 

31 In diesem Kontext ist die Erklärung von Boris Groys zum Stellenwert des Museums in der Mo

derne in Bezug auf das Streben nach Neuem wichtig: »Die zentrale Position des Museums in 
der modernen Kultur erklärt deshalb, warum das Neue und das Andere in der Moderne – 
und vor allem in der modernen Kunst – vorgezogen werden. Indem das Museum die Artefak
te der Vergangenheit aufbewahrt hat, hat es das Bedürfnis erzeugt, das Neue und das Andere 
zu entdecken, zu sammeln und den schon existierenden Sammlungen einzuverleiben. Das 
museale Sammeln ist der eigentliche Motor für die kulturelle – und vor allem künstlerische 
– Innovation in der Moderne, weil dieses Sammeln ständig eine Nachfrage nach den neuen 
Kulturprodukten erzeugt.« (Groys 1997: 54–55) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

des Weiter- und Nachlebens« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8–9).32 Damit hängt 
zusammen, dass sich Wissen stets verschiebt und »es neben der offiziellen Kultur 
und den von ihr institutionalisierten Formen der Wissensspeicherung alternative 
Weisen der Organisation, Erweiterung und Verlagerung im Wissenshaushalt einer 
Gesellschaft gibt« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 9). Diese Koexistenz ließe sich 
auch mit den vorherrschenden ›gereinigten‹ Praktiken in der Moderne erklären. 
Nach Bruno Latour vereint der Begriff ›modern‹ zwei unterschiedliche Ensembles 
von Praktiken, jene der Übersetzungsarbeit und jene der Reinigungsarbeit, die 
getrennt voneinander gedacht und betrachtet werden müssen (vgl. Latour 1995: 20). 
Während durch Übersetzung hybride Konstellationen aus Natur und Kultur entste
hen, werden durch ›Reinigung‹ zwei getrennte ontologische Sphären generiert, die 
Menschen und nicht-menschliche Wesen voneinander separieren. Die gereinigten, 
voneinander separierten Bereiche von Kultur und Natur sind nach Latour eine 
moderne Illusion, da sie seiner Meinung nach, konträr dazu, von grundlegenden 
Kontaminationen und Hybridisierungen bestimmt sind. Diesen wichtigen, für 
seine theoretischen Grundannahmen, fundamentalen Gedanken fasst er in der viel 
zitierten Maxime »Wir sind nie modern gewesen« (Latour 1995) zusammen. Es las
sen sich demnach parallel existierende, kulturell disparate Formen des Sammelns in 
der Moderne ausmachen. Vormoderne Sammelpraktiken existieren weiter, werden 
jedoch von der Präsenz der drei institutionalisierten Sammelformen des Archivs, 
der Bibliothek und des Museums abgelöst und verdrängt33, wie Aleida Assmann, 
Monika Gomille und Gabriele Rippl konstatieren: »Für die Moderne ist […] die 
Delegierung der Wissensverwaltung an Institutionen (Archiv, Museum, Bibliothek) 
konstitutiv. Der moderne (Privat-)Sammler markiert daher eine exzentrische Posi
tion: Er verwaltet als Einzelner kulturelles Wissen, und zwar häufig solches Wissen, 
das exzentrisch zum Offizialwissen steht.« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 13) Auch 
Sarah Wagner widerlegt die bislang in der Forschung weitverbreitete Meinung, 
Wunderkammern seien im Zuge der Aufklärung komplett aufgelöst worden (vgl. 
Wagner 2023: 21). Mit der Untersuchung unterschiedlichster Kammern entkräftet 
sie die Annahme: »Diejenigen, die überdauerten, seien im 19. Jahrhundert in eine 
Art Dornröschenschlaf verfallen oder aufgrund mangelnder Aufmerksamkeit in 
Vergessenheit geraten.« (Wagner 2023: 21) Parallel zu den Museumsgründungen in 

32 Der Begriff der Exzentrik bedeutet etymologisch außerhalb des Zentrums, sich an der Peri
pherie befindend. Zum Zusammenhang von Exzentrik und Sammeln vgl. Assmann/Gomille/ 
Rippl 1998. 

33 Alle drei Institutionen werden in diesem Buch als paradigmatische Sammlungsformen der 
Moderne begriffen, die alle durch archivische, ›reinigende‹ Praktiken hervorgebracht wer
den. Zwar wird der Fokus im Folgenden auf die Differenzierung von Archiv und Wunderkam

mer gelegt, dennoch sind auch das Museum und die Bibliothek nicht ausgeklammert, son
dern hängen als öffentliche Institutionen des Informationswesens eng mit modernistischen 
Ordnungslogiken zusammen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 85 

der Moderne weist sie eine Musealisierung der Wunderkammer nach und somit 
auch ihrer Sammelpraktiken (vgl. Wagner 2023: 21–47). 

Das Archiv in künstlerischer Praxis 

Um zu verstehen, in welcher Weise sich Künstler:innen auf das Archiv34 und seine 
vielschichtigen Bedeutungsweisen in ihrer Kunst beziehen und an welche Wissens- 
und Sammeltraditionen sie anknüpfen, ist die Publikation Art + Archive. Understand
ing the Archival Turn in Contemporary Art (2022) von Sara Callahan hilfreich. In dieser 
untersucht sie das Aufkommen des Archivs in kunstwissenschaftlichen Texten Mitte 
der 1990er-Jahre und sein Fortschreiben in sozialen, technologischen, philosophi
schen und kunsthistorischen Kontexten. Callahan interpretiert, ähnlich wie Knut 
Eliassen und Wolfgang Ernst, den Begriff des Archivs für den Bereich der Kunst als 
vielschichtig und komplex und fasst den von Hal Foster in der Kunst beobachteten 
»archivische[n] Impuls« (Foster 2004: 3) in Bezug darauf wie folgt zusammen: 

»[T]he archive is defined and used in many different ways, and fulfils many 
different functions in the art field at this time. At times the contrast between 
archive and collection is important, but at times they are treated as synonymous. 
At times the archive is closely identified with how Michel Foucault defines it 
in his book The Archaeology of Knowledge, at other times it is more aligned with 
structures of provenance and traditional ideas of history writing. At times it is 
a fully metaphorical concept, at other times it refers to tactile material or the 
physical space where these materials are housed. At times the archive is seen as 
active and radical, but it is also associated with dead matter and oppressive and 
exclusionary procedures. And, to further complicate matters, several different 
understandings of the archive frequently coexist in the same artwork or text.« 
(Callahan 2022: 7) 

Anhand von Callahans Ausführungen wird deutlich, wie mehrdeutig und weitgrei
fend sich der Begriff des Archivs auch in der Kunst entfaltet. So ist dort einerseits zu 
beobachten, dass Künster:innen sich durch das Aufgreifen archivischer Praktiken 
mit utopischen Projekten und Ideen der Moderne auseinandersetzen. Das Archiv 
wird von ihnen weitergedacht und von herkömmlichen Konzepten und Definitio
nen gelöst: Sie werden vor diesem Hintergrund vielmehr als »Wissens-Netzwerke« 
(Hess 2022: 61) verstanden. Andererseits stellt Julia Fertig fest, »dass in den Künsten 
Archivbegriffe konzeptualisiert und ästhetisiert werden, die schon lange nicht mehr 

34 Hier ist anzumerken, dass das Archiv der Moderne, auf welches sich Künstler:innen beziehen, 
vor allem auch als poststrukturalistisch konstruierte Metapher gewertet werden kann und 
sich etwa von Archiven unterscheidet, wie es sie schon im Mittelalter gab. Vgl. hier etwa Kluge 
2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

dem aktuellen Stand der Diskussion entsprechen und sich in erster Linie am klas
sisch-preußischen Archivtyp orientieren, geprägt von Bürokratie und behördlicher 
Provenienz, geprägt von Papierregistraturen, starrer Ordnung und sedimentierten 
Schichten« (Fertig 2021: 16). Diese künstlerischen Beschäftigungen mit dem Archiv 
sind bereits in den Collage-, Montage- und Assemblage-Praktiken der Avantgarde
bewegungen des 20. Jahrhunderts zu beobachten, in denen das Sammeln von Ma
terialien und das systematische Sortieren und Dokumentieren eine zentrale Rolle 
spielte: 

»Dabei g[ing] es häufig um die Archivierung an sich, um das Sortieren, Erschlie
ßen und Beschriften von Dokumenten und um das Phänomen der Anhäufung, das 
sich ebenfalls im Archiv zeigt. In den 1960er Jahren, in denen Institutionskritik 
ein wichtiger Aspekt künstlerischer Aktivität war, hat die institutionelle Praxis von 
Museen und Archiven Künstler dazu inspiriert, diese zu einer künstlerischen Stra
tegie zu machen: Dokumentieren und Archivieren evoziert die Vorstellung von 
wichtigen, offiziellen Dokumenten, die – auch wenn sie schwer zugänglich oder 
vergessen sind – für die Nachwelt Bestand haben.« (Rieger 2009: 256) 

Schaut man sich die Diskurse rund um das Archiv seit den 1990er-Jahren an, also in 
dem Zeitraum, in dem das Archivische zur archival turn einleitenden Praxis avan
cierte, so ist durch die vielen theoretischen und künstlerischen Auseinandersetzun
gen eine Erweiterung des Archivbegriffs zu beobachten. Diese Weiterentwicklung 
löst das Archiv von seinem im herkömmlichen Verständnis kennzeichnenden in
stitutionellen Ort und etabliert ihn als weitgreifendes Sinnbild für sammelnde, 
ordnende, speichernde und bewahrende Praktiken in verschiedensten Bereichen: 
»Er wird heute zunehmend metaphorisch benutzt oder im globalen Sinne als Kul
turtechnik und Institution der Gedächtnisbildung aufgefasst, weniger institutionell 
oder situativ-konkret gedacht.« (Fertig 2011: 1) Dieser erweiterte Archivbegriff ist 
auch auf die gesellschaftlichen, politischen und wissensgeschichtlichen Entwick
lungen von archivischen Institutionen in der »postindustrielle[n] Informations- 
und Wissensgesellschaft« zurückzuführen, die »insbesondere seit den 1990er- 
Jahren durch die Öffnung staatlicher Archive in der Nachwendezeit, durch die 
Intensivierung der Erinnerungskulturforschung und die digitale Transformation« 
(Hess 2022: 61) zu beobachten ist. So wurde der Archivbegriff immer wieder auch 
als inflationäres »buzz word« (Eliassen 2010: 29) interpretiert, das zu einer »kultur
technischen Universalmetapher avanciert, zu einer Begriffsmünze, die durch lauter 
Gebrauch bis zur Unkenntlichkeit abgegriffen ist« (Ernst 2002: 7). Fernab dieser 
kassandrisch anmutenden Prognose in Bezug auf den Status des Archivs sind für 
dieses Buch folgende Fragen zentral: Wie lassen sich künstlerische Praktiken des 
Sammelns, die sich in der archive art oder archival art beobachten lassen, von denje
nigen differenzieren, die sich in Georges Adéagbos’ sowie Tod Williams’ und Billie 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 87 

Tsiens Arbeiten materialisieren? Wie unterscheiden sich archivische Praktiken von 
der wunderkammernden Praxis des Sammelns? 

Wichtig in diesem Kontext ist die Idee des Interarchives35. Der aus einem Aus
stellungs- und Buchprojekt (1997–2002) hervorgegangene Begriff rahmt einerseits 
die vielseitigen künstlerischen Auseinandersetzungen der 1990er-Jahre, die sich 
mit der Praxis des Archivs befassten.36 Andererseits finden sich hier theoretische 
Überlegungen wieder, in Bezug auf »Fragen nach der Nutzung, Ordnung und Zu
gänglichkeit des Archivs« (Bismarck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 9), 
die sich angesichts der Digitalisierung und Technisierung der Lebenswelt sowie der 
Revision moderner Institutionen stellen. Ausgangspunkt und diskursiver Rahmen 
war dabei der tradierte Archivbegriff, der vor allem »Archive als von Machtverhält
nissen durchzogene Orte« (Bismarck/Feldmann/Obrist Stoller/Wuggenig 2002: 
8) und von universalisierenden Denkmodellen geprägte Konstrukte auffasst. Die 
beiden mit dem Archiv verknüpften Hoffnungen, zum einen das »Überleben der 
Gegenwart« zu sichern und zum anderen die »größtmögliche Vollständigkeit« (Bis
marck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 8) zu erreichen, wurden kritisch 
hinterfragt. Die Kritik erscheint hier angebracht, denn beide, mit der tradierten 
Auffassung von Archiven einhergehenden Hoffnungen bzw. Utopien, negligieren 
das prozessuale, lückenhafte und unvollständige Wesen des Archivs sowie die Tat
sache, dass Gegenstände durch ihr Sammeln und Speichern erst hervorgebracht 
werden (vgl. Bismarck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 8). Im Begriff 
des Interarchives materialisieren sich demnach vor allem auch die Auflösung »in 
und durch Archive installierte Herrschaftsformen« und das in den Blick nehmen 
von »Momenten des Ungeordneten, Nicht-Abgeschlossenen und Ausgelassenen« 
(Bismarck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 9). Das wird etwa durch das 
»Unterlaufen von Ordnungssystemen, von Sicherheiten der statischen Archivideen« 
(Obrist 2002: 25) ermöglicht, um Archive viel eher in netzwerkartiger und prozes
sualer Weise zu denken, weniger als statische und unveränderbare Gebilde. Auch 
wenn »[d]ie definitorische Festlegung, wann es sich bei Materialkonvoluten, die 
KünstlerInnen zum Einsatz bringen, um ein Archiv oder vielmehr um eine Samm
lung handelt, ist aufgrund der eigenständigen Erfassung und Verwendung schwer 
zu bestimmen, denn jeder Materialinszenierung geht zunächst eine Sammlung 
voraus« (Schultz-Möller 2014: 23). 

35 Die Ausstellung Interarchive (1997–2002) wurde vom Kunstraum der Universität Lüneburg in 
Zusammenarbeit mit Hans-Peter Feldmann und Hans Ulrich Obrist entwickelt. Das Ausstel
lungsprojekt knüpft an die frühere Projektarbeit Die Archive der Großeltern (1999) an, die in 
Zusammenarbeit mit Christian Boltanski entstand. 

36 Das Ausstellungs- und Buchprojekt Interarchive (1997–2002) vereint insgesamt 60 künstleri
sche Positionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die künstlerischen und theoretischen Interventionen des Interarchive setzten 
sich, so wird es in Ausstellung und Buch deutlich, mit Praktiken auseinander, 
die an die moderne Institution des Archivs geknüpft sind. Infolgedessen werden 
archivische Praktiken adaptiert und in enger Verbindung zu diesen weitergedacht. 
Während das künstlerische Arbeiten, das dem Interarchive zugrunde liegt, insbeson
dere Fragestellungen fokussiert, die in den 1990er-Jahren relevant waren – wie die 
Auseinandersetzung mit Digitalität, Virtualität und Speicherung –, befassen sich 
Künstler:innen mit dem Rekurs auf Wunderkammern vor allem mit dem Leben im 
Anthropozän und seiner komplexen Gegenwart. Das ruft vor allem in den Arbeiten 
von Georges Adéagbo sowie Tod Williams und Billie Tsien andere – vom Interarchive 
divergierende – Fragen auf: Was bedeutet der Umgang mit Ressourcen für die 
architektonische und künstlerische Arbeit im Anthropozän? Wie können wir uns in 
einer zunehmend vernetzten Welt bewegen? Wie gehen wir mit Dingen um, die im 
Anthropozän als durch und durch kontaminiert erscheinen, von Latenz durchzogen 
sind und implizit immer auf komplexe Verstrickungen verweisen? Um diese Fragen 
künstlerisch zu reflektieren, braucht es Sammel-, Ordnungs- und Zeigestrategien, 
die jenseits des Archivs zu verorten sind. Die Praxis des wunderkammern ist daher 
nicht gleichzusetzen mit den künstlerischen Ansätzen rund um das Interarchive, 
sondern ist viel eher an den Grenzen des Archivischen anzusiedeln, ebenso wie es 
Valeska Bührer und Stephanie Sarah Lauke in ihrem Buch An den Grenzen der Archive. 
Archivarische Praktiken in Kunst und Wissenschaft (2016) beschreiben. Dort fassen sie 
künstlerische Praktiken, die an den Grenzen des Archivischen zu verorten sind, im 
Sinne einer subversiven Strategie auf, »die abseits von Authentizität, Objektivität 
und Neutralität dem Subjektiven, Zufälligen, Unsystematischen und Vergessen den 
Vorzug g[ibt]« (Bührer/Lauke 2016: 13). 

Die interarchivische und die wunderkammernde Praxis besitzen somit zunächst 
einen ähnlichen Ausgangspunkt, nämlich sich von herkömmlichen, nicht mehr 
tragfähigen Denkmodellen und Wissensformen der Moderne zu emanzipieren. Im 
Falle der interarchivischen Praxis ist es das Archiv als paradigmatische Sammelform 
der Moderne, von dem sich Künstler:innen explizit distanzieren und den Begriff 
im engen Rückgriff auf archivarische Praktiken transformieren und weiterdenken. 
So spielt etwa die »Ästhetik der klassischen Archivaufbereitung« (Schultz-Möller 
2014: 23) in künstlerischen Auseinandersetzungen eine wichtige Rolle, denn »[d]as 
Geheimnis der Kiste, der unentdeckte Schatz, die wissenschaftlich anmutende Rei
hung und die Sprödigkeit der Materialien sind Faktoren, mit denen KünstlerInnen 
Archive zitieren, ohne ihnen inhaltlich Folge leisten zu müssen« (Schultz-Möller 
2014: 23). In wunderkammernder Praxis ist dieser Emanzipationsprozess ebenfalls 
zu beobachten, jedoch verläuft dieser eher implizit und wird durch das Anknüpfen 
an und das Reaktivieren von vormodernen Sammelformen vollzogen, die dem 
(modernen) Archiv diametral entgegenstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 89 

Zusammenfassend können zum einen die Relevanz von Medien in Form von 
Schrift, Bild oder Ton für die Speicherung der gesammelten Informationen als 
grundlegendes Merkmal der archivischen Praxis in der Moderne festgehalten wer
den, die in einem meist chronologisch strukturierten Klassifikationssystem und 
einer systematischen Ordnungsstruktur eingefügt werden. Diese Struktur bildet 
ein spezialisiertes Themenfeld ab, das durch die gesammelten und gespeicherten 
Informationen so vollständig wie möglich erschlossen werden soll. 

Archive sind im modernen Verständnis zudem nicht an eine spezifische Person 
geknüpft, sie stellen ›Sammlungen ohne Sammler‹ dar, in denen nach scheinbar ob
jektivierenden und universalistischen Kriterien Dinge gesammelt werden und le
diglich einem anonymen Kollektiv zugeordnet werden können. Künstlerische Aus
einandersetzungen, die zum Interarchive gezählt werden, setzen sich dezidiert mit 
den historisch verankerten Merkmalen des modernen Archivs auseinander, um sei
nen starren und normierenden institutionellen Habitus aufzubrechen und ihn zu 
erweitern. Die Praxis des wunderkammerns knüpft dagegen an eine andere Sammel
form an und rekurriert auf jene in den frühneuzeitlichen Wunderkammern zu fin
denden Strategien, um die Komplexität von Welt im Anthropozän sammelnd dar
zustellen. 

2.1.2 Singuläre Dinge – Dimensionen des Sammelns in Wunderkammern 

Der Sammlungstypus der frühneuzeitlichen Wunderkammer vermag – anders als 
das Archiv, als paradigmatische (gereinigte) Sammlungsform der Moderne – die 
Verbindungen zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren sowie 
die Kontaminationen von vermeintlich natürlichen und künstlichen Sphären durch 
die gesammelten Dinge erfahrbar zu machen. Dabei werden keine Normativitäten, 
sondern Singularitäten – also Dinge, die unerklärlich, exzentrisch, eigentümlich 
und ambig erscheinen – gesammelt. Singularität lässt sich laut digitalem Wör
terbuch der deutschen Sprache mit »Besonderheit«, »Kuriosum«, »Rarität« oder 
»Seltenheit«37 gleichsetzen. Während Dinge in historischen Wunderkammern als 
Singularitäten der Natur bewundert wurden, bemühte man sich in der Samm
lungskultur des 18. Jahrhunderts um den Vergleich der Dinge, was Lorraine Daston 
und Peter Galison in ihrer Publikation Objektivität (2007) gezeigt haben. Im 16. 
und 17. Jahrhundert waren viele Naturforscher:innen fasziniert »von ›regelwidri
gen oder exzentrischen‹ Phänomenen und ›sonderbaren, monströsen Objekten, 
in denen die Natur von ihrem normalen Gang abweicht‹, wie es Bacon im Novum 
Organum (1620) anerkennend beschrieb« (Daston/Galison 2007: 71). Daston und 

37 Vgl. »Singularität«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS 
– Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Singularität (Zu
griff: 05.05.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Singularit
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Singularit


90 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Galison schreiben in diesem Zusammenhang Francis Bacon eine wichtige Rolle 
zu, da er »zum Sammeln solcher Merkwürdigkeiten der Natur aufgerufen« hat, 
um »eine ›Naturgeschichte des Außergewöhnlichen‹« (Daston/Galison 2007: 71) zu 
etablieren. Dies spiegelt sich auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern wider: 
»Frühneuzeitliche Sammlungen schlossen 99,9 Prozent des bekannten Universums, 
Natürliches wie Artifizielles, aus – das heißt alles, was normal, regelgerecht oder 
gewöhnlich war.« (Daston/Park 2002: 320) 

Um Dinge, die sich in diese Bereiche einordnen lassen, zu charakterisieren, 
schlagen Daston und Katherine Park folgende Clusterung vor: »Opulenz (riesige 
Smaragde, Gefäße aus Lapislazuli); Seltenheit (Paradiesvögel, römische Münzen); 
Seltsamkeit (ein monströser Haarmann; eine Gabel mit zwei Griffen); feine Hand
werkskunst (ineinandergeschachtelte [sic!] Polygone aus gedrechseltem Elfenbein, 
Uhrwerke); und Heil- oder Zauberkraft (Bezoare).« (Daston/Park 2002: 321) Diese 
von Daston und Park aufgeführten, für das heutige Verständnis wundersam er
scheinenden Dinge in frühneuzeitlichen Sammlungen widersetzten sich oftmals 
einer klaren Einordnung in eine gattungsspezifische Kategorisierung. Diese bilde
te sich erst im Zuge der Aufklärung heraus: »Alle Kriterien konvergierten in dem 
Bestreben, das Exzeptionelle, Anomale und Bizarre hervorzuheben.« (Daston/Park 
2002: 321) Um das Singuläre der Dinge zu konkretisieren, werden im Folgenden 
Beispiele aus den Beständen der Kunst- und Wunderkammer auf Schloss Ambras 
vorgestellt. 

Die von Erzherzog Ferdinand II. von Tirol 1572 auf Schloss Ambras eingerichte
te »große Kunstkammer« (Schlosser 1978: 59) stellt, neben der Rüstkammer und der 
Bibliothek, ein zentrales Zeugnis seiner Sammeltätigkeit dar. Ferdinand II. von Ti
rol konnte als Erzherzog, auch durch seine Heirat mit der aus einer Augsburger Pa
trizierfamilie stammenden Philippine Welser, auf ein breites Netzwerk an Samm
ler:innen und Kunstliebhaber:innen zurückgreifen (vgl. Thamer 2015: 50). In diesem 
Kontext bekam er viele Geschenke von nach Innsbruck reisenden Gäst:innen, die 
er in seiner Kammer platzierte. Er gab darüber hinaus viele Dinge in Auftrag, die 
unter anderem in lokalen Handwerksstätten angefertigt wurden. In der Nähe von 
Schloss Ambras ließ er eine Drechslerwerkstatt und eine Gießerei errichten, zudem 
eine Glashütte in der Stadt Hall. Dies zog viele Handwerker:innen und Künstler:in
nen an, die für den Erzherzog arbeiteten (vgl. Thamer 2015: 50). So entstanden viele 
handwerkliche Kreationen und dekorative Einfassungen für seltene naturalia, die 
sich zahlreich in seiner Wunderkammer wiederfinden lassen: »Durch die entspre
chende Bearbeitung konnte der Wert, aber auch die entsprechende Wirkung einer 
Naturalia gesteigert oder ihre medizinische Heilkraft erkennbar gemacht werden.« 
(Rauch 2006: 12) Die seltenen gesammelten Dinge aus der Natur befanden sich dabei 
»in einem Spannungsfeld zwischen Pharmakologie, Wunderglauben und Naturwis
senschaft, wobei magische Heil- und Wunderkräfte als besondere Attraktion galten 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 91 

und der Glaube daran erst durch den naturwissenschaftlichen Erkenntniszuwachs 
im 18. Jahrhundert allmählich entkräftet wurde« (Rauch 2006: 12). 

Die Verbindung von Wunder und Ding ist dabei ein erster wichtiger Anhalts
punkt für die Antwort auf die Frage danach, was von besonderem Sammelinteres
se war. Gesammelt wurde, was Staunen und Wundern beim Erzherzog selbst, aber 
auch bei den Gäst:innen des Hofs hervorrief. Das Sammeln vollzog sich hier, wie bei 
anderen frühneuzeitlichen Kammern, individuell und nach den Interessensgebie
ten der sammelnden Person, wie Adrian Stähli ausführt: 

»Zumindest für die frühneuzeitlichen Wunderkammern gilt, daß [sic!] die Ver
wirklichung der Individualität des Sammlers in der Auswahl und Aufstellung sei
ner Sammlungsstücke sowie im Gebrauch, den er von ihnen machte, wesentlich 
war. Wie konventionalisiert die Prinzipien der Organisation und Selektion eines 
Wunderkammerinventars auch immer gewesen sein mögen, entscheidend blieb, 
daß [sic!] der Sammler in der Präferenz bestimmter Objekte und ihrer Präsenta
tion individuelle Akzente setzte, die die Sammlung insgesamt als Ausfluß seiner 
Persönlichkeit, seiner individuellen Interessen und Forschungen, seiner ästheti
schen Vorlieben, letztlich seines Weltverständnisses erscheinen lassen.« (Stähli 
1998: 57) 

Abbildung 8: »Schüttelkasten«, 2. Hälfte 16. Jahrhundert. Holz, Pappe, Ton, 
bemalt, Bleigewichte mit Draht, Moos, Mohn, Schneckenhäuser, 12,5 x 23,8 
x 17,4 cm, Kunst- und Wunderkammer Schloss Ambras. Inventarnummer: 
5432. © KHM-Museumsverband 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die für viele Wunderkammer-Dinge typische Fusion von ›natürlichen‹ Kompo
nenten, Naturnachahmung, Kunsthandwerk und Technik spielt dabei eine wichtige 
Rolle, was anhand des sog. Schüttelkastens (Abbildung 8) aus der Ambraser Samm
lung, der in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts entstand, augenscheinlich wird. 
Hier offenbart sich eine eigentümliche Fusion: Fiktion, technisches Wissen und die 
mimetische Aneignung von organischen Formen in Kombination mit realen Natur
elementen finden sich hier miteinander kombiniert. 

Der sog. Schüttelkasten ist ein kleines rechteckiges Holzkästchen, das einen 
Waldboden abzubilden scheint. Er lässt sich als Mikrokosmos beschreiben, der 
verschiedene Tierfiguren und Fabelwesen in sich vereint: Schildkröten, Lurche, 
Schnecken, Muscheln, Schlangen, Skorpione und geflügelte Drachen, die sich 
zum Teil in höhlenartigen Nischen verstecken. Die Figuren sind aus Lindenholz 
geschnitzt und farbig gefasst. Darüber hinaus sind Felsimitationen auf grünem 
Grund zu erkennen, die aus einem harten, mineralischen Stein gefertigt und 
blau-grün gestaltet sind. Neben den Imitationen von Naturformen sind aber auch 
naturalia zu erkennen, etwa getrocknetes braunes Moos, kleine Äste und leere 
Schneckenhäuser, die den Boden des Kastens in den Kontext einer Naturlandschaft 
setzen. Beim kleinsten Anstoßen des Holzkastens beginnen sich die Miniaturtiere 
zu bewegen. Eine ausgetüftelte Mechanik versteckt sich innerhalb des Kästchens, 
die das ›Wackeln‹ der Miniaturen ermöglicht. 

Artefakte wie der Schüttelkasten, »die in Form und Material eine Kombination aus 
Kunst und Natur waren oder die beide ununterscheidbar machten, waren außer
ordentlich beliebt, denn die Grenzverschiebung rief ein besonders intensives Stau
nen des Betrachters hervor« (Rauch 2006: 12). Der Schüttelkasten ist eines jener Dinge 
aus der Ambraser Kunst- und Wunderkammer, das wahrscheinlich vor Ort mit lo
kalen Rohstoffen hergestellt wurde und durch seine Materialien auf den Standort 
der Sammlung in Innsbruck verweist. 

Das gilt ebenso für die sog. Handsteine, die aus den lokalen Tiroler Bergen stam
men. Der Begriff des Handsteins geht zurück auf Gesteinsproben, wie sie im Berg
bau zu finden sind, und bezeichnet Steine, die so groß wie eine Handfläche sind. Auf 
den handgroßen Steinen waren meistens Alltagssituationen, etwa aus dem Berg
bau, oder biblische Szenen, wie die Kreuzigung Christi, zu sehen. Der Stein stellte 
somit eine Art Bühne für religiöses oder profanes Figurenpersonal dar.38 Darüber 
hinaus gibt es Artefakte, in denen die Ästhetik von Handsteinen durch Materialimi
tationen kreiert wurde. Als Beispiel ist der Handstein mit Bergwerk und Kreuzigung (2. 

38 Die heute noch erhaltenen Handsteine sind unter anderem Berg Golgotha114(um 1550), Hand
stein mit Bergwerk und Kreuzigung (2. Hälfte des 16. Jahrhunderts) und Aufsatz mit Kompass 
(nach 1575) sowie die Kreuzigungsgruppe (3. Viertel des 16. Jahrhunderts), die aus einem mit 
Handsteinen ausgeschmückten grottenartigen Kästchen besteht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 93 

Hälfte des 16. Jahrhunderts) zu nennen, bei dem mittels des Beklebens eines Holz
kerns mit Metallstaub, Steinchen und Silberdraht die Oberflächenstruktur von Stein 
nachgeahmt wurde. Ähnlich wurde beim sog. Korallenberg (2. Hälfte des 16. Jahr
hunderts) verfahren.39 Durch eine Gipsmodellage auf einem Holzsockel wird eine 
mineralische Textur simuliert. Ob aus mineralischen oder künstlichen Materialien 
gefertigt, zeigen die Handsteine genauso wie der Schüttelkasten eindrücklich die Fu
sion von vermeintlich natürlichen und künstlichen Sphären.40 Diese Beobachtung 
ist bereits bei Julius von Schlosser zu finden. Die Handsteine in der Ambraser Kunst- 
und Wunderkammer zeigen, so Schlosser, »den Charakter der Kunstkammer jener 
Zeit besonders scharf ausgeprägt in ihrer Vereinigung des Anteils an Naturproduk
ten mit der Freude an deren künstlerischer Fassung und Ausgestaltung« (Schlosser 
1978: 73). 

Während sich der Schüttelkasten und die Handsteine materialästhetisch auf den 
Ort der Ambraser Kunst- und Wunderkammer beziehen, indem lokale Materiali
en durch fiktive und religiöse Narrative ergänzt wurden, ist der große Bestand an 
Korallen ein Beispiel für sog. ›exotische‹41 naturalia, die auf einen globalen Kontext 
hindeuten. Die vielgestaltigen und in großer Zahl vorhandenen Korallen der Am
braser Sammlung stellen in ihrer Fülle ein Alleinstellungsmerkmal dar.42 Korallen, 
die »Überreste von Kalkskeletten, die durch Nesseltiere produziert wurden« (Grass
kamp 2013: 13), finden sich in Wunderkammern, so auch in der Ambraser Samm
lung, als Korallenarme, Korallenfragmente oder geschliffene Exemplare wieder. Ih
re Ursprungsform wurde meist in zoomorpher oder anthropomorpher Weise verän
dert. Auch hier, ähnlich wie bei den Handsteinen, stellte das Naturmaterial die Basis 
für das Einbinden in fiktive oder religiöse Narrative dar. In Wunderkammern wur
den Korallen43 oftmals mit formalästhetischen und materiellen Transformations
prozessen in Verbindung gebracht, darüber hinaus galten sie als Kostbarkeit sowie 
Naturwunder zugleich.44 

39 Umfassendes Abbildungsmaterial zu den Beständen findet sich in der Online Sammlung auf 
der Homepage des Kunsthistorischen Museums Wien (KHM). https://www.khm.at/objektd 
b/ (Zugriff: 15.08.2024). 

40 Dies bezeichnet Horst Bredekamp in seinem Aufsatz Die Aufhebung der Grenzen zwischen Kunst 
und Natur. Geschichte und Gegenwart eines Topos der Kunstkammer (2015) als Aufhebung der 
Grenze zwischen Kunst und Natur (vgl. Bredekamp 2015a). 

41 Vgl. Anm. 46 in diesem Kapitel. 
42 Anzumerken ist in diesem Kontext, dass sich in keiner anderen europäischen Sammlung der

zeit so viele Korallen wiederfinden. 
43 Vgl. auch Scheicher 1982. 
44 Dies belegen Inventare und Korrespondenzen, wie Anna Grasskamp in ihrem Aufsatz Meta

morphose in Rot. Die Inszenierung von Korallenfragmenten in Kunstkammern des 16. und 17. Jahr
hunderts erläutert (vgl. Grasskamp 2013: 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.khm.at/objektdb/
https://www.khm.at/objektdb/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.khm.at/objektdb/
https://www.khm.at/objektdb/


94 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Der symbolische Wert der Koralle war in der Frühen Neuzeit vor allem auch 
durch Ovids Metamorphosen geprägt.45 Dort wird der Ursprung der Koralle auf die 
Enthauptung der Medusa zurückgeführt. Ihr Blut soll Zweige eingefärbt haben, so 
erklärt Ovid ihre rote Farbe. Auch Plinius zufolge handelt es sich bei der Koralle um 
eine Pflanze, die sich in Stein verwandelt und somit transformative Kräfte besitzt. 
Künstler:innen bot sie darüber hinaus aufgrund ihres mystischen Ursprungsnarra
tivs und ihrer unterschiedlich ausdeutbaren Analogien »einen kreativen Spielraum 
durch artifizielle Modifizierungen der Natur« (Grasskamp 2013: 24). In ähnlicher 
Weise beschreibt es auch Marion Endt-Jones: 

»Ovids Ursprungsmythos und Plinius’ Schilderungen der Koralle als Meerespflan

ze, die sich, sobald sie aus dem Wasser gefischt wurde, zum Gestein verhärtete, 
hatten sie zum Symbol der Lebenskraft schlechthin werden lassen. Als Lebewe
sen, das die Elemente des Wassers und der Luft sowie die Naturreiche der Pflan
zen und Mineralien überbrückte, stand sie für die Verwandlung zur mineralischen 
Vollkommenheit und den Fortbestand alles organisch Vergänglichen.« (Endt-Jo
nes 2015: o. S.) 

Genauso wie Straußeneier, Kokosnüsse oder große Meeresschneckengehäuse wa
ren die Korallen ein seltenes Sammelgut und wurden als sog. Raritäten bezeichnet, 
die nicht einfach zu beschaffen waren (vgl. Grasskamp 2013: 22). Um die Korallen 
für seine Sammlung zu erwerben, nutzte Ferdinand II. von Tirol etwa seine Ver
bindungen nach Norditalien: »1581 erwarb er Korallen im Wert von 15.000 Gulden 
vom Genueser Händler Baptist Sermino und bot 1590 dem Venezianer Baptist Vial
la 300 Goldgulden für ›schenen sachen von corallen, zinken und figuren‹.« (Grass
kamp 2013: 21). Die Korallen sind über die paradigmatische »Verbindung von Na
tur und Kunst« nicht nur als »Kunstkammerstücke par excellence« (Sandbichler 2022: 
126–127) aufzufassen – für die Kategorie der »Mischobjekte von Natur und Kunst« 
(Rauch 2006: 12) –, sondern sie sind ebenso Ausdruck für das Interesse an außereu
ropäischen, seltenen Dingen, die über Schifffahrtswege nach Europa gelangten. 

45 Vgl. zur Ovid-Rezeption in der Frühen Neuzeit etwa Enenkel/Jong 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 95 

Die sog. exotica46 bildeten eine beliebte Sammelkategorie in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern und stellten für die Rezipient:innen einen ersten Kontakt mit 
außereuropäischen Dingwelten dar. Dabei wurde in der Forschung zu histori
schen Wunderkammern häufig die grundsätzliche Gleichrangigkeit der Dinge 
proklamiert, etwa von Annesofie Becker, Willie Flindt und Arno Victor Nielsen. 
In ihrem Ausstellungskatalog Wunderkammer des Abendlandes. Museum und Samm
lung im Spiegel der Zeit (1994) ist folgende Formulierung zu lesen: »In den Kunst- 
und Wunderkammern herrschte keine eindeutige Hierarchie. Das Interesse des 
Besitzers galt in erster Linie der Seltenheit und Merkwürdigkeit des Gegenstan
des.« (vgl. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland GmbH 
1994: 32) Dominik Collet wies, dieser Aussage entgegenstehend, ein vereinheitli
chendes und verkürztes Bild auf außereuropäische Kulturen in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern nach, das die prinzipielle Egalität der Dinge widerlegt.47 

Neben den bereits erwähnten naturalia, curiosita und exotica waren auch artifici
alia und scientifica, etwa Kristallgefäße, Behälter aus Halbedelsteinen, Gold- und Sil
berschmiedearbeiten, Musikinstrumente mit kostbaren Verzierungen, Brettspie
le, Kunstuhren, astronomische und mathematische Instrumente wie Astrolabien, 
Fernrohre und Guckkästen, Münzen, Waffen, venezianische Bronzen und Gemälde 
sowie (Spiel-)Automaten in der Kunst- und Wunderkammer von Schloss Ambras zu 
finden (vgl. Thamer 2015: 50–52; Schlosser 1978: 45–118). Sie sind heute immer noch 
in insgesamt achtzehn hölzernen Schränken untergebracht. Außerhalb der Schrän
ke »hingen in bunter Mischung allerhand ausgestopfte Schlangen, Krokodile, Vö
gel, seltsame Geweihe, Mißgeburten [sic!], Knochen vorweltlicher Tiere (im Inven

46 Der Begriff exotica umfasst Kunstgegenstände, die mehrheitlich aus außereuropäischen Län
dern stammen. Exotica stellten beliebte Sammlungsgüter in frühneuzeitlichen Wunderkam

mern dar, waren jedoch eng mit dem Blick auf andere Kulturen verbunden, wie Virginie Spen
lé folgendermaßen pointiert: »Das Exotische war […] damals wie heute ein Konstrukt, das we
niger über die Bewohner ferner Länder, ihre Umwelt, Bräuche und Sitten, sondern vielmehr 
etwas über die Weltvorstellungen des Betrachters und des Sammlers aussagte. Außereuro
päische Naturalien und Artefakte sollte man daher nicht nur als Zeugnisse fremder Natur 
und Kultur betrachten. Mit der Eingliederung in einen europäischen Kontext unterzogen sie 
sich einer semantischen Umdeutung […].« (Spenlé 2012: 31) Der Begriff des Exotismus kam 
1599 auf, wie Klaus von Beyme festhält, und ist, wie auch Virginie Spenlé betont, mit einer 
stetigen Ambivalenz verknüpft, die sich auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern wider
spiegelt: »Der Exotismus und der Orientalismus hatte immer zwei Seiten«, einerseits »die 
positive Seite der Faszination durch das Fremde, die Verständnis und Sympathie weckte«, 
andererseits »die negative Seite der Vorurteile, des Eurozentrismus, des Imperialismus, des 
Rassismus und des Sexismus« (Beyme 2008: 7). Zum Begriff des Exotismus vgl. auch Mayer 
2010, Wolter 2005 und Koebner/Pickerodt 1987. 

47 Dieser Aspekt wird in Kapitel 2.2.2 ausführlicher diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

tar natürlich als Riesengebein bezeichnet), die Wehr eines Sägehais usw.«48 (Schlos
ser 1978: 118). Aus der Perspektive der europäischen Sammler:innen wurde somit al
les von der Norm Abweichende gesammelt – kurzum: »Alles, was seltsam ist« (Blom 
2004: 92) –, was sich auch in der Ambraser Sammlung zeigt. 

Um dieses spezifische Interesse an Kuriositäten verstehen zu können, ist die 
Rekonstruktion des gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Kontexts der Zeit er
forderlich. Exemplarisch lässt sich hier Lorraine Dastons Untersuchung anführen, 
die dieses, durch die Dinge der Wunderkammern evident werdende, gesteigerte In
teresse an Kuriositäten und Abnormitäten mit einer spezifischen Konstitution der 
Neugierde begründet: »Die Neugierde des 17. Jahrhunderts verfolgte die Dinge […] 
nicht vor allem darum, weil sie schön waren […]. Vielmehr suchte die Neugier nach 
dem Seltenen, dem schön Ausgearbeiteten, dem sehr Kleinen und dem Verborge
nen.« (Daston 2002: 167) Im 16. und 17. Jahrhundert vollzog sich demnach eine epis
temologische Verschiebung der Neugierde: von singulären und wundersamen hin 
zu normativen und gewöhnlichen Phänomenen. Damit entwickelte sich ein neu
er wissenschaftlicher Fokus auf die zu erforschenden Dinge. Daston spricht in die
sem Kontext auch von der »Philosophie des Präternaturalen« (Daston 2001: 16), ei
ner Wissenschaft, die das in den Blick nimmt, was jenseits der Natur liegt (praeter 
naturam): 

»Zur Kategorie des Präternaturalen gehörten zweiköpfige Katzen, Regenbogen
ringe um den Mond, Blutregen, Krokodile und andere exotische Arten, Riesen und 
Zwerge, der skythische Strauch, der angeblich Lämmer als Früchte trug, in floren
tinischem Marmor gestaltete Landschaften, kaltes Phosphorlicht – kurz, alles, was 
vom gewöhnlichen Gang der Natur abzuweichen schien […].« (Daston 2001: 16) 

Im Gegensatz zum Archiv standen in Wunderkammern, wie anhand der Ambraser 
Bestände gezeigt, Dinge im Fokus, die unerklärlich, exzentrisch, eigentümlich und 
ambig erschienen. Durch Verfremdung und Kontamination verschiedener Materia
lien und Formen wurde sowohl Vielfalt als auch Ambivalenz evoziert, um Neugierde 
sowie Verunsicherung bei den Betrachtenden hervorzurufen (vgl. Thamer 2015: 50). 

48 Von der Norm abweichende Körper und Körperformen, die in Kategorisierungen wie ›Riese‹, 
›Zwerg‹ oder ›Haarmensch‹ in Inventaren und Gemälden frühneuzeitlicher Wunderkammern 
auftauchen, galten als spielerischer Ausdruck der Natur und wurden präsent in den Samm

lungsräumen inszeniert, wie Ruth von Bernuth konstatiert: »Die Darstellung dieser menschli

chen Wunder war den Porträts des Fürsten, seiner Familie und den Mitgliedern anderer Herr
scherhäuser ›gleichwertig‹, d.h. sie hingen zusammen mit den fürstlichen Bildern in der glei
chen Galerie. Erzherzog Ferdinand II. inszenierte sich auf diese Weise als Weltherrscher über 
eine Wunderwelt.« (Bernuth 2003: 50) Vgl. hierzu auch Rauch 2003. Zur Darstellung von kör
perlichen Beeinträchtigungen in Wunderkammern vgl. Schönwiese/Mürner 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 97 

Vor allem die Natur-Dinge in der Ambraser Sammlung – wie anhand des Schüttel
kastens, der Handsteine und der Korallen gezeigt – hatten oftmals einen ambigen Sta
tus, der zwischen Wunderglauben und Naturwissenschaft changierte.49 Das Stau
nen und Wundern, das diese Dinge bei den Rezipient:innen hervorrufen sollten, 
»war[en] für die bürgerlichen Naturforscher ein genauso wichtiger Beweggrund für 
ihr Sammeln wie für die fürstlichen Besitzer von Kunstkammern« (Rauch 2006: 14). 
Dieses entsprang vor allem aus der in den Dingen stets mitschwingenden latenten 
Bedeutungsebene. Denn im 16. und 17. Jahrhundert war »eine allegorisch oder sym
bolisch geprägte Sicht der Welt« (Rauch 2006: 12) vorherrschend, die von einer ver
borgenen Vernetzung der Dinge ausging: »Kein natürliches Objekt wurde so emp
funden, als sei es ohne Sinn; alle Gegenstände galten vielmehr als Manifestationen 
eines Planes oder einer versteckten Aussage.« (Rauch 2006: 12) 

2.2 Georges Adéagbo: L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire 
de l’exploration …! – Le théâtre du monde …! (2002/2004–2005) 

»Georges Adéagbo ist ein Sammler.« (Friedrich/König 2004: 5) Mit diesen Wor
ten beginnt das von Julia Friedrich und Kasper König verfasste Vorwort des 
Katalogs, der anlässlich der Ausstellung von Georges Adéagbos Arbeit L’explo
rateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!50 
(30.10.2004–20.02.2005) im Projektraum des Museum Ludwig erschien. Das 
Akkumulieren von Dingen der Alltagswelt51 ist jedoch nicht nur für die Arbeit 
L’explorateur et les explorateurs52 konstitutiv, Adéagbos künstlerische Praxis ist auch 
darüber hinaus maßgeblich durch Sammelprozesse bestimmt.53 Adéagbo (*1942), 
in Cotonou (Benin) geboren, entwickelte in seiner Heimatstadt, zunächst unabhän

49 Ein weiteres Beispiel sind die Magensteine, sog. Bezoare, die als beliebte naturalia zahlreich 
gesammelt wurden. Vgl. hier Knittel 2023 und Weber 2016. 

50 Im Folgenden wird der lange Titel der Arbeit L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de 
l’exploration …! – Le théâtre du monde …! zur besseren Lesbarkeit des Texts abgekürzt mit L’ex
plorateur et les explorateurs. 

51 Wichtig ist in diesem Kontext auch der Hinweis von Gustav Roßler: »Wie alltäglich Ge
brauchsgegenstände erscheinen, ändert sich natürlich mit der Zeit und Situation, so dass 
der Ausdruck ›Alltagsgegenstände‹ nur relativ zu verstehen sein kann.« (Roßler 2008: 77) 

52 Eine ausführliche Beschreibung der L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’explora
tion …! – Le théâtre du monde …! ist in Kapitel 5 der Publikation Die Mobilisierung der Dinge. Orts
spezifik und Kulturtransfer in den Installationen von Georges Adéagbo von Kerstin Schankweiler 
zu finden (vgl. Schankweiler 2012a: 99–148). 

53 Seine Sammlungen gingen aus einer jahrelangen Arbeit außerhalb des Kunstkontexts her
vor, weshalb seine Installationen auch außerhalb des Systems ›Kunst‹ funktionieren (vgl. 
Schmidt-Linsenhoff 2010: 154). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

gig von Kunstkontexten, eine tägliche, sich als Ritual etablierende Sammelpraxis.54
Seit Mitte der 1990er-Jahre ist eine gesteigerte Aufmerksamkeit der westlichen
Kunstwelt für seine Arbeiten zu beobachten. So wird er seit dem zu großen Aus
stellungen eingeladen, wie unter anderem auf die 48. Venedig Biennale und die
documenta11.

Die aus seiner Sammelpraxis hervorgehenden ortsreferentiellen, raumgreifen
den Installationen vereinen gesammelte Dinge aus Adéagbos Heimatstadt Cotonou
mit denjenigen, die er an den jeweiligen Ausstellungsorten seiner Arbeiten findet
und zusammenträgt.55 Durch die mit seiner Heimat verknüpften Gegenstände und
Bilder bringt er eine dezidiert biografische Komponente in seine Installationen ein,
die auf ihn als Künstler und Sammler verweist. Zudem verwendet er Dinge aus be
reits vergangenen Ausstellungen wieder für Ding-Ensembles neuer Ausstellungs
projekte.56 So »reflektiert Adéagbo kontinuierlich seine eigene Lebens- und Ausstel
lungsgeschichte« (Schankweiler 2012a: 114) innerhalb seiner Arbeiten.

Lange bevor Adéagbo Teil des westlichen Kunstsystems und -markts wurde,
sammelte er Dinge, um sie in seinem Haus oder seinem Garten zu gruppieren.
Durch die täglich erstellten Ding-Ensembles, wie die Fotografie vom 24. Februar
2014 exemplarisch zeigt (Abbildung 9), wird das Sammeln zum festen Bestandteil
seines Alltags. Diesen im wahrsten Sinne des Worts alltäglichen Sammelprozess
praktiziert Adéagbo in rituellen Wiederholungen, indem er die gesammelten Dinge
auf dem Boden nebeneinander arrangiert. Dabei beginnt er mit einem Bild oder
Gegenstand und lässt durch das Hinzufügen von weiteren ein Ding-Ensemble
entstehen.57 Infolge des Zusammentragens unterschiedlichster Gegenstände und
Bilder, die ihm auf der Straße, in Antiquitätenläden oder Flohmärkten begegnen,
entwickeln sich so immer neue assemblageartige Ensembles mit ähnlicher An
ordnung, woraus jeweils ein »äußerst komplexes, labyrinthisches Geflecht und

54 Darüber hinaus gab es eine Vielzahl an Einzelausstellungen im Museum Ludwig in Köln
(2004), im MAK in Wien (2009), im MUSAC in León (2011), im Moderna Museet in Stockholm
(2014), im Israel Museum in Jerusalem (2016) und im Ernst Barlach Haus (2022). Zudem ist
in diesem Kontext relevant zu erwähnen, dass Georges Adéagbo keine künstlerische Ausbil
dung absolviert hat, er somit als Autodidakt beschrieben werden kann.

55 Für weiterführende Hinweise zur Georges Adéagbos künstlerischer Praxis vgl. Schankweiler
2012a: 81–93.

56 In diesem Kontext ist folgende Beobachtung von Stephan Köhler wichtig: »Nichts wird vom
Künstler weggeworfen. Daher wächst das Volumen seiner Archive stetig an. In seinem Ate
lier in Benin reihen sich ungeöffnete Kartons aneinander, ebenso sind die Kellerräume und
Dachböden in Hamburg gefüllt.« (Köhler 2013: 102)

57 Das geht aus dem Dokumentarfilm La personne de Georges Adéagbo (2012) von Matteo Frittelli
hervor, in dem Adéagbos Werk zwischen 2007–2012 reflektiert wird. Der Film wurde unter
anderem im Rahmen der Ausstellung Georges Adéagbo. »À l’école de Ernest Barlach, le sculpteur.«
Hommage zum 80. Geburtstag im Ernst Barlach Haus in Hamburg vom 30.10.2022–19.02.2023
gezeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 99

vollkommen offenes System« (Seidel 2005: 315) hervorgeht, das die gefundenen
Dinge in einen neuen Kontext stellt.

Abbildung 9: Foto vom 24. Februar 2014, in Togbin bei Cotonou.
Georges Adéagbo bei der Arbeit für die Ausstellung »Les artistes et
l’écriture …!«, die im Mai 2014 in der Galerie Barbara Wien statt
fand. Courtesy der Künstler und Galerie Barbara Wien, Berlin.
Foto: Galerie Barbara Wien

Adéagbos Sammeln ist somit nicht nur als kunstimmanenter Produktionspro
zess zu verstehen, sondern auch als alltägliche Erkenntnismethode, die ihm zum
Ordnen und Verstehen von Welt dient und auch außerhalb der Kunstpraxis einen
relevanten Teil seines Lebens einnimmt. Kerstin Schankweiler spricht in diesem
Zusammenhang daher auch von »gelebte[m] Sammeln« (Schankweiler 2012a: 183).
Adéagbos Interesse geht somit über den reinen Besitz von Dingen hinaus. Seine
intrinsische Motivation ist keine private, eigentumsfixierte Sammelleidenschaft

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

(vgl. etwa Ruppel/Maaßen 2016), die nach Vollständigkeit strebt, sondern sie resul
tiert vielmehr aus einem konzeptuellen Interesse, auf das seine Arbeiten verweisen. 
Denn die gefundenen, heterogenen Dinge ermöglichen in ihrer Diversität, als 
hybride Konfiguration, das Herstellen assoziativer und polyfokaler Vergleiche. 
Adéagbos Rekurrieren auf historische Wunderkammern wird im Folgenden vor 
allem mit Blick auf den Umgang und die Inszenierung außereuropäischer Arte
fakte betrachtet. An diese knüpft Adéagbos Arbeit an und stellt eindimensionalen 
und verallgemeinernden Darstellungspraktiken historischer Wunderkammern 
in Bezug auf außereuropäische Dinge seine individuelle Perspektive gegenüber, 
wodurch er das Wunderkammer-Konzept für die Gegenwart weiterdenkt und 
aktualisiert. 

Abbildungen 10 und 11: Georges Adéagbo «L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire 
de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!», 2002. Installationsansicht: documenta11, 
Kassel. © Georges Adéagbo und VG Bild-Kunst. Foto: Stephan Köhler 

Konzipiert für die von Okwui Enwezor kuratierte documenta11 (2002) (Abbil
dungen 10 und 11) wurde die ortsreferenzielle Arbeit L’explorateur et les explorateurs, 
seine bisher bekannteste und auch umfangreichste Arbeit, vom Museum Ludwig 
angekauft und dort 2004/2005 ausgestellt (Abbildung 12). Die Installation umfasst 
insgesamt mehr als 1500 Dinge (in der Kölner Installation sind es ca. 2100): hete
rogenes Text-, Bild- und Dingmaterial aus verschiedensten medialen Kontexten, 
z.B. Bücher, Zeitungsartikel, handgeschriebene Notizen, Fotografien, Textilien, 
Produkte aus der Alltagskultur, skulpturale Kunstwerke und Zeichnungen. Unter 
ihnen sind 480 Kopien, 67 Gemälde, 400 Publikationen in verschiedenen Sprachen, 
ca. 120 Tonträger und 54 handgeschriebene Texte zu finden (vgl. Schankweiler 
2012a: 116, 118, 119, 121). Die Dinge, die Adéagbo sowohl in Kassel und Köln als 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 101 

auch in Cotonou zusammentrug, finden im Ausstellungsraum als raumgreifende 
Assemblage58 ihren Platz. 

Abbildung 12: Georges Adéagbo, «L’explorateur et les explorateurs devant 
l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!». Holz, Papier, Stoff 
und andere Materialien, Installationsmaße variabel. Museum Ludwig, 
Köln. Inventarnummer: ML/SK 5146. © Historisches Archiv der Stadt Köln 
mit Rheinischem Bildarchiv, Mennicken, Marion, rba_d040677_01, http 
s://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074 © VG Bild- 
Kunst, Bonn 

Nachdem die Arbeit 2002 auf der documenta11 zu sehen war, wurde sie im 
15,80 × 17,90 m großen DC:Projektraum des Museum Ludwig ausgestellt. Infolge 
des Ankaufs vom Ludwig Museum reicherte Adéagbo sie nochmals mit lokalen 
Gegenständen und Bildern aus der Stadt Köln an. Bei dem zu findenden Dingreper
toire handelt es sich vor allem um typische Dinge der regionalen Stadtkultur, etwa 
ein Schallplattencover der Band De Bläck Fööss, Fotos von Kölner Sehenswürdig
keiten oder Karnevalsrelikte. Darüber hinaus lassen sich verschiedene thematische 

58 Stephan Köhler beschreibt Georges Adéagbos raumgreifende Arbeiten als ›Assemblagen‹. Er 
differenziert diese von den kunsthistorischen Termini ›Installation‹ und ›Collage‹ folgender
maßen: »›Assemblage‹ ist eine künstlerische Form, der Begriff ist – anders als ›Installation‹ 
– auch für experimentelle Verknüpfungen von Dingen außerhalb des Ausstellungskontex
tes verwendbar. Er ist vom französischen Verb ›assembler‹ abgeleitet, mit Konnotationen des 
›Sammelns‹ und ›Versammelns‹ sowie eines Mehrwertes durch kombinatorische Praxis. Der 
Begriff ›Collage‹ gilt für Kombinationen in der Fläche, nicht für Konstellationen im Raum.« 
(Köhler 2023: 8) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074


102 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Verdichtungen erkennen, die Kerstin Schankweiler identifiziert: Entdeckung, Afri
ka, Kunst und Kunstgeschichte, berühmte Persönlichkeiten, Adéagbo selbst (vgl. 
Schankweiler 2012a: 103–116). Die heterogenen Dinge, die im Raum zu erkennen 
sind, nehmen sowohl die Wände als auch den Boden und vor allem die Übergänge 
zwischen Boden und Wand ein. Sie sind gehängt, gestellt oder gelegt. Es gibt nur 
wenig materielle Überlagerungen, jedes Artefakt ist bewusst an einem spezifischen 
Ort platziert. 

Der DC:Projektraum besitzt keine Fensteröffnungen in den Wänden, wodurch 
es Adéagbo möglich war, alle vier Wände mit mehreren Bild- und Dingreihen zu be
stücken. Lediglich der Eingang stellt eine Aussparung dar. Der Raum entspricht den 
Merkmalen eines White Cubes, wodurch sich die Dinge entweder von dem weißen 
Hintergrund der Wand oder dem hellbraunen Parkett abheben (vgl. Schankweiler 
2012a: 100). In der Mitte des Raums befindet sich ein 6 Meter langes Fischerboot 
sowie ein Anker. Um diese beiden herum sind mit etwas Abstand vier Holzpfähle 
arrangiert, die das Boot-Anker-Ensemble rahmen. Ergänzt wird dieses durch zwei 
Teppiche und zahlreiche auf ihnen liegende Gegenstände (vgl. Schankweiler 2012a: 
101). Die Dinge an den Wänden ringsherum sind in verschiedenen Reihen bzw. un
terschiedlichen »Informationsschichten« (Seidel 2005: 315) angeordnet. Angesichts 
der materiellen und medialen Fülle an Dingen ist es fast unmöglich, alle Dinge zu 
benennen und zu beschreiben. Dies ruft einen ästhetischen Moment der Überfor
derung hervor, der auch aus dem Spannungsfeld von symmetrischer Ordnung und 
willkürlicher Unordnung entsteht. Die vielgestaltigen Dinge sind in einer rhizom
artigen, organisch gewachsen wirkenden Anordnung auf den Ausstellungswänden 
und -böden angebracht. Die Platzierung der Dinge erfolgte dabei jedoch nicht zufäl
lig, sie sind vielmehr in eine teilweise symmetrische, räumlich-axiale und bewusst 
arrangierte Ordnungsstruktur eingebettet: 

»Der Eindruck von Unordnung und der willkürlichen Zusammenstellung, der 
vor allem durch die Diversität der Objekte entsteht, weicht bei genauerer Be
trachtung dem der sorgfältigen und systematischen Komposition. Trotz dieser 
Ordnung und einzelner hervorgehobener Bereiche oder exponierter Gegenstände 
erscheint die Anordnung insgesamt unhierarchisch, da die verschiedenen Objekt
gruppen gleichmäßig verteilt sind und sich eine relativ homogene Gesamtschau 
ergibt.« (Schankweiler 2012a: 103) 

Die Arbeit lässt sich daher auch als »komplexes Flechtwerk« (Schmidt-Linsenhoff 
2010: 153) beschreiben. Die Materialkonglomerate im Raum, die viele aus afrikani
schen Ländern stammende Gegenstände umfassen, erinnern zum einen an initia

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 103 

torische Riten oder spirituelle Kontexte.59 Zum anderen verweist die additive Ästhe
tik des Unabgeschlossenen auf frühneuzeitliche Wunderkammern, die ebenfalls als 
Sammlungen im Prozess charakterisiert werden können, wie Robert Felfe konsta
tiert: 

»Die Kunstkammern der Frühen Neuzeit waren relativ instabile Gebilde. Ihr Um

fang an Objekten nahm keineswegs nur zu und wurde konservatorisch betreut, 
sondern auch Abgänge waren durchaus normal – ebenso wie das allmähliche 
Verdämmern einstmals leuchtender Attraktionen. So war der Tausch eine verbrei
tete Form der gegenseitigen Empfehlung der systematischen Vervollständigung 
von Sammlungen und des objektgebundenen Wissenstransfers. Besonders an 
Fürstenhöfen waren Sammlungen zudem ein Reservoir potentieller Geschenke in 
einer Zirkulation von Gaben und Gegengaben als wichtigem Teil des diplomati

schen Verkehrs.« (Felfe 2013: 148) 

Nicht nur die Prozessualität stellt sich bei der genaueren Betrachtung der Arbeit 
L’explorateur et les explorateurs als strukturelle Gemeinsamkeit zwischen Wunderkam
mer und Adéagbos Arbeit heraus, sondern auch der historische Kontext der früh
neuzeitlichen Sammlungen scheint Adéagbo als Schablone für seine Auseinander
setzung in Bezug auf den Kontext kultureller Austauschprozesse gedient zu haben, 
worauf der Titel der Arbeit verweist. Die dort zu findenden außereuropäischen Din
ge waren und sind Zeugnisse der europäischen Expansion im 15. und 16. Jahrhun
dert. Wunderkammern, die später auch einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich 
waren60, prägten somit den Blick auf diese ersten außereuropäischen kulturellen 

59 In Bezug auf Benin als Herkunftsort von Adéagbo lässt sich hier insbesondere auf die synkre
tische Religion des Voodoo verweisen, die sich in Westafrika entwickelte. Mit Bezug auf die 
Publikation Vodun in Coastal Benin. Unfinished, Open-ended, Global (2013) von Dana Rush bringt 
auch Stephan Köhler Voodoo-Schreine mit Adéagbos Assemblagen in Zusammenhang. Der 
in der Voodoo-Praxis verankerte prozessuale und offene Charakter – Rush spricht in diesem 
Kontext von »Unfinished Aesthetics« (Rush 2013: 34) – kann als Inspiration und ästhetischer 
Ausgangspunkt für Adéagbos altarartige Ensembles interpretiert werden (vgl. Köhler 2023: 
276). Auch Kerstin Schankweiler stellt die Verbindung von Adéagbos Arbeiten und Voodoo- 
Altären – etwa dem Mami-Wata-Altar – her: »While the principles of integration, intercon
nectedness, and spatial constitution more or less apply to altars in general, West African ex
amples have a specific aesthetic of their own with regard to the arrangement of the objects, 
something which is also characteristic of Adéagbo’s installations.« (Schankweiler 2012b: 67) 

60 Die vielfach reproduzierte Annahme, dass die frühneuzeitlichen Sammlungen nur für einen 
kleinen Kreis an Besuchenden zugänglich waren und erst mit der Gründung der ersten Muse

en die Zugänglichkeit für eine breite Öffentlichkeit möglich war, widerlegte Bénédicte Savoy 
in ihrem Aufsatz Zum Öffentlichkeitscharakter deutscher Museen im 18. Jahrhundert (2006). In 
diesem zeigt sie auf, dass es bereits vor der Geburtsstunde des modernen Museums Formen 
der musealen Öffnung in Italien und Deutschland gab und bereits im 18. Jahrhundert fürst
liche Sammlungen für Künstler:innen und Interessierte offenstanden (vgl. Savoy 2006: 10). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Zeugnisse in einer exotisierenden Weise, wodurch die »außereuropäische Welt als 
statische und primitive Gegenwelt eines dynamischen und zivilisierten Europas« 
(Collet 2012a: 175) erschien.61 

Die Arbeit widersetzt sich durch Adéagbos spezifische Ästhetik, die auf der sam
melnden Prozessualität einerseits sowie der komplexen Anordnung heterogener 
Dinge andererseits basiert, tradierten Sehgewohnheiten und westlich-modernen 
Inszenierungslogiken, somit »historischen, geografischen oder kulturellen Kriteri
en, die den MuseumsbesucherInnen heute vertraut sind« (Schankweiler 2012a: 191). 
So entsteht ein Spannungsfeld zwischen dem Eindruck einer der Ding-Assemblage 
zugrunde liegenden inneren Logik, die zur Ergründung einlädt, und dem eines 
ungeordneten Nebeneinanders von heterogenen Gegenständen, das an frühneu
zeitliche Wunderkammern erinnert.62 Adéagbos Arbeiten wurden aufgrund dieses 
Spannungsfelds in der Rezeption und kunsthistorischen Forschung immer wieder 
mit Wunderkammern assoziiert (vgl. Schankweiler 2012a: 185–195; Schmidt-Lin
senhoff 2010: 338–359).63 Um Adéagbos wunderkammernde Praxis zu untersuchen, 
werde ich in drei Schritten vorgehen. Zuerst werden die in Bewegung geratenen 
Dinge durch den Sammelprozess thematisiert, die als dynamische, auf spezifische 
Orte referenzierende Bedeutungsträger aufgefasst werden, wodurch das Sammeln 
im Kontext kultureller Austauschprozesse als wichtig erscheint (vgl. Kapitel 2.2.1). 
Zweitens wird der Stellenwert von außereuropäischen Dingen in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern und der damit zusammenhängende Begriff des Welttheaters 
beleuchtet (vgl. Kapitel 2.2.2). Daran schließt sich drittens die Untersuchung der 
spezifischen Form des Sammelns von Adéagbo als Terrestrisch-Werden an, welches 
sich in Adéagbos spezifischen Sammelpraktiken zeigt (vgl. Kapitel 2.2.3). 

2.2.1 Dinge in Bewegung – Sammeln im Kontext 
kultureller Austauschprozesse 

Dinge können spezifische kulturelle Praktiken und die Individualität von Orten ver
körpern, was sich unter anderem in sprachlicher (z.B. Text und Schrift), materieller 
(z.B. lokal produziertes Material), bildlicher (z.B. Fotografie und spezifische Moti
vik) oder formalästhetischer Form (regionaltypische stilistische Ausprägung) aus
drücken kann. Durch das Sammeln geraten Dinge in Bewegung und werden vom 

61 Dieser Aspekt wird in Kapitel 2.2.2 vertieft. 
62 In diesem Kontext sind die Begrifflichkeiten, die Georges Adéagbo selbst für seine Arbei

ten verwendet, relevant, auf die Stephan Köhler verweist: Adéagbo spricht vom »Tribunal der 
Dinge« (Adéagbo zit. Köhler 2023: 1), von seinen Assemblagen als Gerichtsverhandlungen. 

63 Auch Stephan Köhler stellt in seiner Untersuchung ›Das Tribunal der Dinge‹. Schauplatz Assem
blage im Werk von Georges Adéagbo (2023) den Zusammenhang zwischen Adéagbos künstleri
scher Praxis und frühneuzeitlicher Wunderkammern in Bezug auf die Verwendung von Prä
paraten und die spezielle Rezeptionsweise her (vgl. Köhler 2023: 66, 277). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 105 

Ursprungsort zum Standort der Sammlung transportiert. In diesem Sinne sind sie 
reisende Bedeutungsträger und führen die Spuren ihres Herkunfts- oder Aufent
haltsorts mit sich. Im Falle von Fundstücken gestaltet sich diese Bedeutungsimma
nenz auf ganz subjektive Weise. Denn die sammelnde Person wird zufällig von ei
nem Ding an einem spezifischen Ort affiziert und eignet sich dieses an, wodurch 
eine Konnexion zwischen Ding, Raum und Person entsteht. Das Fundstück mar
kiert in diesem Sinne einen bestimmten Ort zu einer bestimmten Zeit und verweist 
auf sein intrinsisches Affektpotenzial gegenüber einer spezifischen Person.64 

Ebenso gestaltet sich das In-Bewegung-Setzen von Dingen in Form von Fund
stücken bei Adéagbo: Durch das Sammeln und Arrangieren von Gegenständen 
und Bildern, die mit dem jeweiligen Ausstellungsort eng verbunden sind, mar
kiert Adéagbo seine Anwesenheit an eben jenem zu einer bestimmten Zeit. Die 
Historizität der Dinge wird aufgrund des Kontextwechsels nicht negiert, sondern 
ihnen wird infolge der individuellen Auswahl und Aneignung durch den Künstler 
eine neue hinzugefügt, was Monika Wagner in Bezug auf die Spezifität der äs
thetischen Wirkkraft von Fundstücken wie folgt beschreibt: »Die unspezifischen 
Fundstücke bezeugen […] spezifische Situationen und vergegenwärtigen in der 
Erinnerung des Sammlers zu einem späteren Zeitpunkt, in einem neuen Kontext 
etwas, was ihnen selbst nicht eigen ist.« (Wagner 2002: 109–110) Der Ortswech
sel, der durch das Sammeln initiiert wird, hat demnach einen großen Einfluss 
auf die Rezeption der Dinge.65 Adéagbos individuelle Beziehung zu ihnen und 
seine spezifische Erfahrung an dem jeweiligen Ort wird in den gesammelten und 
miteinander ausgestellten Dingen sichtbar. So werden zum einen die Spezifika 
von Orten erkennbar, aber auch seine individuellen Erfahrungen, die aus seiner 
Herkunft und Sozialisation herrühren (vgl. Köhler 2018). Durch diese »mehrfache 
Ortsbezogenheit der Exponate« (Schmidt-Linsenhoff 2010: 153) wurde Adéagbos 
Arbeiten immer wieder das ästhetische Potenzial eines kulturellen Dialogs zuge
sprochen (vgl. u.a. Schankweiler 2012a; Schmidt-Linsenhoff 2010; Eiblmayr 2001): 
»Insbesondere die Transkulturalität […] [seiner] Objektensembles und der diaspo
risch-nomadische Charakter der Installationsräume legen das Deutungsmuster 
der Hybridität nahe, das in den 1990er-Jahren zum wichtigsten Paradigma postko
lonialer Theoriebildung avancierte.« (Schmidt-Linsenhoff 2010: 157) Die Bedeutung 

64 Vgl. in diesem Kontext etwa Ansätze zur Affekttheorie (u.a. Emmert/Ullrich/Kunstpalais Er
langen 2015) oder zum New Materialism (u.a. Barad 2012; Coole/Frost 2010). 

65 Stephan Köhler verweist in Bezug auf den Sammel- und Mobilisierungsprozess der Dinge 
auch auf die Relevanz von Adéagbos Kleidung: »Adéagbos Körper und seine Kleidung werden 
zur Extension der Räume, die er zur Aufbewahrung von Schätzen benutzt. Oft mehr als ein 
Dutzend Anstecknadeln zieren Westen, Hemden und Mäntel. Die Familie der Ringe, Hals
ketten, Armreife, Armbänder, wandelt sich stetig und wächst ständig. Adéagbos Jacke wiegt 
etwa zehn Kilo auf Grund der in den Taschen transportierten Münzen, auf der Straße gefun
denen Schlüssel und besonders geformten Steinchen.« (Köhler 2023: 108) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

des Orts, des Ortswechsels und des Erlebens von topografischen Besonderheiten in 
Form der spezifischen Dinge nimmt somit eine essentielle Rolle innerhalb seiner 
künstlerischen Praxis ein, die wie in den postkolonialen Diskursen an diaspori
sche, migrantische, transnationale und deterritoriale Dynamiken geknüpft ist (vgl. 
Harney 2001: 14).66 Adéagbos mobile, gereiste Dinge sind daher als nomadisie
rende Fundstücke innerhalb eines »transportable[n] Werk[s]« (Harney 2001: 14) 
aufzufassen, die durch ihre Herkunft und Mobilitätsgeschichte geprägt wurden. 

Das Reisen und Bewegen67 wird in der Arbeit L’explorateur et les explorateurs dabei 
nicht allein durch den faktischen Transport der Dinge aufgegriffen, sondern offen
bart sich auch thematisch als zentrale Scharnierfunktion des Ding-Ensembles. Sie 
werden nicht nur sinnbildlich in Form des Ozeans als Ort kulturellen Austauschs 
und als Distanz offenbar, die überwunden werden muss, um die Gegenstände und 
Bilder aus Cotonou und Kassel bzw. Köln miteinander zu vereinen, sondern auch 
motivisch und narrativ. Denn die in der Arbeit kombinierten Dinge – z.B. Holz
boot, Anker, Matrosenmütze, Spitze eines Ankers, textile Fischbanner – spiegeln das 
Motiv der Schifffahrt und das des Reisens wider, ließen sich aber ebenso mit der 
Motivwelt des Kolonialismus in Verbindung bringen. Das Holzboot beispielsweise 
»verliert seine Funktion als Fortbewegungsmittel beim Fischen (am Strand von Co
tonou, in dessen Nähe Adéagbos Grundstück liegt, verwenden die Fischer genau sol
che Boote) und wird in der Logik des Künstlers zu einem Zeichen von Entdeckungs
reise« (Schankweiler 2012a: 229). 

Die Artefakte lassen sich somit unter das Hyperonym der maritimen ›Entde
ckungs‹-Reise subsumieren. Dabei wird explizit mit dem Einbeziehen rassistischer 
Stereotype – etwa auf Buchcovern – auf koloniale Machtstrukturen hingewiesen 
und die gewaltvolle und imperialistische Historie von Seefahrt einbezogen. Neben 
dem Motiv des Reisens im Kontext kolonialer europäischer Expansion werden aber 
auch positive Bilder von Forschungsreisen aufgerufen (vgl. Schankweiler 2012a: 
108). Der kulturelle Austausch wird somit über den fluiden Raum des Ozeans ver
handelt und wechselseitig anhand der verschiedenen Dinge präsent. Zum einen 
wird der Ozean als Ort der Etablierung europäischer Kolonialisierung, die durch 
die ersten ›Entdeckungs‹-Reisen initiiert wurde, sichtbar, zum anderen finden 
auch andere Reisenarrative ihren Platz, welche die Vielschichtigkeit der maritimen 
Erkundungen offenbaren und keine eindeutige moralische Bewertung zulassen 
oder vorgeben. 

66 Von verschiedenen Kulturtheoretiker:innen wird im Zuge der Verbreitung des Globalisie
rungsbegriffs seit Beginn der 1990er-Jahre explizit und implizit ein transkulturelles Denken 
vorgeschlagen. Exemplarisch zu nennen sind in diesem Kontext die Theorien von Arjun Ap
padurai, Homi K. Bhabha, James Clifford, Édouard Glissant, Paul Gilroy, Ulf Hannerz, Mary 
Louise Pratt und Wolfgang Welsch. 

67 Vgl. auch Gleixner/Lopes 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 107 

Kulturelle Austauschprozesse sind in ihrer negativen Ausformung mit kolonia
len Aneignungspraktiken verbunden. In Bezug auf Adéagbos Herkunftsland Ben
in und der in L’explorateur et les explorateurs zu findenden, aus Afrika stammenden 
Holzfiguren, die wie rituelle Kultgegenstände, etwa Dinge aus Initiationsriten und 
Voodoo(-Schreinen), anmuten und diesen nachempfunden sind, werden auch As
soziationen zu Benin als Heimat der sog. Benin-Bronzen – Gedenkköpfe aus Gelb
guss – aufgerufen, die ebenfalls im Kontext des Ahnenkults zu verorten sind. Die
se bekamen durch die Debatten um kulturelle Aneignung in kolonialen Kontexten, 
Raubkunst und Restitution in den letzten Jahren starke (kunst-)wissenschaftliche 
und mediale Aufmerksamkeit (vgl. u.a. Bodenstein 2022; Osadolor 2021; Hicks 2020; 
Schulze/Reuther 2018). An ihnen entsprangen intensive Diskussionen rund um die 
Ausstellung von Artefakten aus kolonialen Gewaltkontexten.68 Heute besitzt fast je
des deutsche ethnologische Museum Kunst aus Benin (etwa in Berlin, München, 
Hamburg, Leipzig und Dresden), zudem sind die Benin-Bronzen in Museen auf der 
ganzen Welt zu finden (vgl. Ulz 2017: 220). Sie gelangten vor allem durch koloniale 
Aneignungspraktiken – konkret durch die gewaltsame Einnahme des Königreichs 
Benin durch die britische Kolonialmacht im Jahr 1897 – in die musealen Sammlun
gen sog. ›Völkerkundemuseen‹ Europas und Nordamerikas. Ihre oftmals unrecht
mäßige Präsenz in musealen Sammlungen ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun
derts in Europa ist auf Aneignungspraktiken von Händler:innen, Missionar:innen 
und Diplomat:innen zurückzuführen (vgl. Ulz 2017: 218–219).69 Dabei ist wichtig zu 
reflektieren, dass das koloniale Erbe nicht nur die historischen Artefakte betrifft, 
sondern bis heute den Blick auf die Kunstproduktion in afrikanischen Ländern be
einflusst, indem sie partiell immer noch stereotypisiert und fetischisiert wird (vgl. 
Ulz 2017: 218). 

Dieses Wissen um das »kolonial Unbewusste« (Schmidt-Linsenhoff 2005: 19), 
also die »Verleugnung der Verwicklung von Kunst und Kunstgeschichte in Prozes
se kolonialer Macht- und Gewaltausübung« (Förschler/Schankweiler/Ulz/Wienand 
2013: 119), materialisiert sich auch in Adéagbos Arbeit. Er spielt in seiner Arbeit L’ex
plorateur et les explorateurs – teilweise auf ironische Weise – mit dem von Melanie Ulz 
beschriebenen Blick, indem er den kolonialhistorischen Aneignungspraktiken das 
Ergebnis seines eigenen Sammlungs- und Aneignungsprozesses gegenüberstellt. 
Diese Konfrontation zeigt sich etwa in der materiellen Veränderung oder medialen 

68 Nora Sternfeld weist darauf hin, dass sich die Kritik an der Ausstellungs- und Präsentations
weise ethnografischer Sammlungen auch »mittlerweile zu den Standards der ›neuen Museo

logie‹« (Sternfeld 2009: 61) entwickelt hat. 
69 Im Zuge der Ausstellung Benin. Könige und Rituale. Höfische Kunst aus Nigeria, die von 2007 bis 

2008 in Wien, Paris, Berlin und Chicago zu sehen war, wurde erstmals ein großes Konvolut der 
verstreuten Artefakte von unterschiedlichen Expert:innen zusammengetragen und gezeigt 
(vgl. Plankensteiner 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Transformation von Gegenständen, beispielsweise in Form von Schildern, die er von 
Schildermalern in Cotonou nach Kopien von an den Ausstellungsorten gefundenen 
textbasierten Medien oder Abbildungen anfertigen und dadurch zwangsläufig neu 
interpretieren lässt: 

»Kopiert er bei seinen Recherchen in europäischen Archiven und Bibliotheken an 
den jeweiligen Ausstellungsorten Fotografien oder Abbildungen aus Büchern, fin
det mit diesen Motiven eine fast völlige Transformation statt, wenn er sie in west
afrikanische Schildermalerei übersetzen lässt. Hier ist die Aneignung ganz offen
sichtlich, weil ein neues hybrides Objekt entstanden ist. (Allerdings hat er den 
Prozess nicht allein vollzogen, sondern in Zusammenarbeit mit seinem Schilder
maler.)« (Schankweiler 2012a: 229) 

Adéagbo kombiniert somit unterschiedliche kulturelle Praktiken, spielt mit media
ler Übersetzung und hebt die Hierarchie von Original und Kopie auf. Indem er sich 
westliche Bildwelten aneignet und imitiert, nutzt er die koloniale Praktik des Ap
propriierens im Sinne eines emanzipatorischen und selbstermächtigenden Gestus. 
So hinterfragt er auf künstlerisch-archäologische Weise epistemische Prozesse, in
dem er die hegemoniale Rolle der ›Entdecker:innen‹ und die der ›Entdeckten‹ ver
tauscht, worauf auch der Titel der Arbeit anspielt (vgl. Köhler 2018). Darüber hin
aus wird im Titel die ›Zeit vor der Geschichte der Entdeckungen‹ und die ›Zeit der 
Entdeckungen‹ aufgegriffen, was einerseits auf die ersten außereuropäischen Ex
pansionsbestrebungen im 15. und 16. Jahrhundert und andererseits auf die kolonia
len Eroberungen über die Schiffswege ab dem 18. Jahrhundert verweist. Dabei ist 
der Begriff der Entdeckung bereits an sich als ambivalent zu deuten, da er die eu
ropäische Eroberungspolitik, die in der kolonialen Unterdrückung außereuropäi
scher Menschen mündete, verharmlost. Der Titel erscheint somit als vielschichtig 
und mehrdeutig, ebenso wie auch die Arbeit selbst das Motiv der Schifffahrt aus 
verschiedenen Perspektiven beleuchtet. 

Auch in Adéagbos Plädoyer »Seid schöpferisch, indem ihr sammelt. Die Welt 
hat mehr Gesichter« (Adéagbo, zit.n. Blättner 2007: 382) klingen die heterogenen, 
höchst subjektiven Betrachtungsweisen an, die jeweils in Bezug auf verschiedene 
Orte existieren und auch die individuelle Rezeption mitbestimmen. Denn der 
Lebensraum jedes Individuums ist »nicht ›leer‹, sondern kann vielmehr als ein 
durch soziale, kulturelle, topografische Beziehungen strukturierter Ort verstanden 
werden« (Autsch/Hornäk 2010: 9). Adéagbo nähert sich Orten sammelnd, um sie 
zu durchdringen, zu ordnen und sich selbst zu situieren in einer globalisierten, 
durch das koloniale Erbe geprägten Welt. Fokussiert wird die Vielschichtigkeit und 
Gesamtheit der sich in den Dingen manifestierenden historischen, räumlichen, 
kulturellen und biografischen Bezüge unter anderem auf das Thema (›Entde
ckungs‹-)Reise. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 109 

2.2.2 Das Wissen versammelnde und Wissen konstruierende Welttheater 

Bevor die Bezüge von L’explorateur et les explorateurs zur frühneuzeitlichen Wunder
kammer genauer betrachtet werden, ist der Einbezug einer anderen Arbeit von Ge
orges Adéagbo hilfreich, in der er sich mit einer musealen Sammlung, dem Weick
mannianum, auseinandersetzte. In Adéagbos Arbeit Créer le monde en faisant des collec
tions (2007) vollzieht sich der Bezug zu den historischen Sammlungen auf explizite 
Weise, da er sich für diese mit der Wunderkammer des Ulmer Kaufmanns Christoph 
Weickmann aus dem 17. Jahrhundert im Ulmer Museum beschäftigte (vgl. Blätt
ner 2007). Adéagbo arrangierte verschiedene Gegenstände und Bilder im histori
schen Schauraum des 17. Jahrhunderts, den Festsaal des sog. Kiechel-Hauses (vgl. 
Schmidt-Linsenhoff 2010: 15–16): 

»Druck- und Fundsachen, Nippes, Krippenfiguren, Plakate, Zeitungsausschnitte, 
handschriftliche Texte, Fotos, afrikanische und schwäbische Masken, Gemälde

kopien von afrikanischen Ethnographica aus der Weickmannschen Kunstkammer 
und deutsche Ethnographica, die Adéagbo in Berlin und Ulm gesammelt hatte, 
waren zu gleichen Teilen in den weißen Schaukästen untergebracht und als un
geschützte Ensembles frei ausgelegt oder an den Wänden angebracht.« (Schmidt- 
Linsenhoff 2010: 16) 

Die künstlerische Auseinandersetzung mit der Weickmannschen Sammlung in der 
ehemaligen Kunst- und Naturalienkammer ist insbesondere auf der Ebene der kul
turellen Verbindungen der Gegenstände spannend, »da die Mehrzahl der Objek
te (der Elfenbein-Löffel, ein Männergewand oder das bereits erwähnte mysteriöse 
Orakelbrett gehören zum Beispiel dazu) aus Westafrika, dem heutigen Benin eben 
seiner Heimat stammt« (Blättner 2007: 381–382). Das Weickmannianum geht auf den 
Ulmer Kaufmann Christoph Weickmann (1617–1681) zurück, der durch die Kultivie
rung von Tulpen, den Bau eines Fernrohrs und von ihm regelmäßig veranstaltete 
Konzerte bekannt wurde (vgl. Jones 2013: 93–94). 

Die vermutlich im Jahr 1653 oder 1654 entstandene Kunst- und Naturkammer 
vereint eine große Anzahl an außereuropäischen Dingen, die aus afrikanischen 
Ländern – vermutlich aus der Küstenregion zwischen dem heutigen Ghana oder 
Liberia und dem nördlichen Angola – stammen (vgl. Jones 2013: 94). Im 1659 
gedruckten Katalog der Kunst- und Naturkammer – der eine Erweiterung des 
Katalogs von 1655 darstellt – sind 16 Eintragungen, sog. »frembde [sic!]/Kunst- 
und Curiose [sic!] Sachen« (Weickmann 1659: 51–68) zu finden.70 Nach dem Tod 

70 Wann und von wem die Dinge gesammelt wurden und in Weickmanns Kunst- und Naturkam

mer gelangten, ist nicht eindeutig geklärt (vgl. Jones 2013: 115–118). Vermutlich gelangten 
sie jedoch durch Johann Abraham (bzw. ›Hans-Abraham‹) Haintzel und Joost Kramer in das 
Weickmannianum, die im Rahmen ihrer Aufenthalte in Afrika die Artefakte entwendeten und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

von Weickmann sind viele Dinge verschwunden oder verkauft worden, was jedoch 
nicht die aus afrikanischen Ländern stammenden Artefakte betrifft, die heute noch 
im Ulmer Museum als Fragmente des ursprünglichen Dingrepertoires des Weick
mannianums ausgestellt sind. Neben den afrikanischen Artefakten sind dort einige 
Arbeiten aus Asien und der Karibik sowie Europa, überwiegend aus Deutschland, zu 
finden (vgl. Jones 2013: 94). Die heute noch aus afrikanischen Kontexten erhaltenen 
Dinge sind ein Schwert, Gewänder, Armreife, ein Ifa-Brett (Opferbrett), Löffel, eine 
Tasche, (Wurf-)Speere, eine Raphiadecke, ein Korb, eine Kalebasse (Trinkgefäß), 
ein Sack, Bogen und Pfeile (vgl. Jones 2013: 96–115). Für Créer le monde en faisant des 
collections setzte sich Adéagbo also mit einer historischen Wunderkammer ausein
ander, die vor allem Dinge aus afrikanischen Ländern beinhaltete und koloniale 
Sammelpraktiken exponierte. 

Dieser dezidierte Bezug auf die historischen Wunderkammern ist in L’explora
teur et les explorateurs mit einer ähnlichen thematischen Gewichtung zu finden. Wie 
in der Beschreibung skizziert, bezieht sich Adéagbo bereits im Titel seiner Arbeit 
auf die frühneuzeitlichen Sammlungen, indem er den Begriff des Welttheaters (thé
âtre du monde) miteinbezieht: Ein Konzept, das den historischen Sammlungen pro
grammatisch zugrunde lag. Die Idee des theatrum mundi71 (Welt als Theater) ist eng 
mit dem Wunderkammer-Konzept verwoben, als einer der »Systemräume« (Collet 
2012a: 163) an deren Raumordnung sich die Sammler:innen für die Inszenierung ih
rer Dinge bedienten.72 Das Theater bzw. theatrum bezeichnete seit dem späten Mit
telalter einen Platz mit ausgelegten Waren (vgl. Bräunlein 1992: 359), somit die To
pografie eines (Ausstellungs-)Orts. Seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts fin
det sich dieser Terminus dann auch für die Wunderkammern wieder, im Sinne des 
theatrum mundi als vollständiges Abbild und Sinnbild von Welt (vgl. Alewyn 1989), wo
durch die Bezüglichkeit zwischen Welt und Kammer sprachlich ausgedrückt wurde. 

mitbrachten. Haintzel wurde um 1620 in eine Patrizierfamilie in Augsburg geboren und trat 
wahrscheinlich 1651 oder 1652 in den Dienst der Schwedischen Afrika-Kompanie, wodurch er 
die Jahre 1653–1658 an der Goldküste verbrachte. Im Falle von Kramer, der aus Lindau stamm

te, ist bekannt, dass er von 1656–1657 stellvertretender Kommandant für die Schwedische 
Kompanie in Cape Cost war und 1659 als Kommandant für die Dänische Kompanie dorthin 
entsandt wurde (vgl. Firla/Forkl 1995). 

71 Zum Begriff des theatrum mundi vgl. auch Küster 2003, Christian 1987, Bernheimer 1956 und 
Berliner 1928. 

72 Neben dem Welttheater oder Gedächtnistheater als Systemraum nennt Dominik Collet drei 
weitere Inspirationsquellen für die räumliche Ordnung frühneuzeitlicher Wunderkammern, 
die sich gegenseitig beeinflussten: »[d]ie Raumordnungen […] des Mikrokosmos, der Erd
teil-Allegorien oder der Wissensutopien« (Collet 2012a: 163). Die Verknüpfung mit diesen 
Raumsystemen und »[d]ie Assoziation des Museums mit Theater, Kosmologie und Utopie 
ermöglichte es den Sammlern, Einzelexponate und Welt als kontingent zu präsentieren. Un
terstützt wurde diese Korrespondenzbeziehung durch die demonstrative Fülle des Samm

lungsraumes mit seinen zahllosen Exponaten« (Collet 2012a: 163). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 111 

Die Deutung der »Kunstkammer als Welt-Theater bezieht sich [daher] auf die Vor
stellung des Mikrokosmos als direkte Entsprechung zum Makrokosmos« (Bräunlein 
1992: 359). Damit einher ging die Vorstellung einer Verweisstruktur, insofern, »dass 
der lokale Ort – die Allegorie, der Mikrokosmos, die Sammlung – als ›pars pro to
to‹ für ein größeres Ganzes verstanden wurde. Die Dinge mussten daher nicht die 
gesamte Wirklichkeit abdecken. Sie erschlossen zeichenhaft umfassendere Sinn
konstellationen und konstruierten so Wissensräume, die über ihren physischen Ort 
hinausreichten« (Collet 2012a: 162). In diesem Kontext verweist Kerstin Schankwei
ler auf die notwendige Differenzierung zwischen den Begriffen theatrum mundi und 
mundus theatri: 

»Der Begriff des theatrum mundi wurde im Mittelalter entwickelt und seitdem 
vielfach aufgegriffen. Besonders in der Frühen Neuzeit gewann die Formel der 
›Welt als Theater‹ – im Gegensatz zur ›Welt des Theaters‹, dem mundus theatri 
– an Bedeutung. Mit ihr verbindet sich die Vorstellung, auf der begrenzten Büh
ne des Theaters die Welt und ihre Ordnung darstellen zu können.« (Schankweiler 
2012a: 191–192) 

Die Verwendung des Theater-Begriffs bezog sich dementsprechend nicht nur auf 
die vorhandenen Räume bzw. Bühnen, sondern auch auf den Umgang mit Wissen in 
unterschiedlichsten Bereichen. Die Metapher des Theaters ist somit als umfassen
des Dispositiv des frühneuzeitlichen Wissens aufzufassen (vgl. z.B. Schock/Bauer/ 
Koller 2008). Wunderkammern als theatrum mundi, im Sinne eines Wissensraums 
gedacht, präsentieren nicht nur Wissen, sondern prägen gleichsam auch Vorstel
lungen, Annahmen und Sichtweisen von Welt maßgeblich mit. Das gilt im Beson
deren für die außereuropäischen Artefakte in historischen Wunderkammern: 

»Zahlreiche exotische Artefakte erschlossen den Betrachtern die außereuropäi
sche Welt und machten sie verfügbar. Zugleich wurden die Neuen Welten im 
Sammlungsraum nicht nur präsentiert, sondern über symbolische Ordnungen 
und inszenatorische Praktiken als Stellvertreter entlegener Räume konstruiert. 
Zeitgleich zur Europäischen Expansion entstand dabei mit der ›Kunst- und Wun

derkammer‹ ein Medium, das die Verräumlichung kolonialen Wissens zugleich 
ermöglichte und strukturierte.« (Collet 2012a: 174–175) 

Die außereuropäischen Dinge, die im Falle der frühneuzeitlichen Sammlungen 
durch die ersten Schiffsreisen nach Europa gelangten, zeichneten, aus eurozentri
scher Perspektive, ein Bild ›fremder‹ Kulturen, das unter anderem auch von ein
seitigen Narrativen und exotisierenden Bildrepertoires gekennzeichnet war. Diese 
waren auch dem Umstand geschuldet, dass die Dinge meist ohne Informationen in 
die Sammlungen gelangten und Kontexte erst im Nachhinein von sog. »Experten« 
(Collet 2012a: 164) durch oftmals fiktive Zuschreibungen hergestellt wurden, um 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

»außereuropäische Kuriositäten zum Sprechen zu bringen« (Collet 2012a: 166). So 
gelangten mit der europäischen Expansion seit dem 15. Jahrhundert eine Vielzahl 
an außereuropäischen Dingen in Wunderkammern, in denen die Faszination und 
der damalige Stellenwert des ›Fremden‹ noch heute abzulesen ist (vgl. u.a. Bujok 
2004; Collet 2007, Bleichmar 2021). Der Ursprung dieser Faszination lässt sich als 
ambivalent beschreiben und changiert zwischen unvoreingenommener Neugierde 
und stigmatisierender Alterität. Denn das Raummedium der Wunderkammer 
kann nicht nur als wertfreier Wissensraum aufgefasst werden, sondern es trug 
mit seinen Inszenierungspraktiken, der Auswahl der Dinge sowie der ungenauen 
und inkonsistenten Darstellung globaler Geografie auch dazu bei (vgl. Bleichmar 
2021: 443), »essentialistische Stereotypen langfristig zu etablieren und deren kultu
relle Konstruktion mit ihren exotischen Objekten zu naturalisieren« (Collet 2012a: 
159). Dadurch wird deutlich, »dass historische Wissensordnungen sowohl geprägt 
werden, als auch selbst Wissen prägten« (Collet 2012a: 159). Während Elke Bujok 
Inszenierungen außereuropäischer Kulturen in historischen Wunderkammern als 
Sinnbild für die mannigfaltige Schöpfung Gottes deutet und außereuropäische 
Bildkulturen als gleichwertig in die Sammlungen integriert sieht (vgl. Bujok 2004: 
9), ist Dominik Collet gegenteiliger Meinung. Er deutet den Akt des Aneignens 
und Ausstellens von exotica und ethnographica73 als Herstellung eines künstlichen 
Konstrukts des ›Anderen‹ und die frühneuzeitlichen Sammlungen als einen Ort, 
durch den »Stereotype naturalisiert und imaginierte Fremdheit konstruiert wur
den« (Collet 2012b: 164). Für Collet vollzieht sich das Zeigen außereuropäischer 
Dingkulturen in den Wunderkammern nur mittels einer dezidierten Markierung 
ihrer Fremdheit und Andersartigkeit, für die vor allem die sog. Expert:innen ver
antwortlich waren, die als »Vermittler, Agenten und Augenzeugen« (Collet 2012a: 
164) den Sammelprozess in Wunderkammern maßgeblich mitbestimmten: 

»Die Vermittler im Umfeld der Sammlungen reagierten auf ihren eigenen unsi
cheren Stand mit der demonstrativen Ausgrenzung der ›Fremden‹. Ihre kolonia
len Topographien inszenierten Außereuropa als primitive, heidnische Gegenwelt. 
Im Gegenzug markierten sie sich damit selbst als Teil eines gelehrten, christlichen 
›Europa‹. Der relationale Raum, den sie errichteten, diente ihnen zugleich als Fo
lie für ihr ›self-fashioning‹. Die Exklusion der ›Anderen‹ sicherte damit auch ihre 
eigene Inklusion.« (Collet 2012a: 171) 

So lässt sich festhalten, dass das ›Andere‹ in frühneuzeitlichen Wunderkammern 
über außereuropäische, stereotype Merkmale oder körperliche ›Makel‹ generiert 

73 Die sog. exotica können Artefakte oder Naturalien bezeichnen. Der Begriff ethnographica um

fasst dagegen die »Sachkultur außereuropäischer Ethnien« (Laube 2015: 187), somit aus
schließlich Artefakte, die aus einer handwerklichen Produktion hervorgehen, z.B. Kleidungs
stücke, Schmuck und Musikinstrumente. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 113 

wurde. Im Falle der Faszination für ›exotische‹ Dinge deutet sich bereits, nach Col
let, eine rassistisch-ideologische Tradition an, die sich in kolonialen Machtregimen 
mit der beginnenden Aufklärung verfestigte und wissenschaftlich manifestierte. 
So wurde durch den stereotypen Blick auf das ›Andere‹ und dessen Konstruktion 
die europäische Macht- und Vorherrschaftsstellung legitimiert und naturalisiert. 
Kulturelle Differenzen wurden nicht gleichberechtigt inszeniert, sondern waren in 
eine Hierarchie eingebettet, die das Eigene sowie Fremde durch eine exkludierende 
Hervorhebung voneinander differenzieren sollte74: »Der Wissensraum Kunstkam
mer muss daher als gemacht verstanden werden. Erst die Handlungen der Akteure, 
ihre verknüpfenden Geschichten und Verweise erweitern den stabilen ›Ort‹ zum 
relationalen ›Raum‹ und den Topos zur Topografie.« (Collet 2012a: 175) 

Auch Daniela Bleichmar identifiziert in der Darstellung außereuropäischer 
Dinge in Wunderkammern eine Diskrepanz zwischen der verallgemeinerten Unge
nauigkeit geografischer und kultureller Attribute, die außereuropäische Artefakte 
betraf, und der in anderen Bereichen angestrebten Präzision und Genauigkeit. Hier 
nennt sie als Beispiel die Kartografie und die Erfahrungen von Reisenden und sie
delnden Menschen: »Maps depicted the globe via a precise, fixed, evenly distributed 
and stable grid; cabinets presented a global geography that was imprecise, mutable, 
clumpy and unstable.« (Bleichmar 2021: 443) 

Die Arbeit L’explorateur et les explorateurs setzt dem objektivierenden und verein
heitlichenden Blick auf das ›Andere‹, der in historischen Kammern augenscheinlich 
wird, eine individuelle und vieldeutige Lesart des Welttheaters entgegen. Auch ori
entiert sich der konzeptuelle Ansatz der Arbeit an einem Nebeneinander, nicht an 
einer Präsentation und Suche von homogenisierenden Ähnlichkeiten, so wie es Ho
mi K. Bhabha passend beschreibt: 

»Auf der Suche nach dem verlorenen Zeichen erforscht Adéagbo fern aller Nega
tivität, andere Sprachen, andere Vokabularien der Kunst, andere Traditionen des 
Geschichtenerzählens. Er zieht sie zusammen, nähert sie einander an, ohne sie 
deshalb in eine Weltsprache zu verschmelzen, und schafft so eine Kunst des Nach
barlichen, die keine der Ähnlichkeit ist.« (Bhabha 2004: o. S.) 

74 Vgl. hier u.a. auch Ramachandran 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

2.2.3 Terrestrisch-Werden in Adéagbos L’explorateur et les explorateurs 

Was Georges Adéagbos künstlerische Praxis kennzeichnet, ist das sammelnde Er
schließen von Orten anhand von Dingen in einer multiperspektivischen und kom
plexen Form.75 Der jeweilige Ort hat eine zentrale Wichtigkeit für seine Arbeiten. 
Seine Ding-Ensembles erscheinen daher alles andere als ›ortlos‹. Durch Fundstü
cke setzt er neue Orte immer wieder mit seiner Heimat in Bezug. So vergewissert 
er sich sammelnd seiner Umgebung und seiner selbst. Durch die Prozessualität des 
Sammelns, infolgedessen die Dinge in Bewegung gebracht werden, wird keine sta
tische, sondern eine fluide Vorstellung von Orten vermittelt: »Die Orte sind zudem 
nicht als Entitäten zu verstehen, sondern als contact zones76, die in einem permanen
ten transkulturellen Austausch stehen. Die lokalen Kontexte, ganz gleich an welchen 
Orten, sind immer schon Ergebnisse der globalen Zirkulation von Bildern, Dingen 
und Konzepten.« (Schrankweiler 2012: 259) Orte bedeuten somit in Adéagbos Arbei
ten »[n]icht mehr das Abgeschlossene, Statische und materiell bzw. physikalisch-to
pografisch Fixierbare, also die Schachtel oder der Behälter, sondern das Synchrone, 
Fließende, Überlappende« (Autsch/Hornäk 2010: 9). Diese fluide Beschaffenheit von 
Orten zeigt sich in L’explorateur et les explorateurs vor allem in der maritimen Motivik, 
die jene, von Sabiene Autsch und Sara Hornäk konstatierte, transitorische Ästhe
tik impliziert. So wird das traditionelle Bild des Ozeans als letzter unberührter (Na
tur-)Ort bei Adéagbo unter anderem durch das Motiv der kolonialen ›Entdeckungs‹- 
Reisen unterlaufen und der maritime Raum als durch und durch sozial, historisch, 
kulturell und politisch verflochtener Raum im Anthropozän dargestellt; denn Raum 
ist immer auch von sozialen Implikationen durchdrungen (vgl. Füssel/Rüther 2004: 
12). Welchen Sammelparametern folgt Adéagbo, um sich Orten zu nähern? 

Es sind zum einen Dinge, die eng mit seiner Biografie, seiner Heimat Cotonou 
und dortigen Dingpraktiken, etwa dem Nebeneinander von verschiedenen visuel
len Kulturen und der Wichtigkeit des Recyclings, in Verbindung stehen. Darüber 
hinaus fokussiert er Dinge, die auf seine eigene Person, als Autor des Werks, ver
weisen, worauf er mit handgeschriebenen Notizen und Kommentaren hindeutet. 
Zum anderen sind es Dinge, die auf den jeweiligen Ausstellungsort verweisen und 
spezifische sprachliche Elemente, Materialien, Motive77 und Stile besitzen. Allesamt 

75 Vgl. für einen weiterführenden Blick auf den Zusammenhang von Wissen und Sammeln den 
Sammelband Sammeln als Wissen. Das Sammeln und seine wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung 
von Anke te Heesen und E. C. Spary (vgl. Heesen/Spary 2001). 

76 Der Begriff contact zone geht zurück auf den Text Arts of the Contact Zone (1991) von Mary Loui
se Pratt. Er wird in Bezug auf die Arbeit Helm/Helmet/Yelmo von Los Carpinteros im letzten 
Hauptkapitel dieser Arbeit näher thematisiert und erläutert (vgl. Kapitel 4.3). 

77 In Bezug auf die von Georges Adéagbo verwendete Motivik schildert Stephan Köhler folgen
de Beobachtung: »Adéagbos Spektrum an Motiven ist seit dem Beginn des Beobachtungs
zeitraumes 2002 konstant geblieben. Seine Bildauswahl konzentriert sich durchgängig auf 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 115 

lassen sich als singuläre und besondere Dinge beschreiben, die vor allem auf den 
Affizierungsmoment innerhalb des Sammelprozesses verweisen.78 In vielen Din
gen lässt sich ein spezifisch lokaler Bezug ablesen. Bei manchen Dingen erschließt 
sich der Bezug zum jeweiligen Ausstellungsort jedoch nicht, wodurch Adéagbo die 
Erwartung an die Ortsreferentialität der Dinge immer wieder unterläuft. Dies ist 
auch der Fall, wenn es um die Dinge aus seiner Heimat geht. Der westlich geprägte 
Rezipient:innen-Blick versucht immer wieder vermeintlich ›afrikanische‹ Formen
sprachen und Motiviken zu erkennen, was partiell möglich ist, jedoch auch teilweise 
durch unterschiedliche kulturell geprägte Wahrnehmungen nicht gelingt. Die Neu
tralität der weißen Wände wird durch die dezidierte Verbindung mit den Städten 
Köln oder Kassel und Cotonou somit um eine identitätsstiftende und ortsreferenti
elle Komponente ergänzt. 

L’explorateur et les explorateurs besitzt einerseits eine historische Bezugnahme – 
in Form eines inhaltlichen und formalästhetischen Rekurrierens – auf frühneu
zeitliche Wunderkammern, die eng mit den ersten europäischen Schiffsreisen 
zusammenhängen, wodurch außereuropäische Dingwelten in ihnen Platz fanden. 
Diese deuteten europäische Aneignungspraktiken und damit zusammenhängende 
Macht- und Blickregime sowie hegemoniale Besitzansprüche bereits an, die durch 
die Intensivierung der Schifffahrt in der europäischen imperialistischen Expansion 
ab dem 18. und im 19. Jahrhundert kulminieren. Andererseits besitzt die Arbeit 
einen eindeutigen Autorbezug, etwa durch Adéagbos Notizen und Kommentare79, 
mit denen er immer wieder die ausgestellten Dinge versieht. Mit dem Einbezug von 
Gegenständen und Bildern aus seiner Heimatstadt Cotonou und den dezidierten 
Spuren der jeweiligen Stadt, die sich in den Dingen materialisieren, ergibt sich eine 
Ortsreferentialität. 

Die räumliche und kulturelle Verbindung Adéagbos mit Orten entsteht vor allem 
durch das Einbeziehen von textbasierten Medien. So spielen Wort-Bild-Beziehun
gen80 eine wichtige Rolle, wodurch sich der jeweilige ortsreferentielle Charakter der 
Installation intensiviert. Durch schriftliche Elemente wird zum einen die Sprache 
des jeweiligen Orts (im Falle von Köln auch der spezifische rheinische Dialekt), aber 
auch Adéagbos Muttersprache – Französisch81 – miteinander in Beziehung gesetzt. 

figurative Inhalte und Symbole. Auch Tierdarstellungen, seien es Fotografien, Illustrationen 
oder Skulpturen, werden von ihm verwendet.« (Köhler 2023: 195) 

78 Auch Stephan Köhler betont in seiner Untersuchung der künstlerischen Praxis von Georges 
Adéagbo die agency von Dingen und ihre Wichtigkeit für Sammelprozesse (vgl. Köhler 2023: 
6–7, 110–119). 

79 Zur Relevanz des Schreibens in Adéagbos künstlerischer Praxis vgl. Köhler 2023: 126–190. 
80 Zum Verhältnis von Sprache, Schrift und Bildern in Adéagbos Arbeiten vgl. Köhler 2023: 9–17. 

Zu Wort-Bild-Beziehungen in der Kunst vgl. u.a. Klingsöhr-Leroy 2022 und Ströbel 2013. 
81 Die französische Sprache ist in diesem Fall ein Verweis auf die gewaltvolle Kolonialgeschich

te Frankreichs, die im 16. Jahrhundert mit den ersten französischen Kolonien in Nordamerika 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Zum anderen werden auch aktuelle oder lokale Ereignisse aufgegriffen, die den je
weiligen Ort kulturell, politisch oder gesellschaftlich prägen. 

In L’explorateur et les explorateurs finden sich unterschiedliche textbasierte Medi
en wieder: Bücher, Printmedien, Fotokopien und handschriftliche Texte. Bei den 
Büchern handelt es sich um ca. 400 Stück, die in verschiedenen Sprachen verfasst 
wurden (deutsch, französisch, englisch). Dabei sind die Bücher so arrangiert, 
dass die Buchcover im Fokus stehen und teilweise wie Fotografien oder Gemälde 
an die Wände gehängt oder gelehnt positioniert sind, wodurch sie eine piktorale 
Präsenz bekommen. Diesen Eindruck bestätigt Adéagbo in einem Gespräch mit 
Kerstin Schankweiler und erklärt, dass es ihm vor allem um den ikonischen Wert 
ginge, denn die Büchercover seien für ihn wie Gemälde (vgl. Schankweiler 2012a: 
118). Demnach steht weniger der literarische Inhalt der Bücher im Vordergrund, 
sondern vielmehr ihre Visualität und das ästhetische Potenzial ihres Covers.82 Das 
besteht insbesondere darin, kulturelle Identität mittels Bild-Text-Konnexionen zu 
erzählen. So besitzt das Medium Cover einen starken Verweischarakter: Es eröffnet 
das Spannungsfeld von visueller Eingänglichkeit und inhaltlicher Verdichtung. 
Das über die verschiedenen Dinge hinweg unterschiedlich aufgegriffene Motiv der 
Schiffsreise wird dadurch auf medial diversifizierte Weise vermittelt. Gleichzeitig 
verfolgt der Einsatz von Schrift in der künstlerischen Praxis seit Beginn des 20. 
Jahrhunderts unterschiedliche Ziele: 

»Zum einen verwenden Künstler/-innen Schrift-Zitate aus der Werbung, Reklame, 
Schriften oder Zeitungsausschnitte, um über eine neue, nicht-mimetische inhalt
liche Ebene, das Bild wieder näher an die Realität heranzuführen. Zum andern 
erhält durch die Verwendung von realen Zeitungsausschnitten, Werbeanzeigen 
etc. die Realität tatsächlich allein durch das Material Einzug in die Malerei, das 
Bild integriert die Wirklichkeit, anstatt auf sie zu verweisen.« (Ströbel 2013: 31) 

Der von Katrin Ströbel benannte Einzug der Realität durch Schriftmedien lässt sich 
bei Adéagbo auch mit der Spezifität des Orts im jeweiligen Ausstellungsraum in 
Form von Fundstücken gleichsetzen. Denn, »in der künstlerischen Verwendung 
kommt Fundstücken im Sinne physischer Relikte eine andere Beweiskraft zu als 

beginnt und im 19. Jahrhundert kulminiert und Frankreich zur zweitgrößten Kolonialmacht 
wird. Nach Auflösung des französischen Kolonialreichs – nach 1945 – verweist die Verbrei
tung der französischen Sprache auch heute noch auf die koloniale Expansion Frankreichs und 
die ehemaligen Besetzungen in Nord- und Südamerika, Asien und Afrika. 

82 Die Präsenz der Cover kann mit der ikonischen Relevanz der frühneuzeitlichen Frontispize 
in Verbindung gebracht werden, die gerade für die bildliche (idealisierte) Darstellung der 
Kammern eine wichtige Rolle spielten. Exemplarisch genannt werden kann in diesem Kon
text das 1599 veröffentlichte Frontispiz zum Inventar der Sammlung des italienischen Apo
thekers Ferrante Imperato, das sein Kunst- und Naturalienkabinett abbildet. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 117 

dem gemalten Bild« (Wagner 2002: 110)83, was in besonderer Weise auf Zeitungen 
und Zeitschriften, Falt- oder Flugblätter, Poster und Plakate sowie Postkarten zu
trifft, die Adéagbo in L’explorateur et les explorateurs integriert. Die Beweiskraft und 
Beglaubigungspotenz dieser Schriftmedien liegt vor allem in ihrem Aktualität sug
gerierenden dokumentarischen Charakter: »Die erinnernde Rekontextualisierung 
belegt das ausgewählte Stück mit einer singulären Geschichte, für die es Dokument 
ist.« (Wagner 2002: 110) Zudem gibt es 480 Kopien84, die aus Büchern angefertigt 
wurden, und die Adéagbo teilweise mit handschriftlichen Notizen versehen hat. Die 
Kopien verweisen zum einen auf das Original, auf die Bücher, die sich in Cotonou 
befinden, zum anderen wird durch das Nebeneinanderstellen von Original und 
Kopie eine dehierarchisierende Medienordnung initiiert, sprich die Kopie ist hier 
genauso viel wert wie das Original.85 

In Adéagbos künstlerischer Praxis ist das Sammeln somit vor allem durch die 
Verbindung mit dem jeweiligen Ort als methodische Strategie gekennzeichnet, das 
sich im Sinne Bruno Latours als Terrestrisch-Werden beschreiben lässt. Durch die 
Dinge, die weder als genuin lokal oder global erscheinen, versucht er sich mit dem 
jeweiligen Ort zu verbinden bzw. an dem jeweiligen Ort ›zu landen‹. Diese Orts
referentialität wird jedoch immer wieder auch durch Dinge unterlaufen, die sich 
nicht dem jeweiligen Ausstellungsort oder seiner Heimat als Herkunftsort zuord
nen lassen, was sich mit Latours Einschätzung zusammenbringen lässt, dass es im 
Anthropozän weder das genuin Lokale noch das genuin Globale geben kann. Wo
durch die Arbeit durch die gesammelten Dinge auch unerklärliche, exzentrische, 
eigentümliche, ambige Momente in sich trägt und sich von eindeutigen Zuschrei
bungen – wie sie etwa das moderne Archiv kennzeichnen – befreit. Das Sammeln 
erscheint hier zudem als radikal subjektiver Prozess, der auch in der Ausstellungssi
tuation Adéagbo als Autor des Werks, durch etwa handschriftliche Notizen, Präsenz 
verleiht. Er transformiert Dinge daher auf ideeller, aber teilweise auch auf materi
eller und medialer Ebene, ohne ihre eigene Geschichtlichkeit und Referenz zum je
weiligen Fundort zu negieren. Dadurch emanzipiert er sich von westlichen Darstel
lungsweisen und markiert das immer noch mitschwingende »kolonial Unbewusste« 

83 Zu den Gemälden in der Arbeit führt Kerstin Schankweiler Folgendes aus: »Die insgesamt 67 
in die Installation integrierten Gemälde (davon 63 mit identischen Maßen, 65 × 85 cm) sind 
mit Acrylfarbe auf Holz gemalt und wurden alle von dem Schildermaler Adahoumé (Esprit) 
im Auftrag von Adéagbo hergestellt.« (Schankweiler 2012a: 116–117) 

84 Die Kopien sind etwa Reproduktionen einzelner Buchseiten, die aneinandergereiht werden, 
Kopien vom Schriftverkehr unter anderem mit Kurator:innen, der Künstler:innenliste der do
cumenta11 oder Kopien mit handschriftlichen Notizen und Hinweispfeilen (vgl. Schankweiler 
2012a: 119). 

85 Dieses Nebeneinander von verschiedenen visuellen Kulturen findet sich auch in frühneuzeit
lichen Wunderkammern (vgl. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland 
GmbH 1994: 32). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

(Schmidt-Linsenhoff 2005) musealer Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken auf 
subtile Art, wobei er keine moralisierenden Les- und Deutungsweisen vorgibt. 

Durch das Rekurrieren auf frühneuzeitliche Wunderkammern und die Aus
einandersetzung mit ihrer historischen Inszenierungstradition, außereuropäische 
Artefakte in ein sog. ideelles theatrum mundi zu integrieren, aktualisiert Adéagbo 
das Konzept der Wunderkammer aus einer postkolonialen Perspektive heraus 
(vgl. Schmidt-Linsenhoff 2010), die mit seiner eigenen Biografie tief verwurzelt 
ist. Die historischen Wunderkammern dienen ihm somit als Folie, an der er sich 
historisch abarbeitet, um sich dem »Entdecker-Topos« (Schankweiler 2012: 12) 
aus unterschiedlichen Perspektiven zu nähern. Dieser ist eng mit dem Beginn 
der Kolonialisierung und europäischen Expansion verknüpft, die mit dem Aus
stellen von außereuropäischen Dingen ein ganz bestimmtes, distinktives Bild des 
›Anderen‹ naturalisierte. In L’explorateur et les explorateurs wird dieser Bezug auf 
unterschiedlichen Ebenen ersichtlich, so findet sich in der Arbeit auf vielschichtige 
Weise das Motiv der Schiffsreise wieder. Das die Verweisstruktur von Mikro- und 
Makrokosmos implizierende theatrum mundi diente als ideelles Konzept, das die 
frühneuzeitlichen Sammler:innen nutzten und in eben jenem sich die, wie Collet 
nachgewiesen hat, ›Exklusion‹ der ›Anderen‹ – durch ihre dezidierte Markierung 
als eben diese – zeigte. So bemächtigt sich Adéagbo der Ausstellungsform der 
Wunderkammer, erzählt eine andere Geschichte von Hierarchie, hebt traditio
nelle Machtdispositive von ›europäisch‹ und ›afrikanisch‹ auf und rückt dadurch 
den Blick auf »weltweite Verflechtungs-, Austausch- und Abhängigkeitsprozes
se« (Knoll/Gingrich/Kreff 2014: 126) globaler Vernetzung. Sammelnd erschließt 
er sich die jeweiligen Orte, indem er seine Sozialisation, Herkunft und Biografie 
explizit in Form der mitgebrachten gesammelten Dinge vermittelt. Die Praktik 
des Sammelns erscheint hier als Inbegriff von Prozessualität, die sich in der Of
fenheit und Unabgeschlossenheit seiner Arbeiten materialisiert, aber auch als 
Emanzipationsprozess über Grenzen des Lokalen und Globalen hinweg, wodurch 
die komplexen Verstrickungen im Anthropozän deutlich werden und Adéagbos 
spezifische Sammelpraktik als Versuch eines Terrestrisch-Werdens erscheint. 

2.3 Tod Williams und Billie Tsien: Wunderkammer (2012) 

Tod Williams und Billie Tsien bespielten mit ihrer raumgreifenden Arbeit Wunder
kammer auf der von David Chipperfield kuratierten 13. Architekturbiennale (2012) in 
Venedig die Casa Scaffali (Haus der Regale) (Abbildung 13). Dieses ehemalige Gar
tenhaus befindet sich im Giardino delle Vergini auf dem Arsenale-Gelände. Williams 
und Tsien bilden zusammen das in New York ansässige Architekturbüro Tod Wil
liams Billie Tsien Architects | Partners, das sie 1986 nach bereits langjähriger Zusam
menarbeit gründeten. Das Architekturbüro konzentriert sich auf architektonische 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 119 

Projekte, die Institutionen wie Museen, Schulen und gemeinnützige Organisatio
nen betreffen. Parallel zu ihrer gestalterischen Praxis sind die beiden auch in der 
Wissenschaft tätig und setzen sich theoretisch – in Vorträgen und Ausstellungspro
jekten – mit Architektur auseinander.86 

Abbildung 13: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. 13. 
Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino delle Vergini. 
© Michael Moran 

In den Produktionsprozess ihrer Wunderkammer involvierten Williams und Tsi
en 35, in unterschiedlichen Regionen der Welt arbeitende Kolleg:innen, Künstler:in
nen, Freund:innen und Mentor:innen mit der Bitte, für die eigene Arbeit relevante 
Dinge auszuwählen. Diese sollten anschließend in schlichten, grauen und eigens für 
die Wunderkammer hergestellten Holzkisten in den Maßen 50,8 × 101,6 × 30,48 cm 
Platz finden, die Williams und Tsien zusammen mit Stephen Iino entwarfen. Die in 
New York gebauten Holzkisten wurden an die partizipierenden Personen und Kol
lektive verschickt, die sie wiederum mit ihren individuellen Dingen, im gefüllten 
Zustand, nach Venedig versandten. In jeder Kiste war der Name der jeweiligen Per
son bzw. des Kollektivs eingraviert sowie die Unterschrift von Williams und Tsien 
zu lesen. Somit war auch in der Ausstellungssituation ersichtlich, auf welche Per
son bzw. welches Kollektiv der jeweilige Kisteninhalt zurückzuführen ist. Die Kisten 

86 Diese Informationen sind auf der Homepage von Tod Williams Billie Tsien Architects 
| Partners zu finden: https://twbta.com/studio/people/tod-williams-billie-tsien/ (Zugriff: 
06.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twbta.com/studio/people/tod-williams-billie-tsien/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://twbta.com/studio/people/tod-williams-billie-tsien/


120 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

fungierten sowohl als Transportsystem als auch Ausstellungsdisplay für die Präsen
tation der Dinge. 

Das Rauminnere der Casa Scaffali, das durch hohe, graue und abgenutzte Regale 
gegliedert ist und lange als Stauraum für Gartengeräte, Werkzeuge und Saatgut ge
nutzt wurde, fungierte erstmals als Ausstellungsort für die 13. Architekturbiennale. 
Die Regalfächer, die für die Ausstellung im Raum verblieben, dienten – im Sinne ei
nes Setzkastens (Abbildung 14) – als maßgebende Referenz für die Größe und farbli
che Gestaltung der Holzkisten. In ihrer Gesamtheit bezeichneten Williams und Tsi
en das durch die Kisten strukturierte Raumensemble als Wunderkammer, was sie wie 
folgt begründeten: »We arrived with a small team, and opened all the boxes to survey 
their contents before positioning everything along the shelves in the Casa Scaffali. 
The result was a wunderkammer: a collection, or tapestry, of the commonalities and 
differences we share as architects, artists, thinkers, and friends.«87 Die Präsenz der 
Wunderkammer, sowohl im Titel als auch in den Ausführungen zu ihrem Bienna
le-Beitrag, sind für die folgende Untersuchung zentral.88 Im Zentrum steht dabei 
vor allem der kollektive Sammelprozess, der in Williams’ und Tsiens Wunderkammer 
zu beobachten ist, was in Kapitel 2.3.1 analysiert wird. Die hierfür wichtigen indi
viduellen Mensch-Ding-Beziehungen innerhalb von Arbeits- und Kreativprozessen 
werden in Kapitel 2.3.2 beleuchtet, um die spezifische Praxis des wunderkammern
den Sammelns in Williams’ und Tsiens Arbeit zu konturieren. Dafür ist sowohl die 
Betrachtung der Ausstellungssituation als auch der dazugehörige Ausstellungska
talog wichtig. In Kapitel 2.3.3 wird die sich in der Arbeit materialisierende wunder
kammernde Praxis als Terrestrisch-Werden entfaltet. 

87 Dieser Textauszug entstammt der Homepage von Tod Williams Billie Tsien Architects | Part
ners: https://twbta.com/work/exhibitions/wunderkammer/ (Zugriff: 06.06.2024). 

88 Dabei ist anzumerken, dass sich der Bezug zu frühneuzeitlichen Wunderkammern durch den 
Titel der Arbeit sehr viel expliziter gestaltet als bei allen anderen Arbeiten, die in diesem 
Buch untersucht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twbta.com/work/exhibitions/wunderkammer/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://twbta.com/work/exhibitions/wunderkammer/


2. Sammeln 121 

Abbildung 14: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. 13. 
Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino delle Vergini. 
© Michael Moran 

In Williams’ und Tsiens Wunderkammer kommen Dinge divergierender Her
künfte, kultureller Kontexte, Materialien, Disziplinen, Wertigkeiten, Bedeutungen, 
Formsprachen und Zeiten zusammen, die jedoch allesamt eint, dass sie aus den 
unterschiedlichen Kontinenten in einer der grauen Holzkisten nach Venedig ka
men. Dadurch entsteht für den Zeitraum der Architekturbiennale im Innenraum 
der Casa Scaffali eine heterogene Sammlung aus Dingen. Die Kisteninhalte zei
gen, trotz des gemeinsamen Arbeitsfelds der Architektur, wie auf unterschiedliche 
Weise architektonische Probleme gelöst, verschiedene Materialien eingesetzt, 
individuelle Zielsetzungen verfolgt werden und somit differente Vorstellungen 
von Architektur und Gestaltung parallel existieren. Durch das (An-)Sammeln der 
individuellen Dinge und das (Ver-)Sammeln der Kisten entsteht ein komplexes 
Ensemble heterogener Dinge, die über ihre temporär-lokale Präsenz im Raum auf 
die verschiedenen Personen und ihre Arbeitsorte, somit eine globale Vernetzung, 
verweisen. Zwar gaben Williams und Tsien den Impuls für das gemeinsame En
semble durch das Versenden der leeren Kisten und ihrer Bitte »to fill a box with 
objects that inspire« (Williams/Tsien 2013: 16), welche Dinge jedoch gesammelt 
wurden und in die Kisten gelangten, lag außerhalb ihres Handlungsspielraums. 
So waren vor allem die 35 angefragten Kolleg:innen, Künstler:innen, Freund:innen, 
Mentor:innen als Sammler:innen tätig89, indem sie eben jener Bitte von Williams 

89 Beteiligt waren Marwan Al-Sayed, Anthony Ames, Matthew Baird, Marlon Blackwell, Will 
Bruder, Wendell Burnette, Johan Celsing, Chen Chen & Kai Williams, Taryn Christoff & Mar

tin Finio, Annie Chu & Rick Gooding, W.G. Clark, Brad Cloepfil, Elizabeth Diller, Ricardo Sco
fidio & Carles Renfro, Peter Eisenmann, Steven Holl, Stephen Iino, Toyo Ito, Bijoy Jain, Claudy 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und Tsien nachgingen und für sie wichtige Dinge in der Kiste versammelten und 
innerhalb dieser miteinander individuell arrangierten. Auch die Präsentation der 
Kisten innerhalb der Ausstellung spiegelte die Individualität ihrer Inhalte wider. 
Die aufgeklappten oder vollständig von ihrem Deckel befreiten Holzkisten wurden 
auf unterschiedliche Weise im Ausstellungsraum positioniert: entweder auf dem 
Boden oder innerhalb der Regalfächer, von oben einsehbar oder auf der Seitenwand 
stehend, so dass der Blick in die Kiste von vorne möglich war. Darüber hinaus war 
der Inhalt einiger weniger Kisten außerhalb der jeweiligen rahmenden Kiste ausge
stellt und in schmalen Glasvitrinen in der Mitte des Raums – etwa die Kisteninhalte 
von Glenn Murcutt & Wendy Lewin, W.G. Clark und Jennifer Luce –, von der Decke 
hängend90 – dies war etwa bei der Präsentation des Kisteninhalts von Mack Scogin 
& Merrill Elam der Fall (Abbildungen 15 und 16) – oder auf der zugehörigen Kiste 
ausgestellt. 

Im Katalog lässt sich der Prozess des Kisten-Befüllens sowie die jeweilige Idee, 
die ihm zugrunde lag, in unterschiedlicher Text- und Bildform nachvollziehen. In 
ihm sind Hinweise zu jeder Kiste und den zugehörigen Personen, beschreibende 
Texte, Fotografien des Kisteninhalts und Skizzen zu finden. Die Fotografien doku
mentieren dabei beispielsweise das Befüllen der Kiste – durch Toyo Ito (vgl. Wil
liams/Tsien 2013: 139–141) – oder den Transformationsprozess der ursprünglichen 
Box hin zu einer kleineren Box, wie es bei Chen Chens & Kai Williams’ Kiste der Fall 
war. In ihrer verkleinerten Kiste findet genau ein Magic 8 Ball91 Platz (vgl. Williams/ 

Jongstra, Francis Kéré, Jennifer Luce, José Antonio Martínez Lapeña & Elías Torres, Thom May

ne, Richard Meier, Murray Moss, Glenn Murcutt & Wendy Lewin, Sheila O’Donnell & John Tuo
mey, Juhani Pallasmaa, Mack Scogin & Merrill Elam, Brigitte Shim & Howard Sutcliffe, Karen 
Stein, Ursula von Rydingsvard und Peter Zumthor. 

90 Die teilweise von der Decke hängende Präsentationsweise der Kisteninhalte erinnert an die 
als obligatorisch geltenden Krokodilpräparate, die in frühneuzeitlichen Wunderkammern 
meistens an der Decke platziert waren. Auf besonders emphatische Weise zeigt sich die Prä
sentation des Krokodils im 1599 veröffentlichten Frontispiz zum Inventar der Sammlung des 
italienischen Apothekers Ferrante Imperato. Das Krokodilpräparat, das eine zentrale Posi
tion in der Mitte der Zimmerdecke einnimmt, stellt mit der Vorderseite abgewandt seinen 
Rückenpanzer zur Schau. Von anderen naturalia firmiert, lenkt es mit seiner ungeheuren Prä
senz den Fokus auf die Decke des Raums und bekrönt das Raumensemble durch seine Posi
tion (vgl. Bauernfeind 2018: 20–22). 

91 Der Magic 8 Ball ist ein Spielzeug, das der schwarz-weißen Billardkugel mit der Nummer acht 
ähnelt. Das Original wurde in den 1950er-Jahren entwickelt und besitzt im Inneren einen Me

chanismus, der nach einem Zufallsprinzip Ja-Nein-Fragen beantworten kann. Die schwarze 
Kunststoffkugel ist mit einer tintenartigen Flüssigkeit gefüllt, in der ein Ikosaeder (Zwanzig
flächner) schwimmt, auf dessen Flächen die verschiedenen Antworten in erhabenen Buch
staben stehen. Gegenüber der 8 befindet sich auf der Kugeloberfläche ein Fenster, in dem 
die Antworten zu lesen sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 123 

Tsien 2013: 83–85).92 Darüber hinaus sind im Katalog auch Fotografien des Produk
tionsprozesses abgedruckt, in denen nachvollziehbar wird, wie der Inhalt der Kiste 
jeweils entstanden ist, so etwa bei der Kiste von Claudy Jongstra (vgl. Williams/Tsien 
2013: 153–155). 

Abbildungen 15 und 16: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. Kiste von 
Mack Scogin & Merrill Elam. 13. Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino 
delle Vergini. © Michael Moran 

Architektonische Entwurfsprozesse als Netzwerke gedacht 

Um zu verstehen, warum Williams und Tsien das Konzept und den Begriff Wun
derkammer für ihre Arbeit wählten, ist zunächst ein Blick auf die Struktur von ar
chitektonischen Entwurfsprozessen und die Darstellung dieser – beispielsweise in 
Ausstellungen – hilfreich, für die der immobile Status von Architektur eine zentrale 
Rolle spielt. Denn anders als sog. bewegliche Flachware oder Skulpturen lässt sich 
Architektur nicht, ohne sie medial zu transformieren, im Ausstellungsraum zeigen. 
Denkt man an den Typus der Architekturausstellung, dann sind hier Modelle, Fo
tografien, Zeichnungen oder Videos von Gebäuden oder das Zeigen und Einbezie
hen von an der Architektur beteiligten Akteuren notwendig, um den Produktions- 
und Entstehungsprozess narrativ nachzuvollziehen (vgl. Otti 2015: 37). Hält man 
sich diese Tatsache vor Augen, so liegt dem Begriff der Architekturausstellung ei
ne Paradoxie zugrunde. Während die Architektur als Medium durch ihre Unbeweg
lichkeit gekennzeichnet ist, ist die Ausstellung – im Speziellen die Sonderausstel
lung – ein ephemeres Phänomen, das sich vor allem durch Mobilität und Flexibi
lität auszeichnet. Durch Ausstellungen werden immer wieder auf neuartige Weise 

92 Diesem wurde die Tinte entzogen und er wurde mit dem Brackwasser der Lagune von Vene
dig aufgefüllt. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Themen, Dinge und Kontexte miteinander verbunden und in einen Zusammenhang 
gebracht, was sich antagonistisch zum immobilen Charakter von Architektur ver
hält (vgl. Ruhl 2015: 14). So ist das Architektursammeln und -ausstellen gerade für 
den musealen Bereich eine kuratorische Herausforderung, da es nur über jene ge
rade benannten ›sekundären‹ und ›referentiellen‹ Dinge visualisiert werden kann 
(vgl. Lepik 2014: 10): 

»Sekundäre Objekte verweisen auf den Entwurfs- und Denkprozess geplanter 
Architektur, also beispielsweise Architekturzeichnungen, Renderings, Fotomon

tagen oder Modelle. Referenzielle Objekte sind Fotografien, Videos, nachgebaute 
Modelle und ähnliches [sic!], die gebaute Architektur ganz oder in Teilen ab
bilden, aber von dieser abhängig sind und ebenfalls keine reale Erfahrung von 
Architektur vermitteln.« (Lepik 2014: 10) 

Darüber hinaus wurde der Problematik, Architektur im Innenraum zu zeigen, 
damit begegnet, originale Bauteile von Architektur auszustellen.93 Dies sollte zu
mindest in gewisser Form einen authentisch materiellen und formalästhetischen 
Eindruck für Besuchende ermöglichen, im Sinne einer »Eins-zu-eins-Erfahrung« 
(Lepik 2014: 11).94 Jene ›sekundären‹ und ›referentiellen‹ Dinge hängen dabei eng 
mit dem Entwurfs- und Entstehungsprozess von Architektur zusammen und we
niger mit einem ökonomischen Wert (vgl. Lepik 2014: 18). Eva Maria Froschauer 
spricht in diesem Kontext auch von »Entwurfsdinge[n]« (Froschauer 2019: 9). Nach 
Froschauer konzentrieren sich in diesem Begriff sowohl »Denkungsart, Material
handhabung« als auch »Dingverwendung und Schaffensprozess« (Froschauer 2019: 
11). Denn, darauf verweisen Bruno Latour und Albena Yaneva, »[d]er architektoni
sche Entwurf umfasst ein komplexes Konglomerat von vielen, auch überraschenden 

93 In diesem Kontext ist exemplarisch die von Kozo Kadowaki kuratierte Ausstellung Co-owner
ship of Action: Trajectories of Elements (2021) im japanischen Länderpavillon auf der 17. Inter
nationalen Architektur-Biennale in Venedig zu nennen. Das Ausstellungskonzept bestand 
darin, ein demoliertes Holzhaus aus Japan, das vor Ort abgerissen werden sollte, in zerlegte 
Einzelteile nach Venedig zu transportieren, um es dort wieder aufzubauen. Die beim Trans
port verloren gegangenen Elemente wurden vor Ort durch neue Materialien ersetzt, die unter 
anderem die lokalen Handwerker:innen in Venedig, die das Haus für die Ausstellung restau
rierten und zusammensetzten, mit einbrachten. Dabei wurde das Haus nicht in seiner ur
sprünglichen Form wiedererrichtet, sondern einzelne Elemente bekamen eine neue Funktion 
zugesprochen und fanden eine andere Verwendung. Ein Beispiel waren etwa die im Ausstel
lungsraum installierten Bänke, die aus dem Dach des Hauses gefertigt wurden. Architektur 
erscheint vor diesem Hintergrund als kollaborativer Prozess, der sich innerhalb eines Netz
werks verschiedener Akteure materialisiert. 

94 Andreas Lepik verweist in diesem Kontext auf folgende museale Beispiele: das Musée des 
Monuments Français in Paris, das Pergamonmuseum in Berlin und das Metropolitan Museum 
of Art in New York (vgl. Lepik 2014: 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 125 

Akteuren, die in der Architekturtheorie nur selten berücksichtigt werden« (Latour/ 
Yaneva 2008: 85). Eben jenen heterogenen Akteuren – Dinge und Materialien diver
gierender Herkünfte, kulturelle Kontexte, Materialien, Disziplinen, Wertigkeiten, 
Bedeutungen, Formsprachen und Zeiten – denen wir auch in den bestückten 
Holzkisten in Williams’ und Tsiens Wunderkammer begegnen. Dass der Prozess des 
Entwerfens von vielen unterschiedlichen Akteuren abhängig ist, lässt sich bereits 
anhand der einfachsten technischen Tools ablesen, die etwa zur Imagination und 
Visualisierung von Räumlichkeit dienen: 

»Schon die kleinste Untersuchung auf dem Gebiet der architektonischen Anthro
pologie, das kleinste Experiment mit Materialien und Formen zeigt, in welchem 
Mass [sic!] ein Architekt mit unterschiedlichsten Werkzeugen ausgestattet sein 
muss – mit technischen Imaginationshilfen und mit den individuellen – um ein 
Gebäude auf einfachste Art und Weise visualisieren zu können.« (Latour/Yaneva 
2008: 85) 

Die Wichtigkeit der Dinge beim Entwurfsprozess von Architektur steht jedoch der 
tradierten Vorstellung entgegen, in der das Entwickeln von architektonischen Ent
würfen als eines gedacht wird, das scheinbar unabhängig von allen anderen Einflüs
sen und Faktoren ausschließlich aus künstlerischen Fähigkeiten und Wissen her
vorgehe (vgl. Froschauer 2019: 22). Diese Vorstellung verhält sich konträr zu den all
täglichen Arbeitsprozessen, die nur durch ein breit gefächertes Netzwerk aus ver
schiedenen Personen, Kenntnissen, Dingen, Perspektiven und Werkzeugen funk
tionieren (vgl. Froschauer 2019: 22). In der jüngeren Forschung werden vor allem, 
um tradierten und verkürzten Vorstellungen von Architektur entgegenzuwirken, 
Beziehungen, Geflechte und Vernetzungen in den Blick genommen, in denen auch 
Entwurfsdinge eine wichtige Akteur-Rolle einnehmen.95 

2.3.1 »We filled the box with people«96 – Kollektives Sammeln 

Darüber hinaus ist die Praktik des Sammelns, folgen wir Eva Maria Froschauer, ein 
zentrales »Werkzeug des Entwerfens« (Froschauer 2019: 11) im architektonischen 
Gestaltungsprozess. Der Zusammenhang von Homo Architectonicus und Homo Coll
ector (vgl. Froschauer 2019: 11) – somit die Parallelität der Handlungsweisen von Ar
chitekt:in und Sammler:in – kann vor allem durch die »Produktivität des Sammelns 
und deren Übertragbarkeit auf das Entwerfen der Architektur« (Froschauer 2019: 12) 
gedacht werden. Dabei sind »das Sammeln und das Entwerfen als verwandte projek
tive Praxen« (Froschauer 2019: 13) zu verstehen, die, verfolgt man diesen Gedanken

95 Vgl. weiterführend u.a. Till 2009 und Thomas/Amhoff/Beech 2016. 
96 Williams/Tsien 2013: 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

strang weiter, darin münden »das Entwerfen ›an sich‹ als ›kolligierende Tätigkeit‹ 
zu verifizieren« (Froschauer 2019: 14). Inwiefern ist die Verbindung von Architektur 
und Sammeln auf Tod Williams’ und Billie Tsiens Wunderkammer zu beziehen? 

Die Antwort auf die Frage nach dem »Wer« und dem »Warum« des Sammelns97 
– und den sich daraus ergebenden Konsequenzen – kann nach Martina Wernlis Auf
fassung unterschiedlich ausfallen: »Sammeln kann man allein, in einer Gruppe, in 
einem Verein oder mit virtuell Verbundenen, es macht einsam oder schafft Gemein
schaft. […] Die Sammlungen kommen zu gewissen Zeiten in einer bestimmten Form 
vor, sind eine Modeerscheinung oder haben Bestand.«98 (Wernli 2017: 7) Williams’ 
und Tsiens spezifisches Auswählen von Personen und das Weitergeben des Samm
lungsakts an weitere Akteur:innen durch die Bitte, Dinge in den bereitgestellten Kis
ten zu versammeln, verändert das Sammeln insofern, dass es sich von einer rein in
dividuellen zu einer gemeinschaftlichen Handlung verschiebt. In diesem Kontext 
ist das folgende Zitat von Williams und Tsien in Bezug auf den Entstehungsprozess 
ihrer Arbeit wichtig: »We filled the box with people who were our teachers and men
tors and people we taught and mentored[,] people for whom we worked and people 
who inspire us[,] people who amaze us[,] people we love[,] friends. That is what is in 
our box.« (Williams/Tsien 2013: 24) Sie bringen hier den Kisteninhalt mit der jewei
ligen Person, die sie bestückt hat, und ihre spezifische Beziehung zu dieser Person 
miteinander in Verbindung. Somit verweisen die Dinge in den Kisten auf die Projek
te der Personen und die jeweiligen individuellen Arbeits- und Kreativprozesse. Die
se Konnexion zwischen Arbeitsprozess, Person und Kiste wird auf den ersten Blick 
im Ausstellungsraum nicht sichtbar, erst die Signaturen auf den Holzkisten verwei
sen auf die Person(en), die der spezifischen Kiste und ihrem Inhalt zugeordnet sind. 
Diese, über den Raum hinausreichende Verweisstruktur in die ganze Welt, ebenso 
wie die Heterogenität der Kisteninhalte, bringt ein ästhetisch hohes Maß an Kom
plexität mit sich, was zu einem Moment der Überforderung durch die vielgestalti
ge Materialfülle führt. Zunächst sind keine Analogien oder Ähnlichkeiten zwischen 
den Dingen auszumachen, nur die grauen Kisten schaffen eine rahmende Konstan
te. Diese komponierte Komplexität im Raum scheint äquivalent zur Gegenwart: Die 
Arbeitsprozesse der Architekt:innen und Künstler:innen sind individuell und viel
gestaltig, ebenso wie die Dinge, die sie inspirieren, beeinflussen, affizieren und an 

97 Martina Wernli unterscheidet darüber hinaus drei verschiedene Sammelintentionen: »Ge
sammelt werden kann mindestens in drei Richtungen: Das Sammeln mag erstens offen und 
zweckfrei, zweitens auf Bewahren und eine teleologische, wenn auch vielleicht illusorische 
Vollständigkeit ausgerichtet oder drittens ein ökologisch-ökonomisch motiviertes Anhäufen 
zur Wiederverwertung sein, wenn Pfandflaschen zu einer Sammelstelle gebracht werden.« 
(Wernli 2017: 7) 

98 Ähnlicher Meinung sind auch Volker Ilgen und Dirk Schindelbeck, was sich in folgender Aus
sage zeigt: »Sammeln wird zwar meist individuell betrieben, ist aber gleichwohl als kollekti
ves Phänomen ernst zu nehmen.« (Ilgen/Schindelbeck 1997: 8) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 127 

denen sie sich reiben. Darauf verweisen die Texte und Fotografien im Ausstellungs
katalog, in denen die Wichtigkeit des Sammelprozesses für die architektonische all
tägliche Praxis thematisiert wird: Die Architekt:innen und Künstler:innen sind hier 
als Sammler:innen inszeniert. Man sieht sie etwa beim Befüllen der Kisten, in Akti
on mit den Materialien und in Kontemplation mit den jeweiligen Dingen.99 

Dass das Sammeln zentraler Bestandteil seiner alltäglichen Arbeit als Architekt 
ist, beschreibt etwa W. G. Clark in dem zu seiner Kiste gehörenden Text im Aus
stellungskatalog.100 Ergänzend zu einer Aufzählung der unterschiedlichsten Dinge 
in seiner Kiste – zwanzig gebrauchte Terminkalender, die mit einer Schnur zusam
mengebunden sind, neun verschiedene Wachsmalstifte, ein Erdglobus, acht verstei
nerte Haifischzähne, ein versteinerter Pferdezahn, sechs versteinerte Wirbeltiere, 
eine versteinerte Muschel, sechs versteinerte Knochen, zwei indianische Tonscher
ben, fünf Fläschchen mit Fossilien, Kieselsteinen und Meerglas, zwei Steine, eine 
winkende Maneki-neko-Katze, die CD Highway 61 Revisited von Bob Dylan, ein bat
teriebetriebener Digitalrekorder, sechzehn Bilder und neun Bücher – ist folgender 
Text zu lesen: 

»This box doesn’t contain references to architecture so much as it contains ref
erences to Earth. Much of the collection comprises collected by me in South Car
olina along with found Native American Pottery shards, five vials containing peb
bles, more small fossils, sea glass. A globe of the Earth is included, as are twenty 
calendar notebooks representing twenty years of teaching architecture. Crayons 
represent a love of drawing from early age. The books largely represent ethical 
positions that I’ve admired. Bob Dylan is included because of his influence on our 

99 Hier drängt sich etwa der Zusammenhang zu Walter Benjamins Text Ich packe meine Bibliothek 
aus (1931) auf, in dem er ein ähnliches Sinnieren über gesammelte Dinge beschreibt: »Man 
braucht nur einen Sammler zu beobachten, wie er die Gegenstände seiner Vitrine handhabt. 
Kaum hält er sie in Händen, so scheint er inspiriert durch sie hindurch, in ihre Ferne zu schau
en.« (Benjamin 1972: 389) 

100 Der Aspekt der dezidierten Selbstinszenierung der partizipierenden Architekt:innen und 
Wissenschaftler:innen als Sammler:innen im Katalog zur Ausstellung sowie die Ausrich
tung der eigenen künstlerischen Darstellung zum inhaltlichen Bezugsrahmen der Wunder

kammer sind in diesem Kontext kritisch mitzudenken. Denn die Bedeutung von (Ausstel
lungs-)Katalogen – insbesondere durch ihren dauerhaften Charakter über die Ausstellung 
hinweg – ist kaum zu überschätzen. Diesen stets mit zu reflektierenden Stellenwert von Ka
talogen für alle beteiligten Personen der Produktion, seien es Künstler:innen, Kurator:innen, 
Fotograf:innen oder Gestalter:innen, pointiert Albert Coers wie folgt: »Zusammen mit dem 
Ausstellungsverzeichnis sind [Kataloge] Ergebnis und zugleich Gradmesser von Produktivi
tät und Bekanntheit, ähnlich der Publikationsliste eines Wissenschaftlers. Ausstellungska
taloge bedeuten, auch für Institutionen, den manifesten Nachweis von Aktivität, bieten Ge
legenheit zur Geschichtsschreibung und Profilierung. Sie signalisieren, über ein Netzwerk 
an Förderern, Autoren und Gestaltern zu verfügen, mehr noch als eine weniger aufwendige 
Webseite.« (Coers 2015: 1) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

lives; Highway 61 Revisited is when everything changed, including me. Mounted 
images include my grandmother and places that have been very important. The 
digital recorder plays a continuous loop of a mockingbird song whose intrepid 
inventiveness never ceases to amaze me. It’s poignant and always new each time 
you hear it.« (Clark, zit.n. Williams/Tsien 2013: 102) 

Das Sammeln wird hier von Clark als subjektiver Prozess beschrieben, der individu
elle Sammlungen hervorbringt, die eng mit der sammelnden Person verknüpft sind. 
Ähnliches ist im Text von Stephen Iino zu lesen, deren Kisteninhalt vergleichswei
se vielfältig ist: Ein Deckenpaneel aus Tannensperrholz mit hellblauer Beize, eine 
Tür aus roter Eiche mit Spiegel und Milchglasscheiben, zwei stumpfe Stahlschar
niere, ein Türknauf aus Stahl, ein Paraventrahmen aus Nussbaumholz, ein Paravent 
aus Aluminium, zwei Untersetzer aus Hartholz, ein Schnapsglas mit der Aufschrift 
»WNYS«, ein Schnapsglas mit »I love NY«, eine Kaffeetasse mit »We Are Happy to 
Serve You«, eine Teetasse aus Keramik, eine geschwärzte und gewachste Stahlket
te mit zwei Stahlschrauben, eine TM/SI-Herz-in-Hand-Skulptur aus Eichen- und 
Kirschbaumholz, zwei Origami-Kraniche, ein an einer Nylonschnur aufgehängter 
Glockenschlag aus Stahl, ein Glockenschlag-Drücker aus Nussbaumholz, mehre
re Dutzend zerbrochene Spiegel an Kevlar-Fäden, ein Stück Treibholz aus Tannen
sperrholz, ein Zollstock aus Holz und Messing, vier Fahrradkettenräder aus Stahl, 
verschiedene Nägel und Schrauben, zwei Glasbrote, drei messerscharfe Regalbret
ter aus Nussbaumholz mit Epoxidbeschichtung. 

Diese heterogene Aufzählung erinnert ebenfalls an die Beschreibungen Wal
ter Benjamins in seinem Passagen-Werk (1927–1940). Um die Essenz der Moderne 
zu konkretisieren, untersuchte Benjamin die Pariser Passagen, die als Orte des 
Konsums das Leben des 19. Jahrhunderts in Paris paradigmatisch widerspiegeln. 
Im Passagen-Werk findet sich eine dem Kisteninhalt von Stephen Iino ähnliche 
Aufzählung von Dingen: 

»In den Passagen erhalten sich Formen von Kragenknöpfen, zu denen wir die 
entsprechenden Kragen und Hemden nicht mehr kennen. Ist ein Schusterladen 
Nachbar einer Confiserie, so werden seine Schnürsenkel gehänge lakritzenähn
lich. Über Stempel und Letternkästen rollen Bindfäden und Seidenknäuel. Nackte 
Puppenrümpfe mit kahlen Köpfen warten auf Behaarung und Bekleidung. Frosch
grün und korallenrot schwimmen Kämme wie in einem Aquarium, Trompeten 
werden zu Muscheln, Okarinen zu Schirmkrücken, in den Schalen der photogra
phischen Dunkelkammer liegt Vogelfutter. Drei Plüschstühle mit Häkelschonern 
hat der Galeriewächter in seiner Loge, aber daneben ist ein ausgeleerter Laden, 
von dessen Inventar nur ein Schild übrig blieb, das Gebisse in Gold, in Wachs und 
zerbrochen ankaufen will.« (Benjamin 1982: 1042) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 129 

Der in Benjamins Beschreibungen zu lesende Verweis auf eine vergangene Gegen
wart und die Wichtigkeit des Prozessualen für das Sammeln findet sich auch in Iinos 
schriftlichen Reflexionen wieder: 

»Over the years I have accumulated many objects. From pieces of trash to items 
made by myself and others; from things that I like and those I think can be fixed, 
reused, or repurposed; things which evoke memories. When I make something 
for a client, I have a hard time throwing away the remaining material cutoffs, 
scraps, jigs, and templates after the job is completed. Oddly, though, when Billie 
and Tod asked me to put things in this box, nothing jumped out as something 
that must be included. Instead, what I wanted to put in were the engagements 
that I have with people, materials and physical constants, and the act of making 
itself.« (Iino, zit.n. Williams/Tsien 2013: 132) 

Aus den beiden Zitaten von Clark und Iino ist abzulesen, wie zentral das Sammeln 
als alltägliche Praxis für sie als Architekten ist und wie sehr es ihren Kreativprozess 
mitbestimmt. Wie bei Georges Adéagbos Arbeit herausgestellt, stehen die Dinge da
bei nicht nur für sich, sondern verweisen stets auf bestimmte Orte, Prozesse, Projek
te und Menschen. Festgehalten werden kann an dieser Stelle, dass sich das Sammeln 
in der Arbeit Wunderkammer von Tsien und Williams auf zweifache Weise vollzieht. 
Zum einen lässt sich das spezifische Auswählen von Personen und das Weitergeben 
des spezifischen Sammelakts an andere Akteure als kollektives Sammeln bezeich
nen. Zum anderen sind es die partizipierenden Architekt:innen und Künstler:innen 
selbst, die in ihrer alltäglichen Praxis Dinge sammeln, die ihren Kreativ- und Ent
wurfsprozess mitbestimmen. Der Arbeit liegt somit eine doppelte Sammellogik zu
grunde. 

2.3.2 Dinge als Akteure im architektonischen Schaffensprozess 

Den Kreativ- und Entwurfsprozess von Architektur in Tod Williams’ und Billie Tsi
ens Wunderkammer zu reflektieren, bedeutet auch, die Rolle von Dingen aufzugrei
fen, die »an einer kinästhetischen, anti-haptischen Technikwende« wichtiger und 
»virulenter denn je sind« (Pöpper 2015: 17). Sie »sind nicht nur materielle Gegenstän
de, sondern zugleich nicht-materielle Verweisungen auf komplexe und […] gestisch- 
wirksame Handlungsgefüge« (Pöpper 2015: 43). Dinge sind, Thomas Pöpper zufol
ge, demnach niemals neutral, sondern durchzogen von Bedeutungen. Auch Gus
tav Roßler setzt sich in seinem Text Kleine Galerie neuer Dingbegriffe. Hybriden, Quasi- 
Objekte, Grenzobjekte, epistemische Dinge (2008) mit der gegenwärtigen Relevanz von 
Dingen und damit einhergehenden neuen Dingbegriffen auseinander. Er betont – 
unter anderem in Anschluss an Bruno Latours Überlegungen – die gemeinsamen 
Eigenschaften von Hybriden, Quasi-Objekten, Grenzobjekten und epistemischen 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Dingen. Diese sind, so Pöpper, allesamt als »konkret, multipel, unrein, werdend, 
netzig, problematisch« (Roßler 2008: 101) zu charakterisieren. Schauen wir uns die 
Dinge an, die Williams und Tsien in ihrer Wunderkammer versammeln bzw. versam
meln lassen, dann sind es vor allem drei von Roßler konturierte Eigenschaften von 
Dingen, die für das Verständnis der Arbeit als Wunderkammer hilfreich sind: »mul
tipel, plural«, »im Werden begriffen« und »netzwerkartig« (Roßler 2008: 101–102). 
Als heterogene Akteure mit diversifizierter Erscheinung sind die in Williams’ und 
Tsiens Arbeit zu findenden Dinge erstens ›multipel‹ und ›plural‹. Denn es ist nicht 
nur ein einziges Ding, das als Inspirationsquelle der jeweiligen Entwurfsprozes
se der Architekt:innen, Künstler:innen und Kollektive dient, sondern eine Vielzahl 
unterschiedlichster Dinge, die im Rahmen dieses Prozesses miteinander in Verbin
dung treten. Das kongruiert mit Roßlers folgenden Ausführungen: »Sie sind multi
pel, plural; hier ist nicht von dem Erkenntnisobjekt, sondern von epistemischen Din
gen die Rede, nicht von dem Ding an sich, sondern verschiedenerlei Dingen; von 
Anfang an treten die neuen Dinge oder Objekte zu mehreren auf.« (Roßler 2008: 
101) Zweitens bringen die Dinge in Williams’ und Tsiens Wunderkammer keine stati
sche Ästhetik mit, sondern sind mit Roßlers Worten gesprochen »im Werden begrif
fen, entwickeln eine gewisse Eigendynamik, haben eine Geschichte. Als geworde
ne, fixierte sind sie stets Stufen in einem Prozess oder stabilisierte Entitäten« (Roß
ler 2008: 101). Darüber hinaus lassen sich die Dinge in Williams’ und Tsiens Arbeit 
als netzwerkartig beschreiben. Sie vernetzen einerseits die unterschiedlichen Per
sonen und ihre Wohn- und Arbeitsorte sowie ihre Entwurfspraktiken miteinander, 
andererseits sind sie in ihrer Zusammenkunft als Ding-Ensemble und Netzwerk im 
Ausstellungsraum erfahrbar. Somit sind sie, wie Roßler formuliert, »netzwerkartig, 
vernetzt und vernetzend; sie bahnen Netzwerke, zirkulieren darin oder stellen de
ren lokale Knoten dar« (Roßler 2008: 102). 

Die multiplen, pluralen, werdenden und netzwerkartigen Dinge in Williams’ 
und Tsiens Wunderkammer bestimmen den Arbeits- und Entwurfsprozess der je
weiligen als Architekt:in oder Künstler:in arbeitenden Person maßgeblich mit, was 
auch im folgenden Zitat des an der Arbeit partizipierenden Architekten Matthew 
Baird in Williams’ und Tsiens Ausstellungskatalog Erwähnung findet. In diesem 
beschreibt er eindrücklich die Wichtigkeit von Dingen für seinen Arbeitsprozess: 
»Each [thing] has nurtured my imagination and influenced my creative process. 
The act of selecting objects for the Biennale installation has reinforced the presence 
of these objects, which in many cases have become such a part of my every day 
that they have faded into the background.« (Baird, zit.n. Williams/Tsien 2013: 44) 
In Bairds Ausführungen wird deutlich, dass die Verbindung zwischen Mensch 
und Ding im Arbeits- und Kreativprozess nicht einseitig strukturiert ist, sowohl 
Material als auch Person gestalten den Produktionsprozess mit. So sind es keine 
passiven »galileischen Objekte«, die uns in der Wunderkammer von Williams und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 131 

Tsien begegnen, sondern im Gegenteil »lovelockianische Objekte« (Latour 2018: 89), 
die den Entwurfs- und Kreativprozess von Architektur aktiv mitgestalten. 

Um diese Zusammenarbeit – von Mensch und Ding – zu konkretisieren, sind 
Tim Ingolds Ideen zur Tätigkeit des ›Machens‹ hilfreich, in denen er sich von dem 
auf Aristoteles zurückgehenden hylemorphischen Modell (Form: morphe/Materie: 
hyle) distanziert. Die westliche Sicht auf das ›Machen‹ beinhaltet, dass Dinge ent
stehen, »indem man einen formlosen Klumpen Materie und eine immaterielle Form 
nimmt und beides zusammenfügt« (Ingold 2014: 67), somit dem Paradigma »Einer- 
Substanz-eine-Form-Aufzwingen« (Ingold 2014: 67) folgt. In den theoretischen 
Ansätzen, die sich unter den Begriff des New Materialism gruppieren, ist diese Sicht
weise zu einseitig gedacht. Im Unterschied zu tradierten Vorstellungen von Materie 
und ihren Funktionen und Potenzialen (hylemorphisches Modell) begreifen neu- 
materialistische Ansätze diese »nicht als passiv, inaktiv und einheitlich, sondern 
als aktiv, wirkmächtig und plural« (Hoppe/Lemke 2015: 1). Demnach lässt sich die 
Dichotomie von Form und homogenem Rohmaterial nicht aufrechterhalten (vgl. 
Deleuze/Guattari 1992: 563–565), sondern das ›Machen‹ entsteht viel eher durch 
den stetig wechselseitigen Austauschprozess von Rohmaterial und Produzent:in.101 
Diese Spannung resultiert aus der von Karen Barad so bezeichneten ›Intra-Aktion‹ 
(vgl. Barad 2012). Das Rohmaterial ist nicht ›vorgängig‹ und wird von jemandem 
geformt und in eine finale Form gebracht, die bereits im Vorfeld als immaterieller 
Entwurf im Kopf existent war, sondern entsteht erst im Zusammenkommen von 
Eigensinnigkeit des Rohmaterials, der Idee und dem Prozess des Machens.102 Der 
Begriff Intra-Aktion impliziert daher die agency von Materie. Das ›Machen‹ ist 
somit kein eindimensionaler Prozess, sondern ein stetiges Interagieren zwischen 
Rohmaterial und Machendem oder Machender. Das Material bestimmt den For
mungsprozess ebenso wie der- oder diejenige, der oder die mit dem Material intra- 
agiert.103 So ließe sich das ›Machen‹, übertragen auf den architektonischen Ent

101 Zum Arbeiten mit den Händen und zum manuellen Zeichnen vgl. u.a. Goldschmidt 2017. 
102 Hier liegt der Bezug zur Technik des automatischen Schreibens nahe, die auch in Zusam

menhang mit Alexander Cozens’ Blot-Methode steht, die dezidiert als eine methodische 
Strategie zur Entgrenzung von Routineabläufen durch die systematische Einbeziehung von 
Nichtintentionalität und Zufall in den künstlerischen Ideenfindungsprozess angelegt ist (vgl. 
Schmitz 2022: 24). 

103 Karen Barad verwirft das herkömmliche Kausalitätsprinzip von einer vorgängigen Ursache 
und einer darauffolgenden Wirkung, genau wie Tim Ingold im Falle des unfertigen Materials 
und der imaginierten fertigen Idee, die in einem zweiten Schritt dem Material aufoktroyiert 
wird. Barad geht viel eher von einer Gleichzeitigkeit beider Prozesse aus, was sie mit ›Intra- 
aktion‹ umschreibt. Der Begriff ›Intra-aktion‹ dient ihr dabei als Differenzierung zur ›Inter- 
aktion‹, bei der davon ausgegangen wird, dass unabhängige ›Relata‹ bereits vorab existieren. 
Denn Entitäten gehen laut Barad aus Relationen hervor, aus dem Prozess der ›Intra-aktion‹. 
Dieser Denkweise liegt nicht mehr eine Einteilung in aktive Subjekte und passive Objekte 
zugrunde, sondern sie geht von geteilter Handlungsmacht aus, die sich in sog. Kollektiven 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

wurfsprozess, auch als »Denken-mit-dem-Körper« (Schmitz 2022: 24) verstehen 
und die verschiedenartigen Dinge als Manifestationen dessen auffassen: 

»Das Machen beim Entwerfen wäre demnach ein wiederholtes, versuchsweises 
Probieren an Dingen, die uns als Artefakte des Handelns so ›gegenübertreten‹, 
dass wir mit ihnen dialogisch interagieren. Sie erweisen sich als Bilder, wenn wir 
einen Sinn in ihnen erkennen. Wir können sie wortwörtlich begreifen, bearbei
ten, als Wissensspeicher lagern und als Komplementärakt zum Entwerfen ›ver
werfen‹.« (Schmitz 2022: 31) 

Für die Wunderkammer von Williams und Tsien bedeutet das, die Dinge als aktiven 
Teil des Produktionsprozesses der Architekt:innen und Künstler:innen aufzufassen. 
Die, aufgrund ihrer agency, zentrale Rolle von Dingen innerhalb des Entwurfspro
zesses von Architektur wird auch in dem beschreibenden Text auf der Homepage 
des Architekturbüros Allied Works augenscheinlich. In seinem Katalogtext zur Wun
derkammer knüpft Brad Cloepfil, der Gründer von Allied Works, daran an und findet 
folgende Worte: »Architects and artists often draw inspiration from the most unli
kely or mundane items. These things often provide a clue as to how they think and 
what moves their work.« (Cabofwonder 2014: o. S.) Cloepfil betont hier die Indivi
dualität und Spezifität jeder Intra-Aktion sowie die unterschiedlichen Möglichkei
ten, Arbeitsprozesse zu gestalten, kreativ zu werden, mit Dingen in Kontakt zu tre
ten und sie wahrzunehmen, ähnlich wie es Matthew Baird formuliert. 

Cloepfil gründete das Architekturbüro Allied Works im Jahr 1994 in Portland, 
Oregon. Seitdem gestaltet er mit seinem Team unterschiedliche Museumsprojekte, 
Bildungseinrichtungen, Wohnhäuser und Arbeitsräume. Den Standort von Allied 
Works in Oregon nahm Cloepfil zum Anlass, sich für seinen Kisteninhalt von der 
dortigen Landschaft des pazifischen Nordwestens inspirieren zu lassen. Die Kis
te bzw. der Kisteninhalt ist somit auch eine topografische Lokalisierung seines Ar
beitsorts. In seiner Kiste sind Holz, Basalt und Obsidian als natürliche Rohstoffe zu 
finden, die eng mit Oregon verbunden und dort omnipräsent sind. Die mit Spie
geln ausgekleidete Kiste beinhaltet zudem vierundzwanzig auf einer Drehbank ge
drechselte Lorbeerholzstöcke, Gesteine und Mineralien. Die teilweise gefundenen 
und teilweise von Hand bearbeiteten Dinge versinnbildlichen die Konnexion zwis
chen Material, Ort, Handwerk und Cloepfils architektonischer Praxis, was er wie 
folgt erklärt: »Lined with mirrors, the box is filled with a field of found and collected 
raw materials from across Oregon; each has been shaped or altered by hand to re
veal new aspects, and lay bare the dialogue between material, place, craft and inten

oder Assemblagen materialisiert. Subjekte und Objekte stabilisieren sich demzufolge erst 
im Prozess des Werdens (vgl. Barad 2012: 19) – oder ›Machens‹ im Sinne Tim Ingolds. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 133 

tion that is at the heart of architectural practice.«104 Cloepfils Kiste verweist mittels 
der Materialien auf die lokale Topografie, gleichwohl steht sie aber auch sinnbild
lich für seinen Arbeitsprozess, seine Auseinandersetzung mit organischem Materi
al, das Zusammenspiel von Natur und Kultur und die Wichtigkeit des Intra-Agie
rens. 

2.3.3 Terrestrisch-Werden in Williams’ und Tsiens Wunderkammer 

Durch das (Ver-)Sammeln der Kisten mit ihren individuellen Dingen und Verwei
sen entsteht in jeder Kiste ein individueller, radikal subjektiver Mikrokosmos, der 
multiple, plurale, netzwerkartige und im Werden begriffene Dinge vereint, wie am 
Beispiel von Brad Cloepfil erläutert wurde. In Tod Williams’ und Billie Tsiens Wun
derkammer werden so die komplexen Verstrickungen und individuellen Intra-Akti
onsräume von Arbeits- und Produktionsprozessen deutlich, die in der Critical Zo
ne ein Zusammenarbeiten der verschiedensten menschlichen und nicht-menschli
chen Akteure bedeutet und erfordert. Die am kreativen Schaffensprozess beteiligten 
Dinge stellen zudem den idealisierten Geniekult in Frage, der (kunst-)historisch eng 
mit dem Entwerfen von Architektur verbunden ist. Ihnen setzen Williams und Tsien 
die komplexen Verstrickungen und Intra-Aktionsräume von Arbeits- und Produkti
onsprozessen ihrer Kolleg:innen, Freund:innen, Mentor:innen anhand der ›aktiven‹ 
Dinge in ihren Kisten entgegen. 

Williams und Tsien verknüpfen in ihrer Wunderkammer so nicht nur verschie
dene Personen – ihr eigenes soziales Netzwerk – miteinander, sondern auch die 
verschiedenen Orte, an denen diese jeweils leben und mit denen sie sich in ihrer 
architektonischen Arbeit auseinandersetzen. Dadurch entsteht ein Spannungsfeld 
zwischen lokalen, spezifischen Lebens- und Arbeitsrealitäten und globalen Dimen
sionen und Produktionen. Sie sammeln somit nicht nur Erfahrungen, die in Intra- 
Aktionen mit dem Material an verschiedenen Orten und innerhalb spezifischer Le
bens- und Arbeitsmodalitäten gemacht wurden, sondern setzen auch das Lokale mit 
dem Globalen in Beziehung. Diese relationale Ästhetik zwischen Lokalem und Glo
balem konstatieren Williams und Tsien auch in ihrem Ausstellungskatalog mit fol
genden Worten: »Interspersed with these objects that speak of other lives and other 
places are objects that speak of other times.« (Williams/Tsien 2013: 10) Sie werden 
damit der Forderung von Bruno Latour gerecht, »kontinuierliche Verbindungen [zu] 
erstellen, die von einer lokalen Interaktion zu jenen anderen Orten, Zeiten und Ak
tanten führen« (Latour 2007: 299), um dem Minus-Lokalen und dem Minus-Glo
balen entgegenzuwirken, und das Terrestrisch-Werden zu fokussieren. Dazu zählt 
vor allem auch die Reaktivierung und die Besinnung auf verdrängte und vergessene 

104 Dieses Zitat ist der Homepage von Allied Works Architecture entnommen: https://alliedwor 
ks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer (Zugriff: 14.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer
https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer
https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer


134 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Wissenspraktiken, unter anderem auch indigenes Kulturwissen und handwerkli
che Traditionen, die durch die Industrialisierungen und Technisierung der Moder
ne verdrängt wurden. Das impliziert vor allem ein architektonisches Bauen, das sich 
den topografischen und sozialen Gegebenheiten vor Ort anpasst und sich an lokalen 
Ressourcen ausrichtet. 

2.4 wunderkammern als Terrestrisch-Werden 

Was lässt sich nach der Untersuchung von modernen Sammelpraktiken (Archiv) und 
vormodernen Sammelpraktiken (frühneuzeitliche Wunderkammern) und den bei
den Arbeiten L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le thé
âtre du monde …! von Georges Adéagbo und Wunderkammer von Tod Williams und 
Billie Tsien nun abschließend in Bezug auf das wunderkammernde Sammeln festhal
ten? Das moderne Sammeln und sein Anspruch auf Universalität und Vollständig
keit, der mit dem »für die Moderne prägenden empirisch-rationalistischen Wis
senschaftsbegriff« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 7) zusammenhängt, ist eng mit 
der Institution des modernen Archivs verknüpft. Das vormoderne Sammeln, wie 
es sich in Wunderkammern des 16. und 17. Jahrhunderts materialisierte, fokussier
te dagegen vor allem Heterogenitäten, Ambiguitäten und Subjektivitäten. In ihnen 
stand nicht das Sammeln von Normativitäten, sondern das Sammeln von Singu
laritäten – unerklärlichen, exzentrischen, eigentümlichen und ambigen Dingen – 
im Vordergrund. Das hängt eng mit dem frühneuzeitlichen Wissenschaftsverständ
nis und der damit zusammenhängenden Konstitution der Neugierde zusammen. 
Durch das Zusammentragen von heterogenen und singulären Dingen in Wunder
kammern sollte der Kosmos im Kleinen dargestellt werden, um verborgene Mecha
nismen der Welt zu ergründen. In Dingen der Wunderkammer schwang somit im
mer auch das Latente – etwas über sie Hinausweisende – mit. In Abgrenzung zur 
modernen Institution des Archivs lässt sich das wunderkammernde Sammeln als ra
dikal subjektiv beschreiben, auch wenn es kollektiv praktiziert wird, wie in der Ar
beit von Williams und Tsien. So lässt sich das Sammeln anknüpfend an historische 
Wunderkammern insbesondere als subjektiver Prozess beschreiben, der individu
elle Sammlungen hervorbringt, die eng an die sammelnde Person geknüpft sind. 
Während die modernen Archive durch eine Institution oder eine Vielzahl an Perso
nen entstanden – und oftmals Sammlungen ohne spezifische:n Sammler:in waren 
und vielmehr aus einem anonymen Kollektiv hervorgingen –, war es in den früh
neuzeitlichen Sammlungen eine spezifische Person, die entweder dem fürstlichen 
oder bürgerlichen Milieu entstammte und ihre eigenen Sammelinteressen verfolg
te. Die historischen Sammlungen waren somit eng mit der sammelnden Person ver
knüpft, die sich oftmals selbst in bildlicher Form in der Sammlung einschrieb. Das 
(moderne) Archiv ist dem entgegengesetzt stets mit einer Institution, einer Stadt 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 135 

oder einem Staat verbunden und besaß unter anderem die Funktion der staatlichen 
Machtbeglaubigung und politischen Legitimation. Es war demnach nicht für die 
Präsentation von Dingen gedacht, sondern dient(e) vor allem ihrer Verwahrung. 

Wie in den Arbeiten L’explorateur et les explorateurs von Adéagbo und Wunderkam
mer von Williams und Tsien sind auch in frühneuzeitlichen Sammlungen Dinge zu 
finden, die auf lokale und globale Dimensionen verweisen. Sie deuten zum einen 
auf den Standort der Sammlung hin, wie im Falle der Ambraser Kunst- und Wun
derkammer, auf die lokale handwerkliche Tradition oder die topografischen Eigen
heiten der Landschaft in Tirol. Zum anderen auf außereuropäische Kontexte, wie 
die Koralle als typisches Wunderkammer-Ding. In L’explorateur et les explorateurs lässt 
sich der lokale Bezug – zu den Ausstellungsorten Kassel und Köln – anhand diver
ser Dinge ablesen, was anhand der textbasierten Medien aufgezeigt wurde. Bei der 
Betrachtung der Dinge erschließt sich der Bezug zum jeweiligen Ausstellungsort je
doch nicht immer vollends, wodurch Adéagbo die Erwartung an die Ortsreferentia
lität der Dinge immer wieder unerfüllt lässt. Das ist auch der Fall, wenn es um die 
Dinge aus seiner Heimat Cotonou in Benin geht. Die Suche des westlich gepräg
ten Rezipient:innen-Blicks nach vermeintlich ›afrikanischen‹ Formensprachen und 
Motiven wird teilweise ›befriedigt‹, an vielen Stellen werden jedoch Referenzen – 
durch kulturell unterschiedliches Dingwissen – auch nicht entschlüsselt. Die Din
ge in Adéagbos Arbeit tragen daher auch unerklärliche, exzentrische, eigentümli
che und ambige Momente in sich, genauso wie es in Williams’ und Tsiens Wunder
kammer zu beobachten ist. Durch ihre partizipative Bitte, die sie an 35 Kolleg:innen, 
Freund:innen, Mentor:innen übermittelten, für sie wichtige Dinge in einer grauen 
Holzkiste zu versammeln und miteinander zu arrangieren, entsteht eine relationale 
Ästhetik zwischen lokalen, spezifischen Lebensrealitäten und globaler Vernetzung. 
Dadurch werden vor allem die Erwartungen an den Entwurfs- und Kreativprozess 
von Architekt:innen, die oftmals von stereotypisierten und kunsthistorischen Nar
rativen des Geniekults geprägt sind, infrage gestellt, indem die Arbeitsformen im 
Kollektiv und die agency von Dingen am Arbeits- und Kreativprozess im Vorder
grund stehen. Die Dinge, die relevant für den architektonischen Entwurfsprozess 
in Williams’ und Tsiens Wunderkammer sind, weichen somit von tradierten, teilwei
se idealisierten und klischeehaften Bildern des architektonischen Schaffensprozes
ses ab. Ihnen setzen Williams und Tsien die komplexen Verstrickungen und indi
viduellen Intraaktionsräume von Arbeits- und Produktionsprozessen anhand der 
heterogenen Dinge der komplexen Gegenwart im Anthropozän entgegen. Die Ar
beiten von Adéagbo sowie Williams und Tsien bringen komplexe Zusammenhänge 
in Form der heterogenen Dinge zusammen und setzen sie dadurch miteinander in 
Beziehung. Mithilfe der Dinge werden künstlerisch Räume erschlossen, wodurch 
ihre Agentialität und ihr weltkonstituierendes Potenzial offenbart wird. Durch die 
Aktualisierung und das Weiterdenken vormoderner Sammelpraktiken für die Ge
genwart lassen sich diese mit Fragen von Dingen im Kontext von Lokalität und Glo

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

balität in Verbindung bringen. Sammeln zeigt sich hier auch als ein Durch-Dinge- 
mit-Orten-Verbinden – als Terrestrisch-Werden. In der Verbalform ›werden‹ ist be
reits begrifflich das Prozessuale und Performative verankert. Diese grundlegenden 
Eigenschaften kennzeichnen das wunderkammernde Sammeln. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 

»Die Welt braucht keine Kategorien. Wir 
Menschen sind es, die sie brauchen. Wir 
konstruieren Kategorien, um uns durch 
diese komplexe, widersprüchliche Welt zu 
navigieren, um sie irgendwie zu begreifen 
und uns über sie zu verständigen. […] 
Wann aber werden die Kategorien, die wir 
konstruieren, um die Welt zu begreifen, 
zu Käfigen?«1 
(Kübra Gümüşay, 2020) 

In diesem 3. Kapitel wird das Ordnen (Wie) in den Blick genommen und die Formie
rung der Dinge als Ensemble und ihre Beziehung zueinander reflektiert. 

Ordnen bedeutet im alltäglichen Sprachgebrauch, Dinge in eine bestimm
te Clusterung, eine neue Reihenfolge oder einen systematisierten Zustand zu 
bringen.2 Ordnungen spiegeln nicht nur Denkmuster wider, sondern prägen maß
geblich das Zusammenleben von unterschiedlichen Akteuren und strukturieren 
den Alltag dadurch entscheidend mit, wodurch sie ubiquitär erscheinen. Ord
nungen können aber auch machtvolle Konstruktionen – etwa in institutionellen 
Kontexten – sein, die über Ein- und Ausschluss bestimmen und unterschiedliche 
politische Strategien und Ziele verfolgen sowie Aufschluss über Vorstellungen 
von Welt geben. Um diese Ordnungsstrategien begreifbar zu machen, werden in 
diesem Kapitel Ordnungspraktiken in ihrer historischen Dimension beleuchtet. 
Dadurch wird eruiert, worauf die wunderkammernde Praxis rekurriert und welche 
ordnenden Strategien sie unterlaufen bzw. an welche sie nicht anknüpfen. Zentral 
ist dabei das Untersuchen der Ordnungspraktiken in frühneuzeitlichen Wunder
kammern, die im Zuge der Aufklärung an Präsenz verloren und durch moderne 
(gereinigte) Systematisierungen überlagert wurden, was Maria L. Felixmüller wie 

1 Gümüşay 2020: 133–134. 
2 Vgl. »ordnen«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS 

– Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/ordnen (Zugriff: 
15.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/ordnen
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/ordnen


138 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

folgt pointiert: »Während in der Renaissance die Wunderkammer als produktive 
Unordnung angelegt wurden und sich großer Popularität erfreuten, wurden sie mit 
dem fortschreitenden Rationalismus als unwissenschaftlich und chaotisch verur
teilt.« (Felixmüller 2018: 42) Der sich neu etablierende »Ordnungswille ist Ausdruck 
des rationalistischen Dranges, der Welt habhaft zu werden, indem man sie gemäß 
allgemein gültiger Regeln ordnet und sie sich so klar und deutlich gegenüberstellt.« 
(Wall 2006: 53) 

Obwohl die spezifischen ordnenden Praktiken der frühneuzeitlichen Wunder
kammern im Zuge der Aufklärung an Sichtbarkeit verloren, waren sie weiterhin 
existent. Sie büßten lediglich an öffentlicher Relevanz ein, worauf Aleida Assmann, 
Monika Gomille und Gabriele Rippl verweisen: Die Wunderkammern existierten auf 
eine exzentrische Weise weiter und »entwickeln komplexe Spielarten des Weiter- 
und Nachlebens« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8–9). Die sich im Zuge der Moder
ne formierenden Institutionen – Museum, Bibliothek und Archiv – und ihre neu
en (reinigenden) Ordnungspraktiken gewannen an Präsenz und erlangten dadurch 
einen normativen Status. Damit hängt zusammen, »daß [sic!] Wissensrelevantes 
sich verschiebt, daß [sic!] es neben der offiziellen Kultur und den von ihr institu
tionalisierten Formen der Wissensspeicherung alternative Weisen der Organisati
on, Erweiterung und Verlagerung im Wissenshaushalt einer Gesellschaft gibt« (Ass
mann/Gomille/Rippl 1998: 9), wozu die Wunderkammern in der Moderne zählten.3 
In diesem Kontext weist Sarah Wagner, entgegen der weitverbreiteten Annahme in 
der Forschungsliteratur einer kompletten Auflösung von Wunderkammern im Zuge 
der Aufklärung, ihre Musealisierung im 19. Jahrhundert nach, was sie anhand der 
Kunst- und Wunderkammer Ferdinands II. auf Schloss Ambras und im Belvedere 
Museum Wien (1814–1880/1891), der Kurfürstlichen Kunstkammer im Königlichen 
Historischen Museum Dresden (1876/77–1939), der Kunstkammer im Benediktiner
stift Kremsmünster (1850–1962), der Brandenburgisch-Preußischen Kunstkammer 
im Neuen Museum Berlin (1855–1878) und der Großherzoglichen Kunstkammer im 
Karlsruher Schloss (1879–1918) belegt (vgl. Wagner 2023: 21–47). 

Im Sinne Bruno Latours paradigmatischer Feststellung »Wir sind nie modern 
gewesen« (Latour 1995) werden im Folgenden moderne Ordnungen als ›gereinig
te‹ und vormoderne Ordnungen als ›ungereinigte‹ Dingversammlungen aufgefasst 
und heuristisch gegenübergestellt. Werden diese beiden Ordnungsweisen also kon
trastiert, so geschieht dies nur in einer heuristischen Trennung, um die jeweiligen 
spezifischen Ausformungen des Ordnens konturieren und verstehen zu können. 
Dies in Bezug auf die beiden Arbeiten Ohne Titel von Amelie von Wulffen und The 
Pale Fox von Camille Henrot zu betrachten, eröffnet die Frage, warum gerade hier 
ein Bezug auf eben jene ›ungereinigten‹ Ordnungspraktiken frühneuzeitlicher 
Wunderkammern zu finden ist und in welcher Form dieser für die Gegenwart 

3 Zur Verwendung des Moderne-Begriffs vgl. Anm. 20 in Kapitel 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 139 

ausgestaltet wird. Latour verteidigt in seinem 1991 erschienenen Text Wir sind nie 
modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie die grundsätzliche Verstri
ckung von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren, die in der Moderne 
voneinander separiert wurden. Diese mündete in der dualistischen Trennung von 
Natur und Kultur, was das moderne Denken maßgeblich konstituierte. Diesen 
separierenden Impetus, den Latour den sog. Modernen attestiert, fasst er auch als 
»Reinigungsarbeit«4 auf. Folglich lassen sich alle hybridisierenden, amalgieren
den und vermischenden Tendenzen von ›natürlichen‹ und ›künstlichen‹ Sphären 
als Verunreinigung verstehen. Gereinigte Sphären existieren nur vordergründig, 
während sich hintergründig ständig neue Hybride produzieren, die Latour als 
»Quasiobjekte« (Latour 1995: 71) bezeichnet – Entitäten, die sowohl von ›kultu
rellen‹ als auch ›natürlichen‹ Komponenten durchdrungen sind. Das Streben der 
Modernen nach Reinigung verhält sich dem gegenüber nicht kongruent. Indem 
sie hermetisch geschlossene, ontologische Zonierungen vornehmen, versuchen sie, 
künstliche dualistische Ordnungsstrukturen einzuführen, die jedoch nur durch 
permanente Reinigungsarbeit aufrechterhalten werden können. Dadurch werden 
vormoderne von modernen Ordnungsstrategien differenziert: »Die Modernen un
terscheiden sich von den Vormodernen nur durch ihre Weigerung, die Quasiobjekte 
als solche zu denken. Hybriden stellen für sie etwas Schreckliches dar, das es um 
jeden Preis zu vermeiden gilt – durch unentwegte und sogar manische Reinigung.« 
(Latour 1995: 150) Die Anerkennung jener Hybriden ist somit die entscheidende 
Differenz zwischen Moderne und Vormoderne, die Latour konstatiert, »während 
die Modernen so tun, als würde die Vermischung durch Trennung bewältigt, sieht 
sowohl die Vormoderne als auch die Nichtmoderne der permanenten Vermischung 
ins Auge« (Schroer 2016: 365). Dieser distinguierende Impetus von vormodernen 
(ungereinigten) Zuständen ist dabei auch maßgeblich als konstituierendes Moment 
der Moderne aufzufassen, wie Markus Schroer pointiert: 

»Für Latour besteht die Moderne im Wesentlichen aus ihren Unterscheidungen. 
Die Moderne unterscheidet zwischen Gesellschaft und Natur, Gesellschaft und 
Technik, Subjekt und Objekt, Geist und Ding, Fakt und Glauben, als ob es sich da
bei um überschneidungsfrei existierende Paralleluniversen handeln würde. Vor 
allem unterscheidet sie sich selbst von einem Zustand, den sie als Vormoderne 
konzipiert. Das Selbstverständnis und die Selbstbeschreibungen der Moderne 
basieren vor allem auf dem stets betonten Unterschied gegenüber vormodernen 
Gesellschaften. Und in der Tat haben alle klassischen Modernisierungstheorien 
den Übergang von der einfachen, unzivilisierten und vormodernen Gesellschaft 
zum Thema.« (Schroer 2016: 365) 

4 Zum Begriff der Reinigungsarbeit vgl. auch Ghanbari/Hahn 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Was hat Latours These jedoch mit dem Phänomen Wunderkammer in der Gegen
wart zu tun? Die Anordnung der Dinge in frühneuzeitlichen Wunderkammern war 
maßgeblich durch hybride Phänomene geprägt. In ihnen gab es zum einen keine 
der reinigenden Logik der Moderne folgende Trennung in verschiedene Disziplinen 
(Naturwissenschaft, Kunst und Kultur, Technik, Ethnologie), welche auf verschie
dene Räume, im Sinne von Spezialmuseen, aufgeteilt waren. Sie stellten somit 
aus heutiger Perspektive ein interdisziplinäres Ensemble aus unterschiedlichsten 
Dingen dar. So erfüllten die Wunderkammern »jene Forderung nach ›Interdiszipli
narität‹, die ein Motto, vielleicht auch Fetisch geworden ist« (Bredekamp 2015b: 55). 
Zum anderen waren dualistische und distinktive Segregationen zwischen Hoch- 
und Massenkultur sowie die Hierarchisierung verschiedener Kunstgattungen und 
visueller Kulturen in ihnen noch nicht zu finden, was erst die Moderne mittels 
reinigender Praktiken etablierte. Die Dinge wurden durch die räumliche Nähe 
innerhalb der historischen Wunderkammern in ein komplexes, heterogenes Netz
werk gebracht. Sie entsprechen aus der Sicht einer reinigenden Logik der Moderne 
somit einer verunreinigten und kontaminierten Form der Ordnung, die Zygmunt 
Bauman wie folgt charakterisiert: »Entsprechungen für das ›Andere der Ordnung‹ 
sind: Undefinierbarkeit, Inkohärenz, Widersinnigkeit, Unvereinbarkeit, Unlogik, 
Irrationalität, Mehrdeutigkeit, Verwirrung, Unentscheidbarkeit, Ambivalenz.« 
(Bauman 2005: 20) Die kontaminierte Ordnung der Dinge ist, im Sinne Latours, 
jedoch nur in der Logik der Moderne als ein anderes Ordnen aufzufassen. Sie ist 
dementgegen vielmehr als Urzustand, als grundlegende Strukturierung von Welt 
zu verstehen. Dieses Wissen um die grundsätzliche Logik der Verstrickung und 
Verunreinigung geht auch mit dem Bewusstsein um das Anthropozän einher, wie 
Eva Horn in der zusammen mit Hannes Bergthaller verfassten Publikation Anthro
pozän zur Einführung (2019) herausstellt und »als Struktur eines neuen Bewusstseins 
von Ko-Existenz und Immanenz« (Horn 2019a: 126) bezeichnet (vgl. Kapitel 1.2.2). 

Das Plädoyer für Reinheit, aus dem klar voneinander separierte Ordnungsfelder 
resultieren, entspringt somit einem menschengemachten, extrinsischen Konstrukt 
der Moderne, das sich mit der Zeit naturalisierte und sich als normative Denkwei
se etablierte. Das Streben nach Reinheit im Verständnis der Modernen ist, Latour 
folgend, demnach mit einem ewigen Scheitern verbunden, da sich materielle Rein
heit etwa in Bezug auf Rasse, Fähigkeiten, Sexualität oder Krankheit nur theoretisch 
herstellen lässt. Latour fasst dieses Paradox prägnant in folgender Formel zusam
men: »Je weniger die Modernen sich für gemischt halten, desto mehr vermischen 
sie.« (Latour 1995: 60) In der Realität erweist sich das Ideal der Reinheit als disparat 
insofern, als dass miteinander verbundene Entitäten in eine künstliche Dualität ge
bracht werden, die der strukturellen Ausgangssituation – der grundsätzlichen Kon
tamination von Welt – widerspricht. Die benannten, zutiefst kontaminierten Berei
che sind stets von heterogenen Faktoren und Akteuren verunreinigt und unterlaufen 
das modernistische Ideal der Reinheit (vgl. Shotwell 2016: 4). Die Welt ist somit eine 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 141 

durch und durch kontaminierte und polyfokal strukturierte Entität, die in ihrer Ver
stricktheit anerkannt werden sollte, was Alexis Shotwell mit »constitutive impurity« 
(Shotwell 2016: 1) begrifflich konturiert. Gegen Reinheit zu argumentieren bedeutet 
also vor allem auch, die Komplexität von Welt und ihre grundsätzliche kontaminier
te Existenzweise anzuerkennen: 

»Being against purity means that there is no primordial state we might wish to 
get back to, no Eden we have desecrated, no pretoxic body we might uncover 
through enough chia seeds and kombucha. There is no preracial state we could 
access, erasing histories of slavery, forced labor on railroads, colonialism, geno
cide, and their concomitant responsibilities and requirements. There is no food 
we can eat, clothing we can buy, or energy we can use without deepening our ties 
to complex webs of suffering. So, what happens if we start from there?« (Shotwell 
2016: 4–5) 

Reinheit und Unreinheit sind damit zentrale Kategorien, um historische Ordnungs
weisen und ihre zugrunde liegenden Praktiken erfassen zu können. Der in der Mo
derne mit negativen Konnotationen behaftete Begriff der Unreinheit wird im Fol
genden zunächst in seiner historischen Dimension und Bedeutung reflektiert. 

Die sich in den Wunderkammern materialisierenden Ordnungspraktiken, 
in denen ›alles mit allem‹ in Beziehung gesetzt wurde, galten im Zuge der Auf
klärung als unreine Phänomene. Diese negativen Implikationen, die mit dem 
Unreinen einhergingen und als Distinktionsmoment fungierten, legitimierten 
die Reinigung jeglicher als unrein konstruierter gesellschaftlicher, kultureller und 
wissenschaftlicher Bereiche. So erschienen auch die Ordnungspraktiken, die sich 
in frühneuzeitlichen Wunderkammern in spielerischer Weise materialisierten, im 
Zuge der umfassenden Modernisierungstendenzen als veraltet, dilettantisch und 
ungeordnet. Diese historisch tradierten Reinigungskonzepte der Moderne, die 
etwa mit dem Entstehen der ersten Spezialmuseen an Präsenz gewannen, werden 
im Folgenden anhand der Kunstgeschichte der abstrakten Kunst beleuchtet, welche 
das Ideal der Reinheit exemplarisch für den Bereich der Kunst vorführt. Die sich 
vor allem in Künstlermanifesten und deren Rückbindungen an philosophische 
Konzepte stilisierende Relation von Immaterialität und Reinheit konstituierte sich 
durch die westlichen, männlich dominierten Diskurse rund um abstrakte Kunst. 
Diese sich in ihnen formierende, konstruierte und distinguierende Opposition 
degradierte ästhetische Qualitäten wie materiale Präsenz und Ornamentik als 
mindere künstlerische Ausdrucksformen, die vor allem mit dem Weiblichen kon
notiert wurden (vgl. u.a. Schade 2009; Schade 2008; Auther 2008; Schade 1992), 
wodurch sich die Hierarchisierung von Reinheit und Unreinheit für den Bereich 
der abstrakten Kunst stabilisierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Der Begriff der Unreinheit, der sich in der Denkfigur der Kontamination wie
derfindet, wird gegenüber seiner negativen Lesart – in der Logik der Moderne – im 
Folgenden als grundsätzlich positiv besetzter Begriff verstanden und produktiv ge
nutzt, im Sinne einer emanzipatorischen Aneignung und Umdeutung seines mo
dernistischen Verständnisses. Dieses affirmative und positiv besetzte Verständnis 
von Kontamination schließt einerseits historisch an die französische Dekonstruk
tion an, konkret an die Ansätze von Jacques Derrida, der etwa mit seinem Begriff 
der différance die grundsätzliche Kontamination von Bedeutungen konturierte. Sein 
Neologismus, den er am 27. Januar 1968 in einem Vortrag mit dem Titel La différance 
an der Société française de philosophie einführte, geht aus der Verbindung von diffé
rence und différant hervor und zeigt die Differenz zwischen schriftlicher und mündli
cher Sprache an. Während das ›a‹ von différance in der mündlichen Aussprache nicht 
bemerkbar ist, wird es im geschriebenen Wort offenkundig. Mittels seiner Gram
matologie – der Wissenschaft der Schrift – distanzierte sich Derrida damit vom 
abendländischen Logozentrismus, den er in den Theorien von Ferdinand de Sauss
ure, Claude Lévi-Strauss oder Jean-Jacques Rousseau manifestiert sah (vgl. Derri
da 1974). Jenen Huldigungen des gesprochenen Worts, die er im abendländischen 
Logozentrismus beobachtet, begegnete er mit der Fokuslegung auf die Schrift und 
die Materialität der Zeichen. Die geschriebenen Buchstaben erhebt er damit über 
die mündliche Sprache. Zudem distanzierte er sich von der klaren Trennung zwi
schen Form und Inhalt, die tradierten Zeichentheorien – etwa jener von Saussure 
– zugrunde liegt, indem sie Sprache in zwei Bereiche separieren, jenen der Lau
te und jenen der Bedeutungen: Das Bezeichnende (Signifikant), das gesprochene 
Wort ›Baum‹, steht in diesem Verständnis dem Bezeichneten (Signifikat) gegen
über, der Imagination des Gegenstands ›Baum‹.5 Während der abendländische Lo
gozentrismus also von der Existenz feststehender, durch »eine außersystemische 
PRÄSENZ oder einen außersystemischen Ursprung gesicherter BEDEUTUNGEN« 
ausging, »impliziert die différance eine permanente Aufschiebung der Bedeutung« 
(Hawthorn 1994: 59). Nach Derridas Auffassung sind Bedeutungen demzufolge im
mer variabel, sie werden durch die Differenz anderer Bedeutungen bestimmt und 
durch diese erst hervorgebracht. So gibt es für Derrida keinen Begriff und keine 
Idee, die vollkommen rein ist, denn ein Begriff kontaminiert und infiziert immer 
und notwendigerweise den anderen (vgl. Lawlor 2021: o. S.). Bedeutungen stehen 
somit in einem relationalen Verhältnis zu anderen Bedeutungen und Kontexten und 
können niemals statisch und essentialistisch gedacht werden, sie sind daher pro
zessual und als grundsätzlich kontaminiert aufzufassen (vgl. Mitchell 2017: 41). An
dererseits entfalten sich kontaminierende Denkweisen in Latours Schriften, wenn 

5 Diese dualistische Differenzierung entspricht einer Reihe anderer Dissoziationen, die das 
metaphysische Verständnis eröffnet, etwa die Trennung von Körper und Geist oder Natur und 
Kultur. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 143 

er von eben jenen Verunreinigungen spricht, gegen die sich die Modernen wen
deten, und Begriffe wie Quasi-Objekte oder Hybriden ins Spiel bringt (vgl. Roßler 
2008). Zudem wird im Folgenden die Verwendung des Begriffs der Kontamination 
bei Anna Lowenhaupt Tsing konsultiert, die in der Untersuchung des ökologischen 
und ökonomischen Beziehungsgeflechts, das sich rund um den Matsutake-Pilz auf
spannt, ›kontaminierte Diversität‹ als Folge von Kollaboration beschreibt und – wie 
Latour – für die Anerkennung einer grundlegenden Kontamination und Verstri
ckung von Entitäten und Welt plädiert (vgl. Tsing 2018: 54). 

Das Kontaminieren prägt das wunderkammern maßgeblich. In den beiden Unter
suchungen der Arbeiten von Henrot und von Wulffen ermöglicht das Kontaminieren 
die gegenseitigen Durchdringungen, Interferenzen und Verstrickungen der in den 
Arbeiten zu findenden heterogenen Dinge beschreibbar zu machen und dadurch ih
ren Bezug auf frühneuzeitliche Wunderkammern herzustellen. Mittels des histori
schen Ordnungstypus’ der Wunderkammer wurden materielle, formalästhetische 
und inhaltliche Kontaminationen auf spielerische Weise zelebriert und die Vernet
zung der Dinge durch ihr räumliches Ins-Bezug-Setzen erfahrbar gemacht. Diese 
radikale Verstrickung und Kontamination der Dinge ist auch den beiden untersuch
ten Arbeiten – Ohne Titel und The Pale Fox – inhärent, in denen heterogene Ding
welten und unterschiedlichste Bezüge zu visuellen Kulturen miteinander verwoben 
werden. Um die spezifischen künstlerischen Praktiken des Ordnens von Henrot und 
von Wulffen zu konkretisieren, ist es für die folgende Untersuchung daher essenti
ell, die den beiden Arbeiten zugrunde liegenden Ordnungsstrategien zu untersu
chen (vgl. Kapitel 3.2 und Kapitel 3.3), um das spezifisch wunderkammernde in ihnen 
herauszuarbeiten, das ich als multimodales Kontaminieren bezeichne (vgl. Kapitel 
3.4). Im Sinne eines gegenseitigen Durchdringens und Interferierens werden lange 
als getrennt voneinander angeordnete Bereiche der Moderne – Kultur und Natur, 
Bildende Kunst und Angewandte Kunst, wissenschaftliche Welterklärungsmodelle 
und mythologische Welterklärungsmodelle, die Grenzziehung von europäisch und 
außereuropäisch – in von Wulffens Ohne Titel und Henrots The Pale Fox miteinander 
verstrickt und dadurch dehierarchisiert, wodurch es zu einer Implosion und Aufhe
bung dualistischer modernistischer Hierarchisierungen kommt. 

Der Bezug zum historischen Ordnungstypus der Wunderkammer gestaltet sich 
in den beiden Arbeiten Ohne Titel und The Pale Fox einerseits formalästhetisch, an
dererseits explizit durch die ausstellende Institution und die Rezeption in Ausstel
lungsbesprechungen. So wird im Begleittext der Ausstellung des KW Institute for 
Contemporary Art, wo von Wulffens Ohne Titel vom 17.03.–24.05.2021 zu sehen war, 
die Arbeit als »dramatische Wunderkammer« (KW Institute for Contemporary Art 
2021: o. S.) angekündigt und so ein Zusammenhang zu den frühneuzeitlichen Wun
derkammern hergestellt. Eine ähnliche Formulierung ist auch im Ausstellungstext 
der Galerie Meyer Kainer zu lesen, in der Ohne Titel vom 08.04.–21.05.2022 ausge
stellt war. Dort wurde sie ebenfalls – mit einer adjektivischen Zuspitzung – als eine 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

»traumatische Wunderkammer«6 angekündigt. Auch Henrots Arbeit, die bereits in 
verschiedenen Ausstellungskontexten ausgestellt wurde, wird in Ausstellungskriti
ken und -besprechungen als »Wunderkammer« bezeichnet (vgl. Richter 2015: o. S.; 
Vance 2015: o. S.). 

Bevor die beiden Kunstwerke jedoch im Fokus stehen, wird das Ordnen in künst
lerischer Praxis, im Sinne einer Ästhetik des Vernetzens, im folgenden Unterkapitel 
untersucht. Das wunderkammern wird damit eben jenem Bereich künstlerischer 
Auseinandersetzung zugeordnet, der sich mit komplexen Kontaminationen von 
menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren auseinandersetzt und die vielge
staltigen Verstrickungen von Welt räumlich und bildlich erfahrbar macht. Dieses 
komplexe Verstricken wird im Folgenden entgegen dem Verständnis der Modernen, 
nicht als reinigendes, sondern vielmehr als ein kontaminierendes Ordnen gedacht. 

3.1 Ästhetik des Vernetzens | Ordnen in künstlerischer Praxis 

Im Folgenden wird Ordnen in künstlerischer Praxis reflektiert, das sich in der Ge
genwartskunst vor allem auch an vernetzenden und kontaminierenden Denkweisen 
von Welt orientiert. Um zu zeigen, dass Ordnungen gemachte Gebilde sind und Din
gen somit nicht als grundsätzliches Prinzip inhärent sind, greift Michel Foucault in 
seinem Text Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften (1971) die 
›chinesische Enzyklopädie‹ des argentinischen Schriftstellers Jorge Luis Borges auf 
und zitiert folgende Aufzählung von Dingen: 

»Dieser Text zitiert ›eine gewisse chinesische Enzyklopädie‹, in der es heißt, daß 
[sic!] ›die Tiere sich wie folgt gruppieren: a) Tiere, die dem Kaiser gehören, b) ein
balsamierte Tiere, c) gezähmte, d) Milchschweine, e) Sirenen, f) Fabeltiere, g) her
renlose Hunde, h) in diese Gruppierung gehörige, i) die sich wie Tolle gebärden, k) 
die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, l) und so weiter, 
m) die den Wasserkrug zerbrochen haben, n) die von weitem wie Fliegen ausse
hen‹.« (Foucault 2017: 17) 

Borges bringt hier verschiedenste Wesen aus Realität und Fiktion zusammen, die 
den internalisierten modern-westlichen Ordnungstaxonomien widersprechen und 
dadurch »alle Vertrautheiten unseres Denkens« (Foucault 2017: 17) unterlaufen. Die
se »plötzliche Nachbarschaft beziehungsloser Dinge« (Foucault 2017: 18) steht dia
metral den westlich-modernistischen Ordnungstaxonomien entgegen, die sich mit 
dem Beginn der Aufklärung und der Epochenschwelle um 1800 etablierten. Neben 

6 Vgl. Begleittext zur Ausstellung in der Galerie Meyer Kainer (08.04.–21.05.2022): https://me 
yerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/ (Zugriff: 25.03.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/


3. Ordnen 145 

tiefgreifenden Paradigmenwechseln in gesellschaftlichen und industriellen Kontex
ten befördern die sich formierenden Naturwissenschaften andere Ordnungssyste
matiken, die unter anderem aufbauend auf dem Klassifizierungssystem von Carl 
von Linné und seiner Systema Naturae die Klassifikation von Lebewesen in Stufen 
vornimmt (Reich, Klasse, Ordnung, Gattung, Art und Varietät). Foucault merkt in 
diesem Zusammenhang an, dass in Bezug auf Borges’ Ordnung nicht nur die Tatsa
che des ungewohnten Nebeneinanders von Fabelwesen und Lebewesen das zentrale 
Irritationsmoment darstellt, »sondern der Platz selbst, an dem sie nebeneinander
treten« (Foucault 2017: 19). Denn die von Borges genannten Tiere »könnten sich nie 
treffen, außer in der immateriellen Stimme, die ihre Aufzählung vollzieht« (Foucault 
2017: 19). 

Durch das andere in Beziehung setzen von Dingen wird die »Zufällig-, aber nicht 
Willkürlichkeit« (Bublitz 2003: 45) von Ordnungsweisen offengelegt, wodurch ihr 
Gemachtsein als eine mögliche Konstruktion von vielen greifbar wird. Vor dem 
Hintergrund von Borges anderer Ordnung der Dinge werden universell erschei
nende Ordnungsstrukturen so in ein anderes Licht gerückt und erweisen sich »als 
kontingentes Ergebnis von historischen Ereignissen, Verschiebungen und Trans
formationen; sie entstehen durch das Zusammentreffen zufälliger Ereignisse im 
Laufe einer ungewissen Geschichte« (Bublitz 2003: 45–46). Dadurch, dass Foucault 
die Ordnung der Dinge historisiert, erscheint sie nicht von konkreten Subjekten zu 
einem bestimmten Ort, zu einer bestimmten Zeit gemacht und erdacht, sondern als 
grundlegendere historische Denkstruktur, die einen größeren zeitlichen Rahmen 
umspannt und als unbewusste Entität das Denken und Ordnen der Subjekte mitbe
stimmt. Diese historische Tiefenstruktur beschreibt Foucault mit dem Begriff des 
»historische[n] Apriori« (Foucault 2017: 204), der als unbewusstes Wissen Subjekte 
und Diskurse zentral beeinflusst. Dieser latent immer mitschwingende ›histori
sche Apriori‹ prägt die Beziehung zwischen menschlichen und nicht-menschlichen 
Akteuren maßgeblich, woraus auch die spezifischen Ordnungsstrukturen der 
jeweiligen Zeit resultieren (vgl. Foucault 2017: 23–24). Die Ordnung der Dinge 
konstituiert sich bei Foucault somit als »kontingente[] (An-)Ordnung der Zeichen 
in einer Kultur, zu einer bestimmten Zeit, an einem bestimmten Ort« (Bublitz 2003: 
45). 

Der Begriff des Epistems dient Foucault in diesem Zusammenhang dazu, das sich 
in übergeordneten kulturellen Codes materialisierende spezifische Wissen sprach
lich zu fassen. Während Foucault in Die Ordnung der Dinge noch von einer kollektiv- 
unbewussten Macht des Wissens ausgeht, die metastrukturell strukturiert ist, wird 
in seinem drei Jahre später erschienenen Text Die Archäologie des Wissens (1973) die
se durch das Denken in Diskursen ersetzt, wodurch die »Heterogenität von Kultur
mustern« (Bublitz 2003: 48) in den Fokus gerückt und strukturell konturiert wird. 
So formiert sich Wissen nicht mehr mittels übergeordneter und universeller Epis
teme, sondern wird durch verschiedene Diskurse bestimmt, die Foucault »als be

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

stimmten Regeln gehorchende Praktiken« (Foucault 2018: 198) auffasst. Ordnungen 
konstituieren sich vor diesem Hintergrund als unbewusstes Resultat vielgestaltiger 
diskursiver Praktiken. In diesem Kontext spielt auch die relationale Abhängigkeit 
zwischen Praktiken und Diskurs eine zentrale Rolle, die Judith Butler in Bezug auf 
Foucault wie folgt erklärt: 

»›Diskurs‹ ist nicht bloß gesprochene Wörter, sondern ein Begriff der Bedeutung; 
nicht bloß, wie es kommt, daß [sic!] bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie 
nun einmal bedeuten, sondern wie bestimmte diskursive Formen Objekte und 
Subjekte in ihrer Intelligibilität ausdrücken. In diesem Sinne benutze ich das Wort 
›Diskurs‹ nicht in seiner alltagssprachlichen Bedeutung, sondern ich beziehe mich 
damit auf Foucault. Ein Diskurs stellt nicht einfach vorhandene Praktiken und Be
ziehungen dar, sondern er tritt in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sin
ne produktiv.« (Butler 1993: 129) 

Butler verdeutlicht hier durch die eigene Verwendung des Diskursbegriffs die feh
lende präexistente identitätskategoriale Bestimmung von vorhandenen Beziehun
gen, Dingen und Praktiken innerhalb eines Diskurses und verweist so auf ihre ge
genseitige Hervorbringung. Der jeweilige Diskurs bringt demnach spezifische Be
ziehungen, Dinge und Praktiken erst hervor, ebenso wie diese jenen Diskurs kontu
rieren und folglich prägen. Somit wird auch jede Ordnung von unterschiedlichsten 
diskursiven Praktiken hervorgebracht, die wiederum die in ihr angeordneten Ding- 
Beziehungen und ihre Bedeutung erst erzeugen. 

Wichtig für die folgende Untersuchung ist, dass Ordnungen, wie Foucault sie 
versteht, einerseits Resultate spezifischer Auffassungen von Wissen sind, die in der 
jeweiligen Zeit besonders präsent sind und Rückschlüsse auf ihre je spezifischen 
Vorstellungen von Welt ermöglichen. Andererseits, dass Ordnungen erst durch 
unterschiedliche diskursive Praktiken hervorgebracht werden und als gemachte 
Konstrukte angesehen werden können, die aus einem relationalen (Diskurs-)Gefüge 
verschiedenster Akteure bestehen, die sich ebenfalls gegenseitig erst stabilisieren, 
indem identitätsstiftende Bedeutung in dieser Formierung erzeugt wird. Somit 
speisen sich moderne (gereinigte) und vormoderne (unreine) Ordnungen – wie 
sie in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren – aus spezifischen 
Praktiken der jeweiligen Zeit und sind alles andere als normativ präexistent, son
dern vielmehr Konstrukte, die Rückschlüsse auf gesellschaftliche, politische und 
kulturelle Vorstellungen der ordnenden Personen ermöglichen. 

Anderen Ordnungen der Dinge, ähnlich wie sie Borges entwirft, wenden sich 
gegenwärtig Künstler:innen zu, um die Künstlichkeit von normativ erscheinenden 
Ordnungsstrukturen aufzuzeigen, zu hinterfragen und alternative Ordnungsmo
delle anzubieten. Dabei sind vor allem auch relationale und prozessuale Ordnungs
strukturen zu finden, die sich an den Theorieansätzen rund um das Anthropozän 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 147 

orientieren. Das Verbinden von lange als gereinigt und separiert gedachten (moder
nen) Sphären materialisiert sich beispielsweise in der Denkfigur des Netzwerks, die 
künstlerisch auf vielgestaltige Weise gedacht und verarbeitet wird. Julia Gelshorn 
und Tristan Weddigen betonen in diesem Kontext die Relevanz des netzwerkartigen 
Denkens vor allem auch für die künstlerische Auseinandersetzung und zählen das 
Netzwerk als »Erkenntnis- und Darstellungsmodell«, »zu den wichtigsten Denk- 
und Repräsentationsmodellen der Wissenschaft und Technologie« des 20. Jahrhun
derts, das vor allem auch in der zeitgenössischen Kunst »adaptiert und reflektiert« 
wird (Gelshorn/Weddigen 2008: 56). 

Mit Blick auf die genannten anderen Ordnungen der Dinge in künstlerischer Pra
xis eröffnen sich das Netz, Netzwerk und das Vernetzen als zentrale Denkfiguren, 
um die komplexen Verstrickungen gegenwärtiger Lebensweisen im Anthropozän 
zu fassen. Dabei tangieren die drei oftmals synonym verwendeten Begriffe unter
schiedliche Bereiche. Wolf-Dieter Ernst greift in seinen Überlegungen zur Produk
tivität des Netzwerkbegriffs in der Performancekunst drei Bedeutungsebenen des 
Netzwerks in der Alltagskultur auf, die allesamt gemeinsam haben, aus einer kom
plexen Struktur und verschiedenen, miteinander in Kontakt stehenden Akteuren zu 
bestehen (vgl. Ernst 2011: 57–58). 

Einerseits tritt das Netzwerk, nach Ernst, im Rahmen von ökonomischen Zu
sammenhängen in Form der Verbalform »netzwerken« (Ernst 2011: 57) auf. Diese 
von Ernst im beruflichen Kontext als »Schlüsselqualifikation« (Ernst 2011: 57) be
zeichnete Qualität des Netzwerks umschreibt, einfach gesagt, die Verbindung und 
das In-Kontakt-Treten von unterschiedlichen Menschen in Arbeitszusammenhän
gen. Sind die sozialen Fäden einmal geknüpft, so lässt sich auf ihre kreativen oder 
machtpolitischen Ressourcen zurückgreifen, um Ideen oder berufliche Ziele zu ver
wirklichen. Andererseits ist die Struktur des Netzwerks alltagsästhetisch vor allem 
in technologischen Sphären zu finden. Digitale oder technische Netzwerke bilden 
sich etwa in Stromnetzen, urbanen Verkehrsinfrastrukturen oder digitalen Endge
räten ab, nicht zuletzt im Gefüge digitaler Kommunikation und den Strukturen des 
Internets. Darüber hinaus ist das Netzwerk ein philosophisches, insbesondere post
strukturalistisches Konzept, das vor allem durch den Begriff des Rhizoms von Gilles 
Deleuze und Félix Guattari geprägt wurde (vgl. Deleuze/Guattari 1977), um »kultu
relle Prozesse in ihrer Komplexität und Rückkopplung zu analysieren« (Ernst 2011: 
58). Der Begriff des Netzwerks umschreibt in allen drei Ausdeutungen ein komple
xes Gefüge mit vielfältigen Akteuren, aus denen sich das Netz formiert. 

Eine verstärkte Aufmerksamkeit erfahren Netzwerke vor allem in den 1990er- 
Jahren (vgl. u.a. Law/Hassard 1999) im Zuge des Weiterdenkens der von John Law, 
Michel Callon und Bruno Latour in den 1970er-Jahren eingeführten Akteur-Netz
werk-Theorie (ANT). Die ANT geht von einer Verteilung unterschiedlichster Hand
lungsmächte der am Netzwerk beteiligten Akteure aus und verortet diese in einer 
dezentralen und dehierarchisierenden Weise. Sie bietet somit eine Sichtweise und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Analysemethode von Welt an, mittels der »jegliche Form von Zusammenkünften als 
Netzwerk begriffen werden kann« (Chernyshova 2023: 30). 

Dies macht die mikrobiologische Forschung der amerikanischen Biologin Lynn 
Margulis in evolutionstheoretischen Zusammenhängen konkret sichtbar, indem 
sie Menschen selbst als Netzwerke denkt. Bereits Anfang der 1990er-Jahre prägte 
Margulis den Begriff des Holobiont, der das enge symbiotische Zusammenleben 
und die wechselseitige Abhängigkeit von verschiedenen Akteuren beschreibt. 
Die engen Verstrickungen der Lebewesen offenbaren sich dabei sowohl auf einer 
mikrokosmischen Ebene als Netzwerk, etwa anhand des menschlichen Körpers, 
der, so Margulis, »das Ergebnis der Milliarden Jahre währenden Wechselwirkun
gen zwischen höchst reaktionsfähigen Mikroben« (Margulis 2017: 11) ist. Diese 
symbiotischen Beziehungen von Mikroben – Algen, Bakterien und Hefen – aus 
denen menschliche, pflanzliche oder tierliche Körper hervorgegangen sind und 
bestehen, zeigen sich auch auf einer makrokosmischen Ebene. Die winzigen Mi
kroben konstituieren in ihrer Gesamtheit ›Gaia‹, eine planetarische Entität, die alle 
Lebensprozesse in sich zu vereinen mag: »Gaia, das verwobene Geflecht alles Leben
digen, ist in allen ihren Zellen, Körpern und Gesellschaften in unterschiedlichem 
Maße wahrnehmungsfähig und bewusst.« (Margulis 2017: 166) 

Das Denken in Netzwerken ist somit als polyvalentes Phänomen zu verstehen, 
das die planetarischen Verflechtungen sowohl auf mikro- als auch makrokosmi
scher Ebene impliziert. Den vernetzenden Gedanken in Bezug auf das Knüpfen 
von Beziehungen fokussiert auch Donna Haraway in ihrer Publikation Staying 
with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene (2016). Mit ihrem Appell »making 
kin, not babies!« (Haraway 2016: 116) formuliert sie die Relevanz von interspezifi
schen Verwandtschaften, die jenseits von genetischer Abstammung und familiären 
Beziehungen zu verorten sind. Sie plädiert damit für die Stärkung von Wahlver
wandtschaft, die sich über die Grenzen der verschiedenen Spezies entfalten sollte, 
statt den Fokus auf die eigene Reproduktion – das Babysbekommen – als verwandt
schaftliche Beziehung zu legen. Damit adressiert sie zum einen das Problem der 
stetig steigenden Bevölkerungszahlen, die zunehmend mehr planetare Kapazitäten 
und Ressourcen fordern, zum anderen aber auch das Bewusstsein, dass Lebewesen 
nicht als singuläre und autonome Individuen agieren, sondern sich in komplexen 
Vernetzungen interspezifischer Beziehungen befinden, die es ernst zu nehmen und 
zu stabilisieren gilt. 

Die Denkfigur des Netzwerks vermag besonders in Bezug auf künstlerische 
Darstellungsweisen immaterielle Beziehungsgefüge nachzuzeichnen, die kom
plexen Kontaminationen von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren zu 
verbildlichen und erkennt folglich durch ihre dehierarchisierende Darstellungs
weise andere (nicht-menschliche) Formen von Handlungsmächten an. Svetlana 
Chernyshova pointiert diesen Zusammenhang folgendermaßen: 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 149 

»Das Denken-in-Verknüpfungen, das sich a-priori-Zuständen entzieht, eröffnet 
den Blick für Zusammenhänge, die aufgrund ihrer Wechselwirksamkeit präsent 
werden. Einer der entscheidenden Punkte besteht demnach darin, dass eben 
jene Präsenz und Wirksamkeit nicht im Modus einer ontologischen Exklusivität 
gedacht wird. D.h. die beteiligten Akteure weisen alle eine Form von Handlungs
fähigkeit auf, die sich auswirkt und – das schon immer temporär und in stetiger 
unruhiger Bewegung gedachte Netzwerk – (mit)hervorbringt.« (Chernyshova 
2023: 30) 

So kommen vernetzende Strukturen in Kunst(werken) gerade dann als ästhetische 
Strategie zum Einsatz, wenn es um die Sichtbarmachung von koexistenziellen Le
bensformen, der Dezentrierung des Subjekts oder Konzepten wie dem Posthuma
nismus und Postanthropozentrismus geht, in denen der Mensch als eine Spezies 
von vielen gedacht wird.7 Zudem nehmen kollektive und kollaborative künstlerische 
Arbeitsformen Netzwerke als methodische Vorgehensweise ernst, indem sie Wis
sen teilen und sich damit dezidiert gegen monokausale Schöpfungsnarrative stel
len, diese dezentralisieren und auf kollektive Handlungsmächte verteilen. 

Die documenta fifteen (2022), die das Arbeiten im Kollektiv als Leitgedanken 
programmatisch vertrat, demonstrierte, wie das netzwerkartig ausgestaltete Ar
beiten von der künstlerischen Produktion bis zur kuratorischen Organisation einer 
Großausstellung – mit all ihren Herausforderungen – gedacht werden kann. Diese 
benannten Herausforderungen resultieren aus dem strukturellen Charakter von 
Netzwerken, der sich je nach Ausformung des Netzes intensiviert und prinzipiell 
von geteilter agency8 geprägt ist. Das spekulative Denken in und mit Netzwer

7 Vgl. hier den Band 281 des Kunstforum International aus dem Jahr 2022, der den Titel [sýn] 
Zusammen [bíos] Leben. Kunst des Miteinanders als globale Überlebensstrategie trägt. Neben der 
Vielfältigkeit an Netzwerken in künstlerischer Praxis wird hier zudem eine Vielzahl an Aus
stellungen genannt, etwa 1,5 Grad. Verflechtung von Leben, Kosmos, Technik (2023) in der Kunst
halle Mannheim, Kontamination (2021) im Kunstverein Freiburg, Down to Earth (2020) im Gro
pius Bau in Berlin, Critical Zones. Horizonte einer neuen Erdpolitik (2020–2022) und GLOBALE: Re
set Modernity! (2016) im ZKM | Zentrum für Kunst und Medien in Karlsruhe sowie Netz. Vom 
Spinnen in der Kunst (2014) in der Kunsthalle zu Kiel. 

8 Der Begriff agency »lässt sich […] als Kraft, Wirkung oder Tätigkeit übersetzen und meint ins
besondere im philosophischen Zusammenhang die Handlungsmacht von Subjekten. Damit 
ist zwar noch kein freier Wille definiert, aber wer immer über ›agency‹ verfügt, ist ein Ak
teur und besitzt damit zumindest die Macht, in einem bestimmten Interesse oder gemäß 
einer bestimmten Intention zu agieren. In Theorien der Kreativität, die sich mit künstleri
schen oder gestalterischen Prozessen beschäftigen, tauchen die Begriffe der ›agency‹ und 
des Akteurs immer häufiger auf. Zunächst vor allem in der Soziologie und den Politikwissen
schaften gebräuchlich, finden sie über die Wissenschaftsgeschichte schließlich auch Einzug 
in die Kulturwissenschaften, in die Kunsttheorie, die Medien- und Designtheorie« (Weltzien 
2016: 229). Vgl. u.a. auch Dörrenbächer/Plüm 2016, Latour 2007, Verbeek 2005, Gabriel 2004 
und Holzinger 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ken impliziert vor allem auch die Frage, wie Mensch sich mit anderen Entitäten 
verbinden und in Beziehung treten kann. Netzwerke produzieren somit weni
ger Antworten, sondern eher Fragen nach Relationalitäten, Handlungsmächten, 
Dezentralisierungen und Verstrickungen, was in der Kunst derzeit verhandelt 
wird. Diese »radikalen Verstrickungen« (Haas/Haas/Magauer/Pohl 2021: 11) ver
anschaulichen das Zusammenwirken heterogener Akteure, die sich gegenseitig 
kontaminieren und – im Sinne flacher Ontologien9 – auf eine unhierarchische 
Weise kooperieren: »Das Netzwerk wird im Gegensatz zu diesen älteren Modellen 
zumeist als unhierarchische, azentrische, modular geordnete, sich selbst organi
sierende und kommunikativ dicht gekoppelte Verknüpfung von Einzelelementen 
imaginiert.« (Gelshorn/Wedding 2008: 57) 

Multimodales Kontaminieren 

Der Begriff Kontamination, der sich mit Amalgamierung, Vermengung und Ver
schmelzung übersetzen lässt, verweist auch in seiner etymologischen Bedeutung 
auf die Konnexion von heterogenen Entitäten, die sich gegenseitig durchdringen. 
Entlehnt vom lateinischen contāminātio steht das Kontaminieren für eine »Zu
sammenziehung« und eine »Vermischung zweier sprachlicher Einheiten zu einer 
neuen«10. Leitet man den Begriff jedoch vom französischen contamination ab, dann 
wird vor allem auch die negative Dimension betont, im Sinne von »Befleckung, 
Verderbnis, Verunreinigung«, was auch in seiner Verwendung als Fachwort des 
Strahlenschutzes im Sinne einer »radioaktive[n] Verunreinigung« und »Verseu
chung« augenscheinlich wird.11 In diesem Buch wird der Begriff der Kontamination 
aber vor allem produktiv und konstruktiv genutzt, um die grundlegenden Vernet
zungen und Durchdringungen in wunderkammernder Praxis nachzuzeichnen, die 
an jene, mit dem Anthropozän einhergehende, terrestrischen Immanenz und Ver
strickung anknüpfen, die Eva Horn in ihren Überlegungen zu einer Ästhetik des 
Anthropozäns herausarbeitet hat (vgl. Horn 2019a: 126). 

9 In diesem Kontext spielen auch theoretische Ansätze eine Rolle, die von relational struktu
rierten und flachen Ontologien ausgehen, z.B. die neueren feministischen Ansätze von Don
na Haraway, Isabelle Stengers und Karen Barad (vgl. Haraway 2016; Stengers 2011; Barad 
2007) oder der prozessorientierte Ansatz von Alfred North Whitehead (vgl. Whitehead 1985; 
Whitehead 1967). 

10 Vgl. »Kontamination«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): 
DWDS – Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kontamin 
ation (Zugriff: 10.06.2024). 

11 Vgl. »Kontamination«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): 
DWDS – Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kontamin 
ation (Zugriff: 10.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination


3. Ordnen 151 

Dieser produktiv gedachte Begriff der Kontamination lässt sich auf den fran
zösischen Dekonstruktivismus zurückführen: Für Jacques Derrida ist nichts nicht 
kontaminiert. Ein Dualismus, der aus zwei reinen Polen besteht, die durch eine kla
re Linie voneinander getrennt sind, ist in seinem Verständnis nicht existent. Der
rida geht davon aus, dass mit jeder Wiederholung – Iteration – sich die Bedeutung 
eines Begriffs verändert. Mit jeder Wiederholung transformiert sich der begriffli
che Sinngehalt, so dass niemals dieselbe Bedeutung wiedergegeben wird und dem
entsprechend von jeder vorherigen Benutzung des Begriffs abweicht. Aus jeder Ite
ration resultiert eine Variation der Bedeutung, der Sinngehalt des ursprünglichen 
Begriffs wird diversifiziert, erweitert und kontaminiert. So existiert nach Derrida 
keine originäre Definition von Begriffen, auf die man ihre Bedeutung, im Sinn eines 
Ursprungs oder einer Ausgangsbedeutung, zurückführen könnte (vgl. Derrida 2001; 
Derrida 1988). Bedeutungen von Begriffen sind also stets prozessual zu denken und 
in der Logik der Kontamination zu verstehen. Derrida geht somit von einem grund
sätzlich positiv besetzten Begriff der Kontamination aus, was er etwa auch in dem 
Interview Nietzsche and the Machine (1994) bestätigt. Hier bezeichnet er Kontaminati
on grundsätzlich als Chance und Öffnung und betont ihren affirmativen Charakter: 

»One should not simply consider contamination as a threat, however. […] Possible 
contamination must be assumed, because it’s also opening or chance, our chance. 
Without contamination we would have no opening or chance. Contamination is 
not only to be assumed or affirmed: it is the very possibility of affirmation in the 
first place.« (Derrida/Beardsworth 1994: 56) 

Positive Konnotationen erhält der Begriff der Kontamination auch bei Bruno La
tour, der die Welt – bzw. Gaia – als grundsätzlich verstrickt und vermischt versteht 
und die Differenz zwischen der Welt der Menschen und der Welt der Dinge als eine 
künstlich konstruierte erklärt. Diese separierende Trennung, die Latour als Reini
gung bezeichnet, ist charakteristisch für das Denken der westlichen Moderne. Wäh
rend die gesellschaftliche Praxis durchdrungen ist von (Ver-)Mischungen menschli
cher und nicht-menschlicher Akteure und Sphären (Tiere, Pflanzen, Dinge), verhält 
sich die Moderne, so Latour, dieser Praxis gegenüber entgegengesetzt und schafft 
zwei getrennte ontologische Zonen. Auf der einen Seite diejenige der menschlichen 
Akteure, auf der anderen Seite diejenige der nicht-menschlichen Wesen. 

Von dieser grundlegenden Verstrickung und Kontamination von Welt geht auch 
Anna Lowenhaupt Tsing in ihrer Untersuchung des ökologischen und ökonomi
schen Beziehungsgeflechts aus, das sich rund um den Matsutake-Pilz eröffnet (vgl. 
Tsing 2018). Tsing versteht Kontamination ebenfalls in einem produktiven Sinne 
und plädiert für die Anerkennung einer überall aufzufindenden »kontaminierte[n] 
Diversität« (Tsing 2018: 54), die sich für die Entschlüsselung von Welt als wichtiges 
methodisches Instrumentarium erweist. Dabei betont sie vor allem den Zusam

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

menhang von Kontamination und Kollaboration, den sie wie folgt erklärt: Wenn 
unterschiedliche Akteure kollaborieren und trotz ihrer Andersartigkeit in Kontakt 
miteinander treten, entsteht Kontamination (vgl. Tsing 2018: 54). In diesem Sin
ne sind Entitäten durch ihre Kontakte und Begegnungen mit anderen Entitäten 
geprägt. Einzelne Lebewesen oder Gemeinschaften werden somit durch Inter
aktionen mit anderen infiziert, verunreinigt, beeinflusst, korrumpiert, tangiert, 
indoktriniert, bereichert, bestärkt; kurzum: kontaminiert. Diese Begegnungen mit 
anderen Entitäten »ändern, was wir sind, indem wir anderen Platz einräumen. 
Aus der Tatsache, dass welterzeugende Bestrebungen durch Kontamination verän
dert werden, könnten gemeinsame Welten – und neue Richtungen – erwachsen.« 
(Tsing 2018: 45; vgl. Margulis/Sagan 1997) Somit trägt jeder »eine Geschichte der 
Verunreinigung in sich; Reinheit ist keine Option« (Tsing 2018: 45). Warum nicht 
mehr kontaminierte Geschichten erzählt werden, um die Welt zu durchdringen 
und zu verstehen, erklärt Tsing mit der Komplexität und Unabgeschlossenheit, 
die diese Erzählungen mit sich bringen: »[K]ontaminierte Diversität widersetzt 
sich einem ›abschließenden Urteil‹, das zu einem Markenzeichen modernen Wis
sens geworden ist. Kontaminierte Diversität ist nicht nur partikular, historisch 
und fortwährend Veränderungen unterworfen, sondern auch relational.« (Tsing 
2018: 54) 

Da das Kontaminieren – im Sinne von Derrida, Latour und Tsing – als produk
tive und affirmative Praktik des Verstrickens und Vernetzens gedacht wird und als 
Beschreibung dient, um die vielfältigen medialen und materiellen Verstrickungen 
in zeitgenössischen Arbeiten beschreibbar zu machen, bleibt nun zu klären, inwie
fern sich das Kontaminieren in wunderkammernder Praxis materialisiert. In diesem 
Kontext kommt der beschreibende und die Kontamination spezifizierende Begriff 
der Multimodalität ins Spiel. So ließe sich auf die Frage, inwiefern die Kontami
nation in wunderkammernder Praxis – in von Wulffens und Henrots Arbeit – in Er
scheinung tritt, antworten: multimodal. Doch was bedeutet Multimodalität in die
sem Kontext? Der Begriff meint, dass kontaminierende Elemente nicht nur in einem 
Modus, sondern in vielen Modi zu finden sind. Multimodalität konturiert somit zu
nächst begrifflich »Mehrdimensionalität auf verschiedenen Ebenen« (Preiß 2021: 
27). Schaut man sich die etymologische Herkunft an und überträgt man den Begriff 
aus dem Lateinischen, »bedeutet Multimodalität recht unspezifisch ein ›Viel der Ar
ten und Weisen‹ und findet eine entsprechend breite Anwendung« (Preiß 2021: 27). 
Der vor allem in den Medienwissenschaften untersuchte Begriff wird »relevant, so
bald diverse Ausdrucksformen – z.B. Bild (statisch und bewegt), Gestik, Haptik, 
Sprache (gesprochen und geschrieben), Pantomime, Tanz, Musik, Diagramme, Co
mics – und Sinneskanäle synergetisch zu einzelnen, in sich kohärenten Kommuni
kationsprozessen kombiniert werden« (Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/ 
Thies 2018: 8). Um den Begriff der Multimodalität für die Analyse wunderkammern
der Praxis fruchtbar zu machen, ist die Lektüre der Publikation Kunst mit allen Sin

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 153 

nen. Multimodalität in zeitgenössischer Medienkunst (2021) von Cecilia Mareike Caro
lin Preiß hilfreich, die Multimodalität an der Schnittstelle von Medien- und Kunst
wissenschaft anhand von zeitgenössischen Arbeiten der Medienkunst beleuchtet. 
Preiß konstatiert, dass Multimodalität »kein konkretes und separiertes Motiv der 
Steigerung« ist, sondern vielmehr »die Komplexität aktueller Medienkonstellatio
nen« (Preiß 2021: 28) widerspiegelt: »[Der Begriff der Multimodalität] dient als über
geordnetes konzeptuelles Werkzeug zur Analyse jener Grenzüberschreitungen und 
Hybridisierungen, wie sie aktuelle Medienkulturen im Allgemeinen und medien
künstlerische Arbeiten im Speziellen prägen.« (Preiß 2021: 28) Während Preiß vor 
allem Kunstwerke untersucht, die von digitalen Technologien und Elementen maß
geblich konstituiert werden (VR-Environments, VR-Installationen, AR-Installatio
nen, Smart Surface-Installationen), sind es in den untersuchten Arbeiten in diesem 
Kapitel vor allem ›analoge‹ Ding-Ensembles: In Henrots The Pale Fox sind auch digi
tale Bilder zu finden, wodurch die Realwelt in Relation zu digitalen Bildwelten ge
setzt wird. In von Wulffens Arbeit Ohne Titel liegt der Fokus vor allem auf der analo
gen Dingwelt. 

Jenseits der analogen und digitalen Existenzweisen der Bilder ist für die fol
genden Ausführungen die Frage zentral, welche Dimensionen von Multimodalität 
in den beiden Arbeiten zu finden sind. Preiß bezieht sich im Anschluss an Klaus 
Sachs-Hombach, John Bateman, Robin Curtis, Beate Ochsner und Sebastian Thies 
auf vier Dimensionen von Multimodalität: die perzeptuelle, semiotische, partizipa
torische und referenzielle Multimodalität (vgl. Preiß 2021: 29–35; Sachs-Hombach/ 
Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 12–19). Während die perzeptuelle Multimoda
lität ein gleichzeitiges Ansprechen von verschiedenen Sinnesreizen beschreibt (vgl. 
Preiß 2021: 29–31), adressiert die semiotische Multimodalität vor allem Medien als 
»Repräsentations- und Zeichenordnungen« (Preiß 2021: 35) und materialisiert sich 
konkret in Text-Bild-Kombinationen oder aber auch in Aspekten der Gestik, Mimik, 
des Layouts und Designs. Die partizipatorische Multimodalität charakterisiert mul
timodale Zusammenkünfte vor allem als »komplexe Netzwerke heterogener Akteu
re« (Preiß 2021: 33), in denen Kategorien der Koexistenz, Koordination und Kollabo
ration eine zentrale Rolle spielen. Die referenzielle Multimodalität bedeutet dage
gen, dass in Kunstwerken »auf Sinnesmodalitäten und Reizkonstellationen referiert 
wird, die den natürlichen Perzeptionsradius des Menschen überschreiten« (Preiß 
2021: 32) und sich aus anderen Inspirationsquellen speisen, etwa der Natur oder 
tierlichen Welten (vgl. Preiß 2021: 32–33). So werden andere Umwelten oder andere 
Ordnungen der Dinge in die Kunstwerke miteingebracht, die bei den Rezipient:in
nen einen Perspektivwechsel hervorrufen sollen, was Preiß wie folgt konturiert: 

»Was die Künstler:innen mit der Integration wesensfremder Modi in das künstle
rische Erleben bezwecken, ist jedoch nicht nur das spielerische Erproben einer bis 
dato unbekannten Wahrnehmungspalette. Vielmehr wird ein Perspektivwechsel 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

provoziert, durch den sich neue Umwelten beziehungsweise alternative Blicke auf 
bekannte Umwelten eröffnen.« (Preiß 2021: 32) 

Nach Sachs-Hombach, Bateman, Curtis, Ochsner und Thies umfasst die referenti
elle Multimodalität »eine Kopräsenz von unterschiedlichen Modi des Weltbezugs« 
(Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 16). »Multimodalität im 
Sinne von Referenzialität meint also, dass ein Werk verschiedene Modi des Welt
bezugs enthalten kann« (Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 17) 
und sowohl fiktionale als auch nicht-fiktionale Darstellungsformen beinhaltet. Bei 
der referentiellen Multimodalität spielen »Bestimmungen kopräsenter Modi im 
Medienkonsum« sowie »die Mischformen verschiedener Modi der Referenzialität« 
(Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 17) eine zentrale Rolle. 

Gerade diese vierte Form der Multimodalität – die referenzielle Dimension – 
lässt sich als ein Merkmal des wunderkammerns konturieren. Während bei der Analy
se der digitalen Medienkunstwerke bei Preiß das Zusammenspielen von realen und 
virtuellen Elementen eine Rolle spielt, sind es in den Arbeiten Ohne Titel und The Pa
le Fox vor allem die Vielzahl von heterogenen ›analogen‹ Medien, Materialien und 
Themen, die in ihrem Zusammenspiel als (referenziell) multimodal erscheinen. Sie 
ergeben in ihrer Gesamtheit ein komplexes Ensemble, das zwischen Ordnung und 
Unordnung changiert. Gerade in dieser Vielgestaltigkeit und Diversität der Refe
renzen lässt sich die Dimension der referenziellen Modalität erkennen. In beiden 
Arbeiten werden Elemente aus der Realwelt – etwa naturwissenschaftliche Theo

rien in der Arbeit Henrots oder tradierte kunsthistorische Kategorien in der Arbeit 
von Wulffens – mit alternativen und fiktiven (Bild-)Welten vermengt, ebenso wie es 
Preiß für die von ihr untersuchten digitalen Medienarbeiten beschreibt: »Realwelt
liche und virtuelle Eindrücke lassen sich hierbei nicht voneinander differenzieren 
und verschmelzen zu einer multimodalen alternativen Realität.« (Preiß 2021: 32) Als 
Kriterium für die Multimodalität von Virtual Reality-Installationen konturiert Preiß 
insbesondere, dass »sie sich sowohl aus der Realwelt speisen und sich zugleich auf 
alternative und fiktive Welten beziehen« (Preiß 2021: 33), was sich auch auf die in 
diesem Kapitel untersuchten Arbeiten übertragen lässt. Besonders das alternative 
Denken von Welt in Bezug auf netzwerkartig und relational angelegte Ansätze ma
terialisiert sich in Kunstwerken, in denen modernistische Dichotomien von Natur 
und Kultur, Fiktion und Fakt, Objekt und Subjekt überwunden und Vernetzungen 
neu gedacht werden. Dabei gestalten sich die Referenzen mannigfaltig und neh
men vor allem auch fiktive Narrationen und unterschiedlichste Erklärungsmodel
le von Welt in den Blick. Sie stellen ein Gegenmodell zu modernistischen gereinig
ten Weltordnungen dar und nehmen vor allem die »kontaminierte Diversität« (Tsing 
2018: 54), im Sinne Tsings Forderung, Geschichten der Kontamination zu erzählen, 
in den Blick. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 155 

3.1.1 Reinigendes Ordnen – Über Hierarchisierungen in den Künsten 

»Es gibt wohl wenige Begriffe, die eine solche Macht über das Denken von Indi
viduen und Gemeinschaften ausüben wie der der Reinheit. Kaum ein Bereich – 
Religion, Politik, Sexualität, Naturwissenschaft, Kunst und Psychologie –, in dem 
er nicht eine Schlüsselstellung einnimmt. Dabei ist der Begriff der ›Reinheit‹ nur 
in seiner Gegensätzlichkeit zum ›Unreinen‹ zu definieren.« (Braun 1997: 6) 

Bevor im nächsten Kapitel die spezifischen Ordnungsstrategien frühneuzeitlicher 
Wunderkammern untersucht werden, fokussiert dieses Kapitel zunächst in einer 
heuristischen Weise die von Bruno Latour so benannten reinigenden Ordnungs
praktiken der Moderne. Hinsichtlich des Begriffs der Reinheit werden dabei sowohl 
ästhetische als auch ethisch-moralische Implikationen sichtbar. Der adjektivische 
Begriff »rein« bedeutet so viel wie »ohne fremdartige Bestandteile, unvermischt, 
unverfälscht, frei von Schmutz, sauber, frisch gewaschen, unberührt, keusch, voll
kommen, fehlerlos«12. Reinigende Praktiken setzen somit bei einem verunreinigten 
Status an, der bereinigt werden muss, um zu einem ›reinen‹ Zustand zurückzuge
langen, so die Logik der Moderne. Dieses Ideal der Reinheit zeigt sich sowohl in den 
kleinsten Alltagsdingen wie der Tageszeitung und ihren unterschiedlichen, vonein
ander separierten Rubriken – etwa Politik, Sport, Wirtschaft und Feuilleton – (vgl. 
Schroer 2016: 363–364) als auch in zutiefst destruktiven und menschenfeindlichen 
Auswüchsen wie dem Kolonialismus, dem das Ideal einer ›Reinheit der Rassen‹ zu
grunde liegt, was sich auch in genozidalen Kontexten oder Konzepten wie der ›Eu
thanasie‹, der nationalsozialistischen ›Rassenhygiene‹, auf schreckliche Weise ent
faltete.13 Anhand dieser Beispiele eröffnet sich die programmatische ›Idee der Diffe
renzierung‹, die jedoch nur ein modernistisches Ideal verkörpert und niemals voll
ends hergestellt werden kann, wie Markus Schroer ausführt: »Die Theorie bzw. das 
offizielle Programm der Moderne beruht zwar auf der Idee der Differenzierung, der 
Trennung und Unterscheidung. In der Praxis jedoch werden Klassifikationen und 
Ordnungsschemata permanent unterlaufen. Und so bringt die Moderne selbst erst 
hervor, was sie eigentlich zu bekämpfen meint: die Vermischung.« (Schroer 2016: 
363)14 Um die Unterschiede zwischen historisch tradierten ›gereinigten‹ und ›verun

12 Vgl. »Reinheit«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – 
Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Reinheit (Zugriff: 
15.06.2024). 

13 Vgl. auch Trus 2019. 
14 In diesem Kontext ist es wichtig zwischen historischer und ästhetischer Moderne zu differen

zieren: »Während in der ›historischen Moderne‹ (ca. 1820/30–1900) vor allem Status und Aus
sagemöglichkeiten der Kunstwerke erweitert wurden, brachte die ›klassische Moderne‹ (ca. 
1905–1930) zusätzlich die ersten substanziellen Eingriffe in deren Beschaffenheit. Die ›klassi
schen‹ Gattungen ›Malerei‹, ›Skulptur‹/›Plastik‹ und ›Graphik‹ bestanden weiter, wurden aber 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Reinheit
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Reinheit


156 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

reinigten‹ Ordnungsstrategien an konkreten Diskursen und Beispielen zu reflektie
ren, wird in diesem Kapitel zunächst veranschaulicht, dass sich eben jene von Latour 
identifizierten reinigenden Praktiken der Moderne paradigmatisch in den westli
chen, männlich dominierten Diskursen rund um abstrakte Malerei im 20. Jahrhun
dert zeigten. Durch sie stabilisierten sich die dualistischen Trennungen von etwa 
Künstler und Künstlerin, Kunst und Handwerk sowie Immaterialität und Materia
lität. 

documenta fifteen (2022) 

Voranstellen möchte ich einen Exkurs, der den Blick in die Gegenwart richtet. Um 
zu zeigen, wie präsent und wirksam die von Bruno Latour konstatierte modernisti
sche Reinigung auch heute noch ist, werden die kritischen Diskussionen rund um 
die documenta fifteen, die vom 18.06.–25.09.2022 in Kassel stattfand und vom in
donesischen Kollektiv Ruangrupa kuratiert wurde, zum Thema gemacht. Die do
cumenta fifteen war mit der Ernennung Ruangrupas die erste Großausstellung in 
Deutschland, die von einem Kurator:innenteam aus dem asiatischen Raum kura
tiert und organisiert wurde und bei der das Arbeiten im Kollektiv eine zentrale Rolle 
einnahm. Das kollektive Arbeiten beschränkte sich dabei nicht nur auf das kura
torische Kernteam, sondern dieses lud weitere Kollektive ein, mit der Bitte, künst
lerische Projekte zu realisieren und wiederum weitere Kollektive einzuladen, sich 
künstlerisch an der documenta fifteen zu beteiligen – ähnlich eines Schneeballsys
tems. Ein Novum in der Geschichte der Großausstellungen weltweit stellte dabei die 
»rhizomartige Struktur« (Weiss 2022: 68) des Organisierens und miteinander Arbei
tens dar, wodurch dieses »selbst zu einem einzigen kollektiven Kunstwerk« (Weiss 
2022: 68) wurde. 

Warum der Wohn- und Herkunftsort von Ruangrupa an dieser Stelle eine be
sondere Betonung erfährt, zeigte sich in den kritischen Berichterstattungen, die 
vor und während der documenta fifteen zu verfolgen waren. Während die Bespre
chungen der einzelnen künstlerischen Positionen zwar stattfanden, wurde vor al
lem eben jene rhizomartige Arbeitsstruktur fokussiert, die nach dem Vorwurf der 
antisemitischen Bildsprache des Banners von Taring Padi in aufgeheizten Debat
ten kritisiert wurde. Diese Kritiken überlagerten die Auseinandersetzung mit den 
einzelnen Werken und stellten die grundsätzliche Struktur und (kollektive) Arbeits
weise in Frage, vor allem in Bezug auf die Konkretisierung von Verantwortlichkei
ten. Der Skandal rund um die Arbeit des Kollektivs Taring Padi führte – so der Ein

um neue Materialien (z.B. im Kubismus und Futurismus; es kommen Collagen auf) sowie die 
Kategorie ›Objekt‹ […] und ›Rauminstallation‹ erweitert. […] Die Gattungen zerfransten, ins
besondere widersetzten sich Picassos Plastiken […] und Kurt Schwitters ›Merzbau‹ […] der Ein
ordnung.« (Bonnet 2008: 144) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 157 

druck, der sich beim Verfolgen der kulturjournalistischen Diskussionen einstellte – 
das vermeintliche Scheitern der von Ruangrupa fokussierten und gelebten kollekti
ven Arbeitsweise in ihrer großangelegten rhizomartigen Struktur vor Augen. 

Ohne den Verlauf der Diskussionen im Detail nachvollziehen zu wollen, was be
reits an anderer Stelle ausführlich getan wurde, etwa im Rahmen des großangeleg
ten Symposiums Kontroverse documenta fifteen (01.–02.02.2023) der HFBK Hamburg, 
offenbarte sich in der kritischen medialen Berichterstattung die Vorstellung eines 
Kunstbegriffs, der in modernistischen Dualitäten verhaftet schien. Eine Auffassung 
von Kunst wurde offenkundig, die »Kunst als Preziose begreift und den Imperativen 
von Originalität, Autorschaft und sakralem Ewigkeitswert folgt« (Weiss 2022: 72). 
Die starken Gegenreaktionen bereits im Vorfeld der Ausstellung ließen sich unter 
anderem mit der Radikalität der Negierung dieses modernistischen Kunstbegriffs 
durch Ruangrupa erklären. Das Kollektiv distanzierte sich deutlich von einer Vor
stellung von Kunst, die auf der »›Qualität der Malerei‹ gründet und dabei vor allem 
auf Namen setzt, gegen eine Kunst, die von einem wohlhabenden Klientel für viel 
Geld erworben wird und gegen eine Kunst, die sich nur im cleanen Raum des white 
cube abspielt« (Weiss 2022: 72). Vielmehr wurde durch die Maxime von lumbung, »ei
ne alternative Ökonomie der Kollektivität«15 erdacht, die Kunst als etwas Gemein
schaftliches, Prozessuales und Unabgeschlossenes versteht. Kunst wird in diesem 
Verständnis als etwas begriffen, das aus sozialen Aushandlungen hervorgeht, von 
einem Netzwerk geteilter Handlungsmächte ausgeht und sich gegen einen subjekt
zentrierten Geniebegriff wendet. Durch die Antisemitismus-Debatte, die durch das 
Banner des Künstlerkollektivs Taring Padi ausgelöst wurde, sich jedoch bereits im 
Vorfeld der Ausstellung abzeichnete, entfachte eine Grundsatzdebatte rund um die 
Themen Antisemitismus, Rassismus und Postkolonialismus im Kunstbetrieb. 

An den heftigen Reaktionen und getätigten Zuschreibungen innerhalb der Dis
kussionen eröffnet sich, vor dem Hintergrund der Thesen Latours (vgl. Kapitel 3.1), 
ein Nachwirken jener modernistischen Reinigungspraktiken, die etwa europäisch 
und außereuropäisch als dualistische Kategorien zu separieren versuchten. So spie
gelte sich in einer Vielzahl der angeführten Argumentationsweisen eine tief veran
kerte eurozentrische Perspektive wider, die versuchte, Ideale westlicher Kultur zu 
universalisieren und damit andere kulturelle Praktiken einer moralischen Bewer
tung zu unterziehen, wie Aram Ziai pointiert: 

»›In der Antisemitismus-Debatte um die documenta spiegeln sich ein eurozen
trischer Blickwinkel und ein Unwillen, andere Perspektiven zuzulassen.‹ Der 
im deutschen Kontext vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus geprägte, 

15 Vgl. zum Begriff lumbung die Erklärung auf der Homepage der documenta fifteen: https://d 
ocumenta-fifteen.de/lumbung/ (Zugriff: 15.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/


158 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

manchmal hypersensible Antisemitismusbegriff werde ungeachtet anderer Kon
texte als universell angenommen und zum universellen Maßstab erklärt, anhand 
dessen nachgewiesen werde, dass man den Leuten aus dem Süden erst einen 
zivilisierten Antisemitismusbegriff beibringen muss.« (Ziai, zit.n. Tran 2022: o. S.) 

Ziais Einordnung zeigt, wie Hierarchien und Vorstellungen etwa des Globalen Nor
dens und Südens sowie europäischer und außereuropäischer Kunstpraktiken die 
problematische historische Differenz von Eigenem und Fremden fortführen.16 Dar
über hinaus eröffnete sich aber auch eine Degradierung eben jenes relational und 
prozessorientierten Kunstbegriffs, der das Arbeiten im Kollektiv mit sich bringt. 
Unterschwellig offenbarten sich hier modernistische Maximen der Kunst, die ei
gentlich längst, spätestens seit den postmodernen und poststrukturalistischen Dis
kursen der 1970er-Jahre, als überwunden galten. Die geteilte Handlungsmacht im 
kollektiven Netzwerk kollidierte zudem mit veralteten institutionellen Hierarchien, 
die durch klare Aufgabenverteilungen und Verantwortlichkeiten strukturiert sind. 
Das vehemente Berufen auf bestehende Grenzen zwischen Nord und Süd, Eigenem 
und Fremden sowie Individuum und Kollektiv lassen sich, im Sinne Latours, als 
modernistische Reinigungsarbeit auffassen, die auf kontaminierende (kollektive, 
vernetzende, prozessuale und relational-strukturierte) Praktiken zu reagieren ver
suchte. 

Reinheitsideale rund um abstrakte Malerei 

Betrachten möchte ich im Folgenden eben jene sich historisch etablierenden Hierar
chien der Moderne und ihre historische Tradierung in den Künsten. Diese schrieben 
sich innerhalb der Kunstgeschichte fest und werden bis heute unreflektiert reprodu
ziert, wie sich anhand der kritischen Diskussionen rund um die documenta fifteen 
in einer eurozentrischen Argumentationsweise zeigte. Um Bruno Latours reinigen
de Praktiken historisch für den Bereich der Kunst zu konkretisieren, werden hierar
chisierende Reinigungspraktiken im Folgenden am Beispiel der musealen Struktur 
der disziplinären Trennung in sog. Spezialmuseen sowie der abstrakten Kunst und 
ihrer Konstitution und Legitimation im Laufe des 20. Jahrhunderts fokussiert. Da
durch werden Hierarchisierungen verschiedener kunsthistorischer Kategorien of
fenkundig, in denen die Auf- und Abwertung von etwa Künstler und Künstlerin, Bil

16 Iswanto Hartono von Ruangrupa trifft in einem Interview folgende Aussage: »[…] bevor wir 
als Kuratoren ernannt wurden, begannen die Medien, uns anzugreifen. Es gab noch nie indo
nesische Künstler bei der Documenta, wir sind die erste kuratorische Leitung aus Asien. Man 
zweifelte, wie denn ein unbekanntes Kollektiv aus der Dritten Welt die Documenta kuratie
ren könne. Unsere Fähigkeit, diese Ausstellung zu leiten, wurde infrage gestellt, noch bevor 
wir überhaupt angefangen hatten. Vielleicht, weil wir nicht weiß sind?« (Hartono, zit.n. Rust
ler 2022: o. S.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 159 

dender Kunst und Angewandter Kunst sowie Immaterialität und Materialität gefes
tigt und über den Begriff der Reinheit legitimiert wurden. Wichtig in diesem Kon
text ist die historische Auf- und Abwertung von bestimmten Kunstgattungen, die 
sich in dem Begriffspaar high und low historisch tradierte. Während der Malerei et
wa ein höherer Stellenwert als der Skulptur beigemessen wurde, stand die Skulp
tur über der Tapisserie, die lange als Zeugnis der im Dekor verhafteten Handwerks
kunst galt (vgl. dazu u.a. Macel 2021: 22; Parker/Pollock 2021; Christadler 2000 und 
Parker 1989). Popkulturelle Ästhetiken wurden darüber hinaus lange Zeit völlig aus 
dem Bereich der Künste exkludiert (vgl. dazu u.a. Kohout 2018: o. S.). 

Der zentrale Begriff der Gattung, der in diesem Kontext eine wichtige Rolle 
spielt, deutet bereits ein enges, abgestecktes Feld an, das von klaren Begrenzungen 
geprägt ist, wie Jacques Derrida konstatiert: »Sobald man das Wort ›Gattung‹ ver
nimmt, sobald es erscheint, sobald man versucht, es zu denken, zeichnet sich eine 
Grenze ab. Und wenn sich eine Grenze herausbildet, dann lassen Norm und Verbot 
nicht auf sich warten: ›man muß‹, ›man darf nicht‹, – das sagt Gattung, die Figur, 
die Stimme oder das Gesetz der Gattung.« (Derrida 1994: 245) In Derridas Feststel
lung klingt die sich mit dem Einführen von verschiedenen Gattungen einstellende 
Trennung von begrenzten Feldern an, die durch die Separation vergleichbar wer
den und so in Konkurrenz miteinander treten. Durch diesen Wettstreit stellen 
sich fast zwangsläufig Präferenzen ein, im Sinne einer Hierarchisierung und der 
Frage danach, was ist angesehener und steht auf der Wertigkeitsskala oben und 
demgegenüber, was steht unten und verliert im Vergleich an Ansehen. Kunst- und 
kulturhistorisch ist diese Hierarchisierung der Gattungen mit den Begriffen high 
und low beschrieben worden, im Sinne einer Distinktion zwischen Hoch- und 
Massenkultur. 

Die Hierarchisierung der visuellen Kultur von high und low ist darüber hinaus in 
der Geschichte der Institution des westlichen Museums angelegt und bis heute tief 
mit ihm verwurzelt. Einerseits durch die im Zuge der Aufklärung eingeführten dis
ziplinären Ordnungsprinzipien, infolge derer Objekte eine Kategorisierung, Schub
ladisierung und damit eine individuelle Wertung zugesprochen wurde, andererseits 
durch die damit einhergehenden und genderspezifischen Logiken folgende Tren
nung von Angewandten und Freien Künsten. Durch die grundsätzliche disziplinäre 
Trennung naturalisierte sich im Zuge des 19. Jahrhunderts eine Ordnung, die Din
ge in fein säuberlich voneinander separierten, disziplinären Schubladen einordne
te und ihnen damit einen Platz in der geschaffenen Hierarchisierungsskala zuwies, 
was dabei half, nationale Identitäten17 sowie die diskriminierende und menschen
verachtende Idee kultureller ›Rassen‹ oder Geschlechterrollen zu disponieren. 

17 Zum Verhältnis von Museum und nationaler Identität vgl. u.a. Leeb/Samuel 2022, Czerney 
2019, Dori 2010, Boswell/Evans 1999, Kaplan 1994 und Plessen 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die Ordnungsprinzipien der musealen Sammlungen des 19. Jahrhunderts ba
sieren auf dem im Zuge der Aufklärung hervorgebrachten Wissenschaftsbegriff, 
der vor allem die »Systematisierung, Spezialisierung und Klassifizierung« (Scholze 
2004: 43) von Dingen fokussierte. Dabei spielen die Annahmen der Evolutions
theorie eine zentrale Rolle, die sich auch in den musealen Ordnungspraktiken 
niederschlugen, infolgedessen das Museum »zum Ort der Objektivation und Popu
larisierung dieser Ideen« (Scholze 2004: 43) avancierte. Durch Selektionsprozesse 
der Musealisierung und Typisierung wurden die gesammelten Dinge idealisiert und 
zu standardisierten Formen deklariert (vgl. Scholze 2004: 44).18 Zudem wurden sie 
in ein genealogisches und fortschrittsorientiertes Entwicklungs- und Evolutions
narrativ eingefügt, das ermöglichte, davon abweichende Formen und Phänomene 
als das ›Andere‹, ›Abnormale‹ und ›Fremde‹ zu stilisieren. Das spiegelte sich auch in 
den musealen Ausstellungsräumen wider, wie Tony Bennett in seinen Untersuchun
gen The Birth of the Museum. History, Theory, Politics (1995) und Pasts Beyond Memory: 
Evolution, Museums, Colonialism (2004) gezeigt hat. Mittels des Durchschreitens der 
musealen Räume und der dortigen linearen und genealogischen sinnlich wahr
nehmbaren Kunstgeschichte sollten sich die Besuchenden als progressive Subjekte 
bilden und erfahren. Bennett spricht daher auch vom Museum als eine Maschinerie 
zur Konstituierung progressiver Subjekte, womit er die Verbindung von Museum 
und Regierungstechnologien sowie Machtregimen der Moderne herstellt, wie sie 
Michel Foucault untersucht hat (vgl. Bennett 2004: 2, 162; Bennett 1995: 47).19 

18 Martina Griesser-Stermscheg, Nora Sternfeld und Luisa Ziaja verweisen im Kontext der mu

sealen Entwicklungsgeschichte auf die Rolle von Christian von Mechel. Seine neuen Ord
nungsstrategien waren etwa für das Musée Napoléon im Louvre eine wichtige Referenz: »1777 
wurde die kaiserliche Galerie im Oberen Belvedere im Sinne eines institutionellen Samm

lungsbetriebs mit fixen Öffnungszeiten an drei Tagen der Woche öffentlich zugänglich. Kurz 
darauf übertrug man die begonnene Neueinrichtung dem Basler Kupferstecher, Grafikhänd
ler und Verleger Christian Mechel, der die Hängung erstmals konsequent nach geografisch 
abgegrenzten ›nationalen‹ Malerschulen und ihrer stilgeschichtlichen Entwicklung vornahm 
und diese neuen Organisationsprinzipien detailliert in einem Katalogwerk festhielt. Mechel 
etablierte damit ein Modell, das international aufgegriffen wurde und in Form des moder

nen kunsthistorischen Museums des 19. Jahrhunderts hegemonial werden sollte. Seine ›sicht
bare Geschichte der Kunst‹ nach ›Ordnung, Auswahl und System‹ folgte einer kunstwissen
schaftlichen Perspektivierung, die Historizität, Sequenzialität und Kanonizität als zentrale 
Kategorien in der Konstruktion nationaler Schulen setzte, damit aber gleichzeitig samm

lungsgeschichtliche oder auch politische Zusammenhänge unkenntlich machte.« (Griesser- 
Stermscheg/Sternfeld/Ziaja 2020: 23; vgl. auch Mechel 1783) 

19 Tony Bennett verweist in seinem Text The Exhibitionary Complex (1994) in Bezug auf die Entste
hung des Museums auch auf die Relation zu anderen, mit ihm einhergehenden Entwicklun
gen der Zeit: »For the emergence of the art museum was closely related to that of a wider 
range of institutions – history and natural science museums, dioramas and panoramas, na
tional and, later, international exhibitions, arcades and department stores – which served as 
linked sites for the development and circulation of new disciplines (history, biology, art his

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 161 

Die Separierung der Dinge rief die sog. Spezialmuseen hervor, in denen sich 
die Binnenhierarchie von Angewandten und Freien Künsten widerspiegelte und zu 
voneinander gereinigten Disziplinen führte. Während Kunstgewerbe-, Volkskun
de- und die sog. ›Völkerkundemuseen‹ die Angewandten Künste ausstellten, also 
Dinge aus der Alltagskultur, die häufig mit Schrifttafeln und erklärenden Texten 
didaktisch vermittelt wurden und eher weiblichen Produzentinnen zugeschrie
ben wurden, standen die Werke der Bildenden Kunst als autonome Entitäten im 
Kunstmuseum allein für sich selbst und wurden als kulturelle Leistung männlicher 
Produzenten gefeiert (vgl. Schade/Wenk 2011: 154).20 Die Klassifikation der Künste 
ergibt sich daher auch aus ihrer geschlechtlichen Kategorisierung (vgl. Parker/ 
Pollock 2021: 55–92). Die Wertigkeit von Bildender Kunst und die Abwertung von 
Angewandter Kunst fußt somit auf unterschiedlicher geschlechterspezifischer 
Bewertung von Arbeit (vgl. Penz 2010: 51) und damit einhergehenden Kreativpro
zessen, woraus sich folgende Hierarchisierung ergibt: »[…] the arts of painting 
and sculpture enjoy an elevated status while other arts that adorn people, homes 
or utensils are relegated to a lesser cultural sphere under such terms as ›applied‹, 
›decorative‹ or ›lesser art‹.« (Parker/Pollock 2021: 55) 

Jennifer John und Sigrid Schade verweisen in diesem Kontext insbesondere auf 
die problematischen Auf- und Abwertungen von spezifischen künstlerischen Gat
tungen und die Differenzierung zwischen reproduktiver und kreativer Produkti
on, die sich in Angewandter Kunst (nachbildende und vervielfältigende Praxis) und 
Bildender Kunst (eigene kreative Schöpfung) historisch etablierte (vgl. John/Schade 
2008: 13): »Den ›höheren Künsten‹ werden intellektuelle, geniale kreative Leistungen 
zugeschrieben, den Angewandten oder Dekorativen Künsten Repetition und Repro
duktion und nicht zuletzt Funktionalität im Alltagsgebrauch.« (John/Schade 2008: 
8)21 Diese Trennung von handwerklichen und kreativen Künsten konstituierte sich, 
wie Roszika Parker und Griselda Pollock in ihrem Text Old Mistresses: Women, Art and 
Ideology (1981) gezeigt haben, erst in der Neuzeit, genauer gesagt im 18. Jahrhun
dert (vgl. Parker/Pollock 2021). Während reproduktive Praktiken des Handwerks als 
weibliche Domäne tradiert wurden, war das männliche Schöpfergenie Produzent 
kreativer und autonomer Kunst. Dies verdeutlicht etwa das Beispiel des Stickens, 
das im Mittelalter noch keine genderspezifische Konnotation besaß und wie Rozsi

tory, anthropology) and their discursive formations (the past, evolution, aesthetics, man) as 
well as for the development of new technologies of vision.« (Bennett 1994: 123) 

20 Vgl. hier auch Macdonald 2000. 
21 Vgl. auch Parker/Pollock 2021, Bischoff/Threuter 1999 und Lindner/Schade/Wenk/Werner 

1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ka Parker gezeigt hat, erst im 18. Jahrhundert Handwerksarbeit als eindeutig ›weib
liche‹ Praktik verstanden wurde (vgl. Parker 1989).22 

Die geschlechterspezifische Hierarchisierung der Künste manifestierte sich vor 
allem auch im Bereich der abstrakten Kunst, die mit spezifischen Bedeutungsinhal
ten durch Künstlerschriften zwischen 1900 und 1930 aufgeladen wurde, was Sigrid 
Schade am Beispiel von Wassily Kandinsky und Kasimir Malewitsch nachweist (vgl. 
Schade 2008: 39–40). In jenen schriftlichen Äußerungen wird, in Rückbezug auf He
gel, der Begriff der Reinheit stilisiert und die mythische Aufladung der Differenz von 
der ›Immaterialität‹ der Kunst und der ›Materialität‹ des Kunsthandwerks manifes
tiert (vgl. auch Schade 2009; Schade 1992).23 Die in den Künstlermanifesten natura
lisierte Relation von Reinheit, Immaterialität und Abstraktion konstruierte ein Ge
genüber, jenes der Unreinheit, Materialität und Gegenständlichkeit, das von minde
rer ästhetischer Qualität zeugte und dezidiert mit weiblichen Produktionspraktiken 
in Verbindung gebracht wurde. Dieses proklamierte Reinheitsideal ging mit einer 
»obsessiven Unterdrückung des Dekorativen« (Auther 2008: 99) einher, die jene Dif
ferenz noch verstärkte, was sich in künstlerischer Praxis um 1945 maßgeblich aus
wirkte (vgl. Auther 2008: 99). Wie Elissa Auther gezeigt hat, war dafür insbesondere 
auch Clement Greenberg in seiner Funktion als Kunstkritiker und seine bewerten
den Einordnungen abstrakter Kunst verantwortlich, die diese vehement von einer 
dekorativen Handwerkskunst zu distinguieren versuchte. Handwerk versteht sich, 
im Sinne Greenbergs, »als bloße Routine, repetitiv (wenn nicht massenproduziert) 
und somit unkünstlerisch« (Auther 2008: 104). Darüber hinaus verknüpft Greenberg 
dekorative Handwerkskunst explizit mit dem Weiblichen, was etwa in der nega
tiven Bewertung Georgia O’Keeffes Arbeiten in seinem Text Review of an Exhibition 
by Georgia O’Keeffe (1946) augenscheinlich wird. Hier stellt er dezidiert die Verbin
dung von Dekor, Handwerk und Weiblichkeit her (vgl. Auther 2008: 105; Greenberg 
2008). Diese von Greenberg postulierten Auffassungen moderner Kunst sind seit 
den 1970er-Jahren vielfach kritisch beleuchtet worden, doch existiert das moder
nistische Ideal der Reinheit und die damit einhergehenden Hierarchisierungen der 
verschiedenen Kunstgattungen unterschwellig weiter. Grund für diese unreflektier
te Reproduktion des Reinheitsideals, das rund um die abstrakte Kunst konstruiert 
wurde, war vor allem die unkritische Übernahme der schriftlichen Selbstzeugnisse 
der sog. »Vorreiter« der Abstraktion, »ohne sie auch nur dem zu unterwerfen, was 

22 Diese genderspezifische Konnotation von kunsthistorischen Gattungen wird in der Untersu
chung der Arbeit Ohne Titel von Amelie von Wulffen eine zentrale Rolle spielen (vgl. Kapi
tel 3.2). 

23 Auch Mark A. Cheetham identifiziert – ungeachtet der Tatsache, dass es Künstler:innen ver
schiedener europäischer Länder waren, die in unterschiedlichen Sprachen ihre Manifeste ver
fassten – die Rhetorik der Reinheit als gemeinsamen Nenner der Avantgarden, der sich of
fenbar wechselseitig problemlos übersetzen ließ (vgl. Cheetham 1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 163 

die Mindestanforderung historischer Forschung wäre, nämlich einer Quellenkritik« 
(Schade 2008: 38). 

Diese einseitige Fokussierung auf die Trias von Malerei, Immaterialität und 
Reinheit exkludiert nicht nur alle anderen Ausdrucksformen, in denen sich Abs
traktionsprozesse zeigten – etwa Tanz, Fotografie und Film –, auch alle anderen 
Auseinandersetzungen mit abstrahierenden Darstellungsweisen, die sich jenseits 
der westlich und männlich dominierten Moderne entwickelten, wurden dadurch 
unsichtbar sowie Positionen von Künstlerinnen weitestgehend ausgeklammert.24 
So impliziert das alternative Erzählen einer Geschichte der Abstraktion mit dem 
Fokus auf primär weibliche Kunstproduzentinnen, wie es Christine Macel und 
Karolina Ziębińska-Lewandowska in ihrem Buch Women in abstraction (2021) dar
legen, das Öffnen dieses verengten Blicks auf Abstraktionsprozesse in der Kunst. 
Diese Öffnung bedeutet eine mediale, materielle, kulturelle und genderspezifische 
Diversifizierung, die eine andere Kunstgeschichtsschreibung anbietet und die 
Beschränkung der Abstraktion lediglich auf die Malerei, (West-)Europa und männ
liche Kunstproduzenten apodiktisch in Frage stellt. Zudem werden Abstraktion 
und ornamentale Aspekte der Abstraktion nicht negiert, wie es die modernistische 
Perspektive tat, sondern als eine relevante und zentrale Ausdrucksform mitgedacht 
(vgl. Macel 2021: 19). Diese reinigenden Praktiken, die sich innerhalb der Diskurse 
um die europäische abstrakte Malerei zeigen, stehen sinnbildlich für eine Vielzahl 
weiterer modernistischer Reinigungspraktiken, auf die Latour mit seinem Begriff 
der Reinigungsarbeit verweist. 

Was haben diese modernistischen Diskurse um den Reinheitsbegriff jedoch mit 
der Untersuchung wunderkammernder Praxis zu tun? Die miteinander kombinierten 
und arrangierten Dinge im Ausstellungsraum ergeben im Falle von Camille Henrots 
und Amelie von Wulffens Arbeiten ein hybrides Ensemble, das durch die vielgestalti
gen Assoziationsmöglichkeiten und komplexen Variationen einerseits überfordert, 
andererseits tradierte modernistische Binaritäten unterläuft und durch multimo
dale Kontaminationen strukturiert wird. Ebenso wie in frühneuzeitlichen Wunder
kammern, in denen heterogene Dinge aus den verschiedensten Jahrhunderten, Ma
terialien, kulturellen Kontexten und Disziplinen zusammenkamen, sind in den bei
den Arbeiten all jene Dualismen, die die Moderne konstruierte, auf engstem Raum 
aufgelöst und miteinander verwoben, wie Horst Bredekamp eindrücklich skizziert: 

»Augenscheinlich ging es bei der Platzierung der Kunstkammerobjekte nicht so 
sehr um eine säuberliche Trennung der verschiedenen Bereiche, sondern um die 

24 In diesem Kontext ist es wichtig, auf das Konzept der multiple modernities hinzuweisen, das 
die Idee beinhaltet, nicht nur von einer (globalen) Moderne auszugehen, sondern von der 
Existenz einer Vielzahl an Modernen, die sich multipel gestalten, sich transformierend und 
konfliktreich zueinander verhalten und pluralistisch sind (vgl. u.a. Eisenstadt 2006). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Inszenierung schöpferischer Unordnung. Mit purer Regellosigkeit ist diese jedoch 
keineswegs zu verwechseln. Vielmehr lag ihr intellektueller Anspruch darin, die 
Sammlungsobjekte in ein Netz des assoziativen und grenzüberschreitenden visu
ellen Austausches zu spannen und auf diese spielerische Weise sowohl die äußere 
wie auch die innere Natur des Menschen zu erkunden.« (Bredekamp 2007: 124) 

Im anschließenden Unterkapitel wird die konkrete Materialisierung des von Brede
kamp angesprochenen Netzes fokussiert und die verschiedenen Kontaminationen 
skizziert, die in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren. Die vermen
genden, hybridisierenden, amalgierenden Praktiken finden vor allem über das Mo
ment des Spielerischen in den Sammlungen ihren Zusammenhang. Über das Spie
lerische formierte sich die innere Ordnungslogik der historischen Räume, wie an
hand der Thesen Bredekamps zur Relevanz des Spiels in Wunderkammern erläutert 
wird. 

3.1.2 Kontaminierendes Ordnen – Die Relevanz des Spielerischen 
in Wunderkammern 

Betrachtet man die Forschungsliteratur zu frühneuzeitlichen Wunderkammern in 
Bezug auf das Thema Ordnen, so wird ein Spannungsfeld zwischen verschiedenen 
Interpretationsstrategien ersichtlich, das Jutta Eming und Marina Münkler wie 
folgt skizzieren: 

»Tatsächlich sind ästhetische Arrangements der Wunderkammer und ihre prä
sumtive interne ›Ordnung der Dinge‹ (Foucault) aus einer Reihe von Gründen 
nicht leicht einsichtig. Vorstellungen von einer ›Welt im Kleinen‹, einem ›Mi

krokosmos‹ oder Theatrum mundi sind, worauf Daston und Park hingewiesen 
haben, mit dem Kuriosen, Abseitigen, Besonderen, das die Objekte der Wun

derkammer auszeichnet, nicht ohne weiteres in Übereinstimmung zu bringen.« 
(Eming/Münkler 2022: 11) 

Das weltumspannende theatrum mundi, in dem sich der große Kosmos in der räum
lichen Situiertheit der Sammlung stellvertretend widerspiegelt und en miniature 
anordnet, steht demzufolge der heterogenen Zusammenkunft unterschiedlichster 
Singularitäten gegenüber, die durch ihre Besonderheit und Diversität bestechen 
und die Ordnung vor allem durch ihre Heterogenität prägten. Das modellhafte 
Zusammenbringen von Welt steht somit der Vereinigung von kuriosen, abseitigen 
und besonderen Phänomenen gegenüber. 

Um dieses Spannungsfeld zu verstehen, das sich nicht gegensätzlich, son
dern vielmehr in einer Vielgestaltigkeit in jeder einzelnen Sammlung individuell 
ausdrückte, ist es hilfreich, die museumstheoretischen Überlegungen von Sa

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 165 

muel Quiccheberg näher zu betrachten. Quicchebergs schriftliche Ausführungen 
zu einem idealtypischen Sammlungsaufbau werden in der Forschung zur Wun
derkammer immer wieder in Bezug gesetzt und als ordnungskonstituierende 
Inspirationsquelle für die Sammlungen der Zeit angeführt. In seinem Traktat 
Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi (1565) stellte Quiccheberg erstmals umfas
sende museologische Ausführungen zusammen (vgl. Quiccheberg 1565)25, die er 
mit praktischen Instruktionen zum Aufbau einer Sammlung kombinierte. Diese 
kann mit der Münchner Kunstkammer26 in Verbindung gebracht werden, die zur 
gleichen Zeit entstand, jedoch innerhalb des Traktats keine explizite Erwähnung 
findet, sondern eher als ideeller Bezugspunkt diente (vgl. Roth 2000: 227). Quic
cheberg entwickelte ein fünfteiliges Klassenmodell, in das er die gesammelten und 
zu zeigenden Dinge einsortierte. Zehn bis zwölf Unterkategorien, die von ihm so 
bezeichneten Inscriptiones, ordnete er jeder der fünf Klassen zu. In ihnen waren 
unterschiedlichste Dingwelten vereint aus den Bereichen der naturalia, mirabilia, 
artefacta, scientifica, antiquites und exotica. 

Auf der Suche nach neuen Ordnungsmodi für das Wissen der Zeit und seinem 
Vorhaben, ein ideales Museum (theatrum) zu entwerfen, fand Quiccheberg in Giulio 
Camillos Ansätzen, die dieser in seiner Schrift L’Idea del Theatro (1550) entwickelte, 
ein geeignetes Orientierungsmodell, das auf alchemistischen Ideen und der Mne
motechnik basierte (vgl. Roth 2000: 230): »Der Gelehrte Camillo wollte, angeregt 
von neuplatonischen, christlichen und kabbalistischen Ideen, das Universum in all 
seinen Erscheinungsformen in Gestalt eines begehbaren Theaters präsentieren.« 
(Bräunlein 1992: 359) Ein solches von Camillo erdachtes Theater27 wurde tatsächlich 
als Holzkonstruktion realisiert, nachdem der König von Frankreich – Franz I.28 – 
den Auftrag für den Bau gab (vgl. Bräunlein 1992: 360). 

25 Samuel Quicchebergs Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi diente vor allem um 1700 als 
Bezugswerk für weitere museumstheoretische Überlegungen. Exemplarisch sind in diesem 
Kontext Unvorgreiffliches Bedencken von Kunst- und Naturalien-Kammern (1674) von Johann Da
niel Major, Die geöffnete Raritäten- und Naturalien-Kammer (1704) von Leonhard Christoph 
Sturm oder Museographia (1727) von Caspar Friedrich Neickel zu nennen (vgl. Dolezel 2019: 
41). Vgl. in Bezug auf Quicchebergs Ideen auch Brakensiek 2008, Hauger 1991 und Volbehr 
1909. 

26 Vgl. zur Münchner Kunstkammer u.a. Pilaski Kaliardos 2012. 
27 Zur Theatertechnik im 17. Jahrhundert vgl. Haekel 2004. 
28 Bemerkenswert in diesem Kontext ist, dass Franz I. nicht nur für die Realisierung von Giulio 

Camillos entworfenem Theater verantwortlich war, sondern auch die Sammlung des Musée 
du Louvre (1793) begründete und mit diesem großangelegten Museumsprojekt – zusammen 
mit dem British Museum (1753) in London und der Eremitage in St. Petersburg (1764) (vgl. 
Dori 2010: 209) – das Zeitalter des Museums einläutete, was die fließenden und sich eng 
bedingenden Entwicklungen zwischen frühneuzeitlicher Wunderkammer und Museum of
fenbart. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Was anhand der Ansätze von Quiccheberg und Camillo augenscheinlich wird, 
jenseits von ideeller Konzeption und faktischer Realisation, ist die hinter vielen 
Wunderkammern stehende verborgene Ordnungssystematik, die Quiccheberg 
erstmals theoretisch manifestierte und im Sinne eines weltversammelnden Thea

ters erdachte. 
Andererseits veranschaulichten Wunderkammern der Frühen Neuzeit die Viel

fältigkeit und Diversität der verschiedensten Existenzweisen des makrokosmischen 
Universums. In der modernistischen Logik oftmals als ungeordnetes und willkürli
ches Sammelsurium abgetan, führten sie auf besondere Weise die verschiedensten 
Hybridformen von Natur, Kunst, Wissenschaft und Technik vor, woraus sich ein ge
steigertes Interesse an Kuriositäten und Abnormitäten ablesen lässt. Dieses, so de
monstriert Lorraine Daston, ist in der spezifischen Form der Neugierde begründet, 
die sich in den Wunderkammern materialisierte: »Die Neugierde des 17. Jahrhun
derts verfolgte die Dinge […] nicht vor allem darum, weil sie schön waren […]. Viel
mehr suchte die Neugier nach dem Seltenen, dem schön Ausgearbeiteten, dem sehr 
Kleinen und dem Verborgenen.« (Daston 2002: 167) So wurde in den frühneuzeit
lichen Wunderkammern vor allem den singulären Dingen, in denen sich die spie
lerische Natur in vielgestaltiger Weise zeigte, ein besonders hoher Stellenwert bei
gemessen. 

Die für viele Wunderkammer-Dinge typische Fusion von ›natürlichen‹ Kompo
nenten, Naturnachahmung, Kunsthandwerk und Technik spielt dabei eine wichti
ge Rolle, was unter anderem anhand verschiedenster Materialzusammenstellungen 
in den Wunderkammern augenscheinlich wird. In ihnen offenbart sich eine eigen
tümliche Fusion von Fiktion, technischem Wissen sowie der mimetischen Aneig
nung von ›Natur‹ in Kombination mit realen Naturelementen. Dinge, »die in Form 
und Material eine Kombination aus Kunst und Natur waren oder die beide unun
terscheidbar machten, waren außerordentlich beliebt, denn die Grenzverschiebung 
riefen ein besonders intensives Staunen des Betrachters hervor« (Rauch 2006: 12) 
und eröffneten »einen kreativen Spielraum durch artifizielle Modifizierungen der 
Natur« (Grasskamp 2013: 24). Sie stehen darüber hinaus im Zusammenhang mit 
dem Interesse am »bildnerischen Vermögen der Natur« (Felfe 2015: 104), das in der 
Frühen Neuzeit an Bedeutsamkeit gewann. Dieses ist nicht nur theoretischen Aus
einandersetzungen zu entnehmen, sondern äußerte sich auch in eben jenen hybri
den Dingen29, in denen die Natur sich »als bildende Künstlerin« (Felfe 2015: 103) in 
Wunderkammern materialisierte. 

29 Neben der Verbindung verschiedener medialer und materieller Elemente in Sammlungsdin

gen sind die Faszination für Vermischungstendenzen auch thematisch, motivisch und narra
tiv in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu beobachten. Zu nennen sind in diesem Kon
text Phänomene wie Chimären, Kompositwesen und wundersame Kreaturen (z.B. Einhör
ner). Vgl. hierzu etwa Burrichter/Klein 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 167 

Robert Felfe verweist in diesem Kontext auf die dadurch zustande kommende 
Koproduktion zwischen ästhetischer Wirkmacht der ›Natur‹ und menschlicher 
Kunstfertigkeit: »Dabei kommt es in den gemeinsamen Werken einer bildnerisch 
tätigen Natur und menschlichen techné häufig zu einer subtilen Koproduktion 
zwischen beiden, und gerade diese ausbalancierte Spannung derartiger Arbeiten 
scheint für zeitgenössische BetrachterInnen ein besonderer Reiz gewesen zu sein.« 
(Felfe 2015: 104) Besonders seltene und formschöne Naturformen wurden etwa zu 
Pokalen und anderen dekorativen Trinkgefäßen umgestaltet, erhielten eine schmü
ckende Bekrönung oder ein dekoratives Beiwerk. Von diesen, aus mannigfaltigen 
Material-Kombinationen entstehenden Hybrid-Dingen, ging eine besondere Fas
zination aus, da sie »jenseits gängiger Ordnungsmuster eine Zone des Zwiespalts 
und der Unentschiedenheit« (Laube 2015: 186) eröffneten und eine Ästhetik des 
Spielerischen besaßen. 

Vor allem die Automaten(-Figuren), die zahlreich in den Kammern zu finden wa
ren, demonstrieren auf besondere Weise die frühneuzeitliche Faszination für das 
Spielerische. Als Spielzeuge sind sie zum einen durch eine ludische Ästhetik ge
kennzeichnet, zum anderen erforderten sie auch eine aktive Involvierung der Be
trachtenden, denn erst durch etwa das Aufziehen des Uhrwerks begannen sie sich in 
Bewegung zu setzen: »Derartige Gebilde waren vordergründig nutzlos, insofern sie 
als Spielzeug fungierten, aber gerade in der Zweckfreiheit ihrer Selbstbewegung be
tonten sie den demiurgischen Charakter ihrer Herstellung.« (Bredekamp 2007: 128) 
Die Verknüpfung von Kunst, Natur und Technik, die in frühneuzeitlichen Wunder
kammern spielerisch praktiziert wurde und sich in jenen beschriebenen »Mischob
jekte[n] von Natur und Kunst« (Rauch 2006: 12) zeigte, demonstriert auf eindrück
liche Weise die spielerische Fluidität von disziplinären Grenzen, die im Zuge der 
Etablierung des modernen Museums eingeführt wurden. 

Das Spannungsverhältnis in Bezug auf das Wie des Ordnens zwischen ange
strebter Modellhaftigkeit – einer Ordnung in Themengebiete, wie sie Quiccheberg 
theoretisch fundiert hat – und die Zusammenkunft von Dingen, die jenseits jeder 
Kategorisierung anzusiedeln sind (Kuriositäten und Abnormitäten), finden im 
Spielerischen ihre Konnexion. Diese große Relevanz des Spiels beschreibt Horst 
Bredekamp unter anderem in seinem 1993 erschienenen Text Die Kunstkammer 
als Ort spielerischen Austauschs. In diesem erläutert er die spielenden Qualitäten 
frühneuzeitlicher Wunderkammern, deren höchste Kategorie es war, »Sehen, As
soziieren und Denken als Spiel« (Bredekamp 2007: 122) zu eröffnen. Bredekamp 
belegt diese Relevanz des Spielens unter anderem auch mit dem Heranziehen von 
utopischen Konzepten der Zeit, in denen er ideelle, aber auch strukturelle Parallelen 
zu Wunderkammern feststellt. So sieht er eine Gemeinsamkeit im utopischen Kern 
des Staatsromans Reipublicae Christianopolitanae descriptio (1619) – im Deutschen 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

erschienen unter dem Titel Christianopolis30 – von Johann Valentin Andreae, in dem 
vor allem auch der ›Spielerin Natur‹ eine bedeutende Rolle zugesprochen wird und 
der als Vorlage für Francis Bacons Neu-Atlantis (1627) diente (vgl. Bredekamp 2012: 
68). 

In seiner Staatsutopie formuliert Andreae seine Ideen zur christlichen Reform 
der Wissenschaft und der Gesellschaft, was Bredekamp wie folgt zusammenfasst: 
»Christianopolis bietet die Beschreibung einer Stadt, deren Gebäude ein vollendetes 
System der Natur- und Geisteswissenschaften unter empirischen, alchemistischen 
und mechanischen Vorzeichen mit zahlreichen Laboratorien und Demonstrations
räumen bergen, die eine idealtypische Kunstkammer abgeben.« (Bredekamp 2012: 
68) Dem Spiel kommt hier eine wichtige Scharnierfunktion zu, es »bestimmt […] 
zentrale Instanzen dieser Forschungs- und Lehrgemeinschaft« (Bredekamp 2012: 
68), was sich vor allem auch in der Ausrichtung der wissenschaftlichen Praxis zeigte: 

»Für Andreae verbot der künstlerische Charakter des göttlichen Verstandes und 
dessen Nachahmung geradezu, in ›Christianopolis‹ nur vordergründig nützliche 
Forschung zu betreiben: ›Doch betrieben sie diese Dinge nicht nur aus Notwen
digkeit, sondern der Absicht, einen künstlerischen Wettstreit in Gange zu halten, 
(…) damit die Vernunft, oder vielmehr der in uns verbliebene göttliche Funke, die 
Möglichkeit bekomme, in jedem von uns verfügbaren Material herrlich hervorzu
leuchten.‹« (Bredekamp 2012: 70; vgl. Andreae 1996) 

Die vor allem an christliche Glaubenslehren geknüpfte Utopie von Andreae, die in 
der Natur ihre spielerische Ausformung entfaltete, offenbarte sich in Wunderkam
mern vor allem in der Imitation des göttlichen Spiels: »Das Spiel ist ihr als vielleicht 
bedeutendste Instanz der schöpferischen Phantasie inkorporiert.« (Bredekamp 
2012: 68) Das freie Spielen und Experimentieren kann vor diesem Hintergrund 
als Selbstermächtigungsgeste der sammelnden Person gelesen werden, die losge
löst von übergeordneten Regelhaftigkeiten und Instanzen ihre eigene Mikrowelt 
kreierte: 

»Wenn im spielerischen Vergnügen an der Artifizialität, die nicht primär dem Nut
zen gehorcht, eine gottähnliche Seite angesprochen war, erhielt der Sammeltrieb, 
eine eigene Welt im kleinen [sic!] zu bilden, den Charakter, göttliches Spiel zu imi

tieren. Der Demiurg mußte [sic!], um absoluter Gott sein zu können, etwas Zweck
frei-Spielerisches geschaffen haben, denn falls er einen Zweck verfolgt hätte, wä
re er als ausführender Agent einer über ihm stehenden Instanz aufgetreten. Die 
Ebenbildlichkeit des Menschen war daher erst vollkommen, wenn sie zur höchs
ten Kategorie des Spiels vorgedrungen war.« (Bredekamp 2012: 70) 

30 Zur Auseinandersetzung mit den inhaltlichen Aspekten des Texts vgl. Rohls 2021: 580–587. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 169 

Die mäandernde Bewegung zwischen ordnender Struktur und chaotisch anmuten
der Dingpluralität, die aus der spielerischen Zusammenkunft heterogener Dinge 
resultierte,31 ließe sich auch mit Maria L. Felixmüllers Begriff der »produktiven Un
ordnung« (Felixmüller 2018: 11) zusammenbringen, die sie unter anderem auch in 
den frühneuzeitlichen Wunderkammern manifestiert sieht. Sie können, Felixmül
lers Argumentation folgend, als »Kippmoment zwischen naiver und reflektierter 
Sammlung« (Felixmüller 2018: 32) beschrieben werden, »als eine im Entstehen be
griffene Ordnung im laborativen Gärungszustand« (Felixmüller 2018: 143). 

Festhalten lässt sich, dass Wunderkammern »primär Orte ästhetischer Er
fahrung« (Duncker 2012: 63) waren, in denen das Spielerische eine zentrale Rolle 
einnahm. Dabei kann auch das Sammeln als spielerische Tätigkeit verstanden 
werden. Dadurch, dass die Sammler:innen zweckfreie Seltenheiten und Kuriosi
täten zusammentrugen, schufen sie spielend ihren eigenen Kosmos fernab von 
disziplinären Gattungsgrenzen, ebenso wie es Sigmund Freud für das kindliche 
Spielen beschreibt: »Jedes spielende Kind benimmt sich wie ein Dichter, indem es 
sich eine eigene Welt oder, richtiger gesagt, die Dinge seiner Welt in eine neue, 
ihm gefällige Ordnung versetzt.« (Freud 2010: 101) Das assoziative Miteinander-in- 
Beziehung-Setzen von unterschiedlichen visuellen Kulturen und das spielerische 
Experimentieren und Kontaminieren verschiedener Materialien ist, anknüpfend 
an Bredekamp, als grundlegende Konnexion der frühneuzeitlichen Sammlungen 
zu denken. Jenseits ihrer Ästhetik zwischen Struktur und Chaos erhält die Ordnung 
durch das Spielerische ihre innere Logik (vgl. Bredekamp 2012: 70). 

Das Ordnen in Wunderkammern zeichnete sich im Gegensatz zu den struktur
gebenden Kategorisierungen des modernen Museums32 also insbesondere durch 
individuelle Anordnungspraktiken der sammelnden Person aus, die spielerisch die 
Kontaminationen von Welt in ihrer Sammlung zu materialisieren versuchte. 

Eming und Münkler verweisen in diesem Kontext auch auf eine weitere Form 
des Ordnens, die sich ebenfalls in die Logik des Spielerischen fügt: die »narrativ 
verfassten Formen der Verknüpfung, Differenzierung und Angrenzung« (Eming/ 
Münkler 2022: 11). Die Dinge in Wunderkammern wurden »insbesondere auch 
über eine Erzählung aufeinander bezogen und miteinander vernetzt […]. Eine 
solche Erzählung hat beispielsweise der Sammler bei einer Führung durch seine 

31 Dazu passt auch Walter Benjamins Beschreibung des Sammlers: »So ist das Dasein des 
Sammlers dialektisch gespannt zwischen den Polen der Unordnung und der Ordnung.« (Ben
jamin 1972: 389) 

32 Beat Wyss beschreibt diese strukturgebenden Neuerungen, die das moderne Museum mit 
sich brachte, wie folgt: »Das moderne Museum […] emanzipiert sich von der Kunstkammer 
dadurch, dass die Sammelbestände neu geordnet und nach Gattungen getrennt wurden: ei
ne Maßnahme im Dienst didaktischer Übersichtlichkeit für ein Laienpublikum. Im moder

nen Museum wird das Sammlungsgut vom operativen Nutzgegenstand zum reinen Schau
stück.« (Wyss 2014: 404) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Wunderkammer vorgetragen« (Eming/Münkler 2022: 11). Die Ordnungsstrategie 
der Sammlung war ohne erklärende Worte somit Besuchenden meist überhaupt 
nicht ersichtlich, es benötigte das Verbalisieren der zugrunde liegenden ordnenden 
Ideen, was sich ebenfalls als Ausdrucksform des Spielerischen denken lässt. 

Nachdem nun verschiedene reinigende und verunreinigende Ordnungsprakti
ken historisch reflektiert wurden, einerseits anhand der hierarchisierenden Dua
lismen, die sich in der Entwicklung der westlichen und männlich dominierten abs
trakten Kunst zeigten, und andererseits anhand der spielerischen Kontaminatio
nen, die sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern offenbarten, werden in den fol
genden beiden Unterkapiteln die Arbeiten Ohne Titel von Amelie von Wulffen und The 
Pale Fox von Camille Henrot untersucht. 

Die sich in der Moderne etablierende kategoriale Differenz zwischen Reinheit 
und Unreinheit wurde in diesem einführenden Unterkapitel zum Thema des Ord
nens in heuristischer Weise vernetzenden und hybridisierenden Praktiken frühneu
zeitlicher Wunderkammern gegenübergestellt. Dadurch wurde herausgearbeitet, 
auf welche Ordnungstraditionen sich zeitgenössische künstlerische Wunderkam
mern beziehen. Im Folgenden werden die sich in den beiden Arbeiten materialisie
renden Ordnungspraktiken zunächst historisch situiert, um das spezifisch wunder
kammernde an ihnen zu entfalten, das sich anknüpfend an die spielerischen Konta
minationen der frühneuzeitlichen Wunderkammern in einer multimodalen Weise 
zeigt. Das multimodale Kontaminieren als spezifische Form des Ordnens, das neben 
dem Terrestrisch-Werden (vgl. Kapitel 2.4) und dem institutionsreflektierenden Si
tuieren (vgl. Kapitel 4.4) die künstlerische Praxis des wunderkammerns konstatiert, 
wird im Unterkapitel 3.4 akzentuiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 171

3.2 Amelie von Wulffen: Ohne Titel (2020)

Abbildung 17: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in
den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy
die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Frank Sperling

Die Arbeit Ohne Titel (2020) von Amelie von Wulffen war im Rahmen ihrer ers
ten institutionellen Einzelausstellung (17.03.–24.05.2021) Amelie von Wulffen im KW
Institute for Contemporary Art in Berlin erstmals zu sehen. Wie bei ihren anderen
Kunstwerken verzichtet von Wulffen auch in diesem Fall auf spezifizierende Infor
mationen und belässt ihre Arbeit »[o]hne Titel«. Sie besteht aus einer Vielzahl von
heterogenen Elementen, die zusammen eine raumgreifende Installation in der Hal
le der ehemaligen Margarinefabrik bilden, in der das KW Institute for Contempora
ry Art seit 1991 beheimatet ist. Die eingezogenen weißen Wände, an denen neue und
ältere Malereien der Künstlerin hängen, umsäumen die Installation. Ein Beginn und
ein Ende sowie eine klare Begrenzung der Arbeit sind schwerlich auszumachen, wo
durch sie als raumgreifende Arbeit mit fluiden Grenzen beschrieben werden kann.
So unterläuft sie einen abgeschlossenen Werkcharakter (Abbildung 17). Vor allem
die braunen Farbverschmierungen stechen, intensiviert durch den Kontrast zu den
weißen Wänden des Ausstellungsraums, ins Auge. Diese reichen teilweise bis dicht
an die Werke heran. Den Wischbewegungen der Farbe ist abzulesen, dass sie mit
einer menschlichen Hand aufgetragen wurden. Auf der braunen Farbe, die in un
terschiedlichen Stärken und Pastositäten auf der weißen Wand zu sehen ist, sind
beflügelte Insekten zu erkennen: große, überdimensionierte Fliegen, die aus Mu
scheln, genauer gesagt aus zwei Miesmuschelhälften und einem Drahtgestell, be
stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Abbildungen 18, 19 und 20: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in 
den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Künstlerin 
und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong 

Farblich verweist die braune, an Fäkalien erinnernde Farbe auf die lebensgro
ße Figur, die neben den raumgreifenden Kuben positioniert ist und als Urheberin 
der Verschmierungen identifiziert werden kann. Sie schaut mit einem ungläubigen 
und teilnahmslosen Blick in den Raum hinein. Die von oben bis unten mit brauner 
Farbe bedeckte und scheinbar aus Pappmaché bestehende Figur scheint mit einem 
sie stabilisierenden Stumpf verbunden zu sein, der ebenfalls mit brauner Farbe be
schmiert ist und mit der Figur materiell verschmilzt (Abbildungen 18, 19 und 20). 
Auch auf der Oberfläche der Figur sind die großen Fliegen zu finden, die Assozia
tionen an Fäkalien oder verwesendes organisches Material befördern. Die durch die 
braune Farbe dominierte Figur gibt den Betrachtenden keinerlei Hinweise auf ihr 
Alter oder ihr Geschlecht. Zudem fehlen individuelle Merkmale wie Haare oder ei
ne detaillierte Physiognomie, die sie charakterisieren würden. Lediglich eine ange
deutete schwarze Bauchtasche auf Hüfthöhe ist zu erkennen. Aufgrund ihrer re
duzierten äußeren Gestalt erscheint sie wie aus einer der Comic-Zeichnungen der 
Künstlerin entsprungen, von denen ebenfalls eine Vielzahl in der Ausstellung im 
KW Institute for Contemporary Art zu sehen sind. Prägnant sind zudem die bemal
ten rechteckigen Kuben, die sich durch unterschiedliche Höhen auszeichnen und 
als Sockel für zahlreiche kleine Dinge dienen. Die Kuben umsäumend sind an den 
weißen Wänden ringsum Malereien auf Leinwänden positioniert, die sich als ältere 
und neuere Arbeiten der Künstlerin identifizieren lassen. Die Kuben sind in unre
gelmäßigen Abständen zueinander versetzt im Raum arrangiert. Auf ihren Quer
seiten sind einerseits typische malerische Sujets, wie Genre- oder Landschaftssze
nen in unterschiedlichen Maltechniken zu finden, andererseits aber auch Bildräu
me in abstrakter Formensprache, in denen vor allem die Farbe als Gestaltungsele

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 173 

ment fungiert. Die auszumachenden Techniken erstrecken sich von einem abstrak
ten, fauvistischen und impressionistischen Malstil bis hin zu einem naturalistisch- 
realistisch modellierenden Pinselduktus. 

Abbildungen 21 und 22: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in den 
Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Künstlerin und 
Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong 

Neben dem Thema der maritimen Naturlandschaft (Abbildungen 21 und 22), 
die etwa in Form von Seestücken mit oder ohne Segelschiffen zu sehen sind – mal 
als Fensterkulisse, mal im Zentrum des Bilds – ist der Mensch als exponiertes Motiv 
zu identifizieren, der in unterschiedlichen Umwelten dargestellt ist. Besonders 
das maritime Sujet durchzieht auch materialästhetisch die präsentierten Dinge: 
Auf den Sockeln werden hybride Wesen aus Naturmaterialien – etwa Muschel
schalen, Schneckenhäuser und Äste – und vom Menschen hergestellte Dinge – 
wie Silberbesteck, Spiegelfragmente und geschnitzte Holzelemente – präsentiert. 
Aus den heterogenen Materialien erwachsen fremd erscheinende montierte Wesen 
oder fiktive maritime Naturformationen. Diese besitzen partiell anthropomor
phe Züge, so ist etwa vereinzelt eine menschliche Physiognomie oder humanoide 
Anatomie zu erkennen. Andere Dinge besitzen dagegen eine eher vegetabile oder 
mineralische Ästhetik und erinnern an Korallenformationen oder Gesteinsan
sammlungen, wie sie auf dem Meeresgrund zu finden sind. Ersteres trifft etwa auf 
die sich aus einzelnen Klappen33 von Muschelgehäusen zusammensetzende Figur 
zu, bei der ein hölzerner Korpus und Gliedmaßen zu erkennen sind, die von einer 
Art Muschelpanzer an Rumpf und Kopf flankiert werden (Abbildung 23). Kleine 

33 Biologisch korrekt ist der Terminus ›Klappe‹, der umgangssprachlich als ›Muschelhälfte‹ be
zeichnet wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Jakobsmuscheln, Herzmuscheln, Meeresschneckengehäuse und Venusmuscheln 
sind hier zu erkennen. Ein bekrönender Kopfschmuck wächst strahlenförmig aus 
dem Haupt der Figur heraus, der aus einer mehrgliedrigen Astverzweigung besteht 
und an deren Ende jeweils eine Klappe einer kleinen Muschel zu finden ist. 

Während die Figur, inklusive der Muschelelemente, von Blautönen dominiert 
wird, sind das thronartige Gebilde, auf dem die Figur sitzt, und der daran anschlie
ßende Untergrund in helleren Brauntönen gehalten, die durch die Maserung und 
Oberflächentextur der Muscheln herrührt. Die Figur erscheint durch die materielle 
Verschmelzung mit dem maritimen Untergrund und ihrem Sitzmöbel verwachsen 
zu sein. Auch in anderen Dingen ist das Thema des Ozeanischen durch die Präsenz 
maritimer Materialien leitend, um vor allem auch eine humoristische Formenspra
che zu unterstreichen. Indem etwa große, ausladende Muscheln eingesetzt werden, 
um eine überdimensionierte Kopfbedeckung darzustellen oder menschliche oder 
tierliche Physiognomien zu karikieren. Katharina Hausladen stellt in diesem Kon
text auch die Verbindung zu sog. Shellcraft-Figuren her (vgl. Hausladen 2021: 217). 
Meist dilettantisch aus Muscheln hergestellte Dekorarbeiten, die dem Bereich kit
schiger Handwerkskunst zugeordnet werden (Abbildung 24). 

Abbildungen 23 und 24: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in den 
Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Künstlerin und 
Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Frank Sperling 

Zudem erinnern die maritimen Hybridfiguren stark an jene Dingrepertoires der 
frühneuzeitlichen Wunderkammern, in denen ähnliche, von Natur und Kultur so
wie Fiktion und Realität kontaminierte Materialzusammenstellungen zu finden wa
ren. Muscheln, Schnecken, Korallen und Meergewächse waren beliebte Sammeldin
ge aus dem zu der Zeit noch weitestgehend unbekannten Terrain des Ozeans. Um 
sie eröffneten sich wundersame Narrative. Exemplarisch ist in diesem Zusammen

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 175 

hang der Narwalzahn34 zu nennen, der ein beliebtes und seltenes Sammlungsgut 
darstellte und als Horn eines Einhorns eingeordnet wurde. Geheimnisvolle Dinge, 
die zu fabulierenden Umdeutungen einluden, waren vor allem auch außereuropäi
sche naturalia, wie Stefan Laube wie folgt zusammenfasst: »Die Freude am Fremden, 
Geheimnisvollen und Rätselhaften bestimmte die Vorliebe für Kunstkammerstücke. 
Straußenei, Koralle und Nautilus galten als wunderbare Zeugnisse einer fremden, 
zauberhaften Natur; virtuose handwerkliche Gestaltung sollte ihre Wirkung noch 
entscheidend steigern.« (Laube 2015: 185) Zu diesen ›wunderbaren Zeugnissen‹ aus 
dem ozeanischen Kontext zählten vor allem auch Turboschnecken und Nautilus
gehäuse, die zu Pokalen und anderen Trinkgefäßen umgestaltet wurden und eine 
schmückende Bekrönung oder ein dekoratives Beiwerk erhielten.35 Von diesen – 
aus mannigfaltigen Material-Kombinationen entstehenden – Hybriden ging eine 
besondere Faszination aus, da sie »jenseits gängiger Ordnungsmuster eine Zone 
des Zwiespalts und der Unentschiedenheit« (Laube 2015: 186) eröffneten. Diese von 
Laube angesprochene Entgrenzung gängiger Ordnungsmuster, die in historischen 
Wunderkammern leitend für die Ästhetik und Auswahl der Dinge war, ist ebenfalls 
in von Wulffens Arbeit – übersetzt für die Gegenwart – zu finden. 

Diese spezifische Form des Ordnens, die eine andere Ordnung der Dinge impli
ziert und auf historische Wunderkammern rekurriert, wird in diesem Kapitel als 
multimodales Kontaminieren herausgearbeitet. Der Bezug zur frühneuzeitlichen 
Wunderkammer ist dabei nicht nur formalästhetisch und strukturell in Form des 
Wie des Ordnens der Arbeit abzulesen, sondern wird auch im beschreibenden Text 

34 Der Narwal bildet nur einen seiner beiden Eckzähne aus, der eine Länge von bis zu drei Me

tern ausbilden kann. Mit diesem von zahlreichen Nervenzellen durchsetzten überdimensio

nalen spitzen Zahn stellt der Wal Temperatur- und Druckschwankungen sowie den Salzge
halt und chemische Verbindungen im Meerwasser fest, wodurch er sich an seine Umgebung 
besser anpassen kann, vgl. Beschreibungstext zum sog. »Narwalzahn« in der Online-Samm

lung des Grünen Gewölbes: https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/32534 
91 (Zugriff: 25.03.2024). 

35 Außereuropäische naturalia animierten dazu, sie umzugestalten und mit anderen Materiali

en zu kombinieren, »ging es doch nicht zuletzt darum, das schöpferische Potenzial des Men

schen freizulegen und ästhetisches Wohlgefallen auszulösen. In der zweiten Hälfte des 18. 
Jahrhunderts ändert sich die Situation: Innerhalb des Fremden und Exotischen macht sich 
eine Tendenz zum Artefakt bemerkbar, das man als historisches Dokument unversehrt be
lässt« (Laube 2015: 198). Für diese in den Wunderkammern zu findenden außereuropäischen 
Dinge wurden unterschiedliche Termini verwendet, etwa Mirabilie, Exotica, Rarität, Ethno
graphicum, Memorabilie oder Antiquität. Stefan Laube weist in diesem Kontext auf die »un
terschiedlichen Perzeptionen« hin, die die Begrifflichkeiten jeweils implizieren: »So scheint 
sich bei Mirabilie und Exoticum die Wahrnehmung unmittelbar zu entfalten, bei Memorabi

lie, Antiquität und Ethnographicum werden ihr zunehmend Texte zur Seite gestellt werden 
[sic!].« (Laube 2015: 196) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491


176 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

des Faltblatts zur Ausstellung von kuratorischer Seite expliziert: Der Ausstellungs
text charakterisiert die Arbeit als »[e]ine dramatische Wunderkammer, in der das 
Verhältnis von Mensch und Natur verhandelt wird«36. Eine ganz ähnliche Beschrei
bung findet sich auch im Ausstellungstext der Galerie Meyer Kainer formuliert, wo 
die Arbeit 2022 ausgestellt war. Dort wird sie als »traumatische Wunderkammer«37 
konturiert, wie bereits zu Beginn des Kapitels angemerkt wurde. Im Folgenden 
bleibt zu überprüfen, inwiefern sich diese Zuschreibungen und der Rekurs auf 
frühneuzeitliche Wunderkammern in von Wulffens Arbeit im Detail gestalten. 
Wichtig sind in diesem Kontext folgende zentrale Fragen: Welchen Ordnungs
prinzipien folgt die Anordnung der Dinge? Wie kann die in Ohne Titel zu findende 
Ordnung beschrieben werden? 

Zu Beginn lässt sich festhalten, dass die Arbeit auf den ersten Blick weni
ger modernistisch gereinigten Ordnungsmodellen entspricht, in denen einzelne 
Disziplinen voneinander separiert wurden und sich dadurch entstehende Gat
tungshierarchien stabilisierten, sondern sie vielmehr an kontaminierte Ordnungs
weisen frühneuzeitlicher Wunderkammern erinnert, in denen spielerisch mit 
Dingkategorien und Systematisierungen umgegangen und vor allem sog. Hybride 
als besondere Faszinosa inszeniert wurden. Diese Praktiken des Ordnens finden 
sich in von Wulffens Arbeit einerseits in ästhetischen Entgrenzungen wieder, die 
kunsthistorisch tradierte Hierarchisierungen ad absurdum führen, wodurch auch 
genderspezifische Zuschreibungen von Kunstgattungen korrumpiert werden (vgl. 
Kapitel 3.2.1). Andererseits durch das Kontaminieren von verschiedenen Bereichen 
der visuellen Kultur, wodurch modernistische Gattungslogiken innerhalb der Arbeit 
aufgelöst werden (vgl. Kapitel 3.2.2). So wird die grundlegende Vernetzungslogik 
von Welt, die Bruno Latour, Jacques Derrida und Anna Lowenhaupt Tsing stark ma
chen, sinnlich im Raum erfahrbar. In welcher Form sich zum einen die ästhetischen 
Entgrenzungen kunsthistorischer Kategorien, zum anderen die Vermischung von 
verschiedenen visuellen Kulturen darstellt, wird in den folgenden beiden Unter
kapiteln untersucht. In diesem Kontext wird analysiert, wie sich in von Wulffens 
Arbeit die künstlerische Praxis des wunderkammerns materialisiert und in welcher 
Weise sich in ihr ›dramatische‹ bzw. ›traumatische‹ Aspekte finden. 

36 Vgl. das auf der Homepage des KW Institute for Contemporary Art abrufbare Faltblatt zur 
Ausstellung Amelie von Wulffen: https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wu 
lffen_DE.pdf (Zugriff: 15.08.2024). 

37 Vgl. Begleittext zur Ausstellung in der Galerie Meyer Kainer (08.04.–21.05.2022): https://me 
yerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/ (Zugriff: 25.03.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/


3. Ordnen 177 

3.2.1 Entgrenzungen und multimodale Kontaminationen 

In seinem Text Das Gesetz der Gattungen, der auf einem 1979 im Rahmen eines interna
tionalen Kolloquiums mit dem Titel Die Gattungen in Straßburg gehaltenen Vortrag 
basiert, setzt sich Jacques Derrida mit dem begrenzenden Denken von Gattungen 
auseinander. Zwar ist die Einsicht, dass das Ziehen von klar abgesteckten Gattungs
grenzen kritisch zu beleuchten ist, nicht erst eine, die im Poststrukturalismus auf
kam, dennoch ist durch dekonstruktivistische Ansätze, wie sie Derrida verfolgte, 
eine Radikalisierung dieser These zu finden. Dekonstruktive Ansätze konstatieren 
dabei vor allem die der Gattungslogik zugrunde liegenden ideologischen Implika
tionen, welche »nur über letztlich nicht zu beherrschende Ausschlussmechanismen 
funktionieren« (Babka 2003: o. S.). Der Begriff der Reinheit spielt dabei eine wesent
liche Rolle. Derrida kritisiert in seinem Text daher das enge Denken von Gattungs
klassifikationen wie folgt: 

»[…] die Gattungen dürfen sich nicht vermischen. Und wenn es vorkommt, daß 
[sic!] sie sich vermischen – aufgrund eines Zufalls oder einer Übertretung, auf
grund eines Irrtums oder eines Fehlers, so resultiert daraus zwangsläufig eine Be
stätigung der wesentlichen ›Reinheit‹ ihrer Identität, da man dann ja von ›Vermi

schung‹ spricht. Diese ›Reinheit‹ gehört zum typischen Axiom, sie stellt ein Gesetz 
des Gesetzes der Gattungen dar, ob diese nun ›natürlich‹ ist, wie man glaubt sagen 
zu können, oder nicht. Diese normative Haltung und diese Bewertung sind der 
›Sache selbst‹, wenn man Gattungen ›Gattungen‹ Zugehöriges so nennen kann, 
unmittelbar ein- und vorgeschrieben.« (Derrida 1994: 249) 

Das Prinzip der Gattungen basiert somit weniger auf der faktischen Reinheit, wel
che Derrida als Ideologie und Illusion entlarvt, als vielmehr auf dem »Prinzip der 
Kontamination«, dem »Gesetz der Unreinheit« und der »Ökonomie des Parasitären« 
(Derrida 1994: 252). Es gehe dementsprechend eher um die Vervielfältigung und Di
versifizierung von Genres, was sich etwa anhand des Denkens von Intertextualitäten 
und Hybriditäten konkretisiert (vgl. Babka 2003: o. S.). Entgrenzende Tendenzen, 
etwa »Verschmelzung [und das] Verschwinden von Trennlinien [und] Unterschie
den«38 spielen dabei eine essentielle Rolle, die, Derrida zufolge, der Gattungslogik 
zugrunde liegen. Diese sich auch in der Kunst der Moderne entwickelnden Phäno
mene der Verschmelzung, Überschreitung und Entgrenzung von kunsthistorischen 
Gattungsgrenzen intensivieren sich in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Vor 
allem in den 1960er- und 1970er-Jahren ist eine »Multiplikation der Entgrenzungs
strategien« (Bonnet 2008: 145) zu beobachten. 

38 »Entgrenzung«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – 
Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung (Zu
griff: 18.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung


178 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Diese Auseinandersetzung mit Kontamination infolge von ästhetischer Ent
grenzung wird auch in Amelie von Wulffens Arbeit Ohne Titel offenkundig. Hier 
werden nicht nur thematisch, sondern auch formalästhetisch kunsthistorische 
Genres und Gattungen aufgegriffen und entgrenzt, wodurch eine Verstrickung 
von Skulptur, Malerei und (Ausstellungs-)Architektur zu beobachten ist. So sind 
etwa die Malereien nicht mehr als Leinwände an den Wänden ausgestellt, son
dern wurden direkt auf die Sockel gemalt, wodurch sie eine räumliche Expansion 
erfahren. Zudem wird das kunsthistorisch tradierte Verhältnis von Sockel und 
Skulptur und/oder Plastik unterlaufen. Dies geschieht, indem das Verhältnis der 
Volumina umgedreht wird und die Sockel im Verhältnis zu den auf ihnen gezeigten 
Dingen ins Überdimensionale anwachsen. Die kleinen Hybridfiguren erscheinen 
umso miniaturhafter auf den großen Sockeln, die durch ihre Dimensionen eher an 
Warentische erinnern (Abbildung 25). 

Abbildung 25: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in 
den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy 
die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong 

Der Sockel als typischer (kunsthistorischer) Präsentationsmodus für dreidi
mensionale Dinge stellt einerseits exponierende Präsenz her, ist andererseits aber 
auch ein Distanz schaffendes Medium, indem er einen Abstand zum Boden und 
zu den Betrachtenden generiert – er »vermittelt […] zwischen dem Raum der Re
präsentation und dem Realraum« (Ammer 2014: 212). Der Sockel als eng mit dem 
Präsentationsmodus der Skulptur verwobenes kunsthistorisches Element besitzt 
gerade durch seine latente Präsenz »das anachronistische Potenzial, Kontinuität 
zugleich zu behaupten und in Frage zu stellen« (Ammer 2014: 215). Durch ihre zu 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 179 

den exponierten Dingen überproportionale Größe und der daraus resultierenden 
Verschiebung von ästhetischer Latenz zu Präsenz wird jene von Manuela Ammer 
angesprochene Potenzialität des Sockels erreicht, die vermag, kunsthistorische 
Tradierungen zu markieren und in Frage zu stellen. Durch seine überdimensio
nierte (entgrenzte) Form wird er als kunsthistorischer Zeigemodus (erst) sichtbar. 
Zudem steht die chaotisch wirkende Ordnung, die durch und durch kontaminiert 
erscheint, der mit der Institution des Museums verbundenen wohlgeordneten 
und harmonischen Ästhetik des White Cubes entgegen. Die dualistische Diffe
renzierung von Natur und Kultur, aber auch die modernistische Ordnung der 
Gattungshierarchien wird konterkariert. Stattdessen sind vielfältige Bezüge un
terschiedlichster visueller Kulturen zu erkennen, die in heterogenen Materialien, 
Themen, Genres und Zeigemodi augenscheinlich werden. Von Wulffen begibt sich 
demzufolge mit Ohne Titel an die »Ränder der Gattung Malerei, der Kunst und 
des Künstlerischen, seziert die jeweiligen Definitionsgrenzen – und kontami
niert sie gewissermaßen, indem sie sie ins Zentrum rückt, Getrenntes bewusst 
vermischt, ironisch ergänzt oder in scheinbarer Unbeholfenheit überzeichnet« 
(Schwenk 2017: 38). Ähnlich wie in frühneuzeitlichen Wunderkammern, deren 
Potenzial darin bestand, »Gegenstände der Natur, Instrumente der Forschung und 
Werke der Bildenden Kunst zusammenzuführen« (Bredekamp 2015b: 55), werden 
in von Wulffens Arbeit vielgestaltige Referenzen unterschiedlicher Bildwelten und 
Darstellungsweisen miteinander vereint.39 Dadurch entsteht ein Netzwerk, das 
die miteinander kombinierten Elemente weniger als Einzeldinge erscheinen lässt, 
sondern sie in ihrer Vernetzung bestärkt. Durch ihre Vielgestaltigkeit in Bezug 
auf kunsthistorische Gattungen, Genres, Techniken, Sujets und Ästhetiken, die 
Komik, Ironie, Trivialität und Alltäglichkeit hervorrufen, kann die Installation als 
multimodal beschrieben werden. Das Konzept der Multimodalität macht im An
schluss an die Strategien der Multimedialität oder Intermedialität die Interaktion 
und Vernetzung verschiedener Medien – ein »›Viel‹ der Medien« (Preiß 2021: 27) – 
beschreibbar, wie bereits in Kapitel 3.1 gezeigt wurde. Eben jene Vielgestaltigkeit, 
die aus den in der Installation zu findenden Vermischungs- und Entgrenzungs
tendenzen entsteht, ist auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden. 

39 Ebenso wie in Amelie von Wulffens Arbeit waren in historischen Wunderkammern unter
schiedlichste Materialien und Medien miteinander kombiniert und eben jene Grenzüber
schreitungen und -erprobungen wurden fokussiert, die Ambivalenzen hervorriefen, um die 
Betrachtenden in Staunen zu versetzen. Stefan Laube weist auf die Freiheit der Kombinatio

nen in der frühneuzeitlichen Wunderkammer hin, »die keine feste Zeiteinteilung benötig
te und auch keine festen Objektkategorien, ging es doch darum, über das Sichtbare hinaus 
die verborgenen Beziehungen zwischen Gottes Schöpfung und der schöpferischen Tätigkeit 
des Menschen durch das Prinzip der Analogie zu veranschaulichen. Daher war die Grenze 
zwischen eigen und fremd ebenso fließend wie die zwischen Kunst und Natur« (Laube 2015: 
198). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die in ihnen ausgestellten Dinge erfüllten den »Zweck, die Grenzen zwischen ver
trauten Kategorien auf provozierende Weise zu unterlaufen oder zu überbrücken« 
(Daston/Park 2002: 321). Die dadurch hervorgerufene »Ablenkung und Verwirrung 
verstärkten das Staunen des Betrachters« (Daston/Park 2002: 321). Während das 
Staunen und Wundern40 bis zum späten 17. Jahrhundert noch weit entfernt da
von war, dem Bereich einer Populärkultur zugeordnet zu werden, sondern eher 
jenem der europäischen Gelehrtenkreise entsprach, änderte sich ihr Status mit 
der beginnenden Aufklärung. Das bringen Lorraine Daston und Katherine Park 
vor allem mit dem Selbstverständnis und den Gepflogenheiten der intellektuellen 
europäischen Eliten in Verbindung (vgl. Daston/Park 2002: 21). Während in den 
fürstlichen Kammern kostbare Materialien zur Veredelung von naturalia eingesetzt 
wurden und durch ihre materielle Fusion kuriose Hybride entstanden, waren in 
bürgerlichen Sammlungen hauptsächlich seltsame und außergewöhnliche Dinge 
aus der Alltagskultur vertreten. Die wundersamen Kuriositäten beflügelten das 
Staunen der Betrachtenden und eröffneten narrativistische Potenziale und Asso
ziationsspielräume. Wie Horst Bredekamp gezeigt hat, hängt damit auch das in 
ihnen zu findende spielerische Moment zusammen, das sich im ludischen Über
schreiten von disziplinären Grenzen sowie der Amalgamierung von Natur und 
Kultur innerhalb der Kammern entfaltete (vgl. Bredekamp 2007). 

Die Hierarchielosigkeit der Bilder und das Zusammenbringen des scheinbar 
nicht Zusammenpassenden können als Spezifika der Arbeitsweise von Wulffens 
festgehalten werden, so wie es auch Katharina J. Cichosch herausstellt: 

»Das eigentlich Bemerkenswerte ist vielleicht, wie Amelie von Wulffens Hier
archielosigkeit in digitalen Zeiten, in denen die Hierarchielosigkeit der Bilder 
täglich aufs Neue proklamiert wird, überhaupt noch das Zeug zur Verunsicherung 
in sich trägt. Wie die Malerin sich Stile und Formen aneignet und die Sentiments, 
die damit verknüpft sind. Wie sie im Gesamten wie auch im einzelnen Ge
mälde keinen Unterschied macht zwischen hoher Malerei und Bad Painting, 
Jugendzimmermalerei, Bauernschrankmalerei, Stadtmarketingmalerei, Hobby
ausstellungsmalerei, Skizzenmalerei. Es passt alles sehr gut und natürlich auch 
überhaupt nicht zusammen.« (Cichosch 2019: o. S.) 

Um zu verstehen, welche Kontaminationen in den Bildwelten der Arbeit Ohne Titel 
zu finden sind, wird im Folgenden untersucht, welche Bilder und Erinnerungen 

40 Lorraine Daston und Katherine Park verweisen auf die seismografische Funktion der Wun

derkammer für die ›frühneuzeitliche Wunderkultur‹, wodurch sie zum Knotenpunkt des 
»dichten Netzwerk[s] aus Kommerz, Korrespondenz und Tourismus« (Daston/Park 2002: 312) 
avancierte. Der Ausdruck ›Wunderkultur‹ war in jeglicher Ausformung der frühneuzeitlichen 
Sammlungen zu finden: in fürstlichen, bürgerlichen, großangelegten, kleinformatigen, in
stitutionell gebundenen und privat initiierten Sammlungen (vgl. Daston/Park 2002: 312). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 181 

durch das Zitieren, Reproduzieren und Referenzieren von bestehenden visuellen 
(Bild-)Repertoires aufgerufen werden. Während sich intertextuelle, intermediale 
und intermaterielle Bezüge auch subtil und unterbewusst in Kunstwerken äußern 
können, werden sie in von Wulffens Arbeit dezidiert als solche markiert, indem 
sie zwar miteinander verwoben, jedoch noch auseinanderdividierbar sind. Zum 
einen werden Referenzen eines westlichen Kunstkanons der klassischen Moderne 
aufgegriffen, der überwiegend männlich geprägt ist und sich in gängigen und 
den Betrachtenden bekannten Bildsujets der Bildenden Kunst – wie europäische 
Landschaftsszenerien oder Stilllebendarstellungen – äußert. Diese werden jedoch 
nicht den konventionellen musealen Sehkonventionen entsprechend in ihrer tra
dierten Form dargestellt, sondern erscheinen visuell von ihrer herkömmlichen 
Darstellungsweise entrückt (vgl. Kapitel 3.2.1). Zum anderen rekurriert die Arbeit 
auf Bezüge, die einer dem Bereich der Populärkultur entlehnten Formen- und Ma
terialsprache entstammen, was sich in der Verwendung dilettantischer Techniken 
– die mit einfachen Mitteln zusammengeklebten Shellcraft-Figuren und der comic
haften Modellierung von Körpern – oder den banalen und ruralen Materialien – 
Muscheln, Gabeln, Scherben, Pappmaché – sowie tabuisierten und humoristischen 
Themen – dem Fäkalen – zeigt. 

Die verschiedenen Elemente rufen ganz bestimmte Bilder und Kontexte einer 
visuellen Kultur hervor und erscheinen dadurch dezidiert als historisch und kultu
rell situiert, was auf individueller Ebene durch den Umstand bedingt ist, dass jede 
Betrachtung eines Werks durch eigene Erfahrungen, Vorkenntnisse und Wissens
stände beeinflusst wird und auf die Intensität und Qualität unseres Seherlebnisses 
einwirkt (vgl. Schwenk 2017: 38). Darüber hinaus hängt das auf kollektiver Ebene 
mit der Tradierung von spezifischen Bildern, ihrer ikonischen Stabilisierung und 
zuletzt mit ihrer Kanonisierung zusammen.41 Während die Betrachtenden auf der 
einen Seite mit Bildrepertoires einer traditionell gelesenen Hochkultur – dem Be
reich der Bildenden Kunst – in von Wulffens Arbeit konfrontiert werden, z.B. mit ty
pischen Landschafts- oder Genresujets, die auch in anderen Werken der Künstlerin 
immer wieder auftauchen, etwa in Form von Zitaten alter Meister, sind auf der an
deren Seite Elemente zu finden, die aus einer traditionell kunsthistorischen Sicht
weise heraus der Populärkultur zugeordnet werden. Das sind die gesellschaftlich ta
buisierte und humoristisch aufgegriffene fäkale Ästhetik, die dilettantisch und mit 
einfachen Techniken zusammenmontierten Hybridwesen und die Naturmateriali
en, die nicht veredelt wurden, sondern in ihrer ursprünglichen Form und Stofflich

41 Wichtig in diesem Zusammenhang ist das Konzept des sozialen oder kulturellen Gedächtnis
ses, das in den Ansätzen von Jan Assmann, Maurice Halbwachs und Aby Warburg entwickelt 
wurde (vgl. Didi-Huberman 2010; Assmann 1999; Ginzburg 1995; Diers 1995; Halbwachs 1985). 
Auch relevant in diesem Zusammenhang ist der Begriff des ›kulturellen Bildrepertoires‹, den 
Kaja Silverman prägte (vgl. Silverman 1997). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

keit eingesetzt wurden und so auch an den Materialeinsatz der Arte Povera erin
nern. 

Durch das Präsentieren auf erhöhten Sockeln, die wie Verkaufstische zur Pro
duktpräsentation anmuten, eröffnet das Ensemble mit den kleinformatigen Dingen 
zudem eine gewisse Warenästhetik. Dazu passt auch die Interpretation von Katha
rina Hausladen und Jens Asthoff, die das Ensemble einerseits als »Souvenirladen« 
(Hausladen 2021: 217, 219), andererseits als »Flohmarkt« (Asthoff 2021: 236) deuten. 
Diese Lesart unterstreicht auch die Bauchtasche bzw. Gürteltasche der »Kotfigur« 
(Asthoff 2021: 236), die wie ein Portemonnaie aus dem gastronomischen Bereich er
scheint. So vermischen sich ökonomische Warenpräsentation mit tradierten kunst
historischen Sujets, wodurch es zu einer Kontamination verschiedener Felder vi
sueller Kultur kommt, die eine modernistisch hierarchisierende Logik unterlaufen 
und ad absurdum führen. Die Hierarchisierung der Künste ist dabei auch bereits in 
der Geschichte der Institution des westlichen Museums angelegt. Einerseits durch 
die im Zuge der Aufklärung eingeführten disziplinären Ordnungsprinzipien, infol
ge derer Dingen eine Kategorisierung und Schubladisierung und damit ein indivi
dueller Wert zugesprochen wurde, andererseits durch die damit einhergehende, der 
genderspezifischen Logik folgende Trennung von Angewandten und Freien Küns
ten. Aus der Aufteilung der Dinge entstanden die sog. Spezialmuseen, in denen sich 
die separierende Logik von Angewandten und Freien Künsten widerspiegelte. Wäh
rend Museen für die Angewandten Künste vor allem mit weiblichen Produzentin
nen in Zusammenhang standen, wurden Museen, die die Freien Künste ausstellten, 
mit kulturellen Leistungen männlicher Produzenten in Verbindung gebracht (vgl. 
Kapitel 3.1.1). Die geschlechterspezifische Konnotation von Kunstgattungen schil
dert auch von Wulffen in einem Interview mit Jan Hinrichsen, das im Rahmen ei
nes Porträts 2015 in der Kunstzeitschrift Monopol erschien. In Bezug auf ihre Arbeit 
als Künstlerin, die ihr Studium 1987–1994 an der Akademie der Bildenden Künste 
München bei Daniel Spoerri und Olaf Metzel absolvierte, berichtet von Wulffen von 
folgender Erfahrung: »Collagen von Frauen gingen noch in Ordnung. Aber als sie zu 
malen begonnen habe, seien die Ressentiments zurückgekommen. Die heilige Ma
lerei: Männersache, vor allem hierzulande.« (von Wulffen, zit.n. Hinrichsen 2015: 
60) 

In von Wulffens Arbeit werden sowohl verschiedene visuelle Kulturen miteinan
der verwoben als auch vermeintlich genderspezifische künstlerische Darstellungs
weisen, wodurch sich eben jene beschriebene Hierarchisierung von Kunstgenres 
und -gattungen aufbricht und spielerisch unterläuft. Von Wulffen lässt nicht im 
Sinne eines Paragones, eines Wettstreits, beides gegeneinander antreten, son
dern inszeniert in Ohne Titel viel eher einen Mitstreit der Künste (vgl. Gastel/ 
Hadjinicolaou/Rath 2014): Bildende und Angewandte Kunst, Themen aus Hoch- 
und Popkultur, kunsthistorisch tradierte Elemente mit banalen Materialien, iko

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 183 

nische Bilder stehen nicht-ikonischen Bildern gegenüber.42 So wird in der Arbeit 
die »Grenze zum Dilettantismus und zum Trivialen« geöffnet, »oder anders gesagt: 
die des allgemein vorherrschenden ›guten Geschmacks‹, des konventionellen Ver
ständnisses von dem, was man in der Kunst machen darf – und was keinesfalls« 
(Schwenk 2017: 38). 

3.2.2 Fäkale Ästhetik als emanzipatorisches Signum des Poop Feminism 

Eine besondere Rolle spielt in Ohne Titel die fäkale Ästhetik des braunen Materials.43 
Katharina Hausladen schreibt in Bezug auf Amelie von Wulffens Arbeit den »kotar
tigen Schmierspuren in brauner Farbe, die von Wulffen wie Verbindungslinien zwi
schen den Bildern« positioniert, die »Funktion eines formalen Ordnungsprinzips 
inmitten der messestandartigen Stellwandsituation in der Halle« (Hausladen 2021: 
219) zu. Dieser Einschätzung folge ich, durch die sich ergibt, dass die innere Logik 
der Arbeit durch das Fäkale bestimmt wird, das die verschiedenen Elemente netz
werkartig miteinander verbindet und das entgrenzende Moment der Arbeit durch 
die Expansion der Spuren auf den Wänden zusätzlich befördert. Die Spuren stehen 
dabei in starkem Kontrast zur ›Reinheit‹ der weißen Wände, die das Konzept des 
White Cubes maßgeblich prägte: »Die weiße Farbe wird als moralisch bezeichnet, 
als Insignium der Reinheit und hochstehender Sittlichkeit.« (Steyerl 2005: 136) 

Der dem »Trash-Materialismus« (Luckow 2013: 150) nahestehende Einsatz der 
fäkalen Ästhetik, die durch die braune, lehmige Materialität44 hervorgerufen wird, 
lässt verschiedene kunsthistorische Verbindungslinien zu: Zum einen zum Materi
aleinsatz der Dada-Bewegung, in der gefundenes, gebrauchtes Material bereits im 
Fokus stand, zum anderen aber auch der sog. »Müll-Kunst«45, zu der etwa die Ar
beiten von Dieter Roth, Arman, Tina Hauser, Karin Hochstatter, Laura Kikauka und 
Thomas Hirschhorn zählen (vgl. Bianchi 2004). Ähnlich wie in Dieter Roths Arbeiten 
findet sich durch die fäkalen Schmierspuren und die ›Kotfigur‹ in von Wulffens Ar
beit ein ähnlicher ästhetischer Bruch durch die »Dislozierung des Schmutzes in das 
Museum, eigentlich einem Ort der Reinheit« (Gerny 2004: 49) wieder, wodurch »sie 
sich einer Ästhetik des Vollendeten und Makellosen entzieht« (Bianchi 2004: 36–37). 

Die Rezeption der sog. Müllkunst »verlangt nach einem Denken und Empfinden 
außerhalb des Kanons der Gewohnheiten: quer zu allen Genres, Spezialisierungen 

42 Zum Begriff der nicht-ikonischen Bilder vgl. Paluch 2021. 
43 Vgl. auch Werner 2011. 
44 Das braune Material lässt über die Verbindung zur fäkalen Ästhetik auch Assoziationen an 

Holz oder Schokolade zu (vgl. Hausladen 2021: 218). Es ist zudem als Metapher für das Ver
hältnis von Kunst und Geld geläufig und steht darüber hinaus in deutscher Malerei auch 
im Zusammenhang mit Kreatürlichkeit, Vergänglichkeit und Sterblichkeit (vgl. Asthoff 2021: 
236). 

45 Vgl. hier etwa auch Tompson 2021, Bourriaud 2020 und Lewe/Orthold/Oxen 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und Schubladisierungen« (Bianchi 2004: 36). Wobei es sich bei dem Fäkalen nicht 
einfach um Müll handelt, um weggeworfene, gebrauchte und defekte Dinge, son
dern um ein Material, das abjekt erscheint. 

Abgeleitet »vom lateinischen ›abicere‹ (›wegwerfen‹ oder ›fallen lassen‹) bzw. 
›abiectus‹ (›verworfen‹, ›niedrig‹ oder ›gemein‹) und vom französischen ›abject‹ 
(›ekelhaft‹, ›niederträchtig‹)« (Mieszkowski 2018: 104) bezeichnet der Begriff des 
»Abjekten« nach Julia Kristeva etwas Abstoßendes, das sich auf heterogene Weise 
äußern kann (vgl. Kristeva 1982). Es umschreibt etwa Körperausscheidungen und 
vom Körper abgestoßenes Material, wie etwa Exkremente, Menstruationsblut, 
Eiter oder Erbrochenes, totes Fleisch, aber auch Handlungen wie Korruption, 
Verrat oder Vergewaltigung oder zeigt sich im Kleinen, etwa in der Haut, die auf 
der Milchoberfläche beim Erhitzen entsteht. Nach Kristeva sind diese Phänomene 
weder als Objekte noch als Subjekte aufzufassen, was sie mit »neither subject nor 
object« (Kristeva 1982: 1) umschreibt.46 Sie verbleiben vielmehr auf einer abstrakten 
und undefinierbaren Ebene, wodurch sie vermögen, Abscheu, Ekel und Unbehagen 
auszulösen, aber auch Horror und Angst, nachdem sie sich vom Ursprung des Kör
perlichen und Leiblichen gelöst haben. Das Abjekte ist demnach als eine ästhetische 
Qualität aufzufassen, die »Grenzziehung unmöglich zu machen droht. Vor allem, 
weil es dem Subjekt versagt, was ihm Objekte gewöhnlich liefern: die Möglichkeit, 
sich mit ihrer Hilfe durch Abgrenzung oder Aneignung zu definieren« (Mieszkowski 
2018: 104). So geht mit dem Abjekten eine Subjekt-Objekt-Auflösung einher, die 
Verunsicherung erzeugt und die herkömmliche Art, die Welt zu denken, destabili
siert. In von Wulffens Arbeit materialisiert sich das Abjekte in der fäkalen Ästhetik, 
insbesondere der ›Kotfigur‹, die eine Opposition zur ›Sauberkeit‹ des White Cubes 
und zur modernistischen Kategorie der Reinheit bildet (vgl. Kapitel 3.1.1). 

Fruchtbar ist hier auch der Einbezug von Gregor Balkes soziologischem Ansatz 
des Poop Feminism (vgl. Balke 2020), in dem er Fäkalkomik als weibliche Selbster
mächtigungsgeste untersucht. Die »Zurschautragung von Fäkalien« gilt gemeinhin 
»als Tabubruch« (Balke 2020: 13), was vor allem für Frauen galt und immer noch gilt. 
Balke sieht die Tabuisierung, die der »Verrichtung der Notdurft« (Balke 2020: 16) an
haftet, dabei vor allem in der Moderne und ihren Reinigungspraktiken verankert. 
Mit den modernen gesellschaftlichen Idealen des Zusammenlebens ging auch »ein 
neuer Anspruch an die eigene Selbstkontrolle« (Balke 2020: 16) vor allem für weib
lich gelesene Personen einher. Um sich gegen diese geschlechterspezifische Dis
krepanz emanzipatorisch aufzulehnen, bedienen sich Künstlerinnen des eigenen 

46 Das wird auch in folgendem Zitat von Julia Kristeva deutlich: »When I am beset by abjec
tion, the twisted braid of affects and thoughts I call by such a name does not have, properly 
speaking, a definable object.« (Kristeva 1982: 1) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 185 

(weiblichen) Körpers und seiner Produkte, so die Analyse Balkes.47 In diesem Sin
ne wird gegenwärtig gerade die fäkale Ästhetik von Frauen genutzt, um die männ
lich konnotierten »Fäkal-Späße[] in der Populärkultur« (Balke 2020: 71) umzudeuten 
und ihnen eine weibliche Praxis entgegenzusetzen: »Poop Feminism steht dafür, die 
vorgegebenen (oft: männlichen) Imaginationsangebote zurückzuweisen und durch 
komische Bilder zu ergänzen, die – trotz aller Fiktionalität und Artifizienz ihrer In
szenierung – ihren Anker in der weiblichen Realität haben.« (Balke 2020: 169) Das 
politische Werkzeug, das der Poop Feminism dazu nutzt, ist die Komik, mit der er 
sich »affirmativ dem Leiblichen und seinen Eskapaden zu[wendet]« (Balke 2020: 19). 
Schließlich bedeutet, etwas komisch zu finden, immer auch bereits Bestehendes zu 
hinterfragen, wie Balke zusammenfasst: 

»Wo sich Ambivalenz zeigt, herrscht Unruhe. Komik fungiert insofern als eine Art 
gesellschaftlicher Störenfried, der die (vermeintliche) Eindeutigkeit der Dinge 
hinterfragt und die gewohnte Ordnung befragt – und eben deshalb zu ungewohn
ten Antworten kommt. Das Ambivalente kann dabei in vielerlei Gestalt auftreten 
– etwa als Witz, Groteske, Satire, Schwank, Parodie, Ironie, Komödie – immer aber 
öffnet die Ambivalenz den Blick für das menschliche Zusammenleben.« (Balke 
2020: 21) 

Bezogen auf von Wulffens Arbeit Ohne Titel und der hier zu findenden großen ›Kot
figur‹, die Jens Asthoff zufolge »die comichaften Züge der Künstlerin trägt« (Ast
hoff 2021: 236), ist hier eine Interdependenz von Komik, Fäkalästhetik und des Zitie
rens eines männlich dominierten Kunstkanons (spezifischen Sujets, Gattungen und 
Genres) zu identifizieren, der mit dem Poop Feminism in Verbindung gebracht wer
den kann. Das Paraphrasieren der verschiedenen Stilmittel von vorwiegend kano
nisierten männlichen Positionen der Kunstgeschichte in von Wulffens Arbeit Ohne 
Titel deutet auch Katharina Hausladen als feministische Inbesitznahme (vgl. Haus
laden 2021: 219). Gepaart mit dem Einsatz von Ironie, Komik, Satire und Überzeich
nung ist diese auch in vielen weiteren Arbeiten der Künstlerin zu finden. 

Auch in ihren Comics48, etwa Am kühlen Tisch (2014), und Ölgemälden tauchen 
prominente Protagonisten der Kunstgeschichte, etwa Gustave Caillebotte, Gustave 
Courbet, Albrecht Dürer, Vincent van Gogh, Georges Seurat oder Francisco de Goya, 
auf (vgl. McLean-Ferris 2014: 105). Dargestellt werden die Künstler immer wieder 
zwischen vertrauter Nähe, die aus dem Vorhandensein im kollektiven Gedächtnis 

47 Das verdeutlichen etwa auch andere aktivistische Bewegungen, in denen (weibliche) Körper
flüssigkeiten öffentlich zur Schau gestellt werden. Auf den sozialen Medien zeigt sich dies 
unter diversen Hashtags, die zur Enttabuisierung etwa der Menstruation beitragen sollen: 
#LiveTweetYourPeriod, #endperiodshame, #periodpositive, #periodproud, #happytobleed 
(vgl. Görgen 2019: o. S.). 

48 Zur Bildlichkeit von Comics vgl. Press 2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

resultiert, und surrealer Fremdheit, die durch bildinhärente ästhetische Brüche her
rührt. Dieses Spannungsverhältnis offenbart sich beispielsweise, wenn von Wulffen 
das Ölgemälde, das Goya in seinem Atelier darstellt, mit überdimensionierten Flie
gen versieht, die an verwesende Vergänglichkeit erinnern. In ihren Arbeiten insze
niert sie so häufig »Verschiebungen, die hinter altbekannten Kunstszenarios etwas 
sehr viel Beunruhigendes zutage fördern« (McLean-Ferris 2014: 104–105). Ähnliches 
ist auch in den Comiczeichnungen zu beobachten, etwa in der Zeichenserie This is 
How it Happened, die 2000 als Buch publiziert wurde. Die hier zu findende heite
re Farbigkeit und das anthropomorphisierend dargestellte Gemüse und Obst erin
nert auf den ersten Blick an eine unschuldige (Kinder-)Comicästhetik. Auf den zwei
ten Blick werden jedoch nicht jugendfreie Narrationen und sexualisierte sowie ge
waltdurchzogene Szenerien offenkundig, die mit der infantilen Ästhetik eines (Kin
der-)Comics kontrastieren. 

3.2.3 Multimodales Kontaminieren in von Wulffens Ohne Titel 

In der Arbeit Ohne Titel fusionieren, wie gezeigt wurde, verschiedene »Stile und Su
jets, eigene Erfahrungen und kunstgeschichtliche Zitate« (Hinrichsen 2015: 53) in 
einer intermedialen, intermateriellen und intertextuellen Installation miteinander, 
wodurch multimodale Kontaminationen entstehen. Diese entfalten sich in Amelie 
von Wulffens Arbeit insbesondere in dem Ineinanderverwobensein von verschie
denen visuellen Kulturen. Indem einerseits vermeintlich popkulturelle Referenzen 
– zu denen unter anderem die Souvenirladen-Ästhetik, die Shellcraft-Figuren und 
das Comichafte zählen – sich stilistisch Komik, Ironie, Dilettantismus und des Ab
jekten bedienen, werden andererseits kunsthistorische Bezüge – tradierte Gattun
gen, Genres und Techniken – aufgerufen. So vermag von Wulffen in ihren Arbei
ten »die kühlen, kommerziellen Bilder in Businesslobbys« miteinzubeziehen, eben
so wie »die kitschigen, volkstümelnden Landschaften, denen die Nazis huldigten, 
oder Formen der Amateurmalerei wie ›Sonntagsmalerei‹ oder Außenseiter-Kunst« 
(McLean-Ferris 2014: 106). Sie kontaminiert dadurch lange als getrennt und von
einander gereinigt angesehene Sphären. Zudem findet eine formalästhetische und 
räumliche Entgrenzung dieser kunsthistorischen Gattungen (Skulptur, Malerei, Ar
chitektur), Genres (Landschaftsmalerei, Genremalerei), Maltechniken (impressio
nistisch, fauvistisch, naturalistisch) und verschiedener Präsentationsmodi (Sockel, 
Rahmen) statt. Diese Entgrenzungen bestimmen die Arbeit maßgeblich mit, sie bil
den sozusagen die Matrix ihrer Ordnungsstruktur. Die einzelnen kunsthistorisch 
tradierten Gattungen, Genres, Techniken und Präsentationsmodi sind jeweils noch 
zu erkennen, ihre Grenzen werden jedoch fluide durch die spielerische Rekonfigu
ration, die von Wulffen in ihrer Arbeit erprobt. Die Dinge werden also anders als 
in der traditionellen kunsthistorischen Gattungslogik im Raum (an-)geordnet, wo
durch eine neue Form von Ordnung entsteht. Indem von Wulffen sich für ihre Ar

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 187 

beit an Referenzen, Bildern, Formsprachen und Materialien bedient, die jenseits des 
Kanons der Kunstgeschichte zu verorten sind, werden traditionelle Hierarchien ver
handelt. So lässt sich in Ohne Titel eine formalästhetische und räumliche Entgren
zung kunsthistorischer Kategorien beobachten, die eine neue Vernetzung erhalten. 
Dadurch werden nicht einfach Grenzen entfernt, sondern spielerisch neu ausgelo
tet. Das bedingt sich auch durch die motivisch-thematische Vernetzung von ver
schiedenen visuellen Kulturen, wodurch der herkömmliche Dualismus von Ange
wandter und Bildender Kunst sowie Hoch- und Popkultur unterlaufen wird. Diese 
als dualismuskritisch verstehbare Intervention konkretisiert sich in der sog. ›Kotfi
gur‹. Wie mit dem Rekurs auf den Poop Feminism gezeigt, impliziert die fäkale Äs
thetik eine politische Implikation und verweist auf einen Zustand, der eigentlich 
als überwunden galt, jedoch immer noch latent alles zu durchweben scheint. Alte 
Denkmodelle (Dichotomien von Natur und Kultur, alter Kunstkanon) werden auf 
den Prüfstand gestellt, vor allem mit den Mitteln der Komik, Ironie und Überspit
zung. 

Die Arbeit lässt sich auch als kritische Revision etablierter Kategorisierungen 
von Mensch und Natur, aber auch als Hinterfragung der Hierarchisierung von 
Gattungen und Gender, insbesondere im Bereich der Kunstwelt, lesen. Die Arbeit 
spürt verborgenen Mechanismen nach, die unsere Vorstellungen internalisie
ren und unterschwellig mitbestimmen. Durch das Offenbaren dieser versteckten 
Implikationen, in der tradierte dualistische Ordnungskategorien immer noch mit
schwingen, wird »dem Unbewussten der Kunstwelt […] eine Stimme« (McLean- 
Ferris 2014: 106) gegeben, was Ohne Titel zu einer ›dramatischen‹ und ›traumati
schen‹ Wunderkammer macht. Dabei spielt die Beziehung zwischen Mensch und 
Umwelt in von Wulffens Ohne Titel eine zentrale Rolle. Vor allem der Natur- und 
Lebensraum des Meers wird zum einen als malerisches Sujet, zum anderen in Form 
der maritimen Materialien augenscheinlich. Die Beziehung zwischen Mensch und 
Umwelt – hier dem Meer – erscheint dabei als ambivalent. Die malerischen Sze
nerien verweisen auf ein gereinigtes Bild von Natur – Mensch hier, Natur dort –, 
wie es etwa in romantischer Malerei zu finden ist. Das wird auch in Darstellungen 
deutlich, in denen der Mensch in einer naturfernen Umgebung in den eigenen vier 
Wänden präsentiert wird, wo er auf die Natur mittels eines Fensters aus sicherer 
Distanz blicken kann oder in Elementen eines Stilllebens – wie etwa Weintrauben 
–, in denen Natur als etwas inszeniert wird, an dem sich der Mensch bedienen 
kann. Die wundersamen Hybridgeschöpfe verweisen dagegen auf ein kontami
niertes Bild von Natur im Anthropozän, in dem das – in einer tradierten Lesart 
voneinander getrennte – Natürliche mit dem Kulturellen eng verwoben erscheint. 
Der Rekurs auf die frühneuzeitlichen Wunderkammern besteht gerade in dieser 
intensiven Verstrickung von verschiedenen Sphären, die in Ohne Titel zu finden sind 
und in denen sich das Ordnen in kontaminierender Weise offenbart. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

3.3 Camille Henrot: The Pale Fox (2014–2015) 

Die raumgreifende installative Arbeit The Pale Fox von Camille Henrot war vom 
21.02.–10.05.2015 im Westfälischen Kunstverein in Münster ausgestellt (Abbildung 
26). Neben der Ausstellung in Münster wurde The Pale Fox bereits in verschiedenen 
Ausstellungskontexten gezeigt, unter anderem in der Kunsthal Charlottenborg in 
Kopenhagen, in der Chisenhale Gallery in London und im Palais de Tokyo in Paris. 
Versucht man die Ästhetik der Arbeit zu fassen, so ist zunächst die blaue Farbe 
(Farbcode 0000cc) ein markantes Merkmal, die sowohl die vier Wände als auch 
den Boden des Ausstellungsraums dominierte. Der Raum wurde beleuchtet von in 
Bahnen angeordneten Neonröhren, die an der weißen Decke angebracht waren. 
Neben dem alles einnehmenden Blau waren es über 400 Bilder, die teilweise auf 
metallischen Regalbrettern Platz fanden und partiell auf dem Boden arrangiert 
wurden. Die Bilder materialisierten sich in unterschiedlichsten Medien, etwa in 
zahlreichen Fotografien, Tuschezeichnungen, Diagrammen, dreidimensionalen 
Dingen (unter anderem Skulpturen der Künstlerin), eBay-Käufen sowie Werbe- 
und Zeitungsausschnitten. 

Abbildung 26: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. Installations
ansicht: Westfälischer Kunstverein, Münster. © ADAGP Camille Henrot. 
Foto: Thorsten Arendt. Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, 
Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn 

In Henrots Skulpturen lassen sich seltsam geformte Tierkörper erkennen, stel
lenweise erscheinen sie aber auch wie abstrakt modellierte, biomorphe Formen, die 
wenig Referenzen an bekannte Dinge aus der Alltagswelt zulassen. Sie erinnern zu

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 189 

dem an außereuropäische Skulpturen, die in rituellen Kontexten stehen, anderer
seits aber auch an ikonische skulpturale Arbeiten des 20. Jahrhunderts, etwa von 
Alberto Giacometti, Henry Moore oder Louise Bourgeois (vgl. Searle 2014: o. S.). Aus 
unterschiedlichen Materialien gefertigt – vor allem aus Bronze, aber auch Keramik, 
Gips, Glas und Holz – korrespondieren sie mit den verschiedenen Ordnungssyste
men im Raum, auf die im weiteren Verlauf des Kapitels eingegangen wird. Henrots 
Skulpturen ermöglichen in ihrer offenen Lesart Assoziationen an die Formlosigkeit 
eines Ursprungszustands, gleichwohl aber auch an biologische Prozesse. 

Neben vermeintlich ›analogen‹ Dingen sind in The Pale Fox Bilder zu finden, die 
in digitalen Bilderrahmen – kleine Screens mit einer kuratierten Diashow – gezeigt 
wurden. Auf etwa zwei Dritteln der Wand ist zudem ein Band aus unterschiedlichen 
Fotografien zu sehen (Abbildung 27). Die motivische Spannbreite der Bildwelten er
streckt sich von Brustimplantaten, die auf einem der Regale platziert sind, über eine 
Fotografie eines Kleinkinds mit weit aufgerissenen Augen vor gelbem Hintergrund 
bis hin zu Postern, auf denen Ausschnitte von Frauenkörpern in Bikinis abgebildet 
sind (Abbildung 28). 

Abbildungen 27 und 28: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. Installationsansicht: 
Westfälischer Kunstverein, Münster. © ADAGP Camille Henrot. Foto: Thorsten Arendt. 
Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn 

Das Regalsystem, das an jeder der vier Wände angebracht wurde, unterläuft das 
Prinzip der Linearität (Abbildung 29). So ist es kein durchlaufendes Regalbrett, auf 
dem die Dinge angeordnet wurden, sondern eines, das immer wieder von formal
ästhetischen Unterbrechungen, Auswölbungen und Aussparungen gekennzeichnet 
ist. Auch die Dinge im Raum verdichten sich in unregelmäßiger Weise. An eini
gen Stellen akkumulieren sie sich, an anderen sind sie luftiger arrangiert. So ent
steht der Eindruck eines eigenen Ordnungssystems, das einer spezifischen, verbor
genen Logik folgt. Die Ordnung der Dinge vermittelt somit eine gewisse Kohärenz, 
aber gleichzeitig auch einen dissonanten Eindruck. Auditiv ist die Rauminstallati
on untermalt von einem geloopten Soundtrack, der von dem Musiker Joakim Boua

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ziz komponiert wurde, eine ruhige und kontemplative Atmosphäre kreiert. Jede der 
vier Wände des Raums ist von unterschiedlichen Ordnungssystemen bestimmt und 
mit einem Naturelement, einer Himmelsrichtung, einem Lebensabschnitt und ei
nem der philosophischen Prinzipien von Gottfried Wilhelm Leibniz verbunden (vgl. 
Kapitel 3.3.2), was auch den Erläuterungen des Begleittexts der Ausstellung zu ent
nehmen ist. Eine diagrammatische Zeichnung, die die komplexe Ordnungsstruktur 
humoristisch systematisiert, findet sich zudem im Ausstellungskatalog. Die West
wand bildet das Element der Luft ab, die Nordwand das Wasser, die Ostwand die 
Erde und die Südwand das Feuer. Die Installation beginnt mit den Themen Geburt 
und Kindheit, wird fortgesetzt mit der Jugend sowie dem Erwachsenenalter und en
det mit dem (hohen) Alter. Darüber hinaus sind weitere Ordnungsmodelle auszu
machen, etwa Charles Darwins Evolutionstheorie, die Geschichte des Universums 
der Zeugen Jehovas, die Schöpfungsmythen der Dogon und die Traumzeit der Ab
origines49, aber auch mythische und indigene Geschichten. Dazwischen sind etwa 
Spielzeugmodelle von Noahs Arche zu erkennen (vgl. Searle 2014: o. S.). An den vier 
Wänden sind somit divergierende Ordnungssysteme miteinander kombiniert, die 
aus verschiedenen Zeiten und Orten der Welt stammen.50 Das führt zu einer In
terferenz verschiedener Ordnungsmodelle51 und einer Simultanität verschiedener 
Wissenssysteme. 

49 Der britische Naturforscher Charles Darwin stellte dem christlichen Schöpfungsnarrativ mit 
den Thesen seines Hauptwerks Die Entstehung der Arten (1859) eine wissenschaftliche Er
klärung der menschlichen Entstehungsgeschichte entgegen, in der er die Entwicklung der 
Menschen und aller anderen Arten als Resultat natürlicher Auslese erklärte (vgl. u.a. Engels 
2009). Der Glaube der Zeugen Jehovas leitet sich dagegen aus einem biblizistischen Ver
ständnis ab und impliziert die Ablehnung wissenschaftlicher Erklärungsmodelle in Bezug 
auf die Geschichte des Universums und der Menschheit (vgl. u.a. Utsch 2018). In den Über
lieferungen der Dogon sind zwei verschiedene Versionen von Schöpfungsmythen leitend. Ei
nerseits die geschlechterantagonistische Spannung, die als Motor für Kosmogonie aufgefasst 
wird. Andererseits der Gott Amma, der sowohl das männliche als auch das weibliche Prin
zip in sich trägt und die Welt sowie die Nommo-Wesen erschaffen hat (vgl. u.a. Unterberger 
2019). Im Weltverständnis der Aborigines wurde alles, was zu unserer sichtbaren Welt ge
hört, in der Traumzeit (Altjeringa) erschaffen. In dieser formten die sog. Geistwesen die Welt 
und die Menschen und teilten ihnen Aufgaben und Land zu (vgl. u.a. Geissler 2023). 

50 Alle Schöpfungsnarrative entstanden auf unterschiedlichen Kontinenten: Charles Darwin als 
Brite ist Europa zuzuordnen, die Zeugen Jehovas formierten sich in den USA, die Dogon sind 
in Afrika und die Aborigines in Australien, als dessen Ureinwohner:innen, zu verorten. 

51 Nach einem Hinweis Jürgen Wieners sei hier in Bezug auf die Ordnungslogik von The Pale 
Fox auch auf Cesare Ripas Iconologia und die systematisch wie in einem Tableau koordinierte 
Ikonografie des Kreativen der Grande Commande von Versailles zu verweisen (vgl. Schnei
der 2011). Ebenso auf die Publikation Feuer Wasser Erde Luft (1996) von Gernot und Hartmut 
Böhme, deren dort zu lesende Erkenntnisse die longue durée der großen Erzählungen mo

derner Wissenschaft konterkarieren und mit Prinzipien von Wunderkammern kongruieren 
(vgl. Böhme/Böhme 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 191 

Abbildung 29: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. Installations
ansicht: Westfälischer Kunstverein, Münster. © ADAGP Camille Henrot. 
Foto: Thorsten Arendt. Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, 
Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn 

Um im Folgenden die wunderkammernde Praxis zu untersuchen, die sich in der 
Arbeit materialisiert und sich das multimodale Kontaminieren als spezifische Form 
des Ordnens zeigt, wird zunächst die ein Jahr zuvor entstandene Arbeit Grosse Fa
tigue (2013) beschrieben und analysiert, aus der The Pale Fox im Sinne einer ideellen 
Weiterentwicklung hervorgegangen ist. Um die Frage zu beleuchten, welchen Ord
nungslogiken die beiden Arbeiten folgen, ist auch das digitale An- und Umordnen 
ein wichtiger Untersuchungsansatz, der in Kapitel 3.3.1 in den Fokus genommen 
wird. Im Kapitel 3.3.2 wird anschließend eruiert, inwiefern die verschiedenen Welt
ordnungsmodelle, die in beiden Arbeiten aufgegriffen werden, miteinander inter
ferieren, um anschließend in Kapitel 3.3.3 das sich in The Pale Fox materialisierende 
multimodale Kontaminieren zu konturieren. 

Grosse Fatigue (2013) 

Die Arbeit The Pale Fox ist eine Weiterentwicklung der Ideen der erstmals auf der 
55. Venedig Biennale 2013 ausgestellten Arbeit Grosse Fatigue von Camille Henrot. 
Die Verbindung der beiden Arbeiten betont die Künstlerin selbst wiederholt in In
terviews (vgl. u.a. Guggenheim 2014: o. S.). In der 13-minütigen Videoarbeit Gros
se Fatigue korrespondieren verschiedenste Bewegtbilder miteinander, die auf einem 
Computerdesktop in einzelnen Fenstern geöffnet werden, sich überlagern und wie
derholt geschlossen werden. Das Hintergrundbild zeigt eine Weltraumaufnahme 
mit Sternengalaxien. Das Video beginnt mit eben jenem Blick auf einen Mac-Desk
top, auf dem eine (externe) Festplatte zu erkennen ist, die mit dem Titel »HISTO
RY_OF_UNIVERSE« beschriftet ist. Aus dem Off ist ein tiefes Atmen zu hören. Ein 
sich bewegender Cursor steuert auf eine weitere Datei zu, die mit »GROSSE_FA

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

TIGUE_« betitelt ist und öffnet diese. Aus dem Off ertönt nun Musik, die ebenfalls 
von Joakim Bouaziz stammt, die aber anders als in der Arbeit The Pale Fox von ei
nem schnellen, rhythmischen Beat geprägt ist. Eine männliche Stimme, die dem 
Künstler Akwetey Orraca-Tetteh gehört, liest dazu ein von Henrot und dem Dichter 
Jacob Bromberg geschriebenes Gedicht vor. Durch den treibenden Beat erinnert das 
vorgetragene Gedicht an gerappte Verse eines Hip-Hop-Songs. Der schnelle Rhyth
mus der Musik unterstreicht auditiv die hohe Schlagzahl an Desktopfenstern und 
Bildern, die sich in rascher Abfolge nach und nach öffnen und wieder schließen. 
Die Aufnahmen stammen aus den wissenschaftlichen Sammlungen der Smithsoni
an Institution in Washington D. C., zu der unter anderem das naturgeschichtliche 
Museum, das National Museum of the American Indian, das Smithsonian Muse
um of American Art und das Smithsonian Air and Space Museum gehören (vgl. Na
kas 2018: 354).52 Im Rahmen einer Artist Residency recherchierte Henrot in diesem 
weltweit größten Museums- und Forschungskomplex und machte Videoaufnahmen 
von musealen Artefakten der jeweiligen Sammlungen, von verschiedenen Archivie
rungssystemen sowie den Mitarbeitenden der Institutionen, um sie für Grosse Fati
gue zu verwenden. 

Zunächst scheinen die verschiedenen Fenster unzusammenhängend, ohne 
jeglichen Bezug zueinander. So werden etwa Abbildungen von Planeten und Gala
xien gezeigt, die in den Bewegtbildern immer wieder in unterschiedlicher Weise 
auftauchen. Zu sehen ist etwa das Buch The Origin of Species von Charles Darwin, 
neben einer Spielzeugfigur, die den Wissenschaftler darstellt, oder Artefakte aus 
naturwissenschaftlichen Sammlungen, beispielsweise nummerierte Papageien
präparate, Schneckenhäuser, Tannenzapfen, Landkarten und Notizbücher. Darüber 
hinaus sind anthropologische Artefakte, Wikipedia-Einträge, Bücherinhalte und 
Zeichnungen erkennbar. Bei längerer Betrachtung stellen sich zwischen den auf den 
ersten Blick uneinheitlichen Bildwelten der Bildschirmfenster jedoch thematische 
und formalästhetische Referenzen ein. So öffnet sich etwa ein Fenster, auf dem ein 
schwarzer Tierkörper mit weißen Flecken abgebildet ist. Dieses wird geschlossen 
und ein anderes Fenster erscheint, auf dem übereinandergeschlagene Beine aus der 
Vogelperspektive zu sehen sind; die mit einer schwarzen Hose bekleideten Beine 
sind mit weißen Farbspritzern übersät. Ein zweites, kleineres Fenster taucht auf 
und überlagert das vorherige Fenster. Zu sehen ist ein Ausschnitt einer Schwarz- 
Weiß-Fotografie, auf der Jackson Pollock während des Produktionsprozesses einer 
seiner Drip Paintings mit Farbeimer auf der Leinwand stehend abgebildet ist. 
Auch wenn die Aufnahmen aus unterschiedlichsten Kontexten stammen, weisen 
sie formalästhetische Ähnlichkeiten auf, zum einen durch das Zusammenspiel 
des Schwarz-Weiß-Kontrasts, zum anderen durch die Flecken, die sich jeweils auf 

52 Die Smithsonian Institution in Washington D.C. umfasst 21 Museen, 9 Forschungszentren und 
Zweigstellen in der ganzen Welt (vgl. Kohlstedt 2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 193 

einem monochromen Untergrund befinden. Ähnlich gestaltet es sich bei der Über
lagerung dreier Bildschirmfenster, auf denen einerseits ein eingeseifter, trainierter 
Oberkörper präsentiert wird, bei dem die einzelnen Muskeln deutlich hervortreten, 
und andererseits aufgefächerte Farbkarten zu sehen sind, wie sie im Baumarkt zur 
Veranschaulichung und Vergleichbarkeit von verschiedenen Farbtönen verwendet 
werden. Unter diesen beiden Fenstern ist ein weiteres mit einer Malerei zu erken
nen, die ebenfalls durch eine Rasterstruktur gegliedert ist. Die einzelnen Kästchen 
der Farbkarten bilden formalästhetisch Analogien zu den einzelnen menschlichen 
Bauchmuskeln und der grünen Rasterstruktur der Malerei, die in einer ähnli
chen Weise angeordnet erscheinen. So werden über assoziative Ähnlichkeiten und 
formalästhetische Analogien Verstrickungen zwischen heterogenen Bildwelten 
hergestellt. 

Thematisch lässt sich darüber hinaus ein roter Faden ausmachen, jener, der 
verschiedene Schöpfungsmythen aus der wissenschaftlichen Geschichtsschreibung 
sowie aus religiös-spirituellen Kontexten vereint. Hierzu gehören Buddhismus, 
Christentum, Hinduismus, Islam und das Judentum, aber auch Bruderschaften wie 
die Freimaurerei und mystische Lehren wie Kabbala sowie Traditionen indigener 
Gruppen, etwa der Dogon, Inuit oder Navajo.53 Dabei wird vor allem die Diversifi
zierung der verschiedenen Ansätze augenscheinlich: »[r]eligiös-mythische stehen 
gleichberechtigt neben wissenschaftlichen ›Glaubensinhalten‹« (Nakas 2018: 354). 

Auch das vorgelesene Gedicht knüpft textlich an die verschiedenen genealogi
schen Narrative an, indem immer wieder der Satzanfang »In the beginning …« ver
wendet wird. Die dadurch veranschaulichte Unmöglichkeit eines einheitlichen Wis
senssystems wird etwa in folgendem von Kassandra Nakas übersetzten Ausschnitt 
aus dem Gedicht von Henrot und Bromberg deutlich: 

»Am Anfang war keine Erde, kein Wasser – nichts. Da war ein einzelner Berg ge
nannt Nunne Chaha. Am Anfang war alles tot. Am Anfang war nichts; überhaupt 
nichts. Kein Licht, kein Leben, keine Bewegung, kein Atem. Am Anfang war eine 
immense Einheit von Energie. Am Anfang war nichts als Schatten und nur Dun
kelheit und Wasser und der große Gott Bumba. Am Anfang waren Quantenfluk
tuationen.« (Nakas 2018: 352–353) 

In diesem Textausschnitt des Gedichts stehen sich unterschiedlichste Schöpfungs
narrative gegenüber: Der Berg Nunne Chaha, der bei den Navajo – der zweitgrößten 
indigenen Gemeinschaft in den USA – eine wichtige Rolle spielt, der Gott Bumba 
– oder auch Mbombo genannt – des Kuba-Volks, das in Zentralafrika zu verorten 

53 Vgl. hier den Eintrag der Online-Sammlung des Museum of Modern Art (MoMA) zu Camil

le Henrots Arbeit Grosse Fatigue (2013): https://www.guggenheim.org/artwork/33581 (Zugriff: 
12.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.guggenheim.org/artwork/33581
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.guggenheim.org/artwork/33581


194 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ist, in dem Gebiet, das heute als Demokratische Republik Kongo bekannt ist, und 
das physikalische Phänomen der Quantenfluktuation, auch Vakuumfluktuation ge
nannt, das die Erzeugung von Teilchen und deren Antiteilchen bezeichnet. 

Die verschiedenen Motive, Narrative und Kontexte, deren thematische Ge
meinsamkeit in der Auseinandersetzung mit der Schöpfung und Entstehung der 
Welt liegt, scheinen durch ihre Heterogenität unvereinbar. So »widersprechen sich 
die Mythen in der Entstehungsgeschichte, was ein Verschmelzen aller Mythen zu 
einer logischen Geschichte unmöglich macht – denn manchmal erschaffen die 
Götter die Welt, in anderen Mythen gibt es eine Welt, die dann von den dazukom
menden Gottheiten weiter gestaltet wird« (Meister 2018: 230). Die verschiedenen 
Schöpfungsmythen, die als gemeinsames Prinzip eine weltordnende und erklä
rende Funktion besitzen, sind somit sowohl in den Videoaufnahmen und den 
Bildern zu sehen als auch in dem begleitenden Gedicht. Clara Meister erklärt 
dies – aufgrund der verschiedenen textuellen Referenzen – mit dem Begriff der 
Intertextualität (vgl. Meister 2018: 230). Genauso wie in The Pale Fox kommt es zu 
einer bildlichen und textuellen Interferenz verschiedener Schöpfungsmythen und 
religiöser, mythologischer, poetischer und (natur-)wissenschaftlicher Theorien 
und Weltordnungsmodelle. Durch die »Neuordnung und Kombination vieler Ent
stehungsmythen« (Meister 2018: 230) und die »gleichberechtigte Vielstimmigkeit 
der Ursprungserzählungen« (Nakas 2018: 354) wird die Heterogenität von Wissen 
betont, während die Annahme, Wissen könne universalisiert werden, mittels seiner 
bildlich materialisierten pluralen Präsenz negiert wird. 

3.3.1 Vom Screen in den Raum – Grosse Fatigue und The Pale Fox 

Wie funktioniert diese Interferenz jedoch genau? In der Arbeit Grosse Fatigue werden 
die Betrachtenden mit einem Nebeneinander und Übereinander von Desktopfens
tern und parallel geöffneter Bild- und Videodateien konfrontiert. In einer schnellen 
Abfolge werden dadurch aus unterschiedlichsten Kontexten stammende visuelle In
formationen aufgerufen, die zunächst in einer willkürlichen Abfolge rekombinier
bar erscheinen, wodurch die Arbeit auch als »Wunderkammer of and for the Internet 
era« (Chayka 2020: o. S.) interpretiert wird. Um diese wunderkammernde Ordnung, 
die Kyle Chayka in Grosse Fatigue manifestiert sieht, zu skizzieren, wird im Folgen
den der Zusammenhang der beiden Arbeiten von Henrot beleuchtet. In einem zwei
ten Schritt wird The Pale Fox als Weiterentwicklung von Grosse Fatigue untersucht, in 
der die spezifische Form des multimodalen Kontaminierens als Merkmal der künst
lerischen Praxis des wunderkammerns als grundlegendes Prinzip zu finden ist. 

In welcher Weise werden die heterogenen Bilder angeordnet? Durch den Bild
schirmhintergrund und die als solche zu erkennenden Desktopfenster wird in Gros
se Fatigue das digitale Bild in seiner Existenz nicht unsichtbar, sondern dezidiert als 
solches gerahmt, wodurch die vielgestaltigen Möglichkeiten der Informationsquel

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 195 

le Internet augenscheinlich werden. Der artifizielle Charakter des Bilds und seine 
Herkunft bleiben somit stets präsent.54 Das rasante Erscheinen von unterschied
lichsten Bildern ist jedoch an einigen Stellen so schnell, dass eine gänzliche Infor
mationsverarbeitung fast unmöglich scheint. Das kann mit dem Titel Grosse Fatigue 
in Verbindung gebracht werden, der die ›große Ermüdung‹ durch eben jene digita
len Informationsfluten ankündigt.55 

Durch die visuelle Aufmerksamkeit, die man dem digitalen Screen zuwendet, 
werden Dinge ringsherum weitestgehend ausgeblendet, jedoch ist diese Ausblen
dung nur zu einem gewissen Teil möglich, was Michael Holzwarth wie folgt erklärt: 
»Dabei wirkt das jeweilige Einblenden und Überblenden jedoch selten vollständig, 
es kommt zu einer Parallelisierung der Wahrnehmung oder […] zu einem sprung
haften Wechsel der Wahrnehmungsebenen.« (Holzwarth 2018: 297) Diese Paralleli
sierung zeigt sich auch in der Wahrnehmung der Benutzeroberflächen von Compu
tern, wie Margarete Pratschke beschreibt: 

»In ihrer formalen Gestalt entsteht durch die Überlagerungen und Überschnei
dungen einer Vielzahl rechteckiger ›Fenster‹ auf der Bildfläche des Screens 
ein bildräumlicher Eindruck, der die einzelnen Fenster-Bildfelder jedoch nicht 
tiefenräumlich, perspektivisch verkürzt wiedergibt. Vielmehr scheinen die ein
zelnen Fenster wie Bildtafeln bezugslos zueinander auf räumlich nicht exakt 
definierbaren Tiefenebenen voreinander zu schweben.« (Pratschke 2008: 75) 

Daraus ergibt sich eine Art »collagierender Gesamteindruck der Bildfläche« 
(Pratschke 2008: 75), der mit Techniken des Collagierens in Verbindung gebracht 
werden kann. Anders jedoch als beim kunsthistorischen Medium der Collage 
bleiben die Kästchen in ihrer Grund- und Ausgangsform und ihrer rechtwinklig 
ausgerichteten Struktur bestehen. Die Bildordnung erscheint dadurch nur partiell 
aufgelöst (vgl. Pratschke 2008: 75). Margarete Pratschke verweist in diesem Kon
text auf einen damit einhergehenden Widerspruch. Die digitalen Browserfenster 
erinnern zwar »in ihrem formalen Aufbau an der Desorientierung des Betrachters 

54 Horst Bredekamp, Birgit Schneider und Vera Dünkel verweisen darauf, dass im Falle von 
technischen Bildern ihre künstliche Existenzweise oft in Vergessenheit gerät: »Entsprechend 
tendiert der artifizielle Charakter des Bildes dazu, in Vergessenheit zu geraten, sobald mit 
dem Bild gearbeitet wird.« (Bredekamp/Schneider/Dünkel 2008: 9; vgl. Bredekamp/Fischel/ 
Schneider/Werner 2003: 15) 

55 Clara Meister verweist in diesem Kontext auf die »psychotische und ekstatische Überforde
rung«, die durch digitale Informationsfluten entstehen können: »Die Dichte an Informati

on ist durch schnelle Schnitte verbunden und das so entstehende Neben- und Übereinan
der von Bildern erzeugt eine psychotische und ekstatische Überforderung. Was sie erzeugt 
– und was sie gleichermaßen thematisiert – ist eine große Müdigkeit der zeitgenössischen, 
wissensdurstigen Gesellschaft angesichts einer rasanten Flut von Informationen.« (Meister 
2018: 222) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ausgerichteten konstruktivistischen Collagen der Moderne« (Pratschke 2008: 79) 
und lassen sich dadurch bildgeschichtlich historisieren, jedoch ist damit auch eine 
Aussage über die Funktions- und Gestaltungsweise der digitalen Screens getroffen. 
Soll ihre Strukturierung eigentlich zur vereinfachten Nutzung dienen, wird hier 
durch die Nähe zur konstruktivistischen Collage viel eher die ihnen inhärente 
»›Unordnung‹ und Irritation« (vgl. Pratschke 2008: 79) offenkundig. Mittels dieser 
Relation offenbart sich »nicht nur ihre genuine Ästhetik, sondern relativiert sich 
ihr (dis-)funktionaler Charakter zwischen instrumentell intendierter Bildlichkeit 
und der generellen ›unsortedness‹ von Bildern« (Pratschke 2008: 80). 

Sinnbildlich expandieren die digitalen Bilder aus der Arbeit Grosse Fatigue in The 
Pale Fox in den ›analogen‹ Raum hinein. In The Pale Fox findet sich eine Kombinati
on aus kopräsentisch anwesenden Gegenständen und digitalen Bildern wieder, die 
miteinander in Bezug gesetzt werden. In der Verbindung der beiden Arbeiten und 
infolge der Raum- und Zeitlosigkeit, die durch die Farbe Blau hervorgerufen wird, 
stellt sich der Eindruck ein, als würde man als Betrachter:in die räumliche Position 
wechseln. Während die Betrachtenden sich bei Grosse Fatigue vor dem Screen befin
den, eröffnet sich bei The Pale Fox der Wechsel in die räumlich materialisierte Form 
der collagierten Ordnung des Screens. Die zahlreichen, sich überlagernden Bilder 
sind hier nicht mehr nur über einen Bildschirm betrachtbar, sondern als Artefak
te im Raum wahrnehmbar. Die Überlagerung und die Kontaminationen verschie
dener visueller Bildkulturen sind auch hier – wie in Grosse Fatigue – ein konstituie
rendes strukturelles Merkmal der Arbeit. Was passiert jedoch durch diese mediale 
Verschiebung der Dinge in Bezug auf die Rezeption? 

Hilfreich sind in diesem Kontext die Gedanken Hartmut Rosas zur Sinnlichkeit 
in Bezug auf die Wahrnehmung analoger und digitaler Räume. Er verweist auf die 
»kategoriale Differenz« (Rosa 2016: 158), die zwischen Wahrnehmungen von Dingen 
über einen handelsüblichen Screen und im ›Realraum‹ besteht. Während die drei
dimensionalen Dinge in unserer Umgebung unterschiedliche Haptiken haben, Ge
rüche ausströmen, Geräusche machen, unterschiedlich viel Platz einnehmen, auf
dringlich oder zurückhaltend sind und nicht nur über den Sehsinn wahrgenommen 
werden können, ist »[d]ie Welt, mit der wir [digital] interagieren, kommunizieren, 
an der wir arbeiten und in der wir spielen«, geruchslos, »sie hinterlässt keine Gra
vitationswirkungen und taktilen Empfindungen und lässt keine Geschmackswahr
nehmungen zu« (Rosa 2016: 157). Es gibt somit eine ›kategoriale Differenz‹ zwischen 
der Bedienung des Displays mittels eines Touchscreens, der ausschließlich mit Dau
men und Zeigefinger navigiert wird, und der Berührung anderer Materialien und 
Oberflächen, die mit der ganzen Körperoberfläche erfahren werden können (vgl. 
Rosa 2016: 158). Beim Bewegen im virtuellen Raum mit einem alltäglichen Screen 
tritt die Wirksamkeit des eigenen Körpers und die motorische Koordination in den 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 197 

Hintergrund, während der Sehsinn auf Hochtouren läuft.56 Die Welt antwortet hier 
»auf immer dieselbe Weise, über den immer gleichen Kanal, mittels der stets glei
chen Augen- und Daumenbewegungen« (Rosa 2016: 157). So ist bei Grosse Fatigue 
aufgrund des Screens vor allem der Hör- und Sehsinn angesprochen, in The Pale 
Fox werden die Rezipierenden multisensorisch gefordert. Zwar ist das Anfassen der 
Dinge im Ausstellungsraum nicht möglich, dennoch wird der gesamte Körper ange
sichts des monochromen Blaus in einen räumlich desorientierten Zustand versetzt 
und sinnlich dadurch besonders gefordert. Die Rezeption verschiebt sich somit von 
einer monosensorischen zu einer multisensorischen Wahrnehmungsweise, in der 
durch die Relation von analogen und virtuellen Bildern sowie die vielgestaltigen Re
ferenzen an unterschiedliche Bildkulturen, im Sinne von Cecilia Mareike Carolin 
Preiß, die Dimension einer referentiellen Multimodalität entsteht. Es finden Kon
taminationen verschiedener Entstehungsmythen statt, sowohl mythisch-religiöser 
als auch (natur-)wissenschaftlicher Ausrichtung. So kommt es auch zu einer Vermi
schung von Textualität und Oralität. Während die tradierten (natur-)wissenschaft
lichen Ansätze vor allem schriftlich vorliegen, sind etwa die Schöpfungsmythen in
digener Kulturen meist mündlich überliefert. Somit sind in The Pale Fox verschie
dene Bilder unterschiedlichster Bereiche der visuellen Kultur vermischt, aber auch 
diverse Archivierungs- und Wissenssysteme miteinander verwoben. Nicht nur die 
(digitalen) Möglichkeiten des Internets als Informationsmedium oder die (analo
gen) Speicher- und Archivierungspraktiken des Museums – hier der Smithsonian 
Institution – werden aufgerufen, die vor allem über Bild und Text funktionieren, 
sondern auch eine dritte Form der Wissensspeicherung, die der mündlichen Tra
dition und Überlieferung, der Oral History57 (vgl. Meister 2018: 223). So kommt es 
auch zu einer Kontamination von tradierten textuellen und lange marginalisierten 
oralen Wissenspraktiken. Diese Kontaminationen sind ebenfalls in The Pale Fox zu 
beobachten, was im Folgenden erläutert wird. 

56 In digitaler Medienkunst wird dagegen mittels Wearable Technologies oder Smart Surfaces vor 
allem dem Körper eine neue Bedeutung beigemessen. Cecilia Mareike Carolin Preiß verweist 
in diesem Kontext auf die Hinwendung zur Leiblichkeit und zur multisensorischen Wahrneh

mung in aktuellen künstlerischen Projekten (vgl. Preiß 2021: 193–196). 
57 Die marginalisierte Rolle der Oral History als Wissensform skizziert Olaf Kaltmeier wie folgt: 

»Viele der Vertreter der Oral History traten besonders zwischen den 1960er- und 1980er-Jah
ren mit dem demokratisierenden Anspruch an, gegen die Geschichte der ›elite white men‹, 
wie sie zumeist in herkömmlichen Historiographien reproduziert wird, eine ›Geschichte von 
unten‹ zu stellen. Damit rückten ethnische Minderheiten, sozial Ausgegrenzte, Frauen, zu
nehmend auch Migranten sowie die vernachlässigte Alltagsgeschichte in den Blickpunkt des 
Interesses. Mit dem Ansatz, die in herkömmlichen Historiographien außer Acht gelassene 
›hidden history‹ solcher Gruppen herauszuarbeiten, versuchten Oral Historians Geschichte 
zu demokratisieren.« (Kaltmeier 2016: 61; vgl. Sharpless 2008: 12) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

3.3.2 Interferenzen tradierter und marginalisierter Schöpfungsnarrative 

Das Interferieren von verschiedenen medialen, materiellen und thematischen 
Elementen – was zu einer grundsätzlichen, komplexen Verstrickung verschiedener 
Bildwelten führt – spiegelt sich bereits im mehrdeutigen Titel der Arbeit The Pale 
Fox wider. Die Arbeit rekurriert auf das gleichnamige Buch Le Renard Pâle (1965) 
von Marcel Griaule und Germaine Dieterlen. In diesem setzen sich die beiden Eth
nologen mit der westafrikanischen Gemeinschaft der Dogon auseinander. In der 
Religion der Dogon spielt der Blassfuchs Ogo eine zentrale Rolle. Der für »Kreativi
tät und Schöpfung als auch für das Chaos« (Scepanski 2015: o. S.) stehende Fuchs 
verkörpert das rätselhafte Prinzip der Unordnung in der dogonischen Kosmologie. 
Er ist unter anderem aufsässig, gesellschafts- und gesetzesfeindlich, repräsentiert 
aber gleichwohl die Quelle des Wissens und kreativen Potenzials (vgl. Douglas 
1968: 16), wodurch er im Sinne des Sowohl-als-auch-Prinzips Chaos und Ordnung 
gleichsam in sich vereint. Er verkörpert somit die »Rolle des nicht zu erschöpfenden 
Kreativen […], der durch seine Ungeduld immer wieder die scheinbar perfekten 
›göttlichen‹ Pläne durchkreuzt und aus der Balance bringt« (Scepanski 2015: o. S.).58 
Henrot verweist in einem Interview neben dem Bezug zur mythologischen Figur 
des Blassfuchses bei den Dogon auch auf die Wichtigkeit der Etymologie des Titels. 
Im Französischen kann pâle auch als ›sich nicht wohlfühlen‹ verstanden werden, im 
Sinne eines leichten Unwohlseins, das mit dem englischen ›not well‹ gleichzusetzen 
ist. Bringt man diese beiden Bedeutungsebenen zusammen, ließe sich der Titel 
mit Verweis auf den blassen Fuchs59 einerseits als Zustandsbeschreibung, eben 
des leichten Krankheitsgefühls, deuten, andererseits, mit Referenz auf die Stu
die von Griaule und Dieterlen, als grundlegendes Prinzip von Welt, das aus einer 
Synthese von Ordnung und Unordnung, somit einer Synthese eigentlich konträr 
strukturierter Systeme besteht. 

In Henrots Arbeit The Pale Fox lässt sich diese Synthese durch die unterschiedli
chen Ordnungsmodelle, die an den vier Wänden zu finden sind, erkennen.60 Dabei 

58 Die bereits in den 1930er-Jahren begonnene Studie von Marcel Griaule und Germaine Dieter
len beeinflusste »maßgeblich die ›westliche‹ Wahrnehmung afrikanischer Kultur« (Scepanski 
2015: o. S.). 

59 Niklas Maak bietet darüber hinaus folgende Interpretation für die Ausdeutung des ›Pale Fox‹ 
an: »Bei Henrot wird der bläulich blasse Fuchs dazu zur Personifikation des rastlos im Inter
net nach Informationen suchenden, weltordnungsgetriebenen, sich online verlierenden Ge
genwartsmenschen, dessen Gesichtsfarbe vom leuchtenden Bildschirm, in den er unablässig 
starrt, unnatürlich blassbläulich ist.« (Maak 2015: o. S.) 

60 Camille Henrot beschreibt den Prozess des Ordnens wie folgt: »Finding order is a kind of art. 
One of the most anxiety-relieving art forms, if you can accept exceptions to the rule. Everyday 
life is a big source of inspiration for me, if not the only source. I think of everyday life as a 
library of books, some of which I choose and others that I don’t. I enjoy the chance encounters, 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 199 

ist eines der Ordnungsmodelle an Gottfried Wilhelm Leibniz angelehnt und seinen 
in der Schrift Protogaea (1749) (Urerde) entwickelten Prinzipien.61 Während vor 1780 
die Schöpfungsgeschichte als »Referenzerzählung« (Schär 2021: 31) zur Entstehung 
und Entwicklung der Welt diente, stellen die Gedanken von Leibniz in Protogaea ei
ne frühe Alternativerzählung dar.62 Anhand von geowissenschaftlichen Funden un
tersuchte er die Ur- und Frühgeschichte Niedersachsens und legte eine Fossilien- 
und Mineraliensammlung an, wodurch eine »Synthese von Natur und Geschichte« 
(Schulz 2020: 193) hergestellt wurde: »Leibniz war damit einer der ersten neuzeitli
chen Historiker, welcher Natur und Menschengeschichte in einem säkularen Sinne 
als einen dynamischen Prozess konzipierte.« (Schulz 2020: 193) 

The Pale Fox verweist somit auf verschiedene Arten und Möglichkeiten, Geschich
ten zu erzählen, die Prinzipien von Leibniz sind dabei nur eine Referenz von vielen, 
auf die rekurriert wird. Das simultane Wahrnehmen vieler verschiedener (visuel
ler) Informationen, was mit den Möglichkeiten der Digitalisierung und des Inter
nets zur alltäglichen Wahrnehmungsnormalität gehört, wird den Rezipient:innen 
in The Pale Fox vor Augen geführt. Es gibt nicht nur eine Ordnung, ein Narrativ, son
dern viele verschiedene Erzählweisen, die parallel existieren. Die Akkumulierung 
der Vielzahl an visuellen Bildern in ihren unterschiedlichen Materialisierungen ist 
nicht nur in ihrer räumlichen Präsenz komplex, sondern verweist auch auf einen 
aufwendigen Produktionsprozess, der ca. vier bis fünf Jahre dauerte. Einen großen 
Teil der Dinge kaufte Henrot auf Ebay, bei denen es sich vor allem um kleinformatige 
Gegenstände handelte, damit sie über den langen Zeitraum in ihrem Atelier gelagert 
werden konnten (vgl. Chisenhale Gallery 2021). Zudem besteht die künstlerische Ar
beit von Henrot in hohem Maße aus Recherchen. Sie durchforstet Archive, um so 
weitreichende Wissenssysteme wie Anthropologie, Ethnografie und Technologiege
schichte zu untersuchen, um die – wie sich in The Pale Fox zeigt – Hierarchien von 
verschiedenen Wissensformen in Frage zu stellen, die sich historisch tradierten. 

and a lot of my work is trying to make sense of everyday life to build some sort of continuity.« 
(Henrot, zit.n. Vamvouklis 2022: o. S.) 

61 Diese Prinzipien entwickelte Gottfried Wilhelm Leibniz bereits in den 1690er-Jahren, sie wur
den jedoch erst 1749 posthum in seiner Schrift Protogaea publiziert. 

62 Die Bedeutung von alternativem Wissen führt Kathrin Schär wie folgt aus: »Dieser tritt ab 
1860 mit dem Darwinismus eine völlig andere Entwicklungsgeschichte des Lebens zur Sei
te. Sowohl die Schöpfungsgeschichte als auch der Darwinismus sind heute in breiten Tei
len der Gesellschaft bekannt. Wenig verbreitet ist hingegen das Wissen darüber, dass die 
Neukonzeptualisierung einer Vorgeschichte der Menschheit von der Schöpfungsgeschichte 
hin zum Darwinismus ohne die Erforschung der Erdgeschichte nicht denkbar gewesen wä
re. Mit dem Schreiben anderer Vorgeschichten der Menschheit durch erdgeschichtliche For
schung wird die göttliche Schöpfungsgeschichte ergänzt, variiert und verändert. Besonders 
deutlich kommt eine alternative Erzählung erstmals in Buffons Histoire naturelle (1749) zum 
Ausdruck.« (Schär 2021: 31) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

In seinem Buch Das postmoderne Wissen (1979) beschreibt Jean-François Lyotard 
einen grundlegenden gesellschaftlichen Verlust an Glaubwürdigkeit. Dieser resul
tiert aus den Absolutheit beanspruchenden großen politischen und philosophischen 
Erzählungen der Moderne, die er zum Auslaufmodell erklärt: »In der gegenwärtigen 
Gesellschaft und Kultur, also der postindustriellen Gesellschaft, der postmodernen 
Kultur, stellt sich die Frage der Legitimierung des Wissens in anderer Weise. Die 
große Erzählung hat ihre Glaubwürdigkeit verloren, welche Weise der Vereinheit
lichung ihr auch immer zugeordnet wird: Spekulative Erzählung oder Erzählung 
der Emanzipation.« (Lyotard 1993: 112) Weder die philosophischen noch die politi
schen »Metaerzählungen« (Lyotard 1993: 14) vermögen es, so Lyotard, eine verbind
liche Rationalität für sich zu beanspruchen. Betrachtet man Henrots Arbeit vor die
sem Hintergrund, so erscheinen hier jedwede historische Großerzählungen aufge
brochen. Dabei stellt sie jene (natur-)wissenschaftlichen – im Sinne der Moderne – 
›gereinigten‹ Großerzählungen mythologischen, ›unreinen‹ Wissenspraktiken ge
genüber. Diesen – sich hier abzeichnenden – historischen Diskurs, der die Diffe
renzierung zwischen poetischen Narrationen und wissenschaftlichem Wissen pro
klamiert, beschreibt Lyotard wie folgt: 

»Der Wissenschaftler fragt nach der Gültigkeit narrativer Aussagen und stellt fest, 
daß [sic!] sie niemals der Argumentation und dem Beweis unterworfen sind. Er 
ordnet sie einer anderen Mentalität zu: Wild, primitiv, unterentwickelt, rückstän
dig, verwirrt, aus Meinungen bestehend, Gewohnheiten, Autorität, Vorurteilen, 
Unwissenheit und Ideologien. Die Erzählungen sind Fabeln, Mythen, Legenden, 
gut für Frauen und Kinder. Im besten Fall wird man versuchen, Licht in diesen Ob
skurantismus zu bringen, zu zivilisieren, auszubilden und zu entwickeln.« (Lyo
tard 1993: 85) 

Von dieser, von Lyotard diagnostizierten und in der Moderne verorteten Differenz, 
die eine eindeutige Hierarchisierung von Wissensformen impliziert, distanziert 
sich Lyotard und beantwortet »[d]ie Frage nach der Legitimation einzelner Wis
sensformen« vor dem Hintergrund der Vielfältigkeit des (postmodernen) Wissens 
anders als die Figur des von ihm beschriebenen (modernen) Wissenschaftlers: 
»Statt Effizienz soll Differenz in der postmodernen Welt der Legitimation des 
Wissens dienen, Paralogie die große Erzählung ersetzen.« (Kogler 2014: 64) So lässt 
sich in The Pale Fox – wie auch in Grosse Fatigue – nicht die eine, absolute Entste
hungsgeschichte von Welt ablesen, es entfaltet sich viel eher »eine Art kritische, 
vielstimmige, sich selbst ins Wort fallende Evolutionsgeschichte« (Maak 2015: o. 
S.). Diese spannt den Bogen von den ersten Einzellern, über den industriellen und 
technischen Fortschritt mit all seinen Möglichkeiten hin zu Konsequenzen einer 
von Erschöpfungszuständen geprägten spätindustriellen Konsumgesellschaft (vgl. 
Maak 2015: o. S.). Diesen liest Niklas Maak vor allem Bildern ab, die Nachwirkungen 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 201 

eines Exzesses darstellen – etwa einer Fotografie mit einem leicht bekleideten 
Frauenkörper und sonnengeröteter Haut – oder auf Entlastung und Entzug verwei
sende Dinge, etwa Motive wie Schlafmittel und Pillen oder beispielsweise Themen 
wie Ruhe und Tod. Dabei ist in The Pale Fox nicht nur ein postmodernes Neben
einander festzustellen, sondern eine grundlegende Verstrickung von Welt, wie sie 
Bruno Latour, Jacques Derrida und Anna Lowenhaupt Tsing deklarieren (vgl. Kapi
tel 3.1). Diese wird durch die Überlagerung der verschiedenen Ordnungsmodelle in 
multimodaler Weise im Raum sinnlich erfahrbar. 

3.3.3 Multimodales Kontaminieren in Henrots The Pale Fox 

Abschließend soll nun, nachdem die verschiedenen Referenzen und Interferenzen 
und die daraus entstehenden Kontaminationen beschrieben wurden, die Praxis des 
wunderkammerns, die sich in der Arbeit The Pale Fox in der Praktik des Ordnens als 
multimodales Kontaminieren zeigt, zusammengefasst werden. Über die Abgren
zung zu anderen Kunstwerken wird dies augenscheinlich: Camille Henrots Arbeit 
The Pale Fox entspricht, nach Niklas Maak, nicht denjenigen Kunstwerken, die sich 
unter das Phänomen der »›Objets trouvés‹-Mode« (Maak 2015: o. S.) gruppieren las
sen. In diesen beobachtet Maak, dass vor allem Dinge, die der kunstproduzieren
den Person gefallen, in einem sammelsuriumsartigen, über die materiell-ästheti
sche Ebene funktionierenden Ensemble im Ausstellungsraum vereint werden. Bei 
Henrot dagegen werden die Dinge in eine komplexe Logik und einen Ordnungszu
sammenhang gebracht, der sich im strukturellen Aufbau der Arbeit widerspiegelt: 
»Immer wieder laufen mythologische, medizinisch-wissenschaftliche und künstle
rische Bilder ineinander, die Erzählungen überlagern sich, und das formale Palim
psest, das dabei entsteht, führt nicht zum Zusammen-, eher zu einem Aufbrechen 
der Narrative.« (Maak 2015: o. S.) Das (anders) Funktionieren von Henrots Arbeit 
liegt für Maak somit vor allem in der konzeptuell-strategischen Ebene begründet, 
die The Pale Fox zugrunde liegt. Der Kosmos der Arbeit 

»entwickelt sich auf zwei übereinandergelegten Narrativen: der westlichen, wis
senschaftlichen Theorie der Erdentstehung, Leibniz’ ›Progaea‹, der Entstehung 
der Welt aus dem Feuer mit anschließender Abkühlung, und dem westafrika
nischen Welterklärungsmythos der Dogon, zu dem die Geschichte des blassen 
Fuchs gehört, der anders als alle anderen von der obersten Gottheit Amma mit 
Mutter Erde gezeugten göttlichen Wesen, die immer als Zwillingspaar auf die 
Welt kamen – den göttlichen Regeln nicht gehorchte und kein weibliches Pen
dant bekam, weswegen er allein und einsam über die Welt irrt, als ein Bild einer 
unnatürlichen, aus der Balance geratenen Natur, einer ratlosen Einsamkeit, aber 
auch einer rastlosen Neugier, einer ständigen Getriebenheit« (Maak 2015: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Durch das In-Bezug-Setzen verschiedener Ordnungsmodelle werden historisch 
tradierte Hierarchien aufgebrochen, die bestimmten Wissens- und Welterklä
rungsmodellen mehr Wert beimessen (naturwissenschaftlichen, europäischen, 
linearen und auf Fakten basierenden Modellen) und anderen (mythologischen, 
poetischen, außereuropäischen, nicht-linearen und der Fiktion nahestehenden 
Modellen) weniger. Die Logik der verschiedenen Interferenzen von Ordnungs
modellen innerhalb der Arbeit wird im Ausstellungskatalog zu The Pale Fox in 
diagrammatischer Form dargestellt, was die Komplexität und die räumlichen In
terdependenzen der verschiedenen Elemente im Raum verdeutlicht. Essentiell ist 
in diesem Kontext auch der Blick in die Geschichte der europäischen Expansion. 
Der Antrieb für die Ansammlung von Wissen über die so bezeichneten ›Anderen‹ 
bestand darin, sich über diese zu erheben und sich von diesen zu distinguieren: 
»Seit den ersten kolonialen Kulturkontakten in der Frühen Neuzeit waren Zählen, 
Vermessen und Klassifizieren die Methoden, um Wissen über den ›Anderen‹ zu 
erlangen und dabei eine Machtrelation zwischen Forschenden und Erforschtem, 
Subjekt und Objekt zu etablieren.« (Kaltmeier 2016: 49) So fußte diese Hierarchisie
rung auch in der Negierung und Ablehnung anderer (wissenschaftlicher) Ansätze. 
Die aus europäischer Perspektive eigenen naturwissenschaftlichen und auf Fakten 
basierenden Wissenspraktiken wurden eingesetzt, um das koloniale Projekt zu 
legitimieren und sich über andere Kulturen zu stellen. Im Zentrum stand dabei das 
»modern-rationale Subjekt als Ausgangspunkt der Wissensproduktion« (Kaltmeier 
2016: 49), das sich über andere Wissensformen und -praktiken hierarchisierte und 
diese als verunreinigt diskreditierte: 

»Diese ego-zentrische Perspektive geht in einen westlichen Ethno-Zentrismus 
über, bei dem andere Wissenssysteme als irrational oder abergläubisch abge
wertet werden. In einem weiteren Schritt wird diese lokale Wissensproduktion 
als allgemeine Wahrheit deklariert und mit Konnotationen von Zivilisation, Fort
schritt und Entwicklung belegt, die eine universelle Gültigkeit beanspruchen.« 
(Kaltmeier 2016: 49; vgl. Waldenfels 1991: 61) 

In The Pale Fox geht es demnach um gezielte Kontaminationen von lange getrenn
ten, hierarchisierten Sphären, wodurch die grundsätzliche Verstrickung von Welt 
im Ausstellungsraum erfahrbar wird. Dazu gehören einerseits die Interferenz von 
analogen und digitalen Bildern sowie verschiedener Entstehungsnarrative, zum ei
nen mythisch-religiös und zum anderen (natur-)wissenschaftlich ausgerichtete. Fo
kussiert man die starke Verlinkung von Grosse Fatigue und The Pale Fox, so ist auch 
eine Interferenz von mündlicher (Oralität) und textlicher Tradition (Textualität) zu 
beobachten. Diese sind historisch einerseits auf eine westliche, textbasierte Wei
tergabe von Wissen und andererseits auf eine orale Tradition zurückzuführen, die 
vor allem außereuropäischen indigenen Gemeinschaften inhärent ist. Es kommt 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 203 

in Henrots Arbeiten somit zu einer Vermischung und dadurch zu einer Dehierar
chisierung von verschiedenen visuellen Kulturen und Welterklärungsmodellen, so
mit zu divergierenden Ordnungsweisen, aus denen eine neue Ordnung – eine al
ternative Ordnung – entsteht, die sich durch eine »radikale Verstricktheit« (Haas/ 
Haas/Magauer/Pohl 2021: 11) auszeichnet. Somit materialisieren sich in The Pale Fox 
eben jene Kontaminationen, die sich auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern 
auf spielerische Weise zeigten (vgl. Kapitel 3.1.2). 

3.4 wunderkammern als multimodales Kontaminieren 

Vor dem Hintergrund der Relevanz des Ordnens für Wunderkammern, die in 
diesem Kapitel im Fokus stand, wurden moderne Ordnungen als ›gereinigte‹ und 
vormoderne Ordnungen als ›ungereinigte‹ Dingversammlungen aufgefasst, heu
ristisch gegenübergestellt und in ihren historischen Existenzweisen reflektiert. 
Damit folgte die Untersuchung der von Bruno Latour formulierten, paradigma
tischen Feststellung »Wir sind nie modern gewesen« (Latour 1995), mittels der er 
bereits 1991 die grundsätzliche Verstrickung von menschlichen und nicht-mensch
lichen Akteuren festhielt. Die sich in den Diskursen um das Anthropozän fort- 
und festschreibende These von Latour wird auch in gegenwärtiger künstlerischer 
Praxis verhandelt und materialisiert sich in kollektiven, vernetzenden, prozes
sualen und relational-strukturierten künstlerischen Arbeitsweisen. Das Netzwerk 
wird vor diesem Hintergrund zum Sinnbild jener komplexen, planetarischen Ver
flechtungen, die mit dem Denken und Visualisieren des Anthropozäns sowohl auf 
mikro- als auch makrokosmischer Ebene einhergehen. Ordnen im Anthropozän 
eröffnet sich in künstlerischer Praxis vor allem in vernetzender Weise, um Kom
plexitäten von Welt darstellbar zu machen, aber auch bestehende Ordnungsweisen 
zu hinterfragen und diese neu zu denken. Das spezifisch wunderkammernde ist 
in eben jener künstlerischen Auseinandersetzung mit Ästhetiken des Vernetzens 
anzusiedeln, wobei die vielgestaltigen kontaminierenden Qualitäten bei ihnen 
eine besondere Intensität erhalten. Das künstlerische Ordnen, das die Praxis des 
wunderkammerns prägt, unterläuft – im Sinne des multimodalen Kontaminierens – 
reinigende Ordnungspraktiken der Moderne und rekurriert auf kontaminierende 
Ordnungspraktiken vormoderner Wunderkammern. 

In der Arbeit Ohne Titel von Amelie von Wulffen eröffnen sich Referenzen 
vielfältiger visueller Kulturen. Spielend sind hier Umdeutungen von spezifischen 
kunsthistorischen Medien und Materialien zu finden. Es werden unterschied
liche kunsthistorische Gattungen, Genres, Techniken und Präsentationsformen 
aufgegriffen, sie werden jedoch mit anderen Bildern verwoben, im Sinne eines 
multimodalen Kontaminierens. Kunsthistorisch tradierte Modi erfahren eine for
malästhetische und räumliche Entgrenzung. Sie werden durch dilettantische Ele

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

mente, (quasi-)organische Materialien (wie Schlamm, Kot, Muscheln und Fliegen) 
und die vieldeutige ›Kotfigur‹ ergänzt. Mittels dieser Vernetzung von ›natürlichen‹ 
und ›künstlichen‹ Elementen wird Kontamination auch materiell sichtbar gemacht. 

In der Arbeit The Pale Fox von Camille Henrot sind ebenfalls unterschiedliche 
mediale und materiale Ausdrucksformen in einer großformatigen Rauminstallati
on vereint. In der Arbeit wird unter anderem eine Vielzahl von gefundenen und auf 
Ebay gekauften Dingen, eigene Skulpturen und Zeichnungen, digitale und analo
ge Fotografien, die sich teils überlagern und voreinander auftürmen, räumlich in 
Beziehung gesetzt. Somit vernetzen sich digitale und analoge Bilder miteinander. 
Die materielle Diversität der Dinge, die sich anhand der unterschiedlichen Oberflä
chen, Haptiken und Beschaffenheiten konkretisieren, lässt ihr vielgestaltiges Ge
machtsein in den Vordergrund treten. Die verschiedenen kulturellen Herkunftsor
te der Dinge werden dadurch unterstrichen und die kulturelle Diversität hervor
gehoben und zum zentralen Thema der Arbeit gemacht. Zudem werden die Din
ge im Raum durch Musik ergänzt. Was in der Arbeit Grosse Fatigue begann, führt 
Henrot in The Pale Fox weiter. Hier arbeitet Henrot nicht nur mit digitalem Mate
rial, sondern unter anderem mit dreidimensionalen Dingen und Zeichnungen. Es 
findet eine Interferenz von verschiedenen historischen – naturwissenschaftlichen 
und mythologischen – Ordnungssystemen und Schöpfungsnarrativen statt, die so
wohl europäischen als auch außereuropäischen Kulturen entspringen. Durch das 
gleichberechtigte Verstricken der unterschiedlichen Narrative erscheint die hege
moniale Positionierung westlicher Wissenschaft aufgebrochen. Dadurch, dass sie 
anderen (gleichberechtigten) epistemischen Modellen gegenübergestellt sind, wird 
die Vormachtstellung einer euro- und androzentrischen »Monokultur des Wissens« 
(Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii) destabilisiert. 

Gerade in dieser Vielgestaltigkeit und Diversität der Referenzen lässt sich in Oh
ne Titel und The Pale Fox die Dimension der referenziellen Multimodalität, wie in Ka
pitel 3.2 und Kapitel 3.3 herausgearbeitet wurde, erkennen. In den beiden unter
suchten Arbeiten werden Elemente aus der Realwelt – etwa naturwissenschaftliche 
Theorien in der Arbeit Henrots oder kunsthistorische Kategorien in der Arbeit von 
Wulffens – mit alternativen und fiktiven (Bild-)Welten vermengt, ebenso wie es Ce
cilia Mareike Carolin Preiß für die von ihr untersuchten multimedialen digitalen 
Medienarbeiten beschreibt. Die sich zugleich aus realen, alternativen und fiktiven 
Bereichen speisenden Bildwelten konstatiert Preiß als wichtiges Merkmal für die 
von ihr beobachtete referenzielle Multimodalität, die sie anhand von Virtual Reality- 
Installationen untersucht. Besonders das alternative Denken von Welt in Bezug auf 
netzwerkartig angelegte Ansätze, auf die in Kunst(-werken) gerade dann als ästhe
tische Strategie zurückgegriffen wird, wenn es um die Pointierung koexistenzieller, 
dezentraler, posthumanistischer und postanthropozentrischer Lebensformen geht, 
um die Grenze von Natur und Kultur zu hinterfragen, materialisiert sich in wunder
kammernder Praxis. In ihnen werden modernistische Dichotomien von Natur und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 205 

Kultur sowie Fiktion und Fakt überwunden und Vernetzungen neu gedacht. Dabei 
gestalten sich die Referenzen mannigfaltig und nehmen im Rekurrieren auf früh
neuzeitliche Wunderkammern vor allem auch fiktive Narrationen und unterschied
lichste Erklärungsmodelle von Welt in den Blick, die ein Gegenmodell zu moder
nistischen gereinigten Weltordnungen darstellen und vor allem die ›kontaminier
ten Diversitäten‹, im Sinne Anna Lowenhaupt Tsings, sinnlich erfahrbar machen. 
Henrot und von Wulffen transformieren und aktualisieren somit das Konzept der 
Wunderkammer für die Gegenwart, indem sie an jene spielerisch kontaminieren
den Ordnungspraktiken der historischen Sammlungen anknüpfen. Durch die in The 
Pale Fox und Ohne Titel vielgestaltigen Modi der Kontamination rekurrieren die bei
den Arbeiten auf eine Vorstellung von Welt, die sich als grundlegend verstrickt und 
vernetzt gestaltet. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 

»Das Ziel sind bessere Darstellungen der 
Welt […].«1 
(Donna Haraway, 1995) 

Anhand der beiden Arbeiten Deep Breathing – Resuscitation for the Reef (2015–2016/2019) 
von Janet Laurence und Helm/Helmet/Yelmo (2014) des Künstlerkollektivs Los Carpin
teros, die im Zentrum dieses Kapitels stehen, werden im Folgenden Überlegungen 
entwickelt, die das institutionsreflektierende Situieren als künstlerische Praktik des 
wunderkammerns entfalten. Nach der Akkumulation von Dingen durch den Künstler 
oder die Künstlerin (Sammeln) und dem anschließenden Miteinander-Arrangie
ren der gesammelten Dinge (Ordnen) wird nun die Inszenierung, Präsentierung, 
Exponierung und Vermittlung, kurzum: das Zeigen, fokussiert. Ausgehend davon 
wird in diesem Kapitel das Wo/Wodurch beleuchtet werden, nachdem ich in den 
beiden vorhergehenden Kapiteln das Sammeln (Was) und Ordnen (Wie) als zentrale 
künstlerische Praktiken wunderkammernder Praxis untersucht habe. Die in diesem 
Kapitel im Zentrum stehenden Arbeiten ›zeigen‹ jedoch nicht einfach nur, in ihnen 
ist auch eine künstlerische Reflexion von Zeigepraktiken zu beobachten, insofern 
als historische Zeigemodi aufgegriffen und miteinander in Bezug gesetzt werden, 
was essentiell für das wunderkammern ist. In Bezug auf die Praktik des Zeigens 
und der künstlerischen Auseinandersetzung mit tradierten institutionalisierten 
Formen des Präsentierens und Exponierens vermag die wunderkammernde Praxis 
vor allem im musealen Kontext, mit dem Referieren auf frühneuzeitliche Wunder
kammern, neue Möglichkeiten jenseits normativer Zeigemodi zu entfalten, andere 
Rezeptionswege gegenüber habitualisierten Körperpraktiken zu provozieren und 
neue Denk- und Wissensweisen zu erzeugen. Der Skalierung und Darstellbarkeit 
von Phänomenen kommt dabei eine wichtige Bedeutung zu, die in Bezug auf 
das Anthropozän vor allem als komplexe Relation von divergenten Phänomenen 
mit unterschiedlichen Größenausweitungen eine zentrale Rolle spielen (vgl. Horn 
2019a: 126). Eine Ästhetik des Anthropozäns erfordert, Eva Horn folgend, auch 
diese wahrnehmungstechnisch unvereinbaren Größenmaßstäbe von Welt in ihrer 

1 Haraway 1995: 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Ambivalenz darzustellen, wie in Kapitel 1.2.3 bereits dargelegt wurde. Zeigemöbeln 
kommt dabei ein wichtiger Stellenwert zu, da sie das Zuzeigende rahmen und in 
einen spezifischen Kontext stellen. Während es in der Moderne vor allem ›unsicht
bare‹ Rahmen waren, die Kunst einfassten, sind die vormodernen Rahmen von 
materieller Präsenz gekennzeichnet. Bevor diese in Kapitel 4.1.1 und Kapitel 4.1.2 
näher beleuchtet und historisch verortet werden und das Zeigen in künstlerischer 
Praxis reflektiert wird, trete ich zunächst einen Schritt zurück und betrachte das 
Zeigen als Praktik zwischen Kuratorischem und Künstlerischem. 

Kuratorische und künstlerische Zeigepraktiken 

Zunächst lässt sich konstatieren, dass das Zeigen von Kunst in der Geschichte des 
Ausstellungswesens mit unterschiedlichen Professionen und Verantwortlichkeiten 
verknüpft war. Bereits im 4. Jahrhundert v. Chr. lassen sich erste (Kunst-)Aus
stellungen belegen, in Form einer öffentlichen Darbietung von Kriegsbeute (vgl. 
Stoelting 2000: 11). Während im Mittelalter vor allem Kirchen die treibenden Kräfte 
beim Ausstellen von Kirchenschätzen waren, Kunstwerke vor allem mit sakraler 
Funktion in Auftrag gegeben wurden und in vorgegebener Präsentationsweise – in 
Schränken, Schreinen, Kästchen und Tafeln – Reliquien zur Schau gestellt wurden, 
übernahmen in der Frühen Neuzeit fürstliche Herrscher:innen und bürgerliche 
Wissenschaftler:innen diese leitende Rolle. Diese akkumulierten vor allem wunder
same Dinge, um sie zu erforschen und zu ergründen. Die funktionale Bestimmung 
und Gestaltung von Artefakten verlagerten sich somit im Laufe der Frühen Neuzeit 
von einer liturgischen zu einer künstlerischen: Nicht mehr nur Dinge aus religiösen 
Kontexten wurden gesammelt und gezeigt, sondern Dinge wurden aufgrund ihres 
ästhetischen Werts ausgewählt. Auch lässt sich eine Entwicklung hin zur »Kunst 
als Ware« (Stoelting 2000: 12) konstatieren, die diese Funktionsverschiebung be
förderte. Im Falle von Wunderkammern beauftragten die Sammler:innen sog. 
»Experten« (Collet 2010: 338), um ihre Sammlungen zu erweitern, zu ergänzen und 
zu aktualisieren. Dominik Collet verweist in diesem Kontext beispielsweise auf 
Philipp Hainhofer und Bernard Paludanus, die als Händler, Agenten und Berater 
für verschiedene fürstliche Sammlungen tätig waren (vgl. Collet 2010: 338). Dabei 
prägten Kunstkämmer:innen, Kaufleute und Agent:innen die Sammlungen aktiv 
mit, sowohl durch die Beschaffung der Dinge als auch durch deren Vermittlung, 
die sie mittels anschaulicher Narrative gestalteten (vgl. Collet 2007: 19). Sie können 
demnach als eine Art Vorform der Profession der Kuratorin und des Kurators gel
ten, da sie nicht nur für die Vermittlung zuständig waren, sondern auch aktiv dazu 
beitrugen, den Sammlungstypus zu etablieren und zu bewerben (vgl. Collet 2010: 
340). Seit der Entwicklung der ersten Museen im 19. Jahrhundert ist das Ausstellen 
dann vor allem mit der Rolle der Kuratorin und des Kurators eng verknüpft, deren 
Berufsbezeichnung auf das lateinische Wort curare zurückgeht, was mit »sorgen« 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 209 

übersetzt werden kann (lat. cura: Sorge, Fürsorge, Pflege, Aufsicht). Auf das Sam
meln, Ordnen und Bewahren verweist demzufolge bereits die Berufsbezeichnung. 
Die Sorge bzw. Fürsorge für die ihr oder ihm anvertrauten Kunstwerke ist seit dem 
19. Jahrhundert hauptsächlich mit der Arbeit für eine Institution verknüpft. Der 
Aspekt der Vermittlung nimmt dabei eine zentrale Rolle ein, indem er oder sie »der 
stummen Kunst seine erklärende Stimme« (Wyss 2015: 40) leiht, macht die kuratie
rende Person sie für ein breites Publikum zugänglich. Beat Wyss schlägt daher den 
Begriff des »Szenografen« (Wyss 2015: 40) vor, der seiner Meinung nach besser passe 
als die Bezeichnung Kurator:in. Diese interpretiert er als ein Relikt der Romantik, 
»das dem Ausstellungsrummel etwas von jener beschaulichen Ruhe einflößen soll, 
die dem Kunstbetrieb so gänzlich abgeht« (Wyss 2015: 40). Seit 1945 und der zuneh
menden Professionalisierung und Expansion des Kunstmarkts entwickelt sich die 
Profession der freien kuratierenden Person, für die paradigmatisch Harald Szee
mann steht. Er gilt als Inbegriff des öffentlich-präsenten Kurators. Insbesondere 
durch seine kuratorische Tätigkeit als Leiter der documenta 5, der ersten Kasse
ler Großausstellung mit einer thematischen Ausrichtung, wurde die individuelle 
Handschrift des Kurators nach außen getragen und in der Ausstellungskonzeption 
mit der Person Szeemann verbunden: »Der sich durchsetzende Wechsel von der 
huldigenden Individual- zur problematisierenden Kollektivpräsentation brachte 
die Zentrierung um ein Starsystem von Kuratoren und Kuratorinnen mit sich, die 
die Welt über ihre ›individuellen Mythologien‹ (Harald Szeemann) für das große 
Publikum lesbarer machten.« (Bude 2012: o. S.) 

Der sog. curatorial turn, der 2007 ausgerufen wurde (vgl. Bismarck 2014: 60; 
O’Neill 2007), deklariert und pointiert die Verschiebung der kuratorischen Tätig
keit von der Pflege und Bewahrung des kulturellen Erbes und dessen Vermittlung 
hin zu einer diskurspflegenden Tätigkeit: Kurator:innen treten in die Rolle von 
diskursinitiierenden Akteuren. Sie stoßen gesellschaftliche Diskussionen an und 
fokussieren insbesondere gegenwärtige Phänomene. Das Aufgabenfeld lässt sich 
seitdem als »Pflege des Diskurses als Sorge um die Diskussion« (Bude 2012: o. 
S.) beschreiben. Somit haben kuratorische Projekte nicht mehr vorrangig den 
Anspruch, eine vergangene Gegenwart zu rekonstruieren und Kontinuitäten aus
zustellen, sondern fokussieren überwiegend die epistemologischen, ethischen und 
politischen Dimensionen von Kunst im Kontext der globalen Lebenswirklichkeit, 
die von Diskontinuitäten geprägt sind. Die kuratierende Person »wird damit zum 
Inszenierer einer heterogenen Welt« (Bude 2012: o. S.). In diesem Kontext lässt sich 
die Ausstellung Critical Zones – Horizonte einer neuen Erdpolitik nennen, die kuratiert 
von Peter Weibel und Bruno Latour im ZKM | Zentrum für Kunst und Medien in 
Karlsruhe vom 23.05.2020–09.01.2022 zu sehen war. Die Ausstellung schlug nicht 
weniger als eine Neukartierung der Welt vor, die, so die These von Latour und 
Weibel, durch das Denken eines Netzes von Kritischen Zonen gelingen kann. Diese 
These wurde zum Abschluss der Ausstellung im Rahmen eines großangelegten 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

digitalen Festivals mit Expert:innen aus verschiedensten Disziplinen diskutiert 
und mittels einer sich selbst weiterentwickelnden digitalen Ausstellungshomepage 
ergänzt (vgl. u.a. Clausen 2020). 

Mit dieser Verschiebung des Handlungsfelds präsentieren sich Kurator:innen 
als Gestalter:innen und Urheber:innen von Ausstellungen und manövrieren sich 
in den Vordergrund der Ausstellungsvermarktung. Das Kürzel »Curated by …« 
wird so zu einer Marketingstrategie. Seit den 1990er-Jahren gibt es somit »eine 
Handschrift, einen bestimmten Stil, ein bestimmtes Image, einen Namen, der mit 
bestimmten Kurator/innen und ihrer jeweiligen Arbeit in Verbindung gebracht 
werden kann« (Huber 2001: 93). Das bedeutet gleichzeitig, dass mit den einzelnen 
Kurator:innen meist eine bestimmte Gruppe von Künstler:innen verbunden wird 
und die Ausstellungen nach gleichen Schemen funktionieren. Damit verschiebt sich 
auch die Bedeutung der von Kurator:innen ausgewählten Werke: »Die Ausstellung 
ist nicht mehr nur ein möglicher Kontext für das Werk neben anderen, sondern 
bildet das konstituierende Element für die Kunst.« (Schneemann 2015: 72) 

Alles, was zuvor dem künstlerischen Handeln zugesprochen wurde, ist nun 
auch Teil des Kurator:innenberufs. Die Eigenschaften Kreativität, Individualisie
rung, eine unvergleichliche Handschrift und Innovation, die seit Giorgio Vasari 
dem modernen Künstlergenie zugesprochen werden, lassen sich nunmehr auf das 
Handlungsfeld des Kuratorischen übertragen. Das Renommee von Kurator:innen 
gründet sich dabei wesentlich auf ihre »symbolisierenden Fertigkeiten« (Bismarck 
2014: 60), die im Zuge repräsentationskritischer Ansätze und den in den 1990er- 
Jahren aufkommenden Gender- und Postcolonial-Studies eine maßgebende Rol
le spielen. Denn für die zeitgenössische Kunst bedeutet gelungenes Curating, »im 
Umgang mit Materialien und Orten die Interessen der verschiedenen in den Entste
hungsprozess und das Ergebnis involvierten Personen einzubeziehen« (Bismarck 
2014: 60). Und dementsprechend Abhängigkeitsverhältnisse, Machtgefüge, Hier
archien und Konflikte sichtbar werden zu lassen. Die besondere Herausforderung 
besteht nunmehr darin, unterschiedliche Arbeiten zusammenzubringen, diese 
ideell miteinander zu verknüpfen und sie auf einer Meta-Ebene in einen gemeinsa
men Bedeutungszusammenhang zu bringen: »Die bedeutungsstiftenden Verfahren 
des konzeptionellen Auswählens, Zusammenstellens und Ordnens, über die bis
lang Unverbundenes miteinander verbunden wird, bestimmen über die jeweilige 
Position im aktuellen Diskurs.« (Bismarck 2014: 59) Damit hängt auch die De-Pro
fessionalisierung des Berufsbilds zusammen. Personen mit unterschiedlichen 
Ausbildungen und divergierenden kulturellen sowie wissenschaftlichen Hinter
gründen bringen ihre eigene Perspektive in die kuratorische Tätigkeit hinein. Eines 
von vielen Beispielen hierfür ist etwa die Ausstellung Edvard Munch – gesehen von Karl 
Ove Knausgård (12.10.2019–01.03.2020), die in der Kunstsammlung NRW (K20) zu 
sehen war. In dieser wählte der Schriftsteller Karl Ove Knausgård, der wie Edvard 
Munch aus Norwegen stammt, Gemälde, Druckgrafiken und Skulpturen von Munch 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 211 

aus. Ähnlich wie in seiner schriftstellerischen Arbeit nutzte er dabei einen stark 
autobiografischen Zugang, wie sich auch dem beschreibenden Ankündigungstext 
entnehmen lässt: »Dem subjektiven Zugang des Autors folgend gliedert sich die 
Ausstellung in vier Themenbereiche: ›Licht und Landschaft‹ […] ›Der Wald‹ […] ›Cha
os und Kraft‹ […] ›die Anderen‹.« (Gaensheimer/Kruszynski 2019: 10) Durch diesen 
subjektiven Zugang eröffne sich »eine neue Perspektive auf den bedeutendsten 
Künstler an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert« (Gaensheimer/Kruszynski 
2019: 10), so das Versprechen im Vorwort des Ausstellungskatalogs. Knausgård 
fungierte in diesem Fall als Kurator, ohne eine kuratorische Ausbildung absolviert 
zu haben. Seine Arbeit als erfolgreicher norwegischer Schriftsteller prädestinierte 
ihn, so ließe sich daraus ablesen, für das Auswählen und Kuratieren der in der Aus
stellung gezeigten Werke. Monika Rieger etabliert für diese Art des künstlerischen 
Kuratierens den Begriff artist’s choice, mit dem sie die Einladung beschreibt, die von 
Museen oder Archiven gegenüber Künstler:innen ausgesprochen wird, über die 
institutionseigenen Bestände nachzudenken und in Bezug auf diese »eine Art Neu
bewertung vorzunehmen« (Rieger 2009: 257). Der Begriff artist’s choice impliziert 
die Auswahl der gezeigten Dinge und die Mitentscheidung darüber, wie diese im 
musealen Kontext präsentiert werden. Künstler:innen bringen, ähnlich wie das Bei
spiel von Knausgårds Munch-Ausstellung veranschaulicht, eine neue Perspektive 
in das museale Zeigen mit ein und setzen Kunstwerke in ungewohnte Bezüge und 
Kontexte. Der Begriff artist’s choice besitzt dabei auch einen institutionsreflexiven 
Kern. 

4.1 Modi des Gezeigt-Werdens | Sich-Zeigens in künstlerischer Praxis 

Während sich das Sammeln (Was) und Ordnen (Wie) als der Ausstellungssituation 
primär vorgängige Prozesse beschreiben lassen, werden nun das expositorische 
Moment im Raum und die Auseinandersetzung mit Rahmen – sog. Ausstellungsdis
plays2 – in künstlerischer Praxis im Fokus der folgenden Ausführungen stehen. Die 
doppelläufigen Modi des Gezeigt-Werdens und des Sich-Zeigens sind essentielle 
Merkmale von Displays3, die zum einen – denkt man an den musealen Ausstel

2 Lisa Beißwanger skizziert die breit gefächerte Bedeutung von Displays wie folgt: »Ein ›Dis
play‹ kann sowohl eine Museumsausstellung als auch eine kommerzielle Warenauslage oder 
das Interface digitaler Medien sein. In allen Fällen handelt es sich um eine Kontaktzone zwi
schen Zeigenden, Gezeigtem und Rezipierenden.« (Beißwanger 2021: 20) Zum Ausstellungs
display und seiner bedeutungsstiftenden Wirkmacht vgl. John/Richter/Schade 2008. 

3 Fiona McGovern verweist auf die verschiedenen semantischen Gebrauchsweisen des Be
griffs: »Auch auf semantischer Ebene ist der Begriff doppelläufig angelegt: Das englische 
Verb ›to display‹ wird zumeist im Sinne von zeigen und ausstellen verwendet, behält aber 
seine vom altfranzösischen ›displeier‹ übernommene Bedeutung des (sich) Entfaltens bei. Es 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

lungsraum – Sammlungsdinge präsentieren und diese zur Erscheinung bringen, 
zum anderen sich selbst darbieten und den Ausstellungsraum dadurch mitstruktu
rieren und gestalten. Das geschieht, indem das Display »etwas visuell auf[bereitet], 
[…] etwas an[zeigt] (wie beim elektronischen Anzeigefeld eines Computers oder 
Telefons) oder […] etwas aus[stellt] (wie bei der Schaufensterauslage oder in einer 
Ausstellung)« (McGovern 2016: 16). Ursula Frohne, Lilian Haberer und Annette 
Urban sprechen in diesem Kontext auch von der »doppelte[n] Natur des Displays« 
(Frohne/Haberer/Urban 2019: 19), die daraus resultiert, »als Trägermedium zu 
fungieren und zugleich Modi des Präsentierens und Kuratierens in die eigene 
Arbeit zu integrieren, quasi als semantische Verschiebung und ›Displacement‹« 
(Frohne/Haberer/Urban 2019: 19). 

Displays verhelfen anderen Entitäten – Dingen, Filmen, Bildern etc. – zur Sicht
barkeit und werden in diesem Zuge auch selbst präsent. Die unterschiedlichen Mo
di des Zeigens, die in Ausstellungsdisplays unter anderem durch verschiedenartige 
Rahmen (z.B. Bilderrahmen, Vitrinen, Regale und visuelle Markierungen auf Boden 
oder Wand) hervorgebracht werden, sind als Medien aufzufassen, die das Gezeigte 
nicht neutral präsentieren, sondern seine Wahrnehmung maßgeblich beeinflussen. 
Somit präsentieren und inszenieren sie nicht nur, sondern konstituieren das Ge
zeigte als zu Zeigendes mit. Sie sind demnach nicht nur mediale Rahmen, sondern 
als »Medien der Sinnproduktion«4 aufzufassen, die im musealen Kontext Kunstwer
ke mit hervorbringen und als solche markieren. 

Die reflexive Auseinandersetzung mit dem Zeigen in den von mir untersuchten 
Kunstwerken – Deep Breathing – Resuscitation for the Reef und Helm/Helmet/Yelmo – 
ist zum einen an das modern-museale Zeigen (vgl. Kapitel 4.1.1) und den mit ihm 
verbundenen Blickregimen verknüpft, die eng an das Museum und seine Entwick
lungszeit um 1800 gekoppelt sind, und zum anderen an das vormoderne Zeigen 
(vgl. Kapitel 4.1.2), wie es sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern des 16. und 

verbindet folglich Gezeigt-Werden mit dem Sich-Zeigen. Aus dem Verb hat sich das Substan
tiv Display entwickelt, das im Englischen als gängiges Synonym für das Ausstellen (to exhibit) 
verwendet wird. Auch spricht man davon, dass etwas ›on display‹ ist, also ausgestellt oder ge
zeigt wird. Der deutsche Begriff ›Ausstellungsdisplay‹ ist daher in sich gedoppelt, da bereits 
im ›Ausstellen‹ selbst der Gestus des ›Entfaltens‹ und ›Zeigens‹ vorhanden ist. Stärker als das 
englische Substantiv verweist der Begriff Ausstellungsdisplay daher auch auf das Format des 
Zeigens, während der Begriff des als Anglizismus übernommenen Terminus Display stärker 
auf die sichtbare oder unsichtbare Trägerstruktur eines Zeigefelds abzielt. Andersherum gilt: 
ohne Display keine Ausstellung.« (McGovern 2016: 16) Vgl. auch McGovern 2014. 

4 Vgl. Beschreibung des Teilprojekts des NCCR Mediality The Art of the Display am Kunst
historischen Institut der Universität Zürich unter der Leitung von Martino Stierli und Tris
tan Weddigen: https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.html (Zu
griff: 20.06.24). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.html


4. Zeigen 213 

17. Jahrhunderts materialisierte.5 Wichtig für das folgende Kapitel ist somit die The

matisierung von spezifischen kunsthistorisch etablierten Rahmen sowie dessen be
wusste Einbeziehung in künstlerische Arbeiten, wodurch »die Bedingungen, Zu
sammenhänge und Narrative des Zeigens und Kontextualisierens betont« (Frohne/ 
Haberer/Urban 2019: 19) werden, im Sinne eines Situierens, einer institutionsreflek
tierenden Verortung. 

Dieser Annahme liegt zugrunde, dass Displays auch gewisse Wissensordnungen 
und Systematisierungen von Welt konstituieren, die sich im Falle der frühneuzeit
lichen Wunderkammer und des modernen Museums jeweils anders gestalten. 
Während in Wunderkammern das Zeigemobiliar – in Form von Holzschränken, 
Tischen, Regalen etc. – als materiell-dominant beschrieben werden kann, sind 
es im modernen Museum – vor allem in der klassischen Moderne – die paradig
matischen diaphanen Glasvitrinen und dünnen, unauffälligen (Bilder-)Rahmen, 
die quasi-neutral hinter den gezeigten Gegenständen zurücktreten, worauf ich in 
Kapitel 4.1.1 zurückkommen werde. Gleichgültig, ob transparente Vitrinen oder 
massive Holzschränke als Zeigemobiliar zum Einsatz kommen, es gilt: »Sie bleiben 
[…] grundsätzlich wertend und können als eine Aussage über den ästhetischen Wert 
und Kunstcharakter der Gegenstände gelesen werden.« (Stierli/Weddigen o. J.: o. 
S.) Denn »[b]ereits der Akt der Selektion, aber auch der Akt der Anordnung und der 
Inszenierung der Exponate produzieren Bedeutung und üben Macht dahingehend 
aus, dass die Ausstellung als das zentrale Format innerhalb des Kunstfelds gilt, über 
das Diskurse vermittelt werden und Kunstgeschichte geschrieben wird« (McGo
vern 2016: 17). Die folgende Untersuchung wird sich vor diesem Hintergrund den 
unterschiedlichen Displayformen in Ausstellungen, vor allem den verschiedenen 
physischen Rahmen widmen, die sich in expositorischen Räumen auf heterogene 
Weise materialisieren. Diese werden von mir als eine »Kontaktzone zwischen Zei
genden, Gezeigtem und Rezipierenden« (Beißwanger 2021: 20) aufgefasst, die in 
wunderkammernder Praxis künstlerisch aufgegriffen und in Bezug auf die Institution 
des Museums reflektiert sowie historisch situiert werden. 

Institutionsreflektierendes Situieren in wunderkammernder Praxis 

Die Blickregime, die an institutionelles – vormodernes oder modern-museales 
– Zeigen geknüpft sind und sich in Ausstellungsdisplays materialisieren, greifen 

5 Das Konzept der frühneuzeitlichen Wunderkammer steht antagonistisch jenen Sammel-, 
Ordnungs- und Zeigepraktiken gegenüber, die das moderne Museum prägten, wie Areti Ada
mopoulou und Esther Solomon insbesondere für die naturhistorischen Museen konstatieren: 
»The cabinet of curiosities represents a totally different set of organizational principles than 
the Enlightenment’s formal taxonomies and codified relationships between objects, species 
and specimens.« (Adamopoulou/Solomon 2016: 44) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Künstler:innen in ihren Arbeiten immer wieder durch die Thematisierung und 
bewusste Einbeziehung von Rahmen – als Display-Formen – auf. Sie setzen da
mit beim Wissen um die grundlegende Situiertheit von musealen Räumen an, 
die keineswegs als neutrale Entitäten aufzufassen sind, wie spätestens seit Brian 
O’Dohertys Kritik des White Cubes bekannt ist, sondern viel eher als Räume ver
standen werden können, die von komplexen und sich wechselseitig bedingenden 
ökonomischen, institutionellen, sozialen, kulturellen und auch ökologischen Ver
wicklungen bestimmt sind.6 Die Rezeption jedes Kunstwerks ist somit »immer 
schon affiziert durch den Ort seiner Präsentation – im wörtlich räumlichen und 
im übertragenen gesellschaftlichen Sinn« (Rebentisch 2017: 172–173). Wenn also 
Künstler:innen unterschiedliche Rahmen in ihre Arbeiten miteinbeziehen, dann 
tun sie dies nicht nur, um eine »Fokussierung auf eine rein ästhetische Episte
mologie des Sich-Zeigenden« (Bippus 2020: 61) zu ermöglichen, sondern um ein 
»kritisch-widerständige[s] Potenzial« (Bippus 2020: 61) zu entfalten. Dadurch wer
den das Wo und Wodurch des Zeigens und der damit einhergehende exkludierende 
und inkludierende Charakter von Ausstellungsdisplays aufgezeigt, insofern, als 
dass das Zeigen immer eine Selektion darstellt und dadurch automatisch ein Aus
schluss der nicht ausgewählten Dinge beinhaltet. Zudem wird die sichtbare und 
unsichtbare Kommunikation sowie der ihr inhärente »Macht-Wissen-Komplex« 
(Bippus 2020: 61) zum Thema gemacht. So beziehen sie die Konstruiertheit und 
Lenkung des Rezipient:innen-Blicks durch Rahmen mit ein, um die naturalisierten 
Blickregime zu dekonstruieren und auf eben jene institutionalisierten Modi des 
Zeigens hinzuweisen, die das moderne Museum konstituieren. 

Das Konzept des situierten Wissens7, das Donna Haraway 1988 entwickelte, 
welches von der grundsätzlichen »Konstruiertheit aller Arten von Erkenntnisan
sprüchen« (Haraway 1995: 74) ausgeht, übt Kritik an der Auffassung moderner 
Wissenschaft, Objektivität als Beschreibungsmodus zu begreifen und von einem 
scheinbar neutralen Wissenschaftssubjekt auszugehen, das Wissen hervorbringt 
und universelle Bedeutungen und Erkenntnisse schafft (vgl. Gramlich 2021; Harras
ser 2016: 455–457). Die Standpunktgebundenheit von Wissen steht dabei im Fokus, 
was Haraway als »die Verortung und Verkörperung von Wissen« (Haraway 1995: 83) 
beschreibt, die auch für künstlerische Produktions- und Wissensprozesse relevant 
ist (vgl. Busch/Dörfling/Peters/Szántó 2018). Wissen ist nach Haraway, wie Noamie 
Gramlich pointiert, »in konstitutiver Beziehung zu historischen Gesellschafts- 
und Herrschaftsformen, Technologien der Wissensgenerierung und sprach- und 
erkenntnistheoretischen Mustern« (Gramlich 2021: o. S.; vgl. Haraway 1995: 74) zu 

6 Dies wird auch mit der Auffassung von Ausstellungen als Dispositive assoziiert (vgl. Zentrum 
für Kunst und Medien 2021: o. S.). 

7 Eine gute Übersicht zur Begriffshistorie bietet Gramlich 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 215 

denken. Wissen ist demnach alles andere als neutral, objektiv und universal struktu
riert, sondern eng an Kontexte, Orte, Körper8 und Forschungsverbünde geknüpft, 
die in die Wissensproduktion und die jeweilige Wissensform mithineinspielen. 
Diese Auffassung von Wissen impliziert auch die mit jedem Wissen einhergehende 
Partialität. So gibt es kein allumfassendes und vollständiges Wissen, sondern es ist 
immer per se fragmentarisch, fluide und unvollständig, somit sind Phänomene, 
historische Ereignisse, Situationen, Umgebungen und Themen immer nur zum 
Teil erschließbar und erfahrbar. Es gibt demnach nur »partiale Weisen vielfältiger 
Wissensformen (knowledges)« (Gramlich 2021: o. S.). Darüber hinaus spielt das situ
ierte Wissen auch in Bezug auf das Verständnis von Welt in einem philosophischen 
Sinne eine zentrale Rolle, da es die radikale Verstrickung von unterschiedlichsten 
Akteuren mit ihrer Umgebung impliziert. Demnach können sowohl menschliche 
als auch nicht-menschliche Akteure in Bezug auf die Idee des situierten Wissens 
nicht als separiert von ihr gedacht werden, sondern sind stets mit der Welt verbun
den und finden sich in ihr verkörpert (vgl. Haraway 2015: 115). Diese Gedanken von 
Haraway zur Situierung von Wissen sind leitend für das Verständnis des Zeigens 
in wunderkammernder Praxis: Indem vormoderne und modern-museale Zeigemodi 
miteinander in den beiden Arbeiten – Deep Breathing – Resuscitation for the Reef und 
Helm/Helmet/Yelmo – interferieren, wird die Vorstellung einer allgemeingültigen, 
neutralen und objektiven Art zu Zeigen detektiert, aufgezeigt und dadurch mit 
dem spezifischen Ort und der Institution des Zeigens (im Falle von Deep Breathing 
– Resuscitation for the Reef dem naturwissenschaftlichen Museum und im Falle von 
Helm/Helmet/Yelmo dem Kunstmuseum) verknüpft. 

Das Aufzeigen von Blickregimen und die ästhetische Rückkopplung des Zeigens 
an den Ort des jeweiligen Museums und deren Geschichte, somit das Einbetten der 
beiden Arbeiten in den jeweils spezifischen (Zeige-)Kontext, kann mit dem Begriff 
des Situierens beschrieben werden, der in den Sprachwissenschaften als Einbet
ten oder als in einen Zusammenhang stellen verstanden wird. Durch die Interfe
renz von vormodernen Zeigepraktiken der Wunderkammern und museal-tradier
ten modernen Zeigepraktiken entsteht eine neue Art des Zeigens und ein anderer 
Blick der Rezipient:innen auf das Gezeigte und dessen Kontext im Museum (Wo und 
Wodurch wird gezeigt). Dadurch wird das Museum künstlerisch »als Raum adres
siert, in dem es noch möglich ist, um Bedeutung zu verhandeln und sich mit dem 
›Apparat der Wertekodierung‹ anzulegen« (Griesser-Stermscheg/Haupt-Stummer/ 
Höllwart/Jaschke/Sommer/Sternfeld/Ziaja 2020: 27). Die Arbeiten Deep Breathing – 

8 In Bezug auf die Untersuchung körperlicher und somatischer Dimensionen ist die Studie 
Biography Matters. Feministisch-phänomenologische Perspektiven auf Altern in Bewegung von Lea 
Spahn zu nennen, in der sie sich mit Hilfe von biografietheoretischen, praxeologischen und 
phänomenologischen Zugängen dem Thema Altern in Bewegung widmet (vgl. Spahn 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Resuscitation for the Reef und Helm/Helmet/Yelmo reflektieren jedoch nicht im Sinne ei
ner ortsspezifischen Auseinandersetzung nur das jeweilige Museum, sondern grei
fen modern-museale und vormoderne Zeigepraktiken und ihre Verwobenheit mit 
dem jeweiligen Ort eher nuanciert auf, indem das Wo des Zeigens – Kunstmuse
um oder naturhistorisches Museum – ästhetisch aufgegriffen wird. Jedoch ist ih
nen immer auch eine gewisse ästhetische Offenheit inhärent, insofern, als dass die 
Arbeiten auch an einem anderen Ort oder innerhalb einer anderen Institution ih
re Wirkmacht behalten würden, ohne ästhetisch-dysfunktional zu werden. Damit 
sind sie ortsreferentiell, aber nicht ortsspezifisch. 

Vor diesem Hintergrund können sie auch in die Tradition der künstlerischen 
Institutionskritik9 der 1960er-/1970er- und 1990er-Jahre gestellt werden, wenn
gleich ihnen eine andere Art von kritischer Auseinandersetzung immanent ist, die 
auf viel differenziertere und affirmativere Weise funktioniert. Denn die Arbeiten 
richten sich nicht gegen das Museum als Institution, sondern nutzen viel eher 
die mit ihm verbundenen Zeigepraktiken und loten mittels des Rückbezugs auf 
vormoderne Zeigepraktiken, wie sie sich in historischen Wunderkammern finden, 
Potenziale musealen Zeigens für die Gegenwart aus. Sie reflektieren demzufolge 
die Institution des Museums und nehmen – im Sinne Haraways – die Verortung 
und Verkörperung von Wissen sowie die damit verbundene grundlegende Ver
netzung von Welt ernst (vgl. Kapitel 1.2).10 Künstler:innen greifen demzufolge in 
ästhetisch-reflektierender Weise – zusammen mit der musealen Infrastruktur – 
tradierte museale Zeigepraktiken auf, um dadurch die Möglichkeiten des Museums 
und seine multidimensionalen Verstrickungen produktiv auszuloten und aktiv 
mitzugestalten. 

9 Die kritischen Bezugnahmen zwischen künstlerischer Produktion und institutionellen Prak
tiken sind so alt wie das Museum selbst. Mit Beginn des 20. Jahrhunderts lässt sich jedoch 
eine Intensivierung beobachten: Durch die Entwicklung der historischen Avantgarden (vgl. 
Bürger 1974) kommt es zu einer gesteigerten Selbstreflexion der kunst- und sozialgeschicht
lichen Situiertheit der eigenen künstlerischen Praxis infolge des sich etablierenden Ideals 
der Autonomie der Kunst und des sich verändernden Verhältnisses von Kunst und Gesell
schaft, das um 1800 einsetzt. Durch Manifeste und ihre per se kritisch angelegte Konstituti
on sowie die künstlerische Reflexion der kunsthistorisch kanonisierten Trias von Produzent, 
Werk und Rezipient kommt es mit dem Streben nach der Verbindung von Kunst und Leben 
der historischen Avantgarden zu einer ersten Verdichtung institutionskritischer Praktiken 
(vgl. Gau 2017: 66–73). Diese münden in der sog. Institutionskritik der 1960er- und 1970er- 
Jahre. Nach dieser ersten Verdichtung der Institutionskritik folgte eine zweite Intensivie
rungsphase, die in den 1990er-Jahren zu verorten ist und über den sog. New Institutionalism 
bis hin zu institutionskritischen künstlerischen Praktiken in der Gegenwart führt (vgl. Gau 
2017: 23; Brüggmann 2020: 12, 28–29). 

10 Als Beispiel kann hier das Ausstellungsprojekt Critical Zones – Horizonte einer neuen Erdpolitik 
(2020–2022) des ZKM | Zentrum für Kunst und Medien in Karlsruhe genannt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 217 

Die Praxis des wunderkammerns – so meine These – evoziert immer auch den ge
rade beschriebenen reflektierenden Impetus, der das Wo und Wodurch des Zeigens 
aufgreift. Das modern-museale Zeigen wird in wunderkammernder Praxis in seiner 
vermeintlich naturalisierten Weise aufgezeigt und die spezifischen Mechanismen 
– etwa der quasi-unsichtbare Rahmen und die damit einhergehende Illusion ma
ximaler Transparenz –, die dieses modern-museale Zeigen konstituieren, sichtbar 
gemacht. So werden in wunderkammernder Praxis disziplinäre, diskursive und habi
tuelle Praktiken musealen Zeigens künstlerisch erforscht und die »Rhetoriken der 
Präsentation« (Rebentisch 2017: 172) reflektiert. Denn, indem sie die Zeigemodi des 
Museums aufgreifen und mit vormodernen Zeigepraktiken kombinieren, stellen sie 
eben jenen Zeigemodus heraus, der in der Moderne als nicht mehr zeitgemäß aufge
fasst wurde und »vom Ende des 18. Jahrhunderts an als ein Auslaufmodell« (Brede
kamp 2015b: 46) galt. Wunderkammern nahmen während der Aufklärung daher als 
veraltete, aus der Zeit gefallene und überholte Sammlungsform eine exzentrische 
Stellung ein, sie verschwanden jedoch nicht gänzlich, wie oftmals in der Forschung 
behauptet wurde (vgl. Wagner 2023: 21–22; Wagner 2021: 129). 

So ist auch das tradierte Narrativ von der Wunderkammer als Vorläuferin der 
Institution Museum differenzierter zu betrachten (vgl. Gau 2017: 149). Zwar ist 
die Wunderkammer zeitlich als dem modernen Museum vorgängiger Sammel-, 
Ordnungs- und Zeigetypus aufzufassen, dennoch ist die Vorstellung der linearen 
Weiterentwicklung aus epistemologischer Perspektive zu hinterfragen, da die früh
neuzeitlichen Sammlungen in »einer anderen Episteme verankert waren, deren 
Ordnungssysteme nicht weiterentwickelt, sondern dispergiert wurden« (Gau 2017: 
149). Wir haben es folglich im Falle von Wunderkammern und dem sich im Zuge der 
Aufklärung entwickelten Museum mit zwei unterschiedlichen historisch situierten 
und geprägten Sammel-, Ordnungs- und Zeigetypen zu tun, denen unterschied
liche Episteme zugrunde liegen (vgl. Foucault 2017).11 Während Wunderkammern 
je nach zeitlichem Entstehungszeitraum der ›Episteme der Ähnlichkeit‹ (bis zum 
16. Jahrhundert) zugeordnet werden können, die Michel Foucault einerseits als 
das Denken in verborgenen Analogien zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos 
beschreibt (vgl. Foucault 2017: 46–77), ist die Entwicklung des Museums der ›Epis
teme der Repräsentation‹ (setzt im 17. Jahrhundert ein) zuzuordnen. Diese löste die 
Suche nach geheimnisvollen, unsichtbaren Ähnlichkeiten ab, indem sie die äußere, 
berechenbare Form und die Unterschiede der Dinge fokussierte (vgl. Foucault 2017: 
78–113). 

11 Episteme bedeuten für Michel Foucault, wie Friedrich Balke zusammenfasst, »philosophie
geschichtlich das universal gültige, wissenschaftliche und vernünftige Wissen, das keinem 
historischen Wandel unterliegt und der ›doxa‹ gegenübergestellt wird, unter der bloße Mei

nungen, Glaubensauffassungen und ›Vorurteile‹ zusammengefasst werden, die nur begrenzt 
gültig und historisch veränderlich sind« (Balke 2014: 246). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Mittels des Einbezugs vormoderner Zeigepraktiken werden die naturalisier
ten und dadurch neutralisierten modernen Zeigepraktiken in den Arbeiten Deep 
Breathing – Resuscitation for the Reef und Helm/Helmet/Yelmo aufgezeigt und so eine 
andere wunderkammernde Art des Zeigens offeriert. Um herauszuarbeiten, inwiefern 
sich diese in den beiden Arbeiten explizit materialisieren, werden die Zeigemodi 
heuristisch voneinander getrennt. Die unterschiedlichen Ebenen (ikonografisch, 
formalästhetisch, materiell, rezeptionsästhetisch, strukturell, ideell), die sich in 
den Arbeiten jeweils divergierend konfigurieren und mittels derer sich die unter
schiedlichen Bezugnahmen auf die Zeigepraktiken des modernen Museums und 
der frühneuzeitlichen Wunderkammer herausstellen lassen, werden im Folgenden 
untersucht. Bevor ich jedoch zu den Analysen der beiden Arbeiten komme, schaue 
ich mir mittels eines kurzen Exkurses tradierte kunsthistorische Rahmen genauer 
an, um in einem zweiten Schritt das Neuartige des wunderkammernden Zeigens 
besser verstehen zu können. 

Rahmen in der Kunst(-Geschichte) 

Die Kunstgeschichte kennt eine Vielzahl von Rahmen, seien sie raumgreifender 
oder zweidimensionaler, materieller oder immaterieller, präsenter oder dezenter 
Natur. Rahmen können Bilder begrenzen, strukturieren, illustrieren, dekorieren 
oder ihren Status bekräftigen. Dabei muss sich ein Rahmen in Form eines Displays 
nicht zwangsläufig am äußeren Rand eines Kunstwerkes befinden, auch »innen 
liegende Elemente« (Wagner/Conrad 2018: 2) können Rahmen sein und »etwa die 
Demarkation zwischen zwei Fiktionsräumen (Bereichen des Bildes)« (Wagner/ 
Conrad 2018: 3) aufzeigen. So gibt es auch innerbildliche Rahmungen, die etwa 
gewissen Narrationen, Szenerien oder zeitliche Chronologien konturieren und 
dadurch von anderen Bildelementen abgrenzen. Rahmen in der Kunstgeschich
te variieren in Größe, Materialität und Proportionalität und besitzen vielfältige 
Erscheinungsformen. 

Der folgende Auszug aus Meyer Schapiros Text Über einige Probleme in der Semiotik 
der visuellen Kunst: Feld und Medium beim Bild-Zeichen (1994) verdeutlicht in Bezug auf 
die Wahrnehmung von Rahmen und zeigt auf, wie selbstverständlich gewisse For
mate12 in ihrer Funktion als Displays normiert wurden. Das rechteckige Blatt Papier, 
das sich als Trägermedium für das Schreiben und Zeichnen etablierte, offenbart ex
emplarisch die kulturelle Konstruiertheit von Rahmen: 

12 Als Format wird hier, ebenso wie es Meyer Schapiro formuliert, »die Gestalt des Feldes, seine 
Proportionen und seine dominierende Achse ebenso wie seine Größe« (Schapiro 1994: 267) 
verstanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 219 

»Wir sehen heute die rechteckige Form des Blattes Papier und seine klar defi
nierte, glatte Oberfläche als eine unerläßliche [sic!] Grundlage des Zeichnens und 
Schreibens an. Einem solchen Feld entspricht jedoch nichts in der Natur oder der 
Einbildungskraft, in der die Phantasiegebilde des visuellen Gedächtnisses in ei
nem unbestimmten Raum ohne Grenzen auftauchen.« (Schapiro 1994: 253) 

Überträgt man das auf die Frage nach Rahmen und ihrer trägermedialen Bedingt
heit in der Kunst, so sind diese seit dem ausgehenden Mittelalter mit den recht
eckigen Tafelbildern und ihren meist aus Holzleisten gerahmten Grenzlinien kon
notiert: »Die Bildtafel wurde […] immer mehr als festes Format anerkannt, das seine 
Mitte, seine Ränder und seine Grundstrukturen hat, welche mit perspektivischen 
und kompositorischen Mitteln zu füllen sind.« (Bruhn 2009: 33) Die hängende Prä
sentation von zweidimensionalen Kunstwerken in einem rechteckigen hölzernen 
Rahmen – »Porträts hochformatig, Historien- und Legendendarstellungen querfor
matig« (vgl. Bruhn 2009: 35) – etablierte sich als ubiquitärer Zeige-Modus. Dabei ist 
das Trägermedium und der mit ihm verbundene Modus des Zeigens stets abhängig 
von gesellschaftlichen Konventionen und technischen Entwicklungen. Die Rezepti
on von Kunstwerken ist somit nie neutral, sondern beeinflusst sie durch die archi
tektonischen Bedingungen des jeweiligen Raums sowie seine Inneneinrichtung in 
Form von Vitrinen, Schaukästen, Sockeln, Leuchten und farblicher Gestaltung (vgl. 
McGovern 2016: 17). Rahmen treten unterschiedlich in Erscheinung und nehmen 
sowohl mikro- als auch makrokosmische Maße an. So kann ihre Gestalt entweder 
durch einen inhaltlichen Bezug zu einem Kontext oder spezifischen Thema hervor
gebracht werden oder durch eine räumliche Begrenzung konfiguriert werden, etwa 
einen Sockel, eine Nische sowie eine Garten- oder Parkanlage, in die das jeweili
ge Werk eingebettet ist (vgl. Bruhn 2009: 35–36). Der Rahmen kann also entweder 
als physische Begrenzung oder inhaltlicher frame, durch »Motive, Topoi, Analogien« 
(Wagner/Conrad 2018: 3) strukturiert sein. In diesem Kontext sind die Ideen von Er
ving Goffman13 hilfreich, der durch seine »Rahmen-Analyse« (Goffman 1977) – vor 
allem für die Sozialwissenschaften – folgende Überlegung zu Rahmungen festhält: 
»Ich gehe davon aus, daß [sic!] wir gemäß gewissen Organisationsprinzipien für Er
eignisse – zumindest für soziale – und für unsere persönliche Anteilnahme an ihnen 
Definitionen einer Situation aufstellen; diese Elemente, soweit mir ihre Herausar
beitung gelingt, nenne ich ›Rahmen‹ [frame].« (Goffman 1977: 19) Das Selektieren 
von Informationen, das aus bestimmten Sichtweisen und Perspektiven herrührt, 
wird in den Kommunikationswissenschaften als framing bzw. frame bezeichnet (vgl. 

13 Der Rahmenbegriff wurde in der Soziologie von Erving Goffman geprägt, wobei seine Über
legungen wiederum auf Gregory Bateson zurückgehen. Bateson etablierte eine erste Defini
tion des psychologischen Rahmenbegriffs, die Goffman modifizierte und sie um eine soziale 
Perspektive erweiterte (vgl. Goffman 1977). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Matthes 2014: 9–19). Robert M. Entman pointiert den Begriff dementsprechend wie 
folgt: »To frame is to select some aspects of a perceived reality and make them more 
salient in a communicating context, and/or treatment recommendation for the item 
described.« (Entman 1993: 52) Wichtig ist zudem, dass Rahmen seit jeher von Künst
ler:innen konzeptuell genutzt und in Kunstwerken zum Thema gemacht wurden 
(vgl. Wagner/Conrad 2018: 2). Matthias Bruhn konstatiert in diesem Zusammen
hang die »Entgrenzung und Sprengung bisheriger Rahmen« als »wiederkehrendes 
Motiv« (Bruhn 2009: 37) in der Kunst. Durch das Sichtbar-Werden der Rahmung 
in Form eines changierenden Spiels mit Grenzen, Entgrenzungen und der einher
gehenden Aus- und Eingrenzung der Betrachtenden vor allem in institutionskriti
schen Arbeiten, wird der Rahmen selbst zum Verhandlungsgegenstand in Kunst
werken. 

Für die folgende Untersuchung ist vor dem Hintergrund dieser Ausführungen 
einerseits essentiell, dass es tradierte Rahmen der Kunstgeschichte gibt, die sich 
als »unbewusste Präsuppositionen« (Janecke 2014: 197), als quasi-neutralisierte und 
naturalisierte Modi des Zeigens etabliert haben und unser jeweiliges Sehen beein
flussen. Andererseits sind Rahmen seit jeher auch in künstlerische Prozesse mitein
geflossen und wurden ästhetisch zum Thema gemacht, unter anderem in Form von 
Rahmen-Entgrenzungen. Frühe Beispiele für diese lassen sich in Landschaftsmale
reien des 19. Jahrhunderts beobachten. Hier sind bereits bildimmanente ästhetische 
Konstellationen zu finden, »die Druck auf den Rahmen ausüben« (O’Doherty 1996: 
15). Die zuvor bei landschaftlichen Darstellungen angewandte strenge Bildkomposi
tion, die aus rahmenden Elementen innerhalb des Rahmens, wie etwa kulissenhafte 
Szenerien und Repoussoirfiguren, bestand, wurde durch die Himmel und Vorder
grund voneinander separierende Horizontlinie abgelöst. Die Horizontlinie scheint 
über die Begrenzungen des Rahmens hinaus weiterzulaufen und durchstößt ihn so
mit in gewisser Weise (vgl. O’Doherty 1996: 15). In impressionistischen Werken ver
stärkt sich diese rahmenauflösende Wirkung: Das Entstehen eines flachen Raums, 
»der erfundene Formen und nicht mehr, wie der illusionistische Raum, ›wirkliche‹ 
Formen enthielt, übte weiteren Druck auf den Rand aus« (O’Doherty 1996: 17). Die 
wie ein Muster wahrgenommene Landschaft lässt das Bild zudem wie ein Suchbild 
erscheinen: »Die damit verbundene Beschleunigung der Wahrnehmung läßt [sic!] 
den Rahmen zu einer zweifelhaften, nicht mehr uneingeschränkten Größe werden. 
Der Rahmen wird zur Parenthese.« (O’Doherty 1996: 16) 

Häufig angeführt werden in diesem Kontext die Werke von Claude Monet, 
dessen Landschaftsansichten wie zufällig gewählte Ausschnitte oder provisorische 
Lösungen anmuten. Die Setzung des Rahmens bekommt dadurch eine gewisse 
Willkürlichkeit zugesprochen, die »die strukturelle Bedeutung des Bildrandes 
schwächt« (O’Doherty 1996: 19). In Bezug auf die Auflösung des Rahmens spielt je
doch nicht nur Innerbildliches eine Rolle, sondern auch die Präsentation der Werke 
im Ausstellungsraum. Im Falle Monets kann das anhand seiner Nymphéas-Serie 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 221 

nachvollzogen werden. Monet wies selbst auf den zusammenhängenden Charakter 
der Serie hin, die auch in der Ausstellungssituation zum Tragen kommen sollte. Das 
Anliegen, seine Werke zusammen in der räumlichen Einheit einer geschlossenen 
Umgebung zu zeigen, lässt sich mit der Reflexion von Ausstellungs- und Zeigeprak
tiken um 1870 zusammenbringen, die in den Kreisen der Impressionist:innen zu 
beobachten waren und vor allem von Camille Pissarro befördert wurden (vgl. Baht
setzis 2006: 93). Pissarro etablierte den neutralen weißen Rahmen für die räumliche 
Begrenzung der Malereien und die lineare, thematische Hängung der Werke. So 
sollte die Aufmerksamkeit anders als bei herkömmlichen Präsentationsweisen 
auf die innerbildliche Struktur gelenkt werden und eine ungestörte Rezeption 
derer ermöglicht werden (vgl. Bätschmann 1997: 143).14 Diese Präsentationsweise 
ermöglichte die Minimierung der Grenze zwischen Realraum und Bildraum und 
forciert die »Integration des bildnerischen Objekts in die Sphäre des Betrachters« 
(vgl. Bahtsetzis 2006: 94; Traber 1995: 231). Dies stellt ein zentrales Beispiel für die 
Auflösung und das Unsichtbar-Werden des Rahmens in der Moderne dar. 

In einer intensivierten Form lassen sich Rahmen-Entgrenzungen vor allem ab 
den 1950er- und 1960er-Jahren beobachten. Exemplarisch zu nennen ist in diesem 
Kontext die Entgrenzung des Raums durch die Expansion des Werkraums, der sich 
vom Atelier in die Landschaft verlagert (Land Art), die Entgrenzung des Werkpro
zesses in der Malerei durch einen neuen Umgang mit Bildträger und Farbe (Action- 
Painting oder Shaped Canvas) und die Entgrenzung von Körpern, insofern, als dass 
der Künstler:innen-Körper an die Stelle des Bildkörpers als Trägermaterial tritt (Bo
dy Art oder performative Kunstformen). Auch lassen sich Tendenzen der Entrah
mung (vgl. Asendorf 2005) beobachten, die sich in einer völligen Immersion offen
baren und von dem – im wahrsten Sinne – grenzenlosen Eintauchen in Räume und 
Sphären geprägt sind. 

Die Entrahmung ist jedoch nicht als vollständiger Wegfall des Rahmens, son
dern eher als Verlagerung zu verstehen, wie beispielsweise in den Arbeiten von Ja
mes Turrell, Yayoi Kusama, Gregor Schneider und Fujiko Nakaya augenscheinlich 
wird. In ihnen fungieren Räume als Rahmungen. Wie solche Entrahmungen kon
kretisiert werden können, zeigt Timo Skrandies anhand der Differenzierung von 
›Interface‹ und ›Immersion‹: der »[g]erichtete[n] Wahrnehmung durch Rahmung 
(Interface) und Auflösung der Rahmung durch aisthetischen Einstieg in die bildliche 
Realität (Immersion)« (Skrandies 2010: 243). Während jede Rahmung ein Interface – 
»als mediales Dispositiv und mediale Infrastruktur« (Skrandies 2010: 243) gedacht 
– eröffnet, das den Blick lenkt und kanalisiert, kann das Ereignis der Immersion 
die Kontur und Halt gebende Rahmung verschleiern oder unsichtbar werden lassen. 

14 Das Ideal der Impresionist:innen, den Ausstellungsraum minimalistisch und zurückgenom

men zu gestalten, kann als Vorform des White Cubes interpretiert werden (vgl. Bahtsetzis 
2006: 93). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Das Ereignis der Immersion kann dementsprechend durch die aus dem Blick gera
tene Rahmung einen krisenhaften Status von Wahrnehmung hervorrufen, da das 
Eintauchen in den Bildraum selbst eine Auflösung des Rahmens implizieren kann: 

»Das geschieht dann, wenn der die spezifische Wahrnehmungssituation fokussie
rende und haltende Rahmen passiert wird bzw. wenn dieser so weitestgehend aus 
dem Blick gerät, dass die etwaigen Ränder des Dargestellten außerhalb des phy
siologischen Sehrandes liegen. Die ikonische Differenz wird fraglich, löst sich auf, 
das Medium, im Sinne eines Wahrnehmungsdispositivs, wird unthematisch, un
sichtbar.« (Skrandies 2010: 244) 

In den untersuchten Arbeiten dieses Kapitels werden Rahmen in ihrer historisch 
tradierten Form aufgegriffen, sie werden jedoch durch gezielte ästhetische Entgren
zungen markiert oder dekonstruiert. So tritt die gläserne Vitrine aus ihrer quasi- 
unsichtbaren Existenzweise als Display heraus, was in Kapitel 4.1.1 untersucht 
wird. Sie fusioniert mit Zeigepraktiken, die in frühneuzeitlichen Wunderkammern 
zu finden waren, was anhand des Kabinettschranks in Kapitel 4.1.2 beleuchtet 
wird. Denn der Rahmen als Form eines umschließenden und sowohl sich als auch 
das in seinem Inneren befindliche zeigende Gehäuse nimmt einen exponierten 
Stellenwert in historischen Wunderkammern ein. Die ornamentalen, teilweise mit 
Gold reich verzierten und somit materiell sehr präsenten Rahmen wichen in der 
Moderne dünnen hölzernen oder metallischen Leisten, die hinter dem Bildträger 
zurücktreten und oftmals bündig mit ihm abschließen. In ihrer formalen Zurück
genommenheit »unterstreichen sie auch den Respekt gegenüber der Wahrheit und 
Integrität des künstlerischen Tuns. Ohne einen Rahmen erscheint das Gemälde 
in vollständigerer und zugleich bescheidenerer Weise als das Werk des Künst
lers« (Schapiro 1994: 258). Der moderne Autonomieanspruch an das Kunstwerk 
wird durch den fehlenden oder den dezent eingesetzten Rahmen eingelöst und 
potenziert. Genauso verhält es sich mit dem White Cube, der den Besuchenden 
mit seiner Schlichtheit und seinem fehlenden Ablenkungspotenzial zu suggerieren 
vermag, hinter dem Werk zurückzutreten und ihm den gesamten inhaltlichen und 
physischen Raum zu überlassen. 

4.1.1 Modern museale Zeigepraktiken – Die gläserne Vitrine 
als paradigmatisches Display 

»Die Vitrine – ein eigentümlicher Einrichtungsgegenstand: Ich kann sie einerseits 
als glasgeschützte Präsentationsfläche begreifen, andererseits als Truhe, als Kis
te, deren Deckel für mich gelüftet worden ist, indem man ihn durch eine trans
parente Platte ersetzt hat. Die Vitrine bietet meinem Blick etwas dar, doch indem 
vor meinen Augen Objekte zur Schau gestellt werden, muss ich erkennen, dass sie 
meinem Zugriff entzogen sind. So offenbart sich der Doppelcharakter der Vitrine, 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 223 

die unablässig zwischen Intimität und Obszönität zu changieren scheint.« (Beyer 
2005: 119) 

In dieser kurzen Schilderung seiner Eindrücke umreißt Michael Beyer die grund
legende Ambiguität, die mit der Vitrine als gläsernem Gehäuse und ihrer Funkti
on als zeigendem Rahmen verbunden ist. Der Doppelcharakter besteht zum einen 
aus der absoluten Transparenz des Glases15, zum anderen aus der Illusion, die ihr 
anhaftet, alles zu zeigen und scheinbar dennoch nicht alles preiszugeben. Das Vi
trinenglas bestimmt den Blick der Betrachtenden maßgeblich mit, indem es ihn in 
einem gewissen Abstand zum Ding hält und die Sichtbarkeit dieses lenkt (z.B. nur 
von vorne oder nur von der Seite im Falle von nicht allansichtigen Vitrinen). Die de
taillierte Betrachtung unterliegt demzufolge einer gewissen Kontrolle, z.B. bei der 
Ausstellung von Büchern (hier kann der Deckel sowohl geschlossen als auch geöffnet 
sein, ebenso wie ein Reliquienschrein, entweder geschlossen oder geöffnet präsen
tiert werden kann) (vgl. Welchman 2016: 2). So setzt die Vitrine ihren Inhalt in einen 
bestimmten Rahmen, ein bestimmtes Setting oder einen frame. Sie misst ihm da
durch Relevanz und Bedeutung zu und verstärkt gleichsam bestimmte ästhetische 
Qualitäten, indem sie wie mit einer gläsernen Lupe auf die Form, Oberfläche und 
die grundsätzliche Beschaffenheit der Dinge in ihrem Inneren hinweist. Die Vitrine 
und ihre Leisten stellen aber auch »Border-lines« (Tzeng 2010: 228) dar, wie Shai- 
Shu Tzeng konstatiert: »border« kann hier im Sinne von Grenze oder Grenzziehung 
verstanden werden, die etwa als örtliche, gesellschaftliche, politische oder themati
sche Eingrenzung gedacht werden kann. Kurzum: Die Vitrine begrenzt Entitäten, 
verleiht ihnen spezifische Identitäten und beeinflusst dadurch die Wahrnehmung 
von Dingen.16 

Die von allen Seiten verglaste, allansichtige Vitrine gibt in ihrer Durchsichtig
keit vor, neutral zu sein, und besitzt dadurch eine quasi-natürliche Erscheinung.17 
Durch die Vitrine werden Fragen nach der Relation von Transparenz und Opazität, 
Präsenz und Absenz sowie Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit aufgeworfen.18 Denkt 

15 Zum Glas als künstlerisches Material vgl. u.a. Baumgärtel/Til 2008 und Wagner 2010: 113–120. 
16 Die Vitrine prägt jenseits ihrer funktionellen Eigenschaften die Wahrnehmung von Form und 

Materialität ihrer Ausstellungsstücke wesentlich mit und besitzt somit eine Art Eigenaktivi
tät, eine agency. So spielt auch die wechselseitige Beziehung bzw. das intrarelationale Ver
hältnis zwischen Ding und Display eine Rolle (vgl. u.a. Grave/Holm/Kobi 2018). 

17 Zur Ästhetik der Vitrine vgl. auch Le Corre 2018. 
18 Über die jeweilige Bauweise und Ästhetik hinaus besitzt die Vitrine auch schutzgebende und 

konservatorisch-relevante Funktionen. Einerseits bietet sie Schutz vor äußeren Einflüssen 
wie u.a. Staub, Licht, Nässe, Insekten und Diebstahl, andererseits schirmt sie die Betrach
tenden auch vor unliebsamen Gerüchen ab, die vom Vitrineninhalt ausströmen können (z.B. 
im Falle der Arbeiten von Dieter Roth oder Joseph Beuys). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

man also an Kunst in Vitrinen, dann trägt ihr gläsernes Gehäuse mit seiner agen
tiellen Kraft nicht nur zur Konstitution von Kunstwerken bei, misst ihnen Wertig
keit bei und fördert dadurch ihre Auratisierung, sondern ist ferner auch durch ihre 
Symbolik, Medialität und Materialität mit grundsätzlichen Fragen nach dem Mu
seum als institutioneller Rahmung und seiner historischen Entwicklung verbun
den. Dementsprechend ist die Vitrine mit bestimmten Repräsentationsmechanis
men sowie Macht- und Blickregimen verknüpft. In der Vitrine selbst scheinen Dinge 
von ihrem ursprünglichen Kontext isoliert und werden in einen neuen Bedeutungs
zusammenhang gebracht.19 

Bevor ich mir diese begrenzende und konstituierende Funktion der Vitrine ge
nauer anschaue, nehme ich zunächst ein historisches Ereignis in den Blick, anhand 
dessen die Quasi-Unsichtbarkeit offenkundig wird, die eng mit der ästhetischen 
Wirkmacht der Vitrine zusammenhängt. Das Phänomen des Sich-Selbst-Zeigens 
der Vitrine und ihr Hinaustreten aus der Unsichtbarkeit in die Sichtbarkeit wird 
anhand der Präsentation von Edgar Degas Arbeit Petite Danseuse de quatorze ans im 
Rahmen der fünften Impressionist:innen-Ausstellung im Jahr 1880 deutlich, die in 
der Rue des Pyramides in Paris stattfand. Im räumlichen Zentrum der Ausstellung 
stand eine leere Vitrine, in der eigentlich, so verzeichnet im Ausstellungskatalog un
ter der Nummer 34, die Arbeit Petite Danseuse de quatorze ans hätte stehen sollen (vgl. 
Berson 1996: 260). Während der gesamten Ausstellungsdauer war die Vitrine jedoch 
leer, auch im darauffolgenden Jahr 1881 verblieb sie zunächst inhaltslos: Zur Aus
stellungseröffnung am 2. April 1881 fehlte die Skulptur zur Ausstellungseröffnung 
abermals, kam jedoch mit zweiwöchiger Verspätung, am 16. April 1881, am Ausstel
lungsort an. Durch den leeren Schaukasten gewann hier erstmals die Vitrine selbst – 
als rechteckige Begrenzung – an Präsenz: »Mit der fehlenden Funktion hat der Kas
ten nun auch seine Transparenz partiell verloren. Er muss genau in dem Augenblick 
aufdringlich werden, in dem er nicht mehr hinter den darin gezeigten Gegenstand 
zurücktreten kann.« (Spies 2010: 271) Im Nachgang der zweiten Ausstellung verlieh 
die leere Vitrine der Skulptur eine große Aufmerksamkeit. Sie beförderte die kon
troversen Diskussionen der Kritiker:innen um die Vitrine und um den Verbleib des 
Inhalts (vgl. Spies 2010: 261). Nimmt man das Œuvre Degas’ in den Blick, so kann das 
voyeuristische Blickdispositiv, das sich bei vielen seiner skulpturalen Frauenfiguren 
aufdrängt, in besonderer Weise an die agency der Vitrine gekoppelt werden. Sie hält 
die Betrachtenden auf Distanz und katapultiert sie so in eine voyeuristische Posi
tion, was Spies’ Beschreibung der Arbeit Petite Danseuse de quatorze ans eindrücklich 
vermittelt: 

19 Dieser Abschnitt basiert auf Gedanken der Autorin, die bereits im Aufsatz Vitrinen publiziert 
wurden, der im Joseph Beuys-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung (2021), herausgegeben von Ti
mo Skrandies und Bettina Paust, im J. B. Metzler Verlag erschienen ist (vgl. Schüchter 2021b). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 225 

»Das Mädchen steht selbstbewusst da und adressiert den Betrachter mit einer 
ebenso provozierenden wie abweisenden Geste. Dabei ist der Glaskasten ebenso 
emblematisch wie die Figur selbst. Die Tänzerin ist in der Vitrine bloßgestellt und 
dem Blick des Betrachters ausgeliefert. Wie die vielen anderen Frauen in Degas’ 
Bildern schaut sie aber nicht zurück, sondern hat die Augen weitgehend geschlos
sen und blickt ins Leere. Auch ihr gesamter Körperausdruck nimmt die spannungs
geladene Präsentation vorweg: Die Figur ist raumgreifend, blickt und streckt sich 
nach vorne und oben und bleibt doch in sich geschlossen, was ihre Schrittstellung 
wie auch ihre Armhaltung angeht. So gesehen bleibt sie in ihrem gläsernen Käfig 
gefangen, der sie ausstellt und dabei doch auf Distanz hält.« (Spies 2010: 262) 

Durch den demonstrativen Entzug des Gezeigten führt die Vitrine, so Spies, sich 
selbst als zeigende Entität vor. Der zuvor unsichtbar scheinende Rahmen wird erst 
durch das Fehlen des Inhalts in seiner Identität augenscheinlich und tritt in das Be
wusstsein der Betrachtenden.20 Der absente Inhalt unterläuft in diesem Moment 
institutionelle Praktiken, die von spezifischen expositorischen Konstellationen ge
prägt sind, und offenbart so die tradierte Annahme von der vermeintlichen Einheit 
von Ding und Vitrine. Diese Entzweiung – das ästhetische Auseinandertreten von 
Ding und Vitrine – im expositorischen Setting lenkt somit erst den Blick auf die Rah
mung der Vitrine selbst und ruft dadurch einen Irritationsmoment bei den Betrach
tenden hervor. Die Vitrine tritt so als begrenzende und konstituierende Rahmung 
innerhalb der Ausstellung in Erscheinung und situiert sich selbst in institutionsre
flexiver Weise als quasi-neutrales museales Zeigemedium. Die Arbeit Petite Danseuse 
de quatorze ans lässt sich mitten in der Kunstgeschichte der Vitrine verorten, die eng 
mit dem musealen Zeigen und der Entwicklung des modernen Museums21 zusam
menhängt. 

Die oft aufwendig verzierten und intarsierten Kabinettschränke mit verglaster 
Front, die in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren, entwickelten 
sich im Zuge des 18. Jahrhunderts von aufwendig gestalteten Sammlungsmöbeln 
zu gläsernen Gehäusen mit einer immer reduzierteren Formensprache: die Vitrine 
entsteht. Mit der Gründung der ersten Museen werden die oftmals vollständig 
verglasten Vitrinen dann zum wichtigsten Display-Bestandteil musealer Zeigepra
xis. Betrachtet man die Vitrine als zeigendes Gehäuse, so schwingt in ihr immer 
auch die um 1800 entstehende Museumsidee mit, die sich im Zuge der Aufklärung 
herausbildete. Dabei ruft der Begriff des Museums eine Reihe von Bildern hervor, 

20 Ähnlich verhält es sich auch bei der Arbeit Le Vide (1958) von Yves Klein, die ebenfalls aus 
einer leeren Vitrine besteht. Ausgestellt in den weiß gestrichenen Räumen der Galerie Iris 
Clert eröffnete die Arbeit Fragen in Bezug auf das Wie des Zeigens. 

21 Der Begriff Museum ist auch schon in der Frühen Neuzeit zu finden, dort wird er ebenfalls 
für Wunderkammern genutzt. An dieser Stelle geht es jedoch um den modernen Museums

begriff, der sich um 1800 herausbildete. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

»deren Herkunft und Bedeutung normalerweise nicht mehr reflektiert wird, denn 
erst im Kontext von Aufklärung und Französischer Revolution entsteht Ende des 18. 
Jahrhunderts ein fester Ort, an dem Gegenstände auf Dauer aufbewahrt und zum 
Ansehen für jeden ausgestellt werden« (Fliedl 2016: 47). 

Aus der Zusammensetzung (Kunst, Natur, Geschichte und Handwerk/Technik) 
der ersten Museen, wie sie sich in Paris ab 1793 abbildeten, entwickelte sich eine 
immer stärkere disziplinäre Differenzierung und fachliche Spezialisierung, die 
einerseits innerhalb der großen Museen zur Herausbildung unterschiedlicher Ab
teilungen führte und andererseits in der Gründung eigenständiger Museen (unter 
anderem Naturkundemuseen, ethnografische Museen, Kunstmuseen, Technikmu
seen) mündete, die die Dingwelten der jeweiligen Fachgebiete ausstellen (vgl. Fliedl 
2016: 48). Vor allem im 19. Jahrhundert wurden die musealen Depots in Europa 
räumlich mit rasanter Geschwindigkeit erweitert. Es wurde exzessiv gesammelt, 
was in diesem großen Ausmaß nur mit der gewaltvollen und zwangsweisen Aneig
nung von Dingen möglich war, was Gottfried Fliedl wie folgt pointiert: »Museen 
gehen nicht nur auf Geschenke, Säkularisierungen oder Bergungen, Rettungen, 
archäologische Grabungen und Funde zurück, sie profitieren auch von der politi
schen, militärischen und wirtschaftlichen Ungleichheit unter den Gesellschaften 
und Staaten.« (Fliedl 2016: 48) Diese von Fliedl benannte Ungleichheit wurde ausge
nutzt und das sog. Sammeln außereuropäischer Artefakte durch den Deckmantel 
der Wissenschaftlichkeit legitimiert. Zu diesem Zweck wurden eigene Infrastruk
turen geschaffen, etwa die sog. ›Völkerkundemuseen‹ (vgl. Savoy, zit.n. Bohr/Knöfel 
2021: o. S.). 

Welche Rolle spielt die Vitrine in diesem Kontext? Vor dem Hintergrund un
rechtmäßiger Aneignungen und dem Ausstellen erbeuteter Artefakte in westlichen 
Museen war die Vitrine als kontext-neutralisierender Rahmen ein wichtiger Akteur. 
Gerade auf den großen Weltausstellungen und Völkerschauen des 19. Jahrhunderts 
wurde der Blick auf das ›Andere‹ durch eine Weglassung des kulturellen Kontexts 
des jeweiligen Dings, die Aussparung der Aneignungs- und Provenienzgeschichte 
und das quasi-neutrale Glas der Vitrine ausgeblendet. Die der Vitrine inhärente Au
ratisierungspotenz trug zudem zur Authentizitätsbeglaubigung von exotisierenden 
Fantasien und Fiktionen bei.22 Ihre begrenzende Funktionsweise bekommt ange
sichts dessen eine neue Dimension: Durch den fehlenden Kontext und die Stillstel
lung des Dings in der Vitrine wurde das ›Fremde‹ erst mit konstituiert.23 So kann 
sie auch als Symbol für modern-museale Aneignungspraktiken westlicher Museen 

22 Zur Inszenierung außereuropäischer Kulturen in den frühneuzeitlichen Wunderkammern 
vgl. Collet 2010 und Collet 2007. 

23 Zur Vermarktung des Fremden vgl. Wolter 2005. Zur Zurschaustellung von Menschen und ih
rer Inszenierungen auf etwa Völkerschauen vgl. u.a. Liepsch/Warner 2018, Thode-Arora 2014, 
Zimmerer 2013, Zickgraf 2012, Grewe 2006, Dreesbach 2005 und Mergenthaler 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 227 

gedacht werden, die eng mit einer eurozentrischen Perspektive und hegemonialen 
Bestrebungen verknüpft waren. 

Darüber hinaus besitzt die Vitrine auch einen sozio-ökonomischen und konsu
mistischen Stellenwert, der sich im 19. Jahrhundert mit neuen Verfahrensweisen der 
Glasproduktion herausbildete und mit der Möglichkeit einherging, immer größere 
Glasflächen, etwa für Schaufenster, anzufertigen. Betrachtet man Glas im Kontext 
von Konsumwelten des 19. Jahrhunderts, dann liegt der Verweis auf den Crystal Pa
lace24 (1851–1936) von Robert Paxton nahe, der die zukunftsweisenden Möglichkeiten 
des Eisen-Glas-Skelett-Baus für die Architektur publikumswirksam demonstrierte. 
Die im Rahmen der ersten Weltausstellung 1851 erbaute Architektur sollte als Ge
häuse für eine immense Verkaufsausstellung Industrie und Handel zugutekommen 
und vor allem auch nationale Interessen befriedigen und »einen neuen Absatzmarkt 
für die britischen Erzeugnisse« (vgl. Mattie 1998: 12) generieren. Die im Falle des 
Crystal Palace noch vor dem Auswalzen mundgeblasenen Glasscheiben konnten ei
nige Jahrzehnte später (1914) bereits maschinell gezogen werden (vgl. Wagner 2010: 
115–116), was die Fantasien um das Potenzial von Glas als Material und Baustoff be
förderte. 

Die allansichtige Vitrine, die meistens aus Glas und Stahl gefertigt wurde, ver
weist durch ihre Materialkombination somit auf die emblematischen Materialien 
der modernen architektonischen Avantgarde (vgl. Endt-Jones 2016: 95) und einer 
sich etablierenden ›Glaskultur‹, die Walter Benjamin in seinem Text Spurlos Wohnen 
wie folgt charakterisiert: 

»Das haben nun die neuen Architekten mit ihrem Glas und ihrem Stahl erreicht: 
Sie schufen Räume, in denen es nicht leicht ist, eine Spur zu hinterlassen. ›Nach 
dem Gesagten‹, schrieb bereits vor zwanzig Jahren Scheerbart, ›können wir wohl 
von einer ›Glaskultur‹ sprechen. Das neue Glas-Milieu wird den Menschen voll
kommen umwandeln‹.« (Benjamin 2009: 112) 

Diese ubiquitäre ›Glaskultur‹ und ihre revolutionäre Kraft, die Benjamin in Bezug 
auf Scheerbart beschreibt, betraf nicht nur den Bereich des Architektonischen (Crys
tal Palace) und die Museumsvitrine, sondern auch eine Reihe anderer gläserner Ge
häuse, wie das Zimmergewächshaus oder das Aquarium, die alle »in einem größe
ren Kontext viktorianischer Glaskultur« standen, »die dem 19. Jahrhundert den Ti
tel ›Crystal Age‹ eingebracht hat und sich in einer beispiellosen wissenschaftlichen 
und gesellschaftlichen Konjunktur des Materials ›Glas‹ manifestierte« (Vennen 2018: 
265). So lässt sich konstatieren, dass durch das scheinbar »neutrale[] Blickdispo
sitiv« und die »quasi-immaterielle[] Substanz« (Vennen 2018: 268) des Glases ent

24 Zum Crystal Palace und seiner Bedeutung im 19. Jahrhundert vgl. u.a. Stamper 2016, Mattie 
1998: 10–17 und Schild 1983. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

materialisierte gläserne Gehäuse unterschiedlicher Dimension entstanden, die al
lesamt dem aufklärerischen Streben nach absoluter Transparenz entsprachen. 

Das lässt sich mit Tony Bennetts Ausführungen zum Verhältnis von Ausstellun
gen des 19. Jahrhunderts und Michel Foucaults Überlegungen zu Macht- und Blick
regimen in Verbindung bringen. Die von Bennett untersuchten und als »exhibitio
nary complex« (Bennett 1994: 124) bezeichneten Ausstellungsensembles beschreibt 
er als komplexe relationale Netzwerke, die von vielfältigen Bedeutungsstrukturen 
und Machtkonstellationen durchzogen sind. Anknüpfend an die Thesen Foucaults in 
Überwachen und Strafen (1975) zeigt er auf, dass Ausstellungen bzw. Ausstellungskom
plexe, wie das paradigmatische Format der Weltausstellung im 19. Jahrhundert, als 
Disziplinierungsmaschinerie der bürgerlichen Gesellschaft fungierten (vgl. Bennett 
1995; Hoffmann 2013: 58). Bennett begründet das auch mit dem zeitlichen Zusam
menfallen der neuen Ausstellungskomplexe und der Eröffnung des großen franzö
sischen Gefängnisses in Mettray im Jahr 1840, in dem er einen Schlüsselmoment für 
die Entwicklung des karzeralen Systems sieht.25 Beide Phänomene bilden sich zwi
schen Ende des 18. bis Mitte des 19. Jahrhunderts heraus (vgl. Bennett 1994: 124). So 
fasst Bennett Ausstellungen – in Anlehnung an Foucaults Thesen – als dispositive 
Strukturen auf (vgl. Hoffmann 2013: 58). 

Die Vitrine steht somit nicht nur für den begrenzenden Blick auf die ›Ande
ren‹, den sie durch ihre Inszenierungen mit konstituierte, sondern verkörpert 
gleichzeitig auch durch ihr Gemachtsein aus Glas (und Stahl) den Fortschritt der 
industriellen Revolution im 19. Jahrhundert, der neue architektonische, aber auch 
konsumistische Möglichkeiten eröffnete. Im Kontext von musealen Ausstellungs
praktiken steht sie par excellence für das moderne Museum und seine scheinbar 
neutralen und objektiven Zeigemodi, die sich durch sie etabliert und naturalisiert 
haben. Durch sie wurden spezifische Narrative produziert und reproduziert, ohne 
die Erzählintentionen und -produktionen als »Teil kultureller Praktiken, in denen 
sich Repräsentationsbedürfnisse, individuelle und kollektive Narrationen sowie 
gesellschaftliche Diskurse und Wissensformen manifestieren« (Muttenthaler/ 
Wonisch 2006: 9), mitzureflektieren oder für die Rezipient:innen offenzulegen. So 
wurden die Fragen »Wer spricht?« und »Wer spricht für wen?« im musealen Kontext 
lange weitestgehend ausgeklammert, da »Autorschaft und Autoritätsansprüche […] 
hinter diskursiven Wahrheitskonstruktionen verborgen« (John 2010: 27) blieben. 

25 Das Konzept des karzeralen Systems entwickelt Michel Foucault in seiner Schrift Überwa
chen und Strafen (1975), in der er das moderne Strafvollzugssystem anhand der Strafanstalt 
Mettray in Frankreich beschreibt. Die Komplexität des karzeralen Systems fasst er wie folgt 
zusammen: »It is this complex ensemble that constitutes the ›carceral system‹, not only the 
institution of the prison, with its walls, its staff, its regulations and its violence. The carceral 
system combines in a single figure discourses and architectures, coercive regulations and 
scientific propositions, real social effects and invincible utopias, programmes for correcting 
delinquents and mechanisms that reinforce delinquency.« (Foucault 1979: 284) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 229 

Dieses quasi-neutrale und quasi-objektivierende Zeigen ist somit auch der Vitrine 
einverleibt und wird in künstlerischer Praxis vor allem in den 1970er-Jahren im 
»golden age« (Mesch 2013: 121) der Vitrine ästhetisch aufgegriffen, reflektiert und 
kritisiert.26 

4.1.2 Vormoderne Zeigepraktiken – Das Verhältnis von Ergon und Parergon 
am Beispiel des Kabinettschranks 

Während die allansichtige gläserne Vitrine, aber auch der White Cube und die 
einreihige Leinwand-Hängung, sich als Topoi für modern-museales Zeigen eta
blierten, ist der Kabinettschrank als äquivalentes paradigmatisches Zeigemöbel 
frühneuzeitlicher Wunderkammern aufzufassen, der zwischen 1550 und 1570 in 
den ersten Kammern im deutschsprachigen Raum – Wien, Dresden, Innsbruck, 
Kassel und München – zu finden war. Der Kabinettschrank als Zeigemöbel kann 
in diesem Kontext als frühneuzeitliche Entsprechung zur Vitrine gedacht werden. 
Denn in ihm werden grundsätzliche Merkmale von Zeigepraktiken historischer 
Wunderkammern augenscheinlich. Dies lässt sich anhand des Aquarells des Ulmer 
Malers Joseph Arnold aus dem Jahr 1668 konkretisieren, das die Kunstkammer der 
Regensburger Großeisenhändler- und Gewerkenfamilie Dimpfel abbildet (Abbil
dung 30). Die Malerei zeigt lange mit Textil bedeckte Tische, die allerlei Dinge auf 
sich vereinen. Neben den Raum dominierenden Tischen findet sich auch anderes 
Zeigemobiliar wieder: Regale, Kommoden und Kabinettschränke, die zum einen auf 
dem Boden, zum anderen auf dem rechten Tisch positioniert sind, in denen weitere 
Gegenstände verstaut sind: »In größeren, vor allem fürstlichen Sammlungen gab 
es wohl noch mehr hohe Schränke, Kabinette, Truhen und Futterale.« (Spenlé 2011: 
71) Neben Tischen und Regalen war es der beliebte Kabinettschrank, der oftmals 
aufwendig verziert den Sammlungsbeständen als Rahmung in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern diente (vgl. Spenlé 2011: 71). 

26 Die künstlerische Beschäftigung mit der Vitrine lässt sich wie folgt auffächern: »Die themati

sche Fokussierung auf die Vitrine reicht vom leeren Gehäuse bei Dan Graham und Yuji Take
oka, über feministische Perspektiven bei Rosemarie Trockel und Josephine Meckseper bis hin 
zu Konservierungs- und Vergänglichkeitsfragen bei Damien Hirst, Jeff Koons und Mariele 
Neudecker. Darüber hinaus werden konsumkritische Fragen bei Reinhard Mucha sowie Re
miniszenzen an die Ordnungskriterien und Zeigemöbel frühneuzeitlicher Wunderkammern 
bei Mark Dion und Arman aufgegriffen.« (Schüchter 2021b: 112) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Abbildung 30: Joseph Arnold, »Kunstkammer der Regensburger Großeisen
händler- und Gewerkenfamilie Dimpfel«, 1668. Deckfarbe mit Goldhöhung
auf Pergament. 14,9 x 19,1 cm. Museum Ulm. Inventarnummer: 1952.2611.
© Museum Ulm. Foto: Museum Ulm

Jenseits seiner vielseitigen Formgestalt, die sich mit den wandelnden An
sprüchen an das Zeigemöbel27 über die Zeit hinweg änderte, gibt es einige kon
struktionsbedingte Konstanten, die den Kabinettschrank als solchen spezifizieren:
Der von zwei Türen verschlossene Holzkasten bildet den Grundkorpus, der meist
auf einem tischartigen Untergestell positioniert und befestigt war. Die aus vier
Tischbeinen bestehende Unterkonstruktion wurde im Laufe des 17. Jahrhunderts
zunehmend durch Schubladen ersetzt, in denen man zusätzliche Dinge unterbrin
gen konnte. Buffet- und Apothekerschränke oder auch Warenschränke können als
formalästhetische Vorgängermöbel angesehen werden, die als Inspirationsquelle
für die Ästhetik der Kabinettschränke dienten (vgl. Heesen 2011: 95, Anm. 34; Alfter
1986; Bohr 1993; Feulner 1980). Kunstkammerschränke oder Schrankkabinette, die
oft in den Wunderkammer-Inventaren textlich auch als Schreibtische auftauchten,
wurden in Süddeutschland zuerst von Wenzel Jamnitzer (1507/8–1585) hergestellt.
Seine Schränke waren konzeptionelle Vorbilder für die Entwürfe des Augsburger
Unternehmers Philipp Hainhofer (1578–1647) (vgl. Veltrup 2012: 223; Hauschke 2003:

27 Zur wissenschaftlichen Betrachtung von Zeigemöbeln vgl. Stört 2020, Hackenschmidt/

Engelhorn 2011, Habsburg-Lothringen 2010 und Heesen/Michels 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 231 

128), als dessen berühmtester Kabinettschrank der sog. Pommersche Kunstschrank28 
gilt (vgl. u.a. Lessing/Brüning 1905; Hannes 1990; Mundt 2009; Emmendörffer 
2014).29 

Der kunstinteressierte Herzog Philipp II. von Pommern-Stettin gab einen sol
chen Schrank bei dem Kunstagenten und Sammler30 Hainhofer in Auftrag, der ihn 
ab 1610 mit Hilfe von Augsburger Kunsthandwerkern bauen ließ. Der während des 
2. Weltkriegs verbrannte und somit heute nicht mehr existierende Schrank wurde 
von einem Zeitgenossen, dem Maler Anton Mozart, bildlich festgehalten (Abbildung 
31): Die Malerei imaginiert die Übergabe des Pommerschen Kunstschranks an den pom
merschen Herzog Philipp II. im Jahr 1615 vor der Fertigstellung des Schranks. Es ver
eint die an seiner Herstellung beteiligten Akteure, die jedoch bei der Übergabe zwei 
Jahre später nicht dabei waren. 

28 Das Gehäuse des Pommerschen Kunstschranks verbrannte in den letzten Kriegstagen 1945 in 
Berlin. Erhalten haben sich jedoch zahlreiche Werkzeuge und Utensilien, die in ihm auf
bewahrt waren (vgl. Emmendörffer 2014: 35). Der sich heute in der Universität Uppsala be
findende Kabinettschrank (1625 bis 1631 hergestellt) ist der einzige von Hainhofers Kunst
schränken, der heute noch vollständig erhalten ist, einschließlich seines Inhalts. Zu Hainho
fers Schrank in Uppsala vgl. u.a. Boström 1988. 

29 Heinz-Toni Wappenschmidt betont die Wichtigkeit von Barbara Mundts Studie Der Pommer
sche Kunstschrank des Augsburger Unternehmers Philipp Hainhofer für den gelehrten Herzog Philipp 
II. von Pommern (2009) in diesem Kontext. In dieser legt sie dar, dass entgegen der ursprüng
lichen Annahme, der Schrank sei lediglich einem einzigen Urheber, Philipp Hainhofer, zu
zuschreiben, er aus einem Netz an verschiedenen Akteuren hervorgegangen ist. Durch eine 
neue quellenkundliche Analyse konnte aufgezeigt werden, dass der Pommersche Kunstschrank 
durch das Zusammenspiel von Augsburger Handwerker:innen, gelehrten Personen, Mitglie

dern des Stettiner Hofs und insbesondere durch Marx Fugger entstand (vgl. Wappenschmidt 
2010: 469; Mundt 2009). 

30 Im Jahr 1604 legte Philipp Hainhofer, laut eigener Angabe, eine eigene Kunstkammer an. 
Hainhofers Kunstkammer avancierte im Laufe der Zeit zu einer beliebten Sehenswürdigkeit 
in Augsburg (vgl. Boström 1994: 557). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Abbildung 31: Anton Mozart, »Übergabe des Pommerschen Kunstschranks«,
um 1616/15. Öl auf Holz. © Staatliche Museen zu Berlin, Kunstgewerbemu
seum. Foto: Karen Bartsch

Somit stellt das Bild eine fiktive Szenerie dar. Lediglich Hainhofer und der
Kistler31 Ulrich Baumgartner brachten 1617 den Schrank an den Stettiner Hof,
um ihn dort zu übergeben (vgl. Emmendörffer 2014: 41). Der Realität entspricht
jedoch die Darstellung des Schranks selbst, das zeigt der Vergleich mit der vor
seiner Zerstörung aufgenommenen Fotografie. Durch die geöffneten Türen des
Schranks gewährt uns das Bild einen Einblick in das Innenleben des Pommerschen
Kunstschranks, das ebenso durchdacht und ausgeschmückt wirkt wie sein äußeres
Erscheinungsbild.

Die im Schrank bereits bei der Übergabe befindlichen Dinge – unter anderem
eine Apotheke, chirurgische Instrumente, verschiedene Werkzeuge, Besteck, eine
mechanische Uhr und ein Fernrohr32 – scheinen nicht im Fokus des Interesses zu
stehen, sie gehen viel eher eine Symbiose mit dem sie rahmenden Schrank ein, in
dem für jedes von ihnen, je nach individueller Größe, ein Platz vorgesehen ist. Da
durch ergibt sich ein Gesamtensemble, welches die grundsätzliche Frage nach dem

31 Der Begriff Kistler oder Kistlerin ist die historische Berufsbezeichnung für Tischler oder Tisch
lerin.

32 Zum Inhalt des Pommerschen Kunstschranks vgl. Emmendörffer 2014: 54–57 und Mundt 2009:
171–392.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 233 

Verhältnis von Rahmen und dem zu Rahmenden tangiert, das die Kunstgeschich
te seit jeher beschäftigt (vgl. Kapitel 4.1). Zentral ist hierfür die Relation zwischen 
Haupt- und Nebensache (griech. ergon oder parergon33), dem bildlichen Zentrum und 
dem schmückenden Beiwerk, so wie es Jacques Derrida eindrücklich beschreibt: 

»Ein Parergon tritt dem ergon, der gemachten Arbeit, der Tatsache, dem Werk ent
gegen, zur Seite und zu ihm hinzu, aber es fällt nicht beiseite, es berührt und wirkt, 
von einem bestimmten Außen her, im Inneren des Verfahrens mit; weder einfach 
außen noch einfach innen; wie eine Nebensache, die [sic!] man verpflichtet ist, am 
Rande, an Bord aufzunehmen. Es ist zunächst (d’abord) das An-Bord (l’à-bord).« 
(Derrida 1992: 74) 

Vergleicht man diese komplexe Relation zwischen Rahmen und Inhalt beim Pom
merschen Kunstschrank mit den Erkenntnissen des vorangegangenen Kapitels, so ist 
hier eine eindeutige Verschiebung der Art und Weise des Zeigens zu beobachten. 
Während modern-museale Zeigepraktiken den Rahmen weitestgehend verschwin
den lassen, wie anhand der impressionistischen Ausstellungsweisen gezeigt wur
de (vgl. Kapitel 4.1), und ihn quasi-neutralisieren, ist im Falle des Kabinettschranks 
ein rahmendes Gehäuse zu finden, das eine potente Präsenz besitzt, die kaum ge
steigert werden kann und nicht hinter dem Inhalt zurücktritt. Das von Opazität 
und Materialfülle strotzende, aus Ebenholz bestehende Gehäuse ist alles andere als 
schlicht und unscheinbar und setzt die in ihm befindlichen Utensilien und Werk
zeuge in ein kontextvolles Setting aus bildlichen Verweisen und Fabulationen.34 Die 
sich im Schrank befindlichen Dinge bilden so »eine feste, nicht aufzulösende Einheit 
mit dem Möbel […] zwischen Sammlungsinhalt und Bildschmuck bestanden gewis
se Korrespondenzen« (Boström 1994: 555). 

Kabinettschränke, die wie der Pommersche Kunstschrank oftmals ein labyrinthar
tiges Innenleben mit vielen Geheimfächern und auf den ersten Blick unzähligen un
terschiedlichen Türen, Schubladen und Ablageflächen besaßen, waren jedoch nicht 
immer mit Dingen befüllt und dienten funktionell nicht immer als rahmendes Ge
häuse. Das lässt sich in der Dresdner Kunstkammer beobachten. Dort besaßen die 
Schränke größtenteils keine Aufbewahrungsfunktion (vgl. Veltrup 2012). Die in der 
Dresdner Kunstkammer reichlich vorhandenen Instrumente und Werkzeuge wur
den in eigens für sie hergestellten stabilen eisernen oder hölzernen Gehäusen un
tergebracht (vgl. Veltrup 2012: 233–235), die Kunstkammerschränke dagegen waren 

33 Der Begriff Parergon bezeichnet sog. Beiwerk, das in der deutschen Sprache aus para = ›bei‹ 
und ergon = ›Werk‹ zusammengesetzt wird. Para kann auch mit ›gegen‹ übersetzt werden, so 
dass ein Parergon auch als ›Gegenwerk‹ aufgefasst werden könnte. Zum Verhältnis von Innen 
und Außen in Bezug auf den Rahmen vgl. Körner/Möseneder 2010. 

34 Zum Bildprogramm des Pommerschen Kunstschranks vgl. Emmendörffer 2014: 44–52. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

eher Sinnbild für die fürstliche Ordnung und besaßen ein repräsentatives Anliegen
(und wurden vermutlich darum leer belassen) (vgl. Veltrup 2012: 235).35

Jenseits ihrer Funktion als Behältnis oder Gehäuse wohnt Kunstkammerschrän
ken, wie Anne Veltrup zeigt, somit auch ein symbolisch-verweisender Charakter
inne (vgl. Veltrup 2012). Der aufwendig verzierte und kunstvolle Korpus des Ka
binettschranks signalisiert somit einerseits die Machtstellung, den Reichtum und
die Kunstsinnigkeit des Fürsten oder der Fürstin. Mit Blick auf den Ort, d.h. die
Wunderkammer, wo die Kabinettschränke räumlich neben anderen Dingen ausge
stellt waren, besitzen sie andererseits eine symbolische Funktion für die Ordnungs
struktur der Sammlung und sind durch ihren strukturell-verschachtelten Aufbau
als »Konzentrat der frühneuzeitlichen Wunderkammer« (Daston/Park 2002: 304)
zu deuten. Das klingt auch in den Ausführungen von Veltrup im Falle der Dresd
ner Kunstkammer, aber auch bei der Betrachtung des Pommerschen Kunstschranks an:
Der Kabinettschrank ist Sinnbild eines Ordnungsverständnisses, das aus der für die
Zeit der ersten Wunderkammern im 16. Jahrhundert typischen Verweisstruktur von
Mikro- auf Makrokosmos herrührt, das Michel Foucault mit der ›Episteme der Ähn
lichkeit‹ begrifflich gefasst hat (vgl. Foucault 2017: 46–77). Foucault beobachtet im
Wissen des 16. Jahrhunderts eine grundlegende Struktur des Denkens, die in ver
borgenen Analogien zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos funktionierte. Die
se intrinsischen Verbindungen und kosmischen Verknüpfungen zwischen den Din
gen lassen sich, laut Foucault, mit Hilfe von Signaturen, etwa mittels der Oberflä
chenstruktur oder Formgestalt der Dinge, entziffern, welche zeichenhaft auf etwas
Übergeordnetes verweisen. Als paradigmatisches Beispiel führt er die Ähnlichkeit
der Walnuss mit der Form des menschlichen Gehirns an. Die Formanalogie zwi
schen Nuss und Gehirn sei ein Indiz für ihre heilende Wirkung bei Kopfschmerzen,
so die allgemeine Auffassung der Zeit (vgl. Foucault 2017: 58).

Denkt man den Kabinettschrank vor diesem Hintergrund als Architektur en mi
niature – als Wunderkammer im Kleinen – dann deutet er auf den Makrokosmos
seines Ausstellungsorts hin, der wiederum als Welt in Miniatur auf die Welt als Ma
krokosmos verweist.36 Der Gedanke des Kabinettschranks als miniaturisierte Wun

35 Erst Jahrzehnte später wurden die Schränke der sächsischen Kurfürsten mit Dingen bestückt,
ursprünglich waren sie ›dinglos‹: »Die Besonderheit der Kunstkammerschränke der sächsi
schen Kurfürsten ergibt sich aus ihrer ungenutzten praktischen Funktion, falls diese über
haupt theoretisch vorgesehen war. Selbstverständlich wäre es ein Leichtes gewesen, sämtli

che vorhandenen Schubladen, Kästen und Geheimfächer mit erlesenen Raritäten zu füllen.
Die Tatsache, dass ihre Besitzer dieses unterließen und erst Jahrzehnte später Objekte in den
Schränken verstaut wurden, verweist deutlich darauf, dass die Möbel vor allem sinnbildlich
die fürstliche Ordnung spiegeln sollten.« (Veltrup 2012: 235)

36 Nach Stefan Laube kann die Ausbreitung der Kunstkammeridee als »schöpferische Verdrän
gung der Wunderwelt« (Laube 2011: 180) aus dem Kirchenraum des Spätmittelalters be
schrieben werden. Nachdem sich Kirchen während der Reformation in pragmatische Räume

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 235 

derkammer ist auch bei Hainhofer zu finden. Als »aine verwunderliche kunstkam
mer und haussrath zuegleich [sic!]« (Hainhofer, zit.n. Boström 1994: 555) bezeichnet 
Hainhofer einen seiner Kabinettschränke, die er bei Augsburger Kunsthandwerkern 
in Auftrag gab. Der Begriff Kabinett37 verweist etymologisch auf eine Räumlich
keit – etwa ein kleines Zimmer oder einen Nebenraum –, was die Verweisstruktur 
zwischen Kabinettschrank und Wunderkammer nochmals unterstreicht. In diesem 
Kontext erscheint auch der Begriff der Mise en abyme passend: Der aus der Heraldik 
herrührende Begriff der Mise en abyme, der ein Bild beschreibt, das sich selbst ent
hält, also ein Bild im Bild, impliziert oftmals auch das Moment der unendlichen Re
produktion, Spiegelung und komplexen ästhetischen Selbstbezüglichkeit – ähnlich
einer russischenMatrjoschka-Puppe.    

Über den Kabinettschrank hinaus lassen sich viele weitere Rahmenformen in 
Wunderkammern identifizieren, die nicht nur als rahmendes Beiwerk (Parergon) 
fungierten, sondern das jeweilige Kunstkammerding (Ergon) grundlegend mitkon
stituierten. Das bildliche Spiel mit innerem und äußerem Rahmen tritt besonders 
virtuos in vielen heute noch erhaltenen Kunstkammerdingen der Sammlung von 
Erzherzog Ferdinand II. in Erscheinung, die er 1570 im Schloss Ambras in Innsbruck 
einrichtete. Auffallend ist, dass eine Vielzahl der Sammlungsbestände unterschied
liche Rahmungen aufweisen. Es lassen sich in diesem Kontext drei verschiedene 
Formen identifizieren: Zum einen existieren kastenartige Rahmen, die aus vegeta
bilen Elementen aufgebaute (Bild-)Welten räumlich begrenzen und dadurch Natur 
in Form von naturalia in gewisser Weise ordnen und sinnbildlich ›bändigen‹. Zum 
anderen finden sich aus Insektenflügeln gefertigte Pflanzenmosaike in der Samm
lung wieder, die durch die gleichförmigen vegetabilen Elemente auf ihren Goldrah
men Fragen nach Normierung und der hier verschwimmenden Grenze von Natur 
und Kultur aufwerfen (vgl. Bredekamp 2015a). Eine weitere Rahmenform ist anhand 

verwandelten, fand das Bedürfnis nach Wundern im bürgerlichen oder fürstlichen Milieu in 
den Wunderkammern seine Erfüllung. Die dreistufige Gehäusestruktur zwischen Reliquie, 
Reliquiar und Kirchenraum findet ein Pendant in den Vermittlungs- und Zeigestrategien der 
Wunderkammern, die aus einem Ensemble von Behältnissen, Schränken und Schubladen 
und einem schlichten Raum, dem Gehäuse, bestehen (vgl. Laube 2011: 180). Die andächti
ge Betrachtung der Reliquien äquivalisiert sich, so Laube, im Bestaunen der Kuriositäten in 
Wunderkammern. 

37 Etymologisch bedeutet der Begriff Kabinett kleines Zimmer oder Nebenraum. Mit späteren, 
im Französischen entstandenen Bedeutungen wird mit dem Begriff cabinet auch ein Arbeits
zimmer eines Fürsten oder Ministers (vor allem im 17. Jahrhundert) bezeichnet. Ein Kabinett 
beschreibt aber auch einen Raum zur Aufbewahrung und zur Ausstellung von Sammlungen 
z.B. Raritätenkabinett (17. Jahrhundert), Münzkabinett, Naturalienkabinett (18. Jahrhundert) 
oder Wachsfigurenkabinett (19. Jahrhundert). Vgl. »Kabinett«, in: Berlin-Brandenburgische 
Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. 
https://www.dwds.de/wb/Kabinett (Zugriff: 05.05.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Kabinett
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kabinett


236 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

der Gruppe von eingefassten Naturalien zu beobachten. Es handelt sich um vergol
dete Silber-Einfassungen, die den Herkunftsort der Naturalien bildlich aufgreifen
und förmlich mit dem Naturding zu verschmelzen scheinen. Die Rahmungen be
fördern einerseits die bildliche Fusion von organischen und künstlichen Elementen
und grenzen das Gerahmte von der Umgebung ab, sind jedoch andererseits selbst
auch Trägermedium von Bildern.

Zusammenfassend lässt sich der Kabinettschrank als paradigmatischer Modus
vormoderner Zeigepraktiken denken, der mit seiner materialen Präsenz, seiner
mikro- und makrokosmischen Verweisstruktur als Mise en abyme einen selbstrefe
rentiellen Charakter besitzt. Im Gegensatz zu modern-musealen Zeigepraktiken
findet sich im Falle des Kabinettschranks eine wechselseitige, nicht klar vonein
ander zu trennende Konturierung von Ergon und Parergon, von Rahmen und zu
Rahmendem. Der Kabinettschrank mit seinem heterogenen Inhalt spiegelt dem
nach die Räumlichkeiten der Wunderkammer und die in ihnen gezeigten Dinge
wider. Somit reflektiert der Kabinettschrank sich selbst in seiner Identität als
ausgestellte Entität. Während die gläserne Vitrine hinter dem Gezeigten visuell
zurücktritt, fast unsichtbar wird, ist beim Kabinettschrank ein Überhang an prä
sentischer Qualität festzustellen, die ihn rezeptionsästhetisch vor die ausgestellten
Dinge in seinem Inneren treten lässt. Auch die Notwendigkeit zur körperlichen
Interaktion, um sich die Dinge im Innern des Kabinettschranks erschließen zu
können, ist ein charakteristisches Merkmal seiner Existenzweise als Zeigemobiliar.
Ähnlich verhält es sich mit der Wunderkammer: Um ihren Raum zu erkunden,
erforderte es ebenfalls eine gesteigerte körperliche Aktivität, da die ausgestellten
Dinge – entgegen modern-musealer Präsentationsweisen – nicht auf Augenhöhe
angeordnet, sondern auch an der Decke oder auf Bodenhöhe platziert waren. Re
cken, Strecken oder Bücken waren daher notwendige Körprepraktiken, um sich auf
den ersten Blick Verborgenes zu erschließen und versteckte Winkel blickend und
tastend zu erkunden. Auch das aktive Öffnen oder Herausziehen von Schubladen
oder Fächern, um zuvor Unsichtbarem zur Sichtbarkeit zu verhelfen, gehörte zu
dieser speziellen Rezeptionsweise. Die daraus entstehende Dynamisierung des
Blicks resultiert aus der Konfrontation mit einem heterogenen, dichten Ding-
Ensemble, das visuelle Unruhe stiftet und das menschliche Auge herausfordert.

4.2 Janet Laurence: Deep Breathing – Resuscitation for the Reef
(2015–2016/2019)

Die in Australien lebende, interdisziplinär arbeitende Künstlerin Janet Laurence
beschäftigt sich seit den 1990er-Jahren mit den vom Menschen verursachten
Umweltveränderungen und den weitgreifenden Wandlungen im Verhältnis von
Menschen, Dingen und Umwelt, durch die sich das Anthropozän konstituiert.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 237 

Dabei eröffnet sie mit ihren großformatigen Installationen Wahrnehmungsräume, 
die die Verschmelzung von Artifiziellem und Natürlichem bildlich materialisie
ren und im Ausstellungsraum sinnlich erfahrbar machen. Ihre interdisziplinär 
ausgerichtete künstlerische Praxis changiert dabei zwischen naturwissenschaftli
chen und politisch-aktivistischen Ansätzen. Nicht nur auf der inhaltlichen Ebene 
wendet sich Laurence mit ihren Arbeiten den Themen anderer Disziplinen zu – 
vor allem der Biologie – sondern sie bedient sich auch auf methodischer Ebene 
naturwissenschaftlicher Praktiken, die sie als forschende Künstlerin adaptiert und 
somit methodologische Fragestellungen künstlerischer Praxis aufwirft. Mit ihren 
multimedialen Umgebungen treten Denkbilder in Erscheinung, die die Veränder
lichkeit des Klimas und die Auswirkungen für nicht-menschliche Spezies in den 
Fokus rücken. Das Verhältnis von (Natur-)Wissenschaft und Kunst dient ihr dabei 
als Diskursrahmen. Der in ihren Arbeiten offenkundig werdenden Sorge um die 
Fragilität natürlicher Systeme setzt sie Kräfte der Heilung und der alchemistischen 
Transformation entgegen, etwa am Beispiel des Great Barrier Reef, das sie in ihrer 
Arbeit Deep Breathing – Resuscitation for the Reef 38 als Bezug aufgreift. 

Das folgende Unterkapitel nimmt die Arbeit Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef 39 (Abbildung 32) und die spezifischen Rahmen, die in der Arbeit miteinander 
komponiert werden, in den Blick, um in einem zweiten Schritt das Potenzial des 
künstlerischen Zeigens zu beleuchten, das eine andere Wahrnehmung der Koexis
tenz von Menschen und nicht-menschlichen Lebewesen und die damit zusammen
hängenden Ursachen und Auswirkungen des gegenwärtigen Arten(aus)sterbens 

38 Gezeigt wurde die Arbeit Deep Breathing – Resuscitation for the Reef im Rahmen der großange
legten Einzelausstellung von Janet Laurence After Nature (2019) im Museum of Contemporary 
Art Australia in Sydney. Zuvor wurde Deep Breathing – Resuscitation for the Reef bereits zweimal 
in naturwissenschaftlichen Museen ausgestellt, zum einen im Rahmen des Ausstellungspro
jekts Artists 4 Paris Climate (06.10.–14.12.2015) während der UN Climate Change Conference im 
Museum National d’Histoire Naturelle und dem Palais de la Porte Dorée in Paris, zum an
deren war sie ein Jahr später – 2016 – im Australian Museum in Sydney zu sehen. Die Arbeit 
wurde in ihrem Aufbau dabei an die räumlichen Gegebenheiten der musealen Ausstellungs
orte angepasst. So ist sie als ortsreferentiell, nicht als ortsspezifisch, zu charakterisieren. 

39 Eine ausführliche Analyse der Arbeit Deep Breathing – Resuscitation for the Reef wurde von der 
Autorin dieses Texts bereits in Bezug auf das derzeit zu beobachtende sechste Massenarten

aussterben in der Zeitschrift Tierstudien publiziert (vgl. Schüchter 2021a). Die Arbeit wurde 
zudem im Rahmen des Vortrags der Autorin Vision(s) of healing – Die gläsernen Wunderkam

mern von Janet Laurence formuliert, der im Rahmen der Tagung Welt-Bilder. Kunst- und Wunder

kammern (13.–14.05.2022), organisiert von Sandra Abend und Hans Körner, gehalten wurde. 
Dieser fand in leicht veränderter Form Eingang in den daraus hervorgehenden Tagungsband 
(vgl. Schüchter 2024b). Vgl. zum Verhältnis von Meer und Wunderkammer darüber hinaus 
auch den Aufsatz Zeitgenössische Wunderkammern als maritime Reflexionsräume (vgl. Schüchter 
2024a). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

als »Krise ohne Ereignis« (Horn 2014: 20)40 ermöglicht. Das Artensterben wird in
Laurences Arbeit als sinnliche Erfahrung im ästhetischen Spannungsverhältnis
von Vitalität und Morbidität sowie durch verschiedene mediale Ebenen – auf Glas
gedruckte Fotografien, dreidimensionale Dinge, Bewegtbilder eines Films – im
Raum wahrnehmbar. Wie lässt sich jedoch das spezifische künstlerische Wissen
in Laurences Arbeit konkretisieren und wo und wodurch wird die grundlegende
Darstellungsproblematik und Skalierung, die das Denken des Anthropozäns mit
sich bringt (vgl. Horn 2019b; Horn 2019c), gezeigt?

Abbildung 32: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the
Reef«, 2015. Installationsansicht: Muséum national d’Histoire naturelle,
Grande Galerie de l’Évolution, Jardin des Plantes, Paris und Palais de la
Porte Dorée, Aquarium Tropical, Paris. Image courtesy the artist

Essentiell für meine Auseinandersetzung mit der Arbeit Deep Breathing – Resusci
tation for the Reef ist zum einen die künstlerische Praxis von Laurence, die sich an bio

40 Das Artensterben lässt sich im Sinne Eva Horns lediglich als Symptom denken vor dem Hin
tergrund der Art von Katastrophen in der Gegenwart. Die sog. Metakrisen stellen die Über
lebensbedingungen auf der Erde im Gesamten infrage und werden durch einen sog. tip
ping point hervorgerufen, der einen zunächst stabil erscheinenden Zustand in einen insta
bilen umschlagen lässt (vgl. Horn 2014: 17). Diese Metakrisen lassen sich, nach Horn, als
»Katastrophen ohne Ereignis«, als Einschnitte ohne »präzisen Moment oder einen begrenz
baren Ort« (Horn 2014: 20) verstehen. Sie sind gekennzeichnet durch einen schleichenden
Prozess, der in einzelnen Symptomen, beispielsweise durch einen Wirbelsturm, sichtbar
wird und als Indiz für eine Metakrise gelesen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 239 

logischen Methoden und naturwissenschaftlichen Sehkonventionen orientiert und 
diese in ihrer Arbeit befragt, zum anderen verwendet Laurence den Begriff Wun
derkammer selbst für die Beschreibung ihrer Arbeiten. Dabei ordnet sie nicht nur 
die Arbeit Deep Breathing – Resuscitation for the Reef auf ihrer Homepage41 unter die 
Kategorie ›Wunderkammer‹ ein, sondern versieht auch eine Reihe anderer Arbeiten 
der 2000er- und 2010er-Jahre mit diesem Hyperonym, unter anderem Moving Plants 
(2017), Matter of Masters (2017), Alchemical Garden of Desire (2012) und In Memory of Na
ture (2012). Gleichzeitig wird in der Forschungsliteratur immer wieder auf die Par
allele zwischen ihren Arbeiten – vor allem im Falle von Deep Breathing – Resuscitation 
for the Reef – und frühneuzeitlichen Wunderkammern hingewiesen (vgl. u.a. McCal
man 2019: 78; Wong 2019: 74). Wie sich die wunderkammernde Praxis in Deep Breathing 
– Resuscitation for the Reef aber explizit entfaltet, welche ikonografischen, formaläs
thetischen, materiellen, rezeptionsästhetischen, strukturellen und ideellen Bedin
gungen und Konfigurationen diesen Bezug verifizieren und inwiefern Laurence den 
Begriff Wunderkammer für ihre künstlerische Praxis begreift und fruchtbar macht, 
blieb in der kunsthistorischen Forschung bisher unbeantwortet. So heißt es bei
spielsweise im Katalogbeitrag von Iain McCalman zur Ausstellung After Nature (2019) 
von Laurence im Museum of Contemporary Art Australia: 

»In Deep Breathing, Laurence brilliantly encapsulated a kindred mission by 
recasting and revolutionizing an Early Modern European artifact known as the 
Wunderkammer or ›cabinet of curiosity‹. Designed by wealthy Enlightenment 
art collectors who called themselves ›dilettanti‹ or ›cognoscenti‹, these arresting 
display cabinets contained an array of natural wonders designed to impart ratio
nal knowledge, inspire aesthetic imaginations and fire human emotions. Often, 
too, they contained bizarre objects which aimed to puzzle, awe, or shock the 
viewer. In short, wunderkammer were hybrids of scientific knowledge and artistic 
creativity – miniature versions of what we would look for today in splendidly 
curated museum and art gallery exhibitions like this one.« (McCalman 2019: 78) 

Worin aber dezidiert das ›recasting‹ und ›revolutionizing‹ des Wunderkammer- 
Konzepts in Laurences Arbeiten besteht, wird in McCalmans Ausführungen nicht 
weiter erläutert und soll daher im Folgenden herausgearbeitet werden. Dabei 
ist zunächst hilfreich, die verschiedenen Bezüge und Referenzen (ikonografisch, 
formalästhetisch, materiell, rezeptionsästhetisch, strukturell und ideell) zu be

41 Mittlerweile wurde die Homepage von Janet Laurence überarbeitet und weist gegenwärtig 
eine andere Clusterung auf, innerhalb derer ihre Arbeiten angeordnet sind. Wichtig für die
se Untersuchung ist jedoch der Hinweis, dass die Kategorie ›Wunderkammer‹ in der alten 
Version der Homepagegestaltung existierte und dementsprechend als charakterisierender 
Begriff für eine gewisse Anzahl ihrer Arbeiten diente. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

leuchten, die in der Arbeit Deep Breathing – Resuscitation for the Reef aufgerufen und
verhandelt werden.

Beginnen möchte ich zunächst mit dem im Titel benannten ideellen Bezugsrah
men: Deep Breathing – Resuscitation for the Reef rekurriert auf ein unter der Wasser
oberfläche verborgenes Ökosystem, das gegenwärtig von massivem Artensterben
bedroht ist – das Great Barrier Reef vor der Nordostküste Australiens. Die Arbeit be
zieht sich somit auf ein aktuelles ökologisches Ereignis, das sich im Pazifik infolge
des anthropogenen Treibhauseffekts ereignet. Das unter anderem durch die Erwär
mung der Meerestemperaturen hervorgerufene Aussterben der marinen Artenviel
falt, insbesondere der Korallenstämme42, wird gegenwärtig anhand des großflächi
gen Ausbleichens der Riff-Areale sichtbar. Das Weltnaturerbe Great Barrier Reef ist
damit zum wiederholten Mal von einem großen Korallensterben betroffen, das seit
2020 in einem noch umfänglicheren Ausmaß festzustellen ist (vgl. Schmitt 2020: o.
S.).43

Korallenriffe als sensible Biotope, die stark von äußeren Bedingungen abhängig
sind, stellen dabei einen wichtigen Indikator für die fortschreitende Klimaerwär
mung dar, was James und Margarita Bowen in ihrer Untersuchung The Great Bar
rier Reef. History, Science, Heritage (2002) darlegen. Sie nehmen vor allem die kultu
relle und ökologische Geschichte des europäischen Einflusses auf das Great Barrier
Reef in den Blick (vgl. Bowen/Bowen 2002: 7). Da die Regenerationszeit eines Riffs
– für eine vollständige Erholung von tiefgreifenden Wärmeschäden – rund 15 Jah
re beträgt, stellt das zunehmende Auftreten der Unterwasser-Hitzewellen für die
Rekonvaleszenz der Korallenstämme ein großes Problem dar (vgl. Schmitt 2020: o.
S.). Aufgrund der erhöhten Wassertemperaturen stoßen die Korallen die mit ihnen
symbiotisch lebenden Algen aus und beginnen zu bleichen, sie werden zu hellen,
farblosen und porösen Kalkskeletten (Abbildungen 33 und 34).

Das Leben im Kollektiv markiert eine zentrale (Über-)Lebensstrategie der Koral
le, die durch sog. Korallenkolonien in ihrer Gesamtheit einen Lebensraum für wei
tere Meerestiere wie Fische, Quallen, Krebse, Seeigel und -sterne sowie Muscheln
darstellen und gemeinschaftlich als Biozönose das Biotop des Riffs bilden. Ihre Ab
wesenheit bedeutet die Destabilisierung des Ökosystems. In den Biowissenschaften
und darüber hinaus sind die symbiotisch, in Kolonien lebenden Korallen zu einem

42 In der griechischen Naturphilosophie wurden die Korallen vor allem für ihre Wandlungsfä

higkeit gepriesen. Korallen wurden gesammelt, zu Schmuck verarbeitet und fanden ihren
Weg in vormoderne Wunderkammern sowie in wissenschaftliche Mineralienausstellungen

(vgl. Löffler 2021: 191–192).
43 Im Frühjahr 2020 beobachteten australische Forscher:innen, dass die Korallen im Great Barri

er Reef zum dritten Mal innerhalb von fünf Jahren von einer großen Bleiche betroffen waren,
bei der diesmal eine größere Fläche als zuvor beschädigt wurde (vgl. Schmitt 2020: o. S.). Der
neueste Riffgesundheitsbericht diagnostiziert eine Korallenbleiche bei zwei Dritteln der Rif
fe, von denen besonders jene im Süden Australiens betroffen sind (vgl. Erdmann 2024: o. S.).

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 241 

Symbol für das Zusammenleben verschiedener Arten in einem gemeinsamen Le
bensraum geworden, das Ähnlichkeiten mit menschlichen Formen von Kollektivität 
aufweist (vgl. Löffler 2021: 193; Helmreich 2015: 51). Gegenwärtig ist das Great Bar
rier Reef von einer weiteren Bedrohung betroffen: Der Hafen Abbot Point, der sich 
in unmittelbarer Nähe des Riffs befindet, wird seit 2014 zu einem der größten Koh
lehäfen der Welt ausgebaut. Trotz der gravierenden ökologischen Auswirkungen, 
die mit der Erweiterung einhergehen, besiegelte die australische Regierung den Be
schluss (vgl. Packeiser 2014).44 

Abbildungen 33 und 34: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the Reef«, 2015. 
Installationsansicht: Muséum national d’Histoire naturelle, Grande Galerie de l’Évolution, 
Jardin des Plantes, Paris und Palais de la Porte Dorée, Aquarium Tropical, Paris. Image cour
tesy the artist 

Vor diesem Hintergrund erscheint hier der seit den 1970er-Jahren existierende 
Begriff des Ökozids angebracht, der besonders gravierende Umweltvergehen um
schreibt und 2021 juristische Wirksamkeit erlangte. In Anlehnung an den Straftat

44 Petra Löffler weist in ihrem Text Colonizing the Ocean: Coral Reef Histories in the Anthropoce
ne (2021) auf die wichtige Rolle von Korallen als Lebensraum schaffende und die Geografie 
der Erde gestaltende Akteure hin und beleuchtet vor allem ihre historische Aneignung durch 
westliche Kolonisierung, die nicht nur die gewaltsame Erschließung von Land-, sondern auch 
Meeresterritorien implizierte: »More than a species with many facets, corals are world-buil
ders that create habitats for other species and shape the geography of the Earth. Moreover, 
coral reefs incorporate the very idea of sedimentation, including processes of materialization 
– steady currents of materials and transitions between the living and the nonliving. They are 
living archives of the world – archives of the future world and its traces of anthropogenic ex
traction, pollution, and extinction. Western colonization not only violently appropriates ter
ritories of land and sea, but establishes extraction as a principle that also informs scientific 
theories and practices. Undoubtedly, the attempts to colonize the ocean have many facets, 
but ever far reaching consequences for all life on Earth.« (Löffler 2021: 209) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

bestand des Genozids sollen mit dem Ökozid45 Verbrechen an der Natur, beispiels
weise das Auslöschen ganzer Spezies, unter Strafe gestellt werden. 

Wie wird der Ökozid in Deep Breathing – Resuscitation for the Reef sinnlich er
fahrbar gemacht? Die Lebewesen der maritimen Riff-Fauna finden einerseits 
als dreidimensionale naturalia in der raumgreifenden Installation ihren Platz, 
andererseits wird auf einer weiteren medialen Ebene – mittels Fotografien und 
Filmmaterial – an ihre vergangene Lebendigkeit erinnert. Dem ehemals bunten 
Farbteppich, dem einstigen Faszinosum des Riffs, haftet innerhalb von Laurences 
multimedialer Installation eine morbide Ästhetik des Verfalls an: Das Riff als In
dikator für den menschengemachten Klimawandel nimmt die Arbeit als Anlass, 
um Spezies der maritimen Welt – Fische, Schwämme, Schildkröten, Tintenfische, 
Schalentiere und Korallen – in ihrer bedrohten Existenz Sichtbarkeit zu verlei
hen. Neben Gefäßen und pseudo-wissenschaftlichen Gerätschaften wie dünnen 
transparenten Schläuchen, kleinen Röhren, gläsernen Behältnissen, rechtecki
gen Setzkästen mit einzelnen Fächern, die als Ordnungsstruktur dienen und an 
naturwissenschaftliche Laboratorien erinnern, werden unter anderem Korallen- 
Fragmente, Fisch- und Korallenskelette, getrocknete Tiefseeschwämme und Mu
schelgehäuse miteinander arrangiert und inszeniert (Abbildung 35). Die Spuren 
lassen die einst lebendigen Meerestiere als Repräsentanten einer in ihrer Existenz 
bedrohten Minderheit erscheinen. Dem naturwissenschaftlichen Präparat46 und 
seiner ästhetisch morbiden Vitalität kommt dabei eine exponierte Rolle zu. 

Das die Dinge rahmende Vitrinen-Ensemble, in denen die von der Künstlerin 
ausgewählten Präparate, Bilder und Gegenstände gezeigt und angeordnet sind, 
fungiert als eine zwischengeschaltete Ebene zwischen Dingen und Raum. Der Sta
tus des Vitrinen-Ensembles bleibt auf den ersten Blick ambig: Handelt es sich um 
ein kuratorisch initiiertes Ausstellungsdisplay oder um einen von der Künstlerin 
inszenierten Zeigemodus? Die gläsernen Rahmungen, die an allen drei Ausstel
lungsorten ähnlich arrangiert waren, evozieren einen bestimmten körperlichen 
Umgang und eine gesteigerte Bewegung der Betrachtenden im Raum, die zudem 
eine andere Form der körperlichen Involvierung impliziert. Die Rezeption erfolgt 
durch einen verstärkten Körper- bzw. Bewegungseinsatz der Betrachtenden, der 
Bücken, Strecken, Hocken, Vor- und Zurückgehen umfasst, um den Inhalt der 
aufeinander gestapelten Glaskuben in ihrer Vollständigkeit erschließen zu können. 
Dabei folgte die Anordnung der Glaskuben keiner Chronologie oder linear auf
gebauten Dramaturgie, sondern bietet als Display ein »Netz des assoziativen und 

45 Dem Ökozid-Gedanken liegt ebenfalls die Idee zugrunde, »dass Natur nicht nur ein passives 
Objekt, sondern Träger subjektiver Rechte sein kann« (Grefe/Habekuss/Schmitt 2022: 31). 

46 Vgl. zum Präparat auch das Kapitel Glasmenagerien und Präparate. Tiere als Materie in der Publi
kation Mischwesen. Tiere, Menschen, Emotionen von Jürgen Wertheimer (vgl. Wertheimer 2022: 
108–125). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 243 

grenzüberschreitenden visuellen Austausches« (Bredekamp 2007: 124) an, welches 
Horst Bredekamp den frühneuzeitlichen Wunderkammern als grundlegendes Prin
zip attestiert hat. Dieses assoziative und polyfokale Sehen wird zum einen durch 
die Anordnung der Glaskuben und die unterschiedlichen gläsernen Rahmungen 
innerhalb der Glaskästen evoziert, zum anderen durch die unterschiedliche Mate
rialbeschaffenheit der akkumulierten Dinge in ihrer Zusammenkunft. Die Art des 
Zeigens geht somit über die kunsthistorische Technik des vergleichenden Sehens 
hinaus, die sich »längst zu einer allgemeinen Kulturtechnik« (Geimer 2010: 48) 
etabliert hat. Sie basiert auf der Vernetzung von Assoziationen und dem Zeigen 
verschiedenster simultaner Bilder, was ein kombinatives und multidimensionales 
Sehen erfordert und durch die unterschiedlichen medialen Ebenen der Arbeit 
potenziert wird. 

Abbildung 35: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef«, 2015. Installationsansicht: Muséum national d’Histoire naturelle, 
Grande Galerie de l’Évolution, Jardin des Plantes, Paris und Palais de la 
Porte Dorée, Aquarium Tropical, Paris. Image courtesy the artist 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Neben dem gläsernen Vitrinen-Ensemble sind Filmprojektionen auf einer Wand 
des Ausstellungsraums zu sehen, deren Filmmaterial im Aquarium Tropical de la 
Porte Dorée in Paris entstanden ist. Zum einen ist ein Film mit Aufnahmen in Zeitlu
pe zu sehen, in denen Lebewesen des Riffs gezeigt werden, die jedoch durch den Ef
fekt der Farbumkehrung, der Darstellung in Negativfarben, entfremdet erscheinen. 
Zum anderen gibt es einen Schwarz-Weiß-Film mit ähnlichen Motiven und ähnlich 
entschleunigter Geschwindigkeit. 

Die neue Aura, die den Meereslebewesen durch die filmische Inszenierung ver
liehen wird, erinnert darüber hinaus an die vitalen, gesunden Tiere, die innerhalb 
des Glas-Präparat-Ensembles nur noch als Spuren ihrer selbst als »arme Kreaturen« 
(Ullrich/Weich 2018: 8) erscheinen, wodurch das tierliche Leben im Riff pathologi
siert wird. Das ist auch anhand der angedeuteten medizinischen Interventionen in 
der Arbeit zu beobachten: So sind etwa Korallenarme mit Kanülen oder Schnecken 
mit Schlauch-Ensembles ausgestellt, die sinnbildlich das Messen von Vitalparame
tern, die sog. Telemetrie, andeuten. Zudem sind einige Korallen mit textilen Ele
menten versehen, die wie Verbände zur Wundversorgung anmuten. Diese medizi
nischen Komponenten spielen eine zentrale Rolle in Bezug auf die Wahrnehmung 
der Präparate, die in ihrer Existenz als tote Tiere auf die Vergänglichkeit des Riffs 
hinweisen. 

4.2.1 Das Präparat als Nukleus und Mikro-Rahmung 

Das Präparat, per definitionem ein »zu Lehrzwecken hergestelltes, für die Dauer 
haltbar gemachtes Schaustück, besonders aus der Tierwelt und Pflanzenwelt«47, 
nimmt in Deep Breathing – Resuscitation for the Reef eine zentrale Rolle ein. Dabei 
werden vor allem anatomische Präparate (unter anderem Skelette, mumifizierte 
Körper und Nasspräparate) in der Arbeit verwendet: Laurence griff zum einen 
auf ihre Erfahrung zurück, die sie im Forschungszentrum Lizard Island Research 
Station machte, wo sie sich mit meeresbiologischer Forschung während einer 
Artist Residency 2015 auseinandersetzte, zum anderen beschäftigte sie sich mit 
den naturwissenschaftlichen Sammlungen des Museum National d’Histoire Na
turelle und des Australian Museums, zwei Institutionen, die sich dem Bereich des 
naturhistorischen Museums zuordnen lassen und gleichsam als Ausstellungsorte 
fungierten. 

Präparate benötigen per se einen Rahmen, um gezeigt werden zu können. Sei 
es durch ein mit Flüssigkeit befülltes Behältnis im Falle von Nasspräparaten oder 

47 »Präparat«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – Di
gitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Pr%C3%A4parat (Zu
griff: 05.05.2023). Zum Begriff des Präparats vgl. auch Lange-Berndt 2009: 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Pr%C3%A4parat
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Pr%C3%A4parat


4. Zeigen 245 

durch einen schutzgebenden gläsernen Rahmen im Falle von fragilen Trockenprä
paraten: Denn das tote Tier gelangt erst zu seiner Existenzweise als Präparat, »in
dem es durch Glasträger gerahmt (Mikroskopierpräparat), auf einen Bogen Papier 
montiert und so vor einem neuen Hintergrund situiert wird (Herbarium) oder eine 
verschlossene, gläserne Einfassung erhält (Nasspräparat). Erst so kommt ihm eine 
exponierte Sichtbarkeit zu, kann es sich vom Rahmen oder vom Hintergrund abhe
ben, um sich selbst zu zeigen« (Grave 2009: 29). Sinnbildlich für den wissenschaft
lichen Anspruch der Moderne, dem, nach Bruno Latour, die Praktiken der Über
setzung und der Reinigung48 innewohnen (vgl. Latour 1995: 20), ist das Tierpräpa
rat als naturwissenschaftliches Ding par excellence aufzufassen. Laut Latour ver
eint der Begriff ›modern‹ zwei unterschiedliche Ensembles von Praktiken, Über
setzungs- und Reinigungsarbeit, die getrennt voneinander gedacht und betrachtet 
werden, was für ihn das spezifisch (westlich) Moderne markiert. Während durch 
Übersetzung hybride Mischungen aus Natur und Kultur produziert werden, wer
den durch Reinigung getrennte ontologische Sphären generiert, die Menschen und 
nicht-menschliche Wesen voneinander separieren (vgl. Latour 1995: 19–20; Wiesner 
2002: 208–209). Die Vorstellung gereinigter, voneinander separierter Bereiche von 
Kultur und Natur, Mensch und Nicht-Mensch ist demnach eine moderne Illusion, 
da diese Bereiche in der Realität von grundlegenden Kontaminationen und Hybri
disierungen bestimmt sind. Latour fasst dies in seiner viel zitierten Maxime »Wir 
sind nie modern gewesen« (Latour 1995) zusammen, die er wie folgt erklärt: 

»Solange wir die beiden Praktiken der Übersetzung und der Reinigung getrennt 
betrachten, sind wir wirklich modern, das heißt, wir stimmen dem kritischen Pro
jekt mit ganzem Herzen zu, auch wenn dieses sich nur entfaltet, weil die Hybriden 
sich darunter ausbreiten. Sobald wir unsere Aufmerksamkeit dagegen gleichzei
tig auf die Arbeit der Reinigung und der Hybridisierung richten, hören wir sofort 
auf, gänzlich modern zu sein, unsere Zukunft beginnt sich zu verändern. Im selben 
Moment hören wir auf, modern gewesen zu sein – im Perfekt –, weil uns rückbli
ckend bewußt [sic!] wird, daß [sic!] die beiden Ensembles von Praktiken in der zu 
Ende gehenden historischen Periode schon immer am Werk gewesen sind.« (La
tour 1995: 20) 

Schaut man sich die Präparate also als gereinigte Objekte im wahrsten Sinne des 
Worts an (denn auch das Häuten, Säubern, Konservieren, Einlegen etc. von toten 
Tieren ist alles andere als eine saubere Angelegenheit), scheint vor allem durch die 
Rahmung, mittels derer das tote Tier erst gezeigt werden kann und die sinnbildlich 
die trennende Grenze zwischen Tier und Mensch markiert, die Reinigungsarbeit 
und Purifizierung im Sinne Latours sinnlich erfahrbar zu werden. Das durch und 

48 Zum Begriff der Reinigungsarbeit vgl. auch Ghanbari/Hahn 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

durch von der Kulturpraktik der Präparation bestimmte tote Tier soll mittels dieser 
in einen unversehrten, den Tod kaschierenden Status zurückgeführt werden. Die 
Transformation, die durch die Präparation des toten Körpers intendiert ist, das Ein
legen in Formaldehyd, hält den natürlichen Vorgang der Verwesung und Zersetzung 
der organischen Materie auf. Im naturwissenschaftlichen Ausstellungskontext – et
wa im Naturkundemuseum – werden die Präparate in einer künstlichen Simulation 
ihres ursprünglichen Habitats inszeniert und so die durch ihren Tod bedingte kör
perliche Versehrtheit visuell verschleiert.49 

So erinnern beispielsweise Krokodil-Präparate in Naturkundemuseen keines
falls daran, »wie viele Krokodile getötet werden mußten [sic!] und wie viele Häu
te ihren Bestimmungsort nie erreicht haben oder dort in einem so erbärmlichen 
Zustand ausgepackt wurden, daß [sic!] sie für die Präparierung nicht in Frage ka
men« (Kathan 2004: 194). Somit wird durch das Präparat der Leib des toten Tiers in 
der Präsentation naturkundlicher Sammlungen als »geschichtslose[r] und unver
letzte[r] Körper dar[gestellt]« (Kathan 2004: 194). Laurence fügt diese ›geschichts
losen‹ und von Tötungsspuren ›gereinigten‹ Tierkörper in das visuelle Netz der In
stallation ein, versucht jedoch die Präsenz des Todes, die den Präparaten anhaftet, 
nicht zu kaschieren, sondern nimmt gerade diese zum Anlass, um die naturwissen
schaftliche Praxis der Präparation und den Objektstatus des toten Tiers – mittels 
eines sinnbildlichen Wiederbelebungsversuchs – auf subtil-poetische Weise zu hin
terfragen. Dieses Bild des vergeblichen Wiederbelebungsversuchs markiert mögli
cherweise metaphorisch die bereits irreversible Überschreitung eines klimabezo
genen Kipppunkts. Es kann aber auch als Potenzialität in Bezug auf die denkbare 
Regenerierung des Riffs gedeutet werden, die auf die Möglichkeit der Eindämm
barkeit der Klimakatastrophe und ihren Auswirkungen verweist. Die Präparate in 
Deep Breathing – Resuscitation for the Reef unterlaufen somit ihre eigene vermeint
lich kontextlose und lediglich zu naturkundlichen Forschungszwecken aufbereitete 
Existenz, wobei der Fokus nicht auf dem Zeigen von singulären Existenzen zu liegen 
scheint, sondern vielmehr auf dem Gedanken des netzwerkartigen Gefüges der Spe
zies, der Vernetzung der einzelnen Tiere untereinander, was das visuell verbindende 
Element des Glases unterstreicht. Durch die künstliche Konservierung der Tiere, die 
zudem mit einer gewissen Rahmung versehen werden – Glasbehälter oder schutz
gebender Glasrahmen – können sie als gänzlich kontaminierte Dinge, von natürli

49 Der Film The Second Life von Davide Gambino (2022) eröffnet Einblicke in die präparatori
sche Praxis an musealen Institutionen und nimmt die Technik der Präparation aus praxeo
logischer Sicht und aus der tierlichen Perspektive in den Blick. Dafür begleitet Gambino die 
drei Präparatoren Robert Stein (Taxidermist am Museum für Naturkunde, Berlin), Mauritio 
Gattabria (Taxidermist am Civic Museum of Zoology, Rom) und Christophe de Mey (Taxider
mist am Musée des Sciences Naturelles, Brüssel) filmisch bei den Vorbereitungen zu den eu
ropäischen Taxidermy Championships, der Meisterschaft für Tierpräparation. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 247 

chen und künstlichen Prozessen durchzogene Existenzen, interpretiert werden.50 
In Deep Breathing – Resuscitation for the Reef verwendet Laurence nicht nur bereits 
existierende naturwissenschaftliche Präparate wie Nasspräparate und Skelette aus 
beiden musealen Sammlungen, sondern kombiniert diese mit anderen Materialien 
– unter anderem Glas und Textil – und kreiert so eine eigene Formensprache, im 
erweiterten Sinne eine eigene Präparationspraktik. 

Die Verwendung von Tierpräparaten in der Kunst stellt dabei keineswegs ei
ne Selbstverständlichkeit dar, sondern findet erst im 20. Jahrhundert Eingang in 
künstlerische Arbeiten, wie Petra Lange-Berndt beobachtet (vgl. Lange-Berndt 
2009: 12). Erste künstlerische Auseinandersetzungen mit naturwissenschaftlichen 
Tierpräparaten finden sich in der französischen Art Animalier des 19. Jahrhunderts, 
in der surrealistischen Objektkunst der 1930er-Jahre und beispielsweise in Robert 
Rauschenbergs Combines der 1950er-Jahre (vgl. Lange-Berndt 2009: 15–90). In den 
1970er-Jahren finden Präparate vor allem durch feministisch motivierte Arbeiten 
Eingang in künstlerische Praxis, um unter anderem tradierte Körperbilder zu 
hinterfragen (vgl. Lange-Berndt 2009: 91–152). In den 1990er-Jahren intensiviert 
sich die Auseinandersetzung mit Tierpräparaten als künstlerisches Material, was 
Jessica Ullrich als »Hochzeit« (Ullrich 2016: 202) der Präparate in der Kunst be
schreibt. Als eines der ersten öffentlich wirkmächtigen Beispiele gilt die Arbeit The 
Impossibility of Death in the Mind of Someone Living (1991) von Damien Hirst, welche 
aus einem ausgewachsenen, toten Tigerhai, der in einer mit Formaldehydlösung 
gefüllten, allansichtigen Glasvitrine mit Edelstahlrahmen schwebt, besteht (vgl. 
Gibson/Laurence 2019: 193). 

Das für den menschlichen und tierlichen Organismus giftige Formaldehyd, das 
zur langfristigen Konservierung des Tierkörpers dient, greift in seiner durch die 
verglaste Vitrine erscheinenden Textur und Farbigkeit auch den ursprünglichen Le
bensraum des Hais auf (vgl. Blanché 2012: 167). Bei der Betrachtung des präparierten 
Tiers von Hirst und seiner offensichtlichen Zurschaustellung als Ware im gläsernen 
Gehäuse treten Fragen nach »Massenproduktion, inszenierter Verkaufspräsentati
on, Konsum und Kunst« (Blanché 2012: 168) in den Vordergrund. Aber auch das Mo

50 Dies kann auch mit Bruno Latours Begriff der Quasi-Objekte in Verbindung gebracht werden, 
die er im Anschluss an Michel Serres als Hybridisierungen aus Natur und Gesellschaft sowie 
realer und sprachlicher Sphäre bestimmt (vgl. Latour 2017: 71–77). In seiner Schrift Wir sind nie 
modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie (1991) konkretisiert er Quasi-Objek
te wie folgt: »Die modernen Wissens- und Machtformen sind nicht deshalb anders, weil sie 
endlich der Tyrannei des Sozialen entgingen, sondern deshalb, weil sie sehr viel mehr Hybri
den hinzufügen, um das soziale Band neu zu knüpfen und auszuweiten. […] Mikroben, Elek
trizität, Atome, Sterne, Gleichungen zweiten Grades, Automaten und Roboter, Windmühlen 
und Pumpenkolben, Unbewußtes und Neurotransmitter. Bei jeder Windung der Spirale führt 
eine neue Übersetzung der Quasi-Objekte zur Neudefinition des Gesellschaftskörpers, d.h. 
der Subjekte wie der Objekte.« (Latour 1995: 145–146; vgl. Roßler 2008) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ment des Lebendigen, das zum einen durch die Nähe zum Lebensraum des Hais, 
zum anderen durch das »Zusammenspiel der durchsichtigen Flüssigkeit Formalde
hyd mit dem Vitrinenglas de[r] optische[] Effekt, dass das Tier im Auge des Betrach
ters zu springen scheint« (Blanché 2012: 169), hervorgerufen wird. Konträr dazu wir
ken die präparierten Tiere in der Arbeit Deep Breathing – Resuscitation for the Reef von 
jeglicher Lebendigkeit entrückt und erinnern viel eher an fragile Spuren von Lebe
wesen, die durch die unterschiedlichen gläsernen Rahmungen Schutz erfahren, um 
ihre vergängliche Existenz und den Zersetzungsprozess ähnlich wie in einem Re
liquienschrein von der Außenwelt abzuschirmen. Dabei widerspricht der Gedanke 
des Schutzes und der (Für-)Sorge – Prudence Gibson spricht von einer »aesthetics 
of care« (Gibson/Laurence 2019: 193) – um das Tier der Existenzweise des Präparats 
im Kern; im anonymen Präparat sind alle Vorbedingungen seiner Daseinsform ge
löscht. Der Fokus der (Für-)Sorge um das Tier bzw. Präparat zeigt sich auch durch 
an Bandagen erinnernde textile Elemente, mit denen beispielsweise Teile der wei
ßen Korallenstämme oder Seesternarme verbunden wurden, um die imaginierten 
Wunden, die sie durch ökozidiale Dynamiken erlitten haben, zu heilen (Abbildung 
36). Auch erinnern diese durch ihre Farbe und Form an Bluttransfusionen, die le
bensrettend sein können. 

Abbildungen 36 und 37: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the Reef«, 2016. 
Installationsansicht: Australian Museum, Sydney. Image courtesy the artist 

Die bunte Farbigkeit der Textilien steht dabei in Kontrast zu den nicht mehr 
vitalen weißen Kalkskeletten und verweist auf deren ursprüngliche Lebendigkeit. 
Auch Hans-Jörg Rheinberger sieht »[d]as Paradox des wissenschaftlichen Präpa
rates« (Rheinberger 2003: 10) darin bestehen, »dass die Arbeit der Zurüstung, die 
im lateinischen Wortsinn steckt, genau dann erfolgreich verlaufen ist, wenn sie im 
Objekt zum Verschwinden gebracht wurde. Ein Präparat zählt, insofern es in die
sem Sinne als authentisch gilt« (Rheinberger 2003: 10), was mit der zuvor erläu
terten Idee des ›geschichtslosen‹ Körpers zusammenpasst. Rheinberger geht davon 
aus, dass die Präparate als Bilder ihrer selbst den traditionellen Bildbegriff in Frage 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 249 

stellen, da sie der ›Logik der Präsenz‹ statt der ›Logik der Repräsentation‹ folgen. 
Im Anschluss an Rheinberger erwägt auch Johannes Grave eine Neujustierung des 
Bildbegriffs ausgehend von seinen Überlegungen zur Existenzweise des Präparats 
(vgl. Grave 2009: 25–34). So hebt sich seiner Meinung nach die Differenz von Dar
gestelltem und Darstellung im Falle des Präparats nicht auf, sondern verlagert sich 
in die Sache selbst. Das durch entsprechende Verfahren zu Anschauungs-, Lehr-, 
Demonstrations- oder Forschungszwecken aufbereitete (Meeres-)Tier wird durch 
den Vorgang der Präparation konserviert und sein Körper dadurch bildlich fixiert, 
jedoch kann es erst durch eine Rahmung zur Sichtbarkeit gelangen: 

»Damit sich das Objekt selbst präsentieren und zur Erscheinung bringen kann, be
darf es bestimmter ästhetischer Ereignisse, Eingriffe oder Strategien, die das Ob
jekt nicht nur aus den ihm eigenen Kontexten und Relationen herauslösen, son
dern auch in neue Konstellationen einbetten. Das Sich-Zeigen des Objekts im Prä
parat ist nicht zu denken, ohne dass das Objekt markiert wird, eine Rahmung er
hält oder aber vor einem neuen Hintergrund erscheint.« (Grave 2009: 29) 

Die Mikro-Rahmung – die das Präparat erst wahrnehmbar macht – ist somit die 
Bedingung, die Präparate als solche deklariert und sie zu »›Bilder[n]‹ ihrer selbst« 
(Rheinberger 2003) werden lässt.51 Dadurch vollzieht sich eine Hybridisierung von 
Natur und Kultur, ähnlich wie sie Latour beschreibt: Das Tier, das künstlich aufbe
reitet wird, benötigt die künstliche Rahmung, um gezeigt werden zu können und 
um in Erscheinung zu treten. Die Differenz zwischen dem, was vermeintlich na
türlich ist, und dem, was dem Bereich des Künstlichen zuzuordnen ist, erscheint 
aufgelöst. Durch die notwendige Rahmung wird die Gewissheit darüber, was Ergon 
und Parergon, was als Haupt- und Nebensache innerhalb der Arbeit aufgefasst wer
den kann, destabilisiert. Die Grenzen zwischen Display und künstlerischer Arbeit 
werden infolgedessen ununterscheidbar und offenbaren so sinnbildlich die Verwo
benheit von menschlichem und nicht-menschlichem Leben. Diese künstliche Le
bendigkeit der Präparate unterläuft die Gewissheiten von Subjekt und Objekt, Le
ben und Tod sowie Kultur und Natur, wodurch Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef den Betrachtenden eine andere, polyfokale Perspektive auf die gegenwärtige 
Brisanz des Artensterbens vermittelt und die damit zusammenhängende Komplexi
tät des Phänomens sowie seine Globalität aufzeigt. Laurences Arbeit verweist durch 
den expliziten Bezug auf das Great Barrier Reef, der durch die Ausstellungsorte, be
schreibende Texte und Selbstaussagen der Künstlerin hergestellt wird, zum einen 
auf einen lokalen Mikrokosmos, zum anderen wird durch die Inszenierung der Prä
parate im Raum eine thematische Offenheit impliziert, die auf eine Omnipräsenz 

51 Zu Bildwerdung und Wirkmacht von Präparaten im pathologischen Bereich vgl. auch Schnal
ke/Atzl 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

des Artensterbens innerhalb eines globalen Makrokosmos hindeutet. Die Kombi
nation von vermeintlich natürlichen und künstlichen Dingen interpretieren Gibson 
und Laurence in ihrem Text darüber hinaus wie folgt: 

»This combination of real and artificial objects is a direct reference to the tra
dition of the wunderkammer, the cabinet of curiosity, where the strange and 
beautiful souvenirs from expeditions of colonial discovery were displayed in 
cabinets and even entire rooms […]. This combination of the artificial and the 
natural reflects our human relationship with nature which has become hy
bridised and hyper-evolved (the natural adapting to the unnatural and vice 
versa).« (Gibson/Laurence 2019: 192) 

Die Kombination aus vermeintlich Künstlichem und Natürlichem – verkörpert 
durch das Präparat – verweist somit zum einen auf unser Verhältnis zur ›Natur‹, 
das sich nach Gibson und Laurence als verwoben und hybridisiert charakterisieren 
lässt, zum anderen auf die historischen Wunderkammern, in denen diese Konta
minationen von natürlichen und vom Menschen gemachten Elementen inszeniert 
und zelebriert wurden.52 

Die Präparate in Laurences künstlerischer Praxis treten aus dem Kontext der 
naturwissenschaftlichen Sammlungen heraus und erfahren durch das Migrieren in 
ihre Arbeiten eine Kontext- und Bedeutungsverschiebung. Während die Präpara
te in den modernen naturwissenschaftlichen Sammlungen vor allem »besonders 
typische Exemplare einer Klasse von Objekten« (Rheinberger 2003, 12) darstellen 
und diese repräsentieren (vgl. Rheinberger 2003: 12), wird in Laurences Arbeit die
se Stellvertreter:innenrolle zwar aufgerufen, der typologische Status bleibt weiter
hin erhalten, jedoch wird die Bedeutung erweitert. So verweisen die Präparate nicht 
mehr nur auf ihre eigenen (lebenden) Artgenossen, sondern in ihrer netzwerkarti
gen Zusammenkunft viel eher auf das Ökosystem des Riffs und seine öko-globa
le Bedeutung. Denn durch die Sichtbarmachung der aus Klimaveränderungen re
sultierenden Auswirkungen vermittelt Deep Breathing – Resuscitation for the Reef ein 
Bewusstsein für das Prekariat von Meereslebewesen und ihre durch den Menschen 
zerstörten Habitate. So kann, denkt man diese Lesart weiter, mittels der Kunst ein 
gesellschaftlicher Transformationsprozess angestoßen werden, der das ökologische 
und anthropozentrismuskritische Bewusstsein für die Endlichkeit von Ressourcen 
schärft. Dazu passt auch die Präsentation der tierischen Körper in der Arbeit, die 
morbid und zerbrechlich erscheinen, was durch die verschiedenen ästhetisch-me
dizinischen Elemente – Kanülen, Schläuche und Verbände (Abbildung 37) – hervor

52 In diesem Kontext ist auch die künstlerische Praxis von Mark Dion interessant. In seinen Ar
beiten greift er immer wieder auf Präparate zurück und betreibt vor allem Wissenschaftsmi

mikry, indem er den Akt des Präparierens performativ imitiert (vgl. Gördüren 2012: 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 251 

gerufen wird und auf körperliche Schwäche, Instabilität und Krankheit verweist. So 
wird ein Körperbild präparierter Tiere erdacht, das nicht dem Bild der Unversehrt
heit naturhistorischer Präsentationen entspricht, sondern sie als Opfer des aqua
tischen Ökozids inszeniert. Der Tod der Tiere wird in der Arbeit von Laurence so
mit physisch greifbar gemacht, gleichzeitig wird er durch die medizinischen Inter
ventionen als abwend- oder sogar umkehrbar inszeniert, der menschengemachte 
Klimawandel demnach sinnbildlich als noch aufhaltbar dargestellt. Damit tangiert 
die Arbeit auch die grundlegende Darstellungsproblematik und Skalierung, die das 
Denken des Anthropozäns mit sich bringt (vgl. Horn 2019b; Horn 2019c). Die inkom
mensurablen Größenverhältnisse, mit denen das Anthropozän einhergeht, werden 
in der Arbeit zum Thema gemacht. 

4.2.2 Modern-museale Zeigepraktiken – Reminiszenzen an 
die gläserne Vitrine 

Die mikro- und makrokosmische Fülle an Bildern eröffnet und materialisiert sich in 
unterschiedlichen Stofflichkeiten und Medien im Ausstellungsraum. Eine Konstan
te bildet dabei das Glas, das durch seine Materialität – vor allem die Spiegelungen 
und Reflexionen der Oberfläche – zum einen Assoziationen an den natürlichen Le
bensraum der Tiere – dem Wasser – hervorruft, wodurch die Wirkung entsteht, als 
wäre der Ausstellungsraum ebenso unter Wasser gesetzt. Zum anderen erinnern die 
Glasbehältnisse an eine laborartige Situation oder einen medizinischen Kontext, et
wa eine Krankenstation (vgl. Gibson/Laurence 2019). Die erste Assoziation in Bezug 
auf das Ensemble aus gläsernen Kuben könnte jedoch in materieller und formaläs
thetischer Hinsicht auch die einer überdimensionierten, allansichtigen Vitrine sein, 
insbesondere vor dem Hintergrund des Ausstellungsorts im Museum. 

Das Glas, das diese Verknüpfung hervorruft, bedingt eine rein physisch ver
änderte Sichtweise auf die Dinge durch seine zwischengeschaltete Ebene. Ebenso 
stellt sich die Frage nach dem Verhältnis von Ding und Glas in Hinblick auf den 
historischen und symbolischen Kontext der Vitrine als museales Display. So werden 
neben dem funktionalen Aspekt, die Dinge zu rahmen, gleichzeitig Mechanismen 
aufgegriffen, die das Museum als Institution betreffen, wie in Kapitel 4.1.1 herge
leitet wurde. Im weißen Ausstellungsraum, ebenso wie in der musealen Vitrine 
selbst, scheinen Dinge von ihrem ursprünglichen Kontext isoliert und werden in 
einen neuen Bedeutungszusammenhang gebracht. 

Die quasi-neutrale und quasi-unsichtbare Glasvitrine divergiert in diesem 
Kontext zunächst mit der Zuschreibung der Arbeit als Wunderkammer, denn in 
den frühneuzeitlichen Sammlungen waren die eingesetzten Holzzeigemöbel – 
z.B. Holzschränke, Schubladenkommoden oder Tische – viel eher von materialer 
Opazität und Präsenz geprägt als von Unscheinbarkeit und Transparenz (vgl. Kapi
tel 4.1.2). Das Glas als künstlerisches Element in Laurences Arbeit verweist materiell 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und formalästhetisch auf kulturelle Vorbedingungen des Zeigens und die situierten 
Bedingungen von musealen Räumen. Der gläserne Rahmen ist somit alles andere 
als neutral und ähnelt der modern-musealen Vitrine. An diese sind bestimmte 
Blickregime und epistemische Praktiken der Moderne geknüpft, die sich bewusst 
vom produktiven Chaos frühneuzeitlicher Wunderkammern distanzierten und viel 
eher den Fokus auf Reinigung und Diskonnektivität legten. Die Glasvitrine lässt 
sich also als Repräsentation der modernen Ausdifferenzierung musealer Spezi
alsammlungen im Laufe des 19. Jahrhunderts auffassen, »jener Epoche, die sich 
in Bezug auf die Wissenschaft entschieden auf ein Ideal der Neutralität und der 
unparteiischen Objektivität berief« (Mersch/Ott 2007: 9). Während die Sammler:in
nen der Frühen Neuzeit noch am Wissen des Mittelalters partizipierten und in 
Wunderkammern jener Zeit die Einheit von Kunst und Wissenschaft zelebrierten, 
ließ die beginnende Aufklärung Kunst und Wissenschaft in Konkurrenz treten 
(vgl. Daston/Galison 2007). Das Präparat und seine Mikro-Rahmung verweist auf 
den Kontext des naturhistorischen Museums, das wiederum als institutionelles 
Resultat der modernen Ausdifferenzierung musealer Spezialsammlungen im Zuge 
der Aufklärung gelesen werden kann. Es repräsentiert das aufklärerische Streben 
nach Normierung, Transparenz und die Vermittlung eines ganz bestimmten Bilds 
von Natur, das mitunter von Aneignung und Distinktion in Bezug auf andere, 
nicht-menschliche Spezies geprägt war. So lässt sich das Material des Glases bei 
Laurence in Rückbezug auf die Vitrine und die in ihr befindlichen Dinge aus den 
naturhistorischen Sammlungen als institutionsreflektierende Situierung in Bezug 
auf Museen und ihre reinigenden Praktiken lesen. 

4.2.3 Vormoderne Zeigepraktiken – polyfokale Perspektiven 
auf das Artensterben 

Das modern-museale Zeigen und seine Implikationen werden erst durch die Zu
schreibung der Arbeit als Wunderkammer (unter anderem durch die Künstlerin 
selbst) sichtbar. Der Präsentationsgestus, den Janet Laurence wählt, bedarf an 
dieser Stelle jedoch einer gezielteren Einordnung und Differenzierung im Kontext 
historischer Wunderkammern. Denn die Rahmen in Deep Breathing – Resuscitation 
for the Reef ähneln weniger frühneuzeitlichen Kabinettschränken, die als Aufbewah
rungsort für heterogene Dinge an der Vorderseite mit einer Glasscheibe bestückt 
die Betrachtung der inszenierten Gegenstände nur aus der Frontalperspektive 
ermöglichten, sondern eröffnen den historischen Bezug zu vormodernen Zeige
praktiken, wie sie in Wunderkammern zu finden waren. Die Dinge in den Vitrinen 
spannen ein assoziatives Netz auf. Sie deuten auf etwas hin – im Sinne des De
monstrierens und Aufzeigens – ohne zu explizieren, ohne den Betrachtenden ein 
erklärendes Narrativ anzubieten. Die Bedeutung zirkuliert zwischen den Dingen, 
lässt sich jedoch nicht endgültig fixieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 253 

Darüber hinaus lässt sich zum einen angesichts des in der Betrachtung der Ar
beit benötigten Körper- und Bewegungseinsatzes ein rezeptionsästhetischer Bezug 
herstellen. Die Anordnung der Dinge, die sich nicht auf den ersten Blick in ihrer Ge
samtheit erfassen lässt und für die ein sinnliches Erkunden mit gewissem Körper
einsatz nötig war, prägte ebenso historische Wunderkammern (vgl. Kapitel 4.1.2). 
Zum anderen folgt der Inhalt der Glaskuben und die Positionierung der Dinge kei
ner linearen Abfolge, sondern bietet als Gesamtensemble ein »Netz des assoziativen 
und grenzüberschreitenden visuellen Austausches« (Bredekamp 2007: 124) an. Die
ses assoziative und multiperspektivische Sehen resultiert aus der Materialfülle und 
der Heterogenität der in den Glaskuben befindlichen Dinge, die das Wahrnehmen 
von simultanen Bildern ermöglichen.53 Durch die zusätzlichen medialen Ebenen, 
die durch Film und Fotografie eröffnet werden, intensiviert sich dieser Eindruck. 

Zudem werden zentrale Themenfelder augenscheinlich, die eine Parallele bil
den: Die Verbindung von Kunst und Naturwissenschaft wird auf unterschiedlichen 
Ebenen sichtbar. Einerseits orientiert sich die Arbeit an naturwissenschaftlichen 
Zeigepraktiken, zu denen die Präsentation der toten Tierkörper in Form von Prä
paraten und die laborartigen Instrumentarien zählen. Andererseits deutet sich die 
inhaltlich-thematische Ebene, die naturwissenschaftliche Praktiken impliziert, be
reits im Titel der Arbeit an. Auch in den Ausstellungsorten von Deep Breathing– Resus
citation for the Reef gibt es Überschneidungen von vermeintlich naturwissenschaftli
chen und künstlerischen Situierungen. So repräsentiert das Museum of Contempo
rary Art Australia die Institution des Kunstmuseums, das Museum National d’His
toire Naturelle (MNHN) in Paris ist dagegen ein Spezialmuseum, das eine natur
historische Sammlung beherbergt. Institutionelle und disziplinäre Grenzen werden 
mittels der unterschiedlichen Ausstellungsorte überschritten: »Indem die Kunst ein 
naturwissenschaftliches Vorgehen aufnimmt, hinterfragt sie die experimentellen 
Praktiken und die Wahrhaftigkeit des Experiments.« (Dreyer 2016: 61) 

Während die (An-)Ordnung der Dinge somit in ihrer Gesamtheit die Kom
plexität ökologischer Prozesse, interspezifischer Beziehungen und Vernetzungen 

53 Janet Laurence verzichtet in ihrer Arbeit zudem auf Beschriftungen oder Erläuterungen der 
einzelnen Präparate und Dinge in den Vitrinen, was ebenfalls den vormodernen Zeigeprak
tiken in frühneuzeitlichen Wunderkammern entspricht, denn auch hier war es die Wirk

macht des Bilds selbst, die Affizierung hervorrufen sollte. Dadurch gestaltete sich die Rezep
tion sehr viel freier als durch ein erklärendes Label, was sich mit den Ausführungen von Pe
tra Gördüren untermauern lässt: »Diese subjektive Wahrnehmungserfahrung lässt den An
spruch des wissenschaftlichen Schaustücks auf Objektivität in subtiler Weise fragwürdig er
scheinen. Die sichtbare Ästhetisierung des Forschungsgegenstandes definiert den Blick auf 
die Natur als einen gestaltenden Blick, der wandelbar, oft zweifelhaften Vorstellungen un
terworfen ist und danach strebt, die Individualität des natürlichen Gegenstands in der All
gemeingültigkeit wissenschaftlicher Modelle und Theorien aufgehen zu lassen.« (Gördüren 
2012: 17) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ideell auf sinnliche Weise vermitteln und die Betrachtenden in einen Zustand der 
Überforderung versetzen, kontrastiert diese strukturelle Ebene – die vermeintliche 
(Un-)Ordnung – mit der Transparenz und Gleichförmigkeit der gläsernen Rahmen. 
Diese rekurrieren formalästhetisch und materiell auf die gläserne, allansichtige 
moderne Vitrine. Die Vitrine ist, wie gezeigt wurde, eng mit der Institution des 
modernen Museums verknüpft, in diesem Fall dem Naturkundemuseum (vgl. 
Kapitel 4.1.1). Die Arbeit verweist somit durch die Dominanz des Glases formal
ästhetisch und materiell auf modern-museale Zeigepraktiken, die Heterogenität 
und die Anordnung der Dinge rezeptionsästhetisch, ideell und strukturell dagegen 
auf frühneuzeitliche Zeigepraktiken, wodurch eine Interpendenz von Museum und 
Wunderkammer aufgezeigt wird. Laurence transformiert und aktualisiert somit 
das Wunderkammer-Konzept und verweist auf eben jene historischen Sammlun
gen und das ihr zugrunde liegende Denkmodell. Modern-museale Zeigepraktiken 
werden de-komponiert und institutionsreflektierend situiert. Dabei spielt das 
Präparat als per se kontaminiertes und durch moderne Praktiken scheinbar ›gerei
nigtes‹ Objekt als Nukleus der Arbeit eine wichtige Rolle. Ikonografisch verweist das 
Präparat als Bild mit seiner Mikro-Rahmung auf den Kontext des naturhistorischen 
Museums, das wiederum als institutionelles Resultat der modernen Ausdifferen
zierung musealer Spezialsammlungen im Zuge der Aufklärung gelesen werden 
kann. Das reflexive Moment in Bezug auf die Institution des Naturkundemuseums 
wird zum einen durch den Ort der Ausstellung, zum anderen in Folge der Kon
textverschiebung und Zweckentfremdung der naturwissenschaftlichen Präparate 
aufgerufen. 

Durch das komplexe Zusammenspiel und die nicht voneinander zu trennenden 
Sphären von Naturwissenschaft, Medizin, Technik und Kunst innerhalb der Arbeit 
wird zudem ein essentialistisches Bild von Natur zurückgewiesen. Die Vorstellung, 
dass ›Natur‹ als überzeitlicher und normativer Bezugsrahmen dem Menschen als 
das ›Andere‹ gegenübersteht und passives Objekt ist, das mit dem menschlichen 
aktiven Handeln kontrastiert, wird konterkariert (vgl. Jegodzinski 2022: 18). Diese 
Komplexität und wechselseitige Abhängigkeit von Menschen und Tieren wird durch 
die vormodernen Zeigepraktiken sinnlich im Raum wahrnehmbar. Das symbolisch- 
vernetzte Weltbild, das sich in historischen Wunderkammern materialisierte, wi
derspricht den experimentellen Analyseverfahren der modernen Wissenschaft, die 
in Laurences Arbeit durch die Laborästhetik und die Präsenz des Glases repräsen
tiert wird. Deep Breathing – Resuscitation for the Reef setzt den Praktiken der westli
chen Moderne, die sich in Bezug auf wissenschaftliche Forschung entschieden auf 
ein Ideal der Neutralität, der Reinheit und der unparteiischen Objektivität beriefen 
– und vor allem den Menschen und weniger das Wohlergehen anderer Entitäten in 
den Blick nahm – eine andere Perspektive auf das Artensterben entgegen. Dadurch 
wird den Betrachtenden eine neue Dimension des Artensterbens der ozeanischen 
Fauna und die damit zusammenhängende Auslöschung der maritimen Ökosysteme 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 255 

vermittelt. Das Meer erscheint hier als Tatort des menschengemachten Klimawan
dels und wird Verhandlungsort ökopolitischer Fragestellungen. Durch die Sichtbar
machung des ansonsten Unsichtbaren stößt Deep Breathing – Resuscitation for the Reef 
wunderkammernd ein Bewusstsein für das Prekariat von Meereslebewesen an. 

4.3 Los Carpinteros: Helm/Helmet/Yelmo (2014) 

Abbildung 38: Los Carpinteros, »Helm/Helmet/Yelmo«, 2014. Installations
ansicht: Museum Folkwang. © Los Carpinteros. Foto: Jens Nober 

Ein überdimensionaler, 4,5 m hoher und hell erleuchteter (Motorrad-)Helm 
aus Holz und Glas erwartet die Besucher:innen in einem der ersten Räume der 
ständigen Sammlungspräsentation des Museum Folkwang in Essen. Die Installa
tion Helm/Helmet/Yelmo (2014) (Abbildung 38) des kubanischen Künstlerkollektivs54 
Los Carpinteros, bestehend aus einer begehbaren skulpturalen Holzarchitektur, 
fungiert seit 2014 als Teil des Ausstellungsdisplays der ständigen Sammlungsprä
sentation. Sie ermöglicht das Zeigen von kleinformatigen Dingen der Sammlung 
des Museum Folkwang in 188 wabenartigen Vitrinen. Die »unterschiedliche[n] 
Polyeder, sphärisch gekrümmt, um die runde Helmform zu erzeugen« (Clewing 

54 Das Künstlerkollektiv wurde im Jahr 1992 von Dagoberto Rodríguez Sánchez, Marco Antonio 
Castillo Valdés und Alexandre Arrechea gegründet. Seit dem Ausstieg von Arrechea im Juni 
2003 agierte das vormals aus drei Personen bestehende Kollektiv als Duo weiter. 2018 löste 
sich auch dieses auf (vgl. Strenger 2019: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

2015: 9), sind zueinander versetzt von außen und innen einsehbar und ermöglichen 
dadurch eine dezentrale, unkonventionelle Rezeption. 

Helm/Helmet/Yelmo kann als begehbare Skulptur, Ausstellungsarchitektur, In
stallation und Designobjekt beschrieben werden und besitzt keinen ontologisch 
eindeutigen, sondern eher einen multiplen Status: Helm/Helmet/Yelmo zeigt ›etwas‹, 
aber im selben Zuge auch ›sich selbst‹. Durch die Präsentation der ausgestellten 
Dinge in verglasten Waben ist keines von ihnen in besonderem Maße exponiert, 
jedes ist gleichsam Teil des Makrokosmos, was durch die kuppelartige Form der 
Decke unterstützt wird, die einen (fast) in sich geschlossenen Raum kreiert. Die 
Installation wird thematisch ergänzt durch weitere großformatige Arbeiten und 
Sammlungsexponate, die außerhalb der skulpturalen Architektur im umliegenden 
Raum und an den Wänden positioniert sind. Seit 2014 wechselt der thematische 
Fokus im Rahmen verschiedener (Sonder-)Ausstellungen, dabei wird immer wieder 
auf die Bestände der Archäologie-, Weltkunst- und Kunstgewerbe-Sammlung des 
Museum Folkwang zurückgegriffen. 

Die erste Ausstellung in und mit Helm/Helmet/Yelmo, die am 15. November 2014 
eröffnete, vereinte Artefakte der drei genannten Sammlungen – Archäologie, Welt
kunst und Kunstgewerbe –, die das Künstlerkollektiv auf Einladung des Museum 
Folkwang »durch einen neuen Ort und eine neue Form der Präsentation« (Los Car
pinteros 2014: o. S.) inszenierte. Die Einladung implizierte eine intensive Ausein
andersetzung mit den von Karl Ernst Osthaus begonnenen Sammlungen, wie sie 
seit dem Amtsantritt von Tobias Bezzola als Direktor des Hauses 201355 auch für 
die Künstler:innen Albert Oehlen, Marc Bauer und Otobong Nkanga ausgesprochen 
wurde. Seitdem kann die Einladung gegenüber Künstler:innen, sich auf individuel
le Weise mit den Beständen und der Sammlung als Gesamtgefüge auseinanderzu
setzen, als museale Strategie des Museum Folkwang zum »Aufmischen« (Clewing 
2015: 6) der ständigen Sammlungspräsentation definiert werden. Während sich Al
bert Oehlen kuratorisch den Werken der Sammlung näherte und im Rahmen der 
Ausstellung Malerei im Dialog, die im März 2014 eröffnete, Malereien seiner Samm
lung, z.B. von Peter Brüning, Willem de Kooning und Rebecca Warren mit Arbeiten 
von Anthony Caro und Zdenêk Sýkora aus der Sammlung des Museum Folkwang 
dialogisch in Kontakt treten ließ, manifestierte Marc Bauer 2014 seine Beschäfti
gung mit der Geschichte des Museum Folkwang in einer großformatigen Wandma
lerei. Otobong Nkanga wählte im Rahmen des Projekts 25/25/25 der Kunststiftung 
NRW zwei unterschiedliche künstlerische Ausdrucksweisen, die sie in der Ausstel
lung Tracing Confessions 2015 vereinte. Zum einen lud sie Mitarbeiter:innen des Mu
seums ein, sich mit einem Sammlungsding ihrer Wahl fotografieren zu lassen und 
stellte die Fotografien anschließend aus. Zum anderen entwarf sie ein Plakat, das als 

55 Seit dem 01.07.2018 ist Peter Gorschlüter Direktor des Museum Folkwang. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 257 

Motiv eines der Werke aus dem Sammlungsdepot zierte und ließ dieses anschlie
ßend großflächig im Stadtraum von Essen plakatieren. 

Los Carpinteros wählte mit der dreidimensionalen Arbeit Helm/Helmet/Yelmo, 
ähnlich wie Bauer und Nkanga, eine künstlerisch-konzeptionelle Auseinanderset
zung mit den Sammlungen des Museum Folkwang. Neben der skulpturalen Archi
tektur wurden sie, wie auch Oehlen, kuratorisch tätig und bestückten die Vitrinen 
des Helms selbst mit Sammlungsbeständen. In ihren Arbeiten nehmen Los Carpin
teros immer wieder auch »formal und motivisch auf konkrete städtebauliche Situa
tionen Bezug« (Lechtreck 2014: 2). Ganz ähnlich gehen sie auch bei dem Entwurf und 
der Realisierung von Helm/Helmet/Yelmo vor: Sie reflektierten und situierten das Wo 
und Wodurch des Zeigens im Museum Folkwang in seiner historischen und räumli
chen Dimension.56 Infolge der Beschäftigung mit der Geschichte der Sammlung(en) 
und der Institution selbst entwarfen sie eine ortsspezifische Arbeit, die sowohl auf 
vormoderne Zeigepraktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern als auch auf mo
dern-museale Zeigepraktiken des Museums verweist. Durch die entstehenden spe
zifischen Rahmen werden scheinbar neutrale und naturalisierte moderne Zeige
praktiken – White Cube, allansichtige, rechteckige Glasvitrine und dezenter Bilder
rahmen (vgl. Kapitel 4.1.1) – situierend beleuchtet und ein anderer Modus des Zei
gens im Sinne des wunderkammerns angeboten, der auf netzwerkartigen Strukturen 
und einem ökologischen Denken basiert. 

Das Künstlerkollektiv setzt sich seit den späten 1990er-Jahren immer wieder 
mit ähnlichen Architekturformen auseinander. Diese fasst Hans-Jürgen Lechtreck 
wie folgt zusammen: »Es handelt sich um Architekturen, deren Konzeption dazu 
dient, ein Ordnungssystem durchzusetzen, (Verhaltens-)Regeln einzuüben und 
aufrechtzuerhalten, Wissen zu behaupten und auszustellen.« (Lechtreck 2014: 2) 
Auch im Falle von Helm/Helmet/Yelmo lässt sich von der Etablierung eines neuen 
Ordnungssystems sprechen: Einem Ordnungssystem, das die Situiertheit der Räu
me im Essener Museum Folkwang in seiner historischen Verwobenheit zwischen 
Sammlungskontexten (Provenienzen), dem Museumsgründer Karl Ernst Osthaus 
(Etablierung seiner spezifischen Zeigemodi Anfang des 20. Jahrhunderts), westlich- 
etablierten Zeigetraditionen, die an die Institution Museum geknüpft sind (Natu
ralisierung und Neutralisierung von Rahmen) (vgl. Kapitel 4.1.1) und historischen 
Zeigemodi frühneuzeitlicher Wunderkammern (Betonung und materiale Präsenz 
von Rahmen) (vgl. Kapitel 4.1.2) umfasst. 

Neben der Funktion als Rahmen für die Bestände der Sammlungen Archäolo
gie, Weltkunst und Kunstgewerbe tritt Helm/Helmet/Yelmo als Ausstellungsmobiliar 
für (Sonder-)Ausstellungen in Korrespondenz mit Dingen anderer privater oder 

56 Los Carpinteros bestückten nur bei der ersten Ausstellung von Helm/Helmet/Yelmo 2014 die 
Waben mit Artefakten aus der Sammlung Folkwang, seitdem wird die Auswahl vom kurato
rischen Team des Museum Folkwang getroffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

musealer Sammlungen. Anlässlich der Ausstellung Gediegenes und Kurioses – Los 
Carpinteros, Ouyang und Lieblingsstücke aus der Sammlung Olbricht (08.04.–30.10.2016) 
bestückte z.B. der Sammler Thomas Olbricht die Vitrinen mit ausgewählten Be
ständen seiner Privatsammlung, die er im me Collectors Room Berlin – Sammlung 
Olbricht von 2010 bis 2020 der Öffentlichkeit zugänglich machte.57 Die kleinforma
tigen Dinge – aus seiner selbsternannten Wunderkammer – wurden mit Gemälden 
des chinesischen Künstlers Ouyang Chun kombiniert. Im selben Jahr traten im 
Rahmen der Ausstellung Helm/Helmet/Yelmo – Gefasste Leere (09.12.2016–17.09.2017) 
vor dem Hintergrund des Themas Gefäß, Dinge aus unterschiedlichen zeitlichen, 
kulturellen und geografischen Kontexten der Sammlung mit Arbeiten aus dem 
Glasmuseum Hentrich im Kunstpalast Düsseldorf innerhalb von Helm/Helmet/ 
Yelmo in Kontakt. In der darauffolgenden Ausstellung Nofretete, Ramses und Osiris. 
Die Ägyptische Sammlung (29.09.2017–21.05.2018), die einen breit gefächerten Blick 
über die künstlerische und kunsthandwerkliche Produktion des alten Ägypten 
ermöglichte, wurde die umfangreiche Ägyptische Sammlung mittels des Helms 
in den Fokus genommen. Auch hier wurde erneut das Thema Gefäß aufgegriffen. 
Die zum Großteil aus dem Kontext der Totenverehrung stammenden Dinge – von 
den Anfängen der ägyptischen Geschichte, der Reichseinigungszeit (um 3100–3000 
v. Chr.), der vorgeschichtlichen Zeit über das Ende der politischen Geschichte (332 
v. Chr.) hinaus bis in die römische Zeit – stellen unter anderem Behältnisse für Öle, 
Salben und Schminke dar, die aus buntem Hartgestein, z.B. Diorit, Brekzie, Gabbro, 
Serpentinit, Basalt, Kalkstein, Alabaster oder Anhydrit gefertigt sind. Diese belegen 
laut beschreibendem Ausstellungstext die Osthaussche »Faszination für das Ob
jekt insbesondere seine[r] ästhetische[n] Wirkung«58, die seine Sammelintention 
prägte. Der Ankauf der Dinge erfolgte somit weniger aus einem enzyklopädischen 
Anspruch heraus, sondern resultierte aus ihrem Affektpotenzial.59 Ergänzt wurden 
die Varia innerhalb von Helm/Helmet/Yelmo durch historische Fotografien ägypti

57 2020 wurde der me Collectors Room Berlin / Stiftung Olbricht aufgelöst und der Sammler Tho
mas Olbricht zog mit seiner Sammlung von Berlin in seine Heimatstadt Essen. Ein Großteil 
der Bestände wurde im Zuge des Umzugs versteigert und dem Museum Folkwang als Leih
gabe zur Verfügung gestellt. 

58 Vgl. hier den beschreibenden Text zur Ausstellung auf der Homepage des Museum Folk
wang: https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkuns 
tkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html (Zugriff: 06.07.2023). 

59 Vgl. hier den beschreibenden Text zur Ausstellung auf der Homepage des Museum Folk
wang: https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkuns 
tkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html (Zugriff: 06.07.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html
https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html
https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html
https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html
https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html
https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html
https://www.museum-folkwang.de/de/ueber-uns/sammlung/archaeologie-weltkunstkunstgewerbe/nofretete-ramses-und-osiris.html


4. Zeigen 259 

scher Monumente, großformatige Steinarbeiten, Figuren und Reliefs sowie den im 
Titel der Ausstellung angekündigten Kopf der Nofretete.60 

Die sog. Varia – heterogene, meist kleinformatige Dinge in Sammlungen – ent
ziehen sich oftmals der öffentlichen Sichtbarkeit, da sie in Museumsdepots lagern 
und aufgrund ihres kleinen Formats, ihrer Fragilität, ihres Unbedeutendseins oder 
ihres strittigen Status als nicht zeigenswert eingestuft werden (vgl. Griesser-Sterm
scheg/Sternfeld/Ziaja 2020: 32). Dadurch, dass die Varia Teil der musealen Samm
lung sind, muss das Museum jedoch einen Umgang mit ihnen finden, wenn es sei
ner Funktion als sammelnde, bewahrende, forschende und vermittelnde Institu
tion gerecht werden möchte. Durch Helm/Helmet/Yelmo wird eben diesen kleinfor
matigen Dingen der Sammlung eine gesteigerte Aufmerksamkeit zugesprochen. 
So wurden auch in der Ausstellung Weltweit sammeln. Archäologie, Weltkunst, Kunstge
werbe (15.06.–14.10.2018), wie im Rahmen der Erstpräsentation 2014, Varia aus den 
drei genannten Sammlungen (Archäologie, Weltkunst und Kunstgewerbe) gezeigt. 
Ihre Anordnung erfolgte nach Herkunftsort und Erwerbszeitraum, von links nach 
rechts, gemäß ihrer Erwerbsdaten. Die Betrachter:innen hatten die Möglichkeit, In
formationen über die geografischen Räume, aus denen die Dinge in ihrer Gesamt
heit stammen, dem Saaltext zu entnehmen – Afrika, Ostasien, Westasien, Euro
pa sowie Amerika. Jedoch wurden die Ordnungskriterien, nach denen sie arran
giert waren, anders als ihr Herkunftskontext nicht offengelegt. Für die Ausstellung 
Der Fisch im Schafspelz, die anlässlich der Eröffnung der neuen Sammlungspräsen
tation zwischen Juni 2019 und Oktober 2021 im Museum Folkwang zu sehen war, 
stand das Tier als künstlerisches Sujet im Fokus. Arbeiten aus verschiedenen kultu
rellen, zeitlichen und disziplinären Kontexten, die Auseinandersetzungen mit Tie
ren oder Tiergruppen eröffnen, wurden innerhalb von Helm/Helmet/Yelmo mitein
ander arrangiert. Im Rahmen der Ausstellung … sogar der Fachmann staunt! – Wer
ke aus der Sammlung Olbricht (22.10.2021–15.01.2023) wird seit 2021 wiederholt auf 
die Sammlung Olbricht zurückgegriffen. Olbricht stellte dafür, nach der Auflösung 
seiner Sammlung, dem Museum Folkwang ein umfassendes Dingkonvolut als Dau
erleihgabe zur Verfügung. Auch die Arbeit selbst Helm/Helmet/Yelmo, die zwischen 
2014 und 2020 als Leihgabe von Los Carpinteros fungierte, wurde 2020 von Olbricht 
erworben und dem Museum Folkwang als Dauerleihgabe überlassen. 

60 Der Kopf der Nofretete wurde nicht von Karl Ernst Osthaus angekauft, sondern erst in den 
1960er-Jahren erworben. Er stellt heute eines der populärsten Stücke innerhalb der Ägypti
schen Sammlung des Museum Folkwang dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

4.3.1 Helm/Helmet/Yelmo als contact zone und Kontinuität 
des ›Folkwang Impulses‹ 

Die Arbeit Helm/Helmet/Yelmo dient – vor dem Hintergrund dieser kurzen Aus
stellungshistorie – nicht nur als Kontaktraum für Dinge aus verschiedenen geo
grafischen und kulturellen Kontexten der Folkwang-Sammlung, sondern korre
spondiert immer wieder mit anderen, thematisch unterschiedlich ausgerichteten 
(Privat-)Sammlungen und kann demnach auf einer übergeordneten Ebene als dy
namischer musealer Ort des In-Kontakt-Tretens verschiedener visueller Kulturen 
verstanden werden. Durch das Zusammenkommen von Dingen aus unterschiedli
chen kulturellen, zeitlichen und disziplinären Kontexten (unter anderem Technik, 
Medizin, Naturwissenschaft, Alltagskultur und Kunst) stellt Helm/Helmet/Yelmo 
eine Art interkulturelle, interzeitliche und interdisziplinäre contact zone dar, die 
das Museum Folkwang in seiner Situiertheit und historischen Verwobenheit mit 
anderen Sammlungen reflektiert. 

Die Idee, museale Räume in diesem spezifischen Sinne zu denken, geht zurück 
auf James Clifford, der 1997 den von Mary Louise Pratt entwickelten Begriff der cont
act zone (vgl. Pratt 1992: 6–7) auf die museale Sphäre übertrug und Museen als mög
liche contact zones – als Räume der kulturellen Begegnung – charakterisierte. Dabei 
bezog er sich hauptsächlich auf die von Mary Louise Pratt betonte soziale Konstitu
tion der contact zones: 

»I use this term to refer to social spaces where cultures meet, clash, and grapple 
with each other, often in contexts of highly asymmetrical relations of power, such 
as colonialism, slavery, or their aftermaths as they are lived out in many parts 
of the world today. Eventually I will use the term to reconsider the models of 
community that many of us rely on in teaching and theorizing and that are under 
challenge today.« (Pratt 1991: 34) 

Vor diesem Hintergrund fordert Clifford, Ausstellungen als contact zone umzustruk
turieren, damit sie als Orte postkolonialer Begegnungen fungieren können.61 Ein
seitige museale Narrative von Universalität, Kontinuität und Eurozentrismus sol
len, so Clifford, dekonstruiert, offengelegt und von einer demokratisch und kolla
borativ gedachten musealen Praxis abgelöst werden: »A contact perspective views 
all culture-collecting strategies as responses to particular histories of dominance, 
hierarchy, resistance, and mobilization.« (Clifford 1997: 213) 

61 Eva-Maria Troelenberg, Kerstin Schankweiler und Anna Sophia Messner sprechen im Falle 
von Dingen, die zwischen verschiedenen Kulturen als Scharniere fungieren und dialogische 
Vernetzung initiieren, von »materialized contact zones« (Troelenberg/Schankweiler/Messner 
2021: 5). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 261 

Mit dem Ansatz von Homi K. Bhabha kann die sog. contact zone des musealen 
Raums auch als »Dritter Raum« beschrieben werden, als »Raum der Intervention« 
(Bhabha 2000: 12) und »Artikulationsraum« (Bhabha 2000: 58), in dem die Kom
plexität kultureller Differenzen manifest und physisch spürbar wird (vgl. Overdick 
2019: 53–54). Dabei geht es Bhabha nicht um eine Nivellierung der kulturellen 
Unterschiede, sondern um einen interkulturellen Dialog, in dem bestehende Dif
ferenzen ihre »produktiven Potenziale« (Bhabha 2000: 58) entwickeln können. 
Dieser Raum wird nicht territorial gedacht. Er befindet sich in einem Status des 
Dazwischen und vermag vorherrschende Hierarchien aufzulösen: »Dieser dritte 
Raum deplatziert die Geschichten, die ihn konstituieren und wirft neue Strukturen 
von Autorität, neue praktische Initiativen auf […].« (Bhabha 1990: 211) 

Der konzeptionelle rote Faden von Helm/Helmet/Yelmo, europäische und außer
europäische kulturelle Erzeugnisse der Sammlung des Museum Folkwang neben
einander zu präsentieren, die aus unterschiedlichen historischen Kontexten und 
Disziplinen stammen, somit eine Art interkulturelle, interzeitliche und interdiszi
plinäre contact zone oder einen ›Dritten Raum‹ zu kreieren, verweist auf den Grün
der des Museum Folkwang, Karl Ernst Osthaus. Osthaus erprobte bereits zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts neue innovative Präsentationsweisen, um durch museale In
szenierungen ein Miteinander der Kulturen vorzuführen (vgl. Osthaus Museum Ha
gen 2012: o. S.). Seine als »Folkwang Impuls«62 (Dorsz 2012: 10) beschriebene Samm
lungs- und Ausstellungspraktik kennzeichnet jedoch nicht nur das inter- und trans
kulturelle Nebeneinander, sondern im Speziellen die gemeinsame Präsentation von 
zeitgenössisch-europäischer und außereuropäischer Kunst, die unterschiedlichen 
zeitlichen Kontexten entspringt. Dies verdeutlicht die Fotografie von Albert Renger- 
Patzsch, die einen Blick in einen der Ausstellungsräume des Museum Folkwang in 
Essen um 1930 gewährt (Abbildung 39). 

62 Zum Leben und Werk von Karl Ernst Osthaus vgl. Hesse-Frielinghaus 1971. Zur Folkwang-Idee 
vgl. Funk-Jones 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Abbildung 39: Museum Folkwang, Blick in den ersten Saal mit Werken von
Aristide Maillol, Otto Mueller, Emil Nolde, Giorgio de Chirico und Artefak
ten außereuropäischer Kunst, um 1930. Foto: Albert Renger-Patzsch. © VG
Bild-Kunst, Bonn

Mittels der Fotografie werden die visuellen interkulturellen, interzeitlichen und
interdisziplinären Korrespondenzen, die Osthaus intendierte, zwischen skulptu
ralen außereuropäischen Arbeiten und den Gemälden von Aristide Maillol63, Otto
Mueller, Emil Nolde und Giorgio de Chirico offenkundig, die aus unterschiedlichen
kulturellen, zeitlichen und disziplinären Kontexten stammen. Wobei hier auffäl
lig ist, dass die europäischen Kunstwerke in der Rezeption und Forschungslitera
tur oftmals näher benannt werden, die Artefakte aus Afrika, Australien etc. jedoch
nur mit dem Sammelbegriff ›außereuropäisch‹ bezeichnet werden. Die Idee »in den
Folkwang-Sammlungen die Kunst aller Zeiten und Völker zu versammeln« (Stamm
2010: 155) und nebeneinander zu zeigen, realisiert sich für Osthaus im Jahr 1902 mit
der Museumsöffnung des Museum Folkwang Hagen. Dort versammelte er Kunst
werke, naturkundliche Artefakte, kunstgewerbliche Dinge und alles, was als »Beleg
einer Weltsprache der Kunst« (Stamm 2010: 155) fungierte und somit der Idee ei
ner erweiterten visuellen Kultur entsprach. Die Dinge sollten zur allgemeinen Bil

63 Gabriele Genge untersucht in ihrer Publikation Artefakt – Fetisch – Skulptur. Aristide Maillol und
die Beschreibung des Fremden in der Moderne die Skulpturen Aristide Maillols und ihren Bezug
zur Entstehungsgeschichte der Ethnografie. Sie zeigt dabei auf, wie weitgehend sein Werk

– zwischen Artefakt, Fetisch und Denkmal changierend – im Kontext des modernen ästhe
tischen Diskurses um das Fremde in Frankreich und Deutschland zu verorten ist (vgl. Genge
2009).

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 263 

dung dienen, gleichzeitig auch in ihrer Formgebung die künstlerische und ästhe
tische Praxis der Gegenwart formalästhetisch inspirieren.64 Mit seinen progressi
ven Sammlungs- und Inszenierungspraktiken prägte Osthaus nicht nur das Mu
seum Folkwang in Hagen, sondern auch das 1922 durch den Folkwang-Museums- 
Verein angesiedelte Museum Folkwang in Essen. Die Zusammenschau von Werken 
unter anderem antiker und nicht-europäischer Kulturen mit Gemälden und Skulp
turen der europäischen Avantgarde ist für das Museum Folkwang somit von Anfang 
an konstituierend und kulminiert in dem Begriff des »Folkwang Impulses« (Dorsz 
2012: 10). Dadurch, dass die Installation Helm/Helmet/Yelmo die Ausstellungspraxis 
von Osthaus aufgreift und nach ihrer zeitgenössischen Funktion befragt – indem sie 
zum einen außereuropäische Dinge der Folkwang-Sammlung zeigt, zum anderen 
aber auch sich selbst als zeitgenössische skulptural-architektonische Intervention 
im Raum exponiert – ist sie als Kontinuität des ›Folkwang Impulses‹ zu verstehen. 

Durch diesen Verweis und das bewusste Anknüpfen an die Geschichte des spe
zifischen Zeigens im Museum Folkwang entsteht ein konnektives Moment in Bezug 
auf modern-museale Zeigepraktiken, die eng an die Person Osthaus geknüpft sind. 
In dieser Lesart erscheint Helm/Helmet/Yelmo auf affirmative Weise dem Museum 
zur eigenen Selbstreflexion zu verhelfen und in seinem Status als variabel bespielba
rer Setzkasten, gegenwärtigen musealen Bedürfnissen zu entsprechen, möglichst 
flexibel und in einem eng getakteten zeitlichen Turnus neue Ausstellungen zu in
itiieren, um so der schnelllebigen Event- und Aufmerksamkeitsökonomie des expo
sitorischen Bereichs gerecht zu werden, ebenso wie seiner institutionellen Verant
wortung in Bezug auf das eigene Wissen-Macht-Dispositiv65. 

Während einerseits an die musealen Traditionen, hier im spezifischen Fall 
an die Zeigepraktiken des Museum Folkwang und seinen Gründer Osthaus an
geknüpft wird und auf einer übergeordneten Ebene auch die Sammlungs- und 
Aneignungspraktiken von modern-musealen Museen aufgegriffen werden, worauf 
in Kapitel 4.3.2 näher eingegangen wird, gibt es andererseits auch diskonnek
tive Momente, in denen sich Helm/Helmet/Yelmo von tradierten Zeigeweisen des 
modernen Museums löst und viel eher auf vormoderne Zeigepraktiken von Wun
derkammern rekurriert, was in den folgenden Unterkapiteln thematisiert wird. 

64 Vgl. Einleitungstext zum Langzeitprojekt Weltweit sammeln auf der Homepage des Museum 
Folkwang: https://www.museum-folkwang.de/tr/mobile-version-new/sammlungen/archa 
eologie-weltkunst-kunstgewerbe/weltweit-sammeln/einleitung-weltweit-sammeln.html 
(Zugriff: 03.07.2020). 

65 In Anknüpfung an Michel Foucault und seine Beschäftigung mit dem Verhältnis von Wissen 
und Macht vor allem in den 1970er-Jahren kann das Museum als Institution mit seinen spe
zifischen Strukturen als »Wissens-Macht-Dispositiv« beschrieben werden, insofern, als dass 
das Museum »ein Wissen vermittelt, das nicht von den komplexen Macht- und damit Unter
ordnungsverhältnissen zu lösen ist, die von den institutionalisierten Diskursen produziert 
und reproduziert werden« (Marchart 2005: 35). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museum-folkwang.de/tr/mobile-version-new/sammlungen/archaeologie-weltkunst-kunstgewerbe/weltweit-sammeln/einleitung-weltweit-sammeln.html
https://www.museum-folkwang.de/tr/mobile-version-new/sammlungen/archaeologie-weltkunst-kunstgewerbe/weltweit-sammeln/einleitung-weltweit-sammeln.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.museum-folkwang.de/tr/mobile-version-new/sammlungen/archaeologie-weltkunst-kunstgewerbe/weltweit-sammeln/einleitung-weltweit-sammeln.html
https://www.museum-folkwang.de/tr/mobile-version-new/sammlungen/archaeologie-weltkunst-kunstgewerbe/weltweit-sammeln/einleitung-weltweit-sammeln.html


264 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

4.3.2 Modern-museale Zeigepraktiken – Der Helm als Symbol

kolonialer Aneignungskontexte

Betrachtet man die ikonografische und formalästhetische Ebene von Helm/Helmet/
Yelmo – die Form des (Motorrad-)Helms – so wird jenseits vormoderner Zei
gepraktiken von Wunderkammern auch auf das moderne Museum als Ort von
Macht(-demonstrationen) rekurriert. Im Kontext der architecture parlante66, einer
Architektur, die symbolhaft und visuell-kommunikativ auf ihren eigenen Nutzen
verweist, greift die Kontur des Helms einerseits die schutzgebende Funktion der
Institution des Museums auf, die ebenso wie ein Helm den Kopf des Motorrad
fahrers oder der Motorradfahrerin schützt, die Sammlungsdinge vor Zerstörung,
Verlust und Vergessenheit bewahrt. Andererseits ließe sich die Symbolik des Helms
vor dem Hintergrund der historischen Sammeltätigkeit von Karl Ernst Osthaus
und ihrem zeitlichen Zusammenfallen mit der deutschen Kolonialgeschichte in
Afrika von 1891 bis 1919 auf die repräsentative Funktion von Uniformen beziehen,
zu denen oftmals eine Kopfbedeckung gehört, im militärischen Bereich über
wiegend die Form des Helms (Pickelhaube, Adrian-Helm, Brodie-Helm, PASGT- 
Helm usw.). Folgt man dieser Kohärenz, so stellt der Helm die Frage nach der
teilweise ungeklärten Provenienz von Dingen in europäischen Sammlungen –
auch der Folkwang-Sammlungen. Denn es ist wahrscheinlich, dass die oftmals
auf gewaltsamen Wegen durchgeführte »Akkumulation wertvoller Objekte aus
der Fremde« (Savoy 2018: 38) im Europa des 18. und 19. Jahrhunderts auch die
außereuropäischen Dinge der Sammlung Karl Ernst Osthaus mit konstituierte. So
müssen die außereuropäischen Bestände der Folkwang-Sammlung auch mit dem
Kontext der Sammelmethoden von ethnographica durch deutsche Museen in der
Zeit von 1884 bis 1914 in Verbindung gebracht werden, deren Beschaffungswege
Sheila Heidt wie folgt unterteilt: Erstens wurden sie von privaten Sammler:innen
angekauft, zweitens über Handelshäuser und Kunsthändler:innen erworben und
drittens gelangten sie durch Afrika-Expeditionen und deren Eingänge (z.B. durch
Leo Frobenius und Max Buchner) in die europäischen Sammlungen.67 Somit fußt
der Ursprung vieler Museumssammlungen – vor allem ethnologischer Art – auf
den in Afrika vollzogenen Enteignungen kultureller Artefakte und sind demnach
eng mit dem Gewaltdispositiv des modernen Kolonialismus verbunden (vgl. Heidt,

66 Der ursprünglich mit Claude Nicolas Ledoux assoziierte Begriff architecture parlante bezeich
net eine Architektur, die ihre eigene Funktion oder Identität durch ihre äußere Form andeu
tet und durch ihr Erscheinungsbild kommuniziert (vgl. u.a. Hollmann 2020: 18–25; Vonseelen
2012).

67 Vgl. den Vortragstext von Sheila Heidt (2013) Afrikanische Objekte aus kolonialen Kontexten Ap
propriationsstrategien, Diskurse und rechtliche Aspekte im Rahmen der Veranstaltung Weltweit

›sammeln‹. Und dann? am 08.11.2018 im Museum Folkwang (vgl. Heidt, zit.n. Laukötter 2013:
240).

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 265 

zit.n. Laukötter 2013: 12), was spätestens mit der medial präsenten Restitutionsde
batte um die Benin-Bronzen ins gesellschaftliche Bewusstsein gelangte (vgl. u.a. 
Hicks 2020; Penny 2019). Durch den Helm als Symbol für militärische und koloniale 
Gewaltnarrative und das Zeigen eben jener Artefakte aus den Archäologie-, Welt
kunst- und Kunstgewerbe-Sammlungen des Museum Folkwang, deren Provenienz 
teilweise ungeklärt und möglicherweise von gewaltsamen Aneignungsprozessen 
geprägt ist, verfügt Helm/Helmet/Yelmo über einen institutionsreflektierenden Im
petus. Dabei wird zudem der Grundkonflikt der aktuellen Restitutionsdebatte und 
die mit ihr einhergehenden Diskurse um die Aufgaben (europäischer) Museen 
aufgegriffen, die sich im Spannungsfeld von Aneignung und Bewahrung bewegen, 
mit denen sich auch das Museum Folkwang auseinandersetzt. 

Seit 2019 ist dem Bereich der Provenienzforschung im Museum Folkwang 
erstmals unter dem Titel Sammlungsgeschichten ein eigener Ausstellungsraum ge
widmet, in dem die Strategien der Herkunftsforschung offengelegt und kuratorisch 
vermittelt werden. Darüber hinaus werden an vielen Werken in den Räumen der 
Sammlungspräsentation sog. Provenienzketten angebracht, die den aktuellen Stand 
der Herkunftsforschung des jeweiligen Kunstwerks anzeigen. Damit reiht sich das 
Museum Folkwang in eine Bewegung musealer Selbstbefragung ein, die parallel zur 
Restitutionsdebatte ›sensible Sammlungen‹ (vgl. Berner/Hoffmann/Lange 2011) in 
den Blick nimmt. Auf einer übergeordneten Ebene verweist die Lesart des Helms – 
in seiner militärischen Bedeutung im Zusammenhang musealer Kontexte – somit 
auf die Provenienzforschung von Raubkunstkontexten und der damit zusam
menhängenden Restitutionsdebatte, über die in europäischen Kulturinstitutionen 
gegenwärtig rege diskutiert wird (vgl. Bodenstein 2020: o. S.). Der alltägliche Ge
genstand des (Motorrad-)Helms lässt sich demzufolge in seiner Mehrdeutigkeit im 
Sinne einer ironischen Geste, gleichwohl auch als politischer Kommentar deuten, 
was auf viele Arbeiten des Künstlerkollektivs zutrifft (vgl. Steiner 2010: 288).68 

4.3.3 Vormoderne Zeigepraktiken – Re-Aktualisierung des Kabinettschranks 

Die Arbeit Helm/Helmet/Yelmo greift nicht nur die spezifischen Zeigepraktiken von 
Karl Ernst Osthaus auf, die mit der Geschichte des Museum Folkwang eng verknüpft 
sind, sondern verweist gleichwohl durch die Möglichkeit der assoziativen Rezeption 
der Dinge, die der begehbare Helm ermöglicht, auf Zeigepraktiken der frühneuzeit
lichen Sammlungsräume, in denen artificialia, naturalia, scientifica, curiosita und exoti
ca räumlich miteinander in Kontakt traten. Dieser Bezug ist nicht nur materiell, re

68 Immer wieder lassen sich Los Carpinteros von alltäglichen Dingen wie Betten, Fahrradhel
men, Uhren, Stereoanlagen usw. inspirieren: »Such elements are transformed by the artists’ 
imagination, in turn of provoking reconsideration of the nature and function of the objects 
themselves.« (Steiner 2010: 288) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

zeptionsästhetisch, strukturell und ideell werkimmanent begründbar, sondern wird
auch durch das Museum selbst in die Traditionslinie der historischen Wunderkam
mern gestellt. In der Beschreibung zur Ausstellung … sogar der Fachmann staunt! –
Werke aus der Sammlung Olbricht (2022) wird dieser Zusammenhang formuliert und
wie folgt begründet:

»Im Zuge der Digitalisierung und Globalisierung unserer Lebenswelt erleben
wir heute erneut einen immensen Zuwachs an Informationen und Bildern, die
sich ganz unterschiedlichen Wissenstraditionen, künstlerischen Techniken und
gesellschaftlichen Vorstellungen verdanken. Als ein Modell für einen offenen und
spielerischen Umgang mit diesem ›Weltwissen‹ besitzt das Prinzip der Kunst- 
und Wunderkammer daher erneut große Aktualität […]. Die Installation Helm/
Helmet/Yelmo befördert diese Einladung auf besondere Weise: Die Struktur des
Helms gibt keine Leserichtungen oder Kontexte vor.«69

Die Beschreibung gibt zum einen Aufschluss über die Potenziale der Zeigeprakti
ken, die sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern materialisierten, nämlich sog.
›Weltwissen‹ greifbar und darstellbar zu machen. Zum anderen wird der Bogen in
die Gegenwart gespannt und die Wunderkammern als ›Modell‹ für unseren heu
tigen Umgang mit Bildern und Informationen – die sich durch die tiefgreifenden
globalen Veränderungen simultanisieren und pluralisieren – vorgeschlagen. Die
ses ›Modell‹ wird in Helm/Helmet/Yelmo ästhetisch erprobt. Der spielerische Umgang
und die assoziative Rezeption der gezeigten Dinge (Inhalt) wird durch die Struk
tur (Form) der skulpturalen Architektur des begehbaren Helms ermöglicht. Der Be
zug von Helm/Helmet/Yelmo zu frühneuzeitlichen Wunderkammern ist dabei auf un
terschiedlichen Ebenen zu beobachten: materiell, rezeptionsästhetisch, strukturell
und ideell, was in den folgenden Unterkapiteln thematisiert wird. Ikonografisch
und formalästhetisch werden durch die signifikante Gestalt des Helms ›andere‹ Bil
der aufgerufen, die viel eher an das Museum als Institution und an zwei seiner tra
ditionellen Kernaufgaben anknüpfen: das Sammeln und Bewahren.

Materieller Bezug | Holz und Licht

Durch die Kombination aus Holz und Glas rekurriert Helm/Helmet/Yelmo materiell
auf die oft aufwendig verzierten und intarsierten Kabinettschränke mit verglaster
Front, die in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren. Die sich im
Zuge des 18. Jahrhunderts von aufwendig gestalteten Sammlungsmöbeln zu glä
sernen Gehäusen mit einer immer reduzierteren Formensprache entwickelnden

69 Vgl. den beschreibenden Text zur Ausstellung … sogar der Fachmann staunt! – Werke aus der
Sammlung Olbricht (2022) auf der Homepage des Museum Folkwang: https://www.museum- 
folkwang.de/de/ausstellung/sogar-der-fachmann-staunt (Zugriff: 15.06.2024).

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museum-folkwang.de/de/ausstellung/sogar-der-fachmann-staunt
https://www.museum-folkwang.de/de/ausstellung/sogar-der-fachmann-staunt
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.museum-folkwang.de/de/ausstellung/sogar-der-fachmann-staunt
https://www.museum-folkwang.de/de/ausstellung/sogar-der-fachmann-staunt


4. Zeigen 267 

Schränke sind, wie in Kapitel 4.1.2 gezeigt, als Inbegriff vormoderner Zeigeprakti
ken aufzufassen. Helm/Helmet/Yelmo kann durch die Fusion von Holz und Glas und 
die materiale Präsenz im Raum – denn der Rahmen tritt nicht wie bei modern- 
musealen Zeigemodi quasi-neutral hinter den Dingen und Kunstwerken zurück 
(vgl. Kapitel 4.1.1) – als zeitgenössische Übersetzung frühneuzeitlicher hölzerner 
Kabinettschränke mit ihrer aufgefächerten Struktur im Innern beschrieben werden 
(vgl. Spenlé 2011). Dafür spricht auch die Lichtinszenierung, die Ähnlichkeiten mit 
der Lichtsituation frühneuzeitlicher Wunderkammern aufweist und ebenfalls als 
materieller Verweis auf eben diese interpretiert werden kann. Die sich in kleinen 
Räumen befindenden Sammlungen waren oftmals nur spärlich mit Fenstern aus
gestattet und besaßen dadurch wenig Bezug zur Außenwelt. Das Licht im Falle 
von Helm/Helmet/Yelmo vermittelt zudem durch die Höhe des Helms eine sakrale 
Wirkung im ansonsten abgedunkelten Raum. Der Helm scheint dadurch förmlich 
aus sich heraus zu leuchten, was eine mystische und enigmatische Wirkung hervor
ruft, die auf das paradigmatische Motiv des Wundersamen der frühneuzeitlichen 
Sammlungen rekurriert (vgl. u.a. Daston/Park 2002; Daston 1991). 

Rezeptionsästhetischer Bezug | Räumliche Intimität und polyfokales Sehen 

Trotz der Höhe des Helms vermag er in seinem Inneren den Besuchenden ein Ge
fühl von Intimität zu vermitteln, ganz ähnlich der räumlichen Situation von Wun
derkammern, wie sie beispielsweise der Kupferstich des Museum Wormianum (1655) 
der Kopenhagener Kammer des Ole Worm wiedergibt (Abbildung 40). Imaginiert 
man diese räumliche Situation, so waren die Betrachtenden in einem wenige Qua
dratmeter großen Raum von an den Wänden und der Decke positionierten Dingen 
umgeben, wodurch ein fast immersiver Charakter entstand. Ähnlich wie die Anord
nung der naturalia im Museum Wormianum sind auch in Helm/Helmet/Yelmo die Din
ge in verschiedenen Höhen positioniert und bedingen ungewöhnliche Bewegungs- 
und Körperpraktiken der Rezeption, die an der räumlichen Situation des Helmin
neren orientiert sind. Die Dinge, die entgegen tradierter musealer Zeigepraktiken 
nicht nur auf Augenhöhe in den Waben zu finden sind, sondern auch in Bodennähe 
und in Reichweite der Helmdecke, erfordern einen verstärkten Körpereinsatz, etwa 
das Hocken oder Strecken. Dieser notwendige Körper- und Bewegungseinsatz stellt 
einen Bezug zu vormodernen Zeigepraktiken her, wie anhand des Museum Wormia
num offenkundig wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Abbildung 40: Frontispiz von Ole Worms »Museum Wormianum«, 1655.
Kupferstich von G. Wingendorp. © The Trustees of the British Museum

Die kleinplastischen Varia, die in einer jeweils für sie vorgesehenen verglasten
Wabe ausgestellt werden, lassen eine fokussierte Betrachtung jedes Dings als Sin
gularität zu. Jedoch stellen sich durch die räumliche Nähe fast automatisch Korre
spondenzen zu umliegenden Waben und Ausstellungsstücken her, die jedoch nicht
kuratorisch geleitet, sondern individuell und assoziativ funktionieren. Die Anord
nung folgt also einer nicht linearen Systematik und keiner vorgegebenen Drama
turgie. Dadurch entwickeln sich überraschende Ähnlichkeiten, Kontraste, histori
sche Parallelen und Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede von Techniken oder Ma
terialien. Die Dinge im Helm/Helmet/Yelmo fungieren somit auf den ersten Blick als
Schaustücke, weniger als Nutzgegenstände, da sie für die Besuchenden nicht aus
den Waben herausnehmbar sind. Obwohl die Dinge in ihren jeweiligen Waben ver
bleiben, wird angesichts der räumlichen Intimität des Helms eine forschende, na
hezu mikroskopisch-sezierende Interaktion zwischen Betrachter:in und Ding er
möglicht. Aus dieser geht der Eindruck hervor, man könne die Dinge aus den Vi
trinen drehend und wendend untersuchen, ganz im Sinne des forschenden Gedan
kens, der auch frühneuzeitlichen Wunderkammern zugrunde lag (vgl. u.a. Findlen
1994). Während dort die Ausstellungsstücke auch als Wissens-Dinge70 zu forschen
den Zwecken aus den Schränken herausnehmbar und bewegbar waren, sind sie in

70 Vgl. in diesem Kontext auch den Begriff des epistemischen Dings von Hans-Jörg Rheinberger
(vgl. Rheinberger 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 269 

modernen Museen meist stillgestellt und der haptischen Rezeption entzogen.71 Die 
intime Atmosphäre, in der die Betrachter:innen und das Ding innerhalb des Helms 
in Kontakt treten, konterkariert in gewisser Weise diese Stillstellung. Durch die In
timität zu den gezeigten Sammlungsstücken bekommt nicht nur das Ding an sich 
einen neuen Stellenwert, sondern auch die Beziehung zwischen Betrachter:in und 
den gezeigten Sammlungsstücken. Hans-Jürgen Lechtreck kritisiert in diesem Kon
text den Begriff des Objekts, da er eng verknüpft sei mit der »Annahme einer stabilen 
Subjekt-Objekt-Beziehung« (Lechtreck 2014: 6), wie sie in der westlichen Moderne 
prägend war. Diese stabile Subjekt-Objekt-Beziehung werde, so Lechtreck, durch 
die Nähe zu den Dingen und der Tatsache, dass sich die Betrachtenden »sowohl vor 
als auch in der Vitrine« (Lechtreck 2014: 6) befinden, relativiert: Denn durch die um
schließende Helmform ist es für die Besuchenden einerseits möglich, in den Helm 
zu treten und von den einzelnen Vitrinen in ihrer Gesamtheit umschlossen zu sein, 
andererseits lassen sich die verglasten Waben auch von einem Standpunkt außer
halb des Helms betrachten. Das moderne Museum konstituierende Verhältnis von 
Subjekt und Objekt wird somit innerhalb des Helms dekonstruiert und bietet so eine 
neue Art des Zeigens, Sehens und Situierens an, was auch durch die Materialität des 
Glases bedingt wird. Denn die gläsernen Wände bilden nicht nur die innere, sondern 
auch die äußere Begrenzung des Helms. Betrachtende können somit aus einer dop
pelten Blickperspektive entweder in den Helm oder aus dem Helm hinaus schauen. 
Durch diese Doppelwandigkeit ist die Helmoberfläche ähnlich wie eine Membran 
strukturiert. Durch die Spiegelung des Glases und die Reflexion, die auch das Inne
re des Helms (also das blickende Selbst) wiedergibt, entsteht eine dritte Wahrneh
mungsebene: Die Rezeption von ausgestelltem Ding, Außenraum und Helminne
rem simultanisiert sich. So entsteht der Eindruck, es gebe nicht nur ein Vor-den- 
Kulissen, sondern auch ein Hinter-den-Kulissen.72 

71 Diesem Umstand wird mit partizipativen und interaktiven musealen Programmen und Stra
tegien zunehmend begegnet (vgl. u.a. Gesser/Gorgus/Jannelli 2020; Gesser 2012). Zum Ku
ratieren als antirassistische Praxis vgl. Bayer/Kazeem-Kamiński/Sternfeld 2017 und Bayer/ 
Terkessidis 2017. 

72 Das Offenlegen von institutionell Verborgenem passt gut mit dem musealen Trend zusam

men, Leinwandrückseiten im Rahmen von Ausstellungen zu zeigen, da die Rückseite von 
Leinwänden oftmals viel über die Besitz- und Ausstellungsgeschichte eines Kunstwerks ver
rät und gerade museale Institutionen zunehmend ihre eigenen Sammlungen und die Pro
venienzen der Sammlungsbestände insbesondere in Bezug auf das Thema Raubkunst befra
gen. Dies lässt sich als eine Geste der institutionellen Transparenz auffassen. Beispiele sind 
unter anderem die Sonderpräsentation Vice Versa. Kehrseiten der Malerei (2015), die im Samm

lungsbereich der Alten Meister des Städel Museums Gemälde aus dem 14. bis 18. Jahrhun
dert und ihre Hinteransichten präsentierte, und die Ausstellung Parcours: Die Rücken der Bilder 
(15.10.2004–17.04.2005) in der Hamburger Kunsthalle, die eine ähnliche Strategie verfolgte. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Diese Pluralisierung des Blicks produziert gleichermaßen auch eine Dynamisie
rung des Blicks, die durch das vergleichende Sehen hervorgerufen wird. Durch die
architektonischen Bedingungen von Helm/Helmet/Yelmo und die räumliche Nähe der
Waben zueinander stellt sich diese Pluralisierung und Dynamisierung zwangsläu
fig ein, denn der Blick mäandert von einer Wabe zur nächsten. Die Methodik des
vergleichenden Sehens, die sich seit dem 19. Jahrhundert – besonders durch stilhis
torische Vergleiche und die Entwicklung neuer Medien – als kunsthistorische Pra
xis herausbildete, hat sich auch fernab des kunsthistorischen Felds als »feststehende
Formel und topischer Bezugspunkt (populär)wissenschaftlicher und künstlerischer
Praktiken« (Bader 2010: 19) etabliert.73 Das vergleichende Sehen ist jedoch eng mit
der kunsthistorischen Methodik des paarweisen Vergleichs verknüpft, die sich in
der Technik der Dia-Doppelproduktion und der Systematik von Heinrich Wölfflin,
Kunstformen von Renaissance und Barock gegenüberzustellen, manifestierte. Der
multiperspektivisch aufgebaute Helm befördert ein vergleichendes Sehen, er bie
tet aber ähnlich wie die komplexen Raumarrangements der historischen Wunder
kammern nicht nur paarweise Vergleiche, sondern eine Fülle an Korrespondenzen
an. Ein polyfokaler Vergleich, der ein »Netz des assoziativen und grenzüberschrei
tenden visuellen Austausches« (Bredekamp 2007: 124) und eine »spielerische[] Bri
colage« (Bader 2010: 37) ermöglicht. Es ist nicht mehr die kunsthistorisch etablier
te Methode des paarweisen Vergleichs, die hier aktiviert wird, sondern es wird ein
polyfokales Netzwerk aus multiplen Assoziationen eröffnet, in dem sich vielgestal
tige bildliche »Prozesse der Emergenz« (Grave 2022: 82; vgl. auch Greve/Schnabel
2011) entfalten. Denn, »[w]enn unser Blick durch ein Bild schweift, vollziehen sich
Emergenzen von Differenzierungen und Relationen, auf deren Grundlage erst die
Identifikation von Motiven und Bedeutungen möglich wird, die ihrerseits ebenfalls
reversibel und wandelbar sind« (Grave 2022: 82). Durch die Vielzahl an Bildern in
Helm/Helmet/Yelmo potenzieren sich auch die visuellen Emergenzen.

73 Angelika Epple und Walter Erhart verweisen in ihrer Einführung des Sammelbands Practi
ces of Comparing – Towards a New Understanding of a Fundamental Human Practice (2020) auf die
postkoloniale Forschung, die Kritik an der historischen Verwendung des Vergleichs als quasi- 
neutrales Instrument westlicher Hegemonie und Herrschaft in Frage gestellt hat und das Ver
gleichen auch als primär eurozentrisches Phänomen auffasst. Durch den direkten Vergleich
und das Herausstellen der Unterschiede in dichotomer Weise wird ein Othering von Personen
oder Kollektiven produziert, wodurch das ›Andere‹ erst imaginierbar wird. Epple und Erhart
plädieren daher dafür, den Fokus nicht auf den Vergleich selbst zu legen, sondern vielmehr

auf die Praktiken des Vergleichens, um ein besseres Verständnis für die Entstehung von Un
terschieden, aber auch von Ähnlichkeiten zu bekommen. Zudem fassen sie das Vergleichen
als eine relationale Praktik auf, die sich auch verbindend und konnektiv denken lässt und
nicht nur Unterschiede akzentuiert (vgl. Epple/Erhart 2020: 16–21). Entsprechender Fokus
sierung folgt auch dieses Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 271 

Struktureller Bezug | wunderkammernde Vernetzungen: 
Wabe – Biene – ›Bien‹/Helm – Kopf – Gehirn 

Die Waben haben jenseits der Möglichkeit zur Intimität – als gläsern-hölzernes Ge
häuse – eine dehierarchisierende Funktion: Keines der Dinge wird durch sie beson
ders exponiert, gleichwohl geht von ihnen auch ein normierender Charakter aus, 
einer Synopse ähnlich, der nur das Zeigen von Dingen gewisser Dimensionen zu
lässt und damit größere Sammlungsgegenstände von der Präsentation ausschließt 
(Abbildungen 41 und 42). 

Abbildungen 41 und 42: Los Carpinteros, »Helm/Helmet/Yelmo«, 2014. Installationsansicht: 
Museum Folkwang. © Los Carpinteros. Foto: Jens Nober 

Die sechseckige Wabenform ruft durch ihre rasterähnliche Struktur jenseits ih
rer Größe auch die Assoziation an Bienen hervor. Die Form der einzelnen Vitrinen in 
Helm/Helmet/Yelmo weist damit sowohl auf die Wabe als Geburts- und Lebensraum 
des Bienenvolks als auch auf die Produktionsstätte von Honig hin. In der Arbeit 
wird neben der Vitrinenform vor allem durch das orange-gelbe, honigfarbene Licht, 
in das der Helm gehüllt ist, der Bezug zur Biene und zum »hochwertige[n] Nah
rungsmittel Honig« (Abend 2020: 5) und seiner »beeindruckenden Kulturgeschich
te« (Abend 2020: 5) hergestellt: »Bereits seit der Steinzeit wurde die süße Kostbar
keit von Menschen verzehrt, wie es Höhlenmalereien um 3000 v. Chr. bekunden. In 
vielen Kulturen ist das ›flüssige Gold‹ symbolisch aufgeladen und steht unter ande
rem für Unsterblichkeit, Reichtum und Fülle und wurde Gottheiten und Fruchtbar
keitsgeistern als Speise dargeboten.« (Abend 2020: 5; vgl. Cooper 1986, 81–82) San
dra Abend zufolge lässt sich das Motiv des Honigs in Zusammenhang mit den ritu
ellen und spirituellen Kontexten der ausgestellten Dinge bringen, die vor allem für 
religiöse Rituale oder Zeremonien angefertigt wurden. Darüber hinaus verweist die 
Symbolik der Wabe auch auf die spezifische Gesellschaftsformation der Biene. Das 
Bienenvolk, das sich aus Einzelorganismen in arbeitsteiliger Organisation zusam

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

mensetzt, kann im Kollektiv auch als Superorganismus »Bien« (Wichmann 2018: 70) 
– als Tier mit vielen Körpern – gedacht werden. 

Durch die netzwerkartig strukturierte Entität von ›Bien‹ werden ökologische 
Prozesse, zum einen die Transformation von Blütenstaub zu Honig, zum anderen 
aber auch das Denken und Wissen im und mit dem Kollektiv, aufgerufen. Kol
lektivitäten »sind in ihrer Dimension Zusammenhänge wiederholter Interaktion 
zwischen Akteuren und Entitäten verschiedensten Typs, wobei unter Interaktion 
ganz allgemein bloß das Eintreten in gemeinsame, mehrere Akteure bzw. Entitäten 
einbegreifende Prozesse zu verstehen ist« (Falb 2015: 21), was sie mit den Grund
annahmen der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) und den damit einhergehenden 
Handlungspotenzialen von Tieren bzw. tierlicher agency assoziiert (vgl. Wirth/Laue/ 
Kurth/Dornenzweig/Bossert/Balgar 2015). 

Abbildung 43: Yaron Steinberg, »The Brain City Project«, 2011. © Yaron 
Steinberg. Foto: Jannik Hammes 

Auch die Deutung des Helms als Schutzvorrichtung für den Kopf, respektive 
für das Gehirn, als »Schaltzentrale, Supercomputer [und] Ich-Behausung« (Adam/ 
Hauptmeier/Haynes/Pleiger 2022: 9) knüpft an das Bild des interkonnektiven74 
Netzwerks an, was sich im Vergleich zu der Arbeit The Brain City Project (2011) (Ab
bildung 43) von Yaron Steinberg auf emphatische Weise zeigt. The Brain City Project 
besteht ähnlich wie Helm/Helmet/Yelmo aus einem architektonischen Gebilde, das 

74 Interkonnektivität konturiert in diesem Kontext die vielgestaltigen Verknüpfungen und Ver
netzungen der Dinge untereinander. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 273 

aus vielen ähnlich großen Einheiten strukturiert wird. Im Falle von Steinbergs Ar
beit sind es unzählige kleine Schachteln, die sich zur Form eines Kopfs formieren, 
worauf auch der Titel der Arbeit Bezug nimmt. Ähnlich wie bei Helm/Helmet/Yelmo 
ist The Brain City Project von innen und außen gestaltet und einsehbar, jedoch nicht 
begehbar, da der Kopf über dem Boden schwebt. Steinbergs Arbeit besitzt ebenfalls 
eine spezielle Lichtführung. Der Ursprung des Lichts ist eine kleine Schirmlampe, 
die in der Mitte des Innenraums angebracht ist und ihn spärlich beleuchtet, ähnlich 
der Lichtsituation eines Keller- oder Lagerraums. Betrachtet man den ›Kopf‹ von 
außen, so entsteht, ebenso wie bei Helm/Helmet/Yelmo, der Eindruck, der ›Kopf‹ 
würde aus sich heraus leuchten. Das Licht versucht, durch die Schlitze zwischen 
den Schachteln zu dringen, und kreiert eine geheimnisvolle Atmosphäre. Auf der 
Längsachse des Kopfs im Innenraum ist eine Modelleisenbahnschiene angebracht, 
die einen kleinen Zug in kreisenden Bewegungen von Schachtel zu Schachtel fah
ren lässt. Dieses Setting, als Imagination der Funktionsweisen des menschlichen 
Gehirns, greift der Katalogtext zur Ausstellung Das Gehirn. In Kunst & Wissenschaft 
(28.01.–26.06.2022) in der Bundeskunsthalle folgendermaßen auf: 

»Yaron Steinberg vergleicht sein Gehirn mit einer heimelig beleuchteten Stadt, 
durch die eine Modelleisenbahn als ›Botenstoff‹ von Haus zu Haus – oder Schach
tel zu Schachtel – fährt. So oder ähnlich stellen wir uns manchmal vor, dass es in 
unserem Kopf aussehen könnte. Vor allem, wenn wir verzweifelt nach etwas su
chen, das wir vergessen haben: Wo in unserem Kopf können wir finden, was wir 
einmal wussten?« (Adam/Hauptmeier/Haynes/Pleiger 2022: 28) 

Das hier formulierte Anliegen Steinbergs, die Komplexität und Eigenschaften des 
Gehirns in seiner Arbeit erfahrbar zu machen sowie seinen individuellen Vorstel
lungen eine Gestalt zu geben, wird beim Blick in und auf den ›Kopf‹ offenkundig. 
Vor allem durch die sich scheinbar selbst bewegende Modelleisenbahn wird deut
lich, dass die Prozesse im Gehirn75 keiner federführenden Instanz folgen, sondern 
viel eher wie der Superorganismus ›Bien‹ funktionieren: 

»Das Gehirn organisiert sich selber, wie ein Schwarm – wie von Geisterhand 
geordnet, fügt sich alles zusammen. Dazu passt auch das Bild des Gehirns als ein 
Netzwerk. Das Netzwerk hebt hervor, dass unser Denken nicht logisch, sondern 
eher assoziativ ist. ›Sonne – Hitze – Schwimmbad – Eis‹ ist so eine Assoziations
kette, eine Reise durch das Netz der gedanklichen Zusammenhänge.« (Adam/ 
Hauptmeier/Haynes/Pleiger 2022: 104) 

75 Das Motiv des Gehirns verweist ebenfalls auf die Assoziationskette ›Gehirn – Erinnerung – 
Gedächtniskultur – kollektives Gedächtnis‹. Zum kollektiven Gedächtnis vgl. u.a. Erll 2011, 
Erll 2005 und Erll 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Das Denken in und mit netzwerkartigen Strukturen, als Merkmal der künstleri
schen Praxis des wunderkammerns, wurde bereits in Kapitel 3 eingehend untersucht 
und findet in Helm/Helmet/Yelmo durch das Waben-Motiv und die damit verbundene 
schwarmintelligente Lebensform der Biene bzw. ›Bien‹ sowie die ikonische Form des 
Helms als schützende Vorrichtung für den menschlichen Kopf und der hierdurch as
soziierten Schaltzentrale und Ordnungssystematik des Gehirns eine Entsprechung. 
Mittels der assoziativen Vernetzungen Wabe – Biene – ›Bien‹ und Helm – Kopf – 
Gehirn entsteht ein reziprokes Verweisgeflecht, das sich mit Mise en abyme76 begriff
lich konkretisieren lässt. Die bildliche Spiegelung der Makro- in der Mikrostruktur, 
auf die der Begriff Mise en abyme als »Einlagerungs- und Spiegelungsfigur« (Gau
ger 2019: 7) hindeutet, eröffnet weitere Referenzketten von Helm/Helmet/Yelmo, etwa 
die von: Museumsarchitektur – Ausstellungsraum – Helm als raumschaffender Ar
chitektur – vitrinenartiges Gehäuse. So ergibt sich eine räumliche Verweisstruktur 
ähnlich jener, die in historischen Wunderkammern zu finden waren. 

Ideeller Bezug | ›von allem etwas‹ – Die Sammlung Olbricht 
in und mit Helm/Helmet/Yelmo 

Einen weiteren Bezug zu den spezifischen Zeigepraktiken historischer Wunder
kammern stellt die Ausstellung Gediegenes und Kurioses – Los Carpinteros, Ouyang 
und Lieblingsstücke aus der Sammlung Olbricht (2016) dar, die prototypisch eine Wun
derkammer vor Augen führen sollte, indem sie das kuratorische Konzept des 
»Eklektizismus« (Olbricht 2016: 18) in und mit Helm/Helmet/Yelmo ausstellte. Mit 
dem Zeigen der Sammlung Olbricht – nach Selbstaussage einer der umfangreichs
ten Privatsammlungen Europas –, der das Sammelziel zugrunde lag, mit Dingen 
aus dem frühen 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart die Besucher:innen in Staunen 
zu versetzen, wird die Privatsammlung explizit als Wunderkammer inszeniert und 
in die Tradition der frühneuzeitlichen von Heterogenität geprägten Sammlungen 
gestellt.77 Die Inszenierung der Dinge – durch den Sammler Thomas Olbricht – 
folgte der Zeigeprämisse »sehenswert«, gleichzeitig wurde aber auch »von allem 
etwas« präsentiert (vgl. Sommer 2000: 81–82). Die Diversität der Dinge resultiert 
aus ihren unterschiedlichen Formen, Formaten, Materialien und Herkunftsorten, 
was der begleitende Katalog proklamiert (vgl. Olbricht 2016). So waren beispiels
weise typische frühneuzeitliche Wunderkammer-Dinge in der Ausstellung unter 
anderem versteinerte Muscheln (17./18. Jahrhundert), Elfenbeingefäße (um 1660), 
exotica wie Elefantenvögel-Eier aus Madagaskar (vor 1700) neben zeitgenössischen 

76 Zum Begriff der Mise en abyme vgl. auch Gauger 2019. Zu Verdoppelungsmotiven in der Ma

lerei vgl. Stoichiţă 1998. 
77 Vgl. den Homepagetext des me Collectors Room Berlin: https://www.me-berlin.com/wunderk 

ammer/ (Zugriff: 02.02.2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.me-berlin.com/wunderkammer/
https://www.me-berlin.com/wunderkammer/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.me-berlin.com/wunderkammer/
https://www.me-berlin.com/wunderkammer/


4. Zeigen 275 

künstlerischen Arbeiten arrangiert. Exemplarisch zu nennen sind die Arbeiten 
Fliege (1999) von Katharina Fritsch und Pope (2006) von Thomas Schütte. Daneben 
befanden sich Dinge aus den Bereichen Design und Popkultur, skulpturale Ar
beiten des 20. Jahrhunderts, z.B. die Lauernde Katze (1928) von Ewald Mataré und 
Tierpräparate aus dem 19. und 20. Jahrhundert. Die Inszenierung folgte somit der 
Maxime der ästhetischen Vielfalt und zeigte sich in Form eines weltordnenden 
›Sammelsuriums‹ (vgl. Sommer 2000: 81–82). 

Das wiederholte Fungieren von Helm/Helmet/Yelmo als Ausstellungsdisplay für 
das Zeigen der Bestände der Privatsammlung Olbricht lässt sich bis zu ihrer Auflö
sung 2020 als affirmative Form – im Sinne der Sichtbarmachung seiner Wunder
kammer in einer Wunderkammer – auffassen, die im Ankauf des Helms im selben 
Jahr gipfelte. Der wechselseitig bestärkende Prozess besteht zum einen darin, dass 
das Museum Folkwang vom Ankauf des Helms und seiner Dauerleihgabe und von 
der Prominenz der Privatsammlung profitiert(e), zum anderen konnte Olbricht an 
einem institutionell etablierten Ort seine Privatsammlung ausstellen und durch den 
Rahmen von Helm/Helmet/Yelmo das Narrativ der eigenen Wunderkammer beglau
bigen und authentifizieren. Durch die Auflösung der Privatsammlung Olbricht und 
das Übergehen eines Teils der Dinge in die Sammlung des Museum Folkwang – so
wie der Ankauf von Helm/Helmet/Yelmo durch den Privatsammler – erfährt die Wun
derkammer von Olbricht eine Musealisierung und wird dadurch zum Bedeutungs- 
und Erinnerungsträger. 

Die »expositorische Evidenz« (Schwarte 2019: 81), die sich im Raum – ohne text
liche Informationen – an das Dinghafte des Gegenstands und seine materielle Exis
tenz knüpft, ist ein entscheidendes Merkmal vormoderner Zeigepraktiken frühneu
zeitlicher Wunderkammern.78 Das Potenzial von Bildern, visuelle Bedeutungs- und 
Sinnerzeugung zu produzieren und keiner logisch-sprachlichen Stringenz zu fol
gen sowie keine zusätzlichen textlichen Erläuterungen für ihre Evidenz zu benöti
gen, lässt sich mit Gottfried Boehms Überlegungen zur Logik der Bilder verknüp
fen: »Die Logik der Bilder basiert auf die eine oder andere Art auf einem Überhang: 
Das Faktische lässt sich als das, was es ist, anders sehen. Das Zeigen des Bilds […] 
zielt auf diesen visuellen Anschein, den wir mit Worten wie Wirkung, Plausibilität, 
Kognition oder Evidenz umschreiben.« (Boehm 2010: 53) Für die kuratorische Praxis 

78 Das lässt sich mit Elke Anna Werners folgender Schlussfolgerung akzentuieren: »Die Struk
turen und Verfahren einer vorlogischen, nicht-prädikativen Sinnstiftung sind vielmehr ei
ner Wissensform zuzuordnen, die mit Michael Polanyi als ›implizites Wissen‹ oder mit Car
lo Ginzburg als ›stummes Wissen‹ gefasst wird, einer Wissensform, die im Unterschied zum 
propositionalen Wissen nicht auf rationalen Entscheidungen und begrifflich-definitorischen 
Zuordnungen beruht, sondern auf intuitiven, körpergebundenen und prozessorientierten 
Wahrnehmungen und Erfahrungen.« (Werner 2019: 19) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und die Logik von expositorischen Settings hat auch Harald Szeemann mit dem Be
griff der Evidenzhängung79 diese von Boehm formulierte spezifische Sinnproduk
tion von Bildern und Bildensembles beschrieben. In einem Interview mit Heinz- 
Norbert Jocks führt Szeemann diese aus, indem er vor allem das dramaturgische 
Inszenieren als spezifisches Vermitteln und Szenografieren von (Bild-)Wissen ex
pliziert: »Es sind auch dramaturgische Einfälle, mit denen ich der Ausstellung einen 
anderen Atem gebe. Die Dialektik ist wie die Distanz zwischen zwei Dingen oder 
wie die Wahrung der Autonomie ein dramaturgisches Mittel. Auch die Abfolge von 
einem zum nächsten Künstler gehört dazu. […] Es gibt Evidenzhängungen.« (Jocks 
2001: 65) 

In Helm/Helmet/Yelmo findet sich kein Einsatz von kontextualisierenden Texten 
und Labels wieder, sondern die Arbeit folgt der »produktiven Unordnung« (Fe
lixmüller 2018: 11) eines weltordnenden »Sammelsurium[s]« (Sommer 2000: 81) 
frühneuzeitlicher Wunderkammern, in dem sich die Evidenz der Bilder an die 
materielle Präsenz der Dinge knüpft. Mittels interkonnektiver Korrespondenzen 
können sich so visuelle Emergenzen entfalten. Helm/Helmet/Yelmo tritt darüber 
hinaus aufgrund seiner materialen Dominanz im Raum nicht hinter den gezeigten 
Dingen zurück, ähnlich dem frühneuzeitlichen Kabinettschrank, sondern inkorpo
riert die gezeigten Dinge förmlich, lässt sie zum Teil seiner selbst werden und bleibt 
dadurch selbst als Rahmen und Rahmung sichtbar. Durch die materiellen (Holz 
und Licht), rezeptionsästhetischen (räumliche Intimität und Möglichkeit zum 
polyfokalen, überblickshaften Sehen), strukturellen (interkonnektiver Gedanke 
des Netzwerks) und ideellen Bezüge (die Sammlung Olbricht als paradigmatische 
Wunderkammer in und mit Helm/Helmet/Yelmo) materialisieren sich in der Arbeit 
wunderkammernde Zeigepraktiken. Helm/Helmet/Yelmo tritt gleichzeitig mit seiner 
ikonischen Form des Helms als Symbol des Machtdispositivs kolonialer Aneig
nungskontexte in Erscheinung und verweist durch seine ikonografischen und 
formalästhetischen Bezüge zum modernen Museum auf Zeigepraktiken, die mit 
eben diesem verknüpft sind. Dabei wird nicht nur das Kunstmuseum als Institution 
im Allgemeinen aufgegriffen, sondern im Speziellen auch auf die Zeigetraditionen 
des Museum Folkwang und seinen Gründer Karl Ernst Osthaus verwiesen, wodurch 
Helm/Helmet/Yelmo auch als Kontinuität des ›Folkwang Impulses‹ gelesen werden 
kann. Die wiederkehrende Ausstellungsstrategie besteht unter anderem darin, 
die Sammlungen – Archäologie, Weltkunst und Kunstgewerbe – des Museum 
Folkwang innerhalb von Helm/Helmet/Yelmo auszustellen und auf diese zurückzu
greifen, um so eine Art interkulturelle, interzeitliche und interdisziplinäre contact 
zone zu etablieren. So wird durch Helm/Helmet/Yelmo und seine als Ausstellungs
display fungierenden Waben auch den sog. Varia, den kleinformatigen und wenig 

79 Zum Begriff der Evidenzhängung und zu Harald Szeemanns Verständnis von Ausstellungen 
vgl. u.a. Werner 2019, Bismarck 2018, Heesen 2016 und Szeemann 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 277 

gezeigten Dingen der Sammlung, eine gesteigerte Wertigkeit zugesprochen. Zu
dem kann das Museum mit Hilfe der künstlerischen räumlichen Intervention von 
Los Carpinteros – als Raum im Raum – seiner ›sensiblen Sammlung‹ (vgl. Berner/ 
Hoffmann/Lange 2011) eine Sonderposition innerhalb der Sammlungspräsentation 
zuschreiben und ergänzend zu der Anbringung der Provenienzketten seiner institu
tionellen Verantwortung und der eigenen Reflexion als kultureller Akteur Ausdruck 
verleihen. 

4.4 wunderkammern als institutionsreflektierendes Situieren 

Nachdem das Wo und Wodurch des Zeigens in den Arbeiten Deep Breathing – Resusci
tation for the Reef und Helm/Helmet/Yelmo untersucht wurde, lässt sich abschließend 
festhalten, dass in beiden Arbeiten institutionelle Zeigepraktiken reflektiert wer
den, zum einen die des Kunstmuseums und zum anderen die des naturhistorischen 
Museums, wodurch der Situiertheit des jeweiligen Zeigens eine zentrale Funkti
on zukommt. Dabei handelt es sich um zwei institutionelle Formen, die sich im 
Zuge der Aufklärung als unterschiedliche Spezialmuseen herausgebildet haben. 
Während in der Arbeit von Janet Laurence das naturhistorische Museum (Museum 
National d’Histoire Naturelle und Australian Museum) und seine Zeigepraktiken, 
auf welche das Präparat symbolisch verweist, werkimmanent zum Thema gemacht 
werden, ist es in der Arbeit von Los Carpinteros das Kunstmuseum (Museum 
Folkwang) und seine an Karl Ernst Osthaus geknüpften Zeigepraktiken, die eine 
Reflexion erfahren. In beiden Arbeiten ist eine Interferenz von modern-musealen 
und vormodernen Zeigepraktiken festzustellen: Einerseits durch das Interferieren 
modern-musealer Zeigepraktiken, wie sie aus dem modernen Museum (in diesem 
Fall dem Kunstmuseum und dem naturhistorischen Museum) bekannt sind und 
auf welche die gläserne allansichtige Vitrine in ihrer Symbolik, Medialität und 
Materialität verweist, und andererseits durch vormoderne Zeigepraktiken, wie sie 
in historischen Wunderkammern zu finden waren und die sich paradigmatisch 
in der Form des frühneuzeitlichen Kabinettschranks offenbaren. In zeitgenös
sischen Wunderkammern ist daher immer auch eine Interferenz vormoderner 
und modern-musealer Zeigepraktiken zu beobachten: Vormoderne Zeigeprakti
ken implizieren präsente Rahmen und besitzen eine enge Verbindung von Ergon 
und Parergon, die in ein Verweissystem aus Mikro- und Makrokosmos (Mise en 
abyme, Bild im Bild) eingebunden sind. Rahmen und Ding sind folglich nicht von
einander zu trennen, denn sie kontaminieren sich wechselseitig, wie anhand des 
Kabinettschranks als paradigmatisches Zeigemöbel historischer Wunderkammern 
augenscheinlich wird. Dabei sind das Material Holz als zentraler Werkstoff sowie 
seine materialitätsbedingte Opazität entscheidend für die präsentische Qualität des 
Rahmens. Wie anhand des Kabinettschranks und seiner strukturellen Ähnlichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

zu Wunderkammern als räumliche Rahmungen gezeigt, unterstützt der Rahmen 
als Ordnungsstruktur die polyfokale Rezeption der Dinge in ihrer Vernetztheit. Um 
sich die Ding-Ensembles erschließen zu können, sind spezifische Bewegungs- und 
Körperpraktiken notwendig, die etwa das Hocken, Bücken und Recken umfassen, 
was eine gewisse Intimität zwischen Ding und Gezeigtem erzeugt. Außerdem stel
len sie einen Kontrast zum tradierten modern-musealen Zeigen dar, das sich unter 
anderem durch Vereinzelung und eine Positionierung der Dinge auf Augenhöhe 
auszeichnet. Der sinnlichen Rezeption in frühneuzeitlichen Wunderkammern, die 
etwa durch das Anfassen der Dinge ermöglicht wurde, lag ein forschendes Interesse 
zugrunde, das sich in den Sammlungen niederschlug. Zudem ist die grundsätz
liche Heterogenität der Dinge – heute würden sie unterschiedlichen Disziplinen 
zugeordnet werden (unter anderem Kunst, Kunsthandwerk, Technik, Naturwis
senschaft) – als weiteres Merkmal zu nennen. Modern-museale Zeigepraktiken 
implizieren dagegen die grundsätzliche Distanzierung von betrachtender Person 
und Ding, was anhand der gläsernen allansichtigen Vitrine als paradigmatischem 
Zeigemöbel des modernen Museums veranschaulicht wurde. Durch ihre dia
phanen, aber trotzdem existenten Begrenzungen konstituiert sie eine räumliche 
Entfernung zwischen Betrachter:in und Ding. So verweist die Symbolik, Medialität 
und Materialität der Vitrine nicht nur auf die Institution des Museums, sondern 
ist auch im Sinne Michel Foucaults mit Fragen nach spezifischen Repräsentations
mechanismen sowie Macht- und Blickregimen verknüpft, die durch institutionelle 
Rahmungen grundsätzlich aufgerufen werden. Ihr gläsernes Gehäuse trägt somit 
nicht nur zur Konstitution von Artefakten als Kunstwerken bei, schreibt ihnen 
Wertigkeit zu und fördert dadurch die Aufwertung der in ihr befindlichen Dinge, 
sondern sie trägt aufgrund ihrer Auratisierungspotenz auch zur Authentizitäts
beglaubigung spezifischer Narrative bei, insofern, als dass ihr scheinbar neutrales 
Glas jeglichen Kontext (z.B. Aneignungs- und Provenienzgeschichte) auszublenden 
vermag (vgl. Schüchter 2021b). 

Die Vitrine symbolisiert aber nicht nur den begrenzenden Blick auf das ›Andere‹ 
und konstituiert diesen durch ihre Inszenierungsweise mit, sondern steht gleich
zeitig – aufgrund ihres Gemacht-Seins aus Glas (und Stahl) – für den Fortschritt der 
industriellen Revolution im 19. Jahrhundert, der neue architektonische, aber auch 
konsumistische Möglichkeiten eröffnete. Somit hängt sie mit einem modernen ka
pitalistischen Fortschrittsnarrativ zusammen, das mit dem Wissen um zunehmend 
endlich werdende planetare Ressourcen als überholt und reaktionär diskutiert wird 
(vgl. Schüchter 2024b). Demnach lässt sich festhalten: Die Vitrine begrenzt und kon
stituiert Dinge als Objekte und spricht Entitäten Identitäten zu, wie in Kapitel 4.1.1 
herausgearbeitet wurde. Die ihr dabei inhärente vermeintliche Transparenz, welche 
durch ihr quasi-unsichtbares Glas bedingt wird, impliziert einen scheinbar neutra
len und objektiven Modus, der eine normierende, synoptische, homogenisierende 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 279 

und purifizierende Art des musealen Zeigens etabliert und naturalisiert hat, was 
sich als Merkmal modern-musealer Zeigepraktiken konturieren lässt. 

Sowohl bei Helm/Helmet/Yelmo als auch bei Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef spielt die gläserne Vitrine eine zentrale Rolle, die jedoch in unterschiedli
cher Weise in Erscheinung tritt. In Helm/Helmet/Yelmo ist sie in einer ›entrückten‹ 
Form zu finden, ähnlich wie in Shaped Canvas-Arbeiten, in denen die Grenzen des 
kunsthistorisch etablierten Leinwandformats als »unbewusste Präsupposition[]« 
(Janecke 2014: 197) ausgelotet und verändert werden. Entgrenzt wird hier die tra
dierte rechteckige Rahmenform der gläsernen allansichtigen Vitrine, indem die 
herkömmlichen vier Ecken durch sechs Ecken ersetzt werden. Zwar behält die Vitri
ne hier durch die Gleichförmigkeit der Wabe weiterhin ihre normierende Wirkung, 
doch durch die formalästhetische De-Komponierung werden neue Implikationen 
aufgerufen, etwa die der Wabe als Symbol für Vernetzung, Konnektivität und Kol
lektivität. Vor diesem Hintergrund haben es die Betrachtenden also nicht mit »Ent
rahmungen« (Asendorf 2005: 175), einer völligen Immersion und dem im wahrsten 
Sinne grenzenlosen Eintauchen in Räume und Sphären zu tun (der Auflösung von 
Rahmen) (vgl. Skrandies 2010), sondern viel eher mit einer De-Komponierung von 
tradierten Rahmenformen – in diesem Fall mit der De-Komponierung der modern- 
musealen gläsernen Vitrine. In Helm/Helmet/Yelmo wird durch die Wabenform und 
das Nebeneinander der einzelnen Vitrinenfächer das Ergebnis eines Rekonfigu
rierens und Neuordnens von modern-musealen Rahmen augenscheinlich. Durch 
die Kombination von vormodernen und modern-musealen Zeigepraktiken werden 
herkömmliche Präsentationsweisen des Museums und mit ihm einhergehende 
tradierte Rahmenformen aufgegriffen und dadurch ästhetisch reflektiert, was das 
institutionsreflektierende Situieren maßgeblich bestimmt. 

In Deep Breathing – Resuscitation for the Reef wird durch die aufeinandergestapel
ten gläsernen Kuben und ihre mehrfache Duplizierung der ohnehin normierende 
Charakter der gläsernen Vitrine verstärkt. Die vermeintliche Transparenz der mu
sealen Vitrine wird potenziert, gleichzeitig wird das Glas entgegen seiner quasi- 
neutralen Existenzweise mit Kontext und Bedeutung aufgeladen: Durch die Spie
gelung der Videoprojektion auf den Glasoberflächen der Kuben wird die Textur von 
Wasser hervorgerufen. Somit werden die Betrachtenden auch an den ehemaligen 
Lebensraum der Meereslebewesen erinnert. Die Tiere und Korallen erscheinen hier 
lediglich als Relikte und Spuren innerhalb der gläsernen Rahmungen. Das Neben
einander der verschiedenen Spezies verweist so auf die »ökosoziale[n] Beziehun
gen« (Haas/Haas/Magauer/Pohl 2021: 9) des Riffs, die durch die Konsequenzen des 
Klimawandels zunehmend zerstört werden. Der explizite Bezug auf das Great Bar
rier Reef, der in Deep Breathing – Resuscitation for the Reef durch die Ausstellungsorte, 
die beschreibenden Texte und die Selbstaussagen der Künstlerin hergestellt wird, 
eröffnet zum einen den Verweis auf einen lokalen Mikrokosmos, zum anderen wird 
durch die Inszenierung der Präparate im Raum eine thematische Offenheit impli

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ziert, die auf eine Omnipräsenz des Artensterbens innerhalb eines globalen Makro
kosmos hindeutet, als Symptom einer Krise ohne Ereignis (vgl. Horn 2014). Dadurch 
werden die Auswirkungen der Klimaerwärmung, die sich auf einer für die mensch
liche Wahrnehmung nicht erfassbaren Makroebene (Stratum III) abspielen, in das 
von Eva Horn so benannte Stratum II übersetzt und dadurch erst sichtbar (vgl. Horn 
2019b: 180). 

Die in den beiden Arbeiten interferierenden vormodernen und modern-mu
sealen Zeigemodi unterlaufen eine allgemeingültige, neutrale und objektive Art 
des Zeigens, indem sie auf den jeweils spezifischen Ort und die Institution des 
Museums rekurrieren und diese reflektieren. Das Situieren wird in diesem Zu
sammenhang, im Sinne Donna Haraways Konzept des situierten Wissens (vgl. 
Kapitel 4.1), als das Aufzeigen von Macht- und Blickregimen und das künstlerische 
Einbetten der beiden Arbeiten in den je spezifischen (Zeige-)Kontext des jeweiligen 
musealen Orts und seiner Geschichtlichkeit verstanden und zeigt dadurch das 
komplexe Zusammenspiel von zeitlichen und räumlichen Skalierungen auf (vgl. 
Kapitel 1.2.3). Durch die Verbindung vormoderner Zeigepraktiken von Wunder
kammern und tradierter modern-musealer Zeigepraktiken entsteht eine neue Art 
des Zeigens und ein anderer Blick der Rezipient:innen auf das Gezeigte und dessen 
musealen Kontext, im Sinne der Frage: Wo und Wodurch wird gezeigt? Das Potenzial 
des wunderkammerns liegt somit vor allem in der Möglichkeit der freien Assoziation, 
wodurch individuelle und multiperspektivische Blicke auf die ausgestellten Dinge 
ermöglicht werden. Damit wendet sich das wunderkammern gegen die enge, mo
dernistisch-wissenschaftliche Wahrnehmung von tradierten Ausstellungsweisen 
gerade in naturhistorischen Museen (vgl. Adamopoulou/Solomon 2016: 44).80 

Laurence und Los Carpinteros transformieren und aktualisieren demnach in ih
ren Arbeiten das Wunderkammer-Konzept durch das Integrieren vormoderner Zei
gepraktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern. Sie reflektieren dadurch eben je
ne Zeigepraktiken des modernen Museums, die historische Wunderkammern und 
ihr zugrunde liegendes Denkmodell abgelöst haben und nehmen eine Situierung 
vor. Durch die Fusion modern-musealer und vormoderner Zeigepraktiken in künst
lerischen Wunderkammern werden neue Möglichkeiten musealen Zeigens eruiert, 
»aber weniger, um sie zu verwerfen, als vielmehr um sie zu problematisieren« (Gau 
2017: 363). Die Praxis von Laurence und Los Carpinteros kann vor diesem Hinter
grund auch in die von Monika Rieger so benannte Kategorie des artist’s choice ein
geordnet werden (vgl. Rieger 2009: 257). Durch die aktive Auseinandersetzung mit 
musealen Sammlungsbeständen werden, wie anhand von Deep Breathing – Resuscita
tion for the Reef und Helm/Helmet/Yelmo gezeigt, Künstler:innen kuratorisch tätig und 
lassen die Reflexion institutioneller musealer Praktiken in ihre künstlerische Arbeit 
miteinfließen. So werden institutionelle Reflexionsprozesse innerhalb der beiden 

80 Vgl. hier auch Bann 2006 und Bann 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zeigen 281 

Kunstwerke sinnlich erfahrbar. Dabei geht es in erster Linie nicht um die jeweils 
spezifische Institution, sondern eher um die Institution des Museums in seiner his
torischen Dimension und auf einer Makroebene. So ist sowohl in Deep Breathing – 
Resuscitation for the Reef als auch in Helm/Helmet/Yelmo eine gewisse räumlich-ästhe
tische Flexibilität zu beobachten, insofern, als dass die Arbeiten auch an einem an
deren Ort ausgestellt werden könnten, ohne ästhetisch dysfunktional zu werden. 
In diesem Sinne sind die Arbeiten »nicht so sehr ortsspezifisch, sondern eher kontext
sensibel« (Gau 2017: 363), was sich auch mit dem Begriff der »Standpunktsensibilität« 
(Holert 2021: 44) konturieren lässt. So wird das Potenzial des Museums in der Gegen
wart mittels der Neuanordnung von Sammlungsdingen, Rahmenformen und einer 
anderen Narration (vernetzend statt linear) von (Kunst-)Geschichte als möglicher 
explorativer, spekulativer, fabulierender, situierender und dispositivierender Raum 
wunderkammernd ausgelotet. 

Demnach richten sich die beiden Arbeiten Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef und Helm/Helmet/Yelmo als zeitgenössische Wunderkammern nicht gegen das 
Museum als Institution, sondern sie rücken viel eher die mit ihm verbundenen und 
sich historisch etablierenden Zeigepraktiken in den Blickpunkt. Mittels des Rück
bezugs auf vormoderne Zeigepraktiken, wie sie sich in historischen Wunderkam
mern materialisierten, und ihr In-Bezug-Setzen mit tradierten musealen Arten des 
Zeigens werden neue Möglichkeiten musealen Zeigens für die Gegenwart eröffnet 
und erprobt, was als institutionsreflektierendes Situieren konkretisiert wurde. Die 
Arbeiten nehmen demzufolge eine Reflexion der Institution des Museums mittels 
des Rückbezugs auf frühneuzeitliche Wunderkammern vor und legen – im Sinne 
Haraways – den Fokus auf die Verortung und Verkörperung von Wissen sowie die 
damit verbundene grundlegende Vernetzung von Welt, die Eva Horn theoretisch 
postuliert (vgl. Horn 2019a: 126). In ästhetisch-reflektierender Weise greifen Künst
ler:innen – zusammen mit der musealen Infrastruktur – somit tradierte museale 
Zeigepraktiken auf, um dadurch die multidimensionalen Verstrickungen des Mu
seums im Anthropozän produktiv auszuloten und aktiv mitzugestalten sowie un
terschiedliche zeitliche und räumliche Skalierungen, die das museale Zeigen latent 
mitbestimmen, aufzuzeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 

Die für die Analyse heuristisch getrennten Praktiken des Sammelns, Ordnens und 
Zeigens werden in diesem abschließenden Kapitel zusammengeführt, um das wun
derkammern als Gegenwartsphänomen in der Kunst zu akzentuieren. Im Verlauf die
ses Buchs wurde die wunderkammernde Praxis nicht nur diskursiv und analytisch an
hand der Kunstwerke von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsien, Ame
lie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros konkretisiert, 
sondern auch die Frage nach der künstlerischen Motivation – dem Warum – des Re
kurrierens auf historische Wunderkammern gestellt. Vormoderne Sammel-, Ord
nungs- und Zeigepraktiken werden künstlerisch aufgegriffen, adaptiert, reprodu
ziert, transformiert und aktualisiert und mit den massiven gesellschaftlichen, öko
logischen und ökonomischen Veränderungen in Verbindung gebracht, die seit dem 
Jahr 2000 unter dem Begriff des Anthropozäns zusammengefasst werden. Oder an
ders gesagt: Es gibt ein konnektives Moment zwischen der Reaktivierung vormo
derner Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken, wie sie in historischen Wunder
kammern zu finden waren, und dem künstlerischen Wissen um eine hyperkomple
xe Gegenwart im Anthropozän. Das wunderkammern knüpft damit an jene Praktiken 
an, die sich dezidiert von modernistischen Paradigmen unterscheiden. Diese wur
den in den drei Hauptkapiteln anhand des modernen Archivs als Sammlungsform, 
in der sich Normativitäten statt Singularitäten akkumulieren (vgl. Kapitel 2.1.1), des 
Ideals der Reinheit, das sich exemplarisch angesichts der hierarchisierenden Nar
rative rund um abstrakte Kunst im 20. Jahrhundert offenbart (vgl. Kapitel 3.1.1) und 
der gläsernen Vitrine als paradigmatischem Zeigemodus der Moderne, der Kontex
te auszublenden vermag und ein quasi-objektives und quasi-neutrales Zeigen von 
Dingen suggeriert, untersucht (vgl. Kapitel 4.1.1). Stattdessen ist einerseits die Fo
kussierung auf unerklärliche, exzentrische, eigentümliche und ambige Dinge so
wie das Zelebrieren des Sammelns auf eine radikal subjektive Weise zu konstatie
ren (vgl. Kapitel 2.1.2). Andererseits ist das bewusste Vermengen von verschiedens
ten visuellen Kulturen, die sich innerhalb eines komplexen Netzwerks sowohl auf 
mikro- als auch makrokosmischer Ebene konkretisieren und sich gegenseitig kon
taminieren, zu beobachten (vgl. Kapitel 3.1.2). Darüber hinaus wird in den unter
suchten Arbeiten an Zeigetraditionen von Kunst angeknüpft, die sich in material 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

präsenten Zeigemöbeln – wie anhand des Kabinettschranks verdeutlicht wurde – 
entfalten. Diese entsprechen der Eigenschaft der Kontextsensibilität. Sie reflektie
ren den Ort des Ausstellens auf eine selbstsituierende Weise mit (vgl. Kapitel 4.1.2). 

wunderkammerndes Sammeln | Terrestrisch-Werden 

Um die verschiedenen Sammelpraktiken zu explizieren, die sich in den beiden 
Arbeiten L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre 
du monde …! (2002/2004–2005) und Wunderkammer (2012) zeigen, wurden tradierte 
(moderne und vormoderne) Formen des Sammelns zunächst reflektiert, um zu 
veranschaulichen, auf welche historischen Sammelpraktiken die beiden Arbeiten 
rekurrieren. Herausgestellt wurde die Divergenz zwischen dem Archiv, als para
digmatischer Sammelform der Moderne, und dem Sammeln in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern, was anhand unterschiedlicher Funktionsweisen exemplifiziert 
wurde (vgl. Kapitel 2.1.1 und Kapitel 2.1.2). Das Archiv ermöglichte vor allem die 
Legitimierung von Macht und die Konstruktion von (nationaler) Identität. Die 
Speicherung und Klassifizierung relevanter Informationen erfordert eine mediale 
Transformation in Schrift oder Bild, um diese langfristig abrufbar zu machen. 
In historischen Wunderkammern wurde dagegen das Unerklärliche, Exzentri
sche, Eigentümliche und Ambige gesammelt, was vor allem mit den individuellen 
Interessensgebieten, Vorlieben und Vorstellungen der sammelnden Person zu
sammenhing. Während die Archive durch eine Institution oder ein anonymes 
Kollektiv entstanden, sind die frühneuzeitlichen Sammlungen daher dezidiert nur 
mit einem Sammler oder einer Sammlerin assoziiert, auch wenn eine Reihe an 
Expert:innen und Händler:innen an der Zusammenstellung der Bestände beteiligt 
waren. Die Sammelpraktiken historischer Wunderkammern sind daher als radikal 
subjektiv zu beschreiben, während das archivische Sammeln in seiner historisch- 
institutionellen Logik vor allem anonymisiert erscheint. Der archivische Gedanke 
des Sammelns setzt sich auch in der Institution des Museums fort, in der lange 
Zeit der Prozess des Sammelns im Verborgenen ablief und Sammlungen so als 
ahistorische und atopografische Konstellationen erschienen. Dieser Vorstellung 
und Handhabung des Sammelns setzen Georges Adéagbo sowie Tod Williams und 
Billie Tsien ein selbstsituierendes und ortsreferentielles Sammeln entgegen. So 
steht in ihren Arbeiten das Sammeln von Singularitäten im Fokus. 

Während die künstlerischen Positionen, die zur archive art oder archival art ge
zählt werden, wie anhand des Projekts Interarchives gezeigt wurde, in enger Bezug
nahme zu archivischen Praktiken stehen, gestaltet sich die wunderkammernde Aus
einandersetzung mit Sammelpraktiken des modernen Archivs auf latentere Weise. 
Kunstwerke der archive art oder archival art lösen sich im dezidierten Rückgriff auf 
archivische Praktiken von tradierten und mittlerweile vielfach kritisierten Denk
modellen und Wissensformen der Moderne, indem sie diese transformieren und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 285 

weiterdenken. Wohingegen sich der Emanzipationsprozess des modernen Archivs 
in wunderkammernder Praxis vor allem anhand des Rekurrierens auf die oben ge
nannten subjektivistischen Formen frühneuzeitlichen Sammelns offenbart, wie sie 
in Wunderkammern zu finden waren. Somit lässt sich in wunderkammernder Praxis 
ein Anknüpfen an andere Sammelpraktiken beobachten, die sich gegenläufig zu ar
chivischen Sammelpraktiken des modernen Archivs gestalten. Das wunderkammern 
ist somit an den Grenzen des Archivischen anzusiedeln, als Praxis, die abseits von 
Wahrheitsansprüchen, Objektivität und Neutralität das Subjektive, Kontaminierte, 
Arbiträre, Exzentrische und Unsystematische fokussiert. 

Künstlerisches Sammeln im Anthropozän bedeutet, der Komplexität von Welt 
und den Veränderungen, die in Dingen mitschwingen, eine Kontur zu geben. Es 
lässt sich zudem als Arbeit an Latenz begreifen, die nach Eva Horn eine Ästhetik 
des Anthropozäns erfordert. Künstler:innen versuchen nicht, das Unsichtbare, das 
den Dingen unterschwellig Mitschwingende, zu verbergen, sondern viel eher das 
Latente und das nicht Greifbare in seiner Ambivalenz zu markieren, Dinge in ih
rer Vieldeutigkeit hervorzuheben und den Entzug der Wahrnehmbarkeit in seiner 
Komplexität ästhetisch wahrnehmbar zu machen. Sammeln, aus dieser Perspekti
ve, geht somit immer auch mit einer Ambivalenz einher, die sowohl nachhaltiges Be
wahren als auch konsumistische Akkumulation von Dingen umfasst. Dazu kommt, 
dass Dinge nicht nur lokale oder globale Implikationen in sich tragen. Sie sind in 
einem komplexen Netzwerk aus unterschiedlichen lokalen und globalen Konfigura
tionen verstrickt. Künstler:innen verbinden sich durch das Sammeln mit Dingen, 
erschließen sich mit ihrer Hilfe Räume und verweisen dadurch auf ihre Agentiali
tät sowie ihr weltkonstituierendes Potenzial, was mit Bruno Latours Terrestrisch- 
Werden konkretisiert wurde. 

wunderkammerndes Ordnen | multimodales Kontaminieren 

Die Arbeiten Ohne Titel (2020) und The Pale Fox (2014–2015) adaptieren, transformie
ren und aktualisieren Ordnungsweisen frühneuzeitlicher Wunderkammern, indem 
sie an jene vormodernen, spielerisch kontaminierenden Vernetzungspraktiken der 
historischen Sammlungen anknüpfen. Um die Ordnungsweisen und die ihnen zu
grunde liegenden Praktiken in den beiden Arbeiten herauszuarbeiten, wurden die 
verschiedenen historischen Dimensionen und Bedeutungen von Ordnungen reflek
tiert und anhand der Begriffe Reinheit und Unreinheit entfaltet. Während im Sinne 
Bruno Latours in der Moderne vor allem das Ideal der Reinheit vorherrschend war, 
was sich in unterschiedlichen ästhetischen, gesellschaftlichen und politischen Kon
figurationen manifestierte, sind in frühneuzeitlichen Wunderkammern vor allem 
vielgestaltige Kontaminationen zu finden, die in der Logik der Moderne als ›unrein‹ 
zu distinguieren sind. Der in der Logik der Moderne mit negativen Konnotationen 
assoziierte Begriff der Unreinheit wurde in diesem Buch positiv – im Sinne eines 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Kontaminierens – umgedeutet und für die Beschreibung der vielgestaltigen media
len und materiellen Hybridisierungen mithilfe der Ansätze von Latour, Jacques Der
rida und Anna Lowenhaupt Tsing fruchtbar gemacht. Die vielgestaltigen Bezüge der 
beiden Arbeiten Ohne Titel und The Pale Fox lassen sich in diesem Zusammenhang mit 
dem Begriff der referenziellen Multimodalität in Verbindung bringen. Cecilia Ma
reike Carolin Preiß nutzt diesen vor allem in Bezug auf Virtual Reality-Installationen, 
um Bildwelten zu konturieren, die sich sowohl aus realen als auch alternativen und 
fiktiven Konnotationen speisen (vgl. Preiß 2021) und die sich auch mit Mixed Reali
ties umschreiben lassen (vgl. Scorzin 2023). Die Überlagerung von unterschiedlichen 
Komponenten aus der Realwelt und der Fiktion sind auch in den beiden Arbeiten von 
Camille Henrot und Amelie von Wulffen zu finden: Hier werden tradierte Modelle – 
naturwissenschaftliche Theorien in der Arbeit Henrots oder tradierte kunsthistori
sche Kategorien in der Arbeit von Wulffens – mit alternativen und fiktiven Bildern 
und Narrativen anderer visueller Kulturen verknüpft. 

Das wunderkammernde Ordnen unterläuft – im Sinne des multimodalen Konta
minierens – reinigende, dualistisch strukturierte Ordnungspraktiken der Moderne 
und knüpft an kontaminierende Ordnungspraktiken frühneuzeitlicher Wunder
kammern an, in denen noch keine strikte disziplinäre Trennung zu finden war. Die 
Wunderkammern von Henrot und von Wulffen, die als Netzwerke gedacht zwi
schen Ordnung und Unordnung changieren, erscheinen in ihrem Zusammenspiel 
aus heterogenen Dingen als durch und durch kontaminierte Ensembles. Entgegen 
eindeutiger und starrer modernistischer Klassifikationen sind individuelle Anord
nungspraktiken der sammelnden Person leitend für die Ordnung der Dinge (vgl. 
Foucault 2017). Diese aus spielerischen Kontaminationen entstehende Ordnung von 
Welt macht die grundsätzliche Vernetzung und die koexistenziellen Verbindungen 
sinnlich erfahrbar, die Eva Horn, im Anschluss an Donna Haraways Begriff des 
entanglements (vgl. Haraway 2016: 13), als Herausforderung für eine Ästhetik und 
künstlerische Darstellung des Anthropozäns festhält (vgl. Horn 2019a: 126). Dabei 
nimmt vor allem das alternative, netzwerkartige Denken eine zentrale Rolle ein, 
um koexistenzielle, dezentrale, posthumanistische und postanthropozentrische 
Lebensformen miteinzubeziehen und die modernistisch-dichotome Grenze von 
Natur und Kultur dadurch zu hinterfragen. Die aufgegriffenen Referenzen gestal
ten sich mannigfaltig und stammen sowohl aus Bildwelten der Realität als auch der 
Fiktion. Ähnlich wie in frühneuzeitlichen Wunderkammern, in denen insbesondere 
auch fiktive Wesen und Erzählungen sowie unterschiedlichste Erklärungsmodelle 
von Welt nebeneinander existierten, stellt dieses fabulierende, spekulative und 
experimentelle Denken von Welt ein Gegenmodell zu modernistisch-rationalen 
Weltordnungen dar. Vor diesem Hintergrund ist auffällig, dass sich gegenwär
tig Künstler:innen vor allem anderen Ordnungsmodellen zuwenden, in denen 
Dinge in einer vernetzenden Weise erscheinen. Diese relational und prozessual 
orientierten künstlerischen Ordnungen machen durch ihre andere Strukturierung 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 287 

die Artifizialität von normativ konstruierten Ordnungsstrukturen, die dem Ideal 
der Reinheit folgen, sichtbar und bieten alternative Ordnungsmodelle an, die der 
Logik modernistischer Ordnungsweisen entgegenstehen und – multimodale – 
Kontaminationen fokussieren. 

wunderkammerndes Zeigen | institutionsreflektierendes Situieren 

Durch das in den Arbeiten Deep Breathing – Resuscitation for the Reef (2015–2016/2019) 
und Helm/Helmet/Yelmo (2014) zu beobachtende Interferieren von einerseits mo
dern-musealer Zeigepraktiken, auf welche die gläserne allansichtige Vitrine in 
ihrer Symbolik, Medialität und Materialität verweist, und vormoderner Zeige
praktiken, wie sie in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren, ist in 
ihnen eine neue, wunderkammernde Art des Zeigens auszumachen. Diese Art des 
Zeigens reflektiert die institutionellen Bedingungen des Museums, indem diese 
aufgegriffen werden, gleichzeitig aber auch an vormoderne Zeigemodi angeknüpft 
wird, um neue Potenziale musealen Zeigens künstlerisch auszuloten. Demzufolge 
materialisiert sich in wunderkammernder Praxis eine Interferenz vormoderner und 
modern-musealer Zeigepraktiken. Dieses künstlerische Reflektionsanliegen in 
Bezug auf das museale Zeigen wurde kunsthistorisch mit institutionskritischen 
Ansätzen der 1960er-, 1970er- und 1990er-Jahre in Verbindung gebracht. Während 
die künstlerischen Positionen, die historisch der Institutionskritik zugeordnet wer
den, vor allem eine Auseinandersetzung wählten, welche die Institution Museum 
und ihre Machtregime infrage stellt, funktioniert der Reflektionsprozess im Falle 
der wunderkammernden Praxis auf affirmativere Weise. Denn die Arbeiten von Geor
ges Adéagbo und Los Carpinteros richten sich nicht dezidiert gegen die Institution 
des Museums und negieren kritisch seine gesellschaftliche Relevanz, sondern 
greifen viel eher die mit ihm verbundenen Präsentationsweisen auf und eröffnen 
mittels des Rekurses auf Zeigepraktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern neue 
Möglichkeiten musealer Selbstreflexion. Dazu nutzen sie die ›Infrastruktur‹ der 
isolierenden Situation des White Cube. In einer Dialektik aus Anwesenheit und 
Entzug entfremdet der White Cube als Medium der Übersetzung nicht nur, sondern 
steigert auch Präsenz. 

Das mit dem Zeigen per se einhergehende Problem der Skalierung offenbart 
sich, Eva Horn zufolge, im Kontext des Anthropozäns in einer komplexen Wei
se, zum einen in einer zeitlichen Dimension, zum anderen in einer räumlichen. 
In beiden Fällen umschreibt die Skalierung das Aufeinandertreffen schwer zu 
vereinbarender Größenmaßstäbe, die das Anthropozän mit sich bringt. Um die 
miteinander verflochtenen und teilweise als immens zu beschreibenden Phänome
ne der Gegenwart verstehen zu können, bedarf es einer doppelten Zoom-Bewegung, 
um Erscheinungen aus der Nähe, gleichzeitig aber auch aus der Ferne in Relation 
zu anderen Dingen, Phänomenen, Kontexten und Faktoren zu erfassen. Künstleri

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

sches Zeigen im Anthropozän bedeutet somit immer auch, die Kompliziertheit und 
Komplexität von Skalierungen zu veranschaulichen und die Inkommensurabilität 
von unterschiedlichen Größendimensionen zu visualisieren. Ähnlich wie es die 
frühneuzeitlichen Sammler:innen mittels der Verweisstruktur zwischen Mikro- 
und Makrokosmos intendierten, bezieht wunderkammernde Praxis verschiedene 
räumliche Rahmungen mit ein – etwa Zeigemöbel – und unterschiedliche Zeit
lichkeiten, die die versammelten Dinge evozieren. Sowohl durch zeitliche als auch 
räumliche Komplexität wird die Schwierigkeit von Skalierbarkeit gegenwärtiger 
(anthropozäner) Phänomene augenscheinlich. Sie machen das Eintreten in ein neu
es Zeitregime sowie die Problematik der räumlichen und zeitlichen Skalierbarkeit 
sinnlich erfahrbar. Künstler:innen greifen demzufolge in ästhetisch-reflektieren
der Weise tradierte museale Zeigepraktiken auf und fusionieren diese mit dem 
ästhetischen Konzept frühneuzeitlicher Wunderkammern, um dadurch die Po
tenziale des Museums und seine multidimensionalen Verstrickungen produktiv 
auszuloten sowie die Herausforderung von Skalierung zu demonstrieren. Dazu 
nutzen sie die museale Infrastruktur, setzen sich mit den jeweiligen Sammlungs
beständen auseinander und eröffnen dadurch neue Perspektiven auf das Gezeigte. 
Diesen Zusammenhang von Künstler:innen initiierten Wunderkammer-Displays 
und der Reflexion musealen Zeigens stellen auch Areti Adamopoulou und Esther 
Solomon in ihrem Text Artists-as-Curators in Museums. Observations on contemporary 
Wunderkammern (2016) her. Den benannten künstlerischen Reflexionsprozess se
hen sie vor allem durch einen musealen Paradigmenwechsel bedingt, in dem die 
Interpretationen von angestellten Kurator:innen in Museen an Relevanz verlieren 
und ihre Deutungs- und Interpretationsweise nur als eine von vielen möglichen 
Lesarten erscheint. Gerade diese Verschiebung eröffnet einen neuen Raum für 
persönliche, radikal subjektive Ansätze von Künstler:innen, die mit ihren kuratori
schen Projekten neue Sichtweisen auf die ausgestellten Kunstwerke oder musealen 
Sammlungsbestände ermöglichen (vgl. Adamopoulou/Solomon 2016: 44; vgl. u.a. 
auch Keene 2006: 185–198; Macdonald 2003). Die künstlerischen Arbeitsweisen 
von Janet Laurence und Los Carpinteros können vor diesem Hintergrund in die 
von Monika Rieger so benannte Kategorie des artist’s choice eingeordnet werden. 
Der Begriff des artist’s choice bezieht sich vor allem auf die Auswahl der gezeigten 
Sammlungsdinge und der Entscheidung, wie diese präsentiert werden. In dieser 
anderen Art des Zeigens steckt ein reflexiver Kern: Wenn Künstler:innen in ihren 
kuratorischen Projekten etwa Dinge auswählen, die lange nicht gezeigt – ›verges
sen‹ – wurden, weisen sie damit auf diesen Umstand hin. Wählen sie eben jene 
Blockbuster-Arbeiten aus, die bereits lange Zeit für die Öffentlichkeit zugänglich 
waren, offenbaren sie die Wirkmacht musealer Kanonisierungstendenzen, die das 
asymmetrische Verhältnis von sichtbaren, in Museumsräumen ausgestellten und 
stets unsichtbaren, sich in Depots befindenden Kunstwerken aufzeigt. Dazu passen 
auch Wolfgang Ullrichs Thesen, die er in seinem Buch Die Kunst nach dem Ende ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 289 

Autonomie (2022) aufstellt. Eben jenes im Titel seines Buchs benannte Ende autono
mer Kunst bedeutet eine verstärkte Präsenz postautonomer Praktiken, die Kunst 
nach 200-jähriger Pause wieder in ökologische, ökonomische, gesellschaftliche 
und politische Zusammenhänge stellt. Dieses einberufene Ende schlägt sich auch 
im Museum nieder, als der Institution, in der die »Idee autonomer Kunst lange 
Zeit ihre Vollendung« (Ullrich 2022: 112) fand. Gerade weil das Museum lange als 
der paradigmatische Ort für das Zeigen und Erfahren von autonomer Kunst war, 
zeigt sich der gegenwärtige Paradigmenwechsel in keiner anderen Institution so 
offenkundig wie hier (vgl. Ullrich 2022: 113). Denn vor allem in Kunstmuseen und 
ihren White Cubes war die Kunst befreit von anderen Funktionen (vgl. Ullrich 
2022: 112). In Bezug auf die neuen Implikationen, die postautonome Kunst mit 
sich bringt, weist Ullrich darauf hin, dass »Museen nicht mehr, wie früher, um 
die besten Stücke, auch nicht mehr, wie heute, um die größten Besucherzahlen, 
sondern vor allem darum konkurrieren, wer soziale, zivilgesellschaftliche und 
ökologische Standards am besten zu erfüllen vermag« (Ullrich 2022: 121). Die 
von Ullrich benannte Ambivalenz, die damit einhergeht, betrifft das Agieren der 
Museen als Teil der »›Wokeness‹-Avantgarde« (Ullrich 2022: 122), das mit ihrem his
torisch gewachsenen »Autonomie-Ideal und das damit verbundene Beharren auf 
Freiheitsprivilegien« (Ullrich 2022: 122) divergiert. Genau in dieser Gemengelage ist 
das Konzept artist’s choice einzuordnen. Mit dem Rekurs auf frühneuzeitliche Wun
derkammern werden somit institutionelle Zeigepraktiken des modernen Museums 
reflektiert und – im Sinne von Donna Haraways Idee des situierten Wissens – die 
Standpunktgebundenheit des Zeigens, somit seine Verbindung zu historischen 
Kontexten und dem jeweiligen Ort aufgezeigt. 

wunderkammern 

Das wunderkammern als künstlerische Praxis in zeitgenössischer Kunst aufzufassen, 
bedeutet den Rückbezug auf vormodernes Sammeln, Ordnen und Zeigen in Kunst
werken nicht nur als individuellen Ansatz zu begreifen, sondern ihn als kollekti
ves Phänomen künstlerischer Arbeitsweise zu verstehen. Künstler:innen bieten mit 
dem Anknüpfen an Praktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern ein anderes, kon
taminiertes und vernetztes Denken von Welt an, das vor allem von Kontextgebun
denheit, Konnektivität und Situiertheit geprägt ist und sich von ›gereinigten‹, di
chotom strukturierten Sammel-, Ordnungs- und Zeigesystematiken, wie sie die eu
ropäische Moderne hervorbrachte, distanziert. Das vorliegende Buch bietet durch 
die Einführung des Begriffs und Verb-Neologismus wunderkammern und die mit ihm 
zusammenhängenden spezifischen Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens 
– dem Terrestrisch-Werden, dem multimodalen Kontaminieren und dem institutionsre
flektierenden Situieren – ein Analysemodell an, welches das in künstlerischen Arbei
ten zu findende Anknüpfen an historische Wunderkammern beschreibbar macht 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und damit theoretisch entfaltet. Die Präsenz des wunderkammerns wird in der Ge
genwartskunst dabei als Reaktion auf den Umgang mit jenen komplexen Phänome
nen der Gegenwart gedeutet, die mit dem Begriff des Anthropozäns konturiert wer
den. Die ästhetische Form der Wunderkammer vermag, die Herausforderungen in 
Bezug auf die Wahrnehmung des Anthropozäns – Latenz, Verstrickung, Skalierbar
keit – auf besondere Weise zu vermitteln. So ist es kein Zufall, dass Künstler:innen 
heute wieder vormoderne Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens aufgrei
fen. Sie ermöglichen den Künstler:innen, die vom Anthropozän modellierte, schwer 
zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen und undurchdringbaren Wech
selbeziehungen, Prozessen und Korrelationen in ihren Arbeiten darzustellen und zu 
verhandeln. Zeitgenössische Wunderkammern und die ihnen immanenten Rückbe
züge auf vormoderne Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken beantworten damit 
die Frage nach möglichen Darstellungsweisen des Anthropozäns und machen diese 
selbst zum Thema. Indem zeitgenössische Wunderkammern Latenz sammelnd expli
zieren, Verstrickung ordnend darstellen und Skalierung zeigend wahrnehmbar machen, 
ermöglichen sie, den Herausforderungen in Bezug auf die Darstellbarkeit des An
thropozäns – im Sinne Eva Horns – künstlerisch zu begegnen. Mit jenen, der Kunst 
inhärenten Potenzialen – vor allem dem sinnlichen Erfahren – vermögen sie mit der 
künstlerischen Praxis des wunderkammerns Latenz, Verstrickung und Skalierung ab
zubilden und tragen auf diesem Wege zur Konturierung und zum Verständnis des 
Anthropozäns bei. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 

Abend, Sandra (Hg.) (2022): Die moderne Wunderkammer. Kuriositäten der Welt. 
München. 

Abend, Sandra (2020): Das kulturelle Gedächtnis der Menschheit. Los Carpinteros 
Rauminstallation. Helm/Helmet/Yelmo, in: Bering, Kunibert (Hg.): Kunstunter
richt und Bildung. Kulturelles Gedächtnis – Globalität – innovative Perspekti
ven. Bielefeld. 119–130. 

Adam, Johanna; Hauptmeier, Ariel; Haynes, John-Dylan; Pleiger, Henriette (2022): 
Einleitung, in: Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland 
GmbH (Hg.): Das Gehirn in Kunst & Wissenschaft. Ausst.-Kat. Kunsthalle Bonn. 
München. 8–9. 

Adamopoulou, Areti; Solomon, Esther (2016): Artists-as-Curators in Museums. Ob
servations on contemporary Wunderkammern, in: Thema. Nr. 4. 35–49. 

Albrecht, Roland (2019): Museum der Unerhörten Dinge. Berlin. 
Alewyn, Richard (1989): Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen Feste. 

München. 
Alfter, Dieter (1986): Die Geschichte des Augsburger Kabinettschranks. Augsburg. 
Alkemeyer, Thomas; Schürmann, Volker; Volbers, Jörg (Hg.) (2015): Praxis denken. 

Konzepte und Kritik. Wiesbaden. 
Ammer, Manuela (2014): Die Sockelperspektive, in: Kunstforum International. Bd. 229. 

210–215. 
Andreae, Johann Valentin (1972): Christianopolis, in: Dülmen, Richard van (Hg.): 

Christianopolis. 1619. Originaltext und Übertragung nach D. S. Georgi 1741. 
Stuttgart. 22–229. 

Arora, Saurabh; Dyck, Barbara van; Sharma, Divya; Stirling, Andy (2020): Control, 
Care, and Conviviality in the Politics of Technology for Sustainability, in: Sustain
ability: Science, Practice and Policy. Vol. 16. No. 1. 247–262. 

Asendorf, Christoph (2009): Verlust der Dinge? Stationen einer endlosen Diskus
sion, in: Ferus, Katharina; Rübel, Dietmar (Hg.): ›Die Tücke des Objekts‹. Vom 
Umgang mit Dingen. Berlin. 11–23. 

Asendorf, Christoph (2005): Entgrenzung und Allgegenwart. Die Moderne und das 
Problem der Distanz. Paderborn/München. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Asthoff, Jens (2021): Amelie von Wulffen. KW Institute for Contemporary Art. 
28.11.2020–24.05.2021, in: Kunstforum International. Bd. 274. 234–237. 

Assmann, Aleida (2013): Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes 
der Moderne. München. 

Assmann, Aleida; Gomille, Monika; Rippl, Gabriele (1998): Einleitung, in: dies. (Hg.): 
Sammler – Bibliophile – Exzentriker. Tübingen. 7–20. 

Assmann, Jan (1999): Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische 
Identität in frühen Hochkulturen. München. 

Auther, Elissa (2008): Das Dekorative, Abstraktion und die Hierarchie von Kunst und 
Kunsthandwerk in der Kunstkritik von Clement Greenberg, in: John, Jennifer; 
Schade, Sigrid (Hg.): Grenzgänge zwischen den Künsten. Interventionen in Gat
tungshierarchien und Geschlechterkonstruktionen. Bielefeld. 97–118. 

Autsch, Sabiene; Hornäk, Sara (2010): Räume in der Kunst. Künstlerische, kunst- 
und medienwissenschaftliche Entwürfe, in: dies. (Hg.): Räume in der Kunst. 
Künstlerische, kunst- und medienwissenschaftliche Entwürfe. Bielefeld. 7–16. 

Babka, Anna (2003): Gattung/Genre, in: produktive | differenzen (Hg.): Glos
sar. 06.10.2003. https://differenzen.univie.ac.at/glossar.php?sp=24 (Zugriff: 
27.07.2024). 

Bader, Lena (2010): Bricolage mit Bildern. Motive und Motivationen vergleichenden 
Sehens, in: dies.; Gaier, Martin; Wolf, Falk (Hg.): Vergleichendes Sehen. Pader
born. 19–44. 

Bahtsetzis, Sotirios (2006): Geschichte der Installation. Situative Erfahrungsge
staltung in der Kunst der Moderne. https://d-nb.info/980868491/34 (Zugriff: 
26.07.2024). 

Bajohr, Hannes (Hg.) (2020): Der Anthropos im Anthropozän. Die Wiederkehr des 
Menschen im Moment seiner vermeintlich endgültigen Verabschiedung. Berlin/ 
Boston. 

Bal, Mieke (2006): Einleitung. Affekt als kulturelle Kraft, in: Krause-Wahl, Antje; 
Oehlschlägel, Heike; Wiemer, Serjoscha (Hg.): Affekte. Analysen ästhetisch-me
dialer Prozesse. Bielefeld. 7–19. 

Ballard, Susan (2021): Art and Nature in the Anthropocene. Planetary Aestetics. New 
York/Abingdon. 

Balke, Friedrich (2014): Episteme, in: Kammler, Clemens; Parr, Rolf; Schneider, Ul
rich Johannes (Hg.): Foucault Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart. 
246–249. 

Balke, Gregor (2020): Poop Feminism. Fäkalkomik als weibliche Selbstermächti
gung. Bielefeld. 

Bann, Stephen (2006): Ways Around Modernism. London. 
Bann, Stephen (2003): The Return to Curiosity. Shifting Paradigms in Contempo

rary Museum Display, in: McClellan, Andrew (Hg.): Art and Its Publics. Museum 
Studies at the Millennium. Malden, MA. 117–130. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://differenzen.univie.ac.at/glossar.php?sp=24
https://d-nb.info/980868491/34
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://differenzen.univie.ac.at/glossar.php?sp=24
https://d-nb.info/980868491/34


Literaturverzeichnis 293 

Barack, Karl August (Hg.) (1882): Zimmerische Chronik. Bd. 4. Freiburg/Tübingen. 
Barad, Karen (2012): Agentieller Realismus. Berlin. 
Barad, Karen (2007): Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the En

tanglement of Matter and Meaning. Durham, NC/London. 
Barla, Josef; Steinschaden, Fabian (2012): Kapitalistische Quasi-Objekte. Zu einer 

Latour’schen Lesart Marx’ Ausführungen zur Maschine, in: Dunshirn, Alfred; 
Nemeth, Elisabeth; Unterthurner, Gerhard (Hg.): Crossing Borders. Grenzen 
(über)denken. Beiträge zum 9. Kongress der Österreichischen Gesellschaft für 
Philosophie. Wien. 361–370. 

Bätschmann, Oskar (1997): Ausstellungskünstler. Kult und Karriere im modernen 
Kunstsystem. Köln. 

Bauernfeind, Robert (2019): Jona und der Hai. Zu einem frühneuzeitlichen Hai-Prä
parat zwischen Exegese und Naturgeschichte, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte. 
Nr. 2. Berlin/München. 166–178. 

Bauernfeind, Robert (2018): Stilisierte Krokodile. Bild und Text in der frühneuzeitli
chen Naturkunde, in: Butzer, Günter; Zapf, Hubert (Hg.): Theorien der Literatur. 
Grundlagen und Perspektiven. Bd. 7. Tübingen. 9–34. 

Bauer, Rotraud; Haupt, Herbert (Hg.) (1976): Das Kunstkammerinventar Kaiser Ru
dolf II. 1607–1611, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien. Bd. 72. 
Wien. 1–140. 

Bauman, Zygmunt (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. 
Hamburg. 

Bauman, Zygmunt (1997): Schwache Staaten. Globalisierung und die Spaltung der 
Weltgesellschaft, in: Beck, Ulrich (Hg.): Kinder der Freiheit. Frankfurt a.M. 
315–332. 

Baumgärtel, Bettina; Til, Barbara (Hg.) (2008): Zerbrechliche Schönheit. Glas im 
Blick der Kunst. Ausst.-Kat. Museum Kunstpalast, Düsseldorf. Ostfildern. 

Bayer, Natalie; Kazeem-Kamiński, Belinda; Sternfeld, Nora (Hg.) (2017): Kuratieren 
als antirassistische Praxis. Berlin. 

Bayer, Natalie; Terkessidis, Mark (2017): Über das Reparieren hinaus. Eine anti
rassistische Praxeologie des Kuratierens, in: dies.; Kazeem-Kamiński, Belinda; 
Sternfeld, Nora (Hg.): Kuratieren als antirassistische Praxis. Berlin. 53–72. 

Beck, Ulrich (1998): Was ist Globalisierung? Irrtümer des Globalismus. Antworten 
auf Globalisierung. Frankfurt a.M. 

Becker, Christoph (1996): Vom Raritäten-Kabinett zur Sammlung als Institution. 
Sammeln und Ordnen im Zeitalter der Aufklärung. München. 

Becker, Marcus; Dolezel, Eva; Knittel, Meike; Stört, Diana; Wagner, Sarah (2023): Die 
Berliner Kunstkammer. Sammlungsgeschichte in Objektbiografien vom 16. bis 
21. Jahrhundert. Petersberg. 

Beers, José van; Hoogduin, Kees (2012): Problematische verzamelaars. Amsterdam. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Beißwanger, Lisa (2021): Performance on Display. Zur Geschichte lebendiger Kunst 
im Museum. Berlin/München. 

Belliger, Andréa; Krieger, David J. (Hg.) (2006): ANThology. Ein einführendes Hand
buch zur Akteur-Netzwerk-Theorie. Bielefeld. 

Benjamin, Walter (2009): Spurlos Wohnen, in: Schöttker, Detlev (Hg.): Eisenbahn
straße. Werke und Nachlaß. Gesamtausgabe. Bd. 8. Frankfurt a.M. 111–112. 

Benjamin, Walter (1991a): Der Sürrealismus [1929], in: Tiedemann, Rolf (Hg.): Walter 
Benjamin. Gesammelte Schriften III. Frankfurt a.M. 295–310. 

Benjamin, Walter (1991b): Lob der Puppe [1930], in: Tiedemann, Rolf (Hg.): Walter 
Benjamin. Gesammelte Schriften III. Frankfurt a.M. 213–218. 

Benjamin, Walter (1982): Passagenwerk. Frühe Entwürfe, in: Tiedemann, Rolf (Hg.): 
Walter Benjamin. Gesammelte Schriften V/1. Frankfurt a.M. 1041–1066. 

Benjamin, Walter (1972): Ich packe meine Bibliothek aus. Eine Rede über das Sam
meln, in: Tiedemann, Rolf (Hg.): Gesammelte Schriften. Band IV/1. Frankfurt 
a.M. 388–396. 

Bennett, Tony (2004): Pasts Beyond Memory. Evolution, Museums, Colonialism. 
London. 

Bennett, Tony (1995): The Birth of the Museum. History, Theory, Politics. New York. 
Bennett, Tony (1994): CHAPTER THREE. The Exhibitionary Complex, in: Dirks, 

Nicholas B.; Eley, Geoff; Ortner, Sherry B. (Hg.): Culture/Power/History. A 
Reader in Contemporary Social Theory. Princeton. 123–154. 

Berk, Anne (2020): Einführung, in: dies.; Emslander, Fritz (Hg.): Liebes Ding – Ob
ject Love. Ausst.-Kat. Museum Morsbroich, Leverkusen. Wien. 10–19. 

Berliner, Rudolf (1928): Zur älteren Geschichte der allgemeinen Museumslehre in 
Deutschland, in: Münchner Jahrbuch der bildenden Kunst. Bd. V. Nr. 1. München. 
327–352. 

Berner, Margit; Hoffmann, Anette; Lange, Britta (2011): Sensible Sammlungen. Aus 
dem anthropologischen Depot. Hamburg. 

Bernheimer, Richard (1956): Theatrum Mundi, in: The Art Bulletin. Vol. 38. No. 4. 
225–247. 

Bernuth, Ruth von (2003): Aus den Wunderkammern in die Irrenanstalten. Natürli
che Hofnarren in Mittelalter und früher Neuzeit, in: Waldschmidt, Anne (Hg.): 
Kulturwissenschaftliche Perspektiven der Disability Studies. Kassel. 49–62. 

Berson, Ruth (Hg.) (1996): The New Painting. Impressionism 1874–1886. Documen
tation. Vol. 1: Reviews. Seattle, WA. 

Beßler, Gabriele (2015): Kunst- und Wunderkammern, in: Leibniz-Institut für 
Europäische Geschichte (IEG) (Hg.): Europäische Geschichte Online (EGO). 
09.07.2015. https://www.ieg-ego.eu/de/threads/crossroads/wissensraeume/ga 
briele-bessler-kunstkammern-und-wunderkammern (Zugriff: 12.07.2024). 

Beßler, Gabriele (2009): Wunderkammern. Weltmodelle von der Renaissance bis zur 
Kunst der Gegenwart. Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ieg-ego.eu/de/threads/crossroads/wissensraeume/gabriele-bessler-kunstkammern-und-wunderkammern
https://www.ieg-ego.eu/de/threads/crossroads/wissensraeume/gabriele-bessler-kunstkammern-und-wunderkammern
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ieg-ego.eu/de/threads/crossroads/wissensraeume/gabriele-bessler-kunstkammern-und-wunderkammern
https://www.ieg-ego.eu/de/threads/crossroads/wissensraeume/gabriele-bessler-kunstkammern-und-wunderkammern


Literaturverzeichnis 295 

Beyer, Marcel (2005): Sprache als Gebrauchsgegenstand, in: Heesen, Anke te; Lutz, 
Petra (Hg.): Dingwelten. Das Museum als Erkenntnisort. Köln/Weimar/Wien. 
119–127. 

Beyme, Klaus von (2008): Die Faszination des Exotischen. Exotismus, Rassismus 
und Sexismus in der Kunst. Paderborn/München. 

Bhabha, Homi K. (2004): La question Adéagbo, in: Jungle World. Vol. 47. https://jung 
le.world/print/pdf/node/14107/debug (Zugriff: 06.07.2024). 

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Tübingen. 
Bhabha, Homi K. (1990): Interview with Homi Bhabha. The Third Space, in: 

Rutherford, Jonathan (Hg.): Identity. Community, Culture, Difference. London. 
207–221. 

Bianchi, Paolo (2004): Müll. Der Schatten der Kunst, in: Kunstforum International. Bd. 
168. 34–45. 

Bippus, Elke (2020): Strategien des Nicht*Sagbaren/Nicht*Sichtbaren. Überlegun
gen zum Dispositiv der Ästhetik, in: Kleine-Benne, Birte (Hg.): Dispositiv-Er
kundungen | Exploring Dispositifs. Berlin 2020. http://doi.org/10.30819/5197. 
57–80. 

Bischoff, Cordula; Threuter, Christina (Hg.) (1999): Um-Ordnung. Angewandte 
Künste und Geschlecht in der Moderne. Marburg. 

Bismarck, Beatrice von (2018): When Attitudes Become a Profession. Harald Sze
emanns selbstreferentielle Praxis und die Ausstellung als Kunst, in: Philipps, 
Glenn; Kaiser, Philipp; Chon, Doris; Rigolo, Pietro (Hg.): Harald Szeemann. Mu
seum der Obsessionen. Zürich. 249–264. 

Bismarck, Beatrice von (2014): Curating, in: Butin, Hubertus (Hg.): Begriffslexikon 
zur zeitgenössischen Kunst. Köln. 58–61. 

Bismarck, Beatrice von; Feldmann, Hans-Peter; Obrist, Hans Ulrich; Stoller, Diet
helm; Wuggenig, Ulf (2002): Interarchive. Vorwort, in: dies. (Hg.): Interarchive. 
Archivarische Praktiken und Handlungsräume im zeitgenössischen Kunstfeld. 
Köln. 8–9. 

Blanché, Ulrich (2012): Konsumkunst. Kultur und Kommerz bei Banksy und Damien 
Hirst. Bielefeld. 

Blättner, Martin (2007): Weickmanns Wunderkammer. Hommage mit Georges Adé
agbo, Matthias Beckmann, Candida Höfer. Ulmer Museum, 03.03.–13.05.2007, 
in: Kunstforum International. Bd. 185. 381–382. 

Bleichmar, Daniela (2021): The cabinet and the world. Non-European objects in early 
modern European collections, in: Journal of the History of Collections. Vol. 33. No. 3. 
435–445. 

Blom, Philipp (2004): Sammelwunder, Sammelwahn. Szenen aus der Geschichte ei
ner Leidenschaft. Frankfurt a.M. 

Bodenstein, Felicity (2022): Chapter 11. Getting the Benin Bronzes Back to Nigeria. 
The Art Market and the Formation of National Collections and Concepts of Her

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jungle.world/print/pdf/node/14107/debug
https://jungle.world/print/pdf/node/14107/debug
http://doi.org/10.30819/5197
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jungle.world/print/pdf/node/14107/debug
https://jungle.world/print/pdf/node/14107/debug
http://doi.org/10.30819/5197


296 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

itage in Benin City and Lagos, in: dies.; Oţoiu, Damiana; Troelenberg, Eva-Maria 
(Hg.): Contested Holdings. Museum collections in political, epistemic and artis
tic processes of return. New York/Oxford. 220–241. 

Bodenstein, Felicity (2020): Restitutionsdebatte. ›Alles von Wert in Besitz genom
men‹, in: Süddeutsche Zeitung. 18.02.2020. https://www.sueddeutsche.de/kultu 
r/restitutionsdebatte-alles-von-wert-in-besitz-genommen-1.4802747 (Zugriff: 
01.08.2024). 

Boehm, Gottfried (2010): Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder, 
in: ders. (Hg.): Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens. Berlin. 34–54. 

Böhme, Gernot; Böhme, Hartmut (1996): Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturge
schichte der Elemente. München. 

Bohr, Felix; Knöfel, Ulrike (2021): ›Manche Museumsdirektoren haben schlicht 
gelogen‹. Kunsthistorikerin über koloniale Beute, in: Der Spiegel. 19.03.2021. htt 
ps://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-kolonia 
le-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-00 
02-0001-0000-000176418828 (Zugriff: 01.08.2024). 

Bohr, Michael (1993): Die Entwicklung der Kabinettschränke in Florenz. Frankfurt 
a.M. 

Bonnet, Anne-Marie (2008): Kunst der Moderne. Kunst der Gegenwart. Herausfor
derungen und Chancen. Köln. 

Bonneuil, Christophe; Fressoz, Jean-Baptiste (2013): L’événement Anthropocène. La 
Terre, l’histoire et nous. Paris. 

Bose, Friedrich von (2016): Das Humboldt-Forum. Eine Ethnografie seiner Planung. 
Berlin. 

Boström, Hans-Olof (1994): Philipp Hainhofer. Seine Kunstkammer und seine 
Kunstschränke, in: Grote, Andreas (Hg.): Macrocosmos in Microcosmos. Die 
Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450–1800. Opladen. 555–580. 

Boström, Hans-Olof (1988): Die geheime Verbindung zwischen Kunst und Natur. 
Der Kunstschrank Gustavs II. Adolf in Uppsala, in: Kunst & Antiquitäten. Nr. 1. 
38–51. 

Boswell, David; Evans, Jessica (Hg.) (1999): Representing the Nation. A Reader. His
tories, Heritage and Museums. London/New York. 

Bourdieu, Pierre (2023): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur
teilskraft. Frankfurt a.M. 

Bourriaud, Nicolas (2020): Exform. Leipzig. 
Bowen, James; Bowen, Margarita (2002): The Great Barrier Reef. History, Science, 

Heritage. Cambridge. 
Bowry, Stephanie Jane (2015): Re-thinking the Curiosity Cabinet. A Study of Visual 

Representation in Early and Post Modernity. Leicester. 
Brakensiek, Stephan (2008): Samuel Quiccheberg. Gründungsvater oder Einzeltä

ter? Zur Intention der Inscriptiones vel Tituli Theatri amplissimi (1565) und ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sueddeutsche.de/kultur/restitutionsdebatte-alles-von-wert-in-besitz-genommen-1.4802747
https://www.sueddeutsche.de/kultur/restitutionsdebatte-alles-von-wert-in-besitz-genommen-1.4802747
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.sueddeutsche.de/kultur/restitutionsdebatte-alles-von-wert-in-besitz-genommen-1.4802747
https://www.sueddeutsche.de/kultur/restitutionsdebatte-alles-von-wert-in-besitz-genommen-1.4802747
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828
https://www.spiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-benedicte-savoy-ueber-koloniale-beute-manche-museumdirektoren-haben-schlicht-gelogen-a-8bab7bd6-0002-0001-0000-000176418828


Literaturverzeichnis 297 

Rezeption im Sammlungswesen Europas zwischen 1550 und 1820, in: Schock, 
Flemming; Bauer, Oswald; Koller, Ariane; metaphorik.de (Hg.): Dimensionen 
der Theatrum-Metapher in der Frühen Neuzeit. Ordnung und Repräsentation 
von Wissen. Hannover. 231–252. 

Brakensiek, Stephan (2006): wunderkammer.internet. Der Versuch der virtuellen 
Welterschließung im Wissensraum ›Sammlung‹ und ›Computernetz‹: Überle
gungen zur Verwandtschaft des assoziativen Zugriffs auf Bilder einst und jetzt, 
in: Kritische Berichte. Bd. 34. Nr. 2. 5–16. 

Braun, Christina von (1997): Zum Begriff der Reinheit, in: Metis. Zeitschrift für histori
sche Frauen- und Geschlechterforschung. Bd. 6. Nr. 11. 6–25. 

Bräunlein, Peter J. (1992): Theatrum Mundi. Zur Geschichte des Sammelns im 
Zeitalter der Entdeckungen, in: Pülhorn, Wolfgang (Hg.): Focus Behaim-Glo
bus. Ausst.-Kat. Germanisches Nationalmuseum, Nürnberg. Bd. 1. Nürnberg. 
355–376. 

Bredekamp, Horst (2016): Heimkehr auf den Schlossplatz – Rekonstruktion der 
Kunstkammer. Ein Wissenschaftsmuseum könnte Berlins vornehmste Brache 
füllen [2001], in: ders.; Schuster, Peter-Klaus (Hg.): Das Humboldt Forum. Die 
Wiedergewinnung der Idee. Berlin. 266–269. 

Bredekamp, Horst (2015a): Die Aufhebung der Grenzen zwischen Kunst und Na
tur. Geschichte und Gegenwart eines Topos der Kunstkammer, in: Haag, Sabine; 
Kirchweger, Franz; Rainer, Paulus (Hg.): Das Haus Habsburg und die Welt der 
fürstlichen Kunstkammern im 16. und 17. Jahrhundert. Wien. 13–42. 

Bredekamp, Horst (2015b): Die Renaissance der Kunstkammer, in: Hoins, Katharina; 
Mallinckrodt, Felicitas von (Hg.): Macht. Wissen. Teilhabe. Sammlungsinstitu
tionen im 21. Jahrhundert. Bielefeld. 45–62. 

Bredekamp, Horst; Eissenhauer, Michael (2013): Keimzelle Kunstkammer, in: Stif
tung Preußischer Kulturbesitz (Hg.): Das Humboldt-Forum im Berliner Schloss. 
Planungen, Prozesse, Perspektiven. München. 50–57. 

Bredekamp, Horst (2012): Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die Geschich
te der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstgeschichte. Berlin. 

Bredekamp, Horst; Birgit, Schneider; Dünkel, Vera (2008): Editorial. Das Technische 
Bild, in: dies. (Hg.): Das Technische Bild. Kompendium zu einer Stilgeschichte 
wissenschaftlicher Bilder. Berlin. 8–11. 

Bredekamp, Horst (2007): Die Kunstkammer als Ort spielerischen Austauschs 
[1993], in: Probst, Jörg (Hg.): Horst Bredekamp. Bilder bewegen. Von der Kunst
kammer zum Endspiel. Aufsätze und Reden. Berlin. 121–135. 

Bredekamp, Horst (2003): Gottfried Wilhelm Leibniz’ Bildtheater des Wissens. Das 
Theatre de la nature et de l’art, in: Schramm, Helmar (Hg.): Bühnen des Wissens. 
Interferenzen zwischen Wissenschaft und Kunst. Berlin. 168–182. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Bredekamp, Horst; Fischel, Angela; Schneider, Birgit; Werner, Gabriele (2003): Bild
welten des Wissens, in: Bredekamp, Horst; Werner, Gabriele (Hg.): Bilder in Pro
zessen. Bd. 1,1: Bildwelten des Wissens. Berlin. 9–20. 

Bredekamp, Horst; Brüning, Jochen; Weber, Cornelia (Hg.) (2000–2001): Theater der 
Natur und Kunst. Theatrum naturae et artis. Wunderkammern des Wissens. 3 
Bände: Katalog, Essays, Dokumentation. Berlin. 

Bremer, Maria (2019): Individuelle Mythologien. Kunst jenseits der Kritik. Mün
chen. 

Brieger, Lothar (1918): Das Kunstsammeln. Eine kurze Einführung in seine Theorie 
und Praxis. München. 

Brinkmeyer, Diana; Kugelmann, Anke; Landbrecht, Christina; Norten, Philip (2011): 
Beyond the White Cube? Ausstellungsarchitektur, Raumgestaltung und Insze
nierung heute, in: Berlinische Galerie, Landesmuseum für Moderne Kunst, Fo
tografie und Architektur (Hg.): Beyond the White Cube? Ausstellungsarchitek
tur, Raumgestaltung und Inszenierung heute. Berlin. 5–8. 

Bruhn, Matthias (2009): Das Bild. Theorie – Geschichte – Praxis. Berlin. 
Brunner, Claudia (2013): Situiert und seinsverbunden in der ›Geopolitik des Wis

sens‹. Politisch-epistemische Überlegungen zur Zukunft der Wissenssoziologie, 
in: Zeitschrift für Diskursforschung. Bd. 3. 226–245. 

Brüderlin, Markus (2013): Die Aura des White Cube. Der sakrale Raum und seine 
Spuren im modernen Ausstellungsraum, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte. Bd. 76. 
Nr. 1. 91–106. 

Brüggmann, Franziska (2020): Institutionskritik im Feld der Kunst. Entwicklung – 
Wirkung – Veränderungen. Bielefeld. 

Bublitz, Hannelore (2003): Diskurs. Einsichten. Themen der Soziologie. Bielefeld. 
Bude, Heinz (2012): Der Kurator als Meta-Künstler. Der Fall HUO, in: Texte zur 

Kunst. Bd. 86. https://www.textezurkunst.de/de/86/der-kurator-als-meta-kun 
stler/ (Zugriff: 04.08.2024). 

Bujok, Elke (2004): Neue Welten in europäischen Sammlungen. Africana und Ame
ricana in Kunstkammern bis 1670. Berlin. 

Bukovinská, Beket (2003): Bekannter – unbekannter Raum. Die Kunstkammer Ru
dolfs II. in Prag, in: Schramm, Helmar; Schwarte, Ludger; Lazardzig, Jan (Hg.): 
Kunstkammer – Laboratorium – Bühne. Schauplätze des Wissens im 17. Jahr
hundert. Berlin/New York. 199–225. 

Burda, Hubert (Hg.) (2011): The Digital Wunderkammer. 10 Chapters on the Iconic 
Turn. München. 

Burrichter, Brigitte; Klein, Dorothea (Hg.) (2022): Monster, Chimären und andere 
Mischwesen in den Text- und Bildwelten der Vormoderne. Würzburg. 

Busch, Kathrin; Dörfling, Christina; Peters, Kathrin; Szántó, Ildikó (Hg.) (2018): 
Wessen Wissen? Materialität und Situiertheit in den Künsten. Paderborn. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.textezurkunst.de/de/86/der-kurator-als-meta-kunstler/
https://www.textezurkunst.de/de/86/der-kurator-als-meta-kunstler/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.textezurkunst.de/de/86/der-kurator-als-meta-kunstler/
https://www.textezurkunst.de/de/86/der-kurator-als-meta-kunstler/


Literaturverzeichnis 299 

Busse, Laura; Gehrlach, Andreas; Isak, Waldemar (Hg.) (2021): Selbstbehältnisse. 
Orte und Gegenstände der Aufbewahrung von Subjektivität. Berlin. 

Butler, Judith (1993): Für ein sorgfältiges Lesen, in: Benhabib, Seyla; dies.; Cornell, 
Drucilla; Fraser, Nancy (Hg.): Der Streit um Differenz. Feminismus und Post
moderne in der Gegenwart. Frankfurt a.M. 122–131. 

Bührer, Valeska; Lauke, Stepahnie Sarah (2016): Archivarische Praktiken in Kunst 
und Wissenschaft. Eine Einführung, in: Bexte, Peter; dies. (Hg.): An den Grenzen 
der Archive. Archivarische Praktiken in Kunst und Wissenschaft. Berlin. 9–24. 

Bürger, Peter (1974): Theorie der Avantgarde. Frankfurt a.M. 
Cabofwonder (2014): Wunderkammer at the Venice Biennale 2012. 12.05.2014. http 

s://cabinetofwonderdotorg.wordpress.com/2014/05/12/wunderkammer-at-the 
-venice-biennale-2012/ (Zugriff: 06.06.2024). 

Cadena, Marisol de la (2019): Uncommoning Nature. Stories from the Anthropo- 
Not-Seen, in: Harvey, Penny; Krohn-Hansen, Chrisitan; Nustad, Knut G. (Hg.): 
Anthropos and the Material. Durham/London. 35–58. 

Callahan, Sara (2022): Art + Archive. Understanding the Archival Turn in Contem
porary Art. Manchester. 

Calvesi, Maurizio (1986): Gli Armadi delle Meraviglie, in: Pirovano, Carlo (Hg.): Arte 
e Scienza. 42. Esposizione Internazionale d’Arte. La Biennale di Venezia. Ausst.- 
Kat. Biennale Venedig. Mailand. 113–115. 

Chakrabarty, Dipesh (2018): Anthropocene time, in: History and Theory. Vol. 57. No. 1. 
5–32. 

Chakrabarty, Dipesh (2016): The Human Significance of the Anthropocene, in: La
tour, Bruno; Leclercq, Christophe (Hg.): Reset Modernity! Karlsruhe. 189–199. 

Chayka, Kyle (2020): ›Grosse Fatigue‹. Tells the Story of Life on Earth, in: New Yorker. 
10.07.2020. https://www.newyorker.com/recommends/watch/grosse-fatigue- 
tells-the-story-of-life-on-earth (Zugriff: 28.07.2024). 

Cheetham, Mark A. (1991): The Rhetoric of Purity. Essentialist Theory and the Advent 
of Abstract Painting. Cambridge. 

Chernyshova, Svetlana (2023): Compost the Posthuman! Von Parasiten, Netzwerken 
und Symbiosen: Das Anthropozän als technisches Milieu, in: Skrandies, Timo; 
Dümler, Romina (Hg.): Kunst im Anthropozän. Köln. 28–40. 

Chisenhale Gallery (2021): Camille Henrot and Hettie Judah: Chisenhale Gallery 
Talk Among Friends. Vimeo. 17.02.2021. https://vimeo.com/513327385 (Zugriff: 
12.04.2024). 

Christadler, Maike (2000): Kreativität und Geschlecht. Giorgio Vasaris ›Vite‹ und So
fonisba Anguissolas Selbst-Bilder. Berlin. 

Christian, Lynda Gregorian (1987): Theatrum Mundi. The History of an Idea. New 
York. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cabinetofwonderdotorg.wordpress.com/2014/05/12/wunderkammer-at-the-venice-biennale-2012/
https://cabinetofwonderdotorg.wordpress.com/2014/05/12/wunderkammer-at-the-venice-biennale-2012/
https://cabinetofwonderdotorg.wordpress.com/2014/05/12/wunderkammer-at-the-venice-biennale-2012/
https://www.newyorker.com/recommends/watch/grosse-fatigue-tells-the-story-of-life-on-earth
https://www.newyorker.com/recommends/watch/grosse-fatigue-tells-the-story-of-life-on-earth
https://vimeo.com/513327385
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://cabinetofwonderdotorg.wordpress.com/2014/05/12/wunderkammer-at-the-venice-biennale-2012/
https://cabinetofwonderdotorg.wordpress.com/2014/05/12/wunderkammer-at-the-venice-biennale-2012/
https://cabinetofwonderdotorg.wordpress.com/2014/05/12/wunderkammer-at-the-venice-biennale-2012/
https://www.newyorker.com/recommends/watch/grosse-fatigue-tells-the-story-of-life-on-earth
https://www.newyorker.com/recommends/watch/grosse-fatigue-tells-the-story-of-life-on-earth
https://vimeo.com/513327385


300 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Cichosch, Katharina J. (2019): Wider jeglichen Kunstkanon. Künstlerin Amelie von 
Wulffen in Bern, in: taz. 22.06.2019. https://taz.de/Kuenstlerin-Amelie-von-W 
ulffen-in-Bern/!5600475/ (Zugriff: 23.07.2024). 

Clark, Timothy (2015): Ecocriticism at the Edge. The Anthropocene as a Threshold 
Concept. London. 

Clausen, Marco (2020): Von kritischen und geopferten Zonen. Marco Clausen über 
›Critical Zones. Horizonte einer neuen Erdpolitik‹ im ZKM, Karlsruhe, in: Texte 
zur Kunst. 17.07.2020. https://www.textezurkunst.de/de/articles/von-kritische 
n-und-geopferten-zonen/ (Zugriff: 20.07.2024). 

Clewing, Ulrich (2015): Moderne Wunderkammer, in: Weltkunst. Sommer 2015. 4–10. 
Clifford, James (1997): Museums as Contact Zones, in: ders. (Hg.): Routes. Travel and 

Translation in the Late Twentieth Century. Cambridge/Mass. 188–219. 
Club of Rome (2022): Earth for All. Ein Survivalguide für unseren Planeten. Der neue 

Bericht an den Club of Rome, 50 Jahre nach ›Die Grenzen des Wachstums‹. Stra
tegien und Visionen für eine resiliente und gerechte Zukunft. München. 

Coers, Albert (2015): Kunstkatalog – Katalogkunst. Der Ausstellungskatalog als 
künstlerisches Medium am Beispiel von Thomas Demand, Tobias Rehberger und 
Olafur Eliasson. Berlin/Boston. 

Cole, Teju (2016): Known and Strange Things. Essays. New York. 
Collet, Dominik (2012a): Inklusion durch Exklusion. Die Kunstkammer als Wissens

raum kolonialer Topographien, in: Müller, Dorit; Scholz, Sebastian (Hg.): Raum. 
Wissen. Medien. Zur raumtheoretischen Reformulierung des Medienbegriffs. 
Bielefeld. 157–179. 

Collet, Dominik (2012b): Kunst- und Wunderkammern, in: Boer, Pim den; Duch
hardt, Heinz; Kreis, Georg; Schmale, Wolfgang (Hg.): Europäische Erinnerungs
orte. Bd. 3: Europa und die Welt. München. 157–164. 

Collet, Dominik (2010): (Aus-)Handlungsraum Kunstkammer. Fürstliche Sammlun
gen zwischen Distinktion und Kanon, in: Paravicini, Werner; Wettlaufer, Jörg 
(Hg.): Vorbild – Austausch – Konkurrenz. Höfe und Residenzen in der gegen
seitigen Wahrnehmung. Ostfildern. 331–343. 

Collet, Dominik (2007): Die Welt in der Stube. Begegnungen mit Außereuropa in 
Kunstkammern der Frühen Neuzeit. Göttingen. 

Conley, Katharine (2015): Value and Hidden Cost in André Breton’s Surrealist Collec
tion, in: South Central Review. Vol. 32. No. 1. https://www.jstor.org/stable/440168 
75 (Zugriff: 01.02.2023). 8–22. 

Coole, Diana H.; Frost, Samantha (2010): New Materialisms. Ontology, Agency, and 
Politics. Durham, NC. 

Cooper, J.C. (1986): Illustriertes Lexikon der traditionellen Symbole. Wiesbaden. 
Crutzen, Paul J. (2002): Geology of Mankind, in: Nature. Vol. 415. No. 23. https://ww 

w.nature.com/articles/415023a (Zugriff: 29.07.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://taz.de/Kuenstlerin-Amelie-von-Wulffen-in-Bern/!5600475/
https://taz.de/Kuenstlerin-Amelie-von-Wulffen-in-Bern/!5600475/
https://www.textezurkunst.de/de/articles/von-kritischen-und-geopferten-zonen/
https://www.textezurkunst.de/de/articles/von-kritischen-und-geopferten-zonen/
https://www.jstor.org/stable/44016875
https://www.jstor.org/stable/44016875
https://www.nature.com/articles/415023a
https://www.nature.com/articles/415023a
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://taz.de/Kuenstlerin-Amelie-von-Wulffen-in-Bern/!5600475/
https://taz.de/Kuenstlerin-Amelie-von-Wulffen-in-Bern/!5600475/
https://www.textezurkunst.de/de/articles/von-kritischen-und-geopferten-zonen/
https://www.textezurkunst.de/de/articles/von-kritischen-und-geopferten-zonen/
https://www.jstor.org/stable/44016875
https://www.jstor.org/stable/44016875
https://www.nature.com/articles/415023a
https://www.nature.com/articles/415023a


Literaturverzeichnis 301 

Crutzen, Paul J.; Stoermer, Eugene F. (2000): The ›Anthropocene‹, in: Global Change 
Newsletter. Vol. 41. 17–18. http://tinyurl.com/crtzen-igbp (Zugriff: 01.08.2024). 

Czerney, Sarah (2019): Zwischen Nation und Europa. Nationalmuseen als Europa
medien. Berlin/Boston. 

Daston, Lorraine; Galison, Peter (2007): Objektivität. Frankfurt a.M. 
Daston, Lorraine (2002): Die Lust an der Neugier in der frühneuzeitlichen Wissen

schaft, in: Krüger, Klaus (Hg.): Curiositas. Welterfahrung und ästhetische Neu
gierde in Mittelalter und früher Neuzeit. Göttingen 147–175. 

Daston, Lorraine; Park, Katharine (2002): Wunder und die Ordnung der Natur. 
1150–1750. Frankfurt a.M. 

Daston, Lorraine (2001): Eine kurze Geschichte der wissenschaftlichen Aufmerk
samkeit, in: Meier, Heinrich (Hg.): Eine kurze Geschichte der wissenschaftli
chen Aufmerksamkeit. München. 7–52. 

Daston, Lorraine (1991): Marvelous Facts and Miraculous Evidence in Early Modern 
Europe, in: Critical Inquiry. Vol. 18. No. 1. 93–124. 

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix (1992): Tausend Plateaus. Kapitalismus und 
Schizophrenie. Berlin. 

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix (1977): Rhizom. Berlin. 
Derrida, Jacques (2001): Limited Inc a b c …, in: Engelmann, Peter (Hg.): Jacques Der

rida. Limited Inc. Wien. 53–169. 
Derrida, Jacques (1997): Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression. Ber

lin. 
Derrida, Jacques (1994): Das Gesetz der Gattungen, in: Engelmann, Peter (Hg.): Jac

ques Derrida. Gestade Wien. 245–283. 
Derrida, Jacques; Beardsworth, Richard (1994): Nietzsche and the Machine, in: Jour

nal of Nietzsche Studies. Vol. 7. 7–66. 
Derrida, Jacques (1992): Parergon, in: Engelmann, Peter (Hg.): Jacques Derrida. Die 

Wahrheit in der Malerei. Wien. 31–176. 
Derrida, Jacques (1988): Signatur Ereignis Kontext, in: Engelmann, Peter (Hg.): 

Randgänge der Philosophie. Wien. 325–352. 
Derrida, Jacques (1974): Grammatologie. Frankfurt a.M. 
Di Blasi, Johanna (2019): Das Humboldt Lab. Museumsexperimente zwischen post

kolonialer Revision und szenografischer Wende. Bielefeld. 
Diers, Michael (1995): Mnemosyne oder das Gedächtnis der Bilder. Über Aby War

burg, in: Oexle; Otto Gerhard (Hg): Memoria als Kultur. Göttingen. 79–94. 
Didi-Huberman, Georges (2010): Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und 

Phantomzeit nach Aby Warburg. Berlin. 
Didi-Hubermann, Georges (2007): Das Archiv brennt, in: ders.; Ebeling, Knut (Hg.): 

Das Archiv brennt. Berlin. 7–32. 
Diemer, Peter (Hg.) (2004): Johann Baptist Fickler. Das Inventar der Münchner her

zoglichen Kunstkammer von 1598. München 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://tinyurl.com/crtzen-igbp
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://tinyurl.com/crtzen-igbp


302 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Dittel, Anette (2010): Zwischen Wunderkammer und Pictorial Turn. Zum Umgang 
mit Naturkunde im Museum am Beispiel Oldenburg, in: Dröge, Kurt; Hoff
mann, Detlef (Hg.): Museum revisited. Transdisziplinäre Perspektiven auf eine 
Institution im Wandel. Bielefeld. 73–80. 

Dolezel, Eva (2019): Der Traum vom Museum. Die Kunstkammer im Berliner Schloss 
um 1800. Eine museumsgeschichtliche Verortung. Berlin. 

Dong, Song (2015): Waste not (wu jin qi yong) – Zhao Xiangyuan and Song Dong, 
in: Groninger Museum; Künsthalle Düsseldorf (Hg.): Song Dong. Ostfildern. 
161–162. 

Döpfner, Anna (2016): Frauen im Technikmuseum. Ursachen und Lösungen für gen
dergerechtes Sammeln und Ausstellen. Bielefeld. 

Dori, Aikaterini (2010): Museum und nationale Identität. Überlegungen zur Ge
schichte und Gegenwart von Nationalmuseen, in: Dröge, Kurt; Hoffmann, Det
lef (Hg.): Museum revisited. Transdisziplinäre Perspektiven auf eine Institution 
im Wandel. Bielefeld. 209–222. 

Dorsz, Christoph (2012): Karl Ernst Osthaus und der Folkwang Impuls. Das Museum 
von 1902 bis heute, in: Belgin, Tayfun (Hg.): Der Folkwang Impuls. Das Museum 
von 1902 bis heute. Hagen. 10–129. 

Dörrenbächer, Judith; Plüm, Kerstin (Hg.) (2016): Beseelte Dinge. Design aus Per
spektive des Animismus. Bielefeld. 

Douglas, Mary (1968): Dogon Culture. Profane and Arcane, in: Africa. Journal of the 
International African Institute. Vol. 38. No. 1. 16–25. 

Drechsler, Wolfgang (1987): Die Romantik des Geschmacklosen, in: Hofmann, Wer
ner (Hg.): Zauber der Medusa. Europäische Manierismen. Ausst.-Kat. Wiener 
Künstlerhaus. Wien. 91–101. 

Dreesbach, Anne (2005): Gezähmte Wilde. Die Zurschaustellung ›exotischer‹ Men
schen in Deutschland 1870–1940. Frankfurt a.M./New York. 

Dreyer, Nike (2016): Warum Experimente ästhetisieren? Eine theriotopische Analyse 
von Installationen mit lebendigen Tieren, in: Tierstudien. Bd. 10. 59–70. 

Droit, Roger-Pol (2006): Was Sachen mit uns machen. Philosophische Erfahrungen 
mit Alltagsdingen. München. 

Drügh, Heinz; Metz, Christian; Weyand, Björn (Hg.) (2011): Warenästhetik. Neue 
Perspektiven auf Konsum, Kultur und Kunst. Berlin. 

Duncker, Ludwig (2012): Sammeln, Staunen und Fragen. Über den Zusammenhang 
von Erkenntnis und ästhetischer Erfahrung, in: ders.; Müller, Hans-Joachim; 
Uhlig, Bettina (Hg.): Betrachten – Staunen – Denken. Philosophieren mit Kin
dern zwischen Kunst und Sprache. München. 59–78. 

Dussel, Enrique (2013): Der Gegendiskurs der Moderne. Kölner Vorlesungen. Wien. 
Ebeling, Knut (2007): Die Asche des Archivs, in: ders.; Didi-Hubermann, Georges 

(Hg.): Das Archiv brennt. Berlin. 33–183. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 303 

Eiblmayr, Silvia (Hg.) (2001): Georges Adéagbo. Archäologie der Motivationen. Ge
schichte neu schreiben. Ausst.-Kat. Galerie im Taxispalais, Innsbruck. Ostfil
dern. 

Eisenstadt, Shmuel Noah (2006): Die Vielfalt der Moderne. Ein Blick zurück auf die 
ersten Überlegungen zu den ›Multiple Modernities‹, in: Themenportal Europäi
sche Geschichte. https://www.europa.clio-online.de/essay/id/fdae-1322 (Zugriff: 
01.06.2024). 

Elias, Friederike; Franz, Albrecht; Murmann, Henning; Weiser, Ulrich Wilhelm (Hg.) 
(2014): Praxeologie. Beiträge zur interdisziplinären Reichweite praxistheoreti
scher Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften. Berlin/Boston. 

Eliassen, Knut Ove (2010): The Archives of Michel Foucault, in: Røssaak, Eivind 
(Hg.): The Archive in Motion. New Conceptions of the Archive in Contemporary 
Thought and New Media Practices. Oslo. 29–51. 

Eming, Jutta; Münkler, Marina (2022): Wunderkammern – Materialität, Narrativik 
und Institutionalisierung von Wissen, in: dies.; Quenstedt, Falk; Sablotny, Mar
tin (Hg.): Wunderkammern. Materialität, Narrativik und Institutionalisierung 
von Wissen. Wiesbaden. 1–18. 

Emmendörffer, Christoph (2014): Wunderwelt. Der Pommersche Kunstschrank und 
sein ›Hainhofer-Code‹, in: ders.; Trepesch, Christof (Hg.): Wunderwelt. Der 
Pommersche Kunstschrank. Ausst.-Kat. Maximilianmuseum, Augsburg. Ber
lin/München. 32–57. 

Emmert, Claudia; Ullrich, Jessica; Kunstpalais Erlangen (Hg.) (2015): Affekte. Ausst.- 
Kat. Kunstpalais, Erlangen. Berlin. 

Endt-Jones, Marion (2016): Between Wunderkammer and shop window. Surrealist 
naturalia cabinets, in: Welchman, John C. (Hg.): Sculpture and the Vitrine. Lon
don/New York. 95–120. 

Endt-Jones, Marion (2015): Die Zauberkunst der Koralle, in: mare. Bd. 111. https://w 
ww.mare.de/die-zauberkunst-der-koralle-content-267-1 (Zugriff: 12.07.2024). 

Endt, Marion (2008): Reopening the Cabinet of Curiosities. Nature and the Marvel
lous in Surrealism and Contemporary Art. Manchester. 

Enenkel, Karl A. E.; Jong, Jan L. (Hg.) (2021): Re-inventing Ovid’s ›Metamorpho
ses‹. Pictorial and literary transformations in various media. 1400–1800. Lei
den/Boston. 

Engel, Nadine (2016): Surrealismus & Wunderkammer. Befragung eines Topos der 
Moderne und Ansätze zur Archäologie eines Sammlungsraumes der Frühen 
Neuzeit. München. 

Engels, Eve-Marie (2009): Charles Darwin und seine Wirkung. Frankfurt a.M. 
Entman, Robert M. (1993): Framing. Toward Clarification of a Fractured Paradigm, 

in: Journal of Communication. Vol. 43. No. 4. 51–58. 
Enwezor, Okwui (Hg.) (2008): Archive Fever. Uses of the Document in Contemporary 

Art. Ausst.-Kat. International Center of Photography, New York. Göttingen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.europa.clio-online.de/essay/id/fdae-1322
https://www.mare.de/die-zauberkunst-der-koralle-content-267-1
https://www.mare.de/die-zauberkunst-der-koralle-content-267-1
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.europa.clio-online.de/essay/id/fdae-1322
https://www.mare.de/die-zauberkunst-der-koralle-content-267-1
https://www.mare.de/die-zauberkunst-der-koralle-content-267-1


304 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Epple, Angelika; Erhart Walter (2020): Practices of Comparing. A New Research 
Agenda Between Typological and Historical Approaches, in: dies.; Grave; Jo
hannes (Hg.): Practices of Comparing. Towards a New Understanding of a Fun
damental Human Practice. Bielefeld. 11–38. 

Erdmann, Elena (2024): Glückwunsch, Welt, zur vierten globalen Korallenbleiche!, 
in: ZEIT ONLINE. 15.04.2024. https://www.zeit.de/wissen/umwelt/2024-04/ko 
rallenbleiche-klimawandel-noaa-erderwaermung (Zugriff: 25.07.2024). 

Ernst, Wolf-Dieter (2011): Akteur-Netzwerke und Performance-Analyse. Gob Squads 
Room Service, in: Bairlein, Josef; Balme, Christopher; Brincken, Jörg von; ders.; 
Wagner, Meike (Hg.): Netzkulturen. kollektiv. kreativ. performativ. München. 
57–80. 

Ernst, Wolfgang (2002): Das Rumoren der Archive. Ordnung aus Unordnung. Ber
lin. 

Erll, Astrid (2011): Memory in Culture. Basingstoke. 
Erll, Astrid (2005): Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskultur. Eine Einführung. 

Stuttgart. 
Erll, Astrid (2004): Medien des kollektiven Gedächtnisses. Konstruktivität, Histori

zität, Kulturspezifität. Berlin. 
Erpenbeck, Jenny (2009): Dinge, die verschwinden. Berlin. 
Falb, Daniel (2015): Kollektivitäten. Population und Netzwerk als Figurationen der 

Vielheit. Bielefeld. 
Felfe, Robert (2015): Formkräfte der Natur, menschliche Künste und Geschichte. Di

mensionen des Steinernen in den Kunstkammern der Frühen Neuzeit, in: Bätz
ner, Nike (Hg.): Assoziationsraum Wunderkammer. Zeitgenössische Künste zur 
Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen zu Halle. Ausst.- 
Kat. Franckesche Stiftungen zu Halle. Wiesbaden. 97–109. 

Felfe, Robert (2014): Die Kunstkammer – und warum ihre Zeit erst noch kommen 
wird, in: Kunstchronik. Bd. 7. Nr. 67. 342–351. 

Felfe, Robert (2013): Aggregatzustände der Aufmerksamkeit. Oder: Was heißt ›Wis
sen‹ in Hinblick auf höfische Sammlungskultur der Frühen Neuzeit, in: Hein
ecke, Berthold; Rößler, Hole; Schock, Flemming (Hg.): Residenz der Musen. Das 
barocke Schloss als Wissensraum. Berlin. 148–168. 

Felixmüller, Maria L. (2018): Produktive Unordnung. Metamorphosen der Wunder
kammer bei Aby M. Warburg und im Internet. Berlin. 

Fertig, Julia (2021): Die Archivfalle. Über Killer-, Staub- und Müllarchive, in: Steineg
ger, Christoph; Sdun, Nora; Mechlenburg, Gustav; Goll, Philipp (Hg.): Kultur & 
Gespenster: Archive und Depots und Lager und Halden und Haufen und Bunker 
und Verliese und Kammern. Hamburg. 14–40. 

Feulner, Adolf (1980): Kunstgeschichte des Möbels. Frankfurt a.M./Berlin/Wien. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/wissen/umwelt/2024-04/korallenbleiche-klimawandel-noaa-erderwaermung
https://www.zeit.de/wissen/umwelt/2024-04/korallenbleiche-klimawandel-noaa-erderwaermung
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.zeit.de/wissen/umwelt/2024-04/korallenbleiche-klimawandel-noaa-erderwaermung
https://www.zeit.de/wissen/umwelt/2024-04/korallenbleiche-klimawandel-noaa-erderwaermung


Literaturverzeichnis 305 

Filipovic, Elena (2014): The Global White Cube, in: OnCurating.org. Vol. 22. h 
ttps://www.on-curating.org/issue-22-43/the-global-white-cube.html (Zugriff: 
29.07.2024). 

Findlen, Paula (1994): Die Zeit vor dem Laboratorium. Die Museen und der Bereich 
der Wissenschaft 1550–1750, in: Grote, Andreas (Hg.): Macrocosmos in Microc
osmo. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800. Opla
den. 191–208. 

Finke, Marcel (2014): Materialitäten und Praktiken, in: Günzel, Stephan; Mersch, 
Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart. 26–32. 

Firla, Monika; Forkl, Hermann (1995): Afrikaner und Africana am württembergi
schen Herzogshof im 17. Jahrhundert, in: Tribus. Bd. 44. 149–193. 

Fischer-Lichte, Erika (2014): Performativität der Dinge, in: Parzinger, Hermann; 
Aue, Stefan; Stock, Günter (Hg.): ArteFakte. Wissen ist Kunst. Kunst ist Wissen. 
Bielefeld. 469–478. 

Fischer-Lichte, Erika (2012): Performativität. Eine Einführung. Bielefeld. 
Fisher, Elizabeth (1979): Woman’s Creation. Sexual Evolution and the Shaping of So

ciety. New York. 
Fliedl, Gottfried (2016): Das Museum in 19. Jahrhundert, in: Walz, Markus (Hg.): 

Handbuch Museum. Geschichte, Aufgaben, Perspektiven. Stuttgart. 47–52. 
Förschler, Silke; Schankweiler, Kerstin; Ulz, Melanie; Wienand, Kea (2013): Nachruf 

auf Viktoria Schmidt-Linsenhoff, in: Zeitschrift für Geschlechterforschung und Visu
elle Kultur (FKW). Bd. 54. 118–123. 

Foster, Hal (2004): An Archival Impulse, in: October. Vol. 110. 3–22. 
Foucault, Michel (2018) Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M. 
Foucault, Michel (2017): Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwis

senschaft. Frankfurt a.M. 
Foucault, Michel (1979): Discipline and Punish. The Birth of the Prison. Alexandria, 

NY. 
Freud, Sigmund (2010): Der Dichter und das Phantasieren [1908], in: Jahraus, Oliver 

(Hg.): Sigmund Freud. ›Der Dichter und das Phantasieren‹. Schriften zur Kunst 
und Kultur. Stuttgart. 101–112. 

Friedrich, Julia; König, Kasper (2004): Vorwort, in: dies. (Hg.): DC: Georges Adéag
bo. Der Entdecker und die Entdecker vor der Geschichte der Entdeckungen …! 
Welttheater. Ausst.-Kat. Museum Ludwig, Köln. Köln. 5–6. 

Frohne, Ursula; Haberer, Lilian; Urban, Annette (2019): Displays und Dispositive. Äs
thetische Ordnungen, in: dies. (Hg.): Display | Dispositiv. Ästhetische Ordnun
gen. Paderborn. 9–60. 

Froschauer, Eva Maria (2019): Entwurfsdinge. Vom Sammeln als Werkzeug moder
ner Architektur. Basel. 

Führer, Susanne (2022): Kunsthistorikerin Bénédicte Savoy. ›Nur Transparenz 
reicht nicht‹, in: Deutschlandfunk Kultur. 06.06.2022. https://www.deutschlan 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.on-curating.org/issue-22-43/the-global-white-cube.html
https://www.on-curating.org/issue-22-43/the-global-white-cube.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.on-curating.org/issue-22-43/the-global-white-cube.html
https://www.on-curating.org/issue-22-43/the-global-white-cube.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html


306 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

dfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html (Zugriff: 
22.07.2024). 

Funk-Jones, Anna-Christa (Hg.) (1984): Die Folkwang-Idee des Karl Ernst Osthaus. 
Ausst.-Kat. Kunstmuseum Düsseldorf; Museum Folkwang, Essen; Karl-Ernst- 
Osthaus-Museum, Hagen; Kölnischer Kunstverein; Kaiser-Wilhelm-Museum, 
Krefeld; Von der Heydt-Museum, Wuppertal. Hagen. 

Füssel, Marian; Rüther, Stefanie (2004): Einleitung, in: dies.; Dartmann, Christoph 
(Hg.): Raum und Konflikt. Zur symbolischen Konstituierung gesellschaftlicher 
Ordnung in Mittelalter und Früher Neuzeit. Münster. 9–18. 

Gabriel, Manfred (Hg.) (2004): Paradigmen der akteurszentrierten Soziologie. 
Wiesbaden. 

Gaensheimer, Susanne; Kruszynski, Anette (2019): Vorwort, in: dies. (Hg.): Edvard 
Munch gesehen von Karl Ove Knausgård. Ausst.-Kat. Kunstsammlung Nord
rhein-Westfalen. Düsseldorf. 10–11. 

Gantert, Klaus (2016): Bibliothekarisches Grundwissen. Berlin/Boston. 
Gastel, Joris van; Hadjinicolaou, Yannis; Rath, Markus (2014): Paragone als Mitstreit, 

in: dies. (Hg.): Paragone als Mitstreit. Berlin. 15–47. 
Gau, Sønke (2017): Institutionskritik als Methode. Hegemonie und Kritik im künst

lerischen Feld. Wien/Berlin. 
Gauger, Charlotte (2019): Der Abgrund im Spiegel. Mise en abyme. Zur Aufhebung 

der ontologischen Dichotomien von Kunst und Wirklichkeit. Bielefeld. 
Geimer, Peter (2010): Vergleichendes Sehen oder Gleichheit aus Versehen? Analogie 

und Differenz in kunsthistorischen Bildvergleichen, in: Bader, Lena; Gaier, Mar
tin; Wolf, Falk (Hg.): Vergleichendes Sehen. München. 45–70. 

Geissler, Marie (2023): Dreaming the land. Aboriginal Art from Remote Australia. 
London/New York. 

Gelshorn, Julia (2014): Kunst und Globalisierung, in: Butin, Hubertus (Hg.): Begriffs
lexikon zur zeitgenössischen Kunst. Köln. 178–182. 

Gelshorn, Julia; Weddigen, Tristan (2008): Das Netzwerk. Zu einem Denkbild in 
Kunst und Wissenschaft, in: Locher, Hubert; Schneemann, Peter J. (Hg.): Gram
matik der Kunstgeschichte. Sprachproblem und Regelwerk im ›Bild-Diskurs‹. 
Oskar Bätschmann zum 65. Geburtstag. Emsdetten/Berlin. 54–77. 

Genge, Gabriele (2009): Artefakt – Fetisch – Skulptur. Aristide Maillol und die Be
schreibung des Fremden in der Moderne. Berlin/München. 

Gerny, Alexandra (2004): Eklige Müllkunst. Zum Schaffen von Dieter Roth, in: Kunst
forum International. Bd. 168. 46–56. 

Gesser, Susanne; Gorgus, Nina; Jannelli, Angela (Hg.) (2020): Das subjektive Muse
um. Partizipative Museumsarbeit zwischen Selbstvergewisserung und gesell
schaftspolitischem Engagement. Bielefeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/benedicte-savoy-restitution-kolonialismus-100.html


Literaturverzeichnis 307 

Gesser, Susanne (Hg.) (2012): Das partizipative Museum zwischen Teilhabe und 
User Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Ausstellun
gen. Bielefeld. 

Ghanbari, Nacim; Hahn, Marcus (Hg.) (2013): Reinigungsarbeit. Bielefeld. 
Gibson, Prudence; Laurence, Janet (2019): The Ocean Hospital – A Walk around the 

Ward, in: Cohen, Margaret; Quigley, Killian (Hg.): The Aesthetics of the Under
sea. London. 191–208. 

Ginzburg, Carlo (1995): Kunst und soziales Gedächtnis. Die Warburg-Tradition, in: 
ders. (Hg.): Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst. 
Berlin. 63–127. 

Gleixner, Ulrike; Lopes, Marília dos Santos (Hg.) (2021): Things on the Move. Dinge 
unterwegs. Objects in Early Modern Cultural Transfer. Wiesbaden. 

Goffman, Erving (1977): Rahmen-Analyse. Ein Versuch über die Organisation von 
Alltagserfahrung. Frankfurt a.M. 

Goldschmidt, Gabriela (2017): Manuelles Skizzieren. Warum es immer noch relevant 
ist, in: Ammon, Sabine; Hinterwaldner, Inge (Hg.): Bildlichkeit im Zeitalter der 
Modellierung. Operative Artefakte in Entwurfsprozessen der Architektur und 
des Ingenieurwesens. Paderborn. 33–55. 

Gördüren, Petra (2012): Die Taxonomie des Bildes. Präparate im Werk von Mark Di
on, in: Bredekamp, Horst; Bruhn, Matthias; Werner, Gabriele (Hg.): Präparate. 
Bd. 9,1: Bildwelten des Wissens. Berlin. 7–17. 

Görgen, Vera (2019): Menstruation. Läuft bei dir?, in: ZEIT Magazin. 07.06.2019. htt 
ps://www.zeit.de/zeit-magazin/leben/2019-06/empowerment-menstruation-t 
ampon-mehrwertsteuer-geschaeftsmodell (Zugriff: 10.07.2024). 

Gramlich, Naomie (2021): Situiertes Wissen, in: Gender Glossar/Gender Glossa
ry. 23.06.2021. https://www.gender-glossar.de/post/situiertes-wissen (Zugriff: 
05.07.2024). 

Grasskamp, Anna (2013): Metamorphose in Rot. Die Inszenierung von Korallenfrag
menten in Kunstkammern des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Tierstudien. Bd. 4. 
13–24. 

Grasskamp, Walter (2011): The White Wall. On the Prehistory of the ›White Cube‹, 
in: OnCurating.org. Vol. 9. https://www.on-curating.org/files/oc/dateiverwaltu 
ng/old%20Issues/ONCURATING_Issue9.pdf (Zugriff: 15.07.2024). 78–90. 

Grasskamp, Walter (1979): Nichts altert schneller als ein Avantgardist. Fragen und 
Antworten aus Interviews mit Daniel Spoerri und Marie-Louise Plessen, in: 
Kunstforum International. Bd. 32. 81–93. 

Grave, Johannes (2022): Bild und Zeit. Eine Theorie des Bildbetrachtens. München. 
Grave, Johannes; Holm, Christiane; Kobi, Valérie; Eck, Caroline van (Hg.) (2018): The 

agency of display. Objects, Framings and Parerga. Dresden. 
Grave, Johannes (2009): Selbst-Darstellung. Das Präparat als Bild, in: Kritische Berich

te. Bd. 37. Nr. 4. 25–34. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/zeit-magazin/leben/2019-06/empowerment-menstruation-tampon-mehrwertsteuer-geschaeftsmodell
https://www.zeit.de/zeit-magazin/leben/2019-06/empowerment-menstruation-tampon-mehrwertsteuer-geschaeftsmodell
https://www.zeit.de/zeit-magazin/leben/2019-06/empowerment-menstruation-tampon-mehrwertsteuer-geschaeftsmodell
https://www.gender-glossar.de/post/situiertes-wissen
https://www.on-curating.org/files/oc/dateiverwaltung/old%20Issues/ONCURATING_Issue9.pdf
https://www.on-curating.org/files/oc/dateiverwaltung/old%20Issues/ONCURATING_Issue9.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.zeit.de/zeit-magazin/leben/2019-06/empowerment-menstruation-tampon-mehrwertsteuer-geschaeftsmodell
https://www.zeit.de/zeit-magazin/leben/2019-06/empowerment-menstruation-tampon-mehrwertsteuer-geschaeftsmodell
https://www.zeit.de/zeit-magazin/leben/2019-06/empowerment-menstruation-tampon-mehrwertsteuer-geschaeftsmodell
https://www.gender-glossar.de/post/situiertes-wissen
https://www.on-curating.org/files/oc/dateiverwaltung/old%20Issues/ONCURATING_Issue9.pdf
https://www.on-curating.org/files/oc/dateiverwaltung/old%20Issues/ONCURATING_Issue9.pdf


308 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Greenberg, Clement (2008): Review of an Exhibition by Georgia O’Keeffe [1946], in: 
O’Brian, John (Hg.): Clement Greenberg. The Collected Essays and Criticism. 
Vol. 2. Chicago. 85–86. 

Grefe, Christiane; Habekuss, Fritz; Schmitt, Stefan (2022): Das Recht der Natur. Ver
brechen an der Umwelt sollen als Ökozid im Völkermord verankert werden. Was 
sich hier anbahnt, könnte das Verhältnis zwischen Mensch und Umwelt revolu
tionieren, in: DIE ZEIT. 13.04.2022. 31–32. 

Greve, Anna (2021): Postkoloniale Museologie als Innovationsförderung für die Mu
seen der Zukunft, in: Mohr, Henning; Modarressi-Tehrani, Diana (Hg.): Muse
en der Zukunft. Trends und Herausforderungen eines innovationsorientierten 
Kulturmanagements. Bielefeld. 329–339. 

Greve, Anna (2019): Koloniales Erbe in Museen. Kritische Weißseinsforschung in der 
praktischen Museumsarbeit. Bielefeld. 

Greve, Jens; Schnabel, Annette (2011): Emergenz. Zur Analyse und Erklärung kom
plexer Strukturen. Berlin. 

Grewe, Cordula (Hg.) (2006): Die Schau des Fremden. Ausstellungskonzepte zwi
schen Kunst, Kommerz und Wissenschaft. Stuttgart. 

Griesser-Stermscheg, Martina; Haupt-Stummer, Christine; Höllwart, Renate; 
Jaschke, Beatrice; Sommer, Monika; Sternfeld, Nora; Ziaja, Luisa (2020): Das 
Museum der Zukunft, in: schnittpunkt; Baur, Joachim (Hg.): Das Museum der 
Zukunft. 43 neue Beiträge zur Diskussion über die Zukunft des Museums. Bie
lefeld. 17–31. 

Griesser-Stermscheg, Martina; Sternfeld, Nora; Ziaja, Luisa (2020): Statt einer Ein
leitung. Ein Gespräch zwischen den Herausgeberinnen, in: dies. (Hg.): Sich 
mit Sammlungen anlegen. Gemeinsame Dinge und alternative Archive. Berlin/ 
Boston. 19–35. 

Grote, Andreas (Hg.) (1994): Macrocosmos in Microcosmos. Die Welt in der Stube. 
Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800. Opladen. 

Groys, Boris (1997): Logik der Sammlung. Am Ende des musealen Zeitalters. Mün
chen/Wien. 

Guggenheim, Katie (2014): Chisenhale Interviews. Camille Henrot. https://chise 
nhale.org.uk/2024/06/04/Chisenhale-Interviews_Camille-Henrot.pdf (Zugriff: 
24.07.2024). 

Gumbrecht, Hans Ulrich (2015): Unsere breite Gegenwart. Berlin. 
Gumbrecht, Hans Ulrich (2011): Zentrifugale Pragmatik und ambivalente Ontologie. 

Dimensionen von Latenz, in: ders.; Klinger, Florian (Hg.): Latenz. Blinde Passa
giere in den Geisteswissenschaften. Göttingen. 9–19. 

Gumbrecht, Hans Ulrich (1978): Modern, Modernität, Moderne, in: Brunner, Otto; 
Conze, Werner; Koselleck, Reinhart (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Histo
risches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 4. Stuttgart. 
93–131. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://chisenhale.org.uk/2024/06/04/Chisenhale-Interviews_Camille-Henrot.pdf
https://chisenhale.org.uk/2024/06/04/Chisenhale-Interviews_Camille-Henrot.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://chisenhale.org.uk/2024/06/04/Chisenhale-Interviews_Camille-Henrot.pdf
https://chisenhale.org.uk/2024/06/04/Chisenhale-Interviews_Camille-Henrot.pdf


Literaturverzeichnis 309 

Gümüşay, Kübra (2020): Sprache und Sein. Berlin. 
Günzel, Ann-Katrin (2020): Kunst im Anthropozän. Post-futuristisch, in: Kunstforum 

International. Bd. 267. 74–111. 
Haas, Annika; Haas, Maximilian; Magauer, Hanna; Pohl, Dennis (2021): Beziehungs

fragen. Eine Einleitung, in: dies. (Hg.): How to Relate. Wissen – Künste – Prak
tiken. Bielefeld. 9–18. 

Haase, Amine (1986): Wunderkammern, in: Kunstforum International. Bd. 85. 147–153. 
Habermas, Jürgen: (1998a): Die postnationale Konstellation und die Zukunft der De

mokratie, in: OnlineAkademie. Friedrich-Ebert-Stiftung. https://library.fes.de/pdf- 
files/akademie/online/50332.pdf (Zugriff: 12.07.2024). 1–18. 

Habermas, Jürgen (1998b): Die postnationale Konstellation. Politische Essays. 
Frankfurt a.M. 

Habsburg-Lothringen, Bettina (2010): Schaumöbel und Schauarchitekturen. Die 
Geschichte des Ausstellens als Museumsgeschichte, in: Natter, Tobias G.; Fehr, 
Michael; dies. (Hg.): Das Schaudepot. Zwischen offenem Magazin und Inszenie
rung. Bielefeld. 49–64. 

Hackenschmidt, Sebastian; Engelhorn, Klaus (Hg.) (2011): Möbel als Medien. Beiträ
ge zu einer Kulturgeschichte der Dinge. Bielefeld. 

Haekel, Ralf (2004): Theatertechnik im 17. Jahrhundert und ihr Verhältnis zum Gro
ßen Welttheater, in: Zeitsprünge. Forschungen zur Frühen Neuzeit. Bd. 8. Nr. 3/4. 
Frankfurt a.M. 277–294. 

Hafstein, Vladimar Tr. (2003): Bodies of Knowledge. Ole Worm & Collecting in Late 
Renaissance Scandinavia, in: Ethnologia Europaea. Vol. 33. No. 1. https://doi.org/ 
10.16995/ee.937. 5–19. 

Hahn, Hans Peter (2020): Vom Eigensinn der Dinge. Für eine neue Perspektive auf 
die Welt des Materiellen. Berlin. 

Hahn, Hans Peter (2015): Lost in Things. Eine kritische Perspektive auf Konzepte ma
terieller Kultur, in: Stockhammer, Philipp W.; ders. (Hg.): Lost in Things. Fragen 
an die Welt des Materiellen. Münster/New York. 9–24. 

Halbwachs, Maurice (1985): Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen. Frank
furt a.M. 

Hannes, Helmut (1990): Der Pommersche Kunstschrank. Entstehung, Umfeld, 
Schicksal, in: Baltische Studien. Bd. 76. 81–115. 

Häntzschel, Jörg (2017): ›Das Humboldt-Forum ist wie Tschernobyl‹. Bénédicte 
Savoy über das Humboldt-Forum, in: Süddeutsche Zeitung. 20.07.2017. https:/ 
/www.sueddeutsche.de/kultur/benedicte-savoy-ueber-das-humboldt-forum 
-das-humboldt-forum-ist-wie-tschernobyl-1.3596423?reduced=true (Zugriff: 
11.07.2024). 

Haraway, Donna J. (2016): Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. 
Durham/London. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://library.fes.de/pdf-files/akademie/online/50332.pdf
https://library.fes.de/pdf-files/akademie/online/50332.pdf
https://doi.org/10.16995/ee.937
https://doi.org/10.16995/ee.937
https://www.sueddeutsche.de/kultur/benedicte-savoy-ueber-das-humboldt-forum-das-humboldt-forum-ist-wie-tschernobyl-1.3596423?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/benedicte-savoy-ueber-das-humboldt-forum-das-humboldt-forum-ist-wie-tschernobyl-1.3596423?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/benedicte-savoy-ueber-das-humboldt-forum-das-humboldt-forum-ist-wie-tschernobyl-1.3596423?reduced=true
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://library.fes.de/pdf-files/akademie/online/50332.pdf
https://library.fes.de/pdf-files/akademie/online/50332.pdf
https://doi.org/10.16995/ee.937
https://doi.org/10.16995/ee.937
https://www.sueddeutsche.de/kultur/benedicte-savoy-ueber-das-humboldt-forum-das-humboldt-forum-ist-wie-tschernobyl-1.3596423?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/benedicte-savoy-ueber-das-humboldt-forum-das-humboldt-forum-ist-wie-tschernobyl-1.3596423?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/benedicte-savoy-ueber-das-humboldt-forum-das-humboldt-forum-ist-wie-tschernobyl-1.3596423?reduced=true


310 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Haraway, Donna J.; Kenney, Martha (2015): Anthropocene, Capitalocene, Chthul
hocene. Donna Haraway in Conversation with Martha Kenney, in: Davis, 
Heather; Turpin, Etienne (Hg.): Art in the Anthropocene. Encounters Among 
Aesthetics, Politics, Environments and Epistemologies. London. 255–270. 

Haraway, Donna J. (1995): Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminis
mus und das Privileg einer partialen Perspektive, in: Hammer, Carmen; Stieß, 
Immanuel (Hg.): Donna Haraway. Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cy
borgs und Frauen. Frankfurt a.M. 73–97. 

Harney, Elizabeth (2001): Zeitgenössische afrikanische Kunst und der globale 
Markt. Eine Positionierung der Werke von Georges Adéagbo, in: Eiblmayr, Silvia 
(Hg.): Georges Adéagbo. Archäologie der Motivationen. Geschichte neu schrei
ben. Ausst.-Kat. Galerie im Taxispalais, Innsbruck. Ostfildern. 10–16. 

Harrasser, Karin (2016): Donna Haraway: Natur-Kulturen und die Faktizität der 
Figuration, in: Moebius, Stephan; Quadflieg, Dirk (Hg.): Kultur. Theorien der 
Gegenwart. Wiesbaden. 445–459. 

Harvey, David (1989): The Condition of Postmodernity. An Enquiry into the Origins 
of Cultural Change. Oxford. 

Haug, Wolfgang Fritz (1971): Kritik der Warenästhetik. Frankfurt a.M. 
Hauger, Harriet (1991): Samuel Quiccheberg: ›Inscriptiones vel tituli Theatri Amplis

simi‹. Über die Entstehung der Museen und das Sammeln, in: Müller, Winfried; 
Smolka, Wolfgang J.; Zedelmaier, Helmut (Hg.): Universität und Bildung. Fest
schrift Laetitia Boehm zum 60. Geburtstag. München. 129–139. 

Hauschke, Sven (2003): Wenzel Jamnitzer im Porträt. Der Künstler als Wissen
schaftler. Für Rainer Kahsnitz zum 65. Geburtstag, in: Anzeiger des Germanischen 
Nationalmuseums. 127–136. 

Hausladen, Katharina (2021): Country Club of Manners. Katharina Hausladen über 
Amelie von Wulffen in den KW Institute for Contemporary Art, Berlin, in: Texte 
zur Kunst. Bd. 122. 216–220. 

Hawthorn, Jeremy (1994): Grundbegriffe moderner Literaturtheorie. Tübingen/ 
Basel. 

Heesen, Anke te (2016): Die Lust am Material. Über das Nebeneinander von Kunst 
und Wissenschaft 1975–1989, in: Güttler, Nils; Pratschke, Margarete; Stadler, 
Max (Hg.): Nach Feierabend 2016. Wissen, ca. 1980. 105–115. 

Heesen, Anke te (2012): Theorien des Museums. Zur Einführung. Hamburg. 
Heesen, Anke te (2011): Geschlossene und transparente Ordnungen. Sammlungs

möbel und ihre Wahrnehmung in der Aufklärungszeit, in: Hackenschmidt, Se
bastian; Engelhorn, Klaus (Hg.): Möbel als Medien. Beiträge zu einer Kulturge
schichte der Dinge. Bielefeld. 85–102. 

Heesen, Anke te; Padberg, Susanne (Hg.) (2011): Musée Sentimental 1979. Ein Aus
stellungskonzept. Ostfildern. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 311 

Heesen, Anke te; Michels, Anette (Hg.) (2007): auf\zu. Der Schrank in den Wissen
schaften. Ausst.-Kat. Eberhard-Karls-Universität, Tübingen. Berlin. 

Heesen, Anke te; Lutz, Petra (2005): Einleitung, in: dies. (Hg.): Dingwelten. Das Mu
seum als Erkenntnisort. Köln/Weimar/Wien. 11–24. 

Heesen, Anke te; Spary, E. C. (Hg.) (2001): Sammeln als Wissen. Das Sammeln und 
seine wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung. Göttingen. 

Heller, Mareike: Moratorium der Kampagne ›No Humboldt 21!‹, in: dies.; AfricAve
nir International e.V. (Hg.) (2017): No Humboldt 21! Dekoloniale Einwände gegen 
das Humboldt-Forum. Berlin. 18–23. 

Helmreich, Stefan (2015): Sounding the Limits of Life. Essays in the Anthropology of 
Biology and Beyond. Princeton/Oxford. 

Hemken, Kai-Uwe (2003): Das entfesselte Wissen. Die Idee der Kunst- und Wunder
kammer im ›Zeitalter des Digitalen‹, in: Buberl, Brigitte; Dückershoff, Michael 
(Hg.): Palast des Wissens. Die Kunst- und Wunderkammer Zar Peters des Gro
ßen. Ausst.-Kat. Museum für Kunst und Kulturgeschichte, Dortmund; Schloss
museum, Gotha. Bd. 2. München. 284–291. 

Henkel, Anna (2022): Bruno Latour. Das terrestrische Manifest [2018], in: Ibra
him, Youssef; Rödder, Simone (Hg.): Schlüsselwerke der sozialwissenschaftli
chen Klimaforschung. Bielefeld. 143–147. 

Hess, Barbara (2022): Von der Ausgrabungsstätte zum Archiv-als-Äther. Notizen 
zum Archivbegriff, in: Kunstforum International. Bd. 280. 60–65. 

Hesse-Frielinghaus, Herta (1971): Karl Ernst Osthaus. Leben und Werk. Reckling
hausen. 

Hicks, Dan (2020): The Brutish Museums. The Benin Bronzes, Colonial Violence and 
Cultural Restitution. London. 

Hillebrandt, Frank (2009): Praxistheorie, in: Kneer, Georg; Schroer, Markus (Hg.): 
Handbuch Soziologische Theorien. Wiesbaden. 369–394. 

Hinrichsen, Jens (2015): Die Katze auf dem Sprung. Porträt Amelie von Wulffen, in: 
Monopol. Oktober 2015. 52–60. 

Hirsch, Annabelle (2022): Die Dinge. Eine Geschichte der Frauen in 100 Objekten. 
Zürich. 

Hirschauer, Stefan (2001): Ethnografisches Schreiben und die Schweigsamkeit des 
Sozialen. Zu einer Methodologie der Beschreibung, in: Zeitschrift für Soziologie. 
Bd. 30. Nr. 6. 429–451. 

Hoffmann-Curtius, Kathrin; Wenk, Silke (Hg.) (1996): Mythen von Autorschaft und 
Weiblichkeit im 20. Jahrhundert. Marburg. 

Hoffmann, Katja (2013): Ausstellungen als Wissensordnungen. Zur Transformation 
des Kunstbegriffs auf der Documenta 11. Bielefeld. 

Holert, Tom (2021): Verkomplizierung der Möglichkeiten. Gegenwartskunst, Epis
temologie, Wissenspolitik, in: Haas, Annika; Haas, Maximilian; Magauer, Han

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

na; Pohl, Dennis (Hg.): How to Relate. Wissen – Künste – Praktiken. Bielefeld. 
44–57. 

Hollmann, Moritz (2020): Architektur als Instrument der Markenkommunikation. 
Die implizite Wirkung gebauter Botschaften. Wiesbaden. 

Holzinger, Markus (2004): Natur als sozialer Akteur. Realismus und Konstruktivis
mus in der Wissenschafts- und Gesellschaftstheorie. Opladen. 

Holzwarth, Michael (2018): Narrationen des Selbst. Das Smartphone und die neue 
Ökonomie der Aufmerksamkeit, in: Ruf, Oliver (Hg.): Smartphone-Ästhetik. Zur 
Philosophie und Gestaltung mobiler Medien. 289–302. 

Hoppe, Katharina; Lemke, Thomas (2015): Die Macht der Materie. Grundlagen und 
Grenzen des agentiellen Realismus von Karen Barad, in: Soziale Welt. Bd. 66. Nr. 
3. 261–280. 

Horn, Eva (2020): Das Ende der Welt, wie wir sie kennen. Die Katastrophe, die kei
ner sieht: Was können wir aus der Corona-Krise für den Kampf gegen den Kli
mawandel lernen?, in: Falter. 08.04.2020. https://www.falter.at/zeitung/20200 
408/das-ende-der-welt-wie-wir-sie-kennen (Zugriff: 02.12.2024). 

Horn, Eva; Bergthaller, Hannes (2019): Anthropozän zur Einführung. Hamburg. 
Horn, Eva (2019a): Ästhetik, in: dies.; Bergthaller, Hannes: Anthropozän zur Einfüh

rung. Hamburg. 117–138. 
Horn, Eva (2019b): Skalen I: Das Planetarische, in: dies.; Bergthaller, Hannes: An

thropozän zur Einführung. Hamburg. 176–196. 
Horn, Eva (2019c): Skalen II: Tiefenzeit, in: dies.; Bergthaller, Hannes: Anthropozän 

zur Einführung. Hamburg. 196–212. 
Horn, Eva (2017): Jenseits der Kindeskinder. Nachhaltigkeit im Anthropozän, in: 

Merkur. 23.02.2017. https://www.umkehr-zum-leben.de/fileadmin/Downloads 
_OeP/Vortraege/Horn_Anthropozaen_Februar_2017.pdf (Zugriff: 09.07.2024). 

Horn, Eva (2014): Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M. 
Huber, Hans Dieter (2001): Künstler als Kuratoren – Kuratoren als Künstler?, in: Mi

gros Museum für Gegenwartskunst Zürich. Bd. 5. 92–93. 
Hung, Wu (2015): Waste not [2005], in: Groninger Museum; Künsthalle Düsseldorf 

(Hg.): Song Dong. Ostfildern. 157–158. 
Hüttemann, Felix (2021): Anthropos? Menschheit? Menschenzeit? Medienwissen

schaftliche Perspektiven zwischen Skalen, Relationen und inhumanen (Erd-)Ge
schichten, in: ZfM – Zeitschrift für Medienwissenschaft. Bd. 24. Nr. 1. 154–158. 

ICOM – Internationaler Museumsrat: ICOM Schweiz, ICOM Deutschland, ICOM 
Österreich (2010): Ethische Richtlinien für Museen von ICOM. https://icom-de 
utschland.de/images/Publikationen_Buch/Publikation_5_Ethische_Richtlinie 
n_dt_2010_komplett.pdf (Zugriff: 18.07.2024). 

Ilgen, Volker; Schindelbeck, Dirk (1997): Jagd auf den Sarotti-Mohr. Von der Leiden
schaft des Sammelns. Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.falter.at/zeitung/20200408/das-ende-der-welt-wie-wir-sie-kennen
https://www.falter.at/zeitung/20200408/das-ende-der-welt-wie-wir-sie-kennen
https://www.umkehr-zum-leben.de/fileadmin/Downloads_OeP/Vortraege/Horn_Anthropozaen_Februar_2017.pdf
https://www.umkehr-zum-leben.de/fileadmin/Downloads_OeP/Vortraege/Horn_Anthropozaen_Februar_2017.pdf
https://icom-deutschland.de/images/Publikationen_Buch/Publikation_5_Ethische_Richtlinien_dt_2010_komplett.pdf
https://icom-deutschland.de/images/Publikationen_Buch/Publikation_5_Ethische_Richtlinien_dt_2010_komplett.pdf
https://icom-deutschland.de/images/Publikationen_Buch/Publikation_5_Ethische_Richtlinien_dt_2010_komplett.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.falter.at/zeitung/20200408/das-ende-der-welt-wie-wir-sie-kennen
https://www.falter.at/zeitung/20200408/das-ende-der-welt-wie-wir-sie-kennen
https://www.umkehr-zum-leben.de/fileadmin/Downloads_OeP/Vortraege/Horn_Anthropozaen_Februar_2017.pdf
https://www.umkehr-zum-leben.de/fileadmin/Downloads_OeP/Vortraege/Horn_Anthropozaen_Februar_2017.pdf
https://icom-deutschland.de/images/Publikationen_Buch/Publikation_5_Ethische_Richtlinien_dt_2010_komplett.pdf
https://icom-deutschland.de/images/Publikationen_Buch/Publikation_5_Ethische_Richtlinien_dt_2010_komplett.pdf
https://icom-deutschland.de/images/Publikationen_Buch/Publikation_5_Ethische_Richtlinien_dt_2010_komplett.pdf


Literaturverzeichnis 313 

Imdahl, Georg; Koldehoff, Stefan (2020): Digital wie die Realität. Hito-Stey
erl-Ausstellung in Düsseldorf (Audiobeitrag), in: Deutschlandfunk Kultur. 
28.09.2020. https://www.deutschlandfunk.de/hito-steyerl-ausstellung-in-due 
sseldorf-digital-wie-die-100.html (Zugriff: 14.07.2024). 

Ingold, Tim (2014): Eine Ökologie der Materialien, in: Witzgall, Susanne; Stakemei
er, Kerstin (Hg.): Macht des Materials. Politik der Materialität. Zürich/Berlin. 
65–73. 

Jaeger-Erben, Melanie; Hielscher, Sabine (2022): Verhältnisse reparieren. Wie Repa
rieren und Selbermachen die Beziehungen zur Welt verändern. Bielefeld. 

Janecke, Christian (2014): Shaped canvas und shaped performance. Zur Tragwei
te der Form in der Kunst und über sie hinaus, in: Zitko, Hans (Hg.): Theorien 
ästhetischer Praxis. Wissensformen in Kunst und Design. Köln/Weimar/Wien. 
197–224. 

Jegodzinski, Tim (2022): Tierliche Begegnungen. Lebende Tiere in der Installations
kunst seit den 1990er Jahren. Wien/Köln. 

Jocks, Heinz-Norbert (2001): ›Alles, was zum Menschsein gehört‹. Gespräche mit 
Harald Szeemann, in: Kunstforum International. Bd. 156. 46–73. 

John, Jennifer (2010): White Cubes | Gendered Cubes. Einschreibungen von Ge
schlecht in die diskursiven Praktiken von Kunstmuseen. Eine Untersuchung am 
Beispiel der Hamburger Kunsthalle. http://oops.uni-oldenburg.de/1427/1/johw 
hi10.pdf (Zugriff: 02.08.2024). 

John, Jennifer; Schade, Sigrid (2008): Grenzgänge und Interventionen, in: dies. 
(Hg.): Grenzgänge zwischen den Künsten. Interventionen in Gattungshierar
chien und Geschlechterkonstruktionen. Bielefeld. 7–14. 

John, Jennifer; Richter, Dorothee; Schade, Sigrid (2008): Das Ausstellungsdisplay 
als bedeutungsstiftendes Element. Eine Einleitung, in: dies. (Hg.): Re-Visionen 
des Displays. Ausstellungs-Szenarien, ihre Lektüren und ihr Publikum. Zürich. 
17–26. 

Jones, Adam (2013): Eine deutsche Sammlung afrikanischer Kunst im 17. Jahrhun
dert. Die Kunst- und Naturkammer Christoph Weickmanns, in: Holthuis, Ga
briele; Walther, Artur (Hg.): Gewebte Identitäten. Afrikanische Textilien und Fo
tografien aus den Sammlungen Weickmann und Walther. Ausst.-Kat. Ulmer 
Museum. Bönen. 92–121. 

Jordan, Stefan (2012): Die Sattelzeit. Transformation des Denkens oder revolutionä
rer Paradigmenwechsel?, in: Landwehr, Achim (Hg.): Frühe Neue Zeiten. Zeit
wissen zwischen Reformation und Revolution. Bielefeld. 373–388. 

Kaltmeier, Olaf (2016): Konjunkturen der (De-)Kolonialisierung. Indigene Gemein
schaften, Hacienda und Staat in den ecuadorianischen Anden von der Kolonial
zeit bis heute. Bielefeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/hito-steyerl-ausstellung-in-duesseldorf-digital-wie-die-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/hito-steyerl-ausstellung-in-duesseldorf-digital-wie-die-100.html
http://oops.uni-oldenburg.de/1427/1/johwhi10.pdf
http://oops.uni-oldenburg.de/1427/1/johwhi10.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.deutschlandfunk.de/hito-steyerl-ausstellung-in-duesseldorf-digital-wie-die-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/hito-steyerl-ausstellung-in-duesseldorf-digital-wie-die-100.html
http://oops.uni-oldenburg.de/1427/1/johwhi10.pdf
http://oops.uni-oldenburg.de/1427/1/johwhi10.pdf


314 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Kamber, André (Hg.) (1990): Stichworte zu einem sentimentalen Lexikon um Daniel 
Spoerri und um ihn herum. Ausst.-Kat. Centre Georges Pompidou, Paris; Kunst
museum Solothurn. Solothurn. 

Kaplan, Flora E. S. (Hg.) (1994): Museums and the Making of ›Ourselves‹. The Role of 
Objects in National Identity. London/New York. 

Kathan, Bernhard (2004): Zum Fressen gern. Zwischen Haustier und Schlachtvieh. 
Berlin. 

Kazeem, Belinda; Martinz-Turek, Charlotte; Sternfeld, Nora (Hg.) (2009): Das Un
behagen im Museum. Postkoloniale Museologien. Wien. 

Keene, Suzanne (2006): All That Is Solid? Museums and the Postmodern, in: Public 
Archaeology. Vol. 5. No. 3. 185–198. 

Kekeritz, Mirja; Schmidt, Bärbel; Brenne, Andreas (Hg.) (2016): Vom Sammeln, Ord
nen und Präsentieren. Eine interdisziplinärer Blick auf eine anthropologische 
Konstante. München. 

Keogh, Luke; Möllers, Nina (2014): Pushing Boundaries. Curating the Anthropocene 
at the Deutsches Museum, Munich, in: Cameron, Fiona; Neilson, Brett (Hg.): 
Climate Change and Museum Futures. New York/London. 78–89. 

Kilb, Andreas (2017): Eskalation am Humboldtforum. Moral und Kulturbesitz, in: 
FAZ. 27.07.2017. https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/eskalation-am-humbo 
ldtforum-moral-und-kulturbesitz-15123553.html (Zugriff: 11.07.2024). 

Kimmich, Dorothee (2011): Lebendige Dinge in der Moderne. Konstanz. 
Kittner, Alma-Elisa (2009): Visuelle Autobiographien. Sammeln als Selbstentwurf 

bei Hannah Höch, Sophie Calle und Annette Messager. Bielefeld. 
Klingsöhr-Leroy, Cathrin (2022): Buch und Bild – Schrift und Zeichnung. Schreiben 

und Lesen in der Kunst des 20. Jahrhunderts. Bielefeld. 
Klonk, Charlotte (2016): Myth and Reality of the White Cube, in: Murawska-Muthe

sius, Katarzyna; Piotrowski, Piotr (Hg.): From Museum Critique to the Critical 
Museum. London/New York. 67–79. 

Klonk, Charlotte (2009): Spaces of Experience. Art Gallery Interiors from 1800 to 
2000. New Haven. 

Kluge, Mathias (2014): Archive im Mittelalter, in: ders. (Hg.): Mittelalterliche Ge
schichte. Eine digitale Einführung. https://mittelalterliche-geschichte.de/klug 
e-mathias-01 (Zugriff: 30.07.2024). 

Kneer, Georg; Schroer, Markus; Schüttpelz, Erhard (Hg.) (2008): Bruno Latours Kol
lektive. Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen. Frankfurt a.M. 

Knittel, Meike (2023): Bezoare – Sammlungsobjekte und Heilmittel zugleich, in: Be
cker, Marcus; Dolezel, Eva; dies.; Stört, Diana; Wagner, Sarah (Hg.): Die Berliner 
Kunstkammer. Sammlungsgeschichte in Objektbiografie vom 16. bis 21. Jahr
hundert. Petersberg. 100–107. 

Knoll, Eva-Maria; Gingrich, Andre; Kreff, Fernand (2014). Globalisierung, in: dies. 
(Hg.): Lexikon der Globalisierung. Bielefeld. 126–129. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/eskalation-am-humboldtforum-moral-und-kulturbesitz-15123553.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/eskalation-am-humboldtforum-moral-und-kulturbesitz-15123553.html
https://mittelalterliche-geschichte.de/kluge-mathias-01
https://mittelalterliche-geschichte.de/kluge-mathias-01
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/eskalation-am-humboldtforum-moral-und-kulturbesitz-15123553.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/eskalation-am-humboldtforum-moral-und-kulturbesitz-15123553.html
https://mittelalterliche-geschichte.de/kluge-mathias-01
https://mittelalterliche-geschichte.de/kluge-mathias-01


Literaturverzeichnis 315 

Koebner, Thomas; Pickerodt, Gerhart (Hg.) (1987): Die andere Welt. Studien zum 
Exotismus. Frankfurt a.M. 

Kogler, Susanne (2014): Adorno versus Lyotard. Moderne und postmoderne Ästhe
tik. Freiburg/München. 

Köhler, Stephan (2023): ›Das Tribunal der Dinge‹. Schauplatz Assemblage im Werk 
von Georges Adéagbo. Diss. https://ediss.sub.uni-hamburg.de/handle/ediss/10 
658 (Zugriff: 28.06.2024). 

Köhler, Stephan (2018): ›Rollentausch – Entdecker und Entdeckte‹. Aneignungen 
durch Kulturtransfer in der Praxis von Georges Adéagbo. Vortrag im Rahmen 
der Kondiaf-Jahrestagung 2018 zum Thema ›Die ungleichen Gleichen – Dif
ferenz als Unruhe‹. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=1kyxjg_ssOc 
(Zugriff: 07.06.2024). 

Kohlstedt, Sally Gregory (2011): Place and Museum Space. The Smithsonian Insti
tution, National Identity, and the American West, 1846–1896, in: Livingstone, 
David N.; Withers, Charles W. J. (Hg.): Geographies of Nineteenth-Century Sci
ence. Chicago. 399–437. 

Köhn, Eckhardt (2000): Sammler, in: Opitz, Michael; Wizisla, Erdmut (Hg.): Ben
jamins Begriffe. Bd. 2. Frankfurt a.M. 695–724. 

Kohout, Annekathrin (2018): Wie der Diskurs über ›high & low‹ politisch instru
mentalisiert wird, in: POP-Zeitschrift. 16.07.2018. https://pop-zeitschrift.de/201 
8/07/17/wie-der-diskurs-ueber-high-low-politisch-instrumentalisiert-wirdvo 
n-annekathrin-kohout16-7-2018/ (Zugriff: 25.07.2024). 

Koppenwallner, Katharina (2019): Souvenirs. 50 Dinge, die es hier nicht gibt. Zürich/ 
Berlin. 

Körner, Hans; Möseneder, Karl (Hg.) (2010): Rahmen. Zwischen Innen und Außen. 
Beiträge zur Theorie und Funktion. Berlin. 

Koselleck, Reinhart; Dipper, Christof (1998): Begriffsgeschichte, Sozialgeschichte, 
begriffene Geschichte. Reinhart Koselleck im Gespräch mit Christof Dipper, in: 
Neue Politische Literatur. Bd. 43. 187–205. 

Krämer, Sybille (2011): Gibt es eine Performanz des Bildlichen? Reflexionen über 
›Blickakte‹, in: Schwarte, Ludger (Hg.): Bild-Performanz. Paderborn. 63–89. 

Krause-Wahl, Antje (2007): Konstruktionen von Identität. Renée Green, Tracey 
Emin, Rirkrit Tiravanija. München. 

Kristeva, Julia (1982): Powers of Horror. An Essay on Abjection. New York. 
Kugelmann, Anke (2011): Tendenzen der Kunstpräsentation seit Brian O’Dohertys 

›Inside the White Cube‹, in: Berlinische Galerie, Landesmuseum für Moderne 
Kunst, Fotografie und Architektur (Hg.): Beyond the White Cube? Ausstellungs
architektur, Raumgestaltung und Inszenierung heute. Berlin. 9–11. 

Kuni, Verena (2006): Der Künstler als ›Magier‹ und ›Alchemist‹ im Spannungsfeld 
von Produktion und Rezeption. Aspekte der Auseinandersetzung mit okkulten 
Traditionen in der europäischen Kunstgeschichte nach 1945. Eine vergleichende 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ediss.sub.uni-hamburg.de/handle/ediss/10658
https://ediss.sub.uni-hamburg.de/handle/ediss/10658
https://www.youtube.com/watch?v=1kyxjg_ssOc
https://pop-zeitschrift.de/2018/07/17/wie-der-diskurs-ueber-high-low-politisch-instrumentalisiert-wirdvon-annekathrin-kohout16-7-2018/
https://pop-zeitschrift.de/2018/07/17/wie-der-diskurs-ueber-high-low-politisch-instrumentalisiert-wirdvon-annekathrin-kohout16-7-2018/
https://pop-zeitschrift.de/2018/07/17/wie-der-diskurs-ueber-high-low-politisch-instrumentalisiert-wirdvon-annekathrin-kohout16-7-2018/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ediss.sub.uni-hamburg.de/handle/ediss/10658
https://ediss.sub.uni-hamburg.de/handle/ediss/10658
https://www.youtube.com/watch?v=1kyxjg_ssOc
https://pop-zeitschrift.de/2018/07/17/wie-der-diskurs-ueber-high-low-politisch-instrumentalisiert-wirdvon-annekathrin-kohout16-7-2018/
https://pop-zeitschrift.de/2018/07/17/wie-der-diskurs-ueber-high-low-politisch-instrumentalisiert-wirdvon-annekathrin-kohout16-7-2018/
https://pop-zeitschrift.de/2018/07/17/wie-der-diskurs-ueber-high-low-politisch-instrumentalisiert-wirdvon-annekathrin-kohout16-7-2018/


316 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Fokusstudie – ausgehend von Joseph Beuys. Diss. http://archiv.ub.uni-heidelb 
erg.de/artdok/volltexte/2006/192 (Zugriff: 31.07.2024). 

Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland GmbH (Hg.) (1994): 
Wunderkammer des Abendlandes. Museum und Sammlung im Spiegel der Zeit. 
Ausst.-Kat. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland in 
Bonn. Bonn. 

Küster, Ulf (Hg.) (2003): Theatrum Mundi – Die Welt als Bühne. Ausst.-Kat. Haus 
der Kunst, München. Wolfratshausen. 

KW Institute for Contemporary Art (Hg.) (2021): Faltblatt zur Ausstellung. Amelie 
von Wulffen. https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_ 
DE.pdf (Zugriff: 16.07.2024). 

Landwehr, Achim (2016): Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit. Essay zur 
Geschichtstheorie. Frankfurt a.M. 

Lange-Berndt, Petra (2009): Animal Art. Präparierte Tiere in der Kunst 1850–2000. 
München. 

Lasser, Ethan W. (2015): The return of the Wunderkammer. Material culture in the 
museum, in: Gerritsen, Anne; Riello, Giorgio (Hg.): Writing Material Culture 
History. London/New York. 225–239. 

Latour, Bruno (2018): Das terrestrische Manifest. Berlin. 
Latour, Bruno (2017): Kampf um Gaia. Acht Vorträge über das neue Klimaregime. 

Berlin. 
Latour, Bruno; Leclercq, Christophe (Hg.) (2016): Reset Modernity! Ausst.-Kat. ZKM 

| Zentrum für Kunst und Medien. Karlsruhe. 
Latour, Bruno (2012): Warten auf Gaia. Komposition der gemeinsamen Welt durch 

Kunst und Politik, in: Hagner, Michael (Hg.): Wissenschaft und Demokratie. 
Berlin. 163–188. 

Latour, Bruno; Yaneva, Albena (2008): Die Analyse der Architektur nach der Actor- 
Network-Theorie (ANT). https://www.kulturexpress.info/Latour_DT.pdf (Zu
griff: 23.07.2023). 80–89. 

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung 
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M. 

Latour, Bruno (2002): Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit 
der Wissenschaft. Frankfurt a.M. 

Latour, Bruno (1999): On recalling ANT, in: Law, John; Hassard, John (Hg.): Actor Net
work Theory and After. Oxford. 15–25. 

Latour, Bruno (1996): On Actor-Network Theory. A Few Clarifications, in: Soziale 
Welt. Vol. 47. No. 4. https://www.jstor.org/stable/40878163?origin=JSTOR-pdf 
(Zugriff: 31.07.2024). 369–381. 

Latour, Bruno (1995): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen 
Anthropologie. Berlin. https://doi.org/10.1515/9783050070155. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/192
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/192
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kulturexpress.info/Latour_DT.pdf
https://www.jstor.org/stable/40878163?origin=JSTOR-pdf
https://doi.org/10.1515/9783050070155
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/192
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/192
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kulturexpress.info/Latour_DT.pdf
https://www.jstor.org/stable/40878163?origin=JSTOR-pdf
https://doi.org/10.1515/9783050070155


Literaturverzeichnis 317 

Laube, Stefan (2020): Der Mensch und seine Dinge. Eine Geschichte der Zivilisation, 
erzählt von 64 Objekten. München. 

Laube, Stefan (2015): Schaufenster in die Ferne. Exotische Dinge in welfischen Wun
derkammern, in: Neumann, Birgit (Hg.): Präsenz und Evidenz fremder Dinge 
im Europa des 18. Jahrhunderts. Göttingen. 183–201. 

Laube, Stefan (2011): Von der Reliquie zum Ding. Heiliger Ort – Wunderkammer – 
Museum. Berlin. 

Laukötter, Anja (2013): Das Völkerkundemuseum, in: Zimmerer, Jürgen (Hg.): Kein 
Platz an der Sonne. Erinnerungsorte der deutschen Kolonialgeschichte. Frank
furt a.M. 231–243. 

Law, John; Hassard, John (Hg.) (1999): Actor Network Theory and After. Oxford. 
Lawlor, Leonard (2021): Jacques Derrida, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy. 

27.08.2021. https://plato.stanford.edu/entries/derrida/ (Zugriff: 25.04.2024). 
Lechtreck, Hans Jürgen (2014): Herzkammer der Dinge. (unveröffentlicht) 
Le Corre, Sandrine (2018): Esthétique de la vitrine. Paris. 
Leeb, Susanne; Samuel, Nina (Hg.) (2022): Museums, Transculturality, and the Na

tion-state. Case Studies from a Global Context. Bielefeld. 
Legge, Astrid (2001): Museen der anderen ›Art‹. Künstlermuseen als Versuche ei

ner alternativen Museumspraxis. Diss. https://d-nb.info/962701548/34 (Zugriff: 
31.07.2024). 

Le Guin, Ursula K. (2021): Die Tragetaschentheorie des Erzählens, in: Fersterer, Mat
thias (Hg.): Ursula K. Le Guin. Am Anfang war der Beutel. Warum uns Fort
schritts-Utopien an den Rand des Abgrunds führten und wie Denken in Run
dungen die Grundlage für gutes Leben schafft. Klein Jasedow. 12–21. 

Lehmann, Klaus-Dieter (2016): Kunst und Kulturen der Welt in der Mitte Berlins 
[2001], in: Bredekamp, Horst; Schuster, Peter-Klaus (Hg.): Das Humboldt Fo
rum. Die Wiedergewinnung der Idee. Berlin. 250–258. 

Lehmann, Stefanie (2014): Die Dramaturgie der Globalisierung. Tendenzen im 
deutschsprachigen Theater der Gegenwart. Marburg. 

Leinfelder, Reinhold (2020): Das Anthropozän. Von der geowissenschaftlichen Ana
lyse zur Zukunftsverantwortung, in: Heichele, Thomas (Hg.): Mensch – Natur – 
Technik. Philosophie für das Anthropozän. Münster. 25–46. 

Lepik, Andres (2014): Show & Tell. Oder: Wo steht das Architekturmuseum am An
fang des 21. Jahrhunderts?, in: ders. (Hg.): Show & Tell. Architektur sammeln. 
Ausst.-Kat. Architekturmuseum der TU München; Pinakothek der Moderne, 
München. Ostfildern. 10–31. 

Lessing, Julius; Brüning, Adolf (Hg.) (1905): Der Pommersche Kunstschrank. Berlin. 
Lewe, Christiane; Othold, Tim; Oxen, Nicolas (Hg.) (2016): Müll. Interdisziplinäre 

Perspektiven auf das Übrig-Gebliebene. Bielefeld. 
Lewis, Simon L.; Maslin, Mark A. (2015): Defining the Anthropocene, in: Nature. Vol. 

519. 171–180. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/derrida/
https://d-nb.info/962701548/34
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/derrida/
https://d-nb.info/962701548/34


318 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Liepsch, Elisa; Warner, Julian (Hg.) (2018): Allianzen. Kritische Praxis an weißen In
stitutionen. Bielefeld. 

Lindner, Ines; Schade, Sigrid; Wenk, Silke; Werner, Gabriele (Hg.) (1989): Blick- 
Wechsel. Konstruktionen von Männlichkeit und Weiblichkeit in Kunst und 
Kunstgeschichte. Berlin. 

Linsenmeier, Maximilian; Seibel, Sven (2019): Einleitung. Gruppieren, Interferie
ren, Zirkulieren, in: dies. (Hg.): Gruppieren, Interferieren, Zirkulieren. Zur 
Ökologie künstlerischer Praktiken in Medienkulturen der Gegenwart. Bielefeld. 
7–34. 

Löffler, Petra (2021): Colonizing the Ocean. Coral Reef Histories in the Anthro
pocene, in: dies.; Gál, Réka Patrícia (Hg.): Earth and Beyond in Tumultuous 
Times. A Critical Atlas of the Anthropocene. Lüneburg. 185–213. 

Lo Pinto, Luca; Schafhausen, Nicolas; Schmitz, Anne-Claire (2015): Sammeln als 
Porträt und Methodologie. Einführung, in: dies. (Hg.): Individual Stories. Sam
meln als Porträt und Methodologie. Wien. 106–109. 

Lorente, Jesús Pedro (2016): From the White Cube to a Critical Museography. The 
development of interrogative, plural and subjective museum discourses, in: Mu
rawska-Muthesius, Katarzyna; Piotrowski, Piotr (Hg.): From Museum Critique 
to the Critical Museum. London/New York. 115–128. 

Lorey, Stefanie (2020): Performative Sammlungen. Begriffsbestimmung eines neu
en künstlerischen Formats. Bielefeld. 

Los Carpinteros (2014): Zur Installation. Pressemitteilung des Museum Folkwang 
vom 14.11.2014. https://www.museum-folkwang.de/fileadmin/_BE_Gruppe_F 
olkwang/Dokumente/Pressemiteilung_2014/2014_Los_Carpienteros/MF_Press 
etext__LosCarpineros_2014_11_14.pdf (Zugriff: 03.07.2020). 

Lovelock, James (2020): Novozän. Das kommende Zeitalter der Hyperintelligenz. 
München. 

Lovelock, James (1972): Gaia as Seen through the Atmosphere. Letter to the Editors, 
in: Atmospheric Environment. Vol. 6. No. 8. 579–580. 

Löw, Martina; Sayman, Volkan; Schwerer, Jona; Wolf, Hannah (2021): Am Ende der 
Globalisierung. Über die Refiguration von Räumen, in: dies. (Hg.): Am Ende der 
Globalisierung. Über die Refiguration von Räumen. Bielefeld. 9–24. 

Luckow, Dirk (2013): Sockellos und performativ. Die Skulptur seit den 1960er Jahren, 
in: Myssok, Johannes; Reuter, Guido (Hg.): Der Sockel in der Skulptur des 19. & 
20. Jahrhunderts. Köln/Weimar/Wien. 141–158. 

Lugli, Adalgisa (1986): Arte e meraviglia. Antico. Novecento. Contemporaneo, in: Pi
rovano, Carlo (Hg.): Arte e Scienza. 42. Esposizione Internazionale d’Arte. La 
Biennale di Venezia. Ausst.-Kat. Biennale Venedig. Mailand. 119–120. 

Lyotard, Jean-François (1993): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Wien. 
Maak, Niklas (2015): Spur des blassen Fuchses, in: FAZ. 26.02.2015. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museum-folkwang.de/fileadmin/_BE_Gruppe_Folkwang/Dokumente/Pressemiteilung_2014/2014_Los_Carpienteros/MF_Pressetext__LosCarpineros_2014_11_14.pdf
https://www.museum-folkwang.de/fileadmin/_BE_Gruppe_Folkwang/Dokumente/Pressemiteilung_2014/2014_Los_Carpienteros/MF_Pressetext__LosCarpineros_2014_11_14.pdf
https://www.museum-folkwang.de/fileadmin/_BE_Gruppe_Folkwang/Dokumente/Pressemiteilung_2014/2014_Los_Carpienteros/MF_Pressetext__LosCarpineros_2014_11_14.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.museum-folkwang.de/fileadmin/_BE_Gruppe_Folkwang/Dokumente/Pressemiteilung_2014/2014_Los_Carpienteros/MF_Pressetext__LosCarpineros_2014_11_14.pdf
https://www.museum-folkwang.de/fileadmin/_BE_Gruppe_Folkwang/Dokumente/Pressemiteilung_2014/2014_Los_Carpienteros/MF_Pressetext__LosCarpineros_2014_11_14.pdf
https://www.museum-folkwang.de/fileadmin/_BE_Gruppe_Folkwang/Dokumente/Pressemiteilung_2014/2014_Los_Carpienteros/MF_Pressetext__LosCarpineros_2014_11_14.pdf


Literaturverzeichnis 319 

Maase, Kaspar (2007): Grenzenloses Vergnügen. Der Aufstieg der Massenkultur 
1850–1970. Frankfurt a.M. 

Macdonald, Sharon J. (2003): Museums, National, Postnational and Transcultural 
Identities, in: Museum & Society. Vol 1. No. 1. 1–16. 

Macdonald, Sharon J. (2000): Nationale, postnationale, transkulturelle Identitäten 
und das Museum, in: Beier, Rosmarie (Hg.): Geschichtskultur in der zweiten 
Moderne. Frankfurt a.M. 123–148. 

Macel, Christine (2021): She makes Abstraction, in: dies.; Ziębińska-Lewandowska, 
Karolina (Hg.): Women in abstraction. London. 18–24. 

Maeding, Linda (2012): Zwischen Traum und Erwachen. Walter Benjamins Surrea
lismus-Rezeption, in: Revista de Filología Alemana. Vol. 20. 11–28. 

Major, Johann Daniel (1674): Unvorgreiffliches Bedencken von Kunst- und Natura
lien-Kammern ins gemein. Kiel. http://resolver.sub.uni-goettingen.de/purl?PP 
N775720887 (Zugriff: 31.07.2024). 

Marchart, Oliver (2005): Die Institution spricht. Kunstvermittlung als Herrschafts- 
und als Emanzipationstechnologie, in: Jaschke, Beatrice; Martinz-Turek, Char
lotte; Sternfeld, Nora (Hg.): Wer spricht? Autorität und Autorschaft in Ausstel
lungen. Wien. 34–58. 

Margulis, Lynn (2017): Der symbiotische Planet oder wie die Evolution wirklich ver
lief. Frankfurt a.M. 

Margulis, Lynn; Sagan, Dorion (1997): Leben. Vom Ursprung zur Vielfalt. Heidel
berg. 

Marx, Barbara (Hg.) (2006): Sammeln als Institution. Von der fürstlichen Wunder
kammer zum Mäzenatentum des Staates. München/Berlin. 

Matthes, Jörg (2014): Framing. Baden-Baden. 
Mattie, Erik (1998): Weltausstellungen. Stuttgart/Zürich. 
Matzke, Annemarie (2013/2012): Künstlerische Praktiken als Wissensproduktion 

und künstlerische Forschung, in: KULTURELLE BILDUNG ONLINE. https://ww 
w.kubi-online.de/artikel/kuenstlerische-praktiken-wissensproduktion-kuenst 
lerische-forschung (Zugriff: 14.07.2024). 

Mau, Steffen (2021): Sortiermaschinen. Die Neuerfindung der Grenze im 21. Jahr
hundert. München. 

Mauriès, Patrick (2002): Das Kuriositätenkabinett. Köln. 
Mayer, Gernot; Tammaro, Silvia (Hg.) (2018): Travelling Objects. Botschafter des Kul

turtransfers zwischen Italien und dem Habsburgerreich. Wien/Köln/Weimar. 
Mayer, Michael (2010): ›Tropen gibt es nicht‹. Rekonstruktionen des Exotismus. 

Bielefeld. 
McCalman, Iain (2019): Deep Breathing. Resuscitation of the Reef, in: Kent, Rachel 

(Hg.): Janet Laurence – After Nature. Sydney. 77–82. 
McFall-Ngai, Margaret (2017): Noticing Microbial Worlds. The Postmodern Synthe

sis in Biology, in: Tsing, Anna Lowenhaupt; Swanson, Heather; Gan, Elaine; 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://resolver.sub.uni-goettingen.de/purl?PPN775720887
http://resolver.sub.uni-goettingen.de/purl?PPN775720887
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenstlerische-praktiken-wissensproduktion-kuenstlerische-forschung
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenstlerische-praktiken-wissensproduktion-kuenstlerische-forschung
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenstlerische-praktiken-wissensproduktion-kuenstlerische-forschung
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://resolver.sub.uni-goettingen.de/purl?PPN775720887
http://resolver.sub.uni-goettingen.de/purl?PPN775720887
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenstlerische-praktiken-wissensproduktion-kuenstlerische-forschung
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenstlerische-praktiken-wissensproduktion-kuenstlerische-forschung
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenstlerische-praktiken-wissensproduktion-kuenstlerische-forschung


320 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Bubandt, Nils (Hg.): Arts of Living on a Damaged Planet. Monsters of the An
thropocene. Minneapolis. 51–69. 

McGovern, Fiona (2016): Die Kunst zu zeigen. Künstlerische Ausstellungsdisplays 
bei Joseph Beuys, Martin Kippenberger, Mike Kelly und Manfred Pernice. Biele
feld. 

McGovern, Fiona (2014): Display, in: Butin, Hubertus (Hg.): Begriffslexikon zur zeit
genössischen Kunst. Köln. 69–71. 

McLean-Ferris, Laura (2014): Tutti Frutti, in: Frieze d/e. Bd. 14. https://trautweinherl 
eth.de/documents/515/1405_frieze_d-e.pdf (Zugriff: 31.07.2024). 102–109. 

Mechel, Christian von (1783): Verzeichniß der Gemälde der Kaiserlich Königlichen 
Bilder Gallerie in Wien. Nach der von ihm auf allerhöchsten Befehl im Jahre 1781 
gemachten neuen Einrichtung. Wien. 

Meister, Clara Sophie (2018): ›Sprich, damit ich dich sehe‹. Stimme und Sprache als 
Medium, Material und Motiv in der Kunst. München. 

Mergenthaler, Volker (2005): Völkerschau – Kannibalismus – Fremdenlegion. Zur 
Ästhetik der Transgression (1897–1936). Tübingen. 

Mersch, Dieter; Ott, Michaela (2007): Tektonische Verschiebungen zwischen Kunst 
und Wissenschaft, in: dies. (Hg.): Kunst und Wissenschaft. München. 9–31. 

Mesch, Claudia (2013): Sculpture in Fog. Beuys’ vitrines, in: Welchman, John C. (Hg.): 
Sculpture and the vitrine. London/New York. 121–142. 

Mieszkowski, Sylvia (2018): Subjekt, Objekt, Abjekt, in: Scholz, Susanne; Vedder, Ul
rike (Hg.): Handbuch Literatur & Materielle Kultur. Berlin/Boston. 99–107. 

Minges, Klaus (1998): Das Sammlungswesen der frühen Neuzeit. Kriterien der Ord
nung und Spezialisierung. Münster. 

Mitchell, Peta (2017): Contagion, Virology, Autoimmunity. Derrida’s Rhetoric of Con
tamination, in: Parallax. Vol. 23. No. 1. 77–93. 

Mitchell, Sandra (2008): Komplexitäten. Warum wir erst anfangen, die Welt zu ver
stehen. Frankfurt a.M. 

Möllers, Nina (2014): Das Anthropozän. Wie ein neuer Blick auf Mensch und Natur 
das Museum verändert, in: Düselder, Heike; Schmitt, Annika; Westphal, Siegrid 
(Hg.): Umweltgeschichte. Forschung und Vermittlung in Universität, Museum 
und Schule. Köln/Weimar/Wien. 217–229. 

Moore, Jason W. (Hg.) (2016): Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and 
the Crisis of Capitalism. Oakland. 

Morat, Daniel (2019): Katalysator wider Willen. Das Humboldt Forum in Berlin und 
die deutsche Kolonialvergangenheit, in: Zeithistorische Forschungen/Studies in Con
temporary History. Bd. 16. Nr. 1. 140–153. 

Müller, Klaus Peter (1998): Moderne, in: Nünning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon. Li
teratur- und Kulturtheorie. Stuttgart/Weimer. 378–381. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://trautweinherleth.de/documents/515/1405_frieze_d-e.pdf
https://trautweinherleth.de/documents/515/1405_frieze_d-e.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://trautweinherleth.de/documents/515/1405_frieze_d-e.pdf
https://trautweinherleth.de/documents/515/1405_frieze_d-e.pdf


Literaturverzeichnis 321 

Mundt, Barbara (2009): Der Pommersche Kunstschrank des Augsburger Unterneh
mers Philipp Hainhofer für den gelehrten Herzog Philipp II. von Pommern. 
München. 

Muttenthaler, Roswitha; Wonisch, Regina (2006): Gesten des Zeigens. Zur Reprä
sentation von Gender und Race in Ausstellungen. Bielefeld. 

Myzelev, Alla (Hg.) (2017): Exhibiting Craft and Design. Transgressing the White 
Cube Paradigm, 1930–Present. London/New York. 

Nachtergael, Magali (2012): Les Mythologies individuelles. Récit de soi et photogra
phie au 20e siècle. New York. 

Nakas, Kassandra (2018): Die Geschichte der Natur und die Gegenwart der Kunst. 
Zu Werken von Anicka Yi, Lu Yang und Camille Henrot, in: Keßler, Annerose; 
Schwarz, Isabelle (Hg.): Objektivität und Imagination. Naturgeschichte in der 
Kunst des 20. und 21. Jahrhunderts. Bielefeld. 343–357. 

Neickel, Caspar Friedrich; Kanold, Johann: Museographia, Oder Anleitung zum 
rechten Begriff und nützlicher Anlegung der Museorum, Oder Raritäten-Kam
mern: Darinnen gehandelt wird I. Von denen Museis, Schatz- Kunst- und Rari
täten-Kammern insgemein, welche heutiges Tages grösten theils annoch in vie
len Europaeischen Orten gefunden werden. II. Dem nachmals ein Anhang bey
gefüget ist, von vielen, welche vor Alters in der Welt berühmt gewesen. III. Im 
dritten Theile wird von Bibliothequen insgemein, als einem zu einem vollständi
gen und wohl eingerichteten Museo unentbehrlichen Wercke gehandelt. IV. Der 
vierte und letzte Theil aber ist eine Anmerckung oder unvorgreiffliches Beden
cken von Raritäten-Kammern oder Museis insgemein. Leipzig/Breßlau 1727. 

Neziroglu, Fugen A.; Bubrick, Jerome; Yaryura-Tobias, Jose A. (2008): Raus aus dem 
Chaos! Das Messie-Syndrom. Düsseldorf. 

Noltze, Holger (2020): World Wide Wunderkammer. Ästhetische Erfahrung in der 
digitalen Revolution. Hamburg. 

North, Michael (2021): Globale Dinge. Zirkulation im niederländischen Handelsim
perium, in: Gleixner, Ulrike; Lopes, Marília dos Santos (Hg.) (2021): Things on the 
Move. Dinge unterwegs. Objects in Early Modern Cultural Transfer. Wiesbaden. 
125–139. 

Oberreither, Bernhard (2022): Üble Dinge. Materialität und Fetischismus in der Pro
sa Paulus Hochgatterers. Bielefeld. 

Obrist, Hans Ulrich (2002): Un archive peut en cacher un autre, in: Bismarck, Beatri
ce von; Feldmann, Hans-Peter; ders.; Stoller, Diethelm; Wuggenig, Ulf (Hg.): In
terarchive. Archivarische Praktiken und Handlungsräume im zeitgenössischen 
Kunstfeld. Köln. 25–30. 

Oder, Helge (2021): Entwerferische Dinge. Neue Ansätze integrativer Gestaltung im 
Design. Basel. 

O’Doherty, Brian (1996): Die weiße Zelle und ihre Vorgänger, in: Kemp, Wolfgang 
(Hg.): In der weißen Zelle. Inside the White Cube. Berlin. 7–33. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Olbricht, Thomas (2016): Los Carpinteros – Helm/Helmet/Yelmo. Zur Einführung, 
in: Olbricht, Thomas (Hg.): Gediegenes und Kurioses. Olbricht Collection im 
Museum Folkwang. Ausst.-Kat. Museum Folkwang, Essen. Essen. 4–20. 

Olmi, Giuseppe (1976): Ulisse Aldrovandi. Scienza e natura nel secondo cinquecento. 
Trento. 

O’Neill, Paul (2007): The Curatorial Turn. From Practice to Discourse, in: Rugg, Ju
dith; Sedgwick, Michèle (Hg.): Issues in Curating Contemporary Art and Perfor
mance. Bristol/Chicago 2007. 13–28. 

Osadolor, Osarhieme Benson (2021): The Benin Sculptures. Colonial Injustice and 
Restitution Question, in: Sandkühler, Thomas; Epple, Angelika; Zimmerer, 
Jürgen (Hg.): Geschichtskultur durch Restitution? Ein Kunst-Historikerstreik. 
Wien/Köln/Weimar. 207–221. 

Osthaus Museum Hagen (2012): Interview mit Christoph Dorsz, Kurator der 
Ausstellung ›Der Folkwang Impuls – Das Museum von 1902 bis heute‹. https:// 
www.osthausmuseum.de/web/de/common/presse/presse_interview_dorsz_f 
wimp.html (Zugriff: 03.07.2024). 

Otti, Margareth (2015): Der Elefant im Kühlschrank. Architektur und Institution, in: 
Ruhl, Carsten; Dähne, Chris (Hg.): Architektur ausstellen. Zur mobilen Anord
nung des Immobilen. Berlin. 28–41. 

Ottinger, Didier (o. J.): Mur de l’Atelier. Mur Breton. https://www.andrebreton.fr/w 
ork/56600100228260 (Zugriff: 15.07.2024). 

Overdick, Thomas (2019): Kontaktzonen, Dritte Räume und empathische Orte. Zur 
gesellschaftlichen Verantwortung von Museen, in: Hamburger Journal für Kultur
anthropologie (HJK). Bd. 10. 51–65. 

Packeiser, Tim (2014): Hafenentwicklungspläne Queensland, Australien. Das Große 
Barriere-Riff in Gefahr. IM FOKUS. Abbot Point – Ausbau zum größten Kohleha
fen der Welt, in: WWF Hintergrund. https://www.wwf.de/fileadmin/fm-wwf/Pu 
blikationen-PDF/WWF-Hintergrund-Great-Barrier-Reef-Kohlehafen.pdf (Zu
griff: 22.07.2024). 

Paluch, Alessa K. (2021): Nicht-ikonische Bilder. Herrschaftskritische Perspektiven 
auf zeitgenössische Bildkulturen. Bielefeld. 

Pamuk, Orhan (2012): Die Unschuld der Dinge. Das Museum der Unschuld in Istan
bul. München. 

Paolucci, Antonio (2020): Artificialia und Naturalia. Die Welt als Sammlung, in: Car
ciotto, Giulia; Paolucci, Antonio; Massimo Listri: Cabinet of Curiosities. Köln. 
20–29. 

Parker, Rozsika; Pollock, Griselda (2021): Old Mistresses. Women, Art and Ideology. 
London. 

Parker, Roszika (1989): Verewigung des Weiblichen. Stickerei und der Viktorianische 
Mittelalterkult, in: Lindner, Ines; Schade, Sigrid; Wenk, Silke; Werner, Gabrie

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.osthausmuseum.de/web/de/common/presse/presse_interview_dorsz_fwimp.html
https://www.osthausmuseum.de/web/de/common/presse/presse_interview_dorsz_fwimp.html
https://www.osthausmuseum.de/web/de/common/presse/presse_interview_dorsz_fwimp.html
https://www.andrebreton.fr/work/56600100228260
https://www.andrebreton.fr/work/56600100228260
https://www.wwf.de/fileadmin/fm-wwf/Publikationen-PDF/WWF-Hintergrund-Great-Barrier-Reef-Kohlehafen.pdf
https://www.wwf.de/fileadmin/fm-wwf/Publikationen-PDF/WWF-Hintergrund-Great-Barrier-Reef-Kohlehafen.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.osthausmuseum.de/web/de/common/presse/presse_interview_dorsz_fwimp.html
https://www.osthausmuseum.de/web/de/common/presse/presse_interview_dorsz_fwimp.html
https://www.osthausmuseum.de/web/de/common/presse/presse_interview_dorsz_fwimp.html
https://www.andrebreton.fr/work/56600100228260
https://www.andrebreton.fr/work/56600100228260
https://www.wwf.de/fileadmin/fm-wwf/Publikationen-PDF/WWF-Hintergrund-Great-Barrier-Reef-Kohlehafen.pdf
https://www.wwf.de/fileadmin/fm-wwf/Publikationen-PDF/WWF-Hintergrund-Great-Barrier-Reef-Kohlehafen.pdf


Literaturverzeichnis 323 

le (Hg.): Blick-Wechsel. Konstruktionen von Männlichkeit und Weiblichkeit in 
Kunst und Kunstgeschichte. Berlin. 215–230. 

Peitz, Christiane (2017): Streit ums Humboldt-Forum. Kunsthistorikerin Savoy: ›Da 
herrscht totale Sklerose‹, in: Tagesspiegel. 21.07.2017. https://www.tagesspiegel 
.de/kultur/kunsthistorikerin-savoy-da-herrscht-totale-sklerose-4530571.html 
(Zugriff: 22.07.2024). 

Penny, H. Glenn (2019): Im Schatten Humboldts. Eine tragische Geschichte der deut
schen Ethnologie. München. 

Penz, Otto (2010): Schönheit als Praxis. Über klassen- und geschlechtsspezifische 
Körperlichkeit. Frankfurt a.M. 

Pilaski Kaliardos, Katharina: The Munich Kunstkammer. Art, Nature, and the Rep
resentation of Knowledge in Courtly Contexts. Tübingen. 

Pirovano, Carlo (Hg.) (1986): Arte e scienza 42. Esposizione Internazionale d’Arte, La 
Biennale di Venezia. Ausst.-Kat. Biennale Venedig. Mailand. 

Plankensteiner, Barbara (Hg.) (2007): Benin. Könige und Rituale. Höfische Kunst aus 
Nigeria. Ausst.-Kat. Museum für Völkerkunde Wien; Kunsthistorisches Muse
um Wien; Musée du quai Branly, Paris; Ethnologisches Museum, Staatliche Mu
seen zu Berlin; The Art Institute of Chicago. Köln. 

Plessen, Marie-Louise von (Hg.) (1992): Die Nation und ihre Museen. Frankfurt a.M. 
Pomian, Krzysztof (2007): Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Berlin. 
Pöpper, Thomas (2015): Gebrauchsgesten als ikonische Mensch-Ding-Konfiguratio

nen. Ein designwissenschaftlicher Versuch über Aquamanile, Retiküle und Sa
vonnettes (sowie ›iPhones‹), in: ders. (Hg.): Dinge im Kontext. Artefakte, Hand
habung und Handlungsästhetik zwischen Mittelalter und Gegenwart. Berlin/ 
Boston. 15–54. 

Pratschke, Margarete (2008): Interaktion mit Bildern. Digitale Bildgeschichte am 
Beispiel grafischer Benutzeroberflächen, in: Bredekamp, Horst; Schneider, Bir
git; Dünkel, Vera (Hg.): Das Technische Bild. Kompendium zu einer Stilge
schichte wissenschaftlicher Bilder. Berlin. 68–81. 

Pratt, Mary Louise (1992): Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. Lon
don/New York. 

Pratt, Mary Louise (1991): Arts of the Contact Zone, in: Profession. New York. 33–40. 
Preiß, Cecilia Mareike Carolin (2021): Kunst mit allen Sinnen. Multimodalität in 

zeitgenössischer Medienkunst. Bielefeld. 
Press, Alexander (2018): Die Bilder des Comics. Funktionsweisen aus kunst- und 

bildwissenschaftlicher Perspektive. Bielefeld. 
Primisser, Alois: Die kaiserlich-königliche Ambraser-Sammlung. Wien 1819. 
Pritz, Alfred; Vykoukal, Elisabeth; Reboly, Katharina; Agdari-Moghadam, Nassim 

(Hg.) (2009): Das Messie-Syndrom. Phänomen, Diagnostik, Therapie und Kul
turgeschichte des pathologischen Sammelns. Wien/New York. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesspiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-savoy-da-herrscht-totale-sklerose-4530571.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-savoy-da-herrscht-totale-sklerose-4530571.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-savoy-da-herrscht-totale-sklerose-4530571.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/kunsthistorikerin-savoy-da-herrscht-totale-sklerose-4530571.html


324 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Quiccheberg, Samuel (1565): Quiccheberg, Samuel: Inscriptiones vel tituli Theatri 
Amplissimi, complectentis rerum universitati singulas materias et imagines 
eximias. ut idem recte quos dici possit: promptuarium artificiosarum miracu
losarumque rerum, ac omnis rari thesauri et pretiosae supellectilis, structurae 
atque picturas, quae hic simul in theatro conquiri consuluntur, ut eorum fre
quenti inspectione tractationeque singularis aliqua rerum cognitio et prudentia 
admirande, cito, facile ac tuto comparari possit. auctore Samuele a Quiccheberg 
Belga. Monachium 1565. 

Radtke, Merle; Scepanski, Kristina; Wagner, Marianne (2021): Point of no/new Re
turn, in: Kunsthalle Münster, LWL-Museum für Kunst und Kultur, Westfälischer 
Kunstverein (Hg.): Nimmersatt? Gesellschaft ohne Wachstum denken. Ausst.- 
Kat. Kunsthalle Münster; LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster; West
fälischer Kunstverein, Münster. Berlin. 13–17. 

Ramachandran, Ayesha (2015): The Worldmakers. Global Imagining in early modern 
Europe. Chicago/London. 

Rauch, Margot (2006): Gesammelte Wunder. Die Naturobjekte in den Kunstkam
mern und Naturalienkabinetten des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Seipel, Wil
fried (Hg.): Die Entdeckung der Natur. Naturalien in den Kunstkammern des 
16. und 17. Jahrhunderts. Ausst.-Kat. Schloss Ambras, Innsbruck; Kunsthistori
sches Museum Wien. Wien. 11–15. 

Rauch, Margot (2003): Monster und Mirakel. Wunderbares in der Kunstkammer von 
Schloss Ambras. Innsbruck. 

Rebentisch, Juliane (2017): Theorien der Gegenwartskunst zur Einführung. Ham
burg. 

Rebentisch, Juliane (2014): Ästhetik der Installation. Berlin. 
Reckwitz, Andreas (2008): Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie. 

Bielefeld. 
Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine so

zialtheoretische Perspektive, in: Zeitschrift für Soziologie. Bd. 32. Nr. 4. 282–301. 
Rehberger, Rainer (2007): Messies – Sucht und Zwang. Psychodynamik und Be

handlung bei Messie-Syndrom und Zwangsstörung. Stuttgart. 
Rehwagen, Ulrike (2015): Mark Dion im Grünen Gewölbe. Eine künstlerische Refle

xion über die Wunderkammer und das Museum, in: Dresdener Kunstblätter. Bd. 
2. Nr. 59. 110–119. 

Reiman, Norbert (2004): Grundfragen und Organisation des Archivwesen, in: Rei
man, Norbert (Hg.): Praktische Archivkunde. Ein Leitfaden für Fachangestellte 
für Medien- und Informationsdienste. Münster. 19–45. 

Reutlinger, Christian (2020): Glokalisierung, in: socialnet.de. https://www.socialnet. 
de/lexikon/Glokalisierung (Zugriff: 15.07.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.socialnet.de/lexikon/Glokalisierung
https://www.socialnet.de/lexikon/Glokalisierung
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.socialnet.de/lexikon/Glokalisierung
https://www.socialnet.de/lexikon/Glokalisierung


Literaturverzeichnis 325 

Rheinberger, Hans-Jörg (2015): Experimentalsysteme und epistemische Dinge, in: 
Gamm, Gerhard; Gehring, Petra; Hubig, Christoph; Kaminski, Andreas; Nord
mann, Alfred (Hg.): Ding und System. Zürich. 71–80. 

Rheinberger, Hans-Jörg (2003): Präparate – ›Bilder‹ ihrer selbst. Eine bildtheore
tische Glosse, in: Bredekamp, Horst; Werner, Gabriele (Hg.): Oberflächen der 
Theorie. Bd. 1,2: Bildwelten des Wissens. Berlin. 9–19. 

Richter, Andrea (2015): Ausstellungsbesprechung. Camille Henrot – The Pale Fox. 
König Galerie Berlin, in: portalkunstgeschichte.de. 28.09.2015. https://www.port 
alkunstgeschichte.de/meldung/camille_henrot_____the_pale_fox_-7071.html 
(Zugriff: 16.07.2024). 

Rieger, Monika (2009): Anarchie im Archiv. Vom Künstler als Sammler, in: Ebeling, 
Knut; Günzel, Stephan (Hg.): Archivologie. Theorien des Archivs in Philosophie, 
Medien und Künsten. Berlin. 253–269. 

Ritter, Henning (2014): Die Wiederkehr der Wunderkammer. Über Kunst und 
Künstler. München. 

Robertson, Roland (1998): Glokalisierung. Homogenität und Heterogenität in Raum 
und Zeit, in: Beck, Ulrich (Hg.): Perspektiven der Weltgesellschaft. Frankfurt 
a.M. 192–220. 

Robertson, Roland (1995): Glocalization. Time-Space and Homogeneity-Hetero
geneity, in: Featherstone, Mike; Lash, Scott; ders. (Hg.): Global Modernities. 
London. 25–44. 

Roedig, Andrea (2018): Bruno Latour: ›Das terrestrische Manifest‹. Die Mensch
heit hat den Boden unter den Füßen verloren, in: Deutschlandfunk Kultur. 
26.07.2018. https://www.deutschlandfunkkultur.de/bruno-latour-das-terrestr 
ische-manifest-die-menschheit-hat-100.html (Zugriff: 10.08.2024). 

Rohls, Jan (2021): Kunst und Religion zwischen Mittelalter und Barock. Von Dante 
bis Bach. Bd. 2. Boston/Berlin. 

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin. 
Roth, Harriet (2000): Der Anfang der Museumslehre in Deutschland. Das Trak

tat ›Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi‹. Lateinisch – Deutsch. Boston/ 
Berlin. 

Rouse, Joseph (2007): Practice Theory, in: Turner, Stephen P.; Risjord, Mark W. (Hg.): 
Handbook of the Philosophy of Science. Philosophy of Anthropology and Sociol
ogy. Amsterdam/Boston. 639–681. 

Roßler, Gustav (2008): Kleine Galerie neuer Dingbegriffe. Hybriden, Quasi-Ob
jekte, Grenzobjekte, epistemische Dinge, in: Kneer, Georg; Schroer, Markus; 
Schüttpelz, Erhard (Hg.): Bruno Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgren
zung des Sozialen. Frankfurt a.M. 76–107. 

Ruhl, Carsten (2015): Eingeweckte Häuser. Architektur zwischen White Cube und 
Fotografie, in: ders.; Dähne, Chris (Hg.): Architektur ausstellen. Zur mobilen An
ordnung des Immobilen. Berlin. 14–27. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.portalkunstgeschichte.de/meldung/camille_henrot_____the_pale_fox_-7071.html
https://www.portalkunstgeschichte.de/meldung/camille_henrot_____the_pale_fox_-7071.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/bruno-latour-das-terrestrische-manifest-die-menschheit-hat-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/bruno-latour-das-terrestrische-manifest-die-menschheit-hat-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.portalkunstgeschichte.de/meldung/camille_henrot_____the_pale_fox_-7071.html
https://www.portalkunstgeschichte.de/meldung/camille_henrot_____the_pale_fox_-7071.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/bruno-latour-das-terrestrische-manifest-die-menschheit-hat-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/bruno-latour-das-terrestrische-manifest-die-menschheit-hat-100.html


326 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Ruppel, Manfred; Maassen, Wolfgang (2016): Sammel.Leiden.Schaft. Das unschein
bare Glück des Sammlers. Schwalmtal. 

Rush, Dana (2013): Vodun in Coastal Benin. Unfinished, Open-ended, Global. Nash
ville. 

Rustler, Katharina (2022): Documenta-Kuratoren Ruangrupa. ›Viele Vorwürfe 
waren nicht gerecht‹, in: Der Standard. 12.10.2022. https://www.derstandard.de 
/story/2000139885416/documenta-kurator-viele-vorwuerfe-waren-nicht-gerec 
ht (Zugriff: 15.05.2024). 

Rütsche, Claudia (1997): Die Kunstkammer in der Zürcher Wasserkirche. Öffentliche 
Sammeltätigkeit einer gelehrten Bürgerschaft im 17. und 18. Jahrhundert aus 
museumsgeschichtlicher Sicht. Bern. 

Sachs-Hombach, Klaus; Bateman, John; Curtis, Robin; Ochsner, Beate; Thies, Se
bastian (2018): Medienwissenschaftliche Multimodalitätsforschung, in: MEDI
ENwissenschaft: Rezensionen/Reviews. Bd. 35. 8–26. 

Samida, Stefanie (2014): Semiophoren, in: dies.; Eggert, Manfred K. H.; Hahn, Hans 
Peter (Hg.): Handbuch Materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen. 
Stuttgart. 249–252. 

Sandbichler, Veronika (2022): Von lauter Corallen gemacht. Natur und Kunst in der 
Ambraser Kunst- und Wunderkammer, in: Scholz, Peter; Weppelmann, Stefan 
(Hg.): Special Objects. Werke jenseits von Norm und Kanon. München. 126–137. 

Santos, Boaventura de Sousa; Nunes, João Arriscado; Meneses, Maria Paula (2007): 
Introduction. Opening Up the Canon of Knowledge and Recognition of Differ
ence, in: Santos, Boaventura de Sousa (Hg.): Another Knowledge is Possible. Be
yond Northern Epistemologies. London. xix-lxii. 

Savoy, Bénédicte (2018): Die Provenienz der Kultur. Berlin. 
Savoy, Bénédicte (2006): Zum Öffentlichkeitscharakter deutscher Museen im 18. 

Jahrhundert, in: dies. (Hg.): Tempel der Kunst. Die Geburt des öffentlichen Mu
seums in Deutschland 1701–1815. Mainz am Rhein. 9–23. 

Scepanski, Kristina (2015): The Pale Fox, in: Westfälischer Kunstverein (Hg.): Aus
stellungsbroschüre. Westfälischer Kunstverein. Camille Henrot, ›The Pale Fox‹ 
21.02.–10.05.2015. Münster. 

Schade, Sigrid; Wenk, Silke (2011): Studien zur visuellen Kultur. Einführung in ein 
transdisziplinäres Forschungsfeld. Bielefeld. 

Schade, Sigrid (2009): Widersprüche – Mythen der abstrakten Moderne zwischen 
der ›Immaterialität‹ der Kunst und der ›Materialität‹ des Kunsthandwerks, in: 
Baumhoff, Anja; Droste, Magdalena (Hg.): Bauhaus Mythen. Zwischen Selbst
erfindung und Enthistorisierung. Berlin. 146–167. 

Schade, Sigrid (2008): Zu den ›unreinen‹ Quellen der Moderne. Materialität und Me
dialität bei Kandinsky und Malewitsch, in: John, Jennifer; dies. (Hg.): Grenz
gänge zwischen den Künsten. Interventionen in Gattungshierarchien und Ge
schlechterkonstruktionen. Bielefeld. 35–62. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.derstandard.de/story/2000139885416/documenta-kurator-viele-vorwuerfe-waren-nicht-gerecht
https://www.derstandard.de/story/2000139885416/documenta-kurator-viele-vorwuerfe-waren-nicht-gerecht
https://www.derstandard.de/story/2000139885416/documenta-kurator-viele-vorwuerfe-waren-nicht-gerecht
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.derstandard.de/story/2000139885416/documenta-kurator-viele-vorwuerfe-waren-nicht-gerecht
https://www.derstandard.de/story/2000139885416/documenta-kurator-viele-vorwuerfe-waren-nicht-gerecht
https://www.derstandard.de/story/2000139885416/documenta-kurator-viele-vorwuerfe-waren-nicht-gerecht


Literaturverzeichnis 327 

Schade, Sigrid (1992): Ästhetiken und Mythen der Moderne. Hegels Erbe in der 
Selbst-Begründung nicht-gegenständlicher Malerei. Eine diskurs- und medi
enanalytische Skizze, in: Bachmayer, Hans Matthäus; Kamper, Dietmar; Rötzer, 
Florian (Hg.): Nach der Destruktion des ästhetischen Scheins. Van Gogh, Male
witsch, Duchamp. München. 191–211. 

Schäfer, Hilmar (Hg.) (2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungspro
gramm. Bielefeld. 

Schäfer, Hilmar (2013): Die Instabilität der Praxis. Reproduktion und Transformati
on des Sozialen in der Praxistheorie. Weilerswist. 

Schankweiler, Kerstin (2012a): Die Mobilisierung der Dinge. Ortsspezifik und Kul
turtransfer in den Installationen von Georges Adéagbo. Bielefeld. 

Schankweiler, Kerstin (2012b): Unknown Contexts. Visual Cultures and Art Histories 
of Benin, in: Zaya, Octavio (Hg.): Georges Adéagbo. The Mission and the Missio
naries. Ausst.-Kat. MUSAC, Museo de Arte Contemporáneo de Castilla y León. 
Mailand. 64–77. 

Schapiro, Meyer (1994): Über einige Probleme in der Semiotik der visuellen Kultur. 
Feld und Medium beim Bild-Zeichen, in: Boehm, Gottfried (Hg.): Was ist ein 
Bild? München. 253–274. 

Schär, Kathrin (2021): Erdgeschichte(n) und Entwicklungsromane: Geologisches 
Wissen und Subjektkonstitution in der Poetologie der frühen Moderne. Goethes 
Wanderjahre und Stifters Nachsommer. Bielefeld. 

Schatzki, Theodore R. (2002): The Site of the Social. A Philosophical Account of the 
Constitution of Social Life and Change. University Park. 

Schatzki, Theodore R. (2001): Introduction. Practice Theory, in: ders.; Knorr Cetina, 
Karin; Savigny, Eike von (Hg.): The Practice Turn in Contemporary Theory. Lon
don/New York. 1–14. 

Schatzki, Theodore R.; Knorr-Cetina, Karin D.; Savigny, Eike von (Hg.) (2001): The 
Practice Turn in Contemporary Theory. London/New York. 

Scheicher, Elisabeth (1982): Naturalie und Artefakt. Korallen in fürstlichen Kunst
kammern des 16. Jahrhunderts, in: Weltkunst. Bd. 52. Nr. 182. 3447–3450. 

Schild, Erich (1983): Zwischen Glaspalast und Palais des Illusions. Form und Kon
struktion im 19. Jahrhundert. Braunschweig. 

Schlosser, Julius von (1978): Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance. 
Ein Handbuch für Sammler und Liebhaber. Ein Beitrag zur Geschichte des Sam
melwesens. Braunschweig. 

Schloz, Thomas (2000): Die Geste des Sammelns. Eine Fundamentalspekulation. 
Umgriff, Anthropologie, Etymographie, Entlass. Stuttgart. 

Schmidt-Linsenhoff, Viktoria (2005): Das kolonial Unbewusste in der Kunst
geschichte, in: Below, Irene; Bismarck, Beatrice von (Hg.): Globalisierung/ 
Hierarchisierung. Kulturelle Dominanzen in Kunst und Kunstgeschichte. Mar
burg. 19–38. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Schmidt-Linsenhoff, Viktoria (2010): Re-Lokalisierung des Ateliers. Zur Produkti
onsästhetik und Rezeption der Installationen von Georges Adéagbo, in: Diers, 
Michael; Wagner, Monika (Hg.): Topos Atelier. Werkstatt und Wissensform. Ber
lin. 151–173. 

Schmitt, Stefan (2020): Klimawandel. Bittere Pointe am Polarkreis, in: ZEIT ON
LINE. 06.09.2020. https://www.zeit.de/2020/37/klimawandel-globale-erwaer 
mung-arktis-polarkreis-permafrost (Zugriff: 23.02.2024). 

Schmitz, Thomas H. (2022): Manuelle Handlungspraktiken im Entwurf. Eine me
thodologische Deutung von Alexander Cozensʼ ›Blot-Methode‹ als suggestive 
Schnittstelle zum Vorbewussten, in: Lyngsø Christensen, Rikke; Drach, Ekke
hard; Gasperoni, Lidia; Hallama, Doris; Hougaard, Anna; Liptau, Ralf (Hg.): Ar
tefakte des Entwerfens. Skizzieren, Zeichnen, Skripten, Modellieren. Berlin. 
24–49. 

Schnalke, Thomas; Atzl, Isabel (2012): Magenschluchten und Darmrosetten. Zur 
Bildwerdung und Wirkmacht pathologischer Präparate, in: Bredekamp, Horst; 
Bruhn, Matthias; Werner, Gabriele (Hg.): Präparate. Bd. 9,1: Bildwelten des Wis
sens. Berlin. 18–28. 

Schneemann, Peter J. (2015): Wenn Kunst stattfindet! Über die Ausstellung als 
Ort und Ereignis der Kunst. Polemik oder Apotheose, in: Hemken, Kai-Uwe 
(Hg.): Kritische Szenografie. Die Kunstausstellung im 21. Jahrhundert. Biele
feld. 63–86. 

Schneider, Pablo (2011): Die erste Ursache. Kunst, Repräsentation und Wissenschaft 
zu Zeiten Ludwigs XIV. und Charles Le Bruns. Berlin. 

Schock, Flemming; Bauer, Oswald; Koller, Ariane; metaphorik.de (Hg.) (2008): Di
mensionen der Theatrum-Metapher in der Frühen Neuzeit. Ordnung und Re
präsentation von Wissen. Hannover. 

Scholze, Jana (2004): Medium Ausstellung. Lektüren musealer Gestaltung in Oxford, 
Leipzig, Amsterdam und Berlin. Bielefeld 2004. 

Schönwiese, Volker; Mürner, Christian (2005): Das Bildnis eines behinderten Man
nes. Kulturgeschichtliche Studie zu Behinderung und ihre Aktualität, in: Psycho
logie & Gesellschaftskritik. Bd. 1. Nr. 113. 95–125. 

Schramm, Helmar (2003): Kunstkammer – Laboratorium – Bühne im ›Theatrum 
Europaeum‹. Zum Wandel des performativen Raums im 17. Jahrhundert, in: 
ders.; Schwarte, Ludger; Lazardzig, Jan (Hg.): Kunstkammer – Laboratorium – 
Bühne. Schauplätze des Wissens im 17. Jahrhundert. Berlin. 10–34. 

Schrape, Wibke (2014): Performanztheoretische Perspektiven auf japanische Kultu
ren des Bildes, in: BUNRON. Zeitschrift für literaturwissenschaftliche Japanforschung. 
Bd. 1. 12–50. 

Schröder, Gerald; Threuter, Christina (Hg.) (2017): Wilde Dinge in Kunst und Design. 
Aspekte der Alterität seit 1800. Bielefeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/2020/37/klimawandel-globale-erwaermung-arktis-polarkreis-permafrost
https://www.zeit.de/2020/37/klimawandel-globale-erwaermung-arktis-polarkreis-permafrost
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.zeit.de/2020/37/klimawandel-globale-erwaermung-arktis-polarkreis-permafrost
https://www.zeit.de/2020/37/klimawandel-globale-erwaermung-arktis-polarkreis-permafrost


Literaturverzeichnis 329 

Schroer, Markus (2016): Vermischen, Vermitteln, Vernetzen. Bruno Latours Soziolo
gie der Gemenge und Gemische im Kontext, in: Kneer, Georg; ders.; Schüttpelz, 
Erhard (Hg.): Bruno Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung des So
zialen. Frankfurt a.M. 361–398. 

Schüchter, Nina-Marie (2024a): Zeitgenössische Wunderkammern als maritime Re
flexionsräume, in: Bauernfeind, Robert; Tacke, Andreas; Wenzel, Michael (Hg.): 
Das Meer in der Kammer. Maritime Themen und Materialien in Kunstkammern 
der Frühen Neuzeit. Petersberg. 110–126. 

Schüchter, Nina-Marie (2024b): ›Vision(s) of healing‹. Die gläsernen Wunderkam
mern von Janet Laurence, in: Abend, Sandra, Körner, Hans (Hg.): Weltbilder. 
Kunst- und Wunderkammern. München. 117–136. 

Schüchter, Nina-Marie (2021a): Das Riff als Tatort des Ökozids. Die Inszenierung 
von (Meeres-)Tieren als prekäre Existenzen, in: Tierstudien. Bd. 20. 123–135. 

Schüchter, Nina-Marie (2021b): Vitrinen, in: Skrandies, Timo; Paust, Bettina (Hg.): 
Joseph Beuys-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart. 111–116. 

Schüchter, Nina-Marie (2021c): Lebendige Materie: Die keramischen Arbeiten von 
David Zink Yi, in: KERAMOS. Bd. 249/250. 149–162. 

Schultz-Möller, Regina (2014): Archiv, in: Butin, Hubertus (Hg.): Begriffslexikon zur 
zeitgenössischen Kunst. Köln. 22–27. 

Schulz, David (2020): Die Natur der Geschichte. Die Entdeckung der geologischen 
Tiefenzeit und die Geschichtskonzeptionen zwischen Aufklärung und Moderne. 
Berlin/München/Boston. 

Schulze, Sabine; Reuther, Silke (2018): Raubkunst? Die Bronzen aus Benin im Muse
um für Kunst und Gewerbe Hamburg. Hamburg. 

Schwarte, Ludger (2019): Zur Geltung bringen. Über expositorische Evidenz und die 
Normativität des Faktischen, in: Krüger, Klaus; Werner, Elke A.; Schalhorn, An
dreas (Hg.): Evidenzen des Expositorischen. Wie in Ausstellungen Wissen, Er
kenntnis und ästhetische Bedeutung erzeugt wird. Bielefeld. 81–97. 

Schwenk, Bernhart (2017): Die Wirklichkeit der Bilder, in: Podeschwa, Isabel; ders.; 
Scotland, Joe; Wulffen, Amelie von (Hg.): Amelie von Wulffen. Bilder 1998–2016. 
Ausst.-Kat. Pinakothek der Moderne, München. London. 33–39. 

Scorzin, Pamela C. (Hg.) (2023): Mixed Realities. Neue Wirklichkeiten in der Kunst. 
Kunstforum International. Bd. 290. 

Searle, Adrian (2014): Camille Henrot’s Art. Chaos, Emptiness and a battery- 
powered Snake. Review, in: The Guardian. 07.03.2014. https://www.theguardian 
.com/artanddesign/2014/mar/07/camille-henrot-the-pale-fox-review-chisenh 
ale-gallery (Zugriff: 12.04.2024). 

Seidel, Martin (2005): Georges Adéagbo … vor der Geschichte der Entdeckungen … 
DC: Projektraum. Museum Ludwig. 30.10.2004–20.2.2005, in: Kunstforum Inter
national. Bd. 174. 314–315. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/artanddesign/2014/mar/07/camille-henrot-the-pale-fox-review-chisenhale-gallery
https://www.theguardian.com/artanddesign/2014/mar/07/camille-henrot-the-pale-fox-review-chisenhale-gallery
https://www.theguardian.com/artanddesign/2014/mar/07/camille-henrot-the-pale-fox-review-chisenhale-gallery
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.theguardian.com/artanddesign/2014/mar/07/camille-henrot-the-pale-fox-review-chisenhale-gallery
https://www.theguardian.com/artanddesign/2014/mar/07/camille-henrot-the-pale-fox-review-chisenhale-gallery
https://www.theguardian.com/artanddesign/2014/mar/07/camille-henrot-the-pale-fox-review-chisenhale-gallery


330 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Sharpless, Rebecca (2008): The History of Oral History, in: Charlton, Thomas L.; My
ers, Lois E.; dies. (Hg.): Thinking About Oral History. Theories and Applications. 
Lanham. 7–30. 

Shotwell, Alexis (2016): Against Purity. Living Ethically in Compromised Times. Min
neapolis/London. 

Siegel, Steffen (2006): Die ›gantz accurate‹ Kunstkammer. Visuelle Konstruktion 
und Normierung eines Repräsentationsraumes in der Frühen Neuzeit, in: Bre
dekamp, Horst; Schneider, Pablo (Hg.): Visuelle Argumentationen. Die Mysteri
en der Repräsentation und die Berechenbarkeit der Welt. München. 157–182. 

Silverman, Kaja (1997): Dem Blickregime begegnen, in: Kravagna, Christian (Hg.): 
Privileg Blick. Kritik der visuellen Kultur. Berlin. 41–64. 

Simondon, Gilbert (2012): Die Existenzweise technischer Objekte. Zürich. 
Skrandies, Timo; Dümler, Romina (Hg.) (2023): Kunst im Anthropozän. Köln. 
Skrandies, Timo (2023): ›May the Force be with you‹. Dem Undarstellbaren Form ge

ben: Kunst im Anthropozän, in: ders.; Dümler, Romina (Hg.): Kunst im Anthro
pozän. Köln. 7–17. 

Skrandies, Timo (2010): In den Rahmen, aus dem Rahmen. Medienhistorische Be
wegungen zwischen Interface und Immersion, in: Körner, Hans; Möseneder, 
Karl (Hg.): Rahmen. Zwischen Innen und Außen. Beiträge zur Theorie und Ge
schichte. Berlin. 243–257. 

Skrandies, Timo (2006): Unterwegs in den Passagen-Konvoluten, in: Lindner, Burk
hardt (Hg.): Benjamin Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart. 274–284. 

Sloterdijk, Peter (2015): Wie groß ist ›groß‹? https://petersloterdijk.net/2015/04/wie 
-gross-ist-gross/ (Zugriff: 03.03.2024). 

Sloterdijk, Peter (2006): Im Weltinnenraum des Kapitals. Für eine philosophische 
Theorie der Globalisierung. Frankfurt a.M. 

Sommer, Manfred (2000): Sammeln. Ein philosophischer Versuch. Frankfurt a.M. 
Sonderegger, Ruth (2008): Praktische Theorien?, in: Bismarck, Beatrice von; Kauf

mann, Therese; Wuggenig, Ulf (Hg.): Nach Bourdieu: Visualität, Kunst, Politik. 
Wien. 197–210. 

Sorkin, Michael (2022): Zweihundertfünfzig Dinge, die Architekt:innen wissen soll
ten. München. 

Spahn, Lea (2022): Biography Matters. Feministisch-phänomenologische Perspek
tiven auf Altern in Bewegung. Bielefeld. 

Spenlé, Virginie (2012): Die Entdeckung des Exotischen für die Kunst- und Wunder
kammer, in: Laue, Georg (Hg.): Exotica. München. 30–57. 

Spenlé, Virginie (2011): Der Kabinettschrank und seine Bedeutung für die Kunst- 
und Wunderkammer des 17. Jahrhunderts, in: Hackenschmidt, Sebastian; En
gelhorn, Klaus (Hg.): Möbel als Medien. Beiträge zu einer Kultur der Dinge. Bie
lefeld. 69–84. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://petersloterdijk.net/2015/04/wie-gross-ist-gross/
https://petersloterdijk.net/2015/04/wie-gross-ist-gross/
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://petersloterdijk.net/2015/04/wie-gross-ist-gross/
https://petersloterdijk.net/2015/04/wie-gross-ist-gross/


Literaturverzeichnis 331 

Spies, Christian (2010): Vor Augen Stellen. Vitrinen und Schaufenster bei Edgar De
gas, Eugène Atget, Damien Hirst und Louise Lawler, in: Boehm, Gottfried; ders.; 
Egenhofer, Sebastian (Hg.): Zeigen. Die Rhetorik des Sichtbaren. Paderborn/ 
München. 261–288. 

Spoerhase, Carlos (2020): Skalierung. Ein ästhetischer Grundbegriff der Gegenwart, 
in: ders.; Siegel, Steffen; Wegmann, Nikolaus (Hg.): Ästhetik der Skalierung. 
Hamburg. 5–16. 

Stagl, Justin (1998): Homo Collector. Zur Anthropologie und Soziologie des Sam
melns, in: Assmann, Aleida; Gomille, Monika; Rippl, Gabriele (Hg.): Sammler – 
Bibliophile – Exzentriker. Tübingen. 37–54. 

Stähli, Adrian (1998): Sammlungen ohne Sammler. Sammlungen als Archive des kul
turellen Gedächtnisses im antiken Rom, in: Assmann, Aleida; Gomille, Monika; 
Rippl, Gabriele (Hg.): Sammler – Bibliophile – Exzentriker. Tübingen. 55–86. 

Stamm, Rainer (2010): Karl Ernst Osthaus. Eine Sammlungsgeschichte der Moder
ne, in: Museum Folkwang (Hg.): ›Das schönste Museum der Welt‹. Museum Folk
wang bis 1933. Ausst.-Kat. Museum Folkwang, Essen. Göttingen. 155–168. 

Stamper, John W. (2016): London’s Crystal Palace and Its Decorative Iron Construc
tion, in: Dobraszczyk, Paul; Sealy, Peter (Hg.): Function and Fantasy. Iron Archi
tecture in the Long Nineteenth Century. London. 25–48. 

Steckner, Cornelius (1997): Phantastische Belege oder Phantastische Lebensräu
me? Fabelwesen in frühneuzeitlichen Naturalienkabinetten und Museen, in: 
Schmutz, Hans-Konrad (Hg.): Phantastische Lebensräume. Phantome und 
Phantasmen in der neuzeitlichen Naturgeschichte. Marburg. 33–76. 

Steiner, Rochelle (2010): The Language of Objects, in: Ankele, Gudrun; Zyman, 
Daniela (Hg.): Los Carpinteros. Handwork. Constructing the World. Köln. 
287–294. 

Stengers, Isabelle (2011): Thinking with Whitehead. A Free and Wild Creation of Con
cepts. Cambridge, MA/London. 

Sternfeld, Nora (2009): Erinnerung als Entledigung. Transformismus im Musèe du 
quai Branly in Paris, in: Kazeem, Belinda; Martinz-Turek, Charlotte; dies. (Hg.): 
Das Unbehagen im Museum. Postkoloniale Museologien. Wien. 61–76. 

Steyerl, Hito (2005): White Cube und Black Box. Die Farbmetaphysik des Kunst
begriffs, in: Eggers, Maureen Maisha; Kilomba, Grade; Piesche, Peggy; Arndt, 
Susan (Hg.): Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weißseinsforschung in 
Deutschland. Münster. 135–143. 

Stierli, Martino; Weddigen, Tristan (o. J.): Beschreibung des Teilprojekts des NCCR 
Mediality ›The Art of the Display‹ am Kunsthistorischen Institut der Univer
sität Zürich. https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.h 
tml (Zugriff: 01.06.2024). 

Stoelting, Christina (2000): Inszenierung von Kunst. Die Emanzipation der Ausstel
lung zum Kunstwerk. Weimar. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.html
https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.html
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.html
https://www.khist.uzh.ch/de/chairs/neuzeit/res/finproj/display.html


332 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Stoichiţă, Victor I. (1998): Das selbstbewußte Bild. Vom Ursprung der Metamalerei. 
München. 

Stört, Diana (2020): Goethes Sammlungsschränke. Wissensbehältnisse nach Maß. 
Dresden. 

Strenger, Sebastian C. (2019): Plötzlich solo. Wie reagiert der Markt auf die Tren
nung des Künstlerkollektivs Los Carpinteros?, in: Weltkunst. 03.07.2019. https:// 
www.weltkunst.de/kunsthandel/2019/07/ploetzlich-solo (Zugriff: 01.07.2024). 

Ströbel, Katrin (2013): Wortreiche Bilder. Zum Verhältnis von Text und Bild in der 
zeitgenössischen Kunst. Bielefeld. 

Szeemann, Harald (2005): Ausstellungen machen, in: Heesen, Anke te; Lutz, Petra 
(Hg.): Dingwelten. Das Museum als Erkenntnisort. Köln/Weimar/Wien. 25–37. 

Szeemann, Harald (1985): Individuelle Mythologien. Berlin. 
Thamer, Hans-Ulrich (2015): Kunst sammeln. Eine Geschichte von Leidenschaft und 

Macht. Darmstadt. 
Theewen, Gerhard (1994): Obsession. Collection. Gespräche und Texte über das Sam

meln. Köln. 
Thiemeyer, Thomas (2015): Die Sprache der Dinge. Museumsobjekte zwischen Zei

chen und Erscheinung, in: Stieglitz, Leo von; Brune, Thomas (Hg.): Hin und her. 
Dialoge in Museen zur Alltagskultur. Aktuelle Positionen zur Besucherpartizi
pation. Bielefeld. 41–53. 

Thode-Arora, Hilke (2014): Ferne Welten ganz nah. Völkerschauen auf Weltausstel
lungen und der Blick auf das Fremde, in: Prügel, Roland (Hg.): Geburt der Mas
senkultur. Nürnberg. 20–27. 

Thomas, Katie Lloyd; Amhoff, Tilo; Beech, Nick (Hg.) (2016): Industries of Architec
ture. London. 

Till, Jeremy (2009): Architecture Depends. Cambridge, MA. 
Timm, Tobias (2009): Humboldt Forum. Bye-bye, Abendland, in: ZEIT ON

LINE. 02.07.2009. https://www.zeit.de/2009/28/Humboldt-Forum (Zugriff: 
17.07.2024). 

Tittel, Claudia (Hg.) (2017): Migration der Dinge. Kulturtransfer und Wissenszirku
lation in Zeitaltern der Globalisierung. Weimar. 

Tompson, Michael (2021): Mülltheorie. Über die Schaffung und Vernichtung von 
Werten. Bielefeld. 

Traber, Christine (1995): In Perfect Harmony? Entgrenzungen in der Kunst des frü
hen 20. Jahrhunderts, in: Mendgen, Eva; Becker, Edwin (Hg.): In Perfect Harm
ony. Bild + Rahmen 1850–1920. Ausst.-Kat. Van Gogh Museum, Amsterdam; 
Kunstforum Wien. Amsterdam. 221–250. 

Trần, Quynh (2022): documenta fifteen. Unterwegs nach Süden, in: ZEIT ON
LINE. 25.09.2022. https://www.zeit.de/kultur/kunst/2022-09/documenta-fif 
teen-antisemitismus-debatte-postkoloniale-theorie/komplettansicht (Zugriff: 
15.07.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.weltkunst.de/kunsthandel/2019/07/ploetzlich-solo
https://www.weltkunst.de/kunsthandel/2019/07/ploetzlich-solo
https://www.zeit.de/2009/28/Humboldt-Forum
https://www.zeit.de/kultur/kunst/2022-09/documenta-fifteen-antisemitismus-debatte-postkoloniale-theorie/komplettansicht
https://www.zeit.de/kultur/kunst/2022-09/documenta-fifteen-antisemitismus-debatte-postkoloniale-theorie/komplettansicht
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.weltkunst.de/kunsthandel/2019/07/ploetzlich-solo
https://www.weltkunst.de/kunsthandel/2019/07/ploetzlich-solo
https://www.zeit.de/2009/28/Humboldt-Forum
https://www.zeit.de/kultur/kunst/2022-09/documenta-fifteen-antisemitismus-debatte-postkoloniale-theorie/komplettansicht
https://www.zeit.de/kultur/kunst/2022-09/documenta-fifteen-antisemitismus-debatte-postkoloniale-theorie/komplettansicht


Literaturverzeichnis 333 

Trentmann, Frank (2020): Die Macht der Dinge, in: Berk, Anne; Emslander, Fritz 
(Hg.): Liebes Ding – Object Love. Ausst.-Kat. Museum Morsbroich, Leverkusen. 
Wien. 20–25. 

Trentmann, Frank (2017): Herrschaft der Dinge. Die Geschichte des Konsums vom 
15. Jahrhundert bis heute. München. 

Troelenberg, Eva-Maria; Schankweiler, Kerstin; Messner, Anna Sophia (2021): On the 
›Objectscape‹ of Transculturality. An Introduction, in: dies. (Hg.): Reading Ob
jects in the Contact Zone. Heidelberg. 1–15. 

Tronto, Joan C. (2020): Moral Boundaries. A Political Argument for an Ethic of Care. 
London. 

Trümpler, Charlotte; Blume, Judith; Hierholzer, Vera; Regazzoni, Lisa (Hg.) (2014): 
›Ich sehe wunderbare Dinge‹. 100 Jahre Sammlungen der Goethe-Universität. 
Ausst.-Kat. Museum Giersch, Frankfurt a.M. Ostfildern. 

Trus, Armin (2019): Die ›Reinigung des Volkskörpers‹. Eugenik und ›Euthanasie‹ im 
Nationalsozialismus. Eine Einführung mit Materialien. Berlin. 

Tschetschik-Hammerl, Ksenija (2019): Eingesargt. Eine Spitzmaus besucht die Wie
ner Kunstkammer, in: Kunstchronik. Bd. 72. Nr. 11. 559–566. 

Tsing, Anna Lowenhaupt (2018): Der Pilz am Ende der Welt. Über das Leben in den 
Ruinen des Kapitalismus. Berlin. 

Tzeng, Shai-Shu (2010): ›Frames of References‹ versus ›Border-lines‹. Rahmen-Dis
kurse zur Beuys-Vitrine, in: Körner, Hans; Möseneder, Karl (Hg.): Rahmen. zwi
schen Innen und Außen. Berlin. 227–242. 

Ullrich, Jessica; Weich, Kerstin (2018): Editorial, in: Tierstudien. Bd. 14. 7–17. 
Ullrich, Jessica (2016): Tiere und Bildende Kunst, in: Borgards, Roland (Hg.): Tiere. 

Kulturwissenschafliches Handbuch. Stuttgart. 195–215. 
Ullrich, Wolfgang (2022): Die Kunst nach dem Ende ihrer Autonomie. Berlin. 
Ullrich, Wolfgang (2009): Hubert Burda. Mediale Wunderkammern. Paderborn. 
Ulz, Melanie (2017): Afrikanische Kunst in Europa. Kulturelle Aneignung und mu

sealer Umgang am Beispiel der höfischen Kunst aus Benin, in: Allerstorfer, Julia; 
Leisch-Kiesl, Monika (Hg.): ›Global Art History‹. Transkulturelle Verortung von 
Kunst und Kunstwissenschaft. Bielefeld. 217–238. 

Unterberger, Gerald (2019): Die Schöpfungsmythen der Dogon. Schöpfung und Ur
zeit im Lichte geschlechterantagonistischer Spannung und göttlicher Perfek
tion des Zweigeschlechts, in: Hernández, Roberto A. Díaz; Flossmann-Schüt
ze, Mélanie C.; Hoffmann, Friedhelm (Hg.): Antike Kosmogonien. Vaterstetten. 
137–153. 

Utsch, Michael (2018): Jehovas Zeugen. Eine umstrittene Religionsgemeinschaft. 
Berlin. 

Valter, Claudia (1995): Studien zu bürgerlichen Kunst- und Naturaliensammlungen 
des 17. und 18. Jahrhunderts in Deutschland. Aachen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Vamvouklis, Nicolas (2022): Camille Henrot in Conversation with Nicolas Vamvou
klis, in: Fondazione Imago Mundi. August 2022. https://fondazioneimagomundi. 
org/en/webdoc/camille-henrot-interview/ (Zugriff: 16.05.2024). 

Vance, Rachel (2015): Five must see exhibitions during Berlin Art Week, in: Ocula 
Magazine. 17.09.2015. https://ocula.com/magazine/features/five-must-see-exh 
ibitions-during-berlin-art-week/ (Zugriff: 16.02.2024). 

Veblen, Thorsten (1970): The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of In
stitutions. London. 

Veltrup, Anne (2012): Kunstkammerschränke als Spiegel der fürstlichen Ordnung, 
in: Syndram, Dirk (Hg.): Die kurfürstlich-sächsische Kunstkammer in Dresden. 
Geschichte einer Sammlung. Dresden. 222–235. 

Vennen, Mareike (2018): Das Aquarium. Praktiken, Techniken und Medien der Wis
sensproduktion (1840–1910). Göttingen. 

Verbeek, Peter-Paul (2005): What Things do. Philosophical Reflections on Technol
ogy, Agency, and Design. University Park, PA. 

Volbehr, Theodor (1909): Das ›Theatrum Quicchebergicum‹. Ein Museumstraum der 
Renaissance, in: Koetschau, Karl (Hg.): Museumskunde. Bd. V. Berlin. 201–208. 

Volkers, Imke (2013): Böse Dinge. Eine Enzyklopädie des Ungeschmacks. Berlin. 
Vonseelen, Tanja (2012): Von Erdbeeren und Wolkenkratzern. Coporate Architectu

re. Begründung, Geschichte und Ausprägung einer architektonischen Image
strategie. Oberhausen. 

Voss, Julia (2015): Hinter weißen Wänden. Behind the White Cube. Berlin. 
Voss, Martin; Peuker, Birgit (Hg.) (2006): Verschwindet die Natur? Die Akteur-Netz

werk-Theorie in der umweltsoziologischen Diskussion. Bielefeld. 
Wagner, Daniela; Conrad, Fridericke (2018): Visuelle Dispositionen. Zu Rahmen und 

frames in Kunst und Kunstgeschichte, in: dies. (Hg.): Rahmen und Frames. Dis
positionen des Visuellen in der Kunst der Vormoderne. Berlin/Boston. 1–6. 

Wagner, Monika (Hg.) (2010): Lexikon des künstlerischen Materials. Werkstoffe der 
modernen Kunst von Abfall bis Zinn. München. 

Wagner, Monika (2002): Das Material der Kunst. Eine andere Geschichte der Mo
derne. München. 

Wagner, Sarah (2023): Die Kunst- und Wunderkammer im Museum. Inszenierungs
strategien vom 19. Jahrhundert bis heute. Berlin. 

Wagner, Sarah (2021): Das Prinzip Kunstkammer. Ein historisches Modell in der 
gegenwärtigen Ausstellungspraxis, in: Sauer, Christine (Hg.): Wunderkammer 
im Wissensraum. Die Memorabilien der Stadtbibliothek Nürnberg im Kontext 
städtischer Sammlungskulturen. Wiesbaden. 127–144. 

Waldenfels, Bernhard (1994): Response und Responsivität in der Psychologie, in: 
Journal für Psychologie. Bd. 2. Nr. 2. https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168- 
ssoar-20573 (Zugriff: 05.07.2024). 71–80. 

Waldenfels, Bernhard (1991): Der Stachel des Fremden. Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://fondazioneimagomundi.org/en/webdoc/camille-henrot-interview/
https://fondazioneimagomundi.org/en/webdoc/camille-henrot-interview/
https://ocula.com/magazine/features/five-must-see-exhibitions-during-berlin-art-week/
https://ocula.com/magazine/features/five-must-see-exhibitions-during-berlin-art-week/
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-20573
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-20573
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://fondazioneimagomundi.org/en/webdoc/camille-henrot-interview/
https://fondazioneimagomundi.org/en/webdoc/camille-henrot-interview/
https://ocula.com/magazine/features/five-must-see-exhibitions-during-berlin-art-week/
https://ocula.com/magazine/features/five-must-see-exhibitions-during-berlin-art-week/
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-20573
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-20573


Literaturverzeichnis 335 

Wall, Tobias (2006): Das unmögliche Museum. Zum Verhältnis von Kunst und 
Kunstmuseen der Gegenwart. Bielefeld. 

Wappenschmidt, Heinz-Toni (2010): Die Aktualität der Kunstkammer, in: Kunstchro
nik. Bd. Nr. 63. Nr. 9/10. 468–472. 

Weber, Andreas (2013): Enlivenment. Towards a fundamental shift in the concepts of 
nature, culture and politics. Berlin. 

Weber, Dirk (2016): Fabeltiere und Wundermedizin. Aspekte frühneuzeitlicher Na
turgeschichte im Spiegel der Dresdner Kunstkammer, in: Dresdner Kunstblätter. 
Bd. 60. Nr. 1. 42–51. 

Weickmann, Christoph (1659): Exoticophylacium Weickmannianum oder Verzeich
nis underschiedlicher Thier/Vögel/Fisch/Meergewächs/Ertz- und Bergarten/ 
Edeln und anderen Stain/außländischem Holz und Früchten/fremden und 
seltsamen Kleidern und Gewöhr/Optischen/Kunst- und Curiosen Sachen/ 
Mahlereyen/Muschel und Schneckenwerck/Heydnischen/und andern Münt
zen/etc. Ulm. https://opendata2.uni-halle.de/explore?bitstream_id=6305fd2b- 
8adc-4e5c-8708-ee72a9233778&handle=1516514412012/25062&provider=iiif-ima 
ge (Zugriff: 20.03.2024). 

Wei-Haas, Maya (2020): Prähistorische Jägerinnen widerlegen alte Geschlechter
rollen, in: National Geographic. 12.11.2020. https://www.nationalgeographic.de/ 
geschichte-und-kultur/2020/11/praehistorische-jaegerinnen-widerlegen-alte- 
geschlechterrollen (Zugriff: 15.08.2024). 

Weiler, Hans N. (2002): Wissen und Macht in einer Welt der Konflikte. Zur Politik 
der Wissensproduktion, in: Heinrich-Böll-Stiftung (Hg.): Gut zu Wissen. Links 
zur Wissensgesellschaft. Münster. 238–263. 

Weiss, Judith Elisabeth (2022): Schau der Kollektive. Entspannt euch! Die documen
ta fifteen ist ein Brennglas für kollektive Erinnerungen, in: Kunstforum Internatio
nal. Bd. 283. 66–77. 

Welchman, John C. (Hg.) (2016): Sculpture and the vitrine. London/New York. 
Weltzien, Friedrich (2016): ›Material Agency‹ und die Lebendigkeit der Dinge, in: 

Weltzien, Friedrich; Scholz, Martin (Hg.): Die Sprachen des Materials. Narra
tive – Theorien – Strategien. Berlin. 229–242. 

Werner, Elke Anna (2019): Evidenzen des Expositorischen. Zur Einführung, in: Krü
ger, Klaus; dies.; Schalhorn, Andreas (Hg.): Evidenzen des Expositorischen. Wie 
in Ausstellungen Wissen, Erkenntnis und ästhetische Bedeutung erzeugt wird. 
Bielefeld. 9–41. 

Werner, Florian (2011): Dunkle Materie. Die Geschichte der Scheiße. München. 
Wernli, Martina (2017): Nabokovs Schmetterlinge und Benjamins Bibliothek. Sam

meln als (un-)zeitgemäße Passion, in: dies. (Hg.): Sammeln. Eine (un-)zeitge
mäße Passion. Würzburg. 7–26. 

Wertheimer, Jürgen (2022): Mischwesen. Tiere, Menschen, Emotionen. Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://opendata2.uni-halle.de/explore?bitstream_id=6305fd2b-8adc-4e5c-8708-ee72a9233778&handle=1516514412012/25062&provider=iiif-image
https://opendata2.uni-halle.de/explore?bitstream_id=6305fd2b-8adc-4e5c-8708-ee72a9233778&handle=1516514412012/25062&provider=iiif-image
https://opendata2.uni-halle.de/explore?bitstream_id=6305fd2b-8adc-4e5c-8708-ee72a9233778&handle=1516514412012/25062&provider=iiif-image
https://www.nationalgeographic.de/geschichte-und-kultur/2020/11/praehistorische-jaegerinnen-widerlegen-alte-geschlechterrollen
https://www.nationalgeographic.de/geschichte-und-kultur/2020/11/praehistorische-jaegerinnen-widerlegen-alte-geschlechterrollen
https://www.nationalgeographic.de/geschichte-und-kultur/2020/11/praehistorische-jaegerinnen-widerlegen-alte-geschlechterrollen
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://opendata2.uni-halle.de/explore?bitstream_id=6305fd2b-8adc-4e5c-8708-ee72a9233778&handle=1516514412012/25062&provider=iiif-image
https://opendata2.uni-halle.de/explore?bitstream_id=6305fd2b-8adc-4e5c-8708-ee72a9233778&handle=1516514412012/25062&provider=iiif-image
https://opendata2.uni-halle.de/explore?bitstream_id=6305fd2b-8adc-4e5c-8708-ee72a9233778&handle=1516514412012/25062&provider=iiif-image
https://www.nationalgeographic.de/geschichte-und-kultur/2020/11/praehistorische-jaegerinnen-widerlegen-alte-geschlechterrollen
https://www.nationalgeographic.de/geschichte-und-kultur/2020/11/praehistorische-jaegerinnen-widerlegen-alte-geschlechterrollen
https://www.nationalgeographic.de/geschichte-und-kultur/2020/11/praehistorische-jaegerinnen-widerlegen-alte-geschlechterrollen


336 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Whitehead, Alfred North (1985): Process and Reality. An Essay in Cosmology. New 
York. 

Whitehead, Alfred North (1967): Science and the Modern World. New York. 
Wichmann, Marie-Helene (2018): To behave/To be hive. Multispecies-Begegnungen 

im Bienenstock, in: Tierstudien. Bd. 13. 70–84. 
Wieser, Matthias (2012): Das Netzwerk von Bruno Latour. Die Akteur-Netzwerk- 

Theorie zwischen Science & Technology Studies und poststrukturalistischer So
ziologie. Bielefeld. 

Wiesner, Heike (2002): Die Inszenierung der Geschlechter in den Naturwissen
schaften. Wissenschafts- und Genderforschung im Dialog. Frankfurt a.M. 

Wilde, Denise (2015): Dinge sammeln. Annäherungen an eine Kulturtechnik. Biele
feld. 

Williams, Tod; Tsien, Billie (2013): Wunderkammer. New Haven, Conn. 
Wirth, Sven; Laue, Anett; Kurth, Markus; Dornenzweig, Katharina; Bossert, Leonie; 

Balgar, Karten (Hg.) (2015): Das Handeln der Tiere. Tierliche Agency im Fokus 
der Human-Animal Studies. Bielefeld. 

Wittmann, Matthias (2021): Die Gesellschaft des Tentakels. Berlin. 
Wolter, Stefanie (2005): Die Vermarktung des Fremden. Exotismus und die Anfänge 

des Massenkonsums. Frankfurt a.M. 
Wong, Emily (2019): Review. Janet Laurence. After Nature, in: Landscape Architecture 

Australia. Vol. 163. 74–77. 
Wuggenig, Ulf; Prinz, Sophia (2009): Kunst und Praxistheorie, in: Bildpunkt. 

Zeitschrift der IG Bildende Kunst. https://www.linksnet.de/artikel/24919 (Zugriff: 
26.06.2024). 

Wulffen, Thomas (2001): Der gerissene Faden. Von der Wunderkammer zum Hy
pertext. Nichtlineare Techniken der Kunst, in: Kunstforum International. Bd. 155. 
48–63. 

Wyss, Beat (2015): Kritische Szenografie. Das postmuseale Zeitalter, in: Hemken, 
Kai-Uwe (Hg.): Kritische Szenografie. Die Kunstausstellung im 21. Jahrhundert. 
Bielefeld. 23–40. 

Wyss, Beat (2014): Sammeln. Ordnungsmacht des Wissens, in: Parzinger, Hermann; 
Aue, Stefan; Stock, Günter (Hg.): ArteFakte. Wissen ist Kunst. Kunst ist Wis
sen. Reflexionen und Praktiken wissenschaftlich-künstlerischer Begegnungen. 
Bielefeld. 401–411. 

Yusoff, Kathryn (2018): A Billion Black Anthropocenes or None. Minneapolis. 
Zembylas, Tasos; Dürr, Claudia (2009): Wissen, Können und literarisches Schreiben. 

Eine Epistemologie der künstlerischen Praxis. Wien. 
Zhong, Raymond (2024): Are We in the ›Anthropocene‹, the Human Age? Nope, 

Scientists Say, in: The New York Times. 05.03.2024. https://www.nytimes.com/20 
24/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-rejected.html?unlocked_article_c 
ode=1.aU0.b2Ag.EdNlTI4oneVq&smid=url-share (Zugriff: 09.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.linksnet.de/artikel/24919
https://www.nytimes.com/2024/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-rejected.html?unlocked_article_code=1.aU0.b2Ag.EdNlTI4oneVq&smid=url-share
https://www.nytimes.com/2024/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-rejected.html?unlocked_article_code=1.aU0.b2Ag.EdNlTI4oneVq&smid=url-share
https://www.nytimes.com/2024/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-rejected.html?unlocked_article_code=1.aU0.b2Ag.EdNlTI4oneVq&smid=url-share
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.linksnet.de/artikel/24919
https://www.nytimes.com/2024/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-rejected.html?unlocked_article_code=1.aU0.b2Ag.EdNlTI4oneVq&smid=url-share
https://www.nytimes.com/2024/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-rejected.html?unlocked_article_code=1.aU0.b2Ag.EdNlTI4oneVq&smid=url-share
https://www.nytimes.com/2024/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-rejected.html?unlocked_article_code=1.aU0.b2Ag.EdNlTI4oneVq&smid=url-share


Literaturverzeichnis 337 

Zickgraf, Peer (2012): Völkerschau und Totentanz. Deutsches (Körper-)Weltenthea
ter zwischen 1905 und heute. Marburg. 

Zimmerer, Jürgen (2015): Humboldt Forum. Das koloniale Vergessen, in: Blätter für 
deutsche und internationale Politik. Bd. 7. 13–16. 

Zimmerer, Jürgen (Hg.) (2013): Kein Platz an der Sonne. Erinnerungsorte der deut
schen Kolonialgeschichte. Frankfurt a.M. 

Zybok, Oliver (Hg.) (2015): Die Beiläufigkeit der Dinge. Bielefeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abbildungsverzeichnis 

Abbildungen 1 und 2: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen 
zu Halle, aktueller Blick in die Kammer. © Franckesche 
Stiftungen. Foto: Klaus Göltz ............................... 28 

Abbildung 3: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen 
zu Halle, Blick in die Kammer 1910. © Franckesche 
Stiftungen ................................................ 29 

Abbildung 4: Die Atelierwohnung von André Breton in Paris, fotografiert 
von Jacques Faujour. © bpk/CNAC-MNAM/Jacques 
Faujour/VG Bild-Kunst, Bonn ............................... 33 

Abbildung 5: Frontispiz von Ole Worms »Museum Wormianum«, 1655. 
Kupferstich von G. Wingendorp. © The Trustees of the 
British Museum ........................................... 34 

Abbildung 6: Song Dong und Zhao Xiangyuan, »Waste Not – wu jin qi 
yong«, 2005, fortlaufend. Installationsansicht: Kunsthalle 
Düsseldorf. Courtesy Song Dong und Tokyo Gallery + BTAP. 
Foto: Katja Illner .......................................... 68 

Abbildung 7: Candida Höfer, »Sächsisches Staatsarchiv Dresden I 1999«, 
1999. © Candida Höfer, Köln/VG Bild-Kunst, Bonn 2025 ...... 80 

Abbildung 8: »Schüttelkasten«, 2. Hälfte 16. Jahrhundert. Holz, Pappe, 
Ton, bemalt, Bleigewichte mit Draht, Moos, Mohn, 
Schneckenhäuser, 12,5 x 23,8 x 17,4 cm, Kunst- und 
Wunderkammer Schloss Ambras. Inventarnummer: 5432. © 
KHM-Museumsverband ...................................... 91 

Abbildung 9: Foto vom 24. Februar 2014, in Togbin bei Cotonou. Georges 
Adéagbo bei der Arbeit für die Ausstellung »Les artistes et 
l’écriture …!«, die im Mai 2014 in der Galerie Barbara Wien 
stattfand. Courtesy der Künstler und Galerie Barbara Wien, 
Berlin. Foto: Galerie Barbara Wien .......................... 99 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Abbildungen 10 und 11: Georges Adéagbo «L’explorateur et les explorateurs devant 
l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!», 
2002. Installationsansicht: documenta11, Kassel. © Georges 
Adéagbo und VG Bild-Kunst. Foto: Stephan Köhler .......... 100 

Abbildung 12: Georges Adéagbo, «L’explorateur et les explorateurs devant 
l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!». 
Holz, Papier, Stoff und andere Materialien, Installationsmaße 
variabel. Museum Ludwig, Köln. Inventarnummer: ML/SK 
5146. © Historisches Archiv der Stadt Köln mit Rheinischem 
Bildarchiv, Mennicken, Marion, rba_d040677_01, https://www. 
kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074 © VG 
Bild-Kunst, Bonn .......................................... 101 

Abbildung 13: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. 13. 
Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino 
delle Vergini. © Michael Moran ............................ 119 

Abbildung 14: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. 13. 
Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino 
delle Vergini. © Michael Moran ............................ 121 

Abbildungen 15 und 16: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. Kiste 
von Mack Scogin & Merrill Elam. 13. Architekturbiennale in 
Venedig, Casa Scaffali im Giardino delle Vergini. © Michael 
Moran ................................................... 123 

Abbildung 17: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« 
in den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 
2020. Courtesy die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. 
Foto: Frank Sperling ....................................... 171 

Abbildungen 18, 19 und 20: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« 
in den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 
2020. Courtesy die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. 
Foto: Patrick Armstrong ................................... 172 

Abbildungen 21 und 22: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« 
in den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 
2020. Courtesy die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. 
Foto: Patrick Armstrong .................................. 173 

Abbildungen 23 und 24: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« 
in den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 
2020. Courtesy die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. 
Foto: Frank Sperling ....................................... 174 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074


Abbildungsverzeichnis 341 

Abbildung 25: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« 
in den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 
2020. Courtesy die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. 
Foto: Patrick Armstrong ................................... 178 

Abbildung 26: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. 
Installationsansicht: Westfälischer Kunstverein, Münster. © 
ADAGP Camille Henrot. Foto: Thorsten Arendt. 
Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, Berlin/VG 
Bild-Kunst, Bonn ......................................... 188 

Abbildungen 27 und 28: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. 
Installationsansicht: Westfälischer Kunstverein, Münster. © 
ADAGP Camille Henrot. Foto: Thorsten Arendt. 
Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, Berlin/VG 
Bild-Kunst, Bonn ......................................... 189 

Abbildung 29: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. 
Installationsansicht: Westfälischer Kunstverein, Münster. © 
ADAGP Camille Henrot. Foto: Thorsten Arendt. 
Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, Berlin/VG 
Bild-Kunst, Bonn .......................................... 191 

Abbildung 30: Joseph Arnold, »Kunstkammer der Regensburger 
Großeisenhändler- und Gewerkenfamilie Dimpfel«, 1668. 
Deckfarbe mit Goldhöhung auf Pergament. 14,9 x 19,1 cm. 
Museum Ulm. Inventarnummer: 1952.2611. © Museum Ulm. 
Foto: Museum Ulm ........................................ 230 

Abbildung 31: Anton Mozart, »Übergabe des Pommerschen 
Kunstschranks«, um 1616/15. Öl auf Holz. © Staatliche 
Museen zu Berlin, Kunstgewerbemuseum. Foto: Karen 
Bartsch .................................................. 232 

Abbildung 32: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef«, 2015. Installationsansicht: Muséum national d’Histoire 
naturelle, Grande Galerie de l’Évolution, Jardin des Plantes, 
Paris und Palais de la Porte Dorée, Aquarium Tropical, Paris. 
Image courtesy the artist ................................. 238 

Abbildungen 33 und 34: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef«, 2015. Installationsansicht: Muséum national d’Histoire 
naturelle, Grande Galerie de l’Évolution, Jardin des Plantes, 
Paris und Palais de la Porte Dorée, Aquarium Tropical, Paris. 
Image courtesy the artist ..................................241 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Abbildung 35: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef«, 2015. Installationsansicht: Muséum national d’Histoire 
naturelle, Grande Galerie de l’Évolution, Jardin des Plantes, 
Paris und Palais de la Porte Dorée, Aquarium Tropical, Paris. 
Image courtesy the artist ................................. 243 

Abbildungen 36 und 37: Janet Laurence, »Deep Breathing – Resuscitation for the 
Reef«, 2016. Installationsansicht: Australian Museum, 
Sydney. Image courtesy the artist ......................... 248 

Abbildung 38: Los Carpinteros, »Helm/Helmet/Yelmo«, 2014. 
Installationsansicht: Museum Folkwang. © Los Carpinteros. 
Foto: Jens Nober ......................................... 255 

Abbildung 39: Museum Folkwang, Blick in den ersten Saal mit Werken von 
Aristide Maillol, Otto Mueller, Emil Nolde, Giorgio de Chirico 
und Artefakten außereuropäischer Kunst, um 1930. Foto: 
Albert Renger-Patzsch. © VG Bild-Kunst, Bonn ............ 262 

Abbildung 40: Frontispiz von Ole Worms »Museum Wormianum«, 1655. 
Kupferstich von G. Wingendorp. © The Trustees of the 
British Museum .......................................... 268 

Abbildungen 41 und 42: Los Carpinteros, »Helm/Helmet/Yelmo«, 2014. 
Installationsansicht: Museum Folkwang. © Los Carpinteros. 
Foto: Jens Nober .......................................... 271 

Abbildung 43: Yaron Steinberg, »The Brain City Project«, 2011. © Yaron 
Steinberg. Foto: Jannik Hammes .......................... 272 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dank 

Das vorliegende Buch basiert auf meiner 2023 an der Philosophischen Fakultät der 
Heinrich-Heine-Universiät Düsseldorf eingereichten Dissertation. Für die Fertig
stellung dieser danke ich von Herzen: Timo Skrandies und Jürgen Wiener für Bestär
kung, Begutachtung, Ratschläge, Zeit, Umsicht, Anregungen, offene Ohren, Dis
kussionen, Herzlichkeit und Humor. Andrea von Hülsen-Esch und Melanie Fritsch 
für Interesse, Impulse und ihr Fungieren als Prüferinnen. Den Teilnehmer:innen 
des Forschungskolloquiums von Timo Skrandies für Kritik, Austausch und Kollegia
lität. Christiane Böhm, Svetlana Chernyshova, Philipp Cirkel, Pamela Geldmacher, 
Viktoria Lea Heinrich, Jonas Keck, Arne Leopold, Carla-Maria Maaß, Nora Mem
mert, Jasmina Nöllen, Julia Reich, Ines Röckl und Katharina Weisheit für Lektüre, 
Bekräftigung, Kritik, Freundschaft, Hilfestellung und Hinweise. Jasmina Nöllen zu
dem für Korrektorat, Sorgfalt und Zusammenarbeit. Kanade Hamawaki, Jessica He
berlein, Frederike Heimbach, Anabel Nölker, Lea Schafroth, Anna Rosin und Justi
ne Maxi Igelbrink für Freundschaft, Mitfiebern und Ablenkung. Alicia Holthausen, 
Melanie Lange, Hannah Steinmetz, Lara Jade Schumacher und Mara Vieten für Ge
spräche, Daumen drücken und Zugewandtheit. Meinen Eltern und meiner Schwes
ter für Verständnis, Unterstützung und Rückhalt. Jan Karl Focke für Liebe, Vertrau
en und Dasein. 

Für das Zurverfügungstellen des Abbildungsmaterials danke ich den jeweiligen 
Künstler:innen, Fotograf:innen, Galerien, Kunstvereinen und Museen. Der Gesell
schaft von Freunden und Förderern der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf e.V. 
(GFFU), der Universitäts- und Landesbibliothek, dem Zentralen Gleichstellungsbü
ro sowie dem Kreis der Freunde des Instituts für Kunstgeschichte der Heinrich-Hei
ne-Universität Düsseldorf e.V. gilt mein großer Dank für die großzügige monetäre 
Unterstützung. Ebenso dem Institut für Kunstgeschichte und der Philosophischen 
Fakultät für die beruflichen und forscherischen Möglichkeiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475591 - am 14.02.2026, 17:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Wunderkammern heute
	Grundannahmen, Thesen und Zielsetzungen
	Methodik und Aufbau des Buchs
	1.1 Die Wunderkammer als …
	1.1.1 … inszenatorisch‐kuratorische Strategie
	1.1.2 … historisch‐rekonstruiertes Raumensemble
	1.1.3 … Phänomen in künstlerischer Praxis

	1.2 Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropozän
	Ästhetik des Anthropozäns
	1.2.1 Latenz sammeln
	1.2.2 Verstrickung ordnen
	1.2.3 Skalierung zeigen


	2. Sammeln
	2.1 Ding‐Mensch‐Konnexionen im Anthropozän | Sammeln in künstlerischer Praxis
	Sammeln zwischen unreflektiertem Konsum und nachhaltigem Bewahren
	Terrestrisch‐Werden in künstlerischer Praxis
	2.1.1 Normative Dinge – Das Archiv als paradigmatischer Sammeltypus der Moderne
	Das Archiv in künstlerischer Praxis
	2.1.2 Singuläre Dinge – Dimensionen des Sammelns in Wunderkammern

	2.2 Georges Adéagbo: L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …! (2002/2004–2005)
	2.2.1 Dinge in Bewegung – Sammeln im Kontext kultureller Austauschprozesse
	2.2.2 Das Wissen versammelnde und Wissen konstruierende Welttheater
	2.2.3 Terrestrisch‐Werden in Adéagbos L’explorateur et les explorateurs

	2.3 Tod Williams und Billie Tsien: Wunderkammer (2012)
	Architektonische Entwurfsprozesse als Netzwerke gedacht
	2.3.1 »We filled the box with people« – Kollektives Sammeln
	2.3.2 Dinge als Akteure im architektonischen Schaffensprozess
	2.3.3 Terrestrisch‐Werden in Williams’ und Tsiens Wunderkammer

	2.4 wunderkammern als Terrestrisch‐Werden

	3. Ordnen
	3.1 Ästhetik des Vernetzens | Ordnen in künstlerischer Praxis
	Multimodales Kontaminieren
	3.1.1 Reinigendes Ordnen – Über Hierarchisierungen in den Künsten
	documenta fifteen (2022)
	Reinheitsideale rund um abstrakte Malerei
	3.1.2 Kontaminierendes Ordnen – Die Relevanz des Spielerischen in Wunderkammern

	3.2 Amelie von Wulffen: Ohne Titel (2020)
	3.2.1 Entgrenzungen und multimodale Kontaminationen
	3.2.2 Fäkale Ästhetik als emanzipatorisches Signum des Poop Feminism
	3.2.3 Multimodales Kontaminieren in von Wulffens Ohne Titel

	3.3 Camille Henrot: The Pale Fox (2014–2015)
	Grosse Fatigue (2013)
	3.3.1 Vom Screen in den Raum – Grosse Fatigue und The Pale Fox
	3.3.2 Interferenzen tradierter und marginalisierter Schöpfungsnarrative
	3.3.3 Multimodales Kontaminieren in Henrots The Pale Fox

	3.4 wunderkammern als multimodales Kontaminieren

	4. Zeigen
	Kuratorische und künstlerische Zeigepraktiken
	4.1 Modi des Gezeigt‐Werdens | Sich‐Zeigens in künstlerischer Praxis
	Institutionsreflektierendes Situieren in wunderkammernder Praxis
	Rahmen in der Kunst(-Geschichte)
	4.1.1 Modern museale Zeigepraktiken – Die gläserne Vitrine als paradigmatisches Display
	4.1.2 Vormoderne Zeigepraktiken – Das Verhältnis von Ergon und Parergon am Beispiel des Kabinettschranks

	4.2 Janet Laurence: Deep Breathing – Resuscitation for the Reef (2015–2016/2019)
	4.2.1 Das Präparat als Nukleus und Mikro‐Rahmung
	4.2.2 Modern‐museale Zeigepraktiken – Reminiszenzen an die gläserne Vitrine
	4.2.3 Vormoderne Zeigepraktiken – polyfokale Perspektiven auf das Artensterben

	4.3 Los Carpinteros: HelmHelmetYelmo (2014)
	4.3.1 HelmHelmetYelmo als contact zone und Kontinuität des ›Folkwang Impulses‹
	4.3.2 Modern‐museale Zeigepraktiken – Der Helm als Symbol kolonialer Aneignungskontexte
	4.3.3 Vormoderne Zeigepraktiken – Re‑Aktualisierung des Kabinettschranks
	Materieller Bezug | Holz und Licht
	Rezeptionsästhetischer Bezug | Räumliche Intimität und polyfokales Sehen
	Struktureller Bezug | wunderkammernde Vernetzungen: Wabe – Biene – ›Bien‹Helm – Kopf – Gehirn
	Ideeller Bezug | ›von allem etwas‹ – Die Sammlung Olbricht in und mit HelmHelmetYelmo

	4.4 wunderkammern als institutionsreflektierendes Situieren

	5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns
	wunderkammerndes Sammeln | Terrestrisch‐Werden
	wunderkammerndes Ordnen | multimodales Kontaminieren
	wunderkammerndes Zeigen | institutionsreflektierendes Situieren
	wunderkammern

	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Dank

